


Mgr CHEVROT

‘NOTRE
MESSE

Instructions paroissiales

DESCLEE
DE BROUWER




—




i/

expliqua tout bonnement la thé

- pastorales renouvelaie

~réellement, A Saint-

. désireux de posséder le te
\ furent adressés, que Mgr

NOTRE MESSE

INSTRUCTIONS PAROISSIALES

PAR

Mer CHEVROT

I vol. in 80 de 292 pages
Prix : 32 fr.

Encore un livre sur la Messe ! Il y en a tant déja | Que
peut-on dire de neuf sur ce sujet ?

Mgr CHEVROT n’a pas eu l'intention de faire entendre du

nouveau sur un sujet, ou, d’ailleurs, il ne conviendrait pas
d’innover. Mais, au cours de I'enseignement que tout pas-
teur est tenu de donner aux fidéles, le curé de Saint-Francois
Xavier eut I’occasion d’exposer & ses paroissiens les richesses
du sacrifice eucharistique. Pendant un an, le prédicateur

ologie, les rites et 1’his-
toire de l’action liturgique par excellence. Il n’'avait pas
songé a « écrire » un livre.

Or il s’est trouvé que pour be

aucoup d’auditeurs le sujet
traité était entiérement neuf :

pour d’autres, les instructions

nt ou complétaient des notions anté-
rielrement acquises, :

" L’auditoire, nous en fiimes témoin, ne
fesépr U'intérét que les
oc®bration de la Mess

tarda pas & mani-
fideles prennent d’emblée 3 Ja
e, dés qu'ils peuvent y participer
Frangois Xavier; 1'heure favorable

de la messe chantée, le chant collectif des fidéles et leurs

réponses unanimes au célébrant, 'homélie pastorale et la

distribution de I'Eucharistie ont contribué a tripler 1’assis-
tance des chrétiens, attirés par la priére liturgique, plus
compléte et plus vécue qu’aux autres messes de la matinée,

dont plusieurs cependant sont dialoguées entre le prétre
et la foule.

C'est 4 la demande pressante de cet auditoire « actif »,
xte des prones liturgiques qui lui
CHEVROT s’est décidé A les publier,

\
\

\



Imprim¢ en Belgique.

Aucun appareil d’érudition au long de ces pages ; néan-
moins le lecteur averti s’apercoit vite que les principaux
ouvrages parus depuis un demi-siécle sur la liturgie eucha-
ristique ont été mis A profit par l'auteur. De méme, aucune
considération dogmatique importante n’est passée sous
silence, mais toujours avec le souci de rendre accessible
a tous la pensée des docteurs de I'Eglise.

La composition d’un auditoire paroissial est rarement
homogéne, mais le pasteur connait ses brebis. Aussi s’appli-
que-t-il a parler & chacun le langage qu’il peut entendre,
sans oublier personne. Il prend par la main le brave fidéle
« qui ne comprend pas grand’chose 3 ce que le prétre fait
a l'autel et qui n’entend rien & tout ce latin » ; 1l I'invite
gentiment a se munir d’un missel, il lui apprend a s’en
servir et, chemin faisant, lui signale les beautés de la
liturgie. Le prédicateur ne néglige pas pour autant les Ames
déja familiarisées avec les rites du saint sacrifice : & celles-
la 1l fournit des apergus que tous ne soup¢onnaient pas et
qui leur permettent de mieux comprendre et de mieux
gouter la priére eucharistique.

Enfin, chaque conférence se termine sur une lecon d’ordre
spirituel ou moral qui se dégage naturellement de ’exposé
historico-théologique.

La note dominante de ces exhortations est celle que
suggere le titre méme de ce recueil homil.(?tique. Notre Messe -
est la grande priere des chrétiens, la priere de Jésus-Christ
et de son corps mystique, la priére collective de la famille .
catholique, celle ou tous prient « au pluriel » ensemble
et pour tous, priére « respectueuse de la personnalité et qui
sacrifie seulement le subjectivisme avec ses lacunes et

ses abus ».

Dans la lettre dédicatoire, Mgr CHEVROT félicite s?:
paroissiens du zeéle qu'ils apportent a prendre une paré
effective au saint sacrifice. I_,es.msf\:ructlons de lezr ftlzlgt
n’ont sans doute pas été étrangeéres a cet heureux r Szi leé
Il ne nous parait pas douteux non plus que (iceuzfiigent i
liront ne partagent l'intérét de ceux qul les en eItlre ot
n’en retirent, a leur tour, un amour plus vif de no ’

T =&
ce grand « mystére d’amour ». J

DESCLEE, DE BROUWER ET CIE — PARIS




e - U T o S o R - v o .n
ﬁ
|
1
!
L 4
L
.
w3 .
P :
, v
— ;.\.i B = e =










SRR TS AN S D

DU MEME AUTEUR CHEZ LES MEMES EDITEURS: |

CONFERENCES DE NOTRE-DAME DE PARIS. °

CAREME 10938.
CAREME 1039.

CAREME 1940. EVANGILE ET PATRIOTISME. épuisé.

Pour paraitre trochainement :

LE DISCOURS SUR LA MONTAGNE AUX HOMMES DE
NOTRE TEMPS.

Tome I. — LEs DISCIPLES DE JESUS.




Mgr CHEVROT

NOTRE MESSE

INSTRUCTIONS PAROISSIALES

(:3i%E
| CERTAUX-LEFORT
B BLICTREIQUE

——

Don n®

8500

De

/hl\ J — “: / .i."". ;'i ;.':\l E: ll‘Ju’ 3‘1 0 U }_
WOLUWEST. LAMDGE

DESCLEE, DE BROUWER



NIHIL OBSTAT :
Parisiis, die 182 Junii 1941
P. CaLLoN,
censor deputatus.

IMPRIMATUR :

Parisiis, die 192 Junii 1941

P. Boisarp, S. S,
Vic. gen.

TOUS DROITS DE REPRODUCTION ET DE TRADUCTION RESERVES




e

AUX PAROISSIENS
DE SAINT-FRANCOIS XAVIER

Mes chers Paroissiens,

Aprés tant d’autres, et comme VEglise en fait un devoir
aux pasteurs, votre curé s'est efforcé de vous expliquer
de son mienx les priéres et les cérémonies de U'acte central
du culte catholique, notre Messe. Beaucoup d’entre vous
lui exprimérent leur désir de comserver le texte de ces
instructions familiéres.

En vain vous représentais-je que sur ce sujet les cuvres
abondent, tant pour aider motre picté que pour nous
instruire des origines et du développement de notre rite
eucharistique. Vous n'en insistiez que davantage. Pouvais-
je vous refuser cette satisfaction alors que vous m’'aviez
déja tellement vécompensé par le zéle que vous apporiez
d prendre une part effective au Saint Sacrifice?

Voici donc ces instructions, telles & peu de chose prés
que vous les avez entendues. Elles sont, vous le pensez bien,
tributaires des travaux que depuis wune quarantaine
d’années les liturgistes ont publiés sur la Sainte Messe,
et que tous les prétres de ma génération ont lus avec
avidité @ mesure qu'ils paraissaient. Mais comment
indiquer dans ce livre ce que je dois spécialement d chacun
d’entre eux? Les survivants m'excuseront si je me borne
i citer une fois pour toutes les sources précieuses auxquelles




8 NOTRE MESSE

je dois d’avoir pu micux comprendre et mieux gotitey
toutes les beautés de motre Messe. Cette liste n'est pas
une bibliographie,; d’autres ouvrages mériteraient certai-
nement d’'étre recommandés. J'indique seulement ceux qui
m’ont instruit et dont la lecture me lie envers leurs auteurs
par un sentiment de vive gratitude.

Mgr BATIFFOL, Legons sur la Messe. — L' Eucharistie, 5¢ édition.
— L. BIrOT, Le Saint Sacrifice. — Dom CABROL, Le Livre de la

Priére antique. — La Messe en Occident. — R. P. CHARMOT,
Le Sacrement de I'umité. — J. CorBLET, Histoire du sacrement
de I'Eucharistie. — Dictionnaive d'Archéologie chrétienne et de

Liturgie, nombreux articles de Dom CaBrRoL et de Dom
H. LecLErcQ. — A. FOoRTESCUE, La Messe, trad. par Mgr Bou-
DINHON. — Dom FraNgois, Participation active a la Messe. —
G. GasQUE, L’Eucharistie et le corps mystique. — J. GRIVET,
La messe de la terve et la messe du ciel. — Dom GUERANGER,
Explications des priéves el des cévémonies de la Messe. — Dom
G. LEFEBVRE, Pour comprendre la Messe. — M. LEPIN, L’'idée
du Sacrifice de la Messe. — La Messe et nous. — E. MASURE,
Le Sacrifice du Chef. — H. PLATEAU, Le Sacrifice exemplaire.
— Les Questions liturgiques et paroissiales (Louvain), nombreuses
études signées de différents auteurs, mais trés particuliérement
celles du Rme Dom CAPELLE. — H. RABOTIN, Histoire du Sacrifice
de la Messe, dans 1’Encyclopédie Eucharistia. — Cardinal
ScHUSTER, Liber Sacramentorum, trad. frang., éd. Vromant,
Bruxelles. — Chanoine SiMONS, Le Sacrifice parfait, perpétuel
et universel de la Loi nouvelle, Bruxelles. — Dom VANDEUR,
La Sainte Messe, noles sur sa liturgie.

TR s

“

R .




'
g
a7
B «
N

v

'

INTRODUCTION

I

NOTRE MESSE

Un bon catholique va a la messe tous les dimanches,
et, si son attention y a été quelque peu distraite,
il se reproche de n’avoir pas bien suivi sz messe. Vous
avouerai-je que le plus grave dans cet aveu me parait
étre 'emploi du possessif singulier ? En disant : ma
messe, il pense a son obligation personnelle de rendre
a Dieu un devoir de religion. Catholique, il remplit
ce devoir comme le lui prescrit I'Eglise ; il assiste
a une cérémonie dont le sens et la valeur ne lui sont
assurément pas inconnus, et il y prie de son mieux.
Cependant I'Eglise, sans rien lui imposer de plus, lui
demande davantage. Elle l'invite & prendre part @ une
priére collective,qui se termine normalement par un repas

- commun. La Messe est la priere unanime des chrétiens

qui, ensemble, offrent & Dieu le sacrifice de son Fils,
Jésus-Christ. « Si nombreux que nous soyons, écrivait
saint Paul, nous formons un seul corps, car tous nous
partageons un pain uniquel. »

La perspective est ici bien différente, et autrement
plus large ; elle est la seule qui nous permette de

1. I_Cor, x, 17.




10 INTRODUCTION

comprendre la grandeur de la messe et d’en mettre
a profit toutes les richesses. Lorsque nous avons saisi
le caractére collectif de « Notre Messe », nous en estimons
t9ut le prix et nous en savourons les moindres détails.
Nous la gottons d’autant plus que nous y prenons part
et que nous considérons en elle notre vraie priére,
celle qui, a un titre singulier, nous unit & Notre-Seigneur
et a tous nos fréres. Dans ses catéchismes sur le Saint
Sacrifice de la Messe, le Curé d’Ars disait : « Si ’homme
connaissait bien ce mystére, il mourrait d’amour. »
Du moins peut-on espércr qu'une intelligence plus
complete de « Notre Messe » nous facilitera cette vie
de charité que tous les Saints y ont puisée. C’est a quoi
ces instructions voudraient vous aider.

Si la Messe répond a l'ordre que Jésus fit a ses
Apotres de renouveler le repas sacré au cours duquel
il institua 1’Eucharistie, les fidéles sont en droit d’at-
tendre que cet acte du culte catholique ne constitue
pas pour eux une énigme. Or tout chrétien peut
comprendre sans peine les cérémonies de la messe,
a condition qu’il en ait étudié la signification, car nul
ne sait que ce qu’il a appris. La compréhension de la
messe se heurte-t-elle 2 des difficultés, et, dans ce cas,
sont-elles insurmontables ? Ecoutons a ce sujet les
plaintes de ceux qui se disent des « profanes » : elles
nous fourniront ’occasion d’une legon préliminaire, qui
ne sera peut-étre pas tout a fait inutile.

Ils nous assurent qu’ils ne reconnaissent guére
dans notre messe les caractéres d'une priére collective :
celui qui préside cette priére est isolé de I’assemblée ;
bien plus, il lui tourne le dos. Ils observent — non
point dans notre église, ou l'assistance prononce A voix
haute les réponses assignées au servant, mais alllegrsi —
que le prétre parait prier de son coté et les fidéles




NOTRE MESSE II

du leur: parmi ceux-ci, tous ne lisent pas le méme texte,
quelques-uns n’ont pas de livre, d’autres égrénent un
chapelet ; et cela ne donne pas l'impression d’une
priere commune. I1 est vrai, le célébrant se retourne
de temps en temps Vvers I’assistance, comme d’ailleurs
il va et vient d’un endroit a I'autre de 'autel : pourquoi
tous ces mouvements, et ces signes de croix répétés,
et ces gestes nombreux et divers, qui ont I’air de laisser
assez indifférents les fidéles absorbés dans leur lecture
ou leur méditation. En résumé, ils concluent : dans
un temple protestant, le non-initié est mélé a une foule
qui prie ; s'il assiste & une messe catholique, il n’entend
rien A ce que le prétre dit et accomplit a l'autel...

Quel catholique n’a pas été le confident de semblables
doléances ? Vous avez pressenti que la réponse la plus
convaincante qui puisse leur étre opposée serait le
spectacle habituel d’'une participation effective et vistble
des fidéles au Saint Sacrifice.

En attendant de 1’obtenir, nous demanderons a ceux
qu’étonne le mutisme des fidéles de convenir que, si
le prétre se déplace au lieu de rester immobile, s’il
multiplie gestes et rites, cette extériorisation n’est pas
I'indice d'une priére individuelle, laquelle se ferait aussi
bien les mains jointes. Méme le profane peut en deduire
que la Messe n’est pas une priére comme les autres :
elle est essentiellement une action, elle est un drame.
Elle reproduit, en effet, ce qui fut d’abord une action,
en connexion étroite avec le plus émouvant des drames,
car Jésus, avant de mourir et en vue de son immolation
sur le Calvaire, a accompli des « actes » a la table
ol il avait réuni ses apdtres : il prit le pain, il rendit
graces, il le rompit et, I'ayant changé en son corps,
il le distribua A ses convives. Autant de gestes que le
prétre réitére gravement a l'autel. La messe comporte
bien d’autres rites qui se sont fixés au long des premiers




I2 INTRODUCTION

siécles du christianisme et dont I'histoire explique
I'origine et la signification & quiconque désire s’en
instruire.

En outre, ces gestes du célébrant n’ont-ils pas une
¢loquence qui peut frapper I'homme le moins averti
des choses liturgiques ? Ceux-l1A méme que choquent
certaines manifestations extérieures de piété et qui,
pour prier, préférent fermer les yeux et joindre les
mains, démontrent par leur propre expérience que
I'attitude du corps n’est pas sans relation avec le
recueillement et les aspirations de 1’dme. Notre corps
peut nous distraire de nos réflexions, il peut aussi
nous aider a concentrer notre attention sur nos pensées.
Saint Macaire, un des premiers moines de I’Egypte,
a qui ses disciples demandaient : « Comment devons-
nous prier ? » leur répondait : « Il n’est pas nécessaire
d’'user de beaucoup de paroles, il suffit de tenir les
mains ¢levées. » Le corps entraine 1'esprit ; les regards
savent supplier ; un geste peut évoquer tant de souve-
nirs ! Sont-ils donc inintelligibles les signes de croix
que trace le prétre tandis qu’il célebre le mémorial
de la passion et de la mort de notre Sauveur crucifié ?
L’inclination du corps n’est-clle pas l'attitude naturelle
du coupable repentant qui implore son pardon ?
Comment exprimer mieux notre adoration qu’en flé-
chissant le genou ? Le célébrant étend les bras vers
les fidéles pour les inviter 4 une priére commune ;
puis, il les éléve, comme pour diriger leurs cceurs vers
Dieu : ensuite, il les réunit et incline la téte au nom de
Jésus, notre médiateur a tous. Cette mimique, pour
qui consent a réfléchir, prouve, premicrement, que
toute 'assemblée doit se confondre dans une méme
priére et, deuxiémement, qu’il se passe a l'autel quelt
que chose qui intéresse tous les assistants et a quoi
le prétre les associe 4 maintes reprises.

P

A%

"




NOTRE MESSE 13

Le malheur est seulement que, pendant 1' « action »
dela messe, trop de fidéles se comportent en spectateurs,
alors que la liturgie les convie a étre acteurs en méme
temps que le prétre et en union avec lui : soit en se
tenant tour A tour debout, & genoux ou assis, non pas
suivant leur convenance, mais selon que l'exigent les
phases du drame religieux qui se déroule a l'autel ;
soit en reproduisant certains gestes du célébrant, signes
de croix, coulpes, inclinations de téte, qui les font
participer aux différents actes de la messe. Les profanes
commenceront 4 découvrir que nous faisons une priére
collective quand ils verront tous les fidéles s’unir exteé-
rieurement aux rites liturgiques. Ils en seront con-
vaincus lorsqu’ils les entendront dialoguer avec le
célébrant ou qu'ils constateront que toute 1’assistance
lit en méme temps que lui les mémes priéres silencieuses.

Ici I'on éléve un autre grief contre notre messe.
« Comment, objecte-t-on, une priére collective peut-elle
étre dite dans une langue ignorée de la quasi-totalité
des fideéles ? Jésus ne nous a pas demandé de prier
dans un langage incompris du plus grand nombre de
ses disciples. » Et I'on cite l'opinion de saint Paul :
« J’aime mieux, dans une assemblée, dire cinq paroles
que je comprenne et qui instruisent le prochain, que
d’en prononcer dix mille dans une langue inconnue®. »

Expliquons-nous briévement. Nul ne doute que, dans
- la premiére chrétienté de Jérusalem, les apdtres n’aient
prié dans leur langue maternelle. On sait aussi que,
lorsque le culte fut organisé dans 'Eglise, la premiére
langue liturgique fut le grec. Quand, A son tour, I’Eglise
de Rome régla la célébration de la messe dans la langue
latine, le latin était compris de tout le peuple. Puis,

1. I Cor,, x1v, 10,




I4 INTRODUCTION

peu a peu, le latin cessa d’étre parlé par la majorité
des chrétiens de I’Eglise latine. Nous savons aussi que
le succes du protestantisme, lors de son apparition, tint
en grande partie a ce que 'usage des langues vulgaires
dans le culte divin fut substitué au latin que les masses
n’entendaient plus. Le retour au culte public se trouvait
facilité par la suppression du latin. Cependant 1'Eglise
romaine, qui n’a pas l'’habitude de céder aux mises
en demeure ni aux rébellions, a maintenu l'usage du
latin, que lui reprochaient les dissidents du XVIesiécle.
De nos jours, elle a accepté l'introduction de quelques
phrases en langue vulgaire dans l’administration des
sacrements de Baptéme et de Mariage. Qu’elle con-
sente dans l'avenir, que certaines piéces de la messe,
comme les lectures, soient prononcées en langue vul-
gaire, cela est du domaine des possibilités, car rien
dans le dogme catholique ne s’y opposel. La latinité
n’est pas une des marques de la véritable Eglise.
Mais nous ne vivons pas aprés-demain. Aujourd’hui
notre messe se dit en latin. Et l'on aurait mauvaise
griace 4 prétendre que les parties dialoguées, a 1'excep-
tion du psaume Judica, soient incompréhensibles aux

assistants. Tous en connaissent la signification, et le -

plus grand nombre disent le Pater ou chantent le
Credo, aussi aisément qu’ils le feraient d'une priére
ou d’un chant en francais. Quant au reste des textes

1. La pélerine Etheria rapporte l'usage en vigueur a Jérusa-
lem, dans les derniers années du IVe siécle : « Les legons qu’on
lit dans 1'église doivent étre dites en grec, mais il y a toujours
quelqu'un qui les interpreéte en syrien, a cause fiu Peuple, pour
que toujours ils comprennent. Quant é ceux d'ici qui sont la.tms
et qui ne savent ni le grec ni le syrien, pour qu ils ne soient
pas contristés, a eux aussi on traduit, car il y a Q’autre§ fréres
et sceurs gréco-latins qui leur traduisent en latin. » Dict. des

connaissances religieuses, t. IV, col. 462.

— -




NOTRE MESSE I5

de 1a messe, lequel est la partie la plus considérable, il a
cessé d’étre un obstacle A la participation des fidéles
depuis que les « paroissiens » et surtout les « missels
traduits en francais » sont devenus d’un usage plus
général. A ce propos il n’est pas exagéré de parler
d’un notable progrés dans la piété du peuple chrétien,
de plus en plus désireux de s’associer au prétre pour
offrir avec lui le Saint Sacrifice.

Pendant longtemps les auteurs spirituels s’étaient
ingéniés A suggérer aux fidéles des maniéres d’entendre
dévotement la Sainte Messe en s’y occupant de pieuses
pensées. « A la messe, écrivait saint Frangois de Sales
A la Mére Abbesse du Puits d’Orbe, je vous conseille
plutdt de dire votre chapelet que toute autre priére
vocale... Vous le pourrez rompre & I’Evangile, au
Credo, a I’Elévation, et puis reprendre ol vous avez
laissé1. » La pratique recommandée alors était de prier
individuellement pendant la messe.

Toutefois il existait dés le XIVe siécle des traductions
francaises du Missel ; il s’en était réédité plusieurs dans
la premiére moitié du XVIIe siécle, et en 1660 une
traduction de Joseph de Voisin connut un vif succeés,
en dépit de l'effervescence qu’elle avait d’abord sou-
levée?. Ces initiatives n’étaient pas vues par tous d’un
ceil favorable : nombre de théologiens et de directeurs
d’dmes se défiaient des missels traduits en langue
vulgaire. Voici, par exemple, le témoignage du P. Judde
au début du XVIIIe siécle.

Dans un « catéchisme » sur le Saint Sacrifice, I’auteur
signale deux méthodes pour bien entendre la Messe.
La seconde, qui a sa préférence, consiste 4 entrer dans

1. Lettres, édit. d’Annecy, t. II, p. 334.
2. Voir H. BREMOND, La vie chrétienne sous l'ancien régime,

p. 177.



16 INTRODUCTION

le sens de tout ce que dit le prétre sans suivre exacte-
ment ses paroles :

D. — C’est ici l'ancienne méthode, si je ne me trompe ?
R. —1II est vrai, et de tout temps on a mis dans les mains
des fidéles des pricres pour étve vécitées pendant le temps du
sacrifice, elles sont plus intelligibles pour le peuple que celles
dela Messe méme qui ne laissent pas d’avoir de grandes difficultés.

La premié¢re méthode est de suivre le prétre du
commencement jusqu’a la fin :

D. — En quoi consiste cette méthode ?

R. — A écouter ce que le Prétre dit tout haut, et & se joindre
a lui d’esprit et d’affection, & lui répondre méme si 1'usage le
permet; et a 1'égard des prieres qu'il prononce & voix basse,
4 les savoir assez par Ceeur pour pouvoir s’en occuper intérieure-
ment tandis qu'il les récite.

D. — Approuvez-vous cette méthode ?

R. — Je ne l'aurais point approuvée avant que 1'usage s'en
fit introduit presque partout. Mais ’Eglise le sait, et pour le
moins elle le tolére ; on peut maintenant s’en servir sans scrupule,
pourvu néanmoins qu’on n’aille pas s’imaginer que l'on soit
Prétre comme le Prétre, que l'on consacre avec lui et autant
que lui...1

Ces derniers mots nous font connaitre le motif
principal des résistances a une pratique aujourd’hui
chaudement recommandée. La situation était toute
différente au lendemain des luttes religieuses déchainées
par la sécession protestante. Les novateurs prétendaient
abolir le sacrement de 1'Ordre et la distinction qui
sépare le clergé du laicat. L’Eglise dut, par suite, réagir
contre cette atteinte a la doctrine traditionnelle, et
ses représentants accentuérent la distinction que les
autres niaient. C’est pourquoi l'on mettait en relief
le pouvoir du prétre qui, seul, consacre I'Eucharistie,

1. R. P. JubDpE, s. J., (Euvres complétes, t. V, p. 455-457.




'

NOTRE MESSE 17

et I'on insistait moins sur le fait que le peuple chrétien
tout entier, et trés spécialement les assistants, offrent
a Dieu, en méme temps que le prétre, le Christ que
celui-ci a rendu présent en consacrant. D’autre part,
le texte du Canon renferme quelques passages obscurs
qu'on redoutait de livrer aux interprétations d'un
chacun. On aurait volontiers assimilé les traductions
du Missel A celles de la Bible, qui ne sont autorisées
qu’accompagnées d’un commentaire des textes dont
le sens est difficile & saisir. Aussi préférait-on donner
aux fidéles une sorte de paraphrase du texte que,
seul a l'autel, le prétre lisait dans son missel latin.
Le P. Judde recommande une paraphrase qui est due,
détail piquant, 3 un huguenot converti. A titre de
spécimen, je transcris la priére A dire pendant le Credo :

« Je crois, Seigneur, mais fortifiez mon peu de foi. J’adore
également, et tout ce que j'entends en ces mystéres adorables,
et tout ce que je n’y entends pas. Puisque mes lumiéres sont
si bornées, et que je ne me comprends pas moi-méme, je congois,
Dieu infini, qu’il n’est juste ni possible que je vous comprenne
tout entier.

Vous m’avez convaincu par votre grice et de l'intelligence
et de la sincérité de ceux par qui vous avez annoncé au monde
ces divins mysteres. Le monde les a crus, ce serait le plus grand
des miracles, s'il les avait pu croire sans miracle. Et on irai-je,
Seigneur, pour trouver plus de sireté ? Si j'étais trompé, ce
serait vous qui m'auriez trompé.

Quand donc mes sens et mon imagination viendraient a douter,
ma raison et ma volonté ne douteront jamais, mais faites que
je comprenne ‘4 quoi m’oblige la Loi d’un Dieu si grand par
lui-méme et réduit & des traitements si indignes pour ’amour
de moi. Je crois, Seigneur, mais fortifiez mon peu de foi, fortifiez
autant ou plus mon peu de force et de couragel. »

Cette priére constitue indéniablement un trés bel acte
de foi ; mais le Missel contient a cette méme place

I. 1bid., p. 464.

Notre Messe. -- 2.



18 INTRODUCTION

une profession de foi, ce qui est tout autre chose.
Au lieu de dire : « Je crois tout ce qui est de foi », le
fidele ne gagne-t-il pas a énoncer, comme le prétre,
I'objet de notre foi ?

Beaucoup d’eucologes et de manuels, maintenant
encore, offrent a la piété des fideéles des « Priéres
pendant la Sainte Messe », qui sont I'ceuvre d’un
certain Pére Sanadon, confrére et contemporain du
P. Judde. Il y a un demi-siécle elles étaient la lecture
courante de la plupart des catholiques d’'un bout de
I’année a l'autre. On y trouvait cette priere a lire
« pendant » I’Evangile : « Ce ne sont plus, 6 mon Dieu,
les Prophétes ni les Apotres qui vont m’instruire de
mes devoirs : c’est votre Fils unique, c’est sa parole
que je vais entendre. » Le moyen de l'entendre, si
on ne me la fait pas entendre, ou si je ne trouve pas le
passage de 'Evangile dans mon livre ! Il faudra cepen-
dant attendre la fin du XIXe siécle pour sonner le glas
de ces «Priéres pendant la Sainte Messe» et voir adopter
la seule maniére logique d’associer I'assistance au Saint
Sacrifice, celle des traductions du Missel qui unissent
I'officiant et les fidéles sur le méme texte de priéres.

Qui veut comprendre notre Messe, en connaitre la
valeur et participer réellement a I'action du sacrifice,
doit de toute nécessité se munir d'un Missel traduit
en frangais. .

Le missel est le véritable « manuel du chrétien ».
Aux hommes de son temps, qui cherchaient la vérité
du christianisme, Augustin Cochin donnaiif ce conselil :
« Lisez, pendant trois mois de votre vie, le livre d; messe,
ce livre sans nom, Sans date, sans idiome, universel,
fait au hasard, ce semble, comme la vie, et comme elle
gouverné par une secrete providence®. » Plus prés de

1. A. CocHiN, Les Espérances chrétiennes, p. 342

e




DE LA CENE A LA MESSE 19

nous, en 1911, répondant & une enquéte du journal
La Croix sur les causes de l'ignorance religieuse dans
la société contemporaine, Godefroid Kurth écrivait :
« Selon moi, 'une des causes de l'ignorance religieuse
— sinon la plus grande — c’est 'ignorance liturgique.
Rendre aux fidéles l'intelligence et, par suite, I'amour
des mystéres qui se célébrent & l'autel ; remettre dans
leurs mains le Missel, qu'ont remplacé tant de livres
de dévotion vulgaires et médiocres, c’est 1a la vraie
maniére d’enseigner la religion, d’attacher au temple
ceux qui le visitent encore et d’y ramener plus tard
ceux qui ’ont déserté. » Le missel vous présente un
recueil précieux des plus beaux extraits de la Sainte
Ecriture et des plus belles formules de priére. Si vous
y alimentez votre piété pendant une année, non seule-
ment le dimanche mais en semaine, vous n’aurez qu’'un
désir, celui de recommencer 1’année suivante, et d’année
en année, vous y puiserez toujours de nouvelles lumieres
et de nouvelles forces.

Et comme il vous fera aimer notre Messe ! Grace
a lui, I’emploi du latin dans la priére publique n’est plus
un probléme. En I’utilisant, les fidéles se réhabituent
facilement a prendre part aux réponses et aux chants
liturgiques, — car il ne s’agit pas d’une innovation,
mais d’un « retour en chrétienté ». Grace a lui, la messe
redevient « Notre Messe », une priére collective, une
réunion de famille, la réunion de la famille chrétienne
autour de son chef, Jésus-Christ.

II
DE LA CENE A LA MESSE

Vous connaissez les principales divisions du Missel.
L'Ordinaire de la Messe se rtécite & toutes les messes ;



20 INTRODUCTION

les rites et les priéres de la préparation du Sacrifice,
de la consécration et de la communion, notamment,
sont, a quelques détails prés, invariables. En revanche
il y a des priéres qui different d’une messe a l'autre,
et dont la variété constitue pour la piété un précieux
élément d’intérét. Ce propre des Messes est réparti
sous deux grands titres : 1° le Temporal, ou vous
trouvez les messes qui s’échelonnent suivant les divers
« temps » de I'année liturgique, depuis I’Avent jusqu’au
dernier dimanche aprés la Pentecote ; 2° le Sancloral,
c’est-a-dire les messes assignées aux fétes des Saints
inscrits au calendrier. Certaines de ces fétes possédent
une messe spéciale ; le plus grand nombre empruntent
la totalité ou plusieurs de leurs piéces & quelques types
communs, groupés sous le nom de « commun des
martyrs, des confesseurs », etc.

L'usage du missel est rendu extrémement facile
grace aux indications qui figurent dans les récentes
éditions des missels traduits en frangais. Ne vous laissez
pas déconcerter par I’épaisseur du volume qui est entre
vos mains, et, avant que nous I'ouvrions ensemble,
faisons justice de 1'objection des personnes qui cr9ient
pouvoir opposer a I’émouvante snn_phmté d}l récit de
la Céne dans I’Evangile la complexité des rites et des
formules liturgiques de notre messe. Je voudrais vous
faire constater qu’en dépit des développements que les
assemblées eucharistiques des premiers chrétiens ont
subis au cours des siécles, leur structure a toujours été
et reste toujours la fidele reproduction du dernier repas

du Jeudi Saint.

vous Jerez cect, dit Jésus, faites-le
» Les premiers disciples se con-
e. Dans la nuit ou il allait
in et du vin ; il rendit

« Chaque fois que
en mémoire de ot
formérent 4 ’ordre du Maitr
¢tre livré, le Seigneur prit du pa

]
1
1

ws

R

< --~—-—M



DE LA CENE A LA MESSE 21

graces (littéralement, il « eucharistia ») ; il prononga
sur le pain et sur le vin des paroles qui en changérent
la substance en celle de son corps et de son sang. Puis
il rompit le pain consacré pour le distribuer aux apdtres
et il fit passer aux convives la coupe contenant le vin
consacré, afin de leur donner son corps en nourriture
et son sang en breuvage. Enfin Jésus quitta le cénacle
avec ses disciples, aprés avoir dit un hymne.

Ces éléments essentiels de I'Institution furent exacte-
ment renouvelés dans les premiéres assemblées eucha-
ristiques, que les fidéles nommaient la « fraction du
pain », ou « le repas du Seigneur » La consécration
du pain et du vin était opérée par les paroles mémes
que Jésus avait prononcées. Quelques indications de
I'ap6tre saint Paul nous font connaitre que cette
réitération était entourée d’une priére d’action de
graces, a laquelle 'assistance répondait Amen et de
priéres commémorant la mort du Sauveur. Aprés quoi
tous communiaient au corps et au sang de Jésus-Christ.
La réunion fut d’abord précédée d’un repas de charité
(I'agape) qui, en raison du nombre croissant des chré-
tiens et par suite de quelques abus dont se plaignait
déja saint Paul, ne tarda pas a disparaitre!. Le jetne
devint alors peu a peu la régle commune avant le
repas du Seigneur.

Cependant les premiers chrétiens ne se réunissaient
pas seulement pour rompre le pain eucharistique
ils avaient d’autres assemblées de priéres, ou quoti-
diennes ou trés fréquentes. Celles-1a furent tout natu-
rellement calquées sur le service en usage dans les
synagogues, avec l'addition de quelques éléments

spécifiquement chrétiens.
Les réunions juives comprenaient des priéres, le chant

1. I Cor. x, 16-17; X1, 17-29,; XIV, 16.

—



22 INTRODUCTION

de psaumes, des lectures de la Bible expliquées par
un commentateur, et ’assemblée se retirait aprés une
bénédiction finale. Les chrétiens continuérent cette
tradition. La prédication y fut particuliérement en
honneur, car il s'agissait d’expliquer aux néophytes
le message de Jésus-Christ!. Les écrits des Apdtres
y €taient lus a I'égal des textes de I’Ancien Testament.
Des hymnes alternaient avec les psaumes. La priére
d’intercession y tenait une place importante. Puis on
recueillait les aumoénes pour les pauvres, et comme
le don matériel ne vaut rien sans la charité du cceur,
les fréres se séparaient aprés avoir échangé le baiser
de paix.

Cette « synaxe », imitée du rituel juif, fut d’abord
distincte de l’assemblée eucharistique, mais, apres la
suppression de l’agape, elle prit sa place et se souda
au rite de I’Eucharistie, pour ne former avec lui qu'une
seule fonction. Cette soudure est un fait accompli
au milieu du II¢ siécle. Nous le savons par le martyr
saint Justin, laique chrétien, qui, dans une défense
du christianisme adressée a l'’empereur Antonin le
Pieux, décrit a deux reprises les réunions liturgiques
des chrétiens. Nous observons nettement dessinés les
linéaments de notre messe actuelle.

Dans un premier passage, saint Justin rapporte la cé-
rémonie eucharistique qui suit la collation du Baptéme:

« Aprés avoir lavé celui qui croit et s’est adjoint a nous,
nous le conduisons dans le lieu ol sont assemblés ceux que nous
faisons avec ferveur des priéres com-

miné, pour tous les autres, en quelque
lieu qu’ils soient, afin d’obtenir, avec la connaissance de la vérité,
la grace de pratiquer la vertu et de garder les commandements‘;,
et de mériter ainsi le salut éternel. Quand les priéres sont termi-

appelons nos fréres. Nous
munpes pour nous, pour I'illua

1. I Tim. 1v, 13.

P



DE LA CENE A LA MESSE 23

ées, nous nous donnons le baiser de paix. Ensuite, on apporte
Al celui qui préside l'assemblée des fréres du pain et une coupe
d¢ vin trempé d’eau. Il les prend et loue et glorifie le Pére
dé I'univers par le nom du Fils et du Saint-Esprit, puis il fait
urle longue eucharistie pour tous les biens que nous avons regus
de lui. Quand il a terminé les priéres de l’eucharistie, tout le
peuple présent pousse l’exclamation : Amen. Amen est un mot
hébreu qui signifie : ainsi soit-il. Lorsque celui qui préside a fait
I’eucharistie, et que tout le peuple a répondu, les ministres que
nous appelons diacres distribuent & tous les assistants le pain,
le vin et l’eau consacrés, et ils en portent aux absents. »

Voici maintenant ’ordre des réunions dominicales :

« Le jour qu’on appelle le jour du soleil, tous, dans les villes
et 4 la campagne, se réunissent dans un méme lieu : on lit les
mémoires des apOtres et les écrits des propheétes, autant que
le temps le permet. Quand le lecteur a fini, celui qui préside
fait un discours pour avertir et pour exhorter a l’'imitation
de ces beaux enseignements. Ensuite nous nous levons tous et
nous prions ensemble a haute voix. Puis, comme nous 1’avons
déja dit, lorsque la pri¢re est terminée, on apporte du pain
avec du vin et de l’eau. Celui qui préside fait monter au ciel
les priéres et les eucharisties autant qu’il peut, et tout le peuple
répond par l'acclamation : Amen. Puis a lieu la distribution et
le partage des choses consacrées 4 chacun et I’on envoie leur part
aux absents par le ministére des diacres. Ceux qui sont dans
l’abondance, et qui veulent donner, donnent librement chacun
ce qu'il veut, et ce qui est recueilli est remis & celui qui préside,
et il assiste les orphelins, les veuves, les malades, les indigents,
les prisonniers, les hotes étrangers, en un mot, il secourt tous
ceux qui sont dans le besoinl. »

Dans ces textes de saint Justin, il est aisé de recon-
naitre la Céne du Jeudi Saint, et cependant n’y distin-
gue-t-on pas déja quelques éléments de notre messe
actuelle : les lectures, I’homélie, la priére d’intercession,
le baiser de paix, la collecte pour les pauvres ? Les
deux réunions de I'époque apostolique n’en font plus

I. S. JUSTIN, Premiéve Apologie, LXV et LXVII.




24 INTRODUCTION

qu'une. La premiére partie, empruntée a la synagogue,
a pour but de disposer I'assistance & offrir dignemen
le sacrifice de Jésus-Christ. On l'appellera par la suite
Messe des Catéchumeénes, on la nomme encore 1'4vani-
Messe : elle s’étend du début de la fonction jusqu'a
I'offertoire.

Le schéma que nous fait connaitre saint Justin
représente le plan, désormais uniforme, suivant lequel
se déroulera le service eucharistique dans I'Eglise. Mais
ce plan est encore susceptible de développements varia-
bles. L’ordre primitif subira certains remaniements ;
telles parties seront allongées ; telles autres abrégées.
Notre liturgie actuelle du Vendredi Saint est la repro-
duction fidéle de ’avant-messe telle qu’elle se célébrait
2 Rome, au début du IVe siécle. Aprés la paix constan-
tinienne, on ajoutera des cérémonies nouvelles, car le
culte pourra se déployer avec une ampleur qui était
impossible sous 1’ére des persécutions.

Toutefois il convient de noter que ces développe-
ments ne furent ni simultanés ni identiques sur tous
Jes points du monde chrétien. Chaque grande province
ecclésiastique eut bient6t sa liturgie propre. Cette

diversité s’explique aisément. Saint Justin nous avertit.

que la priére eucharistique aussi bien que les priéres
d’intercession étaient improvisées par I'évéque ; elles
le furent pendant assez longtemps. Malgré tout, le
théme de ces priéres était toujours le méme, et I'ordre
dans lequel I'évéque les pronongait ne variait gueére.
Peu 4 peu les formules se fixérent d’elles-mémes et
supprimérent les hasards ou les longueurs de lI'impro-
visation. De méme le choix des lectures fut longtemps
laissé & linitiative de 1'évéque, jusqu’a ce que le souci
de ne pas allonger démesurément la durée du service fit
dresser des séries de lectures a faire au cours del’année.

Des livres liturgiques furent donc rédigés dans les

gL

B o N O

| meemly



DE LA CENE A LA MESSE 25

principales Eglises : ¢’étaient d’abord de simples coutu-
miers contenant les cérémonies et les priéres habituelles;
puis, les habitudes devinrent des rites et les thémes de
priéres des formules dont on ne s’écarta plus. On obtint
de la sorte un certain nombre de liturgies-types assez
différentes les unes des autres. Vous en connaissez
quelques-unes, au moins de nom : le rite maronite,
le rite byzantin, le rite mozarabe, le rite ambrosien
(usité a Milan), le rite gallican et, bien entendu, le rite
romain. La liturgie officielle pour 1I'Eglise d’Occident
est le rite romain. Notre messe dérive donc de celle
qui se célébrait 4 Rome a la fin du VIe siécle, et qui,
par la suite, adopta quelques particularités des autres
rites, jusqu’a ce qu’elle prit sa forme actuelle,aprés le
concile de Trente.

Comment s’est effectué le passage de 'ancienne messe
pontificale a notre cérémonie actuelle ? Primitivement
il ne se célébrait dans les églises qu'une seule messe
que présidaient le pape, & Rome, et, ailleurs, I’évéque,
entoures de leur clergé et A laquelle tout le peuple était
convoque. La messe fut d’abord uniquement une priére
publique. Il faut retenir cette caractéristique si ’on
veut comprendre toutes les cérémonies de la messe et
la signification des formules liturgiques. La messe est,
dans son essence, une priére dialoguée et chantée, tour
a tour, par l'officiant et par le peuple chrétien, — et
non seulement une priére, mais une action a laquelle
I'évéque, les officiants et les fidéles cux-mémes prennent,
tous et chacun, leur part respective. Il n'y avait d’ail-
leurs qu'un seul autel dans chaque église, régle qui
est encore observée en Orient.

L’ancien usage de la concélébration des prétres a
une messe unique a fléchi dans le haut moyen Age.
Sans doute, dés le Ve et peut-étre le IVe siécle, on

I —




20 INTRODUCTION

connait la célébration des « messes privées », mais
elles n’étaient pas dites dans les églises. On les
célébrait dans les cimetiéres, sur la tombe des défunts,
pour le repos de leurs ames, — ou dans des maisons
particuliéres, par exemple pour des malades. Quoique
nous n’'en puissions rien savoir, le rituel devait étre
alors assez simplifié.

C'est vers les VIIe et VIII® siecles que 'on voit
se dresser dans les églises de petits autels latéraux.
A cette époque, le nombre des prétres a augmenté, et
la messe peut étre célébrée tous les jours. Deés lors,
le vieil édifice de la messe pontificale fut singulierement
¢branlé. Comment trouver pour chaque célébrant des
ministres, un chceur, une assistance ? Le prétre dut
remplir les anciennes fonctions du diacre et du sous-
diacre et réciter ce que le cheeur chantait ; le role des
autres ministres fut tenu par un unique servant qui
représentait a lui seul tout le peuple chrétien ; les
cérémonies s’en trouverent fatalement, ou supprimées
ou comprimées. D’ou ces allées et venues du célébrant
d’une extrémité de 1'autel a 1’autre, et la succession un
peu rapide des rites qui étonnent au premier abord. En-
fin — ce que jamais n’auraient pu imaginer les chrétiens
des premiers siécles — le célébrant fut seul a commu-
nier sacramentellement. Ne soyons pas plus séveres
que le concile de Trente, qui a proclamé légitime 'usage
de la messe privée, improprement appelée « messe
basse ». De nos jours, la multiplicité des messes privées
accorde au peuple chrétien une plus grande commodité
pour satisfaire au précepte dominical. Et quoique le
prétre puisse sans faute s'abstenir parfois, pour un
motif raisonnable, de célébrer tous les jours de la
semaine, la messe quotidienne est pour lui un secours
irremplagable ; de plus en plus d’ailleur’s, les fideles,
invités par I’Eglise & la communion fréquente, sont




DE LA CENE A LA MESSE 27

heureux de pouvoir s’unir aussi souvent que possible,
méme chaque jour, au sacrifice de Notre-Seigneur.

De ce rapide aper¢u historique nous dégagerons les
conclusions suivantes :

10 La messe normale est la Grand’ Messe!, adaptation
de I’ancienne messe papale, a laquelle tous les fideles
de la paroisse sont présents et a laquelle ils mélent leur
voix. La grand’messe mérite la préférence des chrétiens
a qui leurs devoirs d’état laissent quelque loisir dans la
matinée du dimanche. Si ’on ne peut y venir tous les
dimanches, qu'on y vienne du moins aussi souvent
qu’'on le peut, et que tous s’efforcent de répondre et
de prendre part au chant liturgique, selon le veeu des
Souverains Pontifes | Combien se trompent ceux qui
ne voient dans la grand’'messe qu'une messe basse
enjolivée ou plus étoffée ! C’est au contraire la « messe
basse » qui est une réduction de la grand’'messe. La
messe basse est a la grand’messe ce qu’est 4 une sym-
phonie orchestrale une réduction pour piano. La messe
privée a supprimé la participation extérieure et sensible
de ’assemblée : tout s’y passe entre le célébrant et le
servant et les fidéles semblent n’étre que des assistants.

2° Il s’en faut pourtant qu'ils soient officiellement
réduits au rdle de spectateurs. En venant communier
ils participent au repas sacrificiel ; ne peuvent-ils pas
aussi rendre effective leur participation a 1'offrande du
sacrifice, méme aux messes privées? Aucune loi ne les
empéche de réciter a haute voix les réponses du servant
en méme temps que celui-ci ; 1a ol cet usage n’est pas
encore introduit, ils peuvent déja les lire ensemble,
quoique en silence?.

1. De son vrai nom, messe solennelle ou messe chantée.
2. Cf.les décisions favorables de la S. Congrégation des Rites,
25 février 1921, 4 aolt 1922, 30 novembre 1935.




28 INTRODUCTION

3° Enfin, on ne perdra jamais de vue que toute
messe, méme la plus solitaire, est offerte par le peuple
chrétien tout entier, par toute I’Eglise et pour les
besoins de tous les membres de '’Eglise. Il n’y a pas
une messe qui ne soit offerte par tout le peuple et pour
tout le peuple chrétien. « C’est toujours le matin quelque
part », dit un proverbe. Il n'y a donc pas une minute
de nos vingt-quatre heures o, en quelque endroit du
monde, un prétre ne récite Introibo ad altare Deti, pas
une minute ou un prétre ne prononce les paroles de
la consécration, pas une minute ol Jésus n’emprunte
la voix d’un prétre humain pour dire avec toute I'Eglise:
Notre Pére qui étes aux cieux... Prenons donc I’habi-
tude de nous unir d’'intention, dans notre priére du
matin, a toutes les messes qui sont célébrées dans la
journée par tout l'univers. Qutre les biens spirituels
que nous retirons de cette pratique, nous sanctifions
ainsi nos actions en les unissant a la priére et a
I'offrande que, sur nos autels, Jésus adresse sans inter-
ruption 4 son Peére.




L’AVANT-MESSE
oU

" MESSE DES CATECHUMENES

III

LES PRIERES DE PREPARATION

En ouvrant votre missel & la messe du jour, le
premier mot que vous lisez est Introit. C’estle texte d'un
chant qui, a partir du Ve siécle, fut exécuté pendant
I’ «entrée » du célébrant dans 1'église. Mais I'institution
des messes privées nous a valu quelques priéres insérées
assez tardivement dans le rituel et que le prétre récite,
au bas de l'autel, méme a la grand’messe. Ces prieres,
par lesquelles débute 1'Ordinaire de la Messe, n’appar-
tiennent pas a 1’Avant-Messe proprement dite : elles
sont le dernier acte de la préparation que le prétre
doit faire avant de célébrer.

« Avant la priére, dit I'Ecriture, prépare-toi afin de
ne pas tenter le Seigneur!. » On ne doit en aucun cas
‘passer sans transition d’une occupation profane a la
priére, & plus forte raison quand il s’agit de nous unir
A la priere méme de Jésus-Christ. « Si cet adorable
« sacrement, écrit 1'auteur de 1'Imitation, ne s’accom-

1. EccLr, xvi, 22,




30 L'AVANT-MESSE

« plissait qu’en un seul lieu et qu'un seul prétre dans le
« monde entier consacrit I'hostie sainte, avec quelle
«ardeur les hommes n’accourraient-ils pas en ce lieu,
«vers ce prétre unique, pour voir célébrer les saints
«mystéres ! Mais il y a plus d'un prétre et le Christ est
« offert en maints endroits, afin que la miséricorde et
« 'amour de Dieu pour 'homme éclatent d’autant plus
«que la Sainte Communion est plus répandue dans le
«monde!. » Le grand nombre et la briévete des messes
risquent au moins de nous voiler la majesté des mys-
teres divins. Aussi, chaque fois que nous sommes sur
le point de les renouveler, la liturgie nous fait envisager
pendant quelques instants notre double condition de
créature et de pécheur. Le psaume Judica me et le
Confiteor nous rappellent l'une et l'autre.

Au début de la fonction du Vendredi Saint, vous
avez observé que le prétre et ses ministres se pros-
ternent devant l’autel, pendant quelques minutes.
C’est par cette préparation silencieuse que s’ouvraient
toutes les célébrations dans l’ancienne liturgie.

Aujourd’hui la récitation de l'office divin est déja
une préparation directe, quoique plus éloignée, de la
célébration du saint sacrifice. En outre, I'Eglise de-
mande au prétre d’améliorer encore ses dispositions
par la pratique de I’oraison mentale. Enfin, immédiate-
ment avant la Sainte Messe, elle lui propose la récitation
de plusieurs psaumes et de prieres appropriées, qui
figurent dans vos missels quotidiens. Au moyen age,
ces « priéres privées » de la derniére minute se ter.mi-
naient par le psaume 42, a cause de ce verset particu-
lierement suggestif : « Introibo ad altare Dei, J'entrerai
jusqu’a I'autel de Dieu. » Et a I’époque ol se généralisa

1. Liv. IV, 1, 12.

i




LES PRIERES DE PREPARATION - 31

l'usage des messes privées, une coutume, érigée plus
tard en régle, prescrivait au célébrant d'achev?r sa
préparation personnelle en le récitant a haute voix ou
tout bas, tandis qu’il se rendait de la sacristie a
lautel. Depuis S. Pie V, c’est au pied de l'autel que
le prétre alterne les versets de ce psaume avec le
servant qui représente toute lassistance. L'Eglise désire,
par conséquent, que les fideles, eux aussi, s’associent
A ce dernier acte préparatoire de l'officiant. Avec lui,
vous ferez le signe de la croix, si opportunément placé
au début de la cérémonie commémorative de la mort
de Notre-Seigneur, et vous méditerez comme lui les
pensées exprimées dans le psaume Judica wme.

Dans la récitation publique des psaumes, 1’Eglise
détache quelques paroles qu’elle met en exergue pour
signaler I'idée dominante qui doit occuper notre esprit :
c’est I'antienne qui se dit avant et aprés le psaume.
Ici I'antienne est naturellement la phrase Introibo
ad altare Dei. Les deux premiers versets du psaume
Judica me expriment la douleur d’Israél vaincu, que
ses conquérants avaient emmené en exil. Banni de
Jérusalem, le peuple de Dieu aspire 4 y revenir et il a
confiance que la bonté du Seigneur lui permettra de
célébrer de nouveau son culte dans le temple de Sion.
Cette derniére pensée s’adapte trés bien A I'usage qu’en
a fait la liturgie :

« Fais Juire sur moi ta lumiere et ta vérité : elles me guideront.
Elles me conduiront a ta montagne sainte et A tes tabernacles.

Et je parviendrai jusqu'a I’autel de Dieu, du Dieu dont la joie
renouvelle ma jeunesse.

Je te louerai au son de la cithare, 6 Dieu, mon Dieu. Pourquoi
t'attristes-tu, mon 4me ? pourquoi gémir ?

Espere en Dieu, car je le louerai encore : ¢’est lui quj est mon
Sauveur et mon Dieu. »

Ce cantique d’espérance est bien A sa place au début




32 L’AVANT-MESSE

de la messe. Car si nous considérions seulement notre
condition humaine, oserions-nous participer aux mys-
téres qui vont se renouveler pour nous ? Mais nous
sommes les enfants d'un Pére qui nous aime et qui nous
a discernés parmi tant d’autres. Le baptéme nous a
dépouillés du vieil homme injuste et trompeur. Ce
Dieu, notre seule force, nous repousserait-il mainte-
nant ? A la lumiére de sa révélation, nous reprenons
courage ; c’est sa bonté qui nous a amenés a cet autel
oll notre dme puisera une vie nouvelle. Toutefois la
conflance que nous mettons en lui ne doit pas tourner
a la présomption, et c’est pourquoi nous allons aussitot
lui demander pardon de nos infidélités.

La seconde priére dite au bas de I'autel est le Confi-
teor, dont la formule actuellement usitée remonte au
haut moyen age. Le prétre s’incline trés profondément,
et, publiquement, il se reconnait pécheur et se frappe
la poitrine. C’est une tendance trop commune de cher-
cher 4 nier ou a excuser nos torts en en rejetant la
responsabilité sur autrui : nous accusons les autres pour
nous disculper, nous reprochons aux autres de nous
avoir incités a mal faire. Misérables subterfuges qui ne
trompent personne, s’ils réussissent a nous leurrer nous-
mémes. Devant Dieu, commengons par étre sinceres.
« C’est ma faute, ma propre faute, ma trés grande
faute », dit le prétre a trois reprises, qui correSpon.dent
au triple péché de pensées, de paroles et d'actlonfs.
Toujours incliné, il semble attendre sa ser}tfance_, mais
I’assemblée lui répond en invoquant la pltl.é d;vme
« Que le Dieu tout-puissant vous fasse m'ISérlCOI‘d‘:i‘,
qu’il vous pardonne voS péchés et vous conduise a la vie
¢ternelle. » Et c’est au tour de ’assistance de confesser
ses fautes.

La réitération du Confiteor est singuliérement plus

:
£
'ﬁ




LES PRIERES DE PREPARATION 33

impressionnante que si la formule était dite une seule
fois par l'officiant et les fidéles ensemble. Le prétre,
qui tout a I’heure exercera le privilége inoui d’appeler
Jésus-Christ sur 'autel, devait le premier et tout seul
se mettre au rang des pécheurs : les assistants 'y
rejoignent ensuite. N’est-ce pas pour la rémission de
nos péchés que Jésus est mort ? Deés cette seconde
pritre, la communion des saints entre en action :
I'Eglise du ciel et I'Eglise de la terre sont prises &
témoin de nos fautes et nous implorons leur aide
fraternclle pour qu’elles obtiennent notre pardon. La
bienheureuse Vierge Marie, qui ne commit aucun péché;
I'archange saint Michel qui combattit l'orgueil des
anges rebelles; Jean le Baptiseur qui précha la péni-
tence nécessaire au pardon; Pierre et Paul, les deux
colonnes de I’Eglise, qui furent aussi deux pécheurs :
Pierre, qui tomba dans un moment de faiblesse, pour
devenir ensuite le modéle du repentir ; Paul, I’ancien
persécuteur du Christ, qui répara ses erreurs par un
prodigieux apostolat ; tous les saints, toutes les saintes;
tous les chrétiens de la terre prient pour cette assem-
. blée qui regrette ses fautes.

Cependant le prétre s’est redressé, etil se réfugie avec
ses fréres aupres de la miséricorde de Dieu : « Daigne le
Seigneur tout-puissant nous accorder I'indulgence, 1’ab-
solution et la rémission de nos péchés ! » Une seconde
fois l'assistance fait le signe de la croix, car c’est la
Passion de Jésus qui nous a mérité notre pardon.

Ne reconnaissez-vous pas déjd que la Messe n’est
pas une priére comme les autres, mais un drame dans
lequel tous les assistants sont engagés ? La foule
chrétienne prend le chemin du Calvaire.

Bien qu'elle ait été introduite assez tard dans la
liturgie de la messe romaine, la confession des péchés

Notre Messe — 3




34 L’AVANT-MESSE

avant le service eucharistique n’en remonte pas moins
51. la plus haute antiquité. Un des plus anciens témoins
liturgiques que nous possédions, la Didaché (Doctrine
des Apoétres) nous apprend que telle était déja I’habi-
tude des chrétiens au début du IIe siécle : « Au jour
du Seigneur, réunissez-vous ; rompez le pain et rendez
graces, aprés avoir auparavant confessé vos péchés,
afin que votre sacrifice soit pur®. » C’est, & moins d’un
siecle de distance, I’écho des recommandations aposto-
liques. « Qu'avant de manger de ce pain, chacun
s’examine soi-méme », ordonnait saint Paul®. De graves
théologiens pensent que cette confession publique fut
I'une des formes primitives de la confession sacramen-
telle et qu’elle conférait réellement l’absolution des
fautes®. Dans la discipline actuelle, elle ne remettrait
certainement pas les péchés mortels, mais tous les
auteurs s’accordent a reconnaitre qu’elle efface les
péchés véniels dont on se repent; ils la mentionnent
d’ailleurs dans la liste des sacramentaux.

A Tabsolution déprécative énoncée par le célébrant
fait suite un dialogue aux répliques bréves et serrées,
empruntées au psautier et d'une pratique fréquente
dans l'office public. Il s’achéve sur 'ancienne salutation
des Hébreux, reprise par les Apotres, Dominus vobiscum.
Cet appel revient huit fois au cours de la messe. Les
fidéles y répondent en lui retournant son souhait :
« Le Seigneur soit avec vous ! Qu’il ne quitte point
votre pensée. »

Alors le prétre se décide 4 monter 4 I'autel et tandis
qu’il en gravit les degrés, il récite une oraison du
Ve siécle, Aufer a mobis : « Seigneur, nous vous cn

1. Didaché, X1V.
2. I Cor. x1, 28.
3. Dict. d’ Apologétique, t. 111, col. 1799.

o

R




LES PRIERES DE PREPARATION 35

supplions, supprimez en nous tout ce qu’il y a de mal,
afin que nous méritions d’entrer dans le saint des
saints 'esprit purifié. » Cette oraison n’est pas en vain
rédigée au pluriel : quoique vous demeuriez a vos places,
vous serez par l'esprit et par le cceur & coté du prétre,

tout autour de l'autel.

Prenons quelques résolutions en terminant.

10 La premiére sera de vous trouver habituellement
A 1'église avant le commencement de la messe. Posez
en principe que vous ferez tout ce qui vous est possible
pour étre présent a toute la messe, et soyez a votre
place avant que le prétre quitte la sacristie. S’il
vous reste quelques instants, vous les utiliserez en
lisant les Oraisons préparatoires « Aures tuae pictatrs,
Conscientias nostras ». Si vous disposez de plus de temps,
savourez lentement les deux belles priéres de saint
Ambroise et de saint Thomas d’Aquin, que vous
trouverez a la suite.

20 Tandis que le prétre dit le Confifeor, faites un
bref examen de conscience, afin de préciser les fautes
vénielles que vous regrettez et qui vous seront remises
lorsque votre tour sera venu de réciter la formule
liturgique. Prenez 'habitude de battre ostensiblement
votre coulpe : en vous frappant la poitrine, vous
actualisez plus vivement votre repentir.

3° Enfin, puisqu'il s’agit pour de vrais chrétiens de
vivre notre messe pendant tout le jour, imprégnez-vous
de l'esprit de ce Confiteor matinal. Les uns et les autres
nous avons confessé publiquement devant Dieu que
nous sommes également de pauvres pécheurs : ce ne
serait qu'une misérable feinte si, une heure apres, nous
faisions sentir aux compagnons de notre journée les
prétentions de notre orgueil et les récriminations de
notre amour-propre. Vivons notre Confiteor en nous




36 L’AVANT-MESSFE

appliquant a I’humilité : n’échafaudons pas les ridicules
petits mensonges destinés A voiler nos torts. Vivons
notre Miscreatur en étant pitoyables aux travers, aux
défauts, aux fautes méme de notre prochain. Nous
avons demandé a Dieu de les leur pardonner : pourquoi
continuer de leur en tenir rigueur ? Les trois mots
qui ont purifié notre conscience, Indulgentiam, absolu-
tionem, remissionem, doivent étre les mots d’ordre que
nous mettrons en pratique : soyons indulgents, larges
de cceur, et, si les autres s’oublient envers nous,
oublions aussit6t leurs oublis.

18%

L’ANCIENNE ENTREE PROCESSIONNELLE

La prostration muette devant l'autel au début de la
célébration eucharistique nous reporte a 1'dge des
martyrs ; aprés la paix de Constantin les cérémonies
revétirent un plus grand éclat. Notre Infroit est le
témoin de la procession qui introduisait le pontife
jusqu’a I'autel. Il n’est pas inutile de parler bricvement
de cette « entrée » solennelle, car il en est resté quelques
vestiges dans notre cérémonial.

Représentons-nous une des réunions dominicales du
Ve ou du VIe siécle, qui furent 'dge d’or de la liturgie.
Le peuple a pris place dans I’édifice, les hommes sont
3 droite, les femmes a gauche. Les chantres de la Schola
sont groupés dans le haut de la nef : ils font partie
de D'assistance. Au fond de l'abside on remarque la
« cathedra », le siége épiscopal ; de 14, le pontife verra
toute l'assistance. Rien ne le cache aux regards des

§ —



L’ANCIENNE ENTREE PROCESSIONNELLE 37

fideles, il est bien le président d’une assemblée. Cepen-
dant l’attention de tous se concentre sur l'autel, qui
se dresse a4 l'entrée de l’abside, et sensiblement vers
le milieu de la nef.

L’autel affecte la forme d’une table : c’est « la table
du Seigneur?! ». Méme 14 ou il est surmonté d'un balda-
quin, aucune ornementation superflue n’altére la majes-
tueuse nudité de l’autel. Le tabernacle n’existe pas
encore : plus tard la pyxide, qui contient les hosties
consacrées, sera suspendue au-dessus de I’autel, ou bien
I'on enfermera la Sainte Réserve dans une armoire
creusée dans la muraille ou & l'intérieur d’un pilier ;
au XVe siécle seulement le tabernacle formera corps
avec lui. L’assemblée (ecclesia) entoure la table sur
laquelle des acolytes étendront bient6t une nappe ; elle
s’est réunie pour un repas commun. On ignorait alors
le banc. de communion inventé par la suite et fort im-
proprement nommé la table de communion. On ne
connaissait qu’une table — l’autel, 'unique autel de
I’église, — ou le célébrant faisait face a ses freres, et
c’est de cette unique table que le clergé et les fidéles
s’approchaient pour communier au corps et au sang
de Jésus-Christ.

L’office va commencer. La porte du secretarium,
annexe de 1'église ol le pontife et sa suite revétent leurs
ornements, s’est ouverte. Un acolyte en sort et toute
I'assistance s’est levée sur son passage, car ce jeune clerc
porte avec respect le livre des Evangiles. Un sous-diacre
I'attend dans le sanctuaire pour prendre 1'évangéliaire
et le placer sur l'autel. (C’est en souvenir de ce rite
qu’aujourd’hui le rituel veut que, pour les messes
basses, le servant, quand il précéde le prétre au sortir
de la sacristie, tienne le missel dans les mains et le place

1. I Cor. x, 21.



38 L'AVANT-MESSE

lui-méme sur le pupitre.) Aprés cette cérémonie préli-
minaire le cortége s’avancait processionnellement dans
la nef, tandis que la Schola chantait, a deux chceurs,
un psaume d’introduction, I'Infroit. En téte marchait
un sous-diacre avec I’encensoir — puis, devant le célé-
brant et les diacres, sept acolytes tenant chacun un
chandelier allumé. Ces sept flambeaux étaient une
évocation des visions de saint Jean rapportées dans
I’ Apocalypse, ot 'apdtre appelle le Christ « Celui qui
marche au milieu des sept chandeliers d’or' ».
Avant d’arriver a l'autel, le cortége s’arrétait. Deux
acolytes présentaient a la vénération du pontife un
coffret contenant les saintes espéces réservées de la
messe précédente. Nous en dirons plus tard la destina-
tion. Observons dés maintenant que ce rite souligne
I'unité du sacrifice de Jésus-Christ. Toutes les messes,
jusqu’a la fin du monde, se reliant l'une a l'autre,
forment une chaine ininterrompue, qui part du Calvaire.
Lorsque le célébrant était parvenu devant l'autel, il
'inclinait et donnait le baiser de paix a ses assistants.
S’étant signé au front, il s’agenouillait sur un prie-Dieu
mobile et priait en silence. La Schola arrétait alors
Je chant du psaume en lui donnant pour conclusion
la doxologie habituelle, Gloria Patri, etc. A la fin du
Sicut erat, le pontife se relevait et montait les degrés,
puis il baisait I'autel et le livre des Evangiles. Aprés
quoi, il se rendait a sa cathedra, cependant que les sept
céroféraires disposaient leurs chandeliers autour de

I'autel.

Mais un usage, érigé en regle
tienne, devait avoir de graves répercussions sur la
liturgie de la messe, je Vveux parler de 1'habitude
d’orienter les églises, afin de permettre aux fideles de

par l'architecture chre-

1. Apoc. 1, 12-13; 11, I.




L’ANCIENNE ENTREE PROCESSIONNELLE 39

prier tournés vers le soleil levant. L’Orient était consi-
déré comme un symbole du Christ, la lumiére du monde,
qui est venu dissiper les ténébres. Au VIII® siécle,
le pape continuait néanmoins de regarder l'assistance,
mais un peu partout les évéques furent amenés a prier
comme les fidéles, face a 1’Orient. Il en résulta que pour
célébrer les saints mystéres ils tournérent le dos au
peuple. Pour obéir 4 un symbolisme de moindre impor-
tance, on détruisit le symbolisme plus frappant de la
table commune, et le célébrant fut isolé des fideles.
- L’officiant se tenant 4 I’avant de ’autel, tout naturelle-
ment les chandeliers furent déposés sur 1'autel méme.
Enfin, lorsque, a1’époque carolingienne, la régle s’établit
de porter la croix en téte des processions, la croix
processionnelle, qui avait précédé I'officiant a son entrée
dans le sanctuaire, fut également placée a l’arriére de
I'autel. De 1a vient que maintenant nos autels sont
surmontés d’une croix encadrée de six chandeliers (on
en ajoute un septiéme derriére la croix aux messes
pontificales.) En toute rigueur, il ne devrait y avoir
rien de plus sur les gradins de l'autel : le luminaire
et les fleurs ne sont autorisés que derriére 1'autel ou
sur les cotés.

Vous n’ignorez pas que, dans les premiers siécles,
la table de 'autel fut souvent une dalle posée sur le
tombeau d’un martyr. Le mémorial de la mort du
Sauveur pouvait-il étre plus dignement célébré que sur
la tombe des fideéles morts pour le Christ ? Les saints,
membres du Christ, ont été cimentés au Christ par la
charité. Actuellement, il existe dans la pierre de
I'autel une cavité (appelée sépulcre) ol sont enchis-
sées des reliques de saints. En baisant 1'autel au début
de la messe, le prétre y fait allusion dans l'oraison qui
accompagne ce geste : « Nous vous prions, Seigneur,




40 L'AVANT-MESSE

par les mérites de vos saints dont les reliques sont ici,
et de tous les saints, de daigner me pardonner mes
péchés. » Dans son texte original, cette priére finissait
par iniquitates mostras, au pluriel.

Cependant, a lui seul, I’autel mérite notre vénération.
Sept autres fois pendant la messe (et une huitiéme
aux messes solennelles) le célébrant donnera, non pas
aux reliques mais a l'autel, cette marque de tendre
respect. Pendant longtemps le peuple chrétien, en
dehors des offices liturgiques, aimait a baiser I'autel.
Ainsi, lorsque, au fort des luttes ariennes, I’énergique
résistance de saint Ambroise obligea I’empereur Valen-
tinien II A capituler, une lettre de I’évéque de Milan
nous apprend qu'a cette heureuse nouvelle «les soldats
se précipitent vers les autels et les embrassent en signe
de paix! ». L’autel, en effet, est le lieu ot Jésus-Christ
vient prolonger pour nous son immolation. Notre
Seigneur est 'autel vivant d’ou, écrit saint Paul, « monte
vers Dieu notre hostie de louange? » Notre autel de
pierre est le symbole de cet autel véritable ; il a été
consacré, oint, c’est-a-dire christifié ; il représente le
Christ. Par sa nature, disait saint Jean Chrysostome,
« 'autel est pierre uniquement, mais il devient saint
du fait de la présence du corps du Christ? ». C'est
pourquoi, maintenant, a la grand’'messe, le prétre, aprés
avoir baisé l'autel, lui rend les honneurs de l'encense-

ment.
I’encens est une résine qui, jetée sur des charbons

incandescents, répand, en se consumant, une odeur
balsamique. Il avait sa place dans le culte israélite,

1. P. LaBrIOLLE, Saint Ambroise, P. 82.

2. HEB. X111, 10-15.
3. Sur 11 Cor., homélie XX, 3.




7w

L’ANCIENNE ENTREE PROCESSIONNELLE 41

ct le psalmiste compare nos priéres 2 la fumée de
'encens qui s’éleve vers le ciel. Dans I’Apocalypse,
il figure la priére des saints’. Malgré cela, son emploi
fut sévérement proscrit du culte chrétien primitif.
C’est que les rites paiens en faisaient un usage fréquent,
et I'Eglise se montra longtemps hostile a tout ce qui
pouvait rappeler le culte des idoles. Tertullien, opposant
la religion intérieure des chrétiens aux pratiques exté-
rieures du paganisme, se flattait de ne pas offrir 4 Dieu
« quelques grains d’encens ». « Mieux vaut la priére
d’une Ame innocente, écrivait-il, que des larmes tom-
bées de 1'écorce d’un arbre d’Arabie?. »

Soit! mais I’encens n’était pas réservé aux idoles :
on l'employait 4 des usages profanes, et c’est par
13 qu’il conquit droit de cité dans la liturgie. II ser-
vait en particulier & corriger les mauvaises odeurs
qui ne sont pas rares dans les rassemblements de foules:
aussi en briilait-on devant les consuls et les magistrats,
et généralement devant tous les personnages qu’on vou-
lait honorer. Ne soyons pas surpris qu'aux yeux des
chrétiens, I’évéque ait eu droit aux honneurs qu’on ren-
dait & un préfet. L’encensoir précéda donc le pontife
dans les cérémonies, mais c’est 4 1'officiant, non a Dieu,
qu’il était destiné ; du reste on ne I’encensait pas comme
de nos jours : on brilait de I’encens devant lui. D’autre
part, les Romains avaient aussi I'habitude de briler
de l’encens auprés des cadavres, et les chrétiens se
conformaient A cette pratique dans leurs rites funéraires.
D’ailleurs, lorsque le paganisme fut a son déclin,
I'Eglise se relicha de sa défiance premiére. Peu a peu
sa liturgie recourut A cette marque d’honneur pour
exprimer notre vénération au Christ lui-méme, et déja

1. Ps. 140, 2 ; APOC. VIII, 3-4.
2. Apologétique, XXX.




42 L'AVANT-MESSE

au pain et au vin qui seront transsubstantiés, a I'autel
du sacrifice, et aux paroles de vie contenues dans le
livre des Evangiles. Toutefois les différents encense-
ments usités a la grand’messe ne commencent a appa-
raitre qu'au IXe siécle et ne sont pas d’origine stricte-
ment romaine.

Tous ces détails n’ont-ils pas dispersé votre attention?
Deux objets cependant dominent les particularités de
'ancienne introduction au saint sacrifice : 1'Evangile
et I'autel, auxquels la liturgie nous demande de rendre
hommage. Et cela vaut pour notre temps.

A ceux qui reprochent au culte catholique de s’étre
éloigné de la simplicité de I'Evangile, la liturgie répond
en placant d’abord 1'Evangile sur I'autel, comme une
garantie que tout ce qui s’accomplit pendant la messe
est en parfaite conformité avec la volonté de Notre-
Seigneur. Notre piété comme notre foi découlent des
paroles de Jésus. L’Eucharistie, mystére d’amour, est
le testament par lequel I'EEglise peut communiquer aux
générations qui se succédent, non seulement la lettre,
mais l'esprit de I'Evangile, doctrine d’amour ; non
seulement l'image de Jésus, mais Jésus réellement
vivant. L'Evangile est la vérité ; 'Eucharistie est la
vie. Et, comme 1'Evangile nous conduit @ U'autel, I'autel
nous raméne a U'Evangile. La discipline évangélique,
toute fondée sur le renoncement, n’est-elle pas mieux
comprise et moins mal pratiquée lorsque le chrétien
vient réguliérement a l'autel s’associer au sacrifice de
Jésus ? La doctrine de la croix est mise en pleine
Jumiére par le mémorial de la Passion du Sauveur.
L'Evangile et I'autel sont ensemble les deux conditions
indispensables 4 une vie chrétienne.

I’auteur de 1'Imitation 1'affirme au XIe chapitre
du IVe livre : « J’ai besoin de deux choses, d’aliments

<h




.\

LN

L’ANCIENNE ENTREE PROCESSIONNELLE 43

« et de lumiére. Aussi, Seigneur, avez-vous donné a ma
« faiblesse votre corps sacré pour la réfection de I'ame
« et du corps, et vous avez placé devant mes pas une
« lampe qui est votre parole. Sans ces deux choses
« je ne pourrais bien vivre ; car la parole de Dieu est
« la lumiére de mon ame, et votre sacrement le pain
« divin.

« Deux tables sont comme dressées dans le trésor de
« la Sainte Eglise : I'une est la table du saint autel, ol
« je recois le corps précieux du Christ ; I'autre est la
« table de la loi divine, qui m’enseigne la vraie doctrine,
« la foi véritable, et qui me conduit sirement jusqu’au
« dedans du voile, ol est le saint des saints. »

Le calvinisme chez les protestants, le jansénisme
chez les catholiques firent déserter aux chrétiens la
table eucharistique, ne leur donnant pour nourriture
principale que la Bible. Inversement, trop de catholi-
ques aujourd’hui encore, quoique assidus a l'autel, se
privent de ’aliment substantiel qu’ils trouveraient dans
la lecture de la Sainte Ecriture. Fréquentez assidiment
I'une et I'autre table, I'Evangile et l'autel. « J’aurali,
dit 1'Imatation, les livres saints pour miroir de vie,
et votre trés saint corps sera mon remede et mon
refuge. » L'Evangile nous éclaire, I’Eucharistie nous
fortifie ;: I’Ecriture nous fait connaitre le commande-
ment du Seigneur, la Sainte Communion nous aide a
I'observer. L’Evangile, c’est Jésus replacé devant notre
esprit ; par l’autel, Jésus s’unit a notre volonté. Jésus
devant nous, Jésus au dedans de nous : voila le secret
d’une vie chrétienne ; recourons avec un méme empres-
sement et une méme ferveur aux deux sources de la vie
divine, I'Evangile et l'autel.




44 L’AVANT-MESSE

Vv

L’INTROIT ET LE KYRIE

Apres les prieres préliminaires et l'encensement de
I'autel, vous vous reportez dans votre missel a la partie
propre a la messe du jour pour lire 1I'Infroit.

C’est ici que commence l’Avant-Messe, et, comme
au début de toute priére, le prétre fait le signe de la
croix. Notre Introit est tout ce qui subsiste de I’ancienne
psalmodie qui accompagnait autrefois 1'entrée solen-
nelle du pontife ; aujourd’hui encore, a la grand'messe,
on le chante dés que le clergé sort de la sacristie et
se rend a l'autel.

Quelle utilité pouvez-vous retirer de cette courte
lecture ? Une rapide esquisse historique de I'Introit
vous l'apprendra. Nous y distinguons quatre étapes.

1) L’office du Vendredi Saint témoigne que primiti-
vement l’avant-messe s’ouvrait directement par une
Jecture de la Sainte Ecriture. C'est le pape saint
Célestin Ier (422-432) qui ordonna de chanter un psaume
tandis que le cortége du pontife s’avancait vers I'autel.
Ce chant était exécuté par deux cheeurs alternés, et cela
supposait que les fidéles connussent par cceur, sinon
tout le psautier, du moins un assez grand nombre
de psaumes. Cette connaissance du psautier n’était pas
rare dans les premiers siécles ; elle disparut assez vite.

2) A l'ancienne maniére (antiphonée) de chanter le
psaume d’entrée on en substitua donc une autre (respon-
soriale), qui permettait & l'assistance de prendre part
4 la psalmodie. Un groupe de chanteurs exercés (la
Schola) furent chargés de chanter le psaume, dont ils
possédaient le texte, et, aprés chaque verset, la foule

A




L INTROIT ET LE KYRIE 45

reprenait, sur le méme ton de récitatif, un « refrain ».
Ce refrain, que la Schola avait d’abord entonné, était
un verset di méme psaume, choisi a cause de son
allusion 4 la féte célébrée, ou pour mettre en relief
une idée maitresse : ¢’est ce que nous lisons, maintenant,
au début de I'Introit. Par exemple, a la premiére messe
de Noél, le psaume ad introitum est le Ps. 2, Quare
fremuerunt gentes, dont le 7 verset sert de refrain :
« Le Seigneur m’a dit : Tu es mon Fils, je t’ai engendré
aujourd’hui. » Au 1¢f dimanche de Caréme, lintroit
est tiré du Ps. go : « Il m’'invoquera, et moi je 1’écoute-
rai ; je le délivrerai des périls et I'exalterai ; je lui
donnerai de longues années de vie. » L’assistance, en
chantant ce refrain, se rappelle avec confiance les
promesses de Dieu & ceux qui le prient. Mais si I'on se
demande pourquoi I'Eglise a fait de ce psaume le chant
de I'ouverture du Caréme, il faut le lire tout entier
(c’est ce psaume, d’ailleurs, qui, comme dans les plus
vieilles messes, fournit aussi les autres chants de
I’avant-messe : graduel et trait), et l'on en voit
I'étroit rapport avec 1'évangile de la Tentation, assigné
a ce méme dimanche.

3) L’ancienne psalmodie tout unie du psaume d’in-
troduction ne devait pas subsister longtemps. D’une
part, toutes les églises n’ayant pas les dimensions d’une
cathédrale, la procession était souvent de courte durée :
on avait juste le temps de chanter, en sus du refrain,
deux ou trois versets du psaume. D’autre part, le
concours d'un groupe de chantres spécialisés devait, &
bref délai, donner naissance a des préoccupations artis-
tiques, exclues jusqu’alors du culte public. Sous cette
double influence, on en vint 4 ne chanter qu'un verset
du psaume avant le Gloria, tandis que I'ancien refrain
fut chanté deux fois, mais interprété seulement par la
Schola, sur une mélodie plus ornée et plus savante.




46 L’AVANT-MESSE

4) II en résulta une derniére modification qui attei-
gnit la contexture méme de I'Introit. Le psaume
d’entrée, ayant perdu sa premiére importance, on ne fit
pas difficulté d’emprunter le refrain soit 4 un autre
psaume, soit a un autre livre de I’Ancien Testament
(tel est le cas pour les derniers dimanches aprés la
Pentecoéte). Puis, le Nouveau Testament fut mis occa-
sionnellement a contribution, ainsi pour le 3¢ dimanche
de I’Avent : « Réjouissez-vous toujours dans le Sei-

gneur. » Les épitres de saint Paul offrent du reste -

des textes bien appropriés aux saints dont on céleébre
la féte. Voyez l'introit de la féte de saint Frangois
d’Assise : « Pour moi, a Dieu ne plaise que je me glorifie,
« si ce n'est dans la croix de Notre-Seigneur Jésus-
« Christ, par qui le monde est crucifié pour moi, comme
« je le suis pour le monde. » Enfin I’Eglise n’hésita pas
a puiser les introits dans des livres qui ne font pas
partie de la Bible, comme le IVe livre d’Esdras, ou elle
a cueilli cette phrase merveilleusement choisie pour les
messes de funérailles : « Requiem aeternam dona eis,
Domine, et lux perpetua luceat eis, Donnez-leur le repos
éternel, Seigneur, et que la lumicre sans fin brille pour

eux.» — C’est méme un poéte latin du Ve siécle,
Sedulius, qui nous a fourni l'introit des Messes de
la Sainte Vierge : « Salve sancta parens». Une simple

acclamation contenant seulement deux mots de I'Ecri-
ture « Gaudeamus ommes in Dowmino » servira d’'introit
4 plusieurs jours de féte (Toussaint, Assomptoin, etc.).

En somme, I’Introit constitue en quelque sorte 1'épi-
graphe de la messe. Parfois il se rattache soit a la
basilique ot elle se célébrait (4¢ dimanche de Caréme),
soit 4 un événement historique, tel que les incursions
des Barbares (Septuagésime). Le plus souvent il annonce
la féte du jour ou le mystére commémoré et souligne
une des lecons qu'il faut en retenir ; ou bien, il nous




L'INTROIT ET LE KYRIE 47

suggére une adoration, une supplication, une résolution
dont nous pouvons faire aussitéot une de nos intentions

de pri¢re pendant le saint sacrifice.

Vient ensuite le Kyrie eleison. Pourquoi ces neuf
invocations en langue grecque ? L’histoire encore vous
répondra.

Kyrie eleison — je ne vous l'apprends pas — veut
dire : Seigneur, ayez pitié. Cette formule sort en droite
ligne de I'Evangile. « Fils de David, aie pitié de nous,
aie pitié de moi », implorent également l'aveugle de
Jéricho et la Cananéenne. « Jésus, notre Maitre, sup-
plient les dix lépreux, aie pitié de nous. » Le cri de
supplication, articulé par des malheureux qui sollicite-
rent la pitié du Seigneur, devait naturellement passer
dans la liturgie des chrétiens, qui ont aussi a faire appel
a la miséricorde divine. Mais il est manifeste que cette
supplication suppose au préalable 'exposé d'une dé-
tresse : elle est une réplique 4 une invocation anté-
rieure. Elle est en effet 1a réponse a une litanie. (Le mot
Atavelor signifie d’ailleurs supplication.)

La litanie fut de bonne heure une forme populaire
de la priére, trés fréquemment usitée en Orient au
début des réunions liturgiques et notamment de la
Messe. L’auteur des Constitutions apostoliques (fin du
IVe siécle) nous apprend qu’un diacre se levait, montait
sur un lieu élevé et disait : « Catéchumeénes, priez. »
L’assistance priait alors pour ceux qui n’avaient pas
encore regu le baptéme.

D. Invoquons tous Dieu pour les catéchuménes, afin que lui,
qui est bon et qui aime les hommes, écoute leurs prieres et,
les accueillant avec ferveur, il leur accorde leurs demandes
comme il leur est expédient.

1. Liv. v, c. 6.




4S L' AVANT-MESSE

Les fideles répondaient : Kyrie eleison, Seigneur,
ayez pitié !

D. Qu'il leur révele I’Evangile de son Christ ; qu'il les illumine,
qu'il les instruise dans la connaissance divine, qu’il leur apprenne
les commandements.

R. Seigneur, ayez pitié !

D. Qu'’il leur inspire une crainte pure et salutaire ; qu’il ouvre
l'oreille de leur cceur, afin que ceux-ci s’occupent nuit et jour
de sa loi.

R. Seigneur, ayez pitié !

Et les supplications continuaient. Le diacre faisait
prier pour les pécheurs soumis a la pénitence publique,
pour les martyrs condamnés a la prison ou aux mines,
et généralement pour tous les besoins de 1'Eglise.

De I’Orient la litanie passa dans I’Eglise latine, mais
I’assistance répondait par l'invocation : Te rogamus,
audi nos. On conserva cependant l'ancienne réplique,
Kyrie eleison, qui fut placée au commencement et a la
fin de la priére dialoguée, et on intercala le Christe
cleison entre les Kyrie, usage qui s’est maintenu dans
nos Litanies des Saints. Aujourd’hui nous chantons
encore la litanie avant la messe, pour les vigiles de
Piques et de la Pentecote. Quoique beaucoup d’addi-
tions y aient été faites, et notamment I’énumeération
d’un grand nombre de saints, le fond est substantielle-
ment le méme. L’assemblée demande a Dieu d’étre
délivrée de tout péché, des embiches du démon, de
la mort subite et imprévue, de la peste, de la famine
et de la guerre. Elle prie le Seigneur de gouverner la
Sainte Eglise, de conserver dans la sainte religion le
Souverain Pontife, etc. Puis-je, en passant, vous con-
seiller d’utiliser occasionnellement les « Litanies des
Saints » comme priére du soir ? o

A partir du VIe siecle une coutume nouvelle s'etal?llt
4 Rome. A certains dimanches et jours de féte, au lieu




L’INTROIT ET LE KYRIE 49

que les fideles se rendissent individuellement 3 la
« station » c’est-a-dire a 1’église ou le pontife devait
célébrer la missa publica, et qui variait d'un jour sur
l'autre, on leur donnait rendez-vous dans un sanc-
tuaire voisin. Quand tous étaient réunis, on récitait
une oraison ; puis, le clergé urbain et la foule du peuple
se dirigeaient processionnellement vers la station. Pen-
dant le trajet ils chantaient la litanie et la terminaient
a l'arrivée dans 1’église stationnale, par les derniers
Kyrie eleison. En revanche, lorsqu’il n’y avait pas de
procession — et celle-ci fut peu a peu réservée a des
circonstances plus solennelles, — le pape saint Grégoire
jugea inutile de faire chanter dans I'église la litanie tout
entiére : dans ce cas, aprés l'introit, on se bornait a
répéter un plus ou moins grand nombre de fois les
invocations Kyrie et Christe eleison. C’est au I1X¢ siécle
que se fixa notre pratique actuelle : les invocations
furent réduites a neuf, chaque groupe ternaire étant
considéré comme un hommage aux trois Personnes
divines. Jadis chantées sur une mélopée trés simple,
les Kyrie donnérent lieu a des vocalises sur la derniére
- syllabe, qui traduisent musicalement le caractére de
supplication des invocations d’autrefois.

Une pensée peut vous occuper utilement pendant
la répétition des Kyrie. Vous rappelant que jadis le
diacre faisait prier I’assemblée pour les catéchuménes,
pourquoi ne recommanderiez-vous pas alors ceux de
vos enfants qui étudient le catéchisme, futurs premiers
communiants ou jeunes perseévérants ? Vos enfants ont
tellement besoin pour toute leur vie de la lumiére du
Christ | Et puisque l'ancienne litanie suppliait le Sei-
gneur pour ceux qui ne possédaient pas encore pleine-
ment la foi chrétienne, n'est-ce pas le moment de prier
aussi pour tels et tels que vous connaissez et qui n’ont

Notre Messe -- 4

R P S = et R T



50 L'AVANT-MESSE

pas la foi, ou qui pensent ’avoir perdue ? Il y a beau-
coup de chercheurs de bonne volonté qui s'arrétent
3 des obstacles souvent imaginaires : ne demanderiez-
vous pas pour eux le don de la foi ? Disons nos Kyrie
eleison pour tant d’infideéles et pour tant d’indifférents;
pour le retour de notre cher pays a la foi religieuse,
dont I’abandon est au principe de nos terribles malheurs
présents; pour la propagation de la foi parmi les
peuples évangélisés par les missionnaires; pour que
le vrai Dieu soit connu de toute la terre, lui et le Fils
qu’il nous a envoyé. En vérité, ce ne sont pas les
sujets de supplication qui vous font défaut; c’est
plut6t le temps qui vous manguera pour les énumérer

tous.

VI

LE « GLORIA IN EXCELSIS »

Toutes les litanies se concluent par une ou plusieurs
oraisons. La litanie de l'avant-messe, dont il ne nous
reste que les réponses : « Kyrie eleison », ne fajsait pas
exception a cette régle. Normalement I'oraison dite
« collecte » fait suite au dernier Kyrie. Cependant, tous
les dimanches, sauf pendant I’Avent et le Caréme, le
célébrant entonne a ce moment le Gloria in ex’celsis Deo,
que ’assistance continue, en choeu_rs al.te:rl}es,.sgrlun
chant qui a généralement gardé sa simplicite primitive.

uel est le motif de cette interruption ?

On serait bien embarrassé d’en apporter une raison
plausible. Le Gloria ne se rattache ni a ce qui précede
ni 4 ce qui suit. 11 apparait d’assez bonne heure dans

. . )
la messe romaine, mais les autres Eglises ne 'adopterent




LE « GLORIA IN EXCELSIS » 51

pas unanimement. Il est absent du rite gallican et,
pareillement, de tous les rites orientaux, quoique ce
cantique soit d’origine grecque. Il s’en faut cependant
que cet hymne — I’hymne angélique, comme on
I'appelle en raison de la phrase par laquelle il débute —
ait été peu connu dans les différentes Eglises des pre-
miers siécles., Avant de passer dans la messe, et la
méme ot il n'y fut pas admis, il figurait dans les prieres
du matin, A titre de chant de louange, ou doxologie.
On lui donne aussi le nom de grande doxologie, la
petite doxologie étant le Gloria Patri et Filio, qui,
3 l'office, termine chacun des psaumes.

La grande doxologie est méme trés ancienne. Son
style permet de compter le « Gloria in excelsis »
parmi les premiéres ceuvres de la littérature chrétienne.
Le rythme en est trés libre et son caractére poétique
ne se reconnait qu’a la cadence des phrases, laquelle
est sensible surtout dans le texte grec. Nous sommes
certainement en présence d’un des plus anciens canti-
ques en usage dans I’Eglise. Quelques auteurs se de-
mandent méme si ce n’est pas a lui que Pline le Jeune
faisait allusion lorsqu’il écrivait dans sa fameuse lettre
a I'empereur Trajan : « Les chrétiens se réunissent a des
jours fixés, avant le lever du soleil, pour chanter entre
eux, en alternant, un hymne a Christos comme a un
Dieu, Carmen Christo quast Deo. » On observe du moins
qu’il n’y a pas un seul des termes employés dans ce
chant sacré qui n’appartienne soit aux épitres de saint
Paul soit aux écrits de saint Jean. Ne mérite-t-il pas
déja que nous I'estimions pour sa trés haute antiquité ?

Mais comment s’est-il introduit dans notre messe,
puisque aucune raison ne 'y appelait? Par une occasion
toute naturelle. C’est 2 Rome que, pour la premiére
fois, le Gloria passa de l'office des matines A l'action
eucharistique et pour une seule messe de l'année, la




52 L’AVANT-MESSE

premiére messe de Noél, ol il était parfaitement de
circonstance. Au VIe siecle, le pape Symmaque en
étendit 'usage a tous les dimanches, ainsi qu’aux fétes
des martyrs, mais seulement pour les messes célébrées
par I’évéque. Les prétres n’y eurent droit d’abord quele
jour de Paques, puis a leur premiére messe. Cependant,
a mesure que la liturgie romaine pénétra dans les
régions germaniques, celles-ci s’affranchirent des res-
trictions qui limitaient la fréquence de I'hymne angé-
lique et, a4 la fin du XIe siécle, les prétres comme les
évéques récitaient ordinairement le Gloria, en dehors
des époques ou des jours de pénitence, ce qui est a
peu prés la regle actuelle.

Cette doxologie se compose de deux parties d’égale
importance, consacrées au Pére et au Fils. Le Saint-
Esprit n’est mentionné qu'en dernier lieu, dans une
courte clause, qui est sans doute une addition, car les
plus anciens textes connus ne la contiennent pas. Et,
quoiqu’il soit un élément adventice de la messe, le
Gloria s’adapte merveilleusement a la fonction eucha-
ristique, car il est par excellence un hymne d’action
de graces.

Le cantique s'ouvre sur les paroles qui retentirent
au-dessus du berceau de I’Enfant-Dieu, dans la nuit
de sa naissance. Le mystére de I'Incarnation allait
changer du tout au tout les relations de I'humanité
avec Dieu. En la personne de Jésus, 'homme pouvait
rendre 4 Dieu un hommage adéquat a sa sainteté, et
Dieu ne verrait plus sur notre plancte une race rebelle :
I’homme pécheur disparaissait derricre I’amour du plus
obéissant des fils. Aussi les anges chantent-ils : Gleire
a Diew au plus haut des cieux, et suy terve paix quxhqmmes
qui, par lewr bonne volonté, mériteront la bienveillance
divine! Or la réconciliation annoncée a No€l s’est scellee




LE « GLORIA IN EXCELSIS » 53

sur la croix par le sacrifice que commémore et prolonge
chacune de nos messes. L’'Eucharistie réalise la déclara-
tion solennelle des anges : elle est le sacrifice qui rend
a Dieu la plus grande gloire qu'’il puisse recevoir des
hommes ; elle est le sacrement par lequel Dieu nous
accorde ses grices les plus généreuses. La Sainte Com-
munion rétablit la paix dans nos ames déréglées par
le péché, elle vient au sccours des pauvres humains
qui « veulent le bien » sans pouvoir toujours I’accomplir.
Le chant du Gloria met donc en relief I'objet de I’Eucha-
ristie, qui est 4 la fois un don que Dieu nous fait et
une offrande que nous présentons a Dieu.

Tout d’abord nous rendons gloire au Pére. L’homme
doit adorer le Créateur avant de solliciter ses faveurs,
etiln’y a de paix sur la terre que si les hommes « veulent
bien » reconnaitre la souveraineté de Dieu. Aussi nous
le louons, nous le bénissons, nous I'adorons, nous célé-
brons sa gloire. Bien que ces différentes formes de notre
tribut & la majesté divine se ressemblent, on peut
noter une nuance entre tous ces verbes qui se pressent.
La louange, qui est un jugement exprime I’offrande
a Dieu de notre intelligence, comme c’est notre coeur
qui le bénit ; l'adoration est un acte de la volonté
qui nous met sous la dépendance totale de Celui
qui est notre seul maitre. Toutes les puissances de
notre ame affirment notre appartenance au Dieu dont
nous confessons la gloire : « Gratias agimus tibi, Nous
vous rendons graces. » C'est la définition de I’Eucha-
ristie.

Mais veuillez remarquer les mots qui suivent. Au
cours de la messe, nous aurons maintes occasions de
remercier Dieu de ses bienfaits A notre égard. Dans
le Gloria, nous le remercions, non de ce qu’il a fait,
mais de ce qu'il est. Propter magnam gloviam tuam.
Nous lui rendons graces de ce qu'il est Dieu, nous lui




54 L'AVANT-MESSE

sommes reconnaissants de savoir qu’il existe ; son
immensité, son incompréhensibilité, loin de nous rebuter
ou de nous effrayer, procurent a notre esprit une paix
profonde : c’est la joie de la foi. « Mon Dieu, vous
existez, quel bonheur pour nous! Nous vous remer-
cions d’étre notre Maitre souverain, Domine Deus, Rex
caelestis, Deus Pater ommipotens. » Le compositeur
anonyme du vieux cantique pressentait-il obscurément
le trouble de Pascal ? Certes, Dieu est la cause néces-
saire de tout ce qui existe, mais bien souvent ses lois
nous déconcertent. Heureusement, il n’est pas seule-
ment le « Dieu des philosophes et des savants » ; un lien
plus fort et plus doux l'attache au cceur des hommes,
il est le Dieu de I’Evangile, dont Jésus nous a appris
le nom, « Pater ». Un Pére tout-puissant, Pater
omnipotens. L’omnipotence divine, dans le regne de
la nature, pourrait a certaines heures nous sembler
un sombre hasard : I’ordre des choses que nous admirons
est parfois ce qui nous écrase et qui nous broie. Il nous
est bon de savoir que son amour paternel jouit aussl
d’un pouvair illimité : il mettra donc sa puissance au
service de sa bonté. Sa miséricorde n’est pas moins
infinie que sa justice. Nous avons un Pére, un Pére
tout-puissant. Que ne fera-t-il pas pour le bien de ses

enfants !

Que n’a-t-il fait déja ? « Pour nous, iln’a pas’épargné
son propre Fils. » Et notre hymne de louer maintenant
Jésus-Christ par qui la paix est descendue sur la terre.
La vie et I'ccuvre de notre Sauveur nous sont rappelées
en un raccourci saisissant. En premier lieu, sa pré-
existence éternelle : il est I'Unique Fils, le Monogene,
Domine, Fili unigenite. 11 s’est incarné, il est a la fois
le Fils du Pére et I Agneau de Diew, venu parmi nous
afin de nous racheter. Le cantique appuie sur sa




LE « GLORIA IN EXCELSIS » 55

fonction rédemptrice, en citant & deux reprises le mot
de I'Evangile, dont la traduction comporte deux sens,
pour lesquels deux mots différents nous sont néces-
saires : Qui « follis » peccata mundi. Oui, il enleve les
péchés du monde, mais, pour les oter, il faut qu’il les
souléve, et nous entrevoyons la lourde croix qui le ter-
rassera avant qu'il y soit élevé comme sur un trone.
« Vous qui soulevez et qui enlevez tous les pécheés
des hommes, ayez pitié de nous, recevez notre priére. »
Rien cependant ne s’oppose a l'efficacité de son sacri-
fice, car le Christ est ressuscité, il est rentré dans sa
gloire, ol il intercéde sans cesse pour nous. Vous qui
étes assts d la droite du Pére, ayez pitié de nous.

En ces quelques acclamations, c’est toute la mission
de Jésus-Christ qui est résumée, mais n’allons-nous pas
en recevoir personnellement les bienfaits pendant notre
messe ? Sur l'autel, le Fils de Dieu se rend sacramentel-
lement présent pour mettre chaque fois a la disposition
des hommes, ses fréres, le sacrifice et la mort qui,
devant Dieu, nous délivrent du péché. La messe est
I’acte par lequel Jésus-Christ exerce sur la terre la mé-
diation entre Dieu et les hommes, laquelle constitue son
office dans le ciel. L’autel est la frontieére entre le ciel
et la terre, et, tandis que nous attendons Celui qui la
franchira tout a 1'heure, le cantique le salue dans un
langage familier aux liturgies orientales et qui s’appa-
rente au Sanctus : car vous étes le seul Saint, le seul
Seigneur, le seul Trés Haut, et il s’achéve en une formule
trinitaire, proprement doxologique : avec le Saint-Esprit,
dans la gloire de Diew le Pére. Amen.

Le Gloria, hymne de la gratitude des enfants de
Dieu, trouverait tout aussi bien sa place apres la
Communion. Toutefois, en le situant au début del’avant-
messe, le rite romain ne nous donne pas une legon




56 L’ AVANT-MESSE

inutile : il nous invite & remercier avant de recevoir,
ce qui, lisons-nous dans 1'Imitation, nous dispose a
mieux recevoir?’.

Il nous est bon d’étre avertis que, sl nous sommes
rassemblés autour de cet autel, c’est sans doute pour
demander pardon et pour solliciter de nouveaux se-
cours. N’affectons pas un désintéressement que notre
misére ne saurait justifier ; mais c'est premiérement
pour louer Dieu, pour glorifier 'auteur de tout don,
et, avant tout, du don éminent qu’il nous a fait de
son Fils. La messe est d’abord un exercice d’ado-
ration.

Dans la pratique de notre religion, nous cédons trop
facilement a un inconscient subjectivisme. Nous pré-
tendons « ordonner Dieu et ses bienfaits & notre avan-
tage personnel, au lieu de nous subordonner, nous et
tout ce que nous sommes, 3 Lui, notre seul Seigneur,
que nous devons aimer de toute notre dme, de tout
notre cceur, de toutes nos forces?. » Et, ce disant,
je ne songe pas uniquement aux faveurs temporelles,
qui font de trop de prieres des requétes amoindries ;
méme la préoccupation de notre avancement spirituel
ne doit pas venir en premiére ligne dans nos entretiens
avec Dieu. « Aie souci de moi, disait Notre-Seigneur
3 sainte Catherine de Sienne, et j'aurai souci de toi. »
Oui, remettons-nous filialement au Seigneur de ce qui
est utile et de ce qui peut étre avantageux a ceux
Ltant notre Pére, il aura soin de nous :
de pére. Agissons envers lui comme
de lui, ayons le souci de sa gloire,
dre son régne, souffrons du péché

nous
que nous almons.
c’est sa fonction
des fils : ayons soin
brillons de voir s’éten

1. Imitation, 1. 1I, c. X.
2. Cf. le remarquable discours du

grés eucharistique national de Paris, en 1923.

R. P. JupEAUX au Con-

il .n.-z,.,_-‘uﬁ-h i




LA PREMIERE ORAISON 57

qui y fait obstacle, et, par-dessus tout, remercions-le
de tous ses bienfaits.

Le beau et joyeux Gloria de notre messe doit déve-
lopper en nous l'esprit d’action de graces. Faut-il que
I'égoisme ait poussé en nous des racines profondes, pour
que ce petit mot « merci » ne nous soit pas naturel. Quel
mal vous avez a habituer vos enfants a 1'articuler ! Dans
nos priéres personnelles, commeng¢ons toujours par
remercier Dieu. Je dirai plus : quand, au cours d’une
priére, notre attention est distraite ou défaillante,
appliquons-nous immédiatement a l’action de graces.
Dés qu’on remercie, on est assuré d’entrer dans une
priere fervente.

J'ajoute enfin que cet esprit de gratitude nous
apporte un puissant réconfort dans la vie courante.
Il nous apprend a trouver toujours le bon c6té des
choses et les beaux c6tés des gens. Pensons souvent
a ce que nous recevons de Dieu, et nous serons moins
mécontents de notre sort. Pensons 4 tout ce que les
hommes, nos fréres, nous donnent et nous font de bien,
et nous serons envers eux plus justes et plus dévoués.
Alors, au lieu d’étre accablés par nos peines, nous
découvrons a coté de la douleur des motifs d’espérance.
Nous ne nous laissons pas submerger par la tristesse
que trainent derriére eux nos désirs inassouvis. L’habi-
tude de remercier est le moyen de posséder la paix
du cceur, la paix promise aux hommes de bonne volonté.

VII
LA PREMIERE ORAISON

A la fin de la litanie (ou aprés le Gloria) le pontife,
debout sur sa cathedra, saluait 1’assistance en emprun-

N J T —



58 L’AVANT-MESSE

tant le mot de Jésus i ses Apbtres : « La paix soit
avec vous | » Aujourd’hui 1'évéque dit encore : Pax
vobis. Le prétre adresse plus modestement aux fideles
le souhait de Booz a ses moissonneurs : Dominus
vobiscum, le Seigneur soit avec vous!l. Et vous lui
répondez : Avec vous aussi. Chaque fois que le ministre
sacré vous renouvellera cette adresse, ce sera, comme
ici, afin d’attirer votre attention sur ce qui suit et

)

sur la part que vous devez y prendre.

Oremus, chante le célébrant pour inviter l'assem-
blée a prier avec lui. « Notre priére est publique et
collective, disait saint Cyprien, et quand nous prions,
nous prions, non pour un seul, mais pour tout le peuple,
parce que tout le peuple que nous sommes neé fait
qu'un2 » Vous lavez remarqué, toutes les priéres
essentielles de la messe sont rédigées au pluriel.

Nous avons conservé a quelques messes (par exemple
aux Quatre-Temps et pendant la Semaine Sainte)
l'ancien usage suivant lequel, aprés I'Oremus du célé-
brant, le diacre ajoutait : Flectamus genua. La foule
fléchissait alors le genou, et se livrait pendant quelques
instants 4 une priére silencieuse, jusqu’a ce que le
Levate. Tous se relevaient et, non
seulement le prétre, comme il le fait maintenant encore,
mais les fidéles élevaient les mains dans 'attitude de
I'orante. Ce geste tout naturel de la priére existait chez
les Juifs. « Elevons nos cceurs avec nos mains a Dieu
vers le ciel », demandait le prophéte Jérémie®. Les
paiens priaient eux aussi bras et mains tendus au-dessus
de la téte, les paumes renversées, dans la posture de
quelqu’un qui espére recevoir un don. L'Eglise n’avait

ministre et repris :

1. RurH, 11, 4.
2. De Domin. orat., 8.
3. Lamentat. 111, 41.

=Y




LA PREMIERE ORAISON 59

rien A objecter A ce geste universel. Saint Paul réclame
seulement que nos mains soient pures lorsque nous les
levons pour prier!. Cependant les chrétiens, dfésueux
de se distinguer des paiens, modifiérent la position des
mains, et retournérent les paumes, « pour ressembler
au Sauveur sur la croix », mais toutefois en abaissant
les bras. « N’élevons pas.les mains avec ostentation,
dit Tertullien, mais tenons-les levées modérément et
dignement, et que de méme notre visage exprime
I'humilité 2 » Est-ce trop attendre des fideles de la
grand’'messe qu’ils se 1évent pendant le chant de 1'orai-
son? Vous étes alors des suppliants : on imagine mal
des suppliants assis.

Dans le missel, le texte de cette priére suit 1'Introit
et porte simplement le nom d’Oraison (oratio, priére).
Autrefois il n’y en avait jamais qu’une, et c’est encore
la reégle pour les grandes fétes. Actuellement, aux autres
jours, on ajoute l'oraison des fétes secondaires inscrites
a la méme date dans le calendrier ; aux fétes de moindre
importance, d’autres oraisons sont récitées, soit obliga-
toirement, soit au gré du célébrant ; elles sont prises
parmi les « oraisons diverses ». Lorsqu’on récite plusieurs
oraisons additionnelles, elles sont groupées sous une
seule conclusion.

La premié¢re oraison, pour la distinguer de la secréte
et de la postcommunion, qui vont de pair avec elle,
est généralement désignée par l'antique appellation
romaine de « collecte ». On discute sur l'origine de ce
nom. Pour les uns, cette oraison qui ouvre I’action
liturgique, devrait son appellation & ce qu’elle était
dite quand tous les fideles étaient réunis dans 1'église,

1. I Tim. 11, 8.
2. De oratione, c. 14 et_17.

g R e



6o L'AVANT-MESSE

d’ou ils partaient processionnellement pour la station. p,
Selon d’autres, ce mot devrait s’entendre dans le sens |
d’une priere récapitulative, soit parce qu’elle venait
en conclusion de toutes les demandes énoncées dans la
litanie, soit, plus simplement, parce que le célébrant
« colligeait » mentalement les veeux que les fidéles 1
avaient exprimés en silence, pendant le temps de 1'age- ?
nouillement, dont nous venons de parler. Ces différentes
explications ne s’excluent point d’ailleurs ; en tout cas
la derniére trouverait a se justifier dans le texte que
nous lisons en ce 22° dimanche aprés la Pentecote. o

« O Dieu! notre refuge et notre force, soyez favorable aux
picuses demandes de votre Eglise [de cette assemblée qui est
vétre], vous, ’auteur méme de toute piété, afin que nous obte-
nions sfirement ce que nous vous demandons avec foi. »

Cette oraison ne formule aucun veeu spécial : « Obte-
nez-nous ce que nous vous demandons. » Mais elle
échappe au reproche de banalité ou d’inutilité, si elle
se réféere a ce que les fidéles viennent de demander
secrétement, ou a ce que I’assemblée a sollicité pendant
la litanie. Le célébrant a seulement rassemblé les priéres
d’une foule qui n'a qu’un cceur et qu'une ame.

Quelles sont les caractéristiques de la Collecte ?
—Vous savez que dans le début, toutes les priéres du 4
service eucharistique étaient improvisées par 'officiant.
Ainsi en était-il des collectes. On ne s’étonnera point
qu’elles aient pu étre parfois assez longues, et meéme
qu’il ne s’y glissit quelques solécismes. Saint Augustin
excuse les délinquants en faisant remarquer que Ia
benedictio de 'Eglise n’est pas liée a la bona dictio de
ses ministres. Néanmoins la nécessité apparut de limiter
la facilité des improvisateurs et de donner a la priére =
publique une forme correcte. On fut donc amené a

A




LA PREMIERE ORAISON 61

rédiger les collectes, qui, exception faite pour celles
du Sanctoral, furent presque toutes composées entre
le Ve et le VII® siécle. On n’en connait point les
auteurs. Elles obéissent cependant a des régles fixes,
tant en ce qui concernc le cursus, c’est-a-dire la cadence
des phrases fondées sur ’accentuation latine, que pour
l'ordre des pensées exprimées.

1) Elles débutent par une invocation a Dieu considéré
dans son unité, I’Eternel, le Tout-Puissant. Dans les
collectes romaines, Dieu n’est jamais appelé Pére.
Quelques-unes s’adressent au Fils : ainsi certaines
collectes de 1’Avent, qui sont un appel au Sauveur
impatiemment attendu. Aucune oraison n’invoque di-
rectement le Saint-Esprit. 2) L’invocation est suivie,
soit d'un moftif qui autorise notre confiance dans
I'exaucement de la priére, soit de I'évocation du mysteére
ou de la féte du jour. 3) Vient ensuite la pétition, qui
développe plus ou moins 1'objet de la demande. 4) Enfin,
la clause (conclusion) appuie invariablement notre
requéte sur l'intercession de I'unique médiateur, Jésus-
Christ Notre-Seigneur, et rend hommage A I'indivisible
Trinité.

Quelques exemples vous feront mieux saisir la facture
de nos collectes. Prenons celle du 11¢ dimanche apres
la Pentecote.

1) Invocation : Diew tout-puissant et éternel,

2) Motif de confiance : dont la bonté si généreuse dépasse
les mérites et les désirs de vos
suppliants :

3) Pétition : vépandez sur nous votre miséricorde

pour nous pardonner les fautes qui
ont troublé notre conscience et [puis-
que vous accordez plus que nous
ne méritons et ne pouvons désirer)
pour nous donner em plus ce que
notre priére n'ose demander.




62 L’AVANT-MESSE

4) Clause et doxologie :

Par Notre-Seigneuy Jésus-Christ,
qui étant Dieu, vit el végne avec
vous dans 'unité du Saint-Esprit,
dans tous les siécles des siécles.
Amen.

Voyons ensuite une collecte inspirée par le mystere
commémoré, celle de la 1T® messe de Noél :

1) Invocation :

2) Evocation du mystere :

3) Pétition :

4) Clause :

O Dieu,

qui aver éclaivé cette nust tyés sainte
des clartés de la lumiéve véritable
[souvenir du texte de saint Luc
et du prologue de saint Jean]
daignes mous accorder, & nous qui
sur cette terve auyons conmnu les
mystéres (les legons cachées) de cette
lumiérve [Je suis la Lumiere du
monde] de gotiter pleinement un
jour dans le ciel les joies de Celui.
qui, étant Dieu, vit el végne avec
Vous, en U'unité du Saint-Esprit,
étevnellement.

Un trés beau spécimen de collecte en rapport avec
les fétes des saints vous est fourni, quelques pages
plus loin, par celle de la féte des Saints Innocents :

1) Invocation :
2) Evocation de la féte :

3) Pétition :

O Dieu,

dont augourd'hui les Innocents
martyrs ont pyoclamé la gloive, non
par leurs paroles, mais par leuy mort,
[les deux gérondifs loqguendo et
moviendo déterminent 'objet de la
priere : les petits Innocents ne
parlaient pas ; nous, nous parlons,
mal quelquefois ; ecux, ils sont
morts, nous, nous avons a vivre,]
amortissez en nous foute passion
mauvaise afin que volre foi, si notye
langue la professe, se manifests
aussi dans notve maniére de vivre.




LA PREMIERE ORAISON 63

4) Clause : Par Jésus-Christ Nolre-Seigneur,
etc.

On a souvent critiqué les oraisons romaines de ce
qu'elles n’ont pas l'aisance des priéres plus diffuses
(quelquefois un peu prolixes) des autres liturgies. On
les accuse d’étre trop abstraites, trop concises, peu
variées, et méme assez monotones, de sacrifier la clarté
A I’antithése : elles sont froides, sans émotion ; et, grief
plus sévére, on n’y sent pas l'inspiration biblique, on
n’y retrouve ni la sublimité nila simplicité de I’Evan-
gile. Ces reproches sont peut-étre fondés; mais, que
voulez-vous ? nos oraisons sentent le terroir ; elles
portent I’empreinte du génie romain, que la sensibilité
et I’émotion n’étouffent guére, sirement plus juriste
qu’évangélique. Cependant ces défauts — comme tous
les défauts — sont le revers des qualités. Rome ne se
livre pas volontiers aux effusions mystiques, elle est
beaucoup plus soucieuse de ’orthodoxie : il ne faut pas
le regretter. De plus, la sobriété est un moindre inconvé-
nient que la redondance, et I'impassibilité est souvent
un signe d’'ordre et de raison. Les qualités compensent
les défauts, mais ce qui fait pencher la balance en leur
faveur, c’est justement leur briéveté et leur impersonna-
lité, qui font des collectes romaines la matiére d’une
priére vraiment personnelle, parce que chacun peut les
méditer et les adapter librement A son propre caractére,
Elles sont de ce fait la priére de tous, la priére de
I'Eglise. C’est pourquoi, lorsque le célébrant a achevé
la clause trinitaire, tous les fidéles ratifient ce qu’il vient
de dire, en répondant ensemble et & voix haute : Amen.

Dans un de ses sermons, saint Augustin indique la
portée de cet Amen des fideles :
« Vous m’entendez, mes fréres, quand je dis ; Tour-

R

R A S



6 4 L’AVANT-MESSE

nons-nous vers le Seigneur pour louer son nom ; pour
qu'il nous accorde de persévérer dans ses commande-
ments, de marcher dans le droit chemin de sa discipline,
de lui plaire par toutes nos bonnes ceuvres et d’autres
choses semblables [saint Augustin improvisait évi-
demment ses collectes, il le pouvait]. Est-ce en vain
que nous souhaitons tout cela pour vous ? Non, car
vous y avez souscrit sciemment en répondant : AMEN.
Votre Amen, mes fréres, c’est votre signature, votre
approbation, votre consentement®. »

Amen, que nous traduisons exactement par notre
formule « Ainsi soit-il », est un mot hébreu, que les Juifs
employaient soit pour prendre un engagement, soit pour
formuler un souhait. Il servait aussi a confirmer une
vérité, et Notre-Seigneur en usait volontiers a cette
fin : « Amen, amen, dico vobis, En vérité, en vérité,
je vous le dis. » Amen est le dernier mot du dernier livre
du Nouveau Testament, c’est lui qui clot la révélation
chrétienne. Et le livre de I’Apocalypse, en dépeignant
la liturgie céleste, fait retentir 1’ Amen comme le chant
de louange de I’Eglise triomphante. Amen est réellement
le dernier mot de toute priére, le dernier mot aussi de

nteté, laquelle est une adhésion totale et aimante

la sai
de "homme 4 la volonté divine : « Ce que vous voulez,

Seigneur, qu'il en soit ainsi | Je dis amen a tout ce que
vous me demandez. »

Que vous le chantiez ou qué VOus le disiez a la fin
des oraisons de I'Eglise, donnez-lui sa pleine significa-
tion. Sans doute, Notre-Seigneur encourage la priére
personnclle, celle que chacun de nous doit fa.ire chez
lui, portes fermées, loin des regards du pub_ohc. Il' ne
condamne pour autant ni la priére en famille ni le
culte social, puisque c’est ensemble que ses disciples

1. Fragmenta Sermon. P. L. XXXIX, col. 172I.




LES LECTURES : I° L’EPITRE 65

devront renouveler 'acte divin du Jeudi Saint. Etant
les membres d’une unité, nous devons sortir de notre
individualisme et prier au pluriel avec la liturgie, faire
notres les veeux et les espoirs de tous les chrétiens et
de tous les hommes — prononcer des paroles de joie,
méme si notre cceur est triste, et nous humilier,
méme si nous n’avons pas failli — et penser aux autres
quand nous ne sommes pas nous-mémes en sécurité,
Et cela, loin d’étouffer notre personnalité, 1’enrichit et
I’épanouit. De 1I'Oremus a 1’Amen, nos collectes nous
invitent a la priére collective, la priére de la communauté
chrétienne, la priére de tous pour tous. C’est le cas
de dire : Amen.

VIII
LES LECTURES : 10 L’EPITRE

Apres la priére collective, le pontife s’asseyait sur son
tréne : c’était 3 des ministres subalternes d’entrer en
fonction. Le privilége antique de 1'évéque est mainte-
nant la régle commune : le clergé et les fidéles s’as-
soient eux aussi. Dans les premiers siécles, prier assis
elt été considéré comme une irrévérence. « On ne
s'assied pas, disait Tertullien, en présence de quelqu’un
qu’on révére, A plus forte raison en présence de Dieu®. »
Aux jours de jeline, les chrétiens priaient A genoux;
mais le dimanche et pendant les cinquante jours du
temps pascal, ils se tenaient debout pendant tout
I'office, qui cependant était fort long. Les assistants
étaient toutefois autorisés A s’appuyer sur un béiton,
sauf pendant la lecture de I'Evangile. Par la suite,

1. De oratione, c. 16,

Notre Messe -- 5




66 L’AVANT-MESSE

'usage de petits siéges fut concédé, mais avant l'offer-
toire et seulement pendant les premiéres lectures, le
sermon et les chants, jamais pendant une priére.

On s’assied donc pour entendre les premiéres lectures.
Les lectures ou « lecons » (lectiones) constituent la
partie principale et la plus ancienne de I'avant-messe.
Elles étaient en usage dés l'origine du culte chrétien,
qui les avait empruntées au rituel de la Synagogue.
Destinées a étre expliquées ensuite, elles avaient pour
but d’instruire les fidéles de la doctrine du Christ et
de leurs devoirs de chrétiens. Les catéchumenes assis-
taient A cette section, non sacrificielle, de la liturgie.
On lisait des fragments (péricopes) de la Bible, que jadis
1’évéque choisissait a son gre et dont lui-méme détermi-
nait le nombre et I'étendue. Quand il estimait qu’'une
Jecture avait suffisamment duré, il interrompait le
lecteur en disant : Deo gratias. D’autres lectures
suivaient, autant que le président le jugeait bon.
D’assez bonne heure cependant, le nombre normal des
lecons fut fixé a trois: la premiére, tirée de I'’Ancien
Testament, qu’on nommait la Prophétie, la seconde,
empruntée a la partie apostolique du Nouveau Testa-
ment, était appelée I'Apdtre ou VEpitre; venait enfin
une péricope de 1’ Evangile.

A mesure que les siécles passent, on observe le souci

constant de diminuer la durée de l'office. Aussi, dans
le courant du Ve siécle, les lectures furent généralement
réduites aux deux derniéres : I'Epitre et I’Evangile.

Celle de I’Ancien Testament fut sacrifiée, a moins

qu’elle ne se rapportat a l'objet de la féte, ce qui est

le cas pour la messe de I’Epiphanie, dont I'épitre est
un passage du prophete Isaie annong¢ant les caravanes
de paiens qui apporteraient au Seigneur de l'or et de
lencens. Aux féries de Caréme, presque toutes les

épitres sont également tirées de 1’Ancien Testament,

A

|
:




LES LECTURES : I° L'EPITRE 67

Peut-on connaitre les régles auxquelles les compila-
teurs de notre Missel ont obéi dans le choix des lec-
tures!?

Il faut distinguer entre les fétes et les dimanches
ordinaires ou les autres jours dans le Propre du Temps.

1° Aux jours de féte, on lit naturellement un passage
de I'Ecriture qui s’y rapporte ou qui peut y étre rap-
porté. Le récit de la Nativité fournira I'évangile des
deux premiéres messes de Noél ; celui de la Résurrection
figure au jour de Piques. S’agit-il d'un martyr, I'évan-
gile relatera les paroles o Notre-Seigneur demande
A ses disciples de porter leur croix pour le suivre.
Il en va de méme pour les épitres. Le jeudi de 1I’Ascen-
sion, nous aurons le récit que nous en donne le livre
des Actes des Apotres, et, pour la Toussaint, un passage
trés approprié de 1’Apocalypse.

Parfois une simple allusion historique a dicté le choix
de la lecture. Ainsi, & la messe de sainte Cécile, on fait
lecture d’'un fragment du livre de 1'Ecclésiastique,
commeng¢ant par ces mots : « Seigneur, mon Dieu,
vous avez exalté ma maison sur la terre. » La raison
en est que la messe du pape se célébrait ce jour-la
dans la basilique érigée sur I’emplacement de la maison
ou la sainte avait subi le martyre. Autre exemple, non
moins curieux, signalé par le cardinal Schuster? : saint
Apollinaire (23 juillet) évangélisa Ravenne et y fut
martyrisé vers la fin du Ier siécle. Mais au VIe siécle,
Ravenne donnait de la tablature & I’Eglise de Rome :
« les orgueilleux métropolites de Ravenne, grisés par
la faveur dont ils jouissaient & la cour des exarques,
tyrannisaient leurs suffragants et tentaient de se sous-

1. Voir Dictionnaive d’ Archéol. chrét. et de liturgie, art. EPITRES
<5

et EVANGILES.
2. Liber sacramentorum, t. 1, p. 118.




68 L’AVANT-MESSE

traire a la primatie du pape. » Rome leur a fait discréte-
ment la lecon, en attribuant & la messe de leur patron
des péricopes qui ne se rapportent pas a lui, mais a eux :
pour 1'épitre, un texte de saint Pierre qui recommande
aux évéques de ne pas opprimer leur troupeau, tandis
que l’évangile rappelle la dispute entre les disciples :
quel est le plus grand parmi nous ?

2° En ce qui concerne le cours ordinaire des diman-
ches et des autres jours du Temporal, si le lien qui relie
les lecons d’unc messe & une autre n’est pas toujours
trés manifeste, il n’est pas douteux que les auteurs du
Missel n’aient dfi suivre un certain plan. Celui-ci est
peut-étre plus apparent dans l'ordre adopté pour les
lectures de ’Evangile (nous en reparlerons) ; on en dis-
tingue tout de méme quelques linéaments dans la suite
des épitres.

Le principe qui fut primitivement en vigueur (en
dehors, bien entendu, des grandes fétes du Seigneur)
était celui de la lectio comtinua. On lisait d'une fagon
continue les principaux livres de la Bible, en reprenant
3 I'endroit ot l’on avait arrété la lecture a la messe
précédente®. A Milan, saint Ambroise faisait lire pendant
le Caréme les livres de Jobet de Jonas; en Afrique, au
temps de saint Augustin, on lisait les Actes des ApOtres
entre Paques et la Pentecote. Quoiqu’on soit moins
bien renseigné sur ce qui se fit a Rome, on y discerne
cependant le principe de la lecture continue, du 6°
au dernier dimanche apres la Pentecdte, ou, sauf une
exception, les fragments des épitres de saint Paul se
succedent selon l'ordre ou elles sont classées dans
le Nouveau Testament. De plus, depuis le vendredi
de Piques jusqu’a la féte de saint Pierre, ce sont les

1. Ce qui se voit aujourd’hui encore pour les 2¢ et 39 dim.
ap. 'Epiphanie, les 14° et 15° dim. ap. la Pentecote.

o L

M



LES LECTURES : I° L'EPITRE 69

« épitres catholiques » qui fournissent les péricopes.
Enfin, on peut observer que, du 1°f dimanche de
Caréme aux Rameaux, ’enseignement des épitres se
rapporte au jefine, 4 la pénitence, 4 la priére et aux
grandes lois de l’ascétisme, 1’humilité et la charité.
Les passages ont bien été choisis intentionnellement.

Une autre question peut se poser. Les compilateurs,
s’étant préoccupés d’instruire fideles et catéchumenes,
n’ont-ils pas essayé de rapprocher les deux lectures
en vue d’'un méme enseignement ? La corrélation entre
I'Epitre et I’Evangile d’'une méme messe n’est pas
niable pour les féries de Caréme, par exemple, entre
I'histoire des fréres de Joseph et la parabole des vigne-
rons homicides ; entre Esail et Jacob et les deux fréres
de la parabole du Fils prodigue ; entre le jugement de
la chaste Suzanne et celui de la femme adultére. De
méme le combat spirituel recommandé dans I'épitre
de la Septuagésime est présenté dans I’évangile sous
I'image d'un travail pénible ct, lui aussi, récompensé.

Une coordination semblable a dd exister pour les
dimanches aprés la Pentecdte ; mais, au cours des
revisions qu’a subies le missel, il s’est une fois pro-
duit un décalage, du fait qu'on a avancé les évangiles
sans modifier parallélement la marche des épitres!. Une
certaine symeétrie a sans doute existé, mais elle se trouve
rompue dans l'ordonnance actuelle de notre missel.

Revenons maintenant 4 I'ancienne messe pontificale.
Avant la lecture, un diacre réclamait l'attention de
tous : « State cum silentio, cudientes attente. Faites silence
et écoutez attentivement.» Cette recommandation
n’etait pas superflue, a en juger par 'exclamation de

L. Voir Dom GUERANGER. L'Année liturgique, Le 1Ve Dim.
ap. la Pentecote.




70 L’AVANT-MESSE

saint Ambroise : « Quantum laboratur in ecclesia ut fiat
silentium cum lectiones leguntur ! Qu’'on a donc du mal
3 obtenir le silence dans 1'église, lorsqu’on dit les
lecons! ! » Et pourtant I'Epitre était lue, face au public,
dans la langue que parlait le peuple. Et, afin que les
fideles les plus éloignés entendissent la legon, le lecteur
montait sur une estrade (en latin pulpitum, nom que
les Anglais ont conservé) ou sur une tribune que,
d’aprés le grec, nous avons appelée ambon.

Le lectorat était — il est encore — un des degrés
mineurs de la hiérarchie sacrée. Lorsqu'un clerc est
ordonné lecteur, I’évéque lui assigne ses attributions :
« Quand vous lirez, placez-vous sur un lieu élevé de
« ’église, afin d’étre vu et entendu par tous... Appli-
« quez-vous a lire les saintes lecons d’'une maniére
« distincte et claire, pour que les fideles comprennent
< et soient édifiés. Il ne faudrait pas que, par votre
« négligence, la véritée fat altérée au détriment des
« auditeurs. » C'est afin que les textes saints puissent
stre facilement entendus de tous qu'au lieu d’étre
dits en voix parlée, la lecture en est faite sous forme
de chant recto tono, avec une cadence sur les fins de
phrases. Plus tard, le soin de chanter 1’épitre fut réservé

au sous-diacre.

Terminons par quelques consel
La préférence bien légitime que nous accordons a

I’Evangile de la messe ne doit pas nous faire négliger
la lecture de 1'Epitre, grace a4 laquelle nous pouvons
ressembler aux fidéles de la premieére communauté de
Jérusalem « qui étajent assidus a la prédication des
Apétres? ». Un évéque phrygien de la premiére moitié
du II¢ siécle, Papias, dans un livre dont il ne nous est

s d’ordre pratique.

1. In Psalm. I, praef. 9.
2. ACT. 11, 42.




LES LECTURES : I° L’EPITRE 71

parvenu que des fragments, nous confie qu'il se plaisait
A interroger les « anciens » qui avaient connu les apotres.
« Lorsque j’en rencontrais un, écrit-il, je le questionnais.
« Que disait André ? que disait Pierre ? que disait
« Philippe, Thomas, Jacques, Jean, Mathias, et tel autre
« des disciples du Seigneur ?... car je ne pensais pas
«que tous les livres pussent m’apporter autant de
« profit que les données recueillies d’'une parole vivante
« et permanente. » L'Epitre de la messe nous livre
un écho de cet enseignement apostolique d’ou1 est sorti
notre dogme chrétien.

_Certes nos Epitres, privées parfois du contexte qui
les éclairerait, présentent quelques obscurités. La pensée
de saint Paul, en particulier, serrée et profonde, n’est
pas toujours facile & pénétrer (saint Pierre lui-méme
en fait la remarque)!. Néanmoins les extraits que nous
offre le missel, méme sans le secours d’un commentaire
explicatif, ne sont pas indéchiffrables pour un lecteur
attentif. Vous pourrez toujours en détacher une vérité
ou un conseil instructifs, et trés assimilables aprés une
courte réflexion. Assez souvent d’ailleurs la péricope
est tirée de la partie morale des lettres apostoliques.
L’exhortation nous invite alors a faire un retour sur
nous-mémes et a prendre d’utiles résolutions. D’autres
fois, son caractére mystique peut en faire une excel-
lente préparation a la communion. En général, vous
en retirerez toujours une lumieére : aussi devez-vous
en terminer la lecture par cette acclamation que la
liturgie vous confie, depuis que 1'évéque ne la prononce
plus : Deo gratias, « Dieu merci ».

Cette formule si fréquente dans nos offices n’est pas
ici hors de propos. Ne devons-nous pas remercier Dieu
de nous avoir choisis pour étre de ceux qui ont le bon-

1. 11 PigrRrE, 111, 16,




72 L’AVANT-MESSE

heur de connaitre la vérité? Deo gratias! c'est aussi la
promesse de mettre joyeusement en pratique les conseils
de I’écrivain sacré. Enfin, ces deux mots ne devraient-ils
pas étre une oraison jaculatoire famili¢re aux chrétiens?
« Deo gratias! écrivait saint Augustin, aucune parole
ne peut étre plus courte a dire, plus joyeuse a entendre,
plus grande 4 comprendre, plus fructueuse a pra-

tiquer?!. »
IX

INTERMEDES DE CHANT
Graduel, Trait, Alleluia, Séquence.

Dans toutes les liturgies, les lectures sont suivies
d’un chant qui doit reposer l'attention des auditeurs
tout en les maintenant dans une atmosphere de priére.
C’est dans le psautier que les premiers chrétiens, héri-
tiers des fideles de la loi ancienne, puiserent leurs
chants religieux ; il nous en reste les courtes pieces
dénommées Graduel, Alleluia ou Trait, qui suivent
I’Epitre et qui ne sont vraiment mises en valeur qu’'a
la grand’messe.

Vous aurez remarqué qu’habituellement deux chants
sont exécutés entre I'Epitre et I’Evangile, deux mor-
ceaux distincts, qui sont rarement tirés du méme
psaume ; vous constaterez dans les livres notés qu'ils se
chantent sur deux mélodies de tons différents. Pourquoi
ces deux chants, quand un seul suffirait? Rappelez- vous
que, primitivement, I'avant-messe comportait non pas
deux lectures comme aujourd’hui, mais trois. Aprés la
Prophétie, on chantait un premier psaume (le Graduel)

1. Epist. XLI,

< kbl




INTERMEDES DE CHANT 73

et, aprés I'Epitre, un second (le Trait). La premiére
lecon ayant été supprimée, les deux chants furent
réunis. Voyons briévement ce qui les caractérise.

GRADUEL. — Ces psaumes n’étaient pas chantés
pour accompagner une action liturgique, comme nous
I'avons vu pour l'entrée du pontife, comme nous le
verrons pour l'offertoire. Les psaumes qui suivaient
les lectures faisaient partie intégrante du service divin ;
pendant leur exécution, on ne faisait rien d’autre que
de les écouter, ou d'y prendre part. On les écoutait
comme on écoutait les lectures. Saint Augustin, parlant
de I'Epitre, du Psaume et de 1'Evangile, disait: « Ces
trois legons, Hae tres lectiones'. » Le chant du psaume
qui venait aprés la Prophétie, était confié a un soliste,
et, entre les versets, le chceur répondait par un refrain
ou « répons », tiré de ce psaume. Le chantre se tenait
sur les gradins de l'ambon, d’ou le nom de graduel
donné a ce chant. Tant qu’il était chanté A la facon
d’un récitatif, I’exécution en était assez rapide ; mais,
peu a peu, le solo devint une cantiléne : la mélodie
prit de plus en plus d’importance ct, finalement,
étouffa le psaume. Il n’était plus question désormais
de psalmodie. Deux versets offrirent un texte suffisant
au morceau de chant inséré dans cette partie de 1’office,
et qui constitua « le premier noyau du répertoire mu-
sical grégorien ».

Jusqu'a la fin du VIe siécle, le solo du Graduel était
chanté par un diacre. Saint Grégoire supprima cet
usage qui portait les diacres 4 soigner leur voix au
détriment de taches plus importantes. Voici le texte
de la décision prise par le pape, au concile romain de
I'an 595 : « La coutume s’est depuis longtemps intro-

—

I. Sermo 176, 1.

L s e S T



74 L'AVANT-MESSE

« duite dans I’Eglise romaine d’ordonner diacres des
« chantres, et de les employer a chanter, au lieu de les
« faire précher ou de leur confier le soin des pauvres.
« Il est résulté de 1a que, pour recevoir quelqu’'un aux
« ordres sacrés, on a beaucoup plus eu égard a une belle
« voix qu’a un caractére irréprochable. Aussi ne devra-
« t-on plus faire chanter les diacres a I'église, sauf
« I’évangile de la messe ; les autres legons seront chan-
« tées par les sous-diacres ou méme les minorés!. »

En effet, en raison de difficultés d’exécution, les
modulations du Graduel restérent réservées a des spé-
cialistes, qui, d’ailleurs, étaient clercs. Aussi le pape
Zacharie éleva-t-il une vigoureuse protestation, aupres
de Pépin le Bref, contre des religieuses qui, dans leurs
monastéres, avaient osé chanter les mélodies du Graduel.
Depuis lors la discipline s’est heureusement adoucie.

TRAIT. — Le second psaume, qui succédait autre-
fois 4 la deuxiéme lecture, était, comme le mot l'indique,
exécuté tout d’un trait sans que le cheeur y répondit :
un soliste le chantait, également sur les marches de
I’ambon, et 1’assistance I’écoutait. Il consiste mainte-

nant en un nombre variable de versets, ou bien emprun-

tés 2 un méme psaume (p. €X. pour le dimanche de la

Septuagésime, le De Profu
Rameaux, le Psaume 21) ou bien tirés de divers psaumes

ou d’autres livres de I’Ecriture, mais groupés autour
d’une méme idée (ainsi dans les messes de Requiem).
La psalmodie de jadis a été, elle aussi, remplacée par
une mélodie ornée, mais plus simple que celle du
Graduel.

En outre, et ceci appelle une mise au point, ¢
chant ne figure depuis longtemps qu’'aux messes des

e second

1. F. MourreT, L'Eglise et le monde barbave, p. 9I.

ndis; pour le dimanche des

]




INTERMEDES DE CHANT 75

temps de pénitence et aux messes funéraires. On en
pourrait conclure, mais bien A tort, qu'il est un chant
de tristesse. Au contraire, il fut originairement 7éservé
aux dimanches (le trait des trois féries principales du
Caréme, toujours le méme, est d’introduction tardive),
et ce psaume n’avait en soi rien de plus lugubre que
le précédent. Il est simplement le second chant. Le
caractére pénitentiel qu'on lui préte vient de ce qu’il
fut un jour détroné pour faire place a 1'Alleluia.
L’Allelura, qui avait été d’abord une exception trés
rare, devint la régle, tandis que le Trait, qui était la
régle, devint l'exception. Expliquons la présence de
I'Alleluia aprés le Graduel.

ALLELUIA. — Cette acclamation hébraique nous
vient du psautier et signifie « Louez le Seigneur ! »
Incorporé de bonne heure aux offices de ’Eglise orien-
tale, I’Alleluia avait passé du culte dans la vie cou-
rante. Les matelots, quand leurs embarcations se
croisaient, se saluaient, d'un bord a l'autre, par I’apo-
strophe « Alléluia ». En 1'an 429, les Bretons chrétiens
battirent les Saxons, avec 1'alléluia pour cri de guerre.
Non seulement on disait, mais on chantait 1’alléluia.
Saint Jéréme entendait les laboureurs de la campagne
de Bethléem le chanter en poussant la charrue. Ce fut
lui d’ailleurs qui importa l'alléluia dans 1'Eglise de
Rome, et par lui encore, nous savons qu'il fut chanté
aux obséques de Fabiola.

Il pénétra dans le rite romain de la messe par un
phénomeéne semblable & celui qui y fit entrer le Gloria
wn excelsis. L' Alleluia ne fut d’abord exécuté A Rome
qu’une fois par an, le jour de Paques, comme un chant
de eirconstance. L’historien Sozomeéne nous fait con-
naitre un dicton qui courait & Rome, au Ve siécle :
« Daigne Dieu me donner d’entendre et de chanter




76 L’'AVANT-MESSE

I'alléluia ! » Ce souhait ressemble a celui que nous
faisons au soir du jour de I’an, dans l'espoir de nous
retrouver pareillement réunis en famille au début de
I’année suivante. Du dimanche de Paques, I'Alleluia
s’étendit aux cinquante jours du temps pascal, et, a la
fin du VIe siécle, saint Grégoire ordonna qu’a toutes
les messes dominicales, en dehors du Caréme, 1'Alleluia
remplacerait le Trait, aprés le Graduel et avant I’Evan-
gile. Ce grand pape « ne prévit pas toutes les consé-
quences de cette mesure », écrit le cardinal Schuster.
Il avait voulu rappeler que le dimanche est la commé-
moration hebdomadaire de la Résurrection du Sauveur ;
mais bientét les fétes des martyrs, des confesseurs, des
vierges furent égalées a la célébration du dimanche
et elles jouirent aussi du privilége de I’Alleluia. « Ce qui
« était a l'origine le chant pascal par excellence devint
« le chant quotidien du cheeur. L’Alleluia perdit ainsi
« toute cette éclatante beauté qu’il avait pour les
« anciens, lesquels I'entonnaient a I'aube de la nuit de
« Paques, quand, avec le Christ triomphateur de la
« mort, la blanche armée des néophytes sortait pro-
« cessionnellement du baptistére, pour s’approcher pour
« la premiére fois de I'autel eucharistique du Seigneur*. »

Depuis le moyen 4dge, I'Alleluia disparait de l'office
le dimanche de la Septuagésime pour y revenir dans
la messe de la Vigile de Paques ol le célébrant le chante
trois fois, en ¢élevant progressivement la voix d'un
demi-ton, tandis que les fidéles le répétent aussitot
avec enthousiasme. De plus, pendant le temps pascal,
le Graduel est supprimé, et nous avons deux versets
alléluiatiques sur deux tons différents.

L’Alleluia est en principe rattaché a un verset de
psaume ; cependant le verset alléluiatique n’est pas

1. Cardinal ScHUSTER, Lib. sacram., t. VI, p. 17I.




INTERMEDES DE CHANT 77

toujours tiré du psautier, ni méme d’un autre livre de
I'Ecriture (pour la Toussaint, c’est une phrase de
I'Evangile ; pour la féte de saint Martin, un éloge de
I'évéque de Tours). Le verset sert surtout de support
au triple chant de I'Alleluia et au jubilus. On appelle
« jubilus » la longue vocalise exécutée sur la voyelle
finale et qui ressemble — la comparaison est de saint
Augustin — aux modulations joyeuses des gens de la
campagne qui, sans recourir a des paroles, fredonnent
un air sur la méme syllabe inarticulée. Les Orientaux
sont -encore friands de ces mélismes interminables : et
c’est ainsi qu'ils exécutaient 1'alléluia. Saint Grégoire
prend soin de nous avertir qu'il les a considérablement
amputés. Il a fait mieux. Il a substitué aux modulations
élémentaires, dont la répétition devient vite fastidieuse,
des neumes savamment rythmées, mais dont I'exécution
exige des voix expérimentées. Du méme coup, l'art
prenait place dans le service divin.

SEQUENCE. —L’ Allelusa des messes romaines ne fut
pas unanimement gotité dans quelques pays de I'Occi-
dent, ol1 I'on se mit a placer des paroles sous les vocalises
du « jubilus ». Ces textes qui suivatent le verset officiel
s’'appelérent des « séquences ». Dom Fortescue en
apporte cet exemple : O culpa mimium beata qua
redempta est natura'. Observez l'allitération. La répé-
tition de la voyelle A s’harmonise naturellement avec
le jubilus de l’alléluia. Mais ces quelques paroles
forment une petite strophe qui en suscitera d’autres
semblables. Et nous aurons bientdt, pour les jours de
fétes, un poéme en prose qui se chantera apres’Alleluia
sur une meélodie populaire, innocente revanche de la
foule sur les neumes savantes du chant grégorien.

I. A, FoRTESCUE, La Messe, p. 362.




78 L’'AVANT-MESSE

Du Xe¢ au XIII® siécle, on assista 4 une floraison
de séquences, un peu intempestive, car il s’en trouvait
dans le nombre d’assez médiocres. La revision du Missel
ordonnée par le concile de Trente fut sévére pour les
séquences. Elle n’en conserva que quatre, les plus
belles : le Victimae Paschali laudes, dialogue pascal
entre les enfants de la psallette et ’assistance ; le Vent
Sancte Spiritus de la Pentecote, un vrai chef-d’ceuvre ; le
Lauda Sion, pour la Féte-Dieu, noble page de théologie
due A saint Thomas d’Aquin ; et le Dies ¢7ae, des messes
funéraires. Celle-ci parait assez anormale, puisque les
messes de Requiem n’ont pas d’alléluia. Il semble que
cette piéce, évocatrice du jugement dernier, ait d’abord
appartenu au 1°f dimanche de I’Avent, ol elle préparait
4 la grande legon de I'Evangile. I1 n’y est d’ailleurs
question que des fidéles présents et vivants: Quid sum
miser tunc dicturus? « Que dirai-je alors, pauvre mal-
heureux ?... » Mihi quogue spem dedisti. « Vous me
donnez & moi aussi de ’espérance. » Pour I’adapter aux
messes des défunts: Huic ergo parce Deus, « Pardonnez-
lui, & mon Dieul! », on ajouta les six derniéres lignes,
nettement inférieures au reste du poéme et qui en
brisent d’ailleurs le rythme ternaire. Enfin, lorsque plus
tard fut instituée la féte de Notre-Dame des Sept
Douleurs, on inséra dans la messe 1’émouvant Stabat de
Jacopone de Todi. Certaines messes propres aux dio-
céses ont aussi sauvé quelques-unes de leurs séquences.
A Paris, nous en avons quatre : pour les fétes de sainte
Geneviéve, de 1’Assomption, de saint Denis et de la
Dédicace de I’Eglise. (Cette derniére est de beaucoup

la plus belle.)

Voila, penserez-vous peut-étre, beaucoup de musique
pour peu de priére. De son temps déja, saint Jérome
critiquait ameérement les chantres qui donnaient dans




INTERMEDES DE CHANT 79

la maison-de Dieu des auditions théitrales. A qui en
avait-il ? Tout bonnement aux solistes qui se livraient
sur le jubilus A des exercices de virtuosité (le pape
saint Grégoire y mettra bon ordre). Il n’en reste pas
moins que des mélodies savantes et difficiles risquent
de donner le pas a l'art sur la pri¢re si I'on ne fait
une garde sévére. Effectivement, la porte ayant été
ouverte A la musique, celle-ci s’empara ensuite de
I’Ordinaire de la Messe, et, parfois, & grand renfort
d’orchestre. On obtint sans doute plus d’un chef-
d’ceuvre musical ; mais, lorsque, au lieu de chanter, le
peuple dut se contenter d’écouter, pour un petit nombre
d’amateurs qui y trouvaient leur satisfaction, la grande
masse commen¢a A ne plus s’intéresser autant aux
offices de I'Eglise.

Cette observation ne s’adresse pas au chant du
graduel, de I’alléluia ou du trait. Ces quelques minutes
de répit nous laissent le loisir d’une priére personnelle.
Car le chant est un moyen, pour I’homme, d’exprimer,
mieux que par le simple langage, les sentiments qui
agissent ou remplissent son 4me. Il a donc sa place
dans la priére publique. « Chanter, disait saint Augustin,
est d’ordinaire signe qu’on aime », Cantare megotium
esse solet amantiuml, On peut donc prier en écoutant
chanter, surtout lorsque ce chant a été écrit par des
hommes de pri¢re et en vue de prier Dieu. Or c’est
le cas du plain-chant grégorien. Mais on prie aussi et
davantage en chantant soi-méme. Les chorals de Luther
furent un puissant moyen de propagande au service
du protestantisme. Une église qui chante, et qui chante
de tout son cceur, crée une atmosphére de priére collec-
tive. A vrai dire, c’est surtout la priere collective, et
principalement la priére chantée, qui favorise la contem-

1. Sermo 33, I.




8o L'AVANT-MESSE

plation. Lorsqu’on prie seul, au singulier, on retombe
si facilement sur soi! Prier ensemble A haute voix,
chanter ensemble les beaux textes de I'Eglise, nous met
naturellement en présence de Dieu et occupe notre
esprit de Dieu.

Quant aux fideles qui sont inscnsibles a la musique,
je leur demande de ne pas condamner le chant, ni ceux
qui se plaisent a l’écouter, ni ceux qui aiment a y
participer. D’ailleurs essaycz, les uns et les autres, de
méditer les quelques lignes qui nous restent de l'an-
cienne psalmodie des premiers ages chrétiens. Elles
n'ont pas été conservées au hasard, elles sont comme
le « bouquet spirituel » de la lecture qui précéde, elles
en font ressortir une des idées principales, & moins
qu’elles n’illustrent la féte du jour. Faites cette expé-
rience : lisez 4 la suite tous les graduels, du mardi de
]la Passion au mercredi saint (en exceptant celui de la
messe, plus récente, du jeudi) : on croirait entendre les
plaintes de Jésus pendant sa Passion. Ou trouver une
plus belle priére que les Traits de la Septuagésime a
Paques? Et 1'Alleluia vous rappellera au moins que,
parmi nos soucis et nos tristesscs, Dieu trouve encore
le moyen de faire entrer un peu d> joie dans nos ceeurs.

X
LES LECTURES : 20 L’EVANGILE

La lecture de I’Evangile marque la fin de l'avant-

messe : elle en est le point culminant.
Notre grand’'messe a conservé les principaux traits
du cérémonial imposant qui encadrait cette lecture




LES LECTURES : 2° L’EVANGILE 81

dans 'ancienne liturgie. Alors que le sous-diacre avait
lu I'Epitre, tout seul, 4 I'ambon, le diacre, a qui incom-
bait la récitation chantée de I’Evangile, demandait la
bénédiction du pontife, aprés lui avoir baisé les pieds.

Celui-ci le bénissait, en disant : Que le Seigneur soit
dans ton ceur comse sur tes lévres! Puis le diacre
se rendait a l’autel, sur lequel le livre des Evangiles
avait été placé au début de la fonction. Il baisait
I’évangéliaire et 1'élevait dans ses mains. Vous savez
tout le soin que damns les siécles qui précédeérent 1'impri-
merie, les églises apportaient a la calligraphie des
évangéliaires, dont les pages étaient ornées d’enlumi-
nures et les reliures incrustées d’or, d’ivoire et de pierres
précieuses. Dés avant le luxe des livres, les plus grands
honneurs accompagnaient la lecture publique de I’Evan-
gile, spécialement en Orient. L’odeur de I’encens rem-
plissait toute I'Eglise, on allumait des cierges, « méme,
écrit saint Jérdme, lorsque le soleil brille de tout son
éclat, car leur flamme n’est pas destinée a dissiper
I'obscurité, elle est un signe de joie!». C’est sans doute
saint Jérome qui fit introduire ces usages orientaux
dans la messe romaine.

Une procession triomphale conduisait & ’ambon le
diacre porteur de I'Evangile. Trois sous-diacres lui
faisaient escorte ; I'un d’eux ouvrait la marche en
balangant un encensoir qui dégageait une fumée abon-
dante (on n’encensait point alors le livre : c’est de
I'ancien balancement qu’est sorti notre encensement).
Deux acolytes tenaient des flambeaux allumés comme
on n’en portait alors, 4 Rome, que devant I’empereur,
et ces flambeaux étaient bien la pour le livre, car ils
¢taient posés A terre, pour se trouver A sa hauteur,
pendant la lecture.

I. Contra Vigilantium, c. 8.

Notre Messe _ 6




82 L'AVANT-MESSE

Jamais, depuis que I'Evangile est lu dans les églises
chrétiennes, les fidéles ne 'ont écouté autrement que
debout. Lorsque les siéges étaient encore inconnus dans
les églises, ceux qui, pour se délasser, s’appuyaient sur
un baton, le laissaient sur le sol pendant la lecture de
I'Evangile ; seul, 'évéque gardait le sien (aujourd’hui
encore, dans les messes pontificales, il écoute I'Evangile
la crosse en main). Au moyen age, les personnages ar-
més tireront leur épée du fourreau. De tout temps égale-
ment, tous les assistants font alors le signe de la CTOIX.

Ne manquez pas a cet antique usage, et signez-vous,
non pas a la maniére habituelle, avec la main ouverte,
sur le front, la poitrine et les épaules — geste qui ne
remonte pas au dela du XI¢ siécle, — mais a la ma-
niére de nos freres d’autrefois. Les premiers chrétiens
faisaient souvent le signe de la croix : ils le faisaient
3 l'aide d’un seul doigt et sur le front. « A chaque
« entrée et a chaque sortie de la maison, écrit Tertullien,
« quand on se chausse, quand on se baigne, quand on
« se met a table, quand on allume les lampes, quand
« on se couche, quand on s’assied, en toute occasion,
« on marque son front du signe de la croix. » Les Actes
des Martyrs contiennent la déposition d’'un paien qui
dénonca saint Narcisse et son diacre : « Je sais qu'ils
étajent chrétiens, car a tout instant ils marquaient
leur front du signe de la croix. » Cependant le poete
Prudence (fin du IVe siecle) nous fait connaitre le
développement du geste initial. Les chrétiens, avant
de prendre le repos de la nuit, se signaient, en effet,
au front et a la place du cceur :

Frontem locumque cordis
Crucis figura Ssignet.

A peu prés a la méme époque, saint Gaudence,




LES LECTURES : 2° L'EVANGILE 83

évéque de Brescia, recommandait de tracer en plus
le signe de la croix sur les lévres!.

C’est ce triple signe de croix, dessiné avec le pouce,
sur le front, les 1évres et la poitrine, qui est resté de régle
avant la lecture de I’Evangile. Le symbolisme en est
assez clair : l'enseignement de Jésus ne doit-il pas
illuminer nos intelligences, inspirer nos paroles et par
dessus tout pénétrer et transformer nos cceurs ?

Quand la lecture était terminée, le pontife remerciait
le diacre par ces mots: Pax #/bi. Aprés quoi un sous-
diacre prenait l’évangéliaire et le donnait a baiser
a I'officiant, a ses ministres, au clergé et enfin au peuple.
Cette coutume sera abolie au XIIIe siécle. Depuis lors,
le célébrant seul est officiellement invité i poser ses
lévres sur le texte sacré. Le rite gallican a ajouté au
cérémonial romain les deux acclamations de I’assis-
tance : d'abord le Gloria tibi, Domine, aprés I’annonce
de I'Evangile, et, par la suite, le Laus t:bi, Christe, de
la fin (son introduction, plus récente, est sans doute le
motif pour lequel il n’est pas chanté).

S'il est difficile de découvrir un plan rigoureux
dans la suite des lectures assignées pour les épitres
au cours de 'année, I'ordre suivant lequel les péricopes
évangéliques ont été distribuées se laisse mieux aperce-
voir. Bien entendu, les messes des grandes fétes ont recu
le passage de I'Evangile qui en relate le souvenir
(Noél, Epiphanie, Piques, Annonciation, etc.) ou tel
fragment qui y correspond (Pentecéte, Toussaint, etc.).
En dehors de ces solennités on retrouve le principe
de la «lecture continue », nettement indiqué par l’an-
nonce méme de la lecon : « Swuste du saint Evangile

1. CL. Dom LECLERCQ, Dict. d'Arch. chrét. el de Lit., t. 111,
col. 3139,




34 L'AVANT-MESSE

sclon... », ainsi que le souci de faire cadrer la péricope
avec les saisons liturgiques.

Les évangiles du temps de I’Avent ont été choisis
en raison de leur rapport avec la période liturgique :
la préparation a l'avénement du Christ y est dominée
par la figure du Precurseur, saint Jean-Baptiste. D'autre
part, depuis le vendredi de la 3¢ semaine de Caréme
jusqu’au lundi saint (sauf les deux jeudis), les lectures
sont toutes empruntées au quatriéme Evangile. Elles
nous relatent les progrés de l'opposition qui conduira
Jésus 4 la mort et, en méme temps, les témoignages
plus nets de sa divinité et la certitude de sa victoire.
Apres la semaine pascale, le méme Evangile est repris
jusqu’au mercredi de la Pentecdte (sauf le jour de
1’ Ascension). Sans doute, le discours apreés la Ceéne ne se
yrésente pas dans son contexte original, mais la disposi-
tion des fragments suit un ordre logique : I'annonce
du départ de Jésus, puis ses heureuses conséquences,
grice a I'envol du Saint-Esprit. Aux autres dimanches
de I’année, on n’ouvre que deux fois I’Evangile selon
saint Jean (le 2° dimanche aprés I’Epiphanie ct le
20¢ dimanche apres la Pentecdte). Toutes les autres
péricopes sont tirées des Synoptiques : celles des

dimanches aprés 1'Epiphanie appartiennent au début
de la prédication de Jésus ; celles des dimanches apres

la Pentecbte continuent la suite du récit évangélique,
sans toutefois que l'ordre en soit rigoureusement suivi.
On constate néanmoins 'intention évidente de rappeler
les grandes lignes du ministére de Notre-Scigneur.

Ce serait faire injurc a des chrétiens que de leur
demander d’apporter une attention recueillie 4 la lecture

du saint Evangile, pendant la messe. Notre locution

courante : « C'est parole d’Evangile », démontre assez

le respect et la confiance que nos ancetres frangais ont

AN o Sk

BT o A
AN Gy A RS

bR ¥



LES LECTURES : 2° L’EVANGILE 85

voués au livre divin ; mais, 4 la messe, il prend pour nous
une valeur exceptionnelle. N’est-ce pas Jésus-Christ,
qui, par sa propre parole, nous prépare lui-méme a
recevoir les fruits de son sacrifice ? « Ecoutons I'Evan-
« gile, disait saint Augustin, comme si le Seigneur était
« devant nous. Ne disons pas : « Heureux ceux qui purent
« le voir », car beaucoup de ceux qui I’ont vu 'ont fait
« mourir ; et beaucoup parmi nous ont cru sans l'avoir
« vu. Les précieuses paroles qui sortaient de sa bouche
« ont été écrites pour nous et conservées pour nous ;
« elles sont récitées pour nous, comme elles le seront
« encore pour ceux qui viendront apres nous'. » Quel-
ques-uns insinueraient-ils que les fragments évangéli-
ques insérés dans le missel leur soient tellement connus
qu’ils en ont épuisé le charme ? Ce jugement les con-
damnerait. Les chrétiens pour qui I’Evangile est une
lecture familiére leur répondront que, pas une seule fois,
ils n’en ont relu attentivement une page sans y décou-
vrir de nouveaux apergus, de nouvelles inspirations.
L’Evangile prouve ainsi son origine divine, car il
en est de lui comme de toutes les ceuvres de Dieu :
le génie de I’homme ne parvient pas a en explorer toutes
les richesses.

Cependant il faudrait blimer davantage ceux qui
ne connaitraient de I’Evangile que les extraits qui
figurent aux messes des dimanches de I'année. Outre
que le missel en contient beaucoup d’autres (un peu
plus de deux cents en tout), ces courtes lectures sont,
dans l'esprit méme de 1'Eglise, une invitation A lire
intégralement nos quatre Evangiles. Adaptons 4 notre
époque le culte respectueux de nos devanciers pour les
évangéliaires. Est-il excessif de désirer que, dans toutes
les maisons catholiques, il y ait, et en bonne place, et

1. Sur S. Jean, traité XXX, 1.




86 L’AVANT-MESSE

accessible a tous les membres de la famille, une édition
des Saints Evangiles aussi belle que possible? Cela
n’empéche pas que tout chrétien posséde, en plus, son
Evangile a lui, petit livre souvent consulté, et médité
tous les jours, s’il se peut.

Il existe des éditions des quatre Evangiles en un seul
volume. Je n’en découragerai pas les partisans, quoi-
qu’'une bonne « Vie de Notre-Seigneur » me semble pre-
férable au découpage et au regroupement artificiels des
textes sacrés. Lisez plutdt le récit propre de chaque évan-
géliste : chacun I'a rédigé dans un dessein, et avec un
tour d’esprit qu’il est utile de connaitre. La narration
d’un méme fait ou la relation d’'un méme discours pre-
sentent d’un évangéliste a I'autre des variantes de détail
ou d’expression qui, a elles seules, peuvent suggérer de
précieuses réflexions. « Ne perdons pas un seul mot
« du saint Evangile, disait Origéne, car si, en par-
« ticipant a I’Eucharistie, vous prenez garde avec
« raison qu’il n’en tombe pas la moindre parcelle, pour-

« quoi ne croiriez-vous pas que ce serait un mal de

« négliger une seule parole de Jésus-Christ! ? »
L'Evangile doit se lire lentement. C’est une nourriture
trop forte pour qu’on la puisse engloutir d’un trait ;
elle ne profite que si on l'assimile, et on ne ’assimile
qu’a condition de la gotter. Il faut donc laisser a
chaque phrase le temps de pénétrer notre ame, médi-
ter doucement le passage étudié, faire revivre devant
notre esprit la scéne que nous présente 1'écrivain sacré.
Mais on doit prendre garde a ne pas satisfaire seule-
ment une curiosité intellectuelle. La lecture de I'Evan-
gile, — fat-elle quotidienne, et, encore un coup, il
est souhaitable qu’elle le soit — nous attachera chaque

1. Cité par Dom G. LEFEBVRE, Pour comprendre la Messe,
p- 27.

o



L'HOMELIE ET LA « REGLE DE FOI » 87

fois davantage 4 la personne de Jésus, au point que
ses pensées et ses vues deviendront naturellement
les ndtres, comme spontanément l'on se modeéle sur
quelqu’un de tendrement aimé. D’avoir reconstitué une
page d’Evangile en la replagant dans son cadre nous fait
revivre au temps de Jésus, mais il nous appartient
de faire revivre Jésus en notre temps, et, premiérement,
dans notre vie. Nous devons retraduire, en quelque
sorte, et faire repasser tout I’Evangile dans le profane
et la banalité de nos pauvres existences, qui, soudain
éclairées et relevées par ce rayon d’en haut, se révelent
a nous dans leur grandeur et avec leur valeur réelles.
Alors I’Evangile fait de nous des chrétiens ; il est,
dans toute la force du terme, un livre de vie, le livre
de la vraie vie.

XI
L'HOMELIE ET LA « REGLE DE FOI »

Quel homme, sur le point de communiquer A ses
fréres la parole de Dieu, ne souhaiterait plutét, dans
le sentiment de son indignité, se réfugier dans le
silence ? Comme le prophéte Isaie éprouvait cette
inquiétude, il vit un séraphin prendre au brasier de
I'autel un charbon incandescent et lui en toucher les
lévres pour les purifier!. Le souvenir de cette vision
a inspiré la priére que, depuis le XI¢ siécle, I’officiant
récite & voix basse avant la lecture de I’Evangile :
Puriﬁez, Seigneur, mon ceur et mes lévres, afin que
7'f;nnonce dignement et convenablement votre saint Evan-
gile.

I. IsalE, vI, 6.




88 L'AVANT-MESSE

La gravité de cette pri¢re laisse pressentir que le
ministre de Dieu, aprés avoir prononcé le texte sacré
devant ses fréres, devra leur en faire entendre le sens.
En fait, les lectures de l'avant-messe, ayant pour but
d’'instruire le peuple chrétien, sont faites pour étre
commentées : c’est & quoi répond ’homélie, mot dont
’équivalent grec signifie « explication ».

N’est-ce pas ainsi que Jésus procéda dans la syna-
gogue de Nazareth ? Aprés avoir lu lui-méme un
fragment d’Isaie, il s’assit. « Tous les regards étaient
braqués sur lui, nous dit saint Luc. Alors, il prit la
parole : Aujourd’hui s’accomplit ce passage de I’Ecriture
que vous venez d’entendre’. »

L'Eglise des premiers siécles conserva I’ancien usage
sanctionné par le Seigneur. En principe I’homélie était
donnée par I’évéque, mais il arrivait que celui-ci se fit
remplacer. Une seule des lectures contenait la matiére
suffisante pour 'instruction de l'assistance; il n’était pas
inoui cependant qu’il y et autant d’homélies qu’il y
avait eu de lectures. Ainsi, dans I'Eglise de Jérusalem
au IVe siécle, plusieurs prétres prenaient successive-
ment la parole et I’évéque parlait en dernier lieu.
A Rome, la pratique de I’homclie était assez rare.
On le comprend, puisque la fonction était célébrée par
le pape. Mais quand les souverains pontifes daignérent
se fairc entendre, ils dotérent la chrétienté des précieux
enscignements que nous aimons encore a puiser dans
les homélies de saint Léon et de saint Grégoire, les
deux papes a qui la postérité a conféré le titre de
Grand. Partout ailleurs, I’homélie suivait normalement
la lecture évangélique.

Ne méprisez pas ce mode d’enseignement qu’ont
pratiqué un Chrysostome et un Augustin. Il n’est pas

1. Luc, 1v, 16.




L’HOMELIE ET LA « REGLE DE FOI » 89

sans intérét d’observer que les plus savants Docteurs
de ’Eglise ne cherchaient pas leurs thémes d’instruc-
tion aux fidéles ailleurs que dans 1'Ecriture Sainte,
ce qui ne les a pas empéchés d’aborder tous les aspects
du dogme et tous les problémes de la morale. Ils ne
pensaient pas déchoir en expliquant familiérement les
priéres et les rites du culte chrétien, qui n'est pas une
source moins précieuse de la vraie doctrine. Le pape
Pie XI le rappelait naguére : « Pour instruire le peuple
« des vérités de la foi et pour I'élever aux joies de la
« vie intérieure, les documents du magistére ecclésias-
« tique, méme les plus graves et les plus importants,
« sont bien moins efficaces que les célébrations annuelles
« des fétes liturgiques!. » C’est aussi 'avis d'un de
nos plus éminents liturgistes : « Quand nous lisons
« dans le Bréviaire les homélies que les saints Péres
« adressaient dans I'église aux fidéles, écrit le car-
« dinal Schuster, nous nous étonnons que le peuple
« pit avoir alors une si profonde connaissance de
«la religion. » A son avis, l'ignorance religieuse de
nos contemporains devrait « étre attribuée a l'insuffi-
« sance du systéme catéchétique actuel, lequel constitue
« aujourd’hui comme une discipline séparée, trop dis-
« tincte de l'art religieux et des priéres cultuelles de
« I'Eglise, tandis que pour nos péres, la vie liturgique
« tout entiére était essentiellement une pédagogie de
« religion. On apprenait le catéchisme dans toute la
« plélade de ses manifestations, comme on apprend
« la langye maternelle sans avoir besoin d’aucun maitre,
« seulement parce qu'a la maison on n’entend qu’elle.
« Quand, au contraire, comme il advint & saint Augustin
« au sujet du grec, on doit apprendre une langue entiére-
« ment distincte de la vie vécue, cela demande beaucoup

1. Encycl. Quas PRIMAS, 11 déc. 1925.




90 L’AVANT-MESSE

« plus de travail, et on ne la sait jamais bien parce que,
« aprés tout, ce n’est pas notre languel. » De telles
autorités plaident assez haut en faveur, et de ’assiduité
a la grand’messe, et de la traditionnelle homélie parois-
siale, pourvu que celle-ci soit réellement conforme
a la tradition.

Et pourquoi serait-elle moins goutée de nos jours
qu’autrefois ? En notant que beaucoup « entendent
le sermon de la méme maniére qu’ils entendent vépres »,
Pascal gourmande moins 1'auditoire que le prédicateur.
Dans un opuscule « sur 'art d’enseigner les simples »,
que saint Augustin écrivit 4 la demande d'un diacre
de Carthage répondant au joli nom de Deogratias,
I’évéque d’Hippone avoue avoir constaté que, pendant
le sermon, quelques-uns baillent et d’autres dissimulent
mal leur envie de s’en aller. Aussi conseille-t-il a son
disciple, lorsque celui-ci remarque des signes de fatigue
parmi les assistants, de les détendre par un trait qui
les fasse sourire ou par quelque histoire émouvante qui
réveille leur attention, de les inviter a s’asseoir, comme
cela se fait en Italie, ajoute-t-il, mais surtout d’abréger
le discours : « Si tu veux guérir leur ennui, ménage
la dose de reméde. Héte-toi, promets que tu vas bientdt
finir, et finis bien viteZ® » Les « doctes » accepteraient
sans doute qu’on en usiat de méme envers eux. Toutefois
la bonne volonté de I’auditeur n’est pas moins indispen-
sable que celle du prédicateur. Quel que soit le jugement
humain qu’on puisse porter sur une homélie, celle-ci
ne sera jamais inutile au chrétien sil y cherche un
profit spirituel. De tout sermon nous pouvons retenir
au moins une pensée qui nous plait et peut-étre une
expression qui nous a déplu; en régle générale, ce

1. Liber Sacvamentorum, t. VI, pp. 62-04.
2. De catechizandis yudibus, c. XIIIL.

i

£




L'HOMELIE ET LA « REGLE DE FOI » 91

sont les deux lecons que Dieu désire nous faire en-
tendre, I'une pour nous encourager, I'autre pour nous
amender.

Aprés le sermon, écrit saint Augustin, on renvoie les
catéchumeénes. Post sermonem fit missa catechumenis?!.
Ceux qui n’avaient pas encore regu le baptéme n’étaient
pas admis A participer aux saints mystéres, puisqu’ils
ne participaient pas encore au sacerdoce de Jésus-Christ.
Le diacre les congédiait : Catechumeni recedant, Caté-
chumeénes, retirez-vous. Ce rite disparut au VIII® sieé-
cle, lorsque l'institution du catéchuménat fut tombée
en désuétude du fait que la pratique du baptéme
des enfants s’était généralisée. Mais il est curieux de
constater qu'un détail tout a fait accessoire, et parti-
culier d’ailleurs a I’Occident, a donné son nom a la
fonction eucharistique. La premiére partie du service
divin, qui se terminait par le « renvoi des catéchumeénesp,
s’appellera missa catechumenorum (messe des catéchu-
menes) ; et « le renvoi des fidéles » (missa fidelium),
dont il nous reste 1'Jfe missa est, servira a désigner le
Saint Sacrifice proprement dit. Ces dénominations sont
courantes au VIe siecle. Les appellations antérieures
étaient pourtant plus suggestives : l'eucharistie, la
fraction du pain, ou encore ce mot, qu'on rencontre
souvent dans les actes des martyrs, de dominicum (sous-
entendu convivium), c’est-a-dire la céne du Seigneur,
le repas dominical. D’autres noms remplacérent ensuite
le « dominicum »: l'oblation, I'action, le sacrifice (nous
les retrouverons bientét). Or celui qui prévalut fut
le mot qui, loin d’évoquer un des actes du service
liturgique, en rappelait seulement la fin, missa, la
messe.

I. Sermo XLIX, 8,




92 L'AVANT-MESSE

Puisqu’on ne renvoie plus les non-baptisés, on s’atten-
drait que la phase proprement sacrificielle de la fonction
liturgique succédat immédiatement a I’homélie. Il n’en
est rien, car, auparavant, nous entendons le célébrant
entonner le Credo.

Cette profession de foi est manifestement une sur-
charge a la messe primitive. Elle est tout a fait étrangére
au rite eucharistique, qui est un sacrifice de louange.
Ceux qui tout A l'heure s’approcheront de la sainte
table sont des « fidéles », dont la foi assurée et sereine
ne saurait étre mise en doute ; aussi bien le Credo
ne contient-il aucun article relatif a la Sainte Eucha-
ristie.

Son insertion 4 la messe se produisit d’abord en
Orient, et de 12 se répandit en Espagne, dans les Gaules
et dans les pays germaniques. Rome s’y était toujours
montrée réfractaire. Mais, en 1014, ’empereur romain
germanique, Henri II, étant venu se faire couronner
dans la Ville éternelle par le pape Benoit VIII, se
montra quelque peu scandalisé qu’a Rome on ne chan-
tat point le Credo aprés I’Evangile, ainsi que cela
se pratiquait en Allemagne. Un Romain, dit-on, lui
répliqua avec infiniment d’esprit que, Rome, n’étant
jamais tombée dans ’hérésie, la récitation du Credo
y était inutile. De nombreux auteurs affirment que
le pape daigna néanmoins accéder au désir de 'em-
Toujours est-il qu’au XIe siécle la messe
romaine adopta le Credo, en en restreignant 1'usage
aux dimanches et aux jours de féte. Par la suite,
il eut sa place aux messes des Apotres, les premiers
prédicateurs de la foi, et A celles des Docteurs, qui 'ont
défendue ou expliquée. Sainte Marie-Madeleine jouit

aussi de ce privilége, parce qu’elle fut la premiére
34 croire a la résurrection de Jésus.

pereur.




L'HOMELIE ET LA « REGLE DE FOI » 93

L’incident que nous venons de rapporter explique
pourquoi ce fut 1'Eglise d’Orient qui introduisit le
Credo dans la Messe. Depuis le schisme qui les isola de
Rome, les chrétientés oricntales sont restées figées dans
une immobilité spirituelle qui s’Taccommode, hélas! d’un
formalisme voisin de la mort ; mais antérieurement, les
spéculations théologiques s’y étaient donné libre
carriére, trop libre certes, car les hérésies y pullulaient.
On congoit donc qu’en ces milieux de fermentation
doctrinale, un hérétique pat aisément se glisser dans
I'assemblée des fidéles. Comment écarter cet indigne
des saints mystéres, si ce n’est en obligeant tous les
assistants a formuler la foi catholique? La récitation
publique de la regula fide: n’était donc pas superflue.

Il existe quantité de ces « régles de foi » appelées
aussi symboles de foi, et plus souvent « symboles » tout
court. La plus ancienne formule est connue sous le nom
de « Symbole des Apdtres », qui servait et sert encore
pour le baptéme. Mais un peu partout dans I'Eglise,
les premiers évéques sentirent la nécessité de condenser
la foi orthodoxe en des résumés, composés en considéra-
tion des hérésies qui sévissaient A leur époque et dans
leur région. C’est ce que firent saint Irénée en Gaule,
Origéne en Egypte, Tertullien en Afrique, pour ne citer
que les regulae fideir les plus fameuses. Nous lisons
a notre messe une régle de foi issue du Concile de Nicée
et complétée par le Concile de Constantinople. Quoique
notre texte ne soit pas littéralement celui des deux
vénérables assemblées du IVe siécle, il exprime la vraie
pensée des Péres qui eurent A proclamer, contre Arius,
puis contre Macedonius, la divinité de Jésus-Christ et
celle du Saint-Esprit.

Le motif qui introduisit le Symbole & la messe
exige qu'il soit chanté par tout le peuple. C’est pourquuoi,
alors que les autres piéces de 1'Ordinaire de la Messe




94 L'AVANT-MESSE

(Kyrie, Gloria, Sanctus, Agnus) étaient chantées sur
des airs variés, il n'y eut pendant longtemps qu’un seul
chant pour le Credo. Maintenant encore le missel
ne propose au célébrant que l'intonation du Credo
du 4¢ ton. Un chant unique soulignait en quelque sorte
I’adhésion 2 une méme foi. C'est dans cet esprit que
vous voudrez lire ou chanter cette affirmation collective
de notre foi catholique, qui couronne dignement 1’avant-
messe. Les lectures vous ont fait connaitre la parole
de Dieu ; I’homélie vous en a exposé la vraie significa-
tion et les multiples applications a votre vie ; proclamez
alors, comme la vieille maman de Frangois Villon
« En cette foi, je veux vivre et mourir. » Remerciez
Notre-Seigneur, vivant dans son Eglise, de vous avoir
préservés de l'erreur. Seule, aujourd’hui comme tou-
jours, I’Eglise affirme qu’'il ne peut exister qu’une
vérité, et que le Fils de Dieu lui en a confié le dépot.
Que cette vérité doive par endroits dépasser notre
compréhension, cela ne saurait nous surprendre : pre-
tendrions-nous enfermer dans des concepts et dans un
vocabulaire humains l'infinité de Dieu et I'immensité
de ses desseins? Cependant ne prenons pas le change sur
le vrai caractére de ces formules cristallisées : sous leur
carapace rigide, elles détiennent et conservent une
doctrine de vie ou1 'on retrouve la force et le parfum
de I’Evangile. Notre Credo n’est au juste que l'admi-
rable histoire de I’amour que nous porte un Dieu qui
nous communique sa vie afin de transfigurer la notre.
De ce point de vue, il peut servir d’'introduction au
grand acte du Saint Sacrifice dont nous devons main-

tenant aborder 1’étude.




MESSE DES FIDELES

XII

LE SACRIFICE PARFAIT DE NOTRE-SEIGNEUR
JESUS-CHRIST

Avant d’aborder le commentaire des prieres et des
rites de la Messe des fidéles, qui est la messe proprement
dite, il est bon d’avoir présent a l’esprit I'essentiel de
la doctrine catholique sur le « Saint Sacrifice ». Faute
de quoi, le vocabulaire de la liturgie eucharistique
risquerait de vous dérouter ou, pour le moins, ne
vous livrerait qu'une faible partie de ses richesses.
Nous exposerons d’abord, trés brievement, la notion et
la nécessité du sacrifice, ce qui nous ameénera a conclure
que, seul, Jésus-Christ pouvait rendre A Dieu, et lui a
rendu, au nom de toute I’humanité, un sacrifice parfait.

Qu'est-ce qu'un sacrifice? — Dans le langage usuel,
ou il désigne aussi bien les petites privations de I’enfant
qui apprend a se discipliner que les arrachements
coliteux et définitifs auxquels nul homme n’échappe,
ce mot est synonyme de « renoncement ». Or ce sens
n’est que secondaire. Un sacrifice de louange, ou d’action
de grices n’entraine de lui-méme aucune- souffrance,
puisqu'il est une manifestation de joie. L’étymologie
nous renseignera mieux. Sacrum facere, c’est accomplir




q0 LA MESSE DES FIDELES

un acte saint, ou faire 4 Dieu une consécration. « Le vrai
sacrifice, écrit saint Augustin, c’est toute ceuvre que
nous accomplissons pour nous unir a Dieu d’une union
saintel. » A vrai dire, tout acte religieux est un sacrifice.
La religion, dont le but est de régler nos relations
avec Dieu, repose sur la conviction sincére de notre
dépendance a son égard, et tout acte de religion est
un hommage rendu 2 la souveraineté de Dieu sur nous.
Il n'y a pas de religion sans cette consécration réfléchie
de I'homme a Dieu.

Les prophétes rappelérent a maintes reprises au
peuple d’'Israél que les offrandes matérielles présentées
3 Dieu n’ont de valeur que si elles sont le gage d’une
donation de ’homme a son Créateur. L’Eternel réclame
la piété du donateur, non point la richesse de ses dons.
Peut-il prendre plaisir a des hécatombes d’animaux ?
FEcoutez, par exemple, la plainte que le psalmiste
met sur les lévres du Seigneur : « Si j'avais faim, ce
«n’est pas a toi que je le dirais, car I'univers est a
« moi et tout ce qui le remplit. Crois-tu donc que je
« mange la chair des taureaux ? Et le sang des boucs,
« est-ce que je le bois ? Offre a Dieu un sacrifice de
« louange et acquitte-toi de tes devoirs envers le Trés-
« Haut?. » Ce que Dieu exige, c’est que I’homme se
consacre a lui.

Cependant cette offrande intérieure sera, sans doute,
plus effective si elle s’exprime sensiblement, par la
donation d’un bien auquel nous tenons. Le geste
extérieur serait vain s'il ne répondait pas a un sentiment
sincére : mais le sentiment véritable a besoin de s’exté-
rioriser. Nos relations normales avec Dieu se raménent
3 trois : nous devons confesser son souverain domaine

1. Cité de Dieu, livre X, ch. 0.
2. Ps. XLIX, 12-15.




LE SACRIFICE PARFAIT 97

sur nous, reconnaitre que c’est de lui que nous avons
recu ce que nous possédons, comme c’est de lui que
nous pouvons attendre ce dont nous avons besoin. De
ce triple devoir d’adoration, d’action de grdces et de
demande, ’homme a pensé qu’il pouvait s’acquitter en
faisant retour a Dieu d’une part des biens qu’il a regus
de lui. On le voit donc offrir au Seigneur les prémices
de ses moissons et se déposséder du plus bel agneau de
son troupeau. Par ces sacrifices rituels, I'antique adora-
teur se privait de ce qu’il pouvait conserver légitime-
ment, afin de témoigner & Dieu sa subordination, sa
gratitude et sa confiance. Le sacrifice religieux apparait
ainsi comme une forme extérieure des relations natu-
relles, normales, de I’homme envers son Créateur.

Mais, hélas ! ces relations ont été trop tot faussées
par le péché. Il s’agit bien d’adorer, de remercier,
de solliciter, quand d’abord le pécheur doit manifester
son repentir. Devant le péché, ce fait anormal, aux
conséquences redoutables, le coupable recourt encore
au sacrifice en vue d’obtenir son pardon. Il choisit alors
une des bétes qui pourraient étre sa nourriture ou sa
richesse ; par une sorte de substitution, il la charge
de ses offenses et il 'immole pour expier I'outrage que
sa désobéissance a fait 4 Dieu. D’ailleurs, I’animal n’est
pas détruit tout entier : une partie de la victime est
reservée pour un repas sacré qui compléte le sacri-
fice. Ce repas établira une communion entre la divi-
nité, & qui la victime fut offerte, et le donateur, qui
la consomme ; dans ce retour et dans ce partage, le
pécheur espére recevoir la réponse miséricordieuse de
Dieu lui octroyant le pardon.

Telle est, schématisée A I’extréme, 1'histoire du sacri-
fice avant Jésus-Christ. C’est 12 ce qu’on appelle en
théologie les quatre fins du sacrifice : adoration, remer-
ciement, propitiation et demande.

Notre Messe — 7




98 LA MESSE DES FIDELES

Insuffisance des sacrifices de U'homme pécheur. — 11
reste néanmoins que, si le pécheur a offert une victime,
rien ni personne ne le peuvent assurer que celle-ci ait
été agréée de Dieu et lui ait valu son pardon. Bien plus,
4 mesure que I’homme se fera de Dieu une idee moins
imparfaite, et par conséquent plus sainte, mieux 1l
comprendra tout ce que le péché comporte d’irrépa-
rable.

On peut l'affirmer, nous ne pénétrons au cceur de
la doctrine chrétienne que du jour ou nous avons
compris le caractére désastreux du péché, j'entends
celui qui chasse Dieu d'une ame. Si I'on détruit une
maison, un palais, une cathédrale, 1'édifice peut étre
reconstruit. Au contraire, celui qui a tué un homme
pourra crier ses remords, apaiser les parents de sa
victime, compenser peut-étre le tort qu'il a causé :
il ne réparera jamais son crime. Le meurtre d'un
homme est irréparable, parce qu’il attente a la vie,
qui est I'ceuvre exclusive de Dieu. La ruine d’une ceuvre
humaine peut étre réparée ;la destruction d'une ceuvre
divine est irréparable. Or, lorsque Dieu méme est I'objet
de notre attentat, non point la vie de Dieu, mais sa
pensée, son amour, sa personne -— et cette atteinte
4 la majesté divine constitue précisément le péché —
nos moyens humains ne peuvent pas réparer cette
offense infinie.

Quelle est donc la condition du pécheur ? Incapable
de mériter le pardon;, comment rendrait-il & Dieu des
hommages qui lui soient agréables ? Peut-il adorer,
tant qu’'il n’est qu'un rebelle ? remercier, quand 1l
n’est qu'un ingrat ? Il a dérobé a Dieu sa maitrise, et
ce voleur aurait, de surcroit, le front de demander?
Le péché a opéré une rupture, une scission irrémédiable
entre Dieu et I’humanité. Nous disons : I’humanité,
car entre le péché d’Adam et la Rédemption opérée




LE SACRIFICE PARFAIT 99

par Jésus-Christ, les hommes pris individuellement
pourront présenter a Dieu l'offrande d’une vie sainte,
d’une priére aimante, d’un repentir sincére. Dieu ne
dédaignera pas de tels sacrifices : il se réserve de les
récompenser, mais seulement aprés que la paix aura
été rétablie entre Dieu et la race humaine.

Celle-ci, par son péché, a fait un acte d'inimitié
contre Dieu. L'offensé accepte cependant de pardonner
aux rebelles ; encore faut-il pour négocier la réconcilia-
tion qu'un Médiatewr intervienne, qui soit habilité
A traiter au nom des deux parties. « Il n’y a qu’un seul
« Dieu, écrit saint Paul ; il n’y a aussi qu'un médiateur
« entre Dieu et les hommes, I’homme-Christ Jésus, qui
« s’est lui-méme donné en rangon pour tous!. » Seul
I’'Homme-Dieu pouvait parler au nom des deux puis-
sances divisées, car il appartenait a I'une et a l'autre.
Jésus a été littéralement le Pontife, « pontifex », le
pontonnier qui a jeté un pont pour relier les deux
continents séparés, étant lui-méme habitant du ciel
et de la terre. Dans la nuit ou le Verbe fait chair
vint habiter parmi nous, les anges annoncerent a bon
droit la réconciliation tant attendue : « Gloire a Dieu !
Paix sur la terre ! » Dieu n'est plus contraint de se
détourner de I’humanité, un homme habite parmi nous
dont il va recevoir une louange infinie.

Le sacrifice parfait de Jésus-Christ. — En Jésus-
Christ et par lui, non seulement les relations entre Dieu
et les hommes sont normalisées, mais la proportion
est dépassée. ‘Les hommages que Dieu recevait de
I'homme resté innocent sont surpassés par ceux que lui
adresse Jésus-Christ. Ol trouver une adoration plus
humble que celle du Christ, qui, tout Dieu qu'il était,

1. 1 T, 11, 5.




W
b

-

100 LA MESSE DES FIDELES

s’est abaissé jusqu’a prendre la nature humaine, afin
d’obéir ? Songez a la louange qui s’¢lévera du cceur
de Jésus vers son Pére. Quand il remercie, « le remercie-
ment est égal au bienfait!». Jésus peut demander :
il a le droit d’étre écouté. « Pére, disait-il, je sais que
tu m’exauces toujours. » Jésus est notre Médiateur.
Il est notre Pontife.

Sa vie tout entiére fut consacrée a Dieu. Sa vie ne fut
qu’un continuel sacrifice d’adoration. Il a pu dire que
I’aliment, le soutien de sa vie, c’était de faire la volonté
de Celui qui I'a envoyé. Il le déclare : « Ce qui plait
au Pére, je le fais toujours. » Sa vie fut une offrande
ininterrompue. « Il s’est offert lui-méme, écrit saint
« Paul, comme une victime sans tache... Durant les
« jours de sa vie mortelle, il offrit priéres et supplica-
« tions, cris et larmes, et il fut exaucé i cause de sa
« piétéZ. »

Assurément, la vie de Jésus, une année, un jour
de sa vie, eiit rendu 4 Dieu une action de graces suffi-
sante, mais il fallait qu'il associat les hommes pécheurs
3 son offrande toute sainte. Le sacrifice pour le péché
ne peut plus étre une privation joyeuse, il va deve-
nir nécessairement synonyme de souffrance : le plaisir
illégitime doit étre réparé par une souffrance volon-
taire. « Christus pro peccatis nostris mortuus est ul
nos cofferet Deo, Jésus-Christ est mort & cause de nos
péchés, enseignait saint Pierre, afin de nous offrir, nous,
3 Dieu? » Saint Paul avait écrit de méme : « Le Christ
s’est livré pour nous €n s’offrant

nous a aimés et il
d’agréable odeur?. »

4 Dieu comme une victime

. Cf. Mgr p'Hurst, (Euvres complétes, t. 1X, p. 35 et suiv.
. JEAN X1, 42 1V, 34, VI, 29; HEB. 1X, 14, V, 7.

. 1 PIERRE, 111, 18.

. EpH. V, 2.

o N -




LE SACRIFICE PARFAIT I0I

L’oblation de sa vie sera totale, il va librement
I'immoler « pour la rémission des péchés d’une grande
multitude ». Le Calvaire est I’apogée, le point culminant
de son sacrifice. Sur la croix, Jésus est 4 la fois le
prétre et la victime. Pontife sans tache, qui n’a point
3 réparer pour ses propres péchés, il offre sa vie a Dieu
pour nous.

Dans une page célébre, Bossuet expose la double
fonction de Jésus-Christ, prétre et victime, et il en
souligne le contraste : troublé au jardin des Oliviers,
quand il est dans I’état de victime ; paisible au Calvaire,
ou il est sacrificateur. A Gethsémani, «il prenait, si on
« peut parler de la sorte, I'action et la posture d’'une
« victime et il la laissait trainer a I’autel avec frayeur et
« tremblement. Mais aussitét qu’il est a I'autel et qu’il
« commence a faire la fonction de prétre, aussitét qu’il a
« eu élevé ses mains innocentes pour présenterla victime
« au ciel irrité il ne fait plus paraitre de crainte, parce
« qu’elle semble marquer quelque répugnance... il ne
« veut plus souffrir la moindre apparence de trouble,
« afin, mes fréres, que vous entendiez que c’est un
« pontife miséricordieux, qui, sans force et sans violence,
« d'un esprit tranquille et d’un sens rassis, s’immole
« lui-méme volontairement, poussé par I’amour de notre
«salut. De ]a cette action remise et paisible qui fait
« qu'au milieu de tant de douleurs il meurt avec plus de
« tranquillité, dit saint Augustin, que nous n’avons
«accoutumé de nous endormir?, »

Au moment de remettre son Ame entre les mains
de son Pére bien-aimé, Jésus s’est écrié : Consummatum
est/ C'est fini! Il est allé non seulement jusqu’aux
extrémités de la souffrance, mais jusqu'a loffrande

I. Serm. pour la Compassion de la Sainte Vierge, éd. Lebarcq,
t. 1L, p. 476.




102 LA MESSE DES FIDELES

d’un amour infini. Maintenant Dieu est désarmé : il a
recu de son Fils, notre frére, une réparation infinie.
Son Fils, notre frére, s'est fait obéissant jusqu’a la mort
et la mort de la croix : « A cause de cela » Dieu l'a
exalté dans les cieux, sur la terre et dans les enfers’.
Jésus s'était «livré pour nos fautes ». Dieul’a «ressuscité
pour notre justification? ».

Le sacrifice de Jésus réside moins dans le cortege
douloureux de ses tortures et de ses humiliations que
dans I'oblation totale, généreuse, toute chargée d’amour
qu’il fait de son martyre et de sa mort, afin que son
Pére recoive une gloire infinie et les hommes, ses fréres,
I'assurance de leur pardon. L’immolation totale de
Jésus a été agréée de Dieu ; l'oblation du Calvaire
s’est achevée dans le ciel. Le Pére y a accueilli I'hu-
manité de Jésus. Par lui, notre race, jadis rebelle,
a ¢été réconciliée, car Jésus est le chef d'une humanité
nouvelle ; en la personne de son chef, second Adam,
I'humanité rachetée est rentrée en grace aupres de Dieu.

Le sacrifice de Jésus est donc l'acte religieux parfait
et universel. Il totalise et dépasse tous les sacrifices
anciens. Il est l'acte éternel de religion se prolongeant
jusqu’au ciel, ot Jésus intercéde sans cesse pour nous.
Il n’a ni mesure ni limite. Dans la suite des temps,
les hommes n’auront plus qu'a vivre de ses effets, et
qu’'a présenter indéfiniment a Dieu, en s’y associant,
le sacrifice de son Fils, qui s’est fait notre frére. « Per-
sonne ne va au Pére que par moi » disait Jésus?. Il est
'unique et indispensable médiateur entre Dieu et les
hommes. C’est parce que nous ne faisons qu'un avec lui
que Dieu, aprés nous avoir accordé le pardon, nous

1. PRrILiP., 1I, Q.
2. Rom., 1v, 25.
3. JEAN, X1V, 6.




LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE 103

regarde comme ses fils. Avec quelle piété et quelle
confiance ne devons-nous pas prononcer ces simples
mots que la liturgie de la Messe nous fait répéter
A satiété : Per Christum Dominum mostrum! Par Lui,
Dieu nous recoit et par Lui Dieu se donne a nous.
« En nous donnant son Fils, disait saint Paul, Dieu

nous a vraiment tout donnél. »

XIII

LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE

L’oblation que Jésus, prétre et victime, a faite
a Dieu de son immolation sur la croix est le sacrifice
parfait qui a racheté le monde. Désormais I'Eglise,
inséparable de son Chef, ne peut adorer Dieu et le
remercier, obtenir le pardon des pécheurs et 1’exauce-
ment de ses priéres, que par le sacrifice de Jésus.
Toute notre religion doit passer par la priere doulou-
reuse et aimante du Calvaire, qui s’est achevée dans
la gloire du ciel. Mais comment, chrétiens de ce temps,
irions-nous au Calvaire ? Notre Frére divin a voulu
que le Calvaire vint jusqu’a nous. Lui-méme a mis
a la dispositicn de son Eglise le sacrifice de la croix
en le prolongeant jusqu’a la fin des temps, sous le signe
visible de I’Eucharistie. Il n’a pas institué un sacrifice
eucharistique indépendant du sacrifice de la croix.
Le sacrifice de la messe continue le sacrifice de la croix.
Ecoutons 1a-dessus l'enseignement officiel du concile
de Trente.

1. Rom, v, 22,




104 LA MESSE DES FIDELES

1. Les intentions du Sauveur. — « Jésus, notre Dieu
« et notre Seigneur, nous apprend ce document infail-
« lible, bien qu’il dat s’offrir lui-méme une seule fois
«a Dieu son Peére sur 'autel de la croix, en passant
« par la mort, afin d’opérer notre éternelle rédemption,
«ne voulut pas cependant que sa mort éteignit son
« sacerdoce. Aussi, a la derniére Céne, dans la nuit
«ott il fut livré, il laissa 4 I’Eglise, son épouse bien-
« aimée, un sacrifice visible, conformément aux exi-
« gences de notre nature. »

Ce sacrifice visible « devait : 10 représenter le sacrifice
« sanglant que Jésus allait accomplir une seule fois
« sur la croix ; 2° en conserver le souventr jusqu’'a la fin
« des temps ; 3° en appliqguer la vertu salutaire a la
« rémission des péchés que les hommes commettent

« tous les jours. »

2. Institution du sacrificc eucharvistigue. — « Jésus,
« lui-méme, offrit & Dieu le Pére son corps et son sang,
« sous les espéces du pain et du vin, et sous les symboles
« de ces mémes éléments, il les donna en nourriture
« 2 ses apotres. En méme temps, il établit ceux-ci
« prétres de la nouvelle alliance et il leur prescrivit,
« ainsi qu'a leurs successeurs dans le sacerdoce, d’offrir

« som corps el som Sang .

3. Identité des deux sacrifices. — « Dans ce sacrifice
« divin qui s’accomplit 3 ]la messe, est contenu et immolé
« d'une maniére non sanglante le méme Christ qui
« ’offrit Tui-méme d’une maniére sanglante, une seule
« fois, sur I'autel de la croix... (Dans I'un et l'autre
« sacrifice) une seule et méme victime est offerte, et celui
« qui 'offre aujourd’hui par le ministére des prétres
« (humains) est le méme Prétre qui s'offrit jadis sur la
la différence ne réside que dans la maniére

« Croix :




\

LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE 105

>

« de s’offrir. (En conséquence) le sacrifice de la Messe
« nous permet de recueillir dans toute leur abondance
« les fruits du sacrifice de la croix. »

Les théologiens, partant de ces données dogmatiques,
se sont ensuite efforcés de déterminer avec plus de
précision les caractéres qui font de la messe un véritable
sacrifice. La formule méme du décret conciliaire suffit
cependant A nous en faire comprendre toute la valeur.

Pour nous associer a son sacrifice unique et universel,
Notre-Seigneur avait le choix entre deux moyens. Il
pouvait statuer que les hommes s'uniraient dans une
pensée de foi et d’amour au mystere de la Rédemption,
en se souvenant avec une piété émue de sa Passion
et de sa mort, comme nous célébrons a Noél le souvenir
du mystére de I'Incarnation. Or, s’il a tenu a perpétuer
la mémoire de son oblation, il n’a pas voulu que nous
fussions réduits & un simple mémorial. Il n’a pas dit :
Souvenez-vous de mon sacrifice, mais : Faites cect
en mémoire de moi. 11 a prescrit I'accomplissement d’un
rite : « Chaque fois que nous mangeons de ce pain et
que nous buvons de cette coupe » — écrit saint Paul,
qui ne fait que citer ’enseignement chrétien primitif
— « nous commémorons la mort du Seigneur jusqu’a
ce qu’il vienne?2, »

Jésus entend que son sacrifice historique ne soit pas
un événement passé, dont nous garderions religieuse-
ment le souvenir, mais un acte perpétuellement présent.
C’est pourquoi, en connexion étroite avec sa Passion
et sa mort, Jésus institua le rite de I’Eucharistie, qui
devait perpétuer, multiplier et approprier a tous ses
disciples le sacrifice unique de la Croix. A c6té de son

1. Conc. de Trente, Session XXII, ch. 1 et 2.
2. I Cor., x1, 26.

P g .



100 LA MESSE DES FIDELES

sacrifice rédempteur, et pour nous le rendre perpétuelle-
ment présent, il institua le « sacrement de notre
rédemption » comme s’exprime une priére du missel 1.
« Ceci, dit le Sauveur a la fin du repas pascal, est mon
corps qui sera livré pour vous ; ceci est mon sang qui
sera répandu pour vous et pour une multitude en
rémission des péchés. Prenez, mangez, buvez-en tous,
et faites ceci en mémoire de moi. » Jésus commencait
a la Céne le sacrifice qu’il accomplit au Calvaire et
qui se perpétuera sacramentellement A la Messe.

Le Vendredi Saint, en rémission des péchés du monde,
au vu de toute une foule, Jésus offre 3 son Pére son
corps, qui a été livré, battu, flagellé, cloué A la Croix,
et le sang qui jaillit de ses plaies et de ses blessures :
il s’est immolé jusqu’a la mort. Il a opéré notre ré-
demption que son Pére a ratifiée en le ressuscitant des
morts et en l'introduisant dans les cieux.

Le Jeudi Saint, Jésus institua « le signe visible et
efficace » de son sacrifice rédempteur?. Avant d’étre
livré a4 ses ennemis, comme le chante saint Thomas,
1l se livra a ses disciples. Par le changement du pain
et du vin en son corps et en son sang, lui, Prétre, il
donna a ses apodtres la Victime qui serait immolée
le lendemain au Calvaire, afin qu’ils s’unissent A cette
victime par la plus intime des communions. Par le
moyen de ce repas, les bienheureux convives de la
Céne ont été admis a participer par avance au sacrifice
de Jésus sur la croix.

Et, pour toutes les générations de chrétiens a venir,
le Sauveur ajouta : « Faites ceci en mémoire de moi. »

I. Secréte pour le jour octave de la féte de Tous les Saints.

2. Cf. E. MaSURE, Le Sacrifice du Chef, ol cette formule est
longuement et clairement expliquée. Ouvrage remarquable sur
le sujet effleuré ici.




LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE 107

Assurément les apbtres n’auront pas a renouveler son
immolation sanglante, mais Jésus leur confere le pouvoir
de posséder, sous les voiles de I'Eucharistie, la sainte
Victime du Calvaire, — de renouveler 'oblation qu'il fit
de lui-méme, — et enfin de recevoir les fruits de son
sacrifice en communiant A son corps et i son sang.

Le sacrifice de la croix ne sera pas réitéré, il est
prolongé indéfiniment. Le Jeudi Saint, en prévision
de sa mort imminente, notre Sauveur offre & Dieu et
communique 4 ses disciples la victime qui sera immolée
quelques heures plus tard. La Messe reproduit cet acte
du Jeudi Saint : cette fois, c’est I’Eglise qui, en mémoire
de la mort de Jésus, offre & Dieu et communique aux
chrétiens la victime qui a été immolée. Le méme lien
qui soudait la Céne 2 la croix, rattache a la Croix
toutes les Messes qui ont été et seront célébrées jusqu’a
la fin du monde. La Céne,est le sacrifice de la croix
annoncé et commencé, la Messe est le méme sacrifice
de la croix continué et perpétué. « Ainsi, écrit un
théologien, le sacrement multiplie le sacrifice, mais
4 sa maniére qui est sacramentelle, et qui consiste
A reprendre sans remplacer, & répéter sans faire double
emploi. Il communique aux hommes de ce temps un
mystére antérieur dont ils ont toujours besoin pour
étre sauvésl. »

La Messe représente donc le sacrifice de la croix,
et dans un double sens. Elle est une figure du sacrifice
de la croix, et c’est le propre d’un signe de représenter
une réalité invisible. Ce qui est « figuré » sur le corporal,
c’est la mort violente de Jésus, qui ne s’est accomplie
qu'une fois. La double consécration et la séparation
des espéces peuvent étre considérées comme une image
de ce qui s’est passé au Calvaire, lorsque le sang du

1. EMASURE, op. cit., p. 264.




108 LA MESSE DES FIDELES

Sauveur ruisselait de son corps. Sous cet aspect, le rite
eucharistique est figuratif. Mais il représente le sacri-
fice rédempteur dans un sens plus profond, il le
re-présente, il le présente de nouveau. La Messe actualise
réellement, dans le présent, le sacrifice unique de Jésus-
Christ, afin que tous les chrétiens puissent s’en appro-
prier les fruits surabondants.

On voit que I'Eglise ne mérite pas le reproche que
lui adressaient les novateurs protestants quand ils
accusaient 'enseignement catholique sur la Messe de
prétendre ajouter quelque chose a l'oblation de Jésus
sur la croix. Aprés la Croix, aucune nouvelle expiation
de Jésus n’est nécessaire ni possible. La Messe ne produit
pas de mérites nouveaux : c’est inutile, les meérites
de Jésus en sa Passion étant infinis; mais la Croix
qui a tout opéré n’a rien appliqué, tandis que la Messe,
qui n’opére rien, applique a chacun de nous les fruits
du sacrifice de la croix.

Sur la croix, Jésus a sauvé le genre humain tout
entier, parce qu'il y a donné a tous les hommes le
moyen d’accomplir leur salut ; cependant il n'a pas
sauvé effectivement chaque homme en particulier.
Chacun doit, pour étre sauvé, s’approprier pour son
compte les mérites de Jésus-Christ. C'est le sacrifice
de la Messe qui applique a chacun de nous les fruits
du sacrifice de la Croix. Vous trouverez l'affirmation
de cette vérité dans la secréte du ¢° dimanche apres
la Pentecote : « Chaque fois que se célébre la commémo-
ration de ce sacrifice, '@uvre de mnotre rédeniption
s'accomplit. »

La Messe nous transporte réellement au Calvaire.
Elle ne recommence pas la rédemption, mais elle nous
met en présence de notre rédempteur qui nous sauve
et qui nous unit 4 Dieu. Sur la croix, Jésus a offert




LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE 109

pour nous son sacrifice, sans notre participation visible ;
a la Messe, il unit 4 son oblation, d’'une maniére sensible
et intime, chacun des membres de son Eglise au cours
des siécles. Chacun de nous peut s’approprier I'hostie
du Calvaire qui est 'hostie de la Messe et I'offrir
A Dieu et s’offrir avec elle.

Cette appropriation, nous le verrons d'une maniére
plus détaillée, forme le fond de la liturgie eucharistique.
Pour que le sacrifice de Jésus soit notre sacrifice nous
allons d’abord renouveler le geste traditionnel des
offrants : nous nous déposséderons. Ce n’est plus un
agneau, ni une paire de colombes, ni une gerbe de blé,
que nous apporterons a 1’autel. Nous donnerons moins
que cela, afin qu’éclate davantage le peu que nous
faisons auprés de ce qu’a fait Jésus, notre frére, nous
offrirons les aliments les plus simples de notre table,
un peu de pain et un peu de vin. Comme jadis cepen-
dant, cette offrande n’a de prix devant Dieu que si
elle est le symbole de notre donation intérieure, de
notre consécration personnelle, qui, elle, doit étre
totale. C’est I'Offertoire.

Et nous aurons a peine commencé de présenter a Dieu
notre cccur humble et contrit et de lui rendre grices, que
le prétre humain, qui a déposé sur 'autel notre pain et
notre vin, cédera soudain la parole au Prétre du Cal-
vaire. Aussitot nos offrandes matérielles feront place au
corps et au sang de Jésus-Christ. C’est la Consécration.

A ce moment, bienheureux chrétiens, nous aurons
A nous la victime trois fois sainte du Calvaire et nous
I'offrirons nous-mémes en sacrifice 2 Dieu son Pére.
L’appropriation est rendue plus compléte encore par
le repas sacrificiel grice auquel nous ne faisons qu’un
avec la victime du sacrifice. Alors Jésus nous prend,
il nous identifie A lui pour nous offrir  son Pére avec lui.
C’est la Communion,




II0 LA MESSE DES FIDELES

Tels sont les trois actes de la liturgie eucharistique,
dont nous allons suivre les péripéties dans I'Ordinaire
de la Messe.

Lorsque Augustin Thierry fut devenu aveugle, il pria
I'abbé Adolphe Perraud, le futur restaurateur de I'Ora-
toire en France, qui avait été son éleve a I'Ecole
normale, de venir chaque dimanche lui faire une lecture
religieuse. « Je m’étais imaginé, écrivait plus tard
I'lllustre cardinal, que le célébre historien désirerait
entendre successivement des pages choisies de notre
littérature sacrée. Mais, a notre premiére entrevue,
Augustin Thierry me dit : « M. ’Abbé, veuillez me lire
les prieres de I'Ordinaire de la Messe. » Ce fut la méme
chose les autres dimanches. Je lisais lentement les
priéres liturgiques, interrompu seulement par quelques
exclamations que mon auditeur ne pouvait contenir :
« Que c’est beau, disait-il & mi-voix, que c’est grand,
que c’est profond ! »

Dieu veuille qu’a les méditer plus souvent et de
plus pres, vous éprouviez aussi les mémes sentiments

d’admiration !




LA PREPARATION DU SACRIFICE

XIV

L’ACTION DE L’'OFFERTOIRE

Nous entrons maintenant dans la « messe des
fideles » exclusivement centrée sur le sacrifice eucha-
ristique.

Aprés la salutation usuelle Dominus vobiscum, le
célébrant annonce: Oremus. Cependant, aujourd’hui,
et depuis longtemps, cette invitation a une priere
collective reste sans écho : on ne récite aucune priére.
Mgr Duchesne fait observer que, de toute évidence,
il y a ici un hiatus. S’appuyant sur le fait que notre
liturgie actuelle du Vendredi Saint nous donne I'image
la plus fidéle de I’ancienne fonction eucharistique, il
pense qu’autrefois le pontife priait alors pour les besoins
ordinaires de 'Eglise, tels qu’ils sont énumérés dans
les « oraisons solennelles » de cet office, oraisons qui
furent rédigées au Ve siécle, peut-étre par le pape
saint Léon. Le cardinal Schuster y voit aussi la « priére
des fideles » traditionnelle dans les anciennes liturgies,
et, en passant, il donne ce conseil : « Rien n’empéche
les fideles de nos jours de la réciter en leur particulier
pour les différents besoins spirituels et temporels de
la famille catholique. Recourant a une priére si véné-
rable et si archaique, il nous semble, en les récitant,




112 LA MESSE DES FIDELES

étre en plus intime relation spirituelle avec I'ame de
ces premiéres générations de martyrs et de héros de la
foi, qui la récitérent avant nous'. » A titre de spécimen,
nous citerons celle-ci, qui vous inspirera le désir de la
lire fréquemment, ainsi quc toutes les autres :

« Prions, {réres bien-aimés, prions Dieu le Pére tout-puissant
de purifier le monde de toutes les erreurs, de faire cesser les
maladies, d’écarter la famine, d’ouvrir les prisons, de rendre
la liberté aux captifs, d’accorder aux voyageurs un heureux
retour, aux malades la guérison et aux navigateurs un port de
salut. — Prions : Dieu tout-puissant ct éternel, consolation
des affligés, force de ceux qui souffrent : laissez monter jusqu'a
vous les prieres des malheureux qui vous invoquent dans leurs
épreuves ; afin que tous puissent se réjouir d’avoir regu dans leur
détresse le secours de votre miséricorde. Par N.-S. J.-C.

Ces priéres disparurent versle temps de saint Grégoire,
parce qu’elles auraient fait double emploi avec l'inter-
cession qui fut ensuite insérée dans le Canon. On en
trouve sans doute un vestige 4 la grand'messe, dans
les recommandations du prone.

I’ offertoire est le rite préparatoire a la consécration.
Vous lisez au propre des messes, pour cctte partie
du service divin, deux piéces respectivement dénom-
mées Offertoire et Secréle.

L’ « antienne offertoriale » est, en principe, le verset
d’un psaume chanté jadis pendant I'offrande. Elle con-
ctituait le refrain exécuté entre les autres versets du
psaume, jusqu'a la fin de la procession. L’antienne
a survécu 4 la suppression de I'ancien défilé des fideles
jusqu’a la balustrade, ou ils remettaient leurs dons.
Vous avez remarqué que, dans les messes de Requiem,

1. Mgr Duchns~g, Les origines du culte chrétien, p. 175.
Card. ScuusTter, Liber Sacramentorwm, t. 111, p. 257.




e o 5

L’ACTION DE L’OFFERTOIRE 113

le chant de 'offertoire est plus long que dans les autres
messes et qu’il comporte méme une reprise, Quaimn olim
Abrahae promisisti ; c’est qu'en effet, 'usage de
I'offrande des fidé¢les a subsisté plus longtemps aux
messes de funérailles. Une des antiennes les mieux
appropriées a l'action de l'offertoire est celle de la
messe de la dédicace d’une église : on croirait assister
a la procession de la foule, heureuse d’apporter ses dons
dans son église toute neuve : « Seigneur, mon Dieu,
je vous ai offert toutes ces choses dans la simplicité
de mon cceur et avec joie ; et j’ai été ravi de voir aussi
tout ce peuple qui est assemblé; & Dieu d’Israél,
conservez-nous cette bonne volonté, alleluia. »

Quant a la secréte, cette priére était désignée primi-
tivement d’un nom plus intelligible, oratio super oblata,
la priére sur les offrandes. Quelques auteurs pensent
que, l'oraison étant dite sur les offrandes qui avaient
été « mises a part » pour étre consacrées, on l'aurait
dénommée oratio super secreta. Quoi qu'il en soit,
elle concluait la cérémonie de l'oblation. Toutes les
priéres intercalaires, celles qui se lisent & l’ordinaire
de la messe, sont des additions de date postérieure ;
elles ont remplacé I'ancienne « action de I'offertoire »,
dont nous parlerons d’abord.

Quelques secrétes nous ont conservé le souvenir de
cet ancien rite. Lisez, par exemple, celle du 5¢ dimanche
aprés la Pentecbte : « Soyez propice, Seigneur, A nos
« supplications et recevez avec bonté les offrandes de
«vos serviteurs et de vos servantes, afin que ce que
« chacun a offert en I’honneur de votre nom serve au
« salut de tous. » Singuli obtulerunt. Chacun a apporté
son offrande, en premier lieu les serviteurs, les servantes
ensuite. Les premiers mots de la secréte pour la féte
de saint Jean-Baptiste font allusion A I’'amoncellement

Notre Messe — §




114 LA MESSE DES FIDELES

Tua, Domine, muneribus

des offrandes de l’assistance:
nous couvrons Vvos

aliaria cumulamus, « Seigneur,
autels de nos presents. »
Au début de loffertoire,
lautel une grande nappe, qui recouvrait ensuite les
offrandes. Reconnaissez ici I'origine du corporal et de
la pale usités de nos jours : pour plus de commodité,
la nappe d'autrefois a été coupée en deux.
Cependant les fidéles venaient offrir au célébrant

- Jes hommes d’abord, et dans l'ordre

le pain et le vin :
de préséance, puis les femmes. Ce pain n’était pas
vaient a la table de

différent de celui dont ils se ser

famille : e plus souvent, ces petits pains ronds avaient
été entaillés d’une croix avant la cuisson, 4 moins
qu’ils n’affectassent la forme d’une couronne. En tout
cas, c’était du pain levé. L’'usage du pain azyme, €n
souvenir du pain de la paque juive et que, par
conséquent, Notre-Seigneur avait employé en insti-
tuant 1'Eucharistie, apparait seulement au IXesiecle, et
n'est généralisé qu'au X1e siecle. Le vin était présenté
par les fidéles dans de petites fioles, dont ’archidiacre
versait ie contenu dans un calice. Celui-ci une fois
rempli, le vin était transvasé dans une grande amphore,
confiée aux soins d'un acolyte. C’était aussi de leur
vin de tous les jours que les chrétiens apportaient. Au
X1Ve siecle, on donnera la préférence au vin blanc,
qui marque moins le linge.

Dans 'antiquité, ni les Juifs ni les paiens n’usaient
ordinairement de vin pur. Celui dont Jésus se servit
3 la Céne était certainement coupé d’eau. Tel fut
toujours, dans la liturgie, le vin de la consécration.
Qui offrait l'eau 4 la messe papale ? Ce détail vous
intéressera sans doute c’était la Schola. En effet,
Jes chantres ne participaient pas au défilé de 'offrande,
occupés qu'ils étaient a psalmodier. Un sous-diacre

le diacre étendait sur

s e SR 24+ YT

] Ty - P



L’ACTION DE L'OFFERTOIRE 115

se rendait donc auprés d’eux, et un dignitaire de la
Schola, l'archiparaphonista, lui offrait une burette
d’eau, laquelle avait droit a une bénédiction spé-
ciale du pontife tandis qu'on la vidait dans le
calice. Le signe de croix, ancienne marque de la
bienveillance du pape envers ses chanteurs, est devenu
un rite normal, supprimé seulement aux messes pour
les défunts.

Lorsque l'offertoire du clergé et du peuple était
achevé, le pontife apportait son oblation personnelle ;
puis il se lavait les mains, ainsi que I'archidiacre. On
ne déposait sur l'autel qu'un grand calice muni de
deux anses ; seul, le vin qu’il contenait était consacré ;
au moment de la communion, le diacre le mélait a celui
des autres amphores, autant qu’il était nécessaire eu
égard au nombre des communiants ; de méme le célé-
brant ne consacrait que la proportion de pain exigée
pour la communion du peuple.

Les quantités offertes dépassaient toujours les besoins
du service eucharistique ; le surplus devenait la part
des pauvres et celle du clergé. Les fidéles prirent vite
I’habitude de présenter a l'offertoire, en plus du pain
et du vin, d’autres dons, destinés tant a la nourriture
des pauvres qu’a I’entretien du culte et de ses ministres.
Ils apportaient de la cire, de I’encens, du miel, du lait,
des fruits. Ce fut bien vite une terrible confusion.
Les conciles du IVe siécle durent spécifier que le peuple
ne présenterait au célébrant que le pain et le vin;
les autres offrandes seraient déposées dans un endroit
situé 4 proximité de l'autel, car ces offrandes recevaient
une bénédiction spéciale pendant la messe, comme nous
le dirons plus tard.

Saint Thomas d’Aquin, traitant du rite de I’Eucha-
ristie, écrit que le chant qui accompagnait l'ancienne
cérémonie de l'offertoire exprime « la joie des dona-




116 LA MESSE DES FIDELES

teurs! ». Sans doute, dans ces temps anciens, que nous

appelons heureux, — parce que nous placons toujours

le bonheur derriére nous pour ne voir que notre misere
discrets. Ainsi

— il se glissait parfois des profiteurs in
saint Cyprien, au IIIC¢ siecle, fait allusion aux avares
qui viennment a I’église les mains vides, a la matrone

« qui vient célébrer le dominicum, sans faire elle-méme

de sacrifice, et qui ose ensuite prendre, a la communion
lation du pauvre? ».

eucharistique, une part de l'ob
Ce cas devait constituer une regrettable exception.

Saint Augustin nous fait mieux connaitre les sentiments
de la foule chrétienne, lorsque, au moment de I'invasion
d’Alaric, il plaignait les femmes et les vierges captives
des Barbares et démunies de tout, « qui n’ont plus la
« consolation d’apporter leur offrande a I’autel de
« Dieu ou de trouver un prétre par les mains de qui
« elles puissent offrir a Dieu? ». Au surplus, présenter
son offrande a l'autel était considéré comme un honneur.
Un concile de Bourges (856) stipule qu’ « on ne peut
donner la permission de faire I'offrande & ceux qui ne

peuvent pas communier ».
Néanmoins le rite si expressif de I’oblation était

condamné a disparaitre : d’une part, a cause de la
multiplication des messes privées ; d'autre part, 1’emploi
exclusif de pain azyme pour le saint sacrifice ne per-
mettait plus aux fidéles d’apporter a l'autel le bon pain
ordinaire de chez eux. Au début du XIe siécle, le pape
saint Grégoire VII fait une obligation a tout chrétien,
quand il assiste a la messe, de faire effort pour offrir
3 Dieu aliquid, « quelque chose ». Ce quelque chose est
¢videmment une piéce de monnaie. L’offrande de dons

1. 1118, gq. 83, 2. 4.
2. De opeve el eleemosynd, ¢ 15.

3. Lettre CXI, 8.

T

S —



L’ACTION DE L’OFFERTOIRE 117

en nature fut remplacée par un honoraire offert au
célébrant, et par la quéte faite parmi I'assistance, au
début de l'offertoire. L’offrande que vous donnez alors
n’est donc pas une aumdne quelconque, ce n’est pas
la « quéte qu’on fait pendant I’entr’acte au profit d'une
ccuvre du plus haut intérét ». Elle garde de son origine
un caractére religieux : vous la faites en vue du saint
sacrifice. Aujourd’hui comme hier, les fidéles se privent
afin de coopérer visiblement au grand acte qui s’accom-
plit a l'autel.

Si Notre-Seigneur a choisi le pain et le vin pour étre
le signe, le sacrement, qui nous unit a sa divinité,
ce choix mérite notre réflexion. Dans le repas rituel
des Juifs qui précéda la céne eucharistique, Jésus aurait
pu prendre d’autres mets disposés sur la table pour
les transsubstantier en sa chair. L’agneau pascal,
I’agneau sans tache, n’était-il pas une figure parlante
de son propre sacrifice ? Les laitues ameéres n’eussent-
elles pas rappelé 1'dpreté de ses douleurs pendant la
Passion ? S’il a voulu s’unir A nous par le moyen du pain
et du vin, n’est-ce pas qu’il voyait déja dans ces
- aliments universels et élémentaires une premiére coopé-
ration de I'’homme avec Dieu, le travail de ’homme
sur les dons naturels de Dicu, le blé et la vigne ?
Le pain mangé a la sueur du front n’est pas une méta-
phore : il n'y a pas un morceau de pain qui n’évoque
les durs travaux du labour et des semailles, le front
mouillé du moissonneur, la fatigue des bras qui ont
battu le blé et I'ahan du boulanger qui pétrit la farine,
tout prés du four brulant.

On lit dans la vie de Grégoire le Grand qu’un diman-
che, une dame de l’aristocratie romaine, au moment de
communicr de la main du pape, ne put réprimer un
sourire. Ce que voyant, ’austére pontife lui refusa la
communion, et, aprés la célébration, il manda la




118 LA MESSE DES FIDELES

coupable au secretarium pour lui demander compte
de son irrévérence. Toute confuse, la matrone répondit
qu’'elle avait reconnu dans les saintes espeéces le pain
méme qu'elle avait fait de ses mains et présenté a
I'offrande. Et il lui avait paru incroyable que ce que
ses mains avaient pétri lui it rendu comme le corps
du Seigneur. Saint Grégoire profita de cet incident pour
instruire son peuple de la réalité de la présence sacra-
mentelle du Christ.

Assurément l'anecdote serait plus édifiante si la
bonne dame avait répondu qu’elle n'avait pu contenir
sa joie de trouver dans cette coincidence une attention
du Seigneur en retour de son offrande. Du moins
est-ce la lecon que nous pouvons retenir de l'acte
de l'offertoire.

Il y a un échange véritable entre nos dons et le don
que Jésus nous fait de son corps. Le corps et le sang
du Christ, nourriture de notre ame, prennent pour
véhicule le pain et le vin, gagnés par notre travail de
tous les jours. Nous tromperons-nous en découvrant
dans ce moyen sacramentel 'intention du Seigneur de
rattacher la sainte Eucharistie aux plus humbles acti-
vités de notre vie ? La petite piéce que vous abandonnez
au moment de l'offertoire est le fruit de votre travail,
ou un léger prélévement sur votre épargne, dont vous
vous dessaisissez pour perpétuer sur la terre le sacrifice
de Jésus-Christ. En retour, Jésus va sanctifier votre
besogne, car c’est votre vie quotidienne, votre vie
encombrée d’occupations profanes, que son sacrifice
entend transfigurer pour en faire une hostie de louange.
Au surplus, puisqu’une part de vos dons doit revenir
aux pauvres, y a-t-il meilleure préparation a la commu-
nion eucharistique que de partager vos ressources
matérielles avec ceux qui sont moins favorisés que

vous ?

LSt
o



LES PRIERES PENDANT L'OFFERTOIRE 119

Votre modeste contribution matérielle n’est donc pas
vaine, témoin le texte de la secréte du mardi de la

Pentecdte : « Que l'offrande du présent que voici,
Seigneur, nous purifie et nous rende dignes de participer
au sacrifice ! » Mais vous entendez bien que la valeur

purificatrice de ce petit don tient a ce qu'il est I'indice
de votre offrande intérieure. C’est sur quoi vont insister
les « prieres pendant l'offertoire ».

XV

LES PRIERES PENDANT L'OFFERTOIRE

L’ancien cérémonial de 1'offertoire se ramenait 4 une
action trés simple. Les fidéles apportaient le pain et
le vin, les ministres sacrés déposaient leurs dons sur
I'autel et le pontife priait Dieu de les agréer. Apres que,
dans la seconde moitié du IXe siécle, la procession
de l'offrande fut tombée en désuétude, on la remplaga
peu & peu par des priéres, dont le but est d’expliquer
les rites qui jadis s’accomplissaient sans commentaire
pendant le chant d’un psaume. Ces oraisons sont main-
tenant au nombre de sept.

Leur origine est trés diverse. La plupart datent de
I’époque médiévale et figurent dans la liturgie gallicane ;
un jour on les trouve réunies dans le missel des Fréres
Mineurs ; finalement le missel romain de 1474 donne
asile & ces priéres adventices. Or, du fait que toutes
ne furent pas originairement composées en vue de
I’action méme de l'offertoire, on reléve dans ’'une ou
I'autre des expressions dont il est nécessaire de préciser
le sens, si I'on ne veut pas se méprendre sur le véritable
objet de l'offertoire. C'est en particulier le cas de la
premiere,




120 LA MESSE DES FIDELES

I. La présentation du pain. — Comme autrefois le
pontife ajoutait sa propre offrande a celle des fidéles,
vous vovez aujourd’hui le prétre élever son hostie sur
la paténe. {La paténe est la réduction a un trés petit
format des larges plats qui ne sont plus nécessaires ;
quant aux minuscules hosties destinées aux fideles,
elles tiennent dans le ciboire placé sur le corporal.)
En élevant son hostie a la hauteur de la poitrine, le
célébrant dit : Suscipe, Sancte Pater... « Recevez, Pere
« Saint, Dieu tout-puissant et éternel, cette hostie
« sans tache. Je vous l'offre, moi, votre indigne servi-
« teur, a vous, mon Dieu vivant et véritable, pour mes
« péchés, mes offenses et mes négligences sans nombre,
« au nom de tous les assistants et de tous les fidéles
« chrétiens vivants et défunts, afin qu’elle profite 2 mon
« salut et au leur pour la vie éternelle. Amen. »

Cette priére n’est évidemment pas de style romain.
Elle déroge a la régle liturgique par l'emploi de la
premiére personne du singulier. Et, en effet, ce fut
d’abord une priére « privée », et, qui plus est, a I'usage
des laiques. On la trouve en substance dans le Liber
precationum de Charles le Chauve, sous ce titre signi-
ficatif : « Priére lorsque vous apportez votre don
« 2 la messe pour vos propres péchés et pour les ames
« de vos proches et de vos amis. »

Pour l'interpréter correctement, on n’oubliera pas
ses origines : I'oraison était suggérée au fid¢le dans le
moment ot il offrait le pain et le vin au prétre afin que
celui-ci les transformat emsuite au corps et au sang de
Jésus-Christ. Je dis au prétre, et ceci est capital, car
vous avez remarqué les mots hostiam immaculatam,
« hostie sans tache » — la troisiéme priére mentionnera
de méme le « calice du salut » — termes qu’on s’atten-
drait 4 rencontrer plut6t apres la consécration, a tel
point que certains auteurs donnent au texte des prieres

o al s SR B s R o



LES PRIERES PENDANT L'OFFERTOIRE I2I

d’offrande le nom de « petit canon ». Il n’est pas douteux
que lorsque la participation effective des fideles a
'offertoire se trouve supprimée, il ne se soit produit
dans les esprits un changement de perspective, favo-
risé du reste par la multiplicité des messes privées.
On oublia les anciennes offrandes du peuple pour ne
considérer que le pain et le calice du célébrant, dans
lesquels on vit par anticipation ce qu'ils allaient trés
prochainement devenir. L’attention ne fut plus retenue
sur les dons humains, mais sur leur transformation
imminente au corps de Jésus, hostie sans tache, et
a son sang, répandu pour notre salut.

Assurément il n’y a aucun péril 2 penser d’avance
au sacrifice eucharistique, quoiqu’il soit avantageux
de ne pas perdre de vue la signification précise du rite
de l'offertoire. En réalité, I'offertoire ne doit pas étre
identifié avec I'offrande — ou oblation — du sacrifice.
Celle-ci n’a lieu qu’aprés la consécration. Nous appor-
tons 4 l'offertoire du pain et du vin, pauvres offrandes
provisoires, bien en rapport avec notre petitesse devant
Dieu ; mais, grace au prodige de l’Eucharistie, nous
n'offrirons pas & Dieu du pain et du vin, nous lui
offrirons tout a I'heure le corps et le sang de son Fils,
I'unique victime digne de lui. Cette victime, offerte
par nous et pour nous, absorbera notre oblation.
L’offrande que Dieu recevra de nous pendant la Messe
est son Christ, hostie pour nous et nous-mémes hosties
avec lul. Les pri¢res de 1’offertoire ont pour but d’attirer
la bénédiction de Dieu sur notre don matériel et sur
ce qu’il représente. Elles n’expriment pas une offrande
sacrificielle, mais une swpplication. Lisez au hasard
le texte de quelques secrétes, par exemple, celle du
3® dimanche aprés la PentecOte : Respice, Domine,
munera supplicantis Ecclesiae... « Jetez les yeux,
Seigneur, sur les dons de votre Eglise suppliante » ;




122 LA MESSE DES FIDELES

celle du 6 dimanche aprés la Pentecdte : et has populi
tui oblationes bemignus assume, « ... et accueillez avec
bienveillance les offrandes de votre peuple », etc.

Que faites-vous donc pendant I'offertoire ? Premiére-
ment, vous offrez au prétre, le pain, le vin ou une
monnaie d’échange, c’est-a-dire la matiére du sacrifice,
qui deviendra, aprés les paroles de la consécration
prononcées par le prétre, une « hostie immaculée ».

Que vaudrait toutefois votre présent s’il n’émanait
pas d’'un cceur aimant, d’une volonté droite, d’une
conscience qui n’est plus sans tache, mais qui répudie
ses fautes ? C’est pourquoi, deuxiémement, pendant
I'offertoire, vous ajoutez 4 votre offrande matérielle
vos sentiments intimes, les dispositions de votre dme;
vous offrez, avec le don que vous faites, les donateurs
que vous étes, car ces dons vous representent vous-
mémes. Cette donation spirituelle, en méme temps que
I’autre, se perd aprés la consécration en une seule
hostie, qui est le Christ.

Cependant vous offrirez Jésus-Christ dans une
intention déterminée, A la louange de Dieu d’abord,
puis pour votre salut, pour le bonheur de vos défunts,
pour le bien de ceux que vous aimez. Aussi, troisiéme-
ment, dés loffertoire, vous formulez wos intentions,
pour le moment ou le prétre adressera a Dieu la grande
priere sacrificielle. Et d’ailleurs vous les renouvellerez
au cours du Canon.

Le célébrant, qui, dans I’ancien cérémonial, prenait
le pain et le vin des mains des assistants et les déposait
sur l'autel, aujourd’hui encore, recueille vos dons, et
vos dispositions, et vos intentions. Il supplie Dieu d’ac-
cepter que, tout a l'heure, ces offrandes personnelles,
les votres et la sienne, ne fassent qu'un avec I'unique
offrande du sacrifice, le Christ offert par son Eglise

et offrant son Eglise avec lui.




LES PRIERES PENDANT L'OFFERTOIRE 123

Mais, s'il convient de ne pas confondre le préambule
du sacrifice avec le sacrifice proprement dit, retenez
en revanche que le temps de l'offertoire n’est pas un
moment creux pendant la messe, un instant de répit
qu’on occuperait a écouter une piéce d’orgue. Vous
devez, au contraire, y étre particuliérement actifs. On
participe au saint sacrifice surtout par la communion,
mais déja par l'offertoire. Actualisez alors la sincérité
et I'intensité de votre propre oblation. Pendant I'offer-
toire, chacun de nous doit s’offrir a Dieu sous le couvert
du pain et du vin. « Tu cherchais, disait saint Augustin,
« ce que tu pourrais offrir pour toi : offre-toi. Qu’est-ce
« que le Seigneur réclame de toi, sinon toi-méme? ? »
L’illustre docteur saint Albert le Grand insiste, dans
son Traité du Sacrifice de la Messe, sur le fait que
I’oblation extérieure doit étre le signe de notre offrande
intérieure. Pendant loffertoire, écrit-il, 'assemblée
woffre pas seulement des dons matériels : celur qur offre
un présent s'offre en méme temps au prétre afin d’'étre
lui-méme offert @ Dieu®. Ces trois lignes définissent
parfaitement la portée de l'offertoire.

I1. La préparation du calice. — L’incorporation du
chrétien au Christ-Hostie est mise en relief dans la
seconde priére, Deus, qui humanae substantiae.

Apreés avoir présenté 1'hostie, le célébrant fait avec
elle un signe de croix horizontal avant de la poser
sur le corporal ; ce geste nous rappelle qu'antérieure-
ment les pains étaient disposés sur l'autel en forme
de croix. Puis il s’écarte, car jadis la préparation du
calice ne s’effectuait pas a l'autel méme, mais a coté.

1. Sermo 48, 2.

2. Ipse qui offert munus, seipsum offert perfectori sanctitatis
Domino offerendum. Remarquez au passage le titre donné au
prétre, « le ministre de la sainteté ». De sacrificio missae,
tract. III.




124 LA MESSE DES FIDELES

Aussi se rend-il 4 I'extrémité du coté de I'’Epitre, pour
verser le vin dans le calice et y ajouter un peu d’eau
qu’il bénit.

De bonne heure, dans I'Eglise d’Occident, le mélange
de ’eau avec le vin qui sera consacré fut considéré com-
me un symbole de la divinisation du chrétien par son
union & Jésus-Christ. Comme I'eau et le vin une fois mé-
langés ne peuvent plus étre séparés, rien non plus ne
détachera du Christ les fidéles qui s'attachent & lui dans
I'acte de son sacrifice et qui demeurent ensuite dans
son amour. Bien plus, allez donc reconnaitre les gouttes
d’eau une fois qu’elles sont mélées au vin : de méme,
une fois unis a Jésus dans le mystére de rédemption
que la Messe perpétue, notre indignité disparait aux
yeux de Dieu, clle s'engloutit dans la sainteté de son
Fils. Par le sacrement de I’Eucharistie, notre humanité
entrera en contact avec la divinité ; mais déja, dans
I'offrande du sacrifice, comme l’eau confondue avec le
vin deviendra aussi le sang de Jésus, pareillement nous
ne ferons avec le Christ qu’une seule Hostie, celle que
Je Pére contemplait avec un amour infini quand clle
s'immolait sur la Croix.

Quelle richesse de doctrine, dans ce symbolisme !
Ellc est résumée dans la priére que le prétre prononce
non pas en versant le vin dans le calice, mais lorsque
ensuite il bénit I'eau et qu'il l'ajoute au vin, c’est-
i-dire quand il fait le rite qui représente I'union du
chrétien a Jésus-Christ.

Cette seconde oraison est de beaucoup la plus belle
des sept. On y reconnait la frappe des collectes romaines,
et c'est effectivement ’adaptation d’une collecte pour
le jour de Noél en usage au temps de saint Léon

« O Dieu, qui avez merveilleusement créé la nature
« humaine dans un état d’excellente dignité, et qui I'y
« avez rétablie par une action plus merveilleuse encore,




LES PRIERES PENDANT L’OFFERTOIRE 125

« accordez-nous, par ce que symbolise ce mélange d’eau
«et de vin, d’avoir part a la divinité de celui qui a
« daigné participer a notre humanité, Jésus-Christ,
« Notre Seigneur, qui, étant Dieu, vit et régne avec
« vous, en l'unité du Saint-Esprit, éternellement.
« Amen. »

Cette oraison exhale son parfum de Noél, en évoquant
I’ cadmirable échange » qui s’est opéré dans I'inoubliable
nuit de Bethléem entre le Fils de Dieu et la race des
humains. O admirabile commercium, chantons-nous
alors, « 6 le marché avantageux! 6 la bonne affaire! »
Pour que le Fils de Dieu vienne habiter parmi nous,
nous lui avons cédé notre nature humaine, et, quand
il nous quittera pour rentrer dans sa gloire, il nous
laissera sa divinité en partage.

La Messe est le renouvellement de cet échange pro-
digieux. Préparons-nous-y dés I’offertoire. Le célébrant
a déja rassemblé votre don matériel, vos dispositions,
vos intentions. Il manque & cette oblation vos efforts,
vos peines, vos sacrifices. Présentez-les vite a l’autel.
Lorsqu'il verse quelques gouttes d’eau dans le vin du
calice, le prétre unit vos sacrifices personnels au sacri-
fice du Christ, qui va étre reproduit. De nos souf-
frances aucune n'est perdue, si nous les mélons A la
Passion de Notre-Seigneur. Tout seuls nous aurions
bien sujet de gémir sur I'inanité de tant de nos efforts :
« A quoi bon prendre tant de peine ? le mal qu’on se
donne n’est qu'une goutte d’eau perdue dans I'immen-
sité de la mer | » Dieu merci, A& chacune de nos messes,
notre pauvre goutte d’ean, au lieu de se perdre dans
I'océan, tombe dans le calice ou elle s'unira au sang
du Sauveur. Nous apportons A l'autel nos labeurs
humains et nos douleurs humaines, et le Seigneur, en
les faisant siens aprés la consécration, leur confére
une valeur divine. O le merveilleux échange ! Christo




126 LA MESSE DES FIDELES

populus adunatur, écrit saint Thomas a propos de ce
rite. Le peuple fidéle est uni au Christ,

Ces deux premiéres priéres nous font comprendre que
Je moment de l'offertoire, pendant lequel un spectateur
peu averti pourrait supposer que seul le prétre est
occupé a la préparation matérielle du sacrifice, est pour
chacun des assistants le temps d’une préparation néces-
saire. Bien des fidéles ont hate que 'instant de la conse-
cration leur permette d’adorer, de remercier, de supplier :
avant la consécration, ils se bornent a attendre. Atten-
dez, soit, mais d’une attente chargée de désirs. Offrez-
vous a Celui qui va venir. Offrez-lui votre volonté, vos
espoirs et vos craintes, vos regrets et vos désirs, vos
difficultés du jour et vos soucis du lendemain. Offrez-lui
votre travail pénible, ou votre inaction forcée, plus
pesante encore. Offrez-lui vos promesses et votre repen-
tir de n’avoir pas tenu celles que vous aviez faites.
Offrez-lui les étres que vous aimez, ceux qui ont besoin
de vous, ceux pour qui vous ne pouvez plus rien faire.
Offrez-lui votre vie tout entiére, puisque c’est toute

votre vie
figurer.

XVI

LA SUITE DES PRIERES
PENDANT L’OFFERTOIRE ET LA SECRETE

deux premiéres prieres pendant
Poffertoire, nous avons essayeé de définir 'objet propre
de cet acte liturgique — tout  fait distinct de I'offrande
eucharistique. — La seule offrande que I'Eglise fait
3 Dieu pendant la Messe est celle du corps et du sang

En commentant les

que le sacrifice de Jésus-Christ doit trans-




PRIERES PENDANT L'OFFERTOIRE ET LA SECRETE 127

de Jésus-Christ. Avant la consécration, le pain et le vin
sont appelés dans le missel les oblata. Ce mot, participe
passé, signifie choses offertes, en 'occurrence offertes
au prétre. Celui-ci demande 4 Dieu d’accueillir les dons
apportés 4 l'autel, et, puisque ce sont les sentiments
du donateur qui font la valeur du don, de bénir et de
sanctifier ceux qui les ont offerts. C’est le moment de
nous offrir nous-mémes, d’offrir ce que nous sommes
dans la réalité concréte de notre vie, de fagon a pouvoir
ne faire qu'un avec Jésus-Christ, aprés la consécration.
Ces mémes considérations pourraient étre reprises
a propos des autres prieres pendant l'offertoire. Nous
nous bornerons a en indiquer l'idée maitresse, afin
de nous étendre un peu plus longuement sur la Secréte.
III. La présentation du calice. — Au temps ou les
fidéles venaient processionnellement 4 1’offertoire, ¢’était
la fonction du diacre de préparer le calice A consacrer ;
celui-ci, en raison de ses vastes dimensions, était assez
lourd a porter : le diacre aidait donc le pontife a le
soulever. C'est pourquoi, aujourd’hui encore, 4 la grand’
messe, le diacre soutient le calice lorsque le célébrant,
comme nous l'avons vu faire pour le pain, présente
a Dieu-le vin, second élément matériel du sacrifice.
Ensemble ils récitent la priére Offerimus, qui est domi-
née par la pensée de la consécration prochaine ; ils
supplient le Seigneur de recevoir ce calice qu’ils nom-
ment par anticipation « calice du salut » parce qu’il
contiendra bient6t le sang que le Christ répandit « pour
notre salut et celui du monde entier ».
~ La pateéne est alors remise au sous-diacre, parce que,
Jadis, elle était trop large pour demeurer sur l’autel
qQuand le prétre n’en avait plus besoin (aux messes
basses, elle est seulement placée en dehors du corporal).
Le voile, dont le sous-diacre I'enveloppe, est un souvenir
du temps ot le soin de tenir la paténe était confié & un




128 LA MESSE DES FIDELES

acolyte, ministre inférieur qui n’a pas le droit de toucher
directement les vases sacrés.

IV. La présentation des donateurs. — Légérement
incliné, 'officiant dit une quatriéme priére, empruntée
au cantique des trois compagnons de Daniel jetés dans
la fournaise!. Elle est trés courte, mais trés suggestive.
« Daignez nous recevoir, Seigneur, nous qui nous pré-
« sentons 4 vous avec des sentiments d’humilité et un
« coeur contrit. Puisse notre sacrifice s’accomplir au-
« jourd’hui de maniére a vous plaire, 6 Seigneur, notre
« Dieu. » Le prétre s’exprime en son nom et au nom
des fidéles pour demander a Dieu de recevoir I’hommage
intérieur de tous les assistants. Nos dons matériels sont
le symbole de notre propre oblation et cette offrande de
nous-mémes sera agréée de Dieu, s'1l trouve en nous une
humilité véritable et un repentir sincere de nos fautes.

V. Derniére supplication. — Mais ces saintes disposi-
tions, n’est-ce pas Dieu qui les peut créer et développer
en nous ? Lui seul nous rendra capables de lui plaire.
La priére qui suit est un appel 4 sa puissance sanctifica-
trice - « Venez, sanctificateur tout-puissant, Dieu éternel,
« et bénissez ce sacrifice préparé pour glorifier votre
« saint nom. » Le texte spécifie que nous n’avons pas
encore dépassé la préparation du sacrifice : nous n’avons
présenté que du pain et du vin et nous offrivons tout
4 I'heure le corps et

le sang de Jésus-Christ ; aussl
nous supplions Celui qui est ¢

apable de tout sanctifier,
« méme des volontés rebelles » (secréte du 4° dimanche
apres la Pentecdte), de

bénir et nos dons et nous-
mémes. Quelques anciens missels s’adressent ici au
Saint-Esprit ; notre
son unité, le Dieu éternel :
potens, aeterne Deus.

formule actuelle invoque Dieu dans
Veni, Sanctificator omni-

1. Dan. 111, 39-40.




PRIBRES PENDANT L’OFFERTOIRE ET LA SECRETE 129

L’offertoire est rehaussé dans les messes chantées
par un encensement solennel. Nous avons déja dit que
le balancement de l’encensoir était devenu dans la
liturgie un signe honorifique, tandis que I'’Ecriture
considére la fumée qui s’en dégage comme une figure
de la priére!l. Les textes récités au cours de ce rite,
et qui sont tirés pour la plupart du psaume 140,
se référent uniquement au symbolisme de I’encens, sans
allusion A Voffertoire. Le célébrant encense les oblata,
puis la croix et l'autel tout entier. Lui-méme est.
encensé A son tour, ainsi que ses ministres, les personnes
présentes au chceur et, enfin, tous les assistants. L’autel,
le sanctuaire, toute ’assemblée se trouvent enveloppés
dans un méme nuage d’agréable odeur, image de la
priére qui, au Sursum corda, s’élévera, unanime, vers
Dieu.

V1. La priére pendant le lavement des mains. — Aprés
I’encensement, le prétre peut utilement se purifier les
doigts. La précaution était encore plus nécessaire lors-
que les officiants prenaient de leurs mains les pains
et les fioles de vin apportés par les fideles. Cette céré-
monie a été maintenue, méme aux messes priveées ;
elle s’accompagne d'une sixiéme priére fournie par le
psaume 25, que le prétre récite a partir du verset
Lavabo inter innocentes manus meas, « Je me laverai
les mains avec ceux qui ne sont pas coupables. »

Le sens mystique du lavement des doigts est souligné
dés le IVe siécle. « Ce geste, écrit saint Cyrille de
Jérusalem, indique que nous devons étre purs de tout
péché. Ce sont nos mains qui agissent ; laver nos mains
n’est autre chose que purifier nos actions® » Faisant
allusion a ce que fit Ponce Pilate avant de condamner

I. ApoC. VIII, 3.
2. Catech. myst., v, 2.

Notre Messe — ¢




130 LA MESSE DES FIDELES

Jésus a la crucifixion, un pieux auteur écrit : « Prenons
garde que chacun puisse dire en toute vérité : Je suis
innocent du sang de Jésus-Christ. » Ayez également soin
de prononcer attentivement le dernier verset, car il met
une promesse sur nos lévres : Pes meus stetit in directo.
« Mes pieds n’ont pas quitté le droit chemin.» Il y a des
démarches et des déviations que ne peut pas se per-
mettre le chrétien qui s’est uni au sacrifice de Jésus-
Christ.

VI1. Invocation finale. — Et voici la derniére priére
pendant I'offertoire : Suscipe, sancta Trinitas, « Recevez,
« Trinité Sainte, cette offrande que nous vous présentons
« en mémoire de la Passion, de la Résurrection et de
« I’Ascension de Jésus-Christ Notre-Seigneur ; en 1’hon-
«neur de la bienheureuse Marie, toujours vierge, de
« saint Jean-Baptiste, des saints apétres Pierre et Paul,
« de ceux-ci [soit ceux dont on célébre la féte, soit ceux
« dont les reliques sont placées dans 'autel], et de tous
« les saints, afin qu’elle les honore et serve a notre
« salut et que ceux dont nous honorons la mémoire
« sur la terre daignent intercéder pour nous dans le ciel.
« Par le méme Christ Notre-Seigneur. Amen. »

Cette oraison a causé quelque tourment aux litur-
gistes. Elle ne fut pas composée a Rome, car les oraisons
romaines ne s’adressent pas a la Sainte Trinité. On
aimerait surtout en connaitre la raison d’étre ; en effet,
tous les rites de 'offertoire ont été commentés dans les
oraisons antérieures. Au XIe siécle, le célébrant la
récitait en recevant les offrandes des fidéles ; on aurait
donc compris qu’elle vint en téte de série. Il se peut
qu’on lui ait fait sa place actuelle pour ramener a l'idee
centrale du sacrifice l'attention des assistants qu’en
auraient détournée les intermedes de 1'encensement et
du lavement des mains. Toutefois vous aurez remarqué
que, plus encore que les précédentes, elle anticipe le




PRIERES PENDANT L'OFFERTOIRE ET LA SECRETE I3I

Canon : les trois grands mystéres de notre salut y sont
mentionnés (comme dans la priére Unde et memores) ;
en outre on y fait appel a l'intercession des saints
(comme dans le Communicantes). Il n’est pas impossible
que cette invocation des saints soit un vestige de celle
qui se faisait jadis aprés la lecture des diptyques,
lorsque les fideles avaient apporté leurs offrandes
— lecture et invocation qui furent ensuite transférées
dans le Canon. Dans cette hypothese, notre septiéme
priére serait A sa place normale. En tout cas, nous ne
perdons rien A invoquer deux fois le concours des
saints et & penser que nos oblata deviendront « le sacre-

ment de notre rédemption ».

Aprés ces prieres de remplacement, nous retrouvons
I'ancienne fonction ol nous l'avions laissée. Le pain
et le vin des fidéles ayant été déposés sur l'autel, le
célébrant appelle la grice de Dieu sur eux et sur les
donateurs, dans I’ « oraison sur les offrandes » qui
terminait 1’action de l'offertoire.

Le moyen 4ge a fait précéder cette oraison d’un
invitatoire, Orate, fratres. « Fréres, priez, dit le prétre,
«afin que mon sacrifice, qui est aussi le votre, soit
« accepté de Dieu le Pére tout-puissant. » C’est toujours
de la « matiére » du sacrifice, de nos offrandes et de
notre donation qu'’il s’agit. Il faut assurément la force
de I’habitude pour rester insensible devant I’apparente
insouciance des assistants, qui, formellement invités
a prier, restent en général tranquillement assis, ce qui
est tout a fait licite pendant l'offertoire, ou l'on ne lit
que des prieres privées. Mais, maintenant, la priére
collective reprend, et le prétre a soin de vous en avertir.
Levez-vous donc 4 son appel. Vous avez d’ailleurs
votre mot A dire : vous devez répondre a son invitation,
Cette réponse nous rappelle au surplus qu’a la messe,




I32 LA MESSE DES FIDELES

comme chaque fois que nous prions, nous devons nous
proposer d’abord de rendre gloire & Dieu ; ensuite nous
exposerons nos besoins et ceux de toute I'Eglise. « Que
« le Seigneur recoive par vos mains ce sacrifice pour
« I'honneur et la gloire de son nom, ainsi que pour
« notre utilité et pour celle de toute sa sainte Eglise. »

Le prétre, qui, habituellement, tourne le dos aux
fidéles, s’est retourné vers eux pour dire: Orate, fratres;
il décrit méme un cercle entier, comme pour étre siir
d’étre entendu de tous, sans exception. Il peut deés lors
paraitre singulier que seuls les deux premiers mots de
I’'avertissement soient prononcés a haute voix. Et I'on
n’a pas moins sujet de s’étonner que l'assistance ne
puisse rien entendre de la priére pour laquelle elle a été
alertée. Pourtant l'oratio super oblata est bien rédigée
au pluriel : il y est question des dons, des présents,
des offrandes de 1’assemblée, et, a4 1'origine, elle
était chantée comme la collecte et la postcommunion.
Cependant, I’ancienne « oraison sur les offrandes » a été
dénommeée Secreta. Elle se dit en silence, et depuis fort
longtemps. Lorsque la lecture du Canon se faisait
encore a voix haute, celle de la secréte était deja
silencieuse. Qui a motivé ce changement ? Serait-ce
parce que le chant du psaume offertorial n’était pas
terminé ? mais le rituel romain du IXe siécle (I'ordo II)
nous informe qu’avant de lire la secréte, le pape fait
signe a la Schola de se taire. Les spécialistes sont
contraints d’avouer que nous nous trouvons devant
une énigme.

D’une forme moins artistique et beaucoup plus con-
densée que les collectes, les secrétes doivent étre lues
avec réflexion, si 'on veut en extraire le suc doctrinal
qu’elles renferment. Le théme de l'oraison sur les
offrandes est, d’'une maniére ou d'une autre, celui
d’un échange, sacrificii veneranda commercia, Comine




PRIERES PENDANT L'OFFERTOIRE ET LA SECRETE I33

s'exprime l'une d’elles (4¢ dimanche aprés Paques).
Nous avons présenté nos modestes dons terrestres et
nos pauvres efforts humains ; nous supplions Dieu de
ne pas en dédaigner la petitesse, mais de les sanctifier
et de nous accorder en retour les dons spirituels attachés
au sacrifice ainsi qu’d la réception du sacrement. Il
arrive assez souvent que le texte soit en rapport avec
la saison liturgique, le mystére célébré ou la féte du jour.
Vous en jugerez mieux par quelques exemples.

Voici la secréte de la seconde messe de la Nativité,
la messe de l'aurore : elle est toute rayonnante de
lumiére. « Puissent nos offrandes, Seigneur, convenir
« aux mystéres de la Nativité de ce jour et nous valoir
« une paix durable, et puisque celui qui est né homme
¢ a fait resplendir la lumiére de Dieu (allusion a la clarté
« divine qui environna les anges quand ils apparurent
« aux bergers), qu’ainsi ces dons terrestres nous commu-
« niquent le don divin. »

L’atmosphére n’est plus la méme le dimanche de la
Passion. Nous entendons cette fois la supplication des
pécheurs, qui ont si souvent abusé de la clémence divine :
« Que ces offrandes, nous vous en supplions, Seigneur,
«nous délivrent des liens de notre perversité et nous
« concédent les dons de votre miséricorde ! »

La secréte de la messe de I’Epiphanie compare nos
oblata aux présents des mages pour les déclarer d’'un
plus haut prix, puisqu’ils deviendront Celui-lA méme
que les rois d’Orient adorérent dans son berceau
« Jetez un regard favorable, Seigneur, sur les dons de
« votre Eglise ; par elle, ce n’est plus l'or, I'encens et
«la myrrhe qui vous sont offerts, mais celui qui fut
« manifesté par ces présents, qui a été immolé et qui va
« étre notre nourriture, Jésus-Christ, votre Fils... »

En régle générale, la pensée est plus simple et s’ex-
prime en deux lignes. Ainsi pour le jour de la Pentecote :

~

P




134 LA MESSE DES FIDELES

« Sanctifiez, Seigneur, les dons que nous vous avons
« offerts et purifiez nos cceurs par la lumiére du Saint-
« Esprit. » — Celle du lendemain, le lundi de la Pente-
cote, illustre I'enseignement de l'offertoire sur lequel
nous avons insisté : « Daignez, Seigneur, sanctifier ces
« dons, et avant agréé Uoffrande de nos ceurs (hostiae
« spiritalis), faifes de mous-mémes une oblation éternelle.

« Par J.-C. N.-S. »

La secréte — et trés souvent le prétre en récite
plusieurs, autant qu'il y a eu de collectes — met le
point final au préambule du sacrifice. Le célébrant dit
3 haute voix, ou il entonne, a la grand’messe, les derniers
mots de la clause : Per ommia saecula saeculorum.
I ’assistance qui se tient debout depuis 1'Orate, fratres,
répond : Amen. Comme dans la parabole, le serviteur
annonce aux convives que le festin est prét, maisl’Amen
des fideles prouve qu’aucun d’eux ne songe a déserter
la table du Sauveur. Tout est préparé pour « le repas
pascal de la loi nouvelle ». La grande priére eucha-
ristique va commencer : Sursuin corda, Haut les cceurs !




L’OFFRANDE
DU SAINT SACRIFICE

XVII

LA PREFACE

Lorsqu’il eut pris le pain, comme lorsqu’il eut pris
la coupe, Jésus, nous dit I’Evangile, rendit grices.
La liturgie de notre messe suit fidélement les gestes
du Sauveur. Pendant I'offertoire, le célébrant a pris
le pain et le vin, offerts par les assistants, et il les a
placés au milieu de 1’autel. Maintenant il va « rendre
graces ». Aussitdt aprés la secréte, nous entrons dans
la priérve eucharistique, et c’est au cours de cette action
de grices rendues 4 Dieu pour nous avoir donné son
Fils bien-aimé que, de nouveau, les paroles mémes de
Jésus changeront notre pain en son corps et notre vin
en son sang. Et notre « eucharistie » se poursuivra
par l'offrande de la sainte victime qui s’est offerte
pour notre salut.

La pri¢re eucharistique commence par un dialogue
entre le prétre et I’assemblée, dialogue qui n’a pas varié
d'un mot depuis le I1I¢ siecle. Comme le faisait saint
Cyprien, le prétre, aujourd’hui, s’écrie : Sursum corda,
« Haut les cceurs ! » — Les fidéles répondent : Habemus

ad Dominum, « Nous ne pensons i rien d’autre qu’au
Seigneur »,




136 LA MESSE DES FIDELES

Saint Augustin, expliquant les détails de la célébra-
tion eucharistique a de nouveaux baptisés, leur disait :
 Retenez bien l'ordre de la liturgie. Premiérement
« aprés l'oraison ('oraison super oblata), vous étes
«invités A tenir haut vos cceurs. Cela convient aux
« membres du Christ (le baptéme vient d’incorporer
les néophytes a Jésus-Christ), car notre chef (caput)
« est dans le ciel. Voild pourquoi quand on prononce:
« Sursum cor, vous répondez : Habemus ad Domi-
« num... L'évéque ou le prétre, qui offre, poursuit :
« Gratias agamus Domino Deo gostro. Vous, alors, vous
« confirmez et vous dites : Dignum et justum est’. »

Vous voyez que nos fréres des premiers siécles ne
seraient pas désorientés s'ils revenaient parmi nous.
Tachons, quant a nous, de partager la foi et la piéte
dont ils animaient ces formules.

-~

Gratias agamus, « Rendons graces »; Eoyxpiotopey.
«Offrons I’eucharistie. » Déja 1'Orate fratres vous a invités
4 vous lever pour prier Dieu de bénir vos présents ;
a plus forte raison devez-vous étre debout pour offrir
I'eucharistie. Dans la liturgie primitive, le moment
de la messe ol nous sommes parvenus s’appelait
I'anaphore, qui signifie action d’élever. Quelqu'un
qui répand des largesses pourrait le faire tout en sié-
geant sur un trone; mais celui qui offre le tribut
de sa soumission se léve pour présenter son offrande.
Certaines personnes sont surpriscs de ce qu'aussitdt
la seconde élévation, le clergé qui se tient au cheeur
se releve au lieu de rester a genoux; mais le rituel
ne se méprend pas. Nous imitons a la Messe la conduite
des mages devant le berceau du Verbe incarné. L’Evan-
gile nous apprend qu'ils commencérent par tomber

1. Seymon 227.

A



LA PREFACE 137

a genoux pour adorer 1'enfant dans les bras de Marie,
sa meére ; puis, ils se redressérent, ouvrirent leurs
trésors, et lui offrirent de l'or, de 1’'encens et de la
myrrhe !, Edyapiotopev. Nous allons offrir I'eucharistie.

Me direz-vous : « J’'attends que l'acolyte en faisant
tinter la clochette a la fin de la préface donne a 1’assis-
tance le signal de se lever »?

En ce cas, vous étes excusables, parce que vous étes
victimes d’une double confusion. D’abord, sur la raison
d’étre de la sonnerie, dont en France surtout, ou 1'on
en use beaucoup plus qu’ailleurs, on semble bien avoir
fait un signal avertisseur, mais telle ne fut pas sa
destination premiére. Réguli¢rement, elle ne doit reten-
tir qu'au Sanctus et & I'Elévation, et on doit faire
usage de la clochette méme aux messes privées, ou
il n’y a pas d’autre assistant que le servant, c’est-
a-dire quand il n'y a personne a avertir. — Alors,
pourquoi sonner ? — Parce que la sonnerie des cloches
extérieures et de la clochette intérieure sont des mani-
festations de joie. L’acolyte, en faisant sonner la
clochette au Sanctus, comme les fidéles par leur chant,
s'unit au cantique éternel des anges. Une remarque
achévera de vous convaincre. Lorsque, aux messes du
Jeudi Saint et du Samedi Saint on sonne pendant
toute la durée du Gloria in excelsis, ce n'est pas pour
vous donner un signal, c’est pour exprimer -1’allé-
gresse de I'Eglise.

Mais il y a une autre confusion a dissiper, et celle-1a
provient du sens qu’on attache au mot « Préface ».
La disposition typographique du missel concourt
d’ailleurs a aggraver 'équivoque, en vertu de laquelle
on pourrait supposer que la priére sacrificielle ne
commence qu'avec le Canon de la messe. La préface

1. Mat., II, 11.




138 LA MESSE DES FIDELES

ferait alors figure d’un avant-propos de moindre impor-
tance. Or, si la préface a été séparée typographiquement
du Canon, c’est parce que le texte en varie au cours
de I'année, selon les différentes fétes ou saisons litur-
giques, au lieu que le texte du Canon est invariable,
sauf de légeres additions occasionnelles. Mais la préface
fait réellement partie de la priére sacrificielle, elle est
essentiellement eucharistique: Gratias agamus. Le mot
préface est synonyme ici de prologue ou de prélude.
Le prologue d’une ceuvre, le prélude d’un drame lyrique
ne sont pas des appendices négligeables, ils sont I’entrée
en matiére, I'introduction qui éclaire toute la portée
de l'ceuvre : ils en font partie.

Cela est si vrai pour la préface que dans le Sacramen-
taire Gélasien (VIIe siécle) on peut lire : Incipit
Canon Actionis, « Commencement du canon de l'action
eucharistique » et immédiatement aprés : « Sursum
corda... Gratias agamus... » Preuve irrécusable que la
priére sacrificielle ne commence pas aprés le Sanctus ;
elle s'ouvre sur le Swursum corda pour se terminer,
aprés la consécration, par I’Amen qui suit les mots
ommis honor et glovia et qui précéde le Pater. Ainsi saint
Augustin, dans le sermon que j'alléguais tout a I'heure,
enseigne bien a ses auditeurs que I’action sacrificielle
commence au Swursum, et il conclut : « Aussitét que la
sanclification est achevée, nous disons I’Oraison domi-
nicale. »

La Traditio apostolica de saint Hippolyte nous
fait connaitre un texte de préface en usage a Rome dans
les premiéres années du III¢ siccle, ol nous voyons
la consécration directement enchainée a la priere d’ac-
tion de graces. « O Dieu, nous te rendons graces par
«ton enfant bien-aimé Jésus-Christ que, dans les
« derniers jours, tu nous as envoy¢ comme sauveur
« et rédempteur, messager de ta volonté. I1 est le




LA PREFACE 139

« Verbe, ton inséparable, par qui tu as tout créé selgn
« ton bon plaisir. Tu 'as envoyé du ciel dans le sein
« d’une vierge. Il s’y est incarné et il a été manifeste
« ton Fils, né de I’Esprit-Saint et de la Vierge. Pour
« accomplir ta volonté et t’acquérir un peuple saint,
«il a étendu ses mains et il a souffert afin de délivrer
« de la souffrance ceux qui ont cru en toi. Il s’est livré
« volontairement a la souffrance pour abolir la mort,
« briser les liens du diable, fouler aux pieds l’enfer,
« illuminer les justes, établir le statut nouveau et mani-
« fester la résurrection. Prenant le pain, te rendant
« graces, il dit : Prenez, mangez : Ceci est mon corps
« qui sera brisé pour vous...»

Quel est le théme général de ce prélude a I'action
sacrificielle ?

L’offrande en forme d’action de gréaces était un mode
de priére fréquemment employé par les chrétiens des
premiers siecles, tellement ils en avaient pris I’habitude
au service eucharistique. Témoin, par exemple, la
derniére priére de saint Polycarpe, martyrisé en l'an-
155. Sommé d’outrager le Christ, I’évéque de Smyrne
avait fait au consul cette réponse sublime : « Voila
quatre-vingt-six ans que je le sers, et il ne m’a jamais
fait de mal, comment pourrais-je insulter mon Roi et
mon Sauveur ? » Polycarpe, condamné a étre brilé vif,
monte sur le bacher et tandis qu’on le lie au poteau,
il 1¢ve les yeux au ciel et prie en ces termes : « Seigneur,
« Dieu tout-puissant, Pére de Jésus-Christ, fils aimé et
« béni, par qui nous avons appris a te connaitre, Dieu
« des Anges, des Puissances, de toute créature, et de
« toute la race des justes qui vivent sous ton regard ;
« je te bénis parce qu’en ce jour, A cette heure méme,
« tu as daigné m’admettre, avec tes martyrs, a boire
«le calice de ton Christ, afin que je ressuscite a la vie




140 LA MESSE DES FIDELES

« éternelle de I’ame et du corps, incorruptible par le
« Saint-Esprit. Daigne me recevoir aujourd’hui parmi
« eux en ta présence, comme un sacrifice abondant et
« agréable... C’est pourquoi je te loue, je te bénis,
« je te rends gloire pour tous tes bienfaits par le Pontife
« éternel et céleste, Jésus-Christ, ton Fils tant aimé,
« par lequel a Toi, avec Lui et I’'Esprit-Saint, gloire
« soit maintenant et dans les siecles futurs. Amen?. »

Quelle splendide priere ! Vous l'aurez observé: tant
pour le fond que pour la forme, elle rappelle tout a fait
nos preéfaces.

La priére d’action de graces dans la liturgie chrétienne
s’inspira naturellement de celle que, d’apres le rituel
juif, le chef de famille pronongait avant le repas pascal.
Celui-ci célébrait en particulier les bienfaits de Dieu
envers le peuple élu ; il récitait le psaume 135, ou ils
sont énumérés, tandis que les convives reprenaient le
refrain : « Et sa bienveillance dure éternellement. »

Jésus avait fait de méme a la derniére Céne : c’est
au terme de l'action de graces de la vieille pique
qu'il institua 1’Eucharistie, pique nouvelle, reliant
ainsi 4 la priére de I’Ancien Testament le nouveau culte
en esprit et en vérité. A son tour, le président du repas
eucharistique des chrétiens proclama les droits absolus
du Créateur a toute adoration et a toute gratitude.
Il rappelait la merveilleuse bonté de Dieu a I’égard
des enfants d’Israél (nous en avons un spécimen dans
' Exsultet du Samedi Saint). Qu’étaient cependant les
souvenirs de I’ancienne alliance & c6té du plus grand
des bienfaits de Dieu, le don de son Fils ? Alors, le
pontife exaltait I'incarnation du Verbe, la rédemption
du Sauveur et le sacrement de son propre coOrps.
Telles étaient les « actions de grices que le président

1. Dom LecLercq, Les Martyrs, t. 1, p. 73.




LA PREFACE 141

faisait monter au ciel autant qu’il pouvait », comme
nous 'avons lu antérieurement dans le texte célébre
de saint Justin.

Plus tard, on réduisit dans la Préface I’énumération
des libéralités de Dieu. On supprima la description des
ceuvres dela création et I’évocation des faveurs accordées
au peuple juif, on les remplaca par deux adverbes
qui figurent dans toutes nos préfaces : « Oui, c’est
« vraiment chose digne et juste, équitable et salutaire,
« que nous vous rendions graces — semper et ubique —
« toujours et partout (en toute occasion comme en tout
« lieu), Seigneur saint, Pére tout-puissant, Dieu éternel,
« par Jésus-Christ Notre-Seigneur. » Et c’est sur cette
mention de Jésus-Christ que les préfaces varient d'une
féte a l'autre, soit pour célébrer un des mystéres du
Sauveur, soit pour relier ’'objet de notre louange a la
personne de notre médiateur.

Le nombre des préfaces fut d’abord trés élevé. Le
recueil liturgique qui porte le nom du pape saint Léon
en contient 267 : autant dire que chaque messe parti-
culiére avait la sienne, comme elle possédait ses oraisons
propres. Il arrivait d’ailleurs que certaines d’entre elles
ne se rapportassent pas au mystére commeémoré¢ ou a la
féte du jour, mais & des circonstances locales ou & des
événements publics. C’est ainsi qu’une des invasions
des Goths en Italie, marquée par le pillage des moissons
de la campagne romaine, donna lieu a cette préface,
que nous ne lisons pas aujourd’hui sans ¢émotion :
« Nous reconnaissons, Seigneur, notre Dieu, comme ta
« parole nous l'a souvent dit, une punition de nos
« péchés dans ce fait que ce qui avait été planté par
« le travail de tes serviteurs ait été ravagé, sous nos
« yeux, par d’autres mains, et que ce que tu avais fait
« grandir A la sueur du front de tes fideles, tu aies




g ' e i S}

142 LA MESSE DES FIDELES

« permis qu'il fiit volé par nos ennemis. Prosternés
« devant toi, nous demandons de tout notre cceur
« pardon pour nos péchés; daigne-nous protéger par
« ta continuelle miséricorde, des attaques de cette
« terrible année, car nous savons que ta protection
« viendra quand tu auras détruit en nous ce par quoi
« nous t’avons offensé. Par Jésus-Christ Notre-Seigneur,
« par qui les anges...!) etc.

Par la suite, on restreignit la diversité des préfaces
romaines ; on n’en garda que 54, et finalement ro.
Peut-étre quelques-unes de ces derniéres ont-elles pour
auteur saint Grégoire lui-méme. La préface pour les
fétes de la Sainte Vierge fut composée au début du
XIe siecle par le pape Urbain II (pape francais).
Notre missel actuel compte, en dehors de la préface
commune, quatorze préfaces propres, auxquelles il
convient d’ajouter, dans presque tous les dioceses de
France, quelques préfaces d’origine gallicane. Citons
parmi les préfaces parisiennes celles de I’Avent, des
Saints Patrons et de la Dédicace qui méritaient certai-
nement d’étre conservees.

Il nous reste a parler de la structure de nos préfaces,
mais l'idée d’ensemble, que nous avons essayé d’en
donner, vous permet déja de souscrire a ce jugement
du savant liturgiste que fut Mgr Batiffol : « La préface
s'applique a dire & Dieu le merci de la terre rachetée®. »

Déja le Gloria in excelsis nous avait initiés a la
pratique de I'action de graces ; la lecon est ici renouvelée
et élargie, puisque c’est « partout et toujours » qu’il nous
faut remercier Dieu. La Préface, en faisant ressortir
la gratitude que nous lui devons spécialement pour
nous avoir donné son Fils, situe toutes les heures de

1. bom FoRrRTESCUE, La Messe, p. 419.
2. P. BatirroL, Legons suy la Messe, p. 202,




LES PREFACES ET LE SANCTUS 143

notre vie dans « l’admirable lumiére ol il nous a
appelés! ». Nous sommes les fréres de Jésus-Christ ;
sa priére est la notre, son sacrifice est le nétre; notre sort
aussi sera le sien. Sur son lit de mort, sainte Claire
d’Assise s’était écriée : « Mon Dieu, je te remercie de
m’avoir créée ! » Notre vie n’est pas une aventure trou-
blante ou sinistre : elle est le prélude a une activité
et & un bonheur sans fin. La préface des messes de
Requiem l'affirme : Vita mutatur, nmon ftollitur. Notre
vie ne finit point ici-bas, elle ne nous sera pas ravie :
Jésus-Christ la transformera. En nous communiquant
la plénitude de sa propre vie, il nous rend capables
de voir et de posséder Celui qui a créé et 'univers et
notre ame. Aussi, quoi qu’il nous arrive en ce premier
stade de notre existence, chrétiens, « rendons graces
au Seigneur, notre Dieu, partout et toujours ».

XVIII
LES PREFACES ET LE SANCTUS

La Préface est le prélude a la grande action sacrifi-
cielle de la Messe. Nous avons vu que ce beau chant,
a la fois trés simple et trés ample, commence par une
louange générale au Dieu éternel, semper et ubique.
Puis T'action de grices se porte sur notre unique
médiateur, « Jésus-Christ, Notre Seigneur ». Le texte
peut alors varier selon les jours et les saisons liturgiques,
pour faire ressortir un des bienfaits particuliers dont
nous sommes redevables a Jésus-Christ.

Pour peu qu’on lise avec attention ces « préfaces
propres », on est frappé de l'inégalable précision avec

1. I PET,, 2, 9.




144 LA MESSE DES FIDELES

laquelle tout un enseignement dogmatique est résumé
en deux ou trois lignes. Il n’est pas excessif d’affirmer
que l'essentiel du dogme se trouve formulé dans les
préfaces romaines ou gallicanes de notre missel.

N'est-ce pas tout un chapitre de la théologie que
vous entendez chanter les dimanches ordinaires dans
la préface de la Sainte Trinité ? Et in personis proprie-
las, et 1n essentia unitas et in majestate adoretur aequa-
litas. Les personnes divines sont distinctes, leur essence
est une et leur gloire égale.

Voulez-vous étre éclairés sur la doctrine catholique
relative au culte des saints, lisez la préface parisienne
des Saints Patrons : « ... Dieu éternel, qui étes glorifié
dans I'assemblée des saints, et qui, en couronnant leurs
mérites, couronnez vos propres dons, qui nous offrez
en eux el conversatione exemplum, et communione con-
sortium et intercessione subsidium.» Leur vie est notre
modéele; nous leur sommes unis par 1'état de grice;
ils nous viennent en aide par leurs priéres. Tout
est dit.

Cherche-t-on une justification des pratiques ascéti-
ques ordonnées par I’Eglise, on n’en trouvera nulle part
de plus forte et de plus complétc que dans la preéeface
de Caréme. Qui corporali jejuzio vitia comprimais,
mentem elevas, virtutem largirvis et praemia. L’absti-
nence d’aliments tend a4 un triple but : réprimer nos
tendances vicieuses, stimuler notre vie spirituelle et
favoriser nos progrés dans la vertu. Mais ne nous
attribuons pas le mérite de cette transformation, car
nous verserions dans l'orgueil stoicien. Examinez le
texte de prés : c’est Dieu qui, en retour de notre péni-
tence, amortit nos passions, dégage notre ame, nous
communique la force de lutter, comme il nous conférera
les récompenses de la victoire, « par le Christ, Notre-
Seigneur ».




LES PREFACES ET LE SANCTUS 145

Chaque préface a la tonalité qui convient A la féte
qu’elle évoque. Ainsi, celle de la Nativité, dont la
phrase latine est déja musicale par elle-méme, est une
méditation devant la creche. Il semble qu’on s’age-
nouille d’abord écrasé par ’annonce prodigieuse d’un
Dieu fait homme, per Incarnati Verbi mysterium ; mais,
dés que l’esprit s’applique a contempler ce mystére,
Dieu I’éclaire d’un nouveau rayon de sa clarté, nova
mentis mostrae oculis lux tuae claritatis infulsit. Nous
cherchions Dieu dans les sphéres de son infinité, ou
il nous est inaccessible, et c’est Dieu qui est venu
jusqu’a nous ; nous pouvons le connaitre : il s’est fait
voir, visibiliter Deum cognoscimus. Par Jésus nous avons
appris au sujet de Dieu tout ce que nous pouvons en
savoir. Nous raisonnions et nos réflexions s’achévent
en une extase : per hunc in tnvisibilium amorem rapia-
mur. Par Jésus, le Dieu vivant s’est rendu visible ;
bien plus, il s’est fait aimer, et le chrétien, ravi au-dessus
de lui-méme, est désormais capable de connaitre et
d’aimer un Dieu infini et invisible.

La préface de la Passion et de la Croix nous présente,
en un éloquent diptyque, deux arbres qui forment
contraste : I'un est celui de I'Eden, enlacé par le serpent
et dont le fruit dérobé a causé notre mort ; 'autre est
celui du Calvaire, sur lequel Jésus a voulu étre cloué
pour terrasser le démon et nous rendre la vie « ... Dieu
éternel, qui avez placé le salut du genre humain dans
I'arbre de la Croix afin que ce qui avait été A 'origine
de la mort devint la source nouvelle de la vie, et que
celul qui avait triomphé par le bois, sur le bois aussi
trouvit sa défaite... »

En revanche la préface du temps pascal est un
bulletin de victoire qu’on dirait rédigé par saint Paul.
Comme nous devons louer Dieu de ce jour glorieux,
ot le Christ, notre Pique, a été immolé ! L’antique

Notre Messe — 10




146 LA MESSE DES FIDELES

agneau pascal n’était qu'une figure : c’est Jésus, le
véritable agneau, qui a 0té les péchés du monde. Il est
entré dans le gouffre de la mort, mais en mourant,
il a détruit la puissance que la mort exergait sur nous,
qui mortem nostram moriendo destruxit. Jésus a vaincu
la mort, il est sorti du tombeau et en ressuscitant,
il nous a rendu la vie, et vitam resurgendo reparavit.

Les raccourcis doctrinaux de nos préfaces n’offrent-ils
pas un aliment substantiel & notre prié¢re ? Cependant
la conclusion est la méme pour toutes, sinon dans les
termes, du moins pour la pensée. Elle nous fait sentir
notre incapacité de donner a Dieu une juste louange ;
elle éléve notre esprit au-dessus méme des sommets
de la contemplation humaine, vers les cimes de la
priere des purs esprits, la louange incessante des anges,
I’adoration trés humble des Dominations, la crainte
révérencielle des Puissances. Certes, les Chérubins et
les Séraphins mieux que nous, peuvent joindre leurs
actions de graces a celle du Christ. « C’est pourquoti »,
nous unissons nos élans trop courts au cantique perpé-
tuel des neuf chceurs des anges. Et la déclaration
rythmée du célébrant se mue en un chant repris par
I'assistance : una wvoce dicentes. Tous ensemble, d’une
voix unanime, le prétre et la foule, au son de l'orgue
et des cloches, scandent le T7isagion, en hommage
54 la Trinité divine : Saint, Saint, Saint est le Seigneur,
Diew Sabaoth. Les cieux et la terve sont vemplis de votre
glore. o

Ce chant, qui fut d’abord trés court et qui continuait
la mélodie trés simple de la préface, ne rompait un
instant l'unité de la priére que pour réserver aux
assistants leur intervention personnelle dans la grande
action de graces. Le Sanctus est comme la Préface :
Pacclamation suit la méme ligne, s’adressant d’abord




LES PREFACES ET LE SANCTUS 147

au Dieu trois fois saint, maitre de toute la création,
pour célébrer ensuite notre médiateur, Jésus-Christ
« le premier-né de toute créature’ » et qui, suivant
un mot cher A saint Irénée, « a récapitulé en lui la
longue histoire des hommes? ».

Les premiéres paroles du Sanctus sont, & un mot pres,
celles que le prophéte Isaie entendit tomber des lévres
des séraphins qui entouraient le Seigneur, lorsque
celui-ci lui intima sa mission®. « Dieu Sabaoth » est
une expression hébraique signifiant Dieu des armées
célestes, des astres peut-étre et plutot des milices angé-
liques. La liturgie a fait suivre ce texte du cri dont le
peuple de Jérusalem salua le Sauveur a son entrée
dans la ville sainte, au jour des Rameaux : Hosanna
in excelsis. « Hosanna au plus haut des cieux !» Hosan-
na, autre mot hébreu, équivaut au vivat que nous avons
hérité du latin.

Dans le Benedictus, qui vient ensuite, c’est Jésus-
Christ lui-méme qui est acclamé. Cette phrase ne faisait
pas primitivement partie du Trisagion. Propre au rite
latin, on la voit apparaitre au IVe siécle, mais a un
autre endroit de la messe, immédiatement avant la
communion, C’est le verset d’'un psaume? qui retentit
aussi dans les rues de Jérusalem, lors de l’entrée
triomphale de Jésus : « Béni soit celui qui vient au nom
du Seigneur ! » Il se peut que la mémorable circonstance
oul’Hosanna et le Benedictus furent proférés ensemble
ait favorisé leur rapprochement dans la liturgie de la
messe. Enfin 'Hosanna est répété apres le Benedictus.
Toutes ces additions prolongérent notablement le chant
du Sanctus : ce qui devait amener, nous en reparlerons,

1. CoL. 1, 15.

2. Adv. haeres. 111, 18, 1.
3. Is. v, 3.

4. Ps. 117, 20.




148 LA MESSE DES FIDELES

un changement assez grave dans la récitation de la
priere eucharistique.

La derniére édition vaticane du Graduale a sanctionné
pour la grand’'messe une innovation assez récente, qui
consiste a n'entonner le Eenedictus qu’apres I’Elévation.
Cette mesure a ¢té prise afin que la consécration ait
lieu dans un silence absolu, et elle s'impose la ol1 I'on
exécute des « messes en musique »; on en voit moins
I'utilité lorsque le Sanctus est chanté en plain-chant.

Vous avouerai-je ma préférence pour I’ancienne habi-
tude de donner tout le Sanctus d'un seul trait, afin
quaucun chant ne retentisse plus avant I'Amen qui
clot le Canon ? Avec le Révérendissime Pére Dom
Capelle, je souscris a cette réflexion d’un liturgiste :
« N’est-ce pas, en apparence du moins, faire passer
1’accessoire avant le principal, que de poursuivre, durant
tout le Canon, un chant qui n’est qu’une articulation
de la préface et un épisode de la priére eucharistique * ? »

Reverra-t-on le temps ou le célébrant attendait que
les fideles eussent achevé le Trisagion pour commencer
le Te igitur? Le Benedictus qui venit se rattache si
naturellement 4 la préface ! Lorsqu’il jaillit des poitrines
d’une foule qui acclamait son Messie, ne fut-il pas le
tout premier chant de la préface, la préface a I'immola-
tion sanglante de notre Sauveur ? Les cceurs étaient en
féte, la joie rayonnait sur les visages, 1’enthousiasme
était 4 son comble : Benedictus ! Et aussitot les autorités
de prendre peur ; elles redoutent une émeute populaire.
Les défenseurs de 'ordre, qui veulent éviter 1'effusion
du sang, mais qui ne reculeront pas devant le meurtre
légal afin de sauver leurs intéréts, des pharisiens inter-

1. Les Questions liturgiques et paroissiales. Aotlt-Octobre 1933,
P- 175.




LES PREFACES ET LE SANCTUS I49

pellent Jésus : « Rabbi, impose donc silence 3 tes
disciples. » — « Je vous le dis, répond le Maitre, s’ils se
taisent, ce sont les pierres qui crieront!. » Il voulait
dire qu’a défaut des hommes, la nature inanimée et
affirmé l'incontestable royauté du Fils de Dieu sur
le monde. Du moins s’est-il trouvé, cette fois, des
hommes qui n’ont pas méconnu l'envoyé du Seigneur :
la ville entiére résonnait de leurs vivats. Quel triomphe !
C’est le chant de la «préfacey.

Considérez cependant le triomphateur. Les transports
de la foule n’alterent point sa sérénité ; au contraire,
la tristesse se lit sur ses traits. A un moment, il ne peut
retenir ses larmes ; tandis que les Benedictus et les
Hosanna s’entre-croisent, Jésus pleure sur le sort du
peuple qui a renié sa vocation. Le singulier conquérant !
au lieu de subjuguer ses ennemis, il leur laisse les mains
libres ; ses partisans n’attendent qu’un signe de lui pour
prendre les armes, mais il les abandonne A leurs réves
terrestres ; et eux, dégus, I’abandonneront a ses adver-
saires. Ses disciples ne comprendront que plus tard la
nature de son régne perpétuel sur la terre. Cinq jours
aprés, les hosannas se sont tus; quelques branchages
arrachés aux palmiers trainent sur les routes, ils ne
sont pas encore fanés que le Messie-Roi est hissé sur
un tréne déshonorant, cloué A la croix des assassins.
« Scandale et folie », s’écriera le monde. Et 1'Eglise
répond avec saint Paul: Non, mais « puissance de Dieu,
sagesse de Dieu?! » Le sacrifice de Jésus-Christ va
solder la dette infinie des pécheurs, affranchir la liberté
humaine de ses entraves, créer une humanité nouvelle,
juste sur la terre, bienheureuse dans les cieux. Par ses
plaies et par les trous de ses blessures, le divin Crucifié

1. Luc, x1x, 39-40.
2. 1 Cor,, 1, 23-24.




150 LA MESSE DES FIDELES

perd tout son sang que le sol du Golgotha boit avec
avidité ; jusqu’'a la fin des siécles, goutte a goutte,
la charité du Christ transformera le cceur des hommes.
La foule criait en délire le chant de la Préface : Bene-
dictus ! Hosanna !... Et Jésus répond : « Ceci est mon
sang répandu pour une multitude de pécheurs. » Voici
la « consécration ».

Tous les jours, 4 toutes les heures du jour, la clochette
liturgique ponctue les Sanctus, annonciateurs du grand
Sacrifice perpétuellement représenté a Dieu par I'Eglise.
L’humble cérémonie apparemment que notre Messe,
fiit-elle rehaussée par I'éclat de ses rites extérieurs !
la messe qui se répéete au milieu de la navrante indiffe-
rence du plus grand nombre des hommes, la messe
que manquent sans scrupule la majorité des baptises,
la messe insuffisamment estimée de quelques-uns parmi
ceux-la méme qui y assistent habituellement ! Comme
les manifestants du jour des Rameaux, certains parmi
nos catholiques semblent préférer a la messe les proces-
sions, les cortéges et les pélerinages, bref des manifesta-
tions de foi ol ils puissent se montrer ou se croire
plus agissants. Jamais pourtant l'activité religieuse
d'un chrétien n’est aussi réelle, aussi étendue, aussi
efficace qu’elle peut l'étre lorsqu’il prend part a
l'action eucharistique, intimement uni au Sauveur,
depuis I’ Hosanna des RameauXx jusqu’au Consummatum
est du Calvaire. _ _

Benedictus qui venil in nomine Domini! Réfugions-
nous maintenant dans le silence, car la sceéne change
soudain. Le béni Fils de Dieu « s’est fait malédiction
pour nous?! » Qui SOMMES-NOUS autour de l'autel ?

Simon de Cyréne ou Véronique, sinon saint Jean, au

moins le bon larron, tous conduits par Marie, sa Tres

1. GAL. 111, I3.




LES PRIERES DU CANON I5I

Sainte Mére, nous voici transportés au Golgotha pour
appliquer au monde le sacrifice rédempteur de la
Croix. Car telle est la grandeur de notre Messe.

XIX
LES PRIERES DU CANON

Le Sanctus ne fut d’abord qu'une bréve suspension
de la grande priére eucharistique, laquelle, commeng¢ant
au Sursum corda, se poursuivait jusqu’a la fin du Canon
de la Messe. Le mot « canon », d’origine grecque,
signifie régle, norme. Aux « actions de griaces » qui
furent longtemps improvisées, on substitua, vers le
milieu du IVe siécle, un seul type de priére, qui fut
adopté par toutes les églises de rite romain. L’auteur
de ce texte officiel n’est pas connu ; peut-étre n’a-t-il
fait que le traduire ou I’adapter du grec. Saint Grégoire
le Grand parle simplement du « lettré », scholasticus,
qui le rédigea. Cependant sa rédaction fut ensuite
I'objet d’abréviations, de remaniements et d’interpola-
tions, achevées au début du VII® siécle, et qui donnent
I'impression que notre Canon n’est pas d’une seule
venue, aussi excusera-t-on le lecteur qui ne saisit pas
tout de suite l’enchainement du discours. Du reste,
tandis que la priére eucharistique traditionnelle ne
comportait que 1’Amen final, chanté par la foule,
la mosaique que nous possédons présente des conclu-
sions provisoires et plusieurs « Amen », qui achévent
d’en briser 1'unité. Il est néanmoins trés facile de s’y
reconnaitre.

La confrontation des plus anciens textes de priéres
eucharistiques que nous connaissions permet de distin-




152 LA MESSE DES FIDELES

guer plusieurs « actes », identiques dans toutes les
prieres sacrificielles. Elles commencent réguliérement
par notre préface, qui se poursuit en une plus ou moins
longue action de grices a Dieu de tout ce que nous
avons regu par Notre-Seigneur Jésus-Christ. Aprés
quoi, le célébrant passait sans transition au rite consé-
cratoire, qui fut toujours le récit des paroles que le
Seigneur prononga en instituant 'Eucharistie. Et puis-
que Jeésus avait dit : « Faites ceci en mémoire de moi »,
aussitot apres la consécration, le prétre évoquait le
souvenir du mystére de la Croix : d’ott le nom d’ « ana-
mneése » donné A cette partie de la priere. Elle était
suivie d'une invocation, que 'on a appelée « épiclése ».
En Orient, celle-ci est adressée directement au Saint-
Esprit ; en Occident, le pontife demandait 4 Dieu
d’envoyer ou son Verbe, ou son Esprit-Saint, sur le pain
et le vin pour les transformer au corps et au sang du
Christ et pour opérer en ceux qui communieront tous
les effets du sacrement. L’épiclése se terminait par une
imposante doxologie, a laquelle les assistants répon-
daient : Amen.

Il n’est pas malaisé de retrouver dans notre Canon
actuel les ¢léments constitutifs des priéres sacrificielles
primitives dans leur suite normale.

Le Canon est divisé en paragraphes, qui sont tous
formés par une seule phrase. Ceux qui nous intéressent
d’abord sont les suivants :

Y. — Te igitur jusqu’au mot «illibata ». Cette phrase
continue l’offrande d’actions de grices commencée avec
la préface.

2. — De 14, nous passons a Quam oblationem, qui relie
I'offrande au rite consécratoire.

3. — Qui pridie introduit le récit de l'institution de
I’Eucharistie.

4. — Aprés les deux consécrations, voici I’anamnése,

ay
o
o
5
o)




LES PRIERES DU CANON 153

le souvenir du sacrifice rédempteur de Jésus-Christ,
Unde et memores.

5. — A la place de I'ancienne épiclése, ol l'on en
retrouve peut-étre quelques traces, nous lisons les deux

paragraphes Supra quae et Supplices.
6. — D’ol nous rejoignons la conclusion doxologique,

Peyr ipsum.

En mettant ces paragraphes bout a bout, nous
obtenons une ligne continue, qui est la vraie ligne
classique de 1'offrande sacrificielle. Elle est strictement
conforme aux plus anciens documents.

Mais il reste d’autres paragraphes dans notre Canon,
avant et aprésla consécration, la fin du Tezgitu, Memen-
to des vivants, Commuunicantes, Hanc igitur, Memento des
défunts, Nobis quoque peccatoribus. Or ceux-la aussi for-
ment un tout. Si vous les lisez a la suite, vous y recon-
naitrez une autre idée maitresse, qui est celle de 'inter-
cession. La priére d’intercession commence, dans le Te
igitur, aux mots in primis; elle est adressée a Dieu pour
I'Eglise, pour les vivants, pour les défunts, intercession
qui se recommande des mérites de la Sainte Vierge,
des apbtres, des martyrs et des autres élus du ciel.

Quant au petit paragraphe Per quem, avant la doxo-
logie, il représente une zone neutre, dont nous parlerons
en son temps.

Il y a, en somme, dans notre Canon, deux thémes :
celui de V'offrande sacrificielle et celui de l'intercession.
En soi, le second groupe est indépendant du premier.
L’intercession pourrait se trouver ailleurs, et autrefois
elle a occupé une autre place, sans doute pendant
1'.offertoire, avant la préface. Actuellement, l'interces-
sion est située dans le Canon, mais elle est divisée
en deux sections : I'une avant la consécration, l'autre
aprés, et ces deux fragments s'intercalent dans la priére
proprement sacrificielle.



154 LA MESSE DES FIDELES

Lorsqu'on a présent a l'esprit le développement des
deux thémes, l'offrande et 'intercession, et que 'on a
bien remarqué les croisements ol ils se substituent 1'un
a 'autre, la lecture du Canon n’offre plus de difficulté
et la pri¢re se déroule en toute aisance sur un texte qui,
pour étre décousu, n’en est pas moins remarquablement
beau.

Mais avant d’en entreprendre le commentaire, nous
devons répondre a une autre question préliminaire :
Pourquoi, alors que la Préface est chantée ou dite
a voix haute, le Canon qui lui fait suite se récite-t-il
en silence’ ?

Le cardinal Bona, célébre liturgiste du XVIIe siecle,
estime que la coutume du silence ne fut généralisée
qu’au XIe€ siécle. Un sacramentaire du IX¢e siécle nous
apprend cependant qu’a cette époque, elle était de regle
dans le rite romain : « Aprés I’hosanna, le pontife entre
silencieusement dans le Canon, tacite intrat in canonem ».

Il n’en avait pas été ainsi dans les premiers ages
de I'Eglise. Les contemporains de saint Justin écou-
taient avidement les longues actions de grices du
président. Cent ans plus tard, le pape saint Sixte II
eut 4 trancher le cas d’un chrétien d’Alexandrie qui
avait longtemps pris part au service eucharistique sans
avoir recu le baptéme. Son évéque, saint Denys, expli-
que au pape que ce non-baptisé « avait entendu I'eucha-
« vistie, il avait acclamé Amen, il avait tendu les mains
«a la table pour recevoir le saint aliment, il l'avait
« recu et avait participé au corps et au sang de Notre-
« Seigneur Jésus-Christ ». Donc, au III® siecle, on
entendait la grande priere eucharistique. De méme

1. Voir, pour ce qui suit, P. BatiFroL, Legons sur la Messe,
206-212.




LES PRIERES DU CANON 155

au Ve siécle. Une célébre chrétienne de l’aristocratie
romaine, morte en 439, sainte Mélanie, était venue finir
ses jours A Jérusalem ;elle y demeurait dans une cellule,
adossée A un oratoire qu’elle avait fait élever au mont
des Oliviers : de son lit de malade, elle pouvait ainsi
entendre la messe. Un jour que son chapelain, Geron-
tius, disait la priére a voix basse, accablé qu’il était
par la tristesse, la pieuse moribonde se plaignit : « Dis
la priére plus haut pour que j'entende et que je sois
fortifiée par la vertu de la priére. »

Au VIe siécle, saint Césaire, évéque d’Arles, exhortait
les fideles a étre plus assidus au saint sacrifice. Il
tolérerait a la rigueur «u’ils manquassent les lectures
de l’avant-messe, car, dit-il, « vous pouvez lire les
prophéties, les épitres, les évangiles chez vous, mais
c’est seulement dans la maison de Dieu, nulle part
ailleurs, que vous pouvez entendre et voir la consécra-
tion du corps et du sang du Seigneur?! ».

Cependant, dans le méme temps, la pratique de la
récitation silencieuse commengait a s’établir ¢a et la.
Une lettre du pape Innocent Ier (Ve sieécle) nous fait
connaitre qu’il y a dans les saints mystéres des choses
qu’'on ne doit pas dire tout haut. C’est en Orient
d’abord que se manifesta la tendance a réciter silen-
cieusement le Canon. Tendance plutdt que reégle, et
contre laquelle I’empereur Justinien proteste, en I'an
565, par une loi prescrivant aux évéques et aux prétres
de « faire la divine oblation (et les priéres que 'on dit
au saint baptéme), non a voix basse, mais de maniére
a pouvoir étre entendu du peuple fidele ». Cet édit est
tout de méme la preuve que 'usage du silence existait,
et d’ailleurs la disposition intérieure des églises orien-
tales devait le favoriser. N'avait-on pas eu l'idée d’éle-

I. Sermon 281.




156 LA MESSE DES FIDRLES

ver une cloison A I'entrée du cheeur ? et, quoiqu’elle ffit
percée de fenétres, 'icomostase dérobait l'autel aux
regards de 1'assistance.

D’autre part, dans les basiliques d’Italie, on voyait
assez souvent un ciborium se dresser au-dessus de
I’autel eucharistique. Sans doute, ce baldaquin, reposant
sur quatre colonnes, ne masquait pas les cérémonies ;
mais, au VII® siécle, voici que des courtines pendent
aux arceaux du ciborium et enveloppent l'autel tout
entier. Puis ce sera I'dge des jubés, bien belles ceuvres
assurément, mais dont le cardinal Wiseman disait que
ce sont elles qui provoquérent en partie la ruine de
I’Eglise catholique en Angleterre. Les jubés avaient tué,
en effet, le culte public.

Seraient-ce ces innovations architecturales ou orne-
mentales qui amenérent la récitation silencieuse du
Canon ? Il est plus probable que, si elles ne soulevérert
pas de protestations 1a ou elles furent introduites, c’est
que déja I'assistance n’était plus habituée a entendre
la priére eucharistique.

Il n’est pas impossible que les voiles qui cachaient
le sanctuaire aient eu pour but d’inspirer aux fidéles
une crainte respectueuse a 1’égard des saints mystéres.
En Orient du mecing, quand 'iconostase ne permit plus
aux assistants de voir le célébrant, celui-ci n’en continua
pas moins de chanter ’anaphore consécratoire, dont,
par conséquent, les fidéles ne perdaient pas un mot.
C’est en Occident, ou l'autel ne fut pas caché aux
fidéles, que le texte de la priére eucharistique cessa
d’assez bonne heure d’étre proféré a voix haute. Quel-
ques auteurs estiment que cette mesure aurait été prise
ne verba tam sacva vilescerent, « afin de ne pas avilir
des paroles aussi saintes » Cette hypothése n’est rien
moins que fondée. On ne s’explique pas en quoi « une
priere dite & voix basse serait plus respectueuse ou plus




LES PRIERES DU CANON 157

respectée que si elle est dite 4 haute voix!», ni pourquoi
les fidtles auraient été jugés indignes d’entendre les
paroles de la consécration quand ils étaient admis
quelques minutes plus tard a recevoir I'Eucharistie.

Nous trouverons une explication plus vraisemblable
dans un fait unanimement reconnu, a savoir le désir
constant, qui se manifeste & partir du VI¢ siécle,
d’abréger la durée du service divin. Dom Fortescue
croit que c’est le chant du Samcius qui occasionna
la lecture silencieuse du Canon. Au début, le Sanctus
ne comportait que deux phrases, chantées sur une modu-
lation aussi simple que celle de la Préface, telle qu’elle
existe encore aux messes de Requiem et dans la Missa
- brevis. Il n’y avait donc pas d’interruption a proprement
parler. Aussitdt aprés ce court dialogue, l'officiant
reprenait la priére eucharistique sur le méme ton
que la Préface. Mais lorsque le texte du Sancfus fut
augmenté du double Hosanna et du Benedictus et qu’on
le chanta sur des mélodies plus longues, il créa un véri-
table intermeéde. Dés lors, le célébrant, laissant 1’exécu-
tion du Sanctus a la Schola et aux fidéles, continuait
sa priére avant que le peuple n’eiit achevé la sienne ; et,
pour cela, il devait nécessairement la dire & voix basse.
Ce fut d’abord une coutume, puis une tradition et
finalement la régle.

D’autre part, les « recommandations » insérées au Ca-
non ne permettaient plus de chanter 'anaphore d’un
seul trait. Le cardinal Schuster pense qu’aprésle Sanctus
le diacre lisait & haute voix une liste de recommanda-
tions, remplacée aujourd’hui par le Memento. Toujours
pour gagner du temps, le célébrant, pendant cettelecture,
poursuivait silencieusement la récitation de I’anaphore ®.

1. Dom FORTESCUE, op. cit., p. 429.
2. Liber sacramentorum, t. 11, p. 100.




158 LA MESSE DES FIDELES

Il est permis de supposer que cette transformation
de I'ancien cérémonial devait fatalement se produire,
dés que la langue liturgique cessa d’étre comprise
des assistants. Aujourd’hui, la piété ne serait pas néces-
sairement stimulée par la lecture publique d'une longue
priere en latin. A coup sir ce serait une minute impres-
sionnante que celle ol retentiraient dans 1’église les
paroles de la consécration, mais on peut aussi bien
soutenir que le silence qui les entoure est plus propre
au recueillement.

Saint Jean, le seul des évangélistes qui ne relate pas
I'institution de 1'Eucharistie, nous instruit en revanche
de ce qui se passa au cénacle aprés le repas sacré.
Le Maitre prit la parole, interrompu d’abord par trois
de ses apotres, et puis ses auditeurs ne songent plus
4 linterroger, tant le discours du Sauveur les émeut.
Jésus est seul a parler, les disciples I'écoutent, ils
I’écouteraient toujours. Bient6t Jésus ne leur parle plus,
il s’adresse 4 son Pére. Tous retiennent leur souffle,
Jésus prie. N’est-ce pas a peu prés ce que reproduit
la liturgie actuelle de notre messe ? Nous avons entendu
les enseignements du Seigneur ; nous avons prié en-
semble, et a voix haute, faisant appel a sa médiation.
Entrons maintenant « dans le silence du Canon ».
Tout compte fait, il vaut mieux qu'aucune voix humaine
ne se fasse entendre : Jésus va prier avec nous et

pour nous.

XX
’INTERCESSION POUR L'EGLISE

Thélique, un des glorieux martyrs qui sanctiﬁérent
I'Eglise de Carthage en l'an 304, avait été soumis a la




L'INTERCESSION POUR L’EGLISE 159

torture, et, tandis que des ongles de fer lui déchiraient
le dos et les flancs, il priait ainsi : « Mon Dieu, aie pitié !
Pour l'amour de ton nom, donne-moi la force de
souffrir !... Seigneur, je te rends graces!... » Aussitot
il se reprend. Quoique le sang ruisselle de sa chair
en lambeaux, ce chrétien n’estime pas que sa souffrance
soit un sacrifice digne de Dieu. Et il ajoute, avec une
humilité qui nous confond : Je ne suffis pas a te rendre
grdces?.

Certes I'idée ne nous effleure pas que nos adorations
a nous aient plus de valeur que I'action de graces du
martyr de Carthage. Notre Messe doit justement sup-
pléer a l'insuffisance de notre priére. Nous allons nous
effacer et nous abriter derriére Notre-Seigneur Jésus-
Christ, et lui demander d’adorer, de remercier, d’expier,
de supplier avec nous et pour nous. Mais trouverons-
nous les pensées et les mots qui puissent nous associer
dignement au sacrifice de notre Rédempteur ? Nous
ferons mieux d’ouvrir simplement notre missel et de
lire le texte officiel de I’Eglise, qui n’a pas varié depuis
saint Grégoire le Grand. En dépit de ses imperfections
et de quelques obscurités, cette priére canonique —
prex canonica — répétée depuis des siécles par tant de
saints, est celle qui peut le mieux nous sanctifier. Nous
n'y rencontrons pas les termes techniques forgés par la
spéculation des théologiens, et cependant notre seul
regret est de ne pouvoir, en la lisant, nous attarder
4 savourer toute la doctrine dont elle regorge. Priére
trés simple, et qui rend savants les plus humbles ;
priere un peu hachée, mais comme le sont les soupirs
d’un cceur qui aime. « Seigneur, nous ne suffisons pas
a4 vous rendre graces ; écoutez seulement sur nos lévres
la priere de votre Kglise : Te igitur... »

I. Dom LECLERCQ, Les Martyrs, t. 11, p. 210.




160 LA MESSE DES FIDELES

Vous donc, Pére trés clément, par J ésus-Christ, votre
Fils, Notre-Seigneur, nous vous supplions et vous de-
mandons d agréer et de béniv ces dons, ces présents, ces
sacrifices saints et sans tache que nous VOUS offrons...

Te igitur (Vous donc). La conjonction « donc » marque
la reprise de la priere eucharistique, interrompue par
le Sanctus. La préface a célébré les bienfaits du Pére
tout-puissant ; c’est vers le Pére trés clément que le
célébrant tourne de nouveau ses regards, pour le supplier
d’accepter nos oblations, de les accepter et de les
bénir. Ces deux expressions sont a peu pres équiva-
lentes. Dans le langage biblique, lorsque le verbe
« bénir » a Dieu pour sujet, il signifie que Dieu nous
marque sa bienveillance. Que le Pére trés clément
veuille bien nous montrer sa bonté en agréant les
offrandes disposées sur l'autel, ces dons, ces présents,
ces sacrifices « saints et sans tache ». Ces deux épithetes
se comprendraient certainement mieux aprés la consé-
cration : elles s’entendent néanmoins, comme d’autres
expressions analogues, fréquentes dans les secrétes, du
pain et du vin, haec dona, CeS dons que Dieu a faits
3 ’homme, qu’'a notre tour nous lui offrons en présents,
haec munera, en signe de notre donation intérieure, et
que les paroles consécratoires vont incessamment trans-
former en une offrande sainte et sans tache, haec
sancta sacvificia illibata.

Vous n’étes pas sans avoir observé que le prétre
mime ces paroles €n méme temps qu'il les prononce.
Il a levé les bras et les yeux Vers le ciel, puis il s’est
incliné comme un suppliant, il a baisé l'autel et tracé
trois signes de croix sul le pain et le vin. Ces rites
extérieurs sont une particularité remarquable de la
liturgie romaine. Le prétre en a accompli un certain
nombre depuis le debut de la messe, spécialement




L’ INTERCESSION POUR L’EGLISE 161

pendant 1'offertoire ; il les multipliera a partir du Canon.
Tant6t c’est le mot qui entraine le geste, tant6t, au
moment de la communion surtout, le geste sera expliqué
par une pri¢re. L’adjonction du geste a la parole
souligne le caractére dramatique de la Messe, qui est
une action sacrificielle.

Mais 4 peine le texte du Canon a-t-il fait allusion
a notre offrande que brusquement il passe A l'inter-
cession. A vrai dire, les deux thémes de 1'offrande et
de l'intercession peuvent se relier naturellement : le
second indique, en effet, dans quelle intention le sacri-
fice est offert a Dieu.

Pour qui offrons-nous A Dieu le sacrifice de la Messe ?
La priére canonique nous répond : Avant tout, pour
votre Eglise universelle. Et voici encore un coup assené
a I'individualisme religieux, qui n’est pas chrétien. A la
messe, je ne prie pas pour moi; je joins ma priére
a celle de mes fréres. et nous prions les uns pour les
autres. Lorsque, sous la persécution de Valérien, saint
Fructueux, évéque de Tarragone, allait monter sur le
blicher, un chrétien se recommanda a lui : « Pére,
prie pour moi ». — L’évéque répondit : « Il convient
que je prie pour I'Eglise catholique entiére, répandue
de I'Orient & I’Occident!. » Clest presque la formule
de notre Canon. Remarquez le mot « votre », qui oblige
Dieu, en quelque sorte, A nous exaucer. Nous sommes
son Eglise, celle que Jésus a aimée et pour qui il s’est
livré2. Afin que vous daigniez lui donner la paix, la
garder, la maintenir dans U'unité et la gouverner sur
tout le globe terrestre.

Pesons chacun de ces quatre verbes : ils expriment

I. Dom LEcCLERCQ, op. cit., t. 1I, p. 119.
2. EpH. v, 25,

Notre Messe — 11




162 LA MESSE DES FIDELES

les besoins permanents de I’Eglise, mais nous en com-
prenons mieux le sens si nous nous rappelons qu'’ils ont
traduit les veeux des fidéles aux ages héroiques du
christianisme. Pacificare. Les successeurs des ApoOtres
n’avaient pas oublié I'ordre du Sauveur : I’Evangile
doit étre annoncé a toutes les nations, jusqu’aux
extrémités du monde, foto orbe terrarum. Les premiéres
générations chrétiennes se dévouérent A cette tiche
avec un zele intrépide ; mais, pendant deux siécles et
demi « la persécution n’a jamais complétement cessé
dans la vaste étendue de I'empire ; elle ne s’éteignait
ici que pour se ranimer un peu plus loinl. » Or, si la
persécution est 'une des marques auxquelles Jésus a
déclaré qu’on reconnaitrait son Eglise et si elle est un
moyen providentiel de purification pour les chrétiens,
elle ne facilite pas les conversions. L’Eglise demande
donc a Dieu qu’il lui accorde des intervalles de paix,
afin de continuer la diffusion de 1’Evangile.
Custodire. La paix extérieure n’est pas son plus grand
bien : elle peut méme devenir une occasion de relache-
ment. Aussi Dieu doit-il la protéger contre les dangers
que ses fils rencontrent dans une vie plus facile.
Adunare. D’autres périls la guettent, qui éclatérent
nombreux au lendemain de I'édit pacificateur de
Constantin. Rassurée contre les adversaires du dehors,
I'Eglise fut aux prises avec 'ennemi intérieur, 1’esprit
d’orgueil et de dissension, la zizania que, dans la para-
bole, ’homme ennemi vient semer dans les emblavures.
Schismes et hérésies attentérent a son unité, cette unité
pour laquelle Jésus pria longuement, en des termes si
poignants avant de se livrer a la mort : Ut sint unum ! Le
souhait ardent de Jésus est resté le souci constant de
son Eglise. Un trés vieux texte chrétien, qui se retrouve

L. G, Bulssikk, La fin du paganisme, 1. 1, p. 347.




L'INTERCESSION POUR L'EGLISE 163

sous une forme ou sous une autre dans les anciennes
liturgies, nous a conservé une priére qui était prononcée,
A la fin du Ier siécle, dans les assemblées eucharistiques.
Elle est maintenant bien connue, mais on ne se lasse pas
de la relire : « Comme les éléments de ce pain rompu,
« autrefois dispersés sur les montagnes, ont été ramassés
« pour devenir un seul tout, qu’ainsi ton Eglise soit
« rassemblée des extrémités de la terre dans ton
« royaume?. » Saint Paul avait écrit dans le méme sens :
« S1 nombreux que nous soyons, comme nous parta-
geons le méme pain, nous ne formons qu’un seul corps 2.»
Avant méme d’étre transsubstantiés, le pain, composé
de grains de provenance diverse, et le vin, issu de
différentes grappes de raisin, sont 'image de I’Eglise,
dont les membres doivent former un tout indissoluble.
Jésus ne veut connaitre qu’un seul bercail, sous la
garde d’un seul pasteur. Saint Paul amplifie : « ... un seul
corps et un seul esprit, puisque tous nous avons une
méme vocation et une méme espérance ; un seul Sei-
gneur, une seule foi, un seul baptéme3. »

Regere. Le Pasteur unique est la condition du bercail
unique. L’unité de I’Eglise n’est possible que si, d’un
méme cceur, tous les chrétiens reconnaissent la royauté
du Christ. Lui seul doit nous conduire : encore faut-il
que nous lui soyons soumis. Et comment réaliser cette
unanimité, si ce n’est en demeurant unis au chef qu’il a
lui-méme placé a la téte de son Eglise ? C’est pourquoi
la pri¢re canonique nous fait offrir le saint sacrifice
?al&ment pour votre servitewr notre Pape, et pour notre
“wéque, et pour tous ceux qui croient et pratiquent la
vraie foi catholique et apostoligue.

L. Deduche, ¢, IX.
2. 1 Cor., X, I7.
3. Epu, IV, 4.




164 LA MESSE DES FIDELES

La mention du Pape a toujours été regardée en
Occident comme un signe d’adhésion a la foi catholique ;
'omettre équivalait A se retrancher de I'Eglise. Ce n’est
qu’a partir du VIe siécle que le titre de pape fut réservé
au chef de I’Eglise et plus tard encore qu’on I’emploiera
sans aucun qualificatif : le Pape. Jusque-la, il n’était
pas rare qu’on l'attribuit aux évéques dans leurs
églises particulieres : c’est, d’aprés Grégoire de Tours,
le nom que Clovis donnait 4 saint Remi. Moins solennel
que le mot « pontife », il joignait au respect une nuance
d’affection. Papa noster, c’était « notre bon pére »,
le mammag des Grees, le « papa» des Frangais. L’évéque
de Rome, successeur de saint Pierre, est sans doute
le chef & qui les chrétiens doivent obéir : il n’est pas
moins le pére d'une grande famille que tous ses enfants
veulent aimer. Hors de Rcme, on associe au nom du
Souverain Pontife la mention de 1'évéque local, antistes,
celul qui a été mis a notre téte. Quelques auteurs
pensent que le mot orthodoxi n’étant pas pris substan-
tivement en latin, il faudrait scus-entendre patres:
il s’agirait alors, jusqu’a la fin de la phrase, de tous les
évéques en communion avec le siége apostolique. On
peut croire cependant qu’aprés avoir nommé les chefs
directs de l’assemblée chrétienne, la priére canonique
a cn vue l'ensemble des fidéles, tous ceux qui se récla-
ment de la seule vraie foi, celle que Jésus a enseignée
aux apOtres pour l'universalité des hommes.

Dégageons la lecon de ce premier alinéa du Canon.
Avant que Notre-Seigneur se rende présent sur l'autel,
I'officiant fait le rassemblement de toute 1'Eglise.

Effectivement I’Eglise tout entiére prend part a la
célébration de toutes les messes. Cest pour elle, nous
venons de le constater, qu'avant tout le sacrifice sera
offert ; ¢’est sur elle que Dieu répandra tous les bienfaits




L'INTERCESSION POUR L’EGLISE 165

qui y sont attachés ; c’est par elle que chacun de nous
recoit la part de graces qu’il espére en retirer : c’est elle,
nous le verrons plus loin, qui, & chaque messe, offre
la sainte victime immolée au Calvaire. Le prétre, qu’elle
a ordonné A cette fin n’est que son délégué : la piété
personnelle du célébrant peut accroitre les fruits de
la Messe, mais, son cceur fiit-il de glace pendant I’exercice
de sa fonction, aucun des autres membres de I'Eglise
ne serait frustré des bénédictions divines. Le saint
sacrifice est offert par 1'Eglise universelle, avec tout
ce qu’elle contient de sainteté et malgré ce qu’elle
traine de misére. Enfin, aprés la consécration, c’est
'Eglise que Jésus offre & son Pére. Dans un passage
fameux de la Cité de Dieu, saint Augustin vante
I'incomparable grandeur du sacrifice chrétien. « Toute
« la cité rachetée, écrit-il, c’est-a-dire 1’assemblée et la
« société des saints, est offerte & Dieu en un sacrifice
«universel par le grand prétre qui s’offrit pour eux
«en sa Passion, afin que nous devenions le corps de
« ce chef auguste... Tel est le sacrifice des chrétiens :
«une multitude, mais un seul corps dans le Christ.
« L’Eglise I'accomplit souvent dans le mystére de
« 'autel, ott il lui est démontré qu’elle-méme est offerte
« dans l'oblation qu’elle fait & Dieul. »

Au seuil du Canon, nous apprenons la notion
totale de ce qu'est I'Eglise et la dignité qui nous échoit
de lui appartenir. Beaucoup ne considérent dans I'Eglise
quune société dont les membres sont fidélement unis
a leurs chefs hiérarchiques. Cette vision est exacte,
mais seulement quand on regarde du dehors. L’Eglise,
vue du dedans, c’est Jésus-Christ continuant sa vie et
Son ceuvre, — continuant de vivre et d’agir — dans
tous les hommes, pasteurs et fideles, qu'il a appelés

1. Liv. X, ch. 6,




166 LA MESSE DES FIDELES

et qui croient en lui. L'Eglise est une présence du
Christ, une des modalités de sa présence universelle
et de sa continuelle activité. Comme Jésus-Christ est
sacramentellement présent dans 1’Eucharistie, il est
présent spirituellement dans son Eglise ; ce sont la
deux présences réelles, deux présences vivantes. L'Es-
prit de Jésus-Christ pénétre I'ame de tous les baptisés
et leur infuse sa vie divine, par laquelle les membres
de I'Eglise sont unis entre eux et a Jésus-Christ, comme
les membres d’un corps sont liés entre eux et respective-
ment unis a la téte. Ecoutez encore comment saint
Augustin préparait ses nouveaux chrétiens a leur pre-
miére communion. Il leur explique qu’ils vont recevoir
le corps du Christ, mais que par leur récent baptéme
ils sont déja le corps du Christ, Soyez ce que vous voyez,
leur dit-il, et recevez ce que vous étes?.

Recevez ce que vous étes... La sainte communion
augmente en nous la vie divine ; mais, avant de commu-
nier, nous la possédons déja, parce que nous sommes
les membres de 1'Eglise, corps du Christ. C’est seule-
ment en vertu de cette incorporation que nous pouvons
offrir Jésus-Christ : il nous appartient, il est notre téte,
le chef de I'Eglise ; et c’est aussi pourquoi le Christ
peut nous offrir au Pére avec lui: nous tenons a lui,
nous sommes ses membres. N’est-ce pas a la Messe
que I'on comprend bien que faire partie de I'Eglise,
c’est ne faire qu'un avec Jésus-Christ ?

XXI
LE MEMENTO DES VIVANTS

T e début de la priére canonique nous a montré que

1. Serm. 272 et 227.




LE MEMENTO DES VIVANTS 167

'Eglise, dans la totalité de ses membres, recueille les
bienfaits accordés par Dieu a la célébration de toutes
les messes. C'est ce que les théologiens appellent le
fruit général du saint sacrifice ; ils enseignent qu’en
outre chaque messe en particulier posséde son efficacité
propre. Un fruit spécial est acquis a ceux qui concourent
d’une fagon ou d’une autre a l'offrande de cette messe,
le servant notamment, mais aussi tous ceux qui y
assistent attentivement ; le prétre a droit 4 un fruit
personnel ; enfin, le fruit ministériel revient a celui ou
a ceux aux intentions de qui la messe a été nommément
appliquée par le célébrant.

Le « mémento des vivants » nous indique ce que sont
les fruits de la messe, aprés avoir fait en quelque sorte
I'appel des bénéficiaires. Une rapide excursion histo-
rique nous éclairera sur les origines de ce paragraphe
et de plusieurs autres du Canon. Il s’agit des diptyques?.

Chez les Grecs et chez les Romains, les diptyques
étaient « une sorte de carnet composé de deux tablettes,
unies d’un coété par une charniére et qui pouvaient
se replier 1'une sur 'autre »; par la suite, on ajouta
un plus grand nombre de tablettes : c’était, en somme,
un agenda portatif. Si I’on s’en servait pour les besoins
de la vie courante, on pouvait aussi bien employer ces
carnets a des usages religieux. On eut ainsi, dans les
archives de 1'Eglise, divers diptyques : les uns pour
enregistrer les noms des baptisés; les autres pour
conserver en un « livre d’or » la mémoire des chrétiens
qui avaient subi le martyre ; sur d’autres, on inscrivait
la liste des évéques ou de quelques dignitaires de la
hiérarchie ; d’autres encore contenaient les noms des
fondateurs et des bienfaiteurs envers qui la gratitude

1. Cf. Dom CABRoOL, Dict. d’Arch. chrét. et de liturgie, t. 1V,
col. 1045 et suiv,




168 LA MESSE DES FIDELES

faisait un devoir de prier aprés leur mort. Or,
étant donnée la place importante accordée dans les
anciennes assemblées liturgiques a la priére d’inter-
cession, il était naturel que pour l'énumération des
intentions proposées a la piét¢ de I'assistance,
aussi bien que pour l'invocation des intercesseurs, on
utilisat les « diptyques ». On en faisait une lecture
publique.

La place de cette lecture ne fut pas la méme dans
toutes les liturgies. Cependant, dans les premiers
temps, elle avait lieu toujours avant la préface et,
généralement, aprés que les fideles avaient ap-
porté leurs oblations. Il était inévitable que la liste
des noms inscrits sur les diptyques devint assez
longue. Qui pouvait ne pas désirer que ses défunts
fussent recommandés a la priére de tous ? La recom-
mandation des vivants n’était pas moins appréciée
pour I'honneur qu’elle constituait. A 1'époque du
catéchuménat, on lisait, le 3¢ dimanche de Caréme,
le nom des parrains et marraines des futurs bapti-
sés. Mais combien d’autres tinrent a recevoir a la
fois un hommage public et ’assurance d’un mémen-
to! Le nombre des personnes qui faisaient valoir
leurs droits a figurer sur les diptyques en vint a
étre si élevé qu'on devait les répartir sur plusieurs
dimanches. Cette lecture ne risquait-elle pas de flatter
la vanité ? Saint Jérome trouvait abusif que quelques-
uns qui s'étaient enrichis malhonnétement, s’inscri-
vissent au nombre des offrants. « Est-ce donc, fait-il
« remarquer sévérement, qu’on doive leur faire com-
« pliment de racheter leurs péchés ?... Des violents
« et des voleurs peuvent se glorifier de leurs crimes,
« car le diacre récite a haute voix dans les églises
«le nom des donateurs : celui-ci a offert tant, celui-la
«a promis tant; et, tandis que leur conscience les

Sy AT s o




LE MEMENTO DES VIVANTS 169

« tourmente, ils se font complaisamment admirer de
« toute 1'assistance’. »

Si la mention publique des personnes pour qui I'on
offrait le Saint Sacrifice pouvait en elle-méme préter
le flanc 4 la critique, elle ne devait pas survivre au jour
ou on lintroduisit dans le Canon. Qui dira pourquoi
cette nouvelle place lui fut assignée ? On a fait état
d’une lettre du pape Innocent Ier, écrite en 416, mais
quelques termes assez ambigus permettent aux litur-
gistes de la soumettre & des interprétations opposées.
En tout cas, au VIe siécle, alors que les liturgies galli-
canes et orientales maintiennent la lecture des dipty-
ques pendant l'offertoire, le rite romain a inséré Ila
pri¢re d’intercession dans le Canon. Et c’est, semble-
t-il, & cause de sa longueur que la lecture dut étre
séparée en deux trongons, dont 'un précéda et 'autre
suivit la consécration.

Quoi qu'il en soit, notre mémento des vivants,
premier vestige des anciens diptyques, forme une suite
logique a la recommandation générale pour I'Eglise,
contenue dans le paragraphe précédent. Déja une
mention particuliére a été faite du Souverain Pontife
et de I'évéque du lieu. L’énumération publique d’autre-
fois est maintenant remplacée par quelques instants
de silence. Sonvenez-vous, Seigneur, de vos serviteurs
et de vos servantes. Comme 'y invitent les deux lettres
N. et N. (initiales de nomina), le prétre arréte sa
pensée sur quelques noms ; il peut actualiser d’autres
intentions plus générales ; il n’omet point celle pour
laquelle la messe a été demandée ou A laquelle il est
tenu par sa charge d’offrir le saint sacrifice. (Ainsi
le curé doit tous les dimanches et A certains jours

I. Ibid., col. 1081, en note,




170 LA MESSE DES FIDELES

de féte célébrer a l'intention de tous ses paroissiens.)

Aprés une courte recommandation silencieuse, le
prétre poursuit l'intercession en faveur de tous les
fidéles qui assistent a la messe. « Souvenez-vous,
Seigneur... de tous ceux qui sont ici présents, dont vous
connaissez la foi et la dévotion, pour qui nous vous offrons
ou qui vous offrent ce sacrifice de louange. » Les assistants
sont appelés circumstantes, littéralement ceux qui se
tiennent debout autour de l'autel (rappelez-vous que,
jadis, I'autel n’était pas situé a I'extrémité d'une nef,
loin des fideles). Observez au passage 1’éloge qui vous
est décerné, et tout éloge est un encouragement a le
mériter davantage. Le célébrant se porte garant de
votre foi et de votre dévotion. Fides veut dire a la fois
croyance et confiance ; devotio, piété et attache-
ment. Dieu seul est capable de lire dans les consciences
et dans les cceurs. Il sait qui sont ses vrais fidéles et
ses enfants dévoués, et il agrée vos offrandes dans la
mesure de vos bonnes dispositions qu’il connait. Tous
cependant peuvent espérer recevoir ses graces, parce
qu'ils sont 1a, circumstantes, parce qu’ils ont apporté
le pain et le vin, ou leur équivalent, en gage de leur
oblation intérieure, parce qu’ils lui offrent ce sacrifice,
gui tibi offerunt hoc sacrificium. Telle était la legon
primitive ; mais, au X® siécle, ces paroles furent précé-
dées d’une addition pro quibus tibi offervmus, « ceux
pour qui nous l'offrons » Certains absents peuvent
donc attendre les fruits de la messe a laquelle ils
n’assistent point. Ils ne sont pas la pour présenter
eux-mémes leur oblation, mais le prétre I'a regue et
I'offre en leur nom. On pense que ces absents, assimilés
aux fideéles présents, devaient étre, a l'origine, ceux
qui, avant de quitter cette terre, avaient laissé a leur
¢glise une fondation de 1nesses.




LE MEMENTO DES VIVANTS 171

La fin du paragraphe mérite votre attention parce
qu’elle vous indique les propriétés des fruits de la
Sainte Messe. Les fidéles, en méme temps que le prétre,
offrent & Dieu ce sacrifice de louange, pour eux et
pour tous les leurs, pour la rédemption de lewrs dmes,
en vue de lewr salut et de leur sawvegarde. Faut-il
le répéter ? la priére canonique n'use pas de termes
théologiques, mais elle renferme tout l'enseignement
de la théologie sur l'efficacité du saint sacrifice. La
Messe est un sacrifice de louange, sacrificium laudis.
Notre intention premiére doit étre d’adorer Dieu. Dieu
cependant ne se laisse pas battre en générosité, et nous
pouvons solliciter pour nous les effets qui résultent du
sacrifice de Jésus-Christ. Pro redemptione animarum
suarum : la Messe peut nous obtenir le repentir néces-
saire au pardon de nos péchés et nous remettre les
peines que ceux-ci nous ont fait encourir. La Messe
peut nous mériter un accroissement de grice et ’éternel
salut de nos dmes, pro spe salutis. Le texte continue :
et tncolumatatis suae. La sauvegarde dont il est question
en second lieu a certainement pour objet notre vie
temporelle. Offrant a Dieu celui qui est tout pour lui
et pour nous, son Fils, ne pouvons-nous pas tout lui
demander ? Il nous accordera tout ce qui contribuera
sirement 4 notre bien. C’est pourquoi, pendant le
silence du mémento, puis en récitant, en méme temps
que le célébrant, la formule qui suit, vous recommande-
rez avec confiance toutes les intentions que vous avez
déja rassemblées, durant I'offertoire, pour vous et pour
tous ceux qui vous sont chers, pro se suisque omnibus.
Et, comme nous avons commencé par adorer Dieu,
nous achevons I'exposé de nos désirs et de nos requétes
sur une pensée de reconnaissance pour tant de bienfaits
que nous avons déja regus de lui : tibique reddunt vota
sua. Souvenez-vous de tous ceux qui vous offrent, et




172 LA MESSE DES FIDELES

qui vous supplient, et qui vous rendent leurs hommages,
a wvous, Dien éternel, vivant et véritable.

Ce premier mémento vous fournit dans sa briéveté
le moyen de retirer toutes les faveurs attachées au
saint sacrifice. Il peut étre utile de préciser I’enseigne-
ment de I'Eglise sur son caractére propitiatoire.

Le mot « propitiation » désigne l'acte d’apaiser la
juste colére de Dieu contre les pécheurs, afin que sa
bonté leur accorde le pardon de leurs péchés et la
rémission de leurs peines. La Messe nous applique les
bienfaits de la propitiation que Jésus-Christ nous a
me¢ritée sur la Croix. Or une distinction est nécessaire.
Le sacrifice de la Messe n’agit pas a la fagcon d’un
sacrement. Seuls, les sacrements de Baptéme ou de
Pénitence remettent les péchés mortels ; le premier con-
fére a I’ame et le second lui restitue la vie surnaturelle.
Quant a la Messe, considérée indépendamment de la
communion (qui est un sacrement), elle nous donne
des grices actuelles, mais elle n’a pas pour fin de dénouer
les liens du péché mortel. Suivant la formule du concile
de Trente, si, « au sacrifice de la Messe, nous appro-
« chons de Dieu contrits et repentants, nous obtenons
« miséricorde et nous trouvons la grice dans un secours
« opportun’ ».

Quelle est alors la situation du chrétien qui assiste
a la Messe sans étre en état de grice ? Cette question
n’est malheureusement pas oiseuse. Dans la grande
famille des catholiques dits pratiquants, il en est de si
négligents, il en est d’autres qui sont, passagércment
ou pour longtemps, dans des conditions de vie irrégu-
licres. Leur présence a la Messe serait-elle inutile ?
Certainement non, car ces chrétiens pécheurs n’ont pas

1. Sess. XXII, ch. 2.




LE MEMENTO DES VIVANTS 173

cessé d’appartenir a I’Eglise. Qu’ils y viennent donc
implorer la miséricorde du Sauveur, qui est mort pour
eux ; qu'ils y sollicitent les lumiéres de la foi, la grace
du repentir et surtout la force d’opérer leur conversion.
Que ceux-1A4 mémes qui ne peuvent pas encore rentrer
dans I'ordre lui demandent avec d’autant plus d’insis-
tance la grice de la pénitence finale.

En revanche, combien les pécheurs pardonnés et
réconciliés devraient recourir a la vertu satisfactoire
du sacrifice de la Messe, en ne se contentant pas de la
messe- obligatoire du dimanche ! Notre expiation per-
sonnelle est indispensable, mais elle est bien peu
de chose eu égard A notre dette. Or Jésus se présente
sur nos autels pour recueillir nos faibles pénitences et
en accroitre démesurément la valeur en les unissant
aux souffrances de sa Passion. Et nous n'userions pas
souvent et largement d’un tel secours! Sans doute
comptez-vous qu’aprés votre mort, ceux qui vous
pleureront feront célébrer des messes pour abréger votre
purgatoire. Est-il prudent d’attendre cette échéance,
quand, dés A présent, vous possédez un moyen aussi
puissant de satisfaire 4 la justice divine ? C’est A ce
propos que saint Léonard de Port-Maurice citait ce
proverbe : « Un flambeau devant soi éclaire mieux
qu'un fanal derriére. » D&s maintenant, éclairez puis-
samment le passage obscur de votre mort. D’autres,
espérons-le, offriront pour vous le saint sacrifice quand
vous screz « leurs défunts », mais maintenant vous
disposcz vous-mémes d’un trésor infini : puisez-y A
pleines mains, avec toute votre foi et toute la dévotion
possible,

A




174 LA MESSE DES FIDELES

XXII

LE SOUVENIR DES SAINTS
ET LE RETOUR A 1LA PRIERE SACRIFICIELLE

Aprés l'énumération des intentions auxquelles est
offert le saint sacrifice, nous appuyons notre requéte
sur les mérites et les prieres de nos intercesseurs
célestes. C’est l'objet du paragraphe Communicantes,
qui figure au Canon depuis le VIe siécle.

Cette troisitme phrase pose, & une premiére lecture,
un probleme grammatical, car elle s’ouvre sur deux
participes présents dont on cherche le point d’appui :
Communicantes et memoriam venerantes, « Unis dans
une méme communion et vénérant la mémoire... »
Puisque le mémento des vivants, résidu de I’ancienne
lecture des diptyques, est une interpolation dans le
texte de la priére canonique, c’est au paragraphe Te
igitur qu’il faut relier celui-ci. Nous prions le Pere
trés clément d’agréer le sacrifice offert pour 1'Eglise,
nous qui sommes en communion avec notre pape, notre
éveque et tous les fideles orthodoxes, et aussi avec les
saints dont nous vénérons la mémoire. Notre Messe est
décidément une réalisation du dogme de la communion
des saints.

Les historiens du culte chrétien nous apprennent
qu’au Ve siécle, au moment des saints mysteéres, le pon-
tife donnait lecture du diptyque contenant les noms de
ses prédécesseurs morts pour la foi. La liste s’allongea
ensuite de la nomenclature des saints apdtres et, de
plus, dans chaque Eglise particuliére, le célébrant ajou-
tait les noms des saints martyrs justement considérés
comme les protecteurs de cette Eglise. Notre missel
nous fait lire la liste de I'Eglise de Rome ol figure




LE SOUVENIR DES SAINTS 175

en tout premier hiew la glorieuse Marie, toujours Vierge,
Mére de Diew et de Notre-Sergneur Jésus-Christ.
Cette formule consacre la maternité divine de Marie,
définie au concile d’Epheése, en I'an 431. Ne manquons
pas de penser ici au réle que la Sainte Vierge a joué
dans notre rédemption : nous lui devons notre Sauveur.
Prions-la de nous associer aux dispositions dans les-
quelles elle offrit & Dieu la mort de son Fils, en unissant
sa douleur aux souffrances de Jésus pour délivrer les
hommes du péché.

Nous honorons ensuite la mémoire des bienheureux
apétres et martyrs. La liste renferme les noms des douze
apdtres, désignés par Jésus en personne, ce qui a
permis de citer saint Paul; mais, pour respecter le chiffre
de douze, il a fallu provisoirement écarter saint Mathias.
Pierre et Paul viennent en téte et ensemble, comme ils
subirent ensemble le martyre, 3 Rome méme. Suivent
saint André et les deux fils de Zébédée, Jacques et Jean.
Les autres apdtres sont énumérés d’aprés I'ordre du
calendrier, depuis Thomas, dont la féte tombe en
décembre, jusqu’'a Simon et Jude, commémorés en
octobre. Notez, & propos de ce dernier, que les premiers
chrétiens le désignaient de préférence par son surnom
de Thaddée, de facon a ne pas prononcer le nom qu'il
avait de commun avec I'Iscariote.

Aux douze apdtres correspondent douze martyrs.
Les diptyques de 1'Eglise de Rome mentionnent natu-
rellement ceux qui étaient en honneur chez les chrétiens
de cette ville : tous y possédaient, au VI® siecle, une
église ou une basilique qui leur était dédiée. Cinq papes
ouvrent la marche : les trois premiers successeurs de
saint Pierre, Lin, Anaclet et Clément ; puis deux papes
du IITe siecle, Sixte II et Corneille ; 'évéque africain
saint Cyprien, défenseur intrépide de 1'unité catholique ;
le diacre saint Laurent, le grand ami des pauvres et




176 LA MESSE DES FIDELES

le patron des catéchuménes. Les cinq derniers sont des
laiques : Chrysogone, le catéchiste de sainte Anastasie,
les deux fréres Jean et Paul, tous deux officiers du
palais impérial, assassinés sous Julien I’Apostat, et,
enfin, CoOme et Damien, deux médecins orientaux, sur-
nommés Anargyres, parce qu’ils donnaient leurs soins
gratuitement, et au tombeau desquels se produisirent
« encore plus de guérisons qu’ils n'en avaient opérées
de leur vivant ».

Le fait que cette liste comprend seulement des
martyrs atteste son ancienneté, car, jusqu’a la fin du -
IVe siécle, les martyrs seuls furent admis aux honneurs
du culte. L’age des persécutions révolu, la vie mortifiée
des ascetes, des évéques et des vierges, fut considéree
comme une équivalence du martyre : leur vertu faisait
d’eux de nouveaux « confesseurs » de la foi. Le cardinal
Bona cite ces paroles de saint Denys : « La récitation
des saintes tables, qui se fait aprés le baiser de paix
(alors au début de l'offertoire), proclame ceux qui ont
vécu avec constance et avec constance sont parvenus
au terme d’une bonne vie'. » Aussi, un peu partout,
de nouveaux noms furent introduits au Canon de la
messe : saint Martin, saint Hilaire, saint Denys, etc...
De 14 est venue l'expression « canoniser un saint »,
pour signifier qu’il a droit & un culte public. Cependant
le catalogue romain a toujours conservé sa teneur
primitive ; du reste, les additions adoptées ailleurs
furent jugées inutiles puisque tous les saints sont invo-
qués dans la clause : et ommium sanctorum tuorum.

[Nous vous prions,] poursuit notre texte, d'accorder
a leurs mérites et @ lewrs priérves de nous valoiy en toutes
circonstances le secours de votre protection. Remarquez
que, dans cette priére, comme dans toutes les collectes

1. MARTIGNY, Dict. des Antiquités chrétiennes, p. I119.




O Tt

s B O S

LE SOUVENIR DES SAINTS 177

romaines, nous ne nous adressons pas directement aux
saints, mais 4 Dieu. Nous prions Dieu d’avoir égard
aux mérites et a l'intercession des élus. Ici apparait
la premiére brisure du Canon, Par le méme Christ
Notre-Seigneur. Amen, ce qui montre bien que le
« Communicantes » est une piéce rapportée. Aux cing
grandes fétes christologiques, Noél, I'Epiphanie, Piques
I’Ascension et la Pentecdte, le souvenir des saints est
précédé d’'un bref rappel du mystére célébré.

Hanc igitur oblationem... Ce second « igitur » et,
du reste, les premiers mots de cette phrase semble-
raient nous faire revenir au théme de I'offrande. Cepen-
dant nous sommes ramenés aussitét  la priére d’inter-
cession. Ce nouveau paragraphe, indépendant du précé-
dent, se relie au mémento des vivants, dont il apparait
comme une répétition ou un développement.

D’anciens sacramentaires possédent des variantes de
cette formule. L’une demande a4 Dieu de recevoir
I'offrande pour que « I'’Ame d’un défunt, libéré des
dangers de la vie, soit admise dans la société des élus » ;
d’autres recommandent la véture des vierges ou l’anni-
versaire de leur consécration au Seigneur. On est ainsi
fondé A croire que cette phrase fut destinée A exprimer
Iintention particuliére pour laquelle la messe était
celébrée. Cette explication trouve une confirmation dans
le texte que notre missel nous fait lire aux fétes de
Piques et de la Pentecéte et qui évoque le temps on
le Baptéme était administré collectivement aux caté-
chumeénes dans la vigile nocturne de ces deux solennités?,
La messe qui suivait, et oi les néophytes faisaient leur
_—

I. L'Hanc igitur du Jeudi Saint posséde une petite addition

S¢ rapportant A l'institution de 1’Eucharistie : elle est A rapprocher
de celles qui sont insérées an Communicantes.

Notre Messe — 12




178 LA MESSE DES FIDELES

premiére communion, était offerte A leur intention.
L’Hanc igitur comporte en effet cette phrase supplé-
mentaire : « Nous vous offrons cette oblation en parti-
culier pour ceux que vous avez régénérés par l'eau et
I’Esprit-Saint en leur accordant la rémission de tous
leurs. péchés. » Vers I'an 600, le pape saint Grégoire
supprima les autres variantes et les remplaga par le
texte uniforme que nous avons CONServe.

Vous constaterez qu'il reproduit le mémento. Il
signale, quoique plus sommairement, les donateurs et
leurs intentions. Daignez domc, Seigneur, recevoir avec
bienveillance cette oblation, de mous, vos ministres, et de
toute votre famille. Les deux catégories d’assistants
sont mentionnées A part : d’abord le clergé engagé au
service du Seigneur, servitutis mnostrae, c’est-a-dire
les prétres qui, trés anciennement, concélébraient avec
le pontife et les ministres inférieurs; puis la grande
famille des fideles. Les paroles qui suivent résument
toutes nos intentions temporelles et éternelles. Elles
reflétent I’angoisse qui étreignait a cette époque le cceur
des chrétiens de Rome, assiégée par les Lombards. Les
calamités se succédaient sans répit, au point que saint
Grégoire partageait les appréhensions populaires sur la
fin prochaine du monde. « Ol est le sénat ? ou est le
peuple ? s’écriait le pontife dans une de ses homélies.
Je ne vois que des édifices détruits et des murailles
qui tombent... Ah! méprisons ce siécle comme un
flambeau désormais éteint et ensevelissons nos désirs
mondains dans la mort du monde lui-méme?. » Cette
note grave est bien celle de I'Hanc igitur. Hélas | elle
n’est pas hors de saison. La terre dure toujours ; mais,
périodiquement ses habitants périssent sous les cata-
strophes déchainées par la malice humaine. Du moins

1. ¥. MOURRET, op. cil., p. 85.

o——




R 2PN R ] 5. T WORLT ¥ e e e TR T T

LE SOUVENIR DES SAINTS 179

la pri¢re nous fait entrevoir I'accés d’'un monde meil-
leur : Accordez-nous votre paix durant les jours de
notre vie mortelle, et faites qu’arrachés a la damnation
éternelle, nous soyons comptés au nombre de vos élus.
Par le Christ Notre-Seigneur. Amen.

Bien que cette priére appartienne dans son ensemble
a la zone de l'intercession, un regard porté sur l'autel
vous avertira du retour imminent a la priére sacrifi-
cielle, car l'attitude du prétre est celle d’un sacrifica-
teur. C’est que, depuis le XVeésiecle, le prétre en récitant
I'Hanc igitur, doit étendre les mains sur les oblata.
Ce geste est inspiré du rituel mosaique, prescrivant pour
tous les sacrifices, que le donateur impose la main sur
la téte de I'holocauste, en signe d’identification morale
avec la victime!. Au jour des Expiations, notamment,
le grand prétre posait les deux mains sur la téte du bouc
émissaire, en le chargeant symboliquement des iniquités
et des transgressions des enfants d’Israél?. C’est aussi
notre pauvre humanité pécheresse que maintenant le
geste figuratif du prétre substitue au pain et au vin,
au moment o Jésus-Christ va en prendre la place et
affirmer 4 son Pére que notre repentir s’unit a ’expia-
tion qu’il accomplit sur la croix.

Ici I'intercession s’arréte, et, avec la phrase Quam
oblationem, nous reprenons le théme de l'offrande.

Cette oblation, nous vous en supplions, 6 Dieu, daignez
faire qu'elle soit par vous pleinement bénie, agréce,
vatifiée, spirituelle, capable de vous plaire, afin qu’elle
devienne pour nous le corps et le sang de votre Fils
bien-aimé, Notre-Seigneur Jésus-Christ.

Vous vous rappelez que, dans les liturgies anciennes,

1. LEviT, 1, 4; ExobDE, XXIX, 10,
2. LEviT, xvI, 21,




180 LA MESSE DES FIDELES
la priére eucharistique comportait une invocation spé-
ciale, 1'épiclese, adressée habituellement au Saint-
Esprit et quelquefois au Verbe, pour appeler le change-
ment du pain et du vin au corps et au sang de Jésus-
Christ. De méme, explique saint Jean Damascéne, que
le Saint-Esprit a opéré dans Marie le mystére de la
conception, de méme il opére dans I’eucharistie la
conversion des éléments. « L’épiclése, qui, a 1'origine,
précedait les paroles de I'institution, fut, dans la suite,
placée, en Orient, aprés I’anamnése!. » Voici, a titre
d’exemple, le texte de l'anaphore de saint Marc
(Ve siécle), ol I'épiclese est a sa place réguliére, avant
les paroles consécratoires : « Remplis, Seigneur, cette
oblation de ta bénédiction par l'intervention de ton
Saint-Esprit, parce que le Seigneur, dans la nuit ou
il fut trahi, etc. » L’anaphore de Sérapion (milieu
du IVe siécle) dédouble 1'épiclése. Une premiére invoca-
tion précéde la consécration : « Seigneur des puissances,
remplis ce sacrifice de ta puissance et de ta participa-
tion. » Et, immédiatement aprés les paroles consécra-
toires, comme faisant corps avec elles, car il n'y a
pas ici d’anamneése : « Dieu de vérité, vienne ton Saint
Verbe sur ce pain, pour que le pain devienne corps du
Verbe, et sur ce calice, pour que le calice devienne sang
de la vérité?. » Dans notre Canon, la priére Quam
oblationem, sans étre une épiclése au sens strict, s’adresse
au Pére et a pour but « d’appeler la grace de la trans-
substantiation, moyennant l'intervention de Dieu,...
et elle est encore 4 sa place primitive? ».
Remarquez la richesse de cette priére ou s’entre-
croisent les accents de ’humilité et de la confiance,

1. Card. SCHUSTER, op. cit., t. II, p. 71.
2 Trad. BatiFrorL, L’Eucharistie, p. 314.

3. Card. SCHUSTER, lbid., p. 72.




LE SOUVENIR DES SAINTS 181

de leffroi et de la joie. Tu, Deus, facere digneris,
« Vous seul, &6 Dieu! pouvez faire ce que vous daignez
accomplir pour nous. » Sans doute, en pronongant les
paroles sacramentelles, le prétre obéira a I'ordre de
Jésus : « Faites ceci en mémoire de moi. » Cet ordre,
Dieu I'a ratifié, ’Eglise n’en doute pas, mais elle éprouve
le besoin de s’effacer quand s’opérera la transsubstan-
tiation. '
C’est pourquoi l'auteur de la priére canonique a
multiplié les synonymes. « Notre offrande matérielle,
symbole de notre donation intérieure, 6 Dieu! qu’elle
soit par vous in omnibus benedictam, pleinement bénie,
bénie sans réserve ! » — Adscriptam. Nous avons tra-
duit : agréée. L’adscriptio, dans la langue juridique des
Romains, c’est approbation, l'apostille, le contre-seing
ou, encore, un transfert a 1’avoir d’autrui. « Mon Dieu,
tu Deus, vous prenez bien a votre compte ce que le
prétre va effectuer. » — Rafam veut dire ratifiée,
validée ; encore un terme de droit pour exprimer la
méme idée. Certains missels, gallicans ou orientaux,
portent ici « gratam », agréable, qui donnerait alors
la méme nuance que le dernier adjectif « acceptabilem »,
— La quatriéme épithéte, presque intraduisible autre-
ment que par une périphrase, est tirée du vocabulaire
de saint Paul. Lorsque 1’Apétre exhorte les fidéles de
Rome a « faire de leurs corps une hostie vivante,
sainte, agréable A& Dieu », c’est 13, ajoute-t-il, (par
opposition aux victimes des cultes paiens) une
offrande spirituelle digne de Dieu et de I’homme, « un
culte raisonnable », rationabile obsequium. Le sacrifice
de l'autel n’est-il pas, et bien davantage, conforme
4 la nature de Dieu et A lintelligence de I’homme,
le vrai culte en esprit et en vérité ? — Acceptabilem.

I. RoMm,, xm1, 1.




182 LA MESSE DES FIDELES

Pour tout dire, puisse-t-elle mériter de vous plaire !
Ut fiat. La parole du prétre ne sera pas vaine, mais il
n’agit pas par sa propre puissance; son pouvoir lui
vient de Dieu. C’est Dieu seul, tu Deus, qui veut que
ce pain et ce vin deviennent le corps et le sang de
Jésus-Christ. Ut fiat nobis. Il fera cela pour nous.
La sainte victime nous appartiendra.

Et, comme il accumule les adjectifs, le célébrant
prodigue les signes de croix, gages de l'acceptation
divine : trois sur le pain et le vin conjointement, un
quatriéme sur ’hostie seule et le dernier sur le calice.
Autrefois les pains destinés a la communion des fideles
couvraient I’autel tout entier : c’est sur eux que l'offi-
clant tracait les premiers signes de croix, réservant les
deux derniers a son oblation personnelle. Puis le prétre
éléve les mains, il les rejoint devant sa poitrine et
s’'incline en pronongant le nom de notre Christ bien-
aimé.

Placons-nous par la pensée entre la Trés Sainte
Vierge et I'apbtre saint Jean. La succession des siécles
n’existe pas pour Dieu : c’est maintenant que son Fils
meurt pour nous. O memoriale mortis Domins!

XXIII

LA CONSECRATION

L Eglise n’a jamais admis que le changement du pain
et du vin au corps et au sang de Notre-Seigneur piit étre
produit autrement que par les paroles de Jésus, celles
qu’il pronon¢a le Jeudi Saint en instituant 1’Eucha-
ristie.

S’adressant a un auditoire de nouveaux baptisés,
saint Athanase disait 1 « Tu verras les 1évites apporter




LA CONSECRATION 183

« des pains et un calice de vin, et placer tout cela sur
« la table. Tant que les invocations et les priéres ne
« sont pas commencées, il n’y a que du pain et du vin.
« Mais quand ont été prononcées les grandes et prodi-
« gieuses priéres, alors le pain devient corps et le vin
« devient sang de Notre-Seigneur Jésus-Christ. »
Nous relevons le méme enseignement, mais plus
explicite encore, dans un traité intitulé De sacramentis,
que I’on considére comme une rédaction de notes prises
par un auditeur aux catéchéses de saint Ambroise :
« Tu dis peut-étre: Ce pain que j’ai apporté est du pain
« ordinaire. — Oui, ce n’est que du pain avant les
« paroles sacramentelles ; mais, dés qu’est survenue la
« consécration, ce pain devient la chair du Christ.
« Poursuivons. Comment ce qui est du pain peut-il étre
« le corps du Christ ? — Par la consécration. La consé-
« cration, de quels mots est-elle composée, et de qui
« sont ces paroles ? Du Seigneur Jésus. Car tout le
« reste qui a été dit précédemment est dit par le prétre :
« louanges a Dieu, oraisons pour le peuple, pour les rois,
« pour tous les autres. Mais, dés qu’on arrive au moment
« ou se fait le vénérable sacrement, le prétre ne parle
« plus de lui-méme, il se sert des paroles du Christ.
« C’est donc la parole du Christ qui fait ce sacrement?®. »
Cette doctrine traditionnelle de I’Eglise nous découvre
toute la sainteté de 1'acte capital de la Messe. Le minis-
tre humain a regu, de son ordination, le pouvoir de
prononcer avec efficacité les « grandes et prodigieuses
priéres » ; en réalité, il n’est que l'instrument de Jésus-
(_lhrist, 1l parle sur son ordre et il agit en son nom,
wn persona Christi, dit saint Thomas?. Il se dépouille

e

,1. Voir le commentaire de ces deux textes dans BATIFFoL,
L'Eucharistie, p. 321 et 347.
2. 1118, q. 82, a. 7.




184 LA MESSE DES FIDELES

de sa personnalité pour se revétir de la personne du
Christ. C’est Jésus-Christ lui-méme qui, & toutes les
messes, opere la consécration. Reportez-vous d'ailleurs
au texte du missel : Qui pridic quam paterctur. La
phrase est subitement brisée. Ce n’est plus nous qui
prions le Pére, qui lui recommandons nos intentions,
qui le supplions d’agréer notre oblation. Le sujet a
changé : c’est Lui, « qui, la veille de sa passion prit
du pain... » Le prétre récite ce qui se passa a la fin
de l'inoubliable repas.

Le récit inséré au Canon de la Messe ne reproduit pas
littéralement I'une des quatre relations dues 4 la plume
de saint Paul et des trois premiers évangélistes, lesquels,
vous le savez, présentent entre eux des variantes!.

Ceux qui s’étonnent que les auteurs sacrés n’aient pas
rapporté en termes identiques l'institution de I’Eucha-
ristie oublient que I'Evangile fut préché assez longtemps
avant d’étre écrit. Pas plus que Jésus n’a rien dicté de
son enseignement, les Apdtres ne se souciérent de rédiger
un texte uniforme de leur prédication. Du moment
qu'il n’y a pas de contradiction sur le fond d’'un méme
récit rapporté par plusieurs historiens, lorsque l'un
d’eux mentionne une parole qui ne figure pas chez
un autre, ou s’il différe des autres sur un point de détail,
cette variété est un argument en faveur de la crédibil_ité
de ce qu’il y a d’essentiel dans leur témoignage. Saint
Jean Chrysostome le faisait observer : « Si les évangé-
listes s’accordaient exactement pour le temps, le lieu
et jusque dans les expressions, les adversaires ne crol-
raient jamais qu’ils ont écrit sans une entente tout
humaine : un tel accord ne serait pas un signe de since-

1. I Cor., X1, 23 ; MAT., XxVI, 26 ; MARC, X1V, 22 ; Luc, XXII,
19.

S e




LA CONSECRATION 185

ritél.» Cette réflexion s’applique absolument aux difté-
rentes narrations de la Céne : les divergences secon-
daires font mieux ressortir 1'accord fondamental.

. Quant au texte du Canon romain, il semble étre une
fusion des quatre récits scripturaires, dégagés de tout
ce qui n’a pas trait a la constitution du sacrement et
enrichis de quelques mots qui décrivent les attitudes de
Jésus, En outre, des répétitions ont été introduites afin
d’établir une certaine symétrie entre les deux consécra-
tions. Il est intéressant de noter que ce texte est com-
mun a toutes les liturgies de 1'Occident et que, sauf
un détail infime, il n’a jamais été ni remanié ni com-
plété. De méme qu’il y eut une seule formule pour
administrer le Baptéme, de méme, écrit dom Cabrol,
«il y eut pour I’Eucharistie dans les premiers siécles
une rédaction qui fut partout la méme et que I’'on peut
considérer sans témérité comme la forme apostolique?2.»

Relisons ce texte si légitimement cher A tous les
chrétiens. La veille de sa Passion [Jésus] prit le pain
dans ses mains saintes et vénérables. Nos quatre
évangiles, — c’est un fait sur lequel on n’insistera jamais
trop — ne contiennent pas un mot de louange A l’a-
drfasse de Jésus ; les écrivains se bornent A résumer les
f{nts et les discours, leur récit est rigoureusement objec-
tif. Pareille réserve ne se comprendrait pas dans le
culte chrétien. Aussi le texte du Canon a-t-il ajouté
deu_x adjectifs en hommage au Sauveur. Encore est-ce
moins pour évoquer la puissance des mains de Jésus,
qui, ayant rendu la vue aux aveugles et la vie aux
cadavres, peuvent commander aux éléments matériels,
que pour nous faire admirer qu’elles furent toujours

-_—

I. Homél. sur S. Mat., 1, 2.

’

2. Cf. Dict, de Théol. cath., t. X, col. 1396.




186 LA MESSE DES FIDELES

au service de son amour pour nous, « ses mains saintes
et vénérables ».

Puis, avant levé les yeux au ciel vers vous, Dieu,
son Pére tout-puissant. Cette seconde addition aux
textes scripturaires de la Céne est vraisemblablement
un détail dont les Apotres avaient gardé le souvenir,
comme ils avaient soigneusement retenu tous les gestes
de Jésus lors du miracle de la multiplication des pains,
aprés lequel il avait promis 1'Eucharistie. Ils nous
apprennent qu’en cette circonstance, Jésus « prit les
pains, levant les yeux au ciel, puis il les bénit, les
rompit et les donna aux disciples! ». Ce miracle était
I’annonce figurative du prodige plus grand qu’il devait
effectuer la veille de sa Passion, et les témoins furent
sans doute frappés des mémes attitudes de leur Maitre
dans 'un et l'autre cas.

Le texte canonique continue : Vous rendant grices,
il bénit [ce pain], le rompit et le donna a ses disciples,
en disant: Premez et mangez-en tous, car ceci est mon
corps. Dans I'Ecriture, lorsque le verbe « bénir » a
pour sujet non plus Dieu, mais 'homme, il est syno-
nyme de « rendre grices ». Les narrateurs évangéliques,
en effet, n’accouplent pas les deux expressions ; ils
emploient I'une ou I'autre. En les réunissant, le Canon
nous autorise a leur donner un sens distinct : Jésus,
membre de notre humanité, a rendu grices a son Pére ;
Fils de Dieu, il fait descendre la grace divine sur ce
pain. On lit dans saint Paul : « Ceci est mon corps qui
va étre livré pour vous », et, dans saint Luc : « mon
corps donné pour vous » Dans le Canon, la relation
entre le Calvaire et la Messe n’est indiquée qu'a propos

du calice.

1. MaT., x1v, 19 ; MaRrc, vi, 41; Luc, IX, 16.

L e <

I -, "




LA CONSECRATION 187

La seconde consécration s’ouvre par une introduction
qui en fait une réplique de la premiére : De méme,
aprés le repas, prenant ce précieux calice dans ses mains
saintes et vénérables, et vous rendant pareillement grices,
il le bénit et le donma a ses disciples, en disant...
A la coupe remplie de vin, notre texte ajoute une
épithéte empruntée a la traduction du psaume 22 :
praeclarum calicem. La formule consécratoire rappelle
surtout la rédaction de saint Matthieu ; deux additions
y ont été faites. Premez et buvez-en tous, car cect est
le calice de mon sang, [le sang] de la nouvelle et éternelle
alliance — mystére de foi — qui sera répandu pour
vous et pour une multitude, en rémission des péchés.

La connexion entre ’Eucharistie et le sacrifice de
la Croix ne peut faire aucun doute. Jésus affirme
I’identité entre le breuvage de la coupe et le sang versé
au Golgotha, et il la souligne par un rappel biblique.
L’ancienne alliance avait été contractée sur le Sinai :
Israél, élu entre tous les peuples, s’engageait a observer
les lois du Dieu unique et véritable et a étre ainsi son
témoin devant les autres nations. Un sacrifice avait
scellé les promesses réciproques : la moitié du sang des
taureaux fut répandue sur l'autel, et de 1’autre, Moise
aspergea le peuple, en disant : « C’est le sang de I’alliance
que le Seigneur établit avec vous!. » Par le mystere
de la Rédemption, ce n’est plus avec un peuple, mais
avec 'humanité tout entiére, que Dieu fait alliance,
et la nouvelle alliance est scellée dans le sang du Christ.
Une partie de ce sang a trempé le sol du Calvaire,
tandis que l'autre doit en permanence unir le peuple
chrétien a4 son Dieu : c’est le sang de I'Eucharistie.
Saint Paul et saint Luc le disent également : « Cette
coupe est la nouvelle alliance en mon sang. » Et comme

1. ExopE, ch. xx1v.




188 LA MESSE DES FIDELES

saint Paul parle autre part de « Notre-Seigneur Jésus
devenu le grand pasteur des brebis, par le sang de
I'alliance clernelle », la priére canonique a recueilli ce
second adjectif qui accentue le caractére définitif de
I'union que le Sauveur a voulu réaliser entre Dieu
et les hommes.

Mais, avant d’achever les paroles de Jésus, le prétre
ouvre une courte parenthése — la seule adjonction
que comporte le texte primitif —, mysterium fidei,
« mystére de foi». Voici, croit-on, l'origine de cette
surcharge, qui apparait dans le rite romain vers la fin
du VIII® siecle. A cette époque, le Canon n’est plus lu
a haute voix, donc les fidé¢les ne ’entendent pas; le
célébrant a pris I'habitude de leur tourner le dos, on
ne voit donc pas ses gestes; d’autre part, la sonnerie
de la clochette n'existe pas encore, et 1'élévation, pas
davantage. Dans ces conditions, le moment de la consé-
cration risquait de passer inaperqu. Aussi, pour en
informer l'assistance, un des ministres, probablement
le diacre, pendant que le prétre consacrait, disait a
haute voix: Mysterium fidet, «Le mystére de foi s’accom-
plit ». Par la suite, cet avertissement devint superflu,
mais l’ancienne acclamation du diacre s’incorpora au
texte lu par le célébrant.

Cette bréve incise n’a pas d’ailleurs détourne sa
pensée de l'acte consécratoire ; déja le calice contient
le sang de notre rédemption. Le Canon a réuni ici
les deux versions de saint Luc et de saint Matthieu :
« le sang qui sera répandu pour vous et pour un grand
nombre », Cette derniére expression ne doit pas étre
interprétée dans un sens restrictif, qui sous-entende
que Jésus ne soit pas mort pour la totalité des hommes.
En s’offrant comme victime « en rémission des péchés »,

1. HEB., x111, 20.




LA CONSECRATION 189

Jésus n'a exclu personne. Il a versé son sang pro
multis, « pour la multitude des hommes ».

Le rite immuable se termine par les mots que Jésus
avait prononcés en conclusion : Toutes les fois que
vous ferez ces choses, vous les ferez en mémoire de moi.
Comment a-t-on pu fausser la pensée du Sauveur et
supposer qu'il efit seulement conseillé & ses Apotres
de se réunir pour un repas commémoratif ? Oui, I'Eu-
charistie est un mémorial, saint Paul précise : le mémo-
rial de la mort du Fils de Dieu. Mais Jésus n’a pas dit :
« Toutes les fois que vous ferez ces choses, vous vous
souviendrez de moi»;il a dit: « Remplis de mon souvenir,
vous ferez, vous aussi, ce que je viens de faire, vous
opérerez vous aussi le changement du pain et du vin
en mon corps et en mon sang. » Ces paroles du Christ,
écrit Bossuet, « nous les entendons a la lettre, et il ne
faut non plus nous demander pourquoi nous nous
attachons au sens propre et littéral qu'a un voyageur
pourquoi il suit le grand chemin?! ».

N’étes-vous pas frappés par la grandiose simplicité
que 1'Eglise a su conserver au rite eucharistique ?
Ailleurs elle déploie volontiers le faste de ses cérémonies
et I'abondance de ses rites. Ailleurs, oui, quand il s’agit
seulement de « commémorer » ou d’adorer. Ici, elle
accomplit un prodige, et c’est pourquoi tout ce qui est
de 'homme disparait. Jésus-Christ seul intervient. C’est
sa parole qui fait tout.

Et, sur-le-champ, Jésus est notre, tel qu’il est au ciel,
et il fait sur I'autel ce qu'il fit sur la croix. En notre nom
et avec nous, Jésus adore et remercie le Pere. L'offran-
de qu'il lui fait actuellement des souffrances qu'il subit
autrefois sur la croix enveloppe notre repentir et

L. Exposition de la doctrine catholique, X.




190 LA MESSE DES FIDELES

nous mérite la miséricorde divine. Il compatit & nos
besoins, il écoute nos désirs, il les épure pour en faire
sa propre supplication et nous obtenir les graces qui
nous sont nécessaires. Nous devons alors l'offrir & Dieu
et nous offrir avec lui.

XXIV
L’ELEVATION

Pendant douze siécles, aucune cérémonie spéciale
n’accompagna les formules de la consécration. C’est
un évéque de Paris, Eudes de Sully, mort en 1208, qui,
le premier, ordonna l'élévation de la sainte hostie,
aprés la consécration. Avant la fin du XIII® siécle,
cette pratique était admise a Rome.

A la vérité, dans presque toutes les liturgies, le
célébrant a toujours présenté la sainte hostie a ’adora-
tion des fidéles au moment ou ils vont communier,
afin de provoquer en eux un acte de foi. D’autre part,
dans la messe romaine, depuis le VIIIe siécle au moins,
le prétre éléve légérement au-dessus du corporal le
calice et I’hostie a la fin du Canon, quand il prononce
les mots honor et gloria. Cette « petite élévation »,
comme on l'appelle, 2 moins que le prétre ne célébre
face 4 l’assistance, n’est visible que du servant, lequel,
en France, en avertit l'assistance par un coup de
clochette. Sous quelle influence a-t-on ajouté la grande
élévation?! ?

On a dit que ’élévation fut instituée afin de protester
contre les erreurs que Bérenger de Tours avait profes-
sées au sujet du mode de présence du Christ dans

1. Voir E. Mancenor, Dict. de 1Théol. cath., t. 1V, col. 2321.




L'ELEVATION 191

I’Eucharistie. C’est faire beaucoup d’honneur a cet
écolatre sans caractére, égaré par I’abus du verbalisme ;
au reste, il avait disparu de la scéne plus d’un siécle
avant I'ordonnance d’Eudes de Sully. Une autre expli-
cation, plus vraisemblable, veut que ce décret ait été
promulgué pour couper court & un conflit créé au sein
de I’Université de Paris par un théologien du nom de
Pierre le Chantre. Ce professeur prétendait que, 'inté-
grité du sacrifice réclamant I'indivision des deux consé-
crations, le pain n’était effectivement consacré qu'apres
la consécration du calice. L’évéque aurait pris parti
contre le novateur en faisant adorer la sainte hostie
avant la seconde consécration. Cependant le décret ne
souffle mot de ce débat universitaire ; les considérants
en sont beaucoup plus simples. _

« Nous prescrivons aux prétres, écrit I’évéque de
« Paris, lorsqu’ils commencent le Qui pridie, en tenant
«'hostie en main, de ne pas élever celle-ci au point
« que le peuple puisse la voir, mais seulement A la
« hauteur de la poitrine jusqu’a ce qu’ils aient dit
« Hoc est corpus. Alors ils 1’éléveront afin qu’elle puisse
« étre vue de tous. » Eudes désire, en somme, que le
célébrant ne montre pas I’hostie tant qu’elle n’est
que du pain et qu’en revanche, aprés la consécration,
il I'expose aux regards de tous. Cette décision concorde
avec ce que d'autres documents contemporains nous
apprennent du trés vif désir des fideles de voir la
sainte hostie. Un chancelier de 1'Université de Paris,
Guillaume d’Auxerre (1150-1232), assurait que « les
prieres d’'un grand nombre sont exaucées par ce regard
jeté sur le corps du Christ? ».

Le désir de contempler la sainte hostie généralisa
trés vite I'usage de 1'élévation A la messe ; en retour,

L. Voir E. Dumourkr, Le désiv de voir I'hostie.




192 LA MESSE DES FIDELES
I’élévation favorisa ce courant de la piété populaire.
Pour mieux voir I’hostie, on n’hésitait pas, ici ou la,
3 se bousculer et & monter sur les bancs ; ou bien les
gens, au lieu de suivre entiérement une messe, couraient
d’un autel a I'autre pour assister a autant d’élévations
que possible ; ailleurs on tendait derriére l'autel un
voile sombre pour faire ressortirla blancheur de I'hostie.

Le second successeur d’Eudes de Sully sur le siege
de Paris, Guillaume de Seignelay, ordonna, en 1220,
d’agiter la sonnette, a 1’élévation, pour avertir les
fideles présents. Encore une nouveauté qui se répandit
comme une trainée de poudre, et, bient6t, I’on sonna la
cloche du campanile pour prévenir les absents. Ceux
qui étaient a la maison ou dans les champs se mettaient
a genoux ; mais les moins éloignés de 1'église se précipi-
taient alors dans l'édifice. Comme leur ruée troublait
le silence, dans beaucoup d’églises on per¢a de basses
fenétres latérales qui permettaient de contempler
I’hostie du dehors. I est incontestable que cet engoue-
ment conduisit 4 des abus, contre lesquels la hiérarchie
se devait de protester.

Elle morigénera certains prétres allemands qui, aprés
avoir élevé I'hostie, la présentaient a droite, puis
a gauche, se dressant sur la pointe des pieds, afin
qu’elle ft apergue de plus loin. En Angleterre, les
fidéles n’étaient pas moins avides de regarder I'hostie ;
au besoin, l'assistance criait au célébrant : « Elevez-
la, élevez-la plus haut ! » De telles puérilités et quelques
autres encore furent copieusement mises a profit par
les prédicants réformistes du XVIesiécle, pour dénoncer
la « superstition » de la messe. Du moins est-il acquis
que I'élévation est due a une poussée populaire en
faveur du regard sur I'hostie. Qu’un courant contraire
se produisit ensuite, vous ne l'ignorez pas. Il y a seule-
ment quarante ans, on aurait pensé manquer de respect




L'ELEVATION 193

envers le sacrement en ne tenant pas la téte baissée
depuis le début de la consécration jusqu’aprés la seconde
élévation.

Il est remarquable d’ailleurs que, pendant assez long-
temps, 1’élévation de I'hostie ne fut pas suivie de celle
du calice. Celle-ci n’avait évidemment pas la méme
raison d’étre, puisque les fidéles ne pouvaient pas
« voir » le précieux sang. L’élévation du calice entra
en vigueur en 1311, sous Clément V, le premier pape
d’Avignon, et le rite ne devint obligatoire qu’a la fin
du XVIe siécle, avec le missel du concile de Trente.
Que I'élévation ait été concédée pour satisfaire la
dévotion des fidéles, cela ressort aussi du fait que c’est
le méme missel, de 1572, qui prescrivit les génuflexions
du prétre avant et aprés les élévations; auparavant,
le célébrant se bornait a4 une inclinaison de la téte.
Aujourd’hui, 4 la grand’messe, le sous-diacre encense
I’hostie et le calice lorsqu’ils sont élevés; aux messes
basses, le missel prescrit d’allumer un troisiéme cierge
immédiatement avant la consécration jusqu’aprés la
communion, ce qui est trés rarement observé. A la
messe solennelle, les céroféraires, ou porte-flambeaux,
s'acquittent de cette fonction.

Les additions 4 l’ancien cérémonial ne furent pas
adoptées sans quelque résistance. Ainsi, en certains
endroits, les chanoines refusérent de s’agenouiller a
I'élévation pendant la messe capitulaire. En 1555, le
chapitre de Lyon intenta méme un procés a son doyen,
qui voulait introduire cette « innovation », et le chapitre
eut gain de cause au conseil du roi. Au milieu du
XVIIe siecle, et encore au XVIIIe siécle, les chanoines
de plusieurs cathédrales en France, persistaient a rester
debout, en inclinant seulement la téte!.

I. Voir CorBLET, op. cit., t. II, p. 354

Notre Messe — I3

|
|
|




104 LA MESSE DES FIDELES

Ces oppositions, qui vous paraitront un peu mesqui-
nes, prouvent cependant que I'élévation et les cérémo-
nies qu’elle entraina n’étaient pas dans la ligne tradi-
tionnelle de l'action eucharistique, et les opposants
semblaient craindre qu’elles ne missent dans 1'ombre
I'idée maitresse du sacrifice. En effet, Jésus-Christ se
rend présent, par la consécration, avant tout pour
suppléer a notre insuffisance. Il ne vient pas sur 1'autel
pour « étre adoré » mais pour « adorer » la majesté
divine en notre nom et avec nous, pour étre la victime
que nous avons le droit d’ « offrir » au Pére en rémis-
sion de nos péchés.

I1 est hors de doute que I'ostension de I'hostie dénote
une autre perspective de la piété, c’est-a-dire le besoin,
combien légitime, d’adorer Jésus-Christ lui-méme. De-
puis la fin du moyen 4ge jusqu’au siécle dernier, on
verra se développer le souci d’honorer directement
Notre-Seigneur dans 1’Eucharistie. Nous devons a ce
désir l'institution de la Féte-Dieu, les processions du
Saint-Sacrement, l’exposition des Quarante-Heures
et les Saluts. Toutefois il faut constater que les progrés
de la dévotion a la présence réelle coincident avec un
éloignement surprenant de la sainte communion. Les
chrétiens adorent, 2 peine communient-ils ; le concile
de Latran doit les obliger & la communion pascale.
Sans doute leur besoin d’adorer Jésus-Christ est-il une
compensation A la disette eucharistique ot ils ont été
réduits pour d’autres motifs. Puis, sans que la doctrine
théologique ait varié, on observe que le caractere sacri-
ficiel de la Messe subit une éclipse dans l'esprit d'un
grand nombre de fidéles. Il en est encore aujourd’hui
dont la piété semble concentrée sur l'aspect statique
du sacrement, la présence réelle du Christ. Ils savent
assurément qu’il n’y aurait ni tabernacle, ni ostensoir,
ni processions, sans la Messe, mais ils ont perdu de vue



L'ELEVATION 195

la valeur propre et exclusive de la Messe. Ils ont négligé
la priére liturgique ; ils prient pendant 1a Messe, et leurs
pri¢res privées durant le saint sacrifice sont, ni plus
ni moins, les priéres privées qu’ils peuvent faire pendant
un salut du Saint Sacrement : ils adorent, ils implorent
leur pardon, ils sollicitent des graces.

Dieu merci, les catholiques de notre temps ont
retrouvé le chemin de la sainte table ; 1'usage de la
communion fréquente n’est plus exceptionnel, il tend
4 devenir la pratique normale des croyants. 1l est donc
permis d’espérer qu’ils iront jusqu’au bout dans cette
voie de retour au culte total de la Sainte Eucharistie
et qu’ils sauront faire la distinction entre un salut du
Saint Sacrement et la Messe. En bref, le mystére
eucharistique est double, celui de la présence de Jésus-
Christ et celui de son sacrifice ; or ce dernier s’accomplit
seulement a la Messe. La Messe n’est pas un exercice
public d’adoration du « sacrement » : elle est une
participation au « sacrifice » de Jésus-Christ. Elle nous
procure la présence de Notre-Seigneur, mais afin que
I'Eglise nous unisse 4 'acte par lequel Jésus lui-méme
présente de nouveau son sacrifice A son Pére.

Ilnes’ensuit pas dela, dois-je le préciser ? que I’éléva-
tion de I'hostie et du calice, 4 la Messe, puisse nous trou-
ver indifférents ; elle doit au contraire aviver notre foi
dans la présence divine. De tout temps, les chrétiens
ont adoré Jésus-Christ au moment de la consécration
comme avant de communier. « Nous adorons encore
aujourd’hui, écrit saint Ambroise, dans les saints
mysteéres l.a chair du Christ que les Apdtres ont adorée
dans le Seigneur Jésus?, » Saint Augustin lui fait écho :
« Pers:onne, dit-il, ne mange la chair de Jésus-Christ
sans 1’'avoir auparavant adorée ; et, bien loin que nous

I. De Spir. Sanct. 1. III, c. 11.




196 LA MESSE DES FIDELES

~

péchions en 'adorant, ce serait pécher que de ne point
I’adorer! ». Les courts instants de l'élévation nous
ménagent unc halte dont il faut profiter pour adorer
profondément la victime qui a remplacé nos offrandes
humaines; apres cela, nous pourrons accomplir plus
dignement notre oblation avec Celul qui est par excel-
lence l'adorateur de Dieu, son Pére.

Saint Augustin a parfaitement résumé la doctrine
catholique dans ces quelques lignes : « Lorsque nous
« parlons a Dieu dans nos priéres, ne nous séparons pas
« du Fils ; lorsque prie le corps du Fils [I'Eglise], qu'’il
« ne se sépare pas de sa téte [son chef]. Que ce soit lui,
« I'unique sauveur de son corps, Notre-Seigneur Jésus-
« Christ, qui prie pour nous, qui prie en nous et qui soit
« prié par nous. I/ prie pour nous, comme notre prétre ;
« 2l prie en nous, comme notre téte ; ¢l est prié¢ par nous,
« comme notre Dieu... Prions-le donc, et prions par lui,
« et prions en lui % » Notre Messe nous fournit 1'occasion
de ces trois actes. L’élévation nous permet de prier
Jésus et la sainte communion, de prier en lui; dans
I'intervalle laissons-nous guider par le texte de notre
missel, afin de prier par lui. Celui que nous avons
regardé caché sous les voiles eucharistiques et vénéré
avec amour est « le Fils de I'Homme qui doit étre
élevé » — il I'a dit, et le Canon va nous le rappeler
tout de suite — « élevé sur la croix, ol nous savons
qui il est et ou il nous attire tous a lui? ».

1. In Psalm. XCVI1II, 9.
2. In Ps. LXXXV, 1.
3. JEAN, 111, 14 ; Vi, 28 ; XII, 32,




L'OFFRANDE DE LA SAINTE VICTIME 197

XXV

L’OFFRANDE DE LA SAINTE VICTIME

L’ancienne priére canonique usitée a Romec au
I11¢ siecle, et dont nous avons cité la partie qui précéde
la consécration?!, se poursuit en ces termes :@ « Ainsi,
« nous souvenant (anamnése) de sa mort et de sa
« résurrection, nous t’offrons le pain et le calice en te
« rendant grices de ce que tu nous as jugés dignes de-
« nous tenir devant toi et de te servir. Et nous deman-
« dons (épiclése) que tu envoies ton Esprit-Saint sur
« Toffrande de la Sainte Eglise ; que, les rassemblant
« dans 1'unité, tu donnes & tous les saints (les fideles)
« qui recoivent ces dons pour étrc remplis du Saint-
« Esprit, pour étre confirmés dans la foi et la vérité,
« de te louer et de te glorifier par ton enfant Jésus-
« Christ, par qui (doxologie) A toi soient honneur et
« gloire, Pére et Fils avec le Saint-Esprit, dans ta
«sainte Eglise, maintenant et dans les siécles des
« siécles. Amen. »

Ces trois moments de 1'acte d’oblation se retrouvent
dans le canon romain du VIe siécle. L’anamnése de
saint Hippolyte y est développée au paragraphe Unde
et memores. L’épiclése du ITI¢ siécle appelait le Saint-
Esprit pour ratifier la consécration, mais surtout pour
sanctifier les fidéles qui doivent communier; il nous
cn reste le paragraphe Supplices. Enfin notre doxologie
Per gpsum correspond tout a fait & I'ancienne, laquelle
faisait en plus mention de la Sainte Eglise.

Penchons-nous avec piété sur la phrase Unde et
memores et allons tout de suite au verbe qui nous

._-_-_-"——-'—
. I’ 138,




198 LA MESSE DES FIDELES

indique I'acte que nous avons maintenant a accomplir,
Offerimus, « nous offrons ». La phrase entiére nous
fait connaitre gus sont ceux qui offrent, a quel fitre ils
le font et quelle victime ils offrent & Dieu.

A coup sir c’est la sainte communion qui nous fait
participer complétement au sacrifice du Christ, car
alors nous ne faisons réellement qu'un avec Jésus-
Christ. Cependant méme les fidéles qui assistent 4 la
messe sans y communier peuvent et doivent offrir la
sainte victime en s'unissant a elle d’intention, en
s’offrant intérieurement avec elle. Cette participation
affective, cette union spirituelle disposent d’ailleurs
ceux qui vont communier a une participation, réelle et
effective, au divin sacrifice.

Nous offrons @ votre supréme Majesté... Observez
ce pluriel, car il vous engage. Toute I’ « assemblée »
— toute I'Eglise — c’est le méme mot — offre avec le
célébrant. « Soyons attentifs, écrit Bossuet ; suivons
le prétre qui agit en notre nom, qui parle pour nous;
souvenons-nous de la coutume ancienne d’offrir chacun
son pain et son vin, de fournir la matiére de ce sacrifice
céleste. La cérémonie a changé, U'esprit en demeure  nous
offrons tous avec le prétre’. » Jadis tous les assistants
apportaient en nature la matiére du sacrifice ; aujour-
d’hui vous en avez donné I'équivalent a la quéte qui
se fait au début de l'offertoire : ce sont vos dons qui
assurent le culte chrétien, et en particulier le culte
eucharistique. Pendant 'offertoire, le prétre a demandé
au Seigneur d’avoir pour agréables ces signes matériels
du don que vous lui faites de vos personnes. La consé-
cration est survenue, et ce pain et ce vin qui étaient
A vous, que vous avez donnés, ont fait place a Jésus-

1. Médit. sur I'Evangile, La Céne, LXIII® jour.




L’OFFRANDE DE LA SAINTE VICTIME IQ99

Christ. O sacramentum pietatis, écrivait saint Augustin,
« 6 mystére d’amour ! » Ce qui est sur l'autel est tou-
jours votre : c’est votre offrande, mais ce n’est plus du
pain et du vin, c’est le Christ; et ce Christ qui est
votre, vous l'offrez a Dieu.

Avec le célébrant, vous tous, dont il a été question
au mémento, « tous les assistants », et aussi ceux que
vous représentez, vivants ou défunts, que vous avez
nommeés ou que vous nommerez tout a 1’heure, pour
eux et pour vous-mémes vous offrez 4 Dieu le
Christ qui vous appartient. Offerimus. Soyez pénétrés
de la fonction dont vous vous acquittez alors par
I’entremise nécessaire du célébrant qui se tient debout
a I'autel. Tout & I'heure, le prétre, investi du pouvoir
qui lui fut conféré par le sacrement de 1'Ordre sur
le corps du Christ, a effectué ce que vous ne pouvez
pas accomplir ; il a donné aux paroles de Jésus leur
efficacité consécratoire. En cela, il est plus que vous,
et c’est en cela que réside sa grandeur. Mais, aprés qu'’il
a consacré, vous le rejoignez. Votre baptéme et votre
confirmation en vous faisant chrétiens, en vous « chris-
tifiant », vous ont attribué une part du sacerdoce de
Jésus-Christ. A ce moment de la messe, votre sacerdoce
spirituel rejoint le sacerdoce ministériel du célébrant,
et ensemble, lui et vous, vous par lui, vous accom-
Plissez un méme acte sacerdotal : offerimus.

La priére eucharistique mentionne expressément
votre participation A 1'acte d’oblation. Nos servi tus sed
et plebs tua sancta, « Nous, vos serviteurs, mais aussi
votre peuple saint ». Ce « mais aussi » signifie que vous
N’étes pas des spectateurs, que vous remplissez un role
effectif : vous offrez. Déja 1I'Hanc igitur avait associé
le clergé et les fideles : cette fois, le sacerdoce des laiques,
uni a celui des clercs, regoit une dénomination plus

honoriﬁque, plebs tua sancta,




200 LA MESSE DES FIDELES

Ce texte révéle sa haute antiquité ; il fut écrit au
temps ol les prétres concélébraient avec l'éveque :
Nos, servi tui, « Nous, qui sommes a votre service ».
Et vous, comment vous désigne-t-il 7 en aurez-vous
fini de dire : nous pauvres laiques ? Les laiques sont
les membres du /leos, du peuple de Dieu, d'un peuple
qu’il a mis a part, d'un peuple « saint » L’épitre de
saint Pierre d’ou est tirée cette expression lui fournit
un contexte qui dit assez la sainteté du peuple chrétien :
« Vous étes une nation sainte, écrivait I'apOtre, un
peuple que Dieu s’est formé, une race ¢lue, un sacerdoce
royal’. » Ce sacerdoce royal, vous 'exercez a la Messe,
dans ce magnifique « offerimats », agissant alors comme
membres de I'Eglise, « répandue sur tout le globe
terrestre », unis a notre pape et a notre évéque. Avec
vous, fideles de cette Eglise, c’est 1'Iiglise tout entiére
qui offre au Pére le Fils, qu’il nous a donné.

Qui sommes-nous donc pour présenter a la majesté
de Dieu une oblation divine ? Nous sommes ceux pour
qui Jésus avait dit a ses apotres : « Faites ceci en sou-
venir de moi.» C’est pourquoi, au moment d’ « offrir »,
I'Eglise se souvient. Dans les liturgies antiques, la
priere que nous commentons portait le nom d’anam-
nése, ou mémorial.

Et comment, & cet instant du sacrifice, ne pas €évo-
quer la mémoire de cclui qui occupe exclusivement
notre pensée ? D'anciennes anamnéses rappelaient les
principaux mystéres de la vie du Christ, notamment
sa nativité. A la vérité, la mort de Jésus est le couronne-
ment d’un sacrifice qui a duré aussi longtemps qu'il
a vécu parmi nous. Le livre de I'Imitation nous le
dit : « Toute la vie de Jésus-Christ n’a été qu'une

I. I_‘l’umm_r, 11, ©.




L'OFFRANDE DE LA SAINTE VICTIME 201

croix et un long martyre 1. » Avec sa sobrieté coutumiere,
la messe romaine se contente de remémorer les trois
grandes phases de l'ceuvre rédemptrice du Sauveur :
Nous donc Seigneur... fidéles au souvenir de la bien-
hewreuse Passion du wméme Christ, votre Fils, Notre-
Seigneur, de sa Résurrection du tombeau et de sa glo-
vieuse Ascension dans les cieux.

Rappelons-nous d’abord la Passion et la mort du
Seigneur. O.memoriale mortis Domini, chantera saint
Thomas d’Aquin. Sur le corporal, voici le corps qui a été
livré pour nous et a c6té, dans le calice, le sang répandu
pour la multitude des hommes. Vous admirez sans
doute la hardiesse de I'Eglise qui adjoint a la mention
des souffrances de Jésus ce qualificatif peu familier
A nos contemporains : « la bienheureuse Passion ».
Nous parlons habituellement de la « douloureuse »
Passion du Sauveur. Il s’est produit au moyen &ge
un changement de perspective dans la piété des chré-
tiens, qui se sont dés lors appliqués a compatir aux
indicibles tourments que Jésus, victime des pécheurs,
endura sur la croix. Et, certes, une telle méditation est
bien propre 4 nous inspirer 1'horreur du péché, & moins
que cette considération ne nous jette dans un affreux
accablement. L’auteur d’une remarquable étude sur
la Passion corporelle de Jésus, aprés avoir analysé
les souffrances du Sauveur, du seul point de vue
scientifique, nous confic qu'il « en est venu a ne plus
oser y penser? » Dans les siécles antérieurs, lorsque
les croix liturgiques ne portaient pas encore l'image
(1&1 divin Crucifié, la piété était restée plus objective.
C’est surtout par leurs propres souffrances que les
fideles, membres du corps mystique, s’efforgaient de

-_—

L. Liv. II, c. xm1, 7.
2. Dr P, BarBgT, La Passion corporells de Jésus, p. 3.




202 LA MESSE DES FIDELES

participer a celles du Christ. Dans la Passion du Sau-
veur, ils considéraient d’abord la victoire que notre Ré-
dempteur remporta sur Ia mort et sur le péché. Cette
note est encore celle de la liturgie. Ainsi, le Vendredi
Saint, quand elle nous convie a adorer la croix, elle
refoule nos larmes : « C’est par ce bois, nous fait-elle
chanter, que la joie s’est répandue dans tout I'univers»,
propter lignum venit gaudium in universo mundo.
Pour le méme motif, la priére canonique nous rappelle
la beata passio. Bienheureuse Passion, qui nous a
réconciliés avec Dieu ! Bienheureuse Passion, que Jésus
devait subir « pour entrer dans sa gloire?! ».

En effet, la mort de Jésus sans sa résurrection
n’aurait fait qu’ajouter a la dette de ’humanité le plus
abominable et le moins pardonnable des crimes. Sa
mort n’est le gage de notre salut que parce qu'il est
« ressuscité du tombeau ». Il a passé par notre mort
afin de nous associer a son triomphe en nous communi-
quant sa vie. « Il a été livré pour nos péchés, écrit saint
Paul, et il est ressuscité pour notre justification? »
Et ailleurs : « Notre Pique 4 nous, c’est le Christ qui
s’est immolé3. » Le divin « Passeur » s’est livré a la mort
pour nous faire passer avec lui dans la vie. Cependant
le terme de notre traversée n’est pas ici-bas dans la vie
de la grace : c’est au ciel que s’achéve l'ceuvre de
notre Rédemption.

Aussi convient-il que devant ’hostie de notre salut,
nous nous souvenions encore « de sa glorieuse ascen-
sion dans les cieux », de ce jour ou, quittant cette
terre, il est allé nous préparer une place. Ce n’est pas
comme Dieu qu'il remonte au ciel : le Verbe n’a jamais

1. Luc, xx1v, 26.
2. RoMm., 1v, 25.
3. I Cor., v, 7.




L'OFFRANDE DE LA SAINTE VICTIME 203

quitté la droite du Pére. Mais I’humanité de Jésus est
entrée dans les cieux, et cette humanité est quelque
chose de nous, c’est notre nature, notre Ame, notre corps.
La race des hommes n’est plus une étrangére au séjour
céleste, depuis que le Fils de ’'Homme est entré pour
la premiére fois dans les cieux. « Dans le Christ Jésus,
écrit encore saint Paul, Dieu nous a ressuscités en-
semble et nous a fait asseoir ensemble dans les
cieux!. »

Actualisons tous ces souvenirs, comme la liturgie nous
le demande. C'est parce que nous avons expié nos
fautes sur la croix en la personne de Jésus, parce qu’en
lui nous sommes ressuscités et entrés dans les cieux,
— sauvés en espérance > — que nous pouvons présenter
3 Dieu une oblation qui n’est plus 2 notre mesure,

mais A la sienne.

Quelle est-elle, la sainte victime que nous offrons ?
C’est le Christ du cénacle, du Calvaire et du ciel. Sous
les voiles du pain et du vin, son corps glorieux est
présent comme il est présent au ciel. Dans le ciel,
Jésus, « toujours vivant intercéde en notre faveur? »;
il représente A son Pére la mort qu’il a acceptée pour
nous, il continue de lui offrir le sang qu’il a versé
pour notre rédemption éternelle. Bossuet nous fait
entendre la plaidoirie de notre tout-puissant avocat :
« [Les hommes] vous devaient, mon Pére, mais j'ai
« satisfait ; j’ai rendu toute la dette mienne, et je vous ai
« payé beaucoup plus que vous ne pouviez exiger.
« Ils méritaient la mort, mais je 1'ai soufferte en leur
« place. Il montre ses plaies, et le Pére, se ressou-

1. EpH,, 11, 4-6.
2. Rom., v, 24.
3. Hes. viI, 25.




204 LA MESSE DES FIDELES

« venant de obéissance de ce cher Fils, s’attendrit sur
« lui, et pour I'amour de lui, regarde le genre humain
«en pitié!. » La victime que nous offrons & la supréme
majesté de Dieu, c’est donc Ie Christ qui ne cesse de
nous mériter le pardon, la grice ct la gloire.

Mais & peine avons-nous articulé la parole offerimuts
que, bouleversés par le sentiment de notre néant,
nous avons besoin, pour reprendre I'aplomb, de remer-
cier celui qui nous permet de lui présenter une teile

offrande : de tuis donis, ac datis. Une des secrétes du

missel développe cette pensée @ « Nous vous présentons,
« Seigneur, ces offrandes en mémoire de la manifesta-
« tion de votre Fils qui est né sur la terre et nous vous
« adressons d’ardentes supplications, afin que, comme
« Jésus-Christ, Notre-Seigneur, est lui-méme l'auteur
« de nos dons, il daigne cncore les recevoir avec misé-
« ricorde?. » — « Vous donner quoi que ce soit, nous,
Seigneur ? nous ne faisons jamais que vous restituer
vos dons. Déja nous n’aurions pas pu apporter le pain
et le vin a loffertoire, si vous n'aviez créé le blé et la
vigne ; & plus forte raison ce que ce pain et ce vin sont
devenus est-il exclusivement votre ccuvre. A vous scul
nous devons ce prodige, qui éblouit notre entendement
borné plus que la création des fruits de la terre, mais
qui n’exige point de votre part une plus grande puis-
sance - il est seulement la preuve d’un amour plus grand.
Parce que, pour nous, vous n'avez pas épargné votre
Fils, parce qu’a chaque Messe, vous nous donnez votre
Christ, tel qu’il est présent au ciel, nous pouvons vous
offrir une victime digne de vous. »

Notre texte se plait a en décrire les qualités, hostiam
puram, hostiamm  sanctam, hostiam immaculatam. On

1. Sermon pour le jour de 1'Ascension, €d. Lebareg, t. I, p. 538
2. Scer. du jour octave de I'Epiphanie,

-

T —

|
|
|




1 OFFRANDE DE L'EGLISE 205

peut, si I'on veut, rapprocher ces trois adjectifs des troi’s
mystéres remémorés. « O Dieu! nous sommes des pe-
cheurs, mais Celui qui vous prie en notre nom est notre
frére et sa bienheureuse Passion nous a enlevé nos pé-
chés : notre victime est pure. Ressuscité des morts, Jésus
est le chef d’'une humanité nouvelle; c’est un homme
nouveau qui se présente a vous de notre part : notre
offrande est sainte. Rien de souillé ne peut pénétrer
dans les cieux, mais, a votre droite, ’humanité de Jésus
n’a pas la moindre tache: notre hostie est smmaculée. »

Tout en prononc¢ant ces mots, le célébrant trace
au-dessus des saintes espéces trois signes de croix qui
surprendraient, 4 bon droit, s’ils prétendaient étre des
gestes de bénédiction. En expliquant le rite de I’Eucha-
ristie, saint Thomas nous avertit que les « signes de
croix du prétre aprés la consécration n’ont pas pour
effet de bénir ou de consacrer ; leur but est de nous
rappeler la vertu de la Croix et la Passion de Jésus-
Christ® ».

Et c’est en signant séparément le saint corps et
le précieux sang que le prétre offre avec vous le Pain
sacré de la vie éternelle et le Calice de U'éternel salut.
Ces derniers mots annoncent déja la plus grande iden-
tification que la communion établira entre les offrants
et la sainte victime.

XXVI

L'OFFRANDE DE L’EGLISE
UNIE A CELLE DE JESUS-CHRIST

Dans un sermon, que nous avons déja cité, ou saint
Augustin explique A ses néophytes « le mystére de la

-‘—__—_——
L. IIIs, q. 83, a. 5.

P




206 LA MESSE DES FIDELES

table du Seigneur! » nous apprenons que, de son
temps, au moins en Afrique, un ministre disait a
I’assistance immédiatement aprés la consécration
Sacrificium Dei et nos, car, explique le saint docteur,
Dieu veut que nous soyons nous-mémes un sacrifice
pour lui. Le texte du Canon nous aide a « exaucer » ce
désir de Dieu. Pendant la priére de mémorial I’Eglise
Iui a offert la sainte victime ; elle s’offre ensuite avec
Jésus-Christ. C’est I'objet des deux phrases suivantes
Supra quae et Supplices.

Daignez (Seigneur) jeter un regard favorable et bien-
veillant sur ces dons et les accepter. Cette priére serait
inutile et méme déplacée si elle avait en vue uniquement
le corps et le sang de Jésus-Christ. Le Pére pourrait-il
ne pas agréer I'holocauste parfait que fait de soi-méme
son Fils bien-aimé ? A la Messe, comme au Calvaire,
Jésus est a la fois le prétre et la victime. Le doute qui
donne lieu 4 notre demande ne peut porter, par conse-
quent, que sur une oblation humaine, qui s’ajoute a celle
du Christ et s’incorpore a elle. Qui sont, en effet, ceux
qui présentent ce sacrifice parfait ? Sont-ce des médio-
cres, des bons, des saints ? Dans ces différents cas,
'oblation humaine ne saurait étre également agréable
4 Dieu. C’est sur notre participation personnelle que
nous attirons humblement le regard miséricordieux du
Seigneur ; nous le prions de réaliser par sa grace les
dispositions qu'il veut trouver en chacun de nous.
Celles-ci lui plairont assurément si elles ressemblent
a celles des trois personnages dont il accueillit favora-
blement les offrandes, comme il vous a plu d'agréer
les présents du juste Abel votre serviteur, et le sacrifice

1. Sermo 227.




L'OFFRANDE DE L’EGLISE 207

4’ A braham votre Patriarche, et celui que vous offrit votre
grand-prétre Melchisédech.

De toute évidence, c’est 'Epitre aux Hébreux qui a
inspiré la mention de ces trois sacrifices préfiguratifs
de celui de Jésus-Christ.

Abel est une figure de Jésus par I'innocence de sa vie.
Le Seigneur regardait avec plaisir les présents qu'il lui
offrait : cependant la justice du jeune pasteur déchaina
la jalousie de son frére, Cain, et fut I'occasion de sa mort
violente, comme c’est par envie que les autorités juives
livrérent Jésus, le Juste, a Pilate. Toutefois saint Paul
fait observer que « le sang de Jésus parle mieux que
celui d’Abel! ». Ce que saint Thomas explique ainsi :
le sang d’Abel crie vers Dieu pour demander ven-
geance, celui de Jésus pour implorer le pardon.

C’est par la foi, lisons-nous encore dans I’Epitre aux
Hébreux, qu'Abraham, mis a 1’épreuve, offrit en sacri-
fice Isaac, son fils unique, I’objet des promesses divines.
Le patriarche obéit & l'ordre sévére, écrit saint Paul,
pensant que Dieu était capable de ressusciter son fils
d’entre les morts2. Sur le Calvaire, la figure est consi-
dérablement dépassée, car, alors qu'un ange arréta la
main d'Abraham sur le point de frapper Isaac, Jésus,
aprés avoir porté le bois du sacrifice, fut réellement
Immolé, mais, aussi réellement, Dieu le ressuscita des
morts,

Quant au sacrifice de Melchisédech, il est une pré-
figuration, d’ailleurs lointaine, de 1'Eucharistie. Saint
Paul a surtout développé l'allégorie qui fait de ce
bersonnage assez énigmatique une figure du Messie.
Melchisédech est 4 la fois roi et prétre du Tres-Haut.
Il ne tient pas son sacerdoce de ses aieux, comme le

_
I. HEB., x1, 4 ; X11, 24 ; MAT., XXVII, 18.
2. HEB., X1, 17-19,




208 LA MESSE DES FIDELES

feront les prétres d’Aaron ;il le posséde A titre personnel,
et son sacerdoce est éternel. Melchisédech n'a pas d’age :
on ne sait quand il naquit ni quand il mourut; ainsi
il apparait — toujours allégoriquement — comme en
dehors du temps, symbole du Christ, qui, lui, en toute
réalité, est sans commencement et sans fin. Ces rappro-
chements nous touchent moins qu’ils ne devaient frap-
per les correspondants de saint Paul habitués aux
spéculations rabbiniques. Retenons du moins que lors-
que Abraham revint d’une guerre victorieuse, Melchi-
sédech le bénit au nom du Diecu Trés-Haut, en lui
offrant le pain et le vinl.

Ne pouvait-on pas craindre que ce dernier rappel
biblique n’induisit en erreur quelques auditeurs peu L
attentifs, puisque, 4 ce moment du Canon, iln’y a ni pain ‘

|

ni vin sur l'autel ? Ce serait, a-t-on dit, le motif pour
lequel le pape saint Léon fit ajouter ici les quatre
derniers mots de la phrase : sanctum sacrificium,
immaculatam hostiam. 1'Eglise offre & Dieu bien plus
que les présents symboliques de Melchisédech, un
sacrifice a4 part, vraiment saint, la plus pure de
toutes les victimes. « C’est un sacrifice saint, une hostie
sans tache, que nous vous prions d’agréer, Seigneur,
et d'un plus haut prix que les offrandes des patriarches.
Daignez seulement retrouver leur pureté et leur foi |
dans les membres de votre Eglise, au moment ou elle
vous offre le sacrifice de votre Fils. »

Mais Dieu se plait & nous accorder plus que nous ne
Jui demandons, au deld méme de ce que nous pouvons
concevoir?. En ordonnant a son Eglise de s'unir a I'acte
sacerdotal de Jésus, il I'invite a s’offrir elle-méme avec
la sainte victime. Observez l'attitude du célébrant.

1. GEN., Xx1v, 17-20; Ps. CX, 4; Hes., viIi, 1-2,
2. EpH., 111, 20,




L’OFFRANDE DE L’EGLISE 209

Il s'est incliné profondément, tant la priére qu’il va
prononcer est audacieuse, et il se ra.ppro’che le plus
ossible de la divine Hostie pour supplier ‘]e':sus de nous
offrir & son Pére en méme temps que lui.

Nous wvous en supplions, Diew tout-puissant, faites
que, par les mains de votre saint ange, ces ?ﬁmndes
sotent portées la-haut sur votre autel, en présence de
votre divine majesté, afin que nous tous, tant que nous
sommes, qui participerons a cet autel-ci, en recevant le
Corps trés saint et le Sang de votre Fils, nous soyons
comblés des bénédictions et des grices du ciel.

Trois mots demandent a étre expliqués. D’abord, quel
est cet autel qui s’éléve bien au-dessus de notre terre,
sublime altare twuum? Vous avez suivi la marche
ascendante de la priére. Nous ne nous contentons plus
de demander a Dieu d’abaisser ses regards sur notre
autel, tout enrichi pourtant de la présence divine. Voici
maintenant que nous nous enhardissons jusqu’a nous
associer au culte rendu dans le ciel & la majesté divine,
« sur I'autel d’or dont parle I’Apocalypse, autel dressé
devant le tréne de Dieu et que les priéres des saints
enveloppent, comme d’'une fumée d’encens et de par-
fums, tandis que des myriades d’anges proclament
a voix forte : gloire et bénédiction A ’Agneau qui a été
immolé! ». Dans la liturgie céleste, le Christ ressuscité
« qui intercede sans cesse pour nous » est A la fois le
prétre, la victime et I'autel. Notre messe de la terre
rejoint donc la messe du ciel, ot Dieu regoit en perma-
nence le sacrifice que Notre Sauveur lui a offert sur
la croix.

Aux termes de la priére canonique, la liaison entre
I"autel d’ici-bas et I'autel de la-haut est effectuée « par

————
1. Apoc., viIi, 3-4, V, 8, 11-12.

Notre Messe — 14

e




210 LA MESSE DES FIDELES

les mains de votre saint ange ». Cet ange a donné lieu
A pas mal d’interprétations. Les uns ont voulu y voir
Jésus lui-méme, parce que le Messie est appelé par le
prophéte Malachie « 'ange de l'alliance » et, dans la
traduction grecque d’Isaie, « 'ange du grand conseil® ».
Cette explication donnerait 4 la phrase un tour embar-
rassé, puisqu'on prierait Dieu d’ordonner que Jésus
transportat son propre corps. D’autres, s’appuyant sur
le fait qu’a cet endroit du Canon les liturgies orientales
insérent une invocation au Saint-Esprit (I'épiclése),
pensent que I’Esprit-Saint serait I'envoyé dont parle
notre priére ; ils s’appuient d’ailleurs sur un texte de
’Epitre aux Hébreux : « Le sang du Christ est par
son esprit éternel (Vulgate : par le Saint-Esprit) offert
3 Dieu comme une victime sans tache?. » D’autres
enfin croient qu’il est question de saint Michel ou de
I'ange gardien du célébrant.

11 parait bien, malgré tout, que nous faisons appel ici
au ministére angélique. D’anciens textes portent méme
le pluriel : « par les mains de vos anges », per manus
angelorum tuorum. Plus tard, au ministére des anges,
n’aurait-on pas substitué le singulier par allusion a
I'ange qui se tient prés de l'autel d’or et que saint Jean
vit devant le tréne de Dieu ? On aurait ainsi réuni les
deux images de I’Apocalypse, l'autel et I’ange.

Mais un dernier mot mérite une attention particu-
liere; c’est le pronom haec, « ces offrandes ». Nous
demandons qu’clles soient placées sur l'autel céleste.
Saint Robert Bellarmin écrit qu’ « il serait tout a fait
absurde de dire qu'a ce moment le corps du Christ
serait corporellement porté au ciel par les anges?® ».

1. Mavr., 111, 1; Is,, 1X, 6.
2. HEB., IX, 14.
3. Dom FORTESCUE, op. cil., p. 465.




L’OFFRANDE DE L'EGLISE 21t

En effet, le corps glorieux de Jésus-Christ ne cesse pas
d’étre au ciel quand il se rend présent sur nos autels
de la terre. Quelle est alors cette oblation qui n’est
encore que sur la terre et que nous prions Dieu de
faire porter sur son autel céleste ?

Toute difficulté disparait si on l’entend du corps
mystique du Christ, I’Eglise, inséparable du Christ
ressuscité : elle est son corps et lui en est la téte,
le chef. C’est I'Eglise de la terre qui s’offre avec Jésus ;
ce sont tous les membres de 1’Eglise, tous les baptisés
qui entourent I’autel apreés la consécration ; c’est chacun
d’entre vous qui vous offrez en sacrifice avec Jésus-
Christ, sacrificium Dei et nos. Ecoutez A ce sujet deux
autorités incontestables.

En premier lieu, saint Thomas : « Le prétre ne de-
mande pas que l'ange du Seigneur porte au ciel les
espéces sacramentelles, ni le vrai corps de Jésus-Christ,
qui ne cesse pas d’y étre présent, mais il fait cette priére
pour le corps mystique, afin que I'ange qui assiste aux
saints mystéres présente & Dieu les priéres du prétre
et celles du peuple... Jésus-Christ unit son corps mys-
tique & Dieu le Pére et a I'Eglise triomphante ! ».
Et voici I'explication que Bossuet donne du pronom
haec, «ces dons». « Pour entendre le fond de cette priére
et lever toutes les difficultés qu'on y veut trouver,
il faut toujours se souvenir que « ces choses » dont on y
parle sont, A la vérité, le corps et le sang de Jésus-
Christ, mais qu’elles sont ce corps et ce sang avec nous
tous et avec nos veeux et nos prieres et que tout cela
€nsemble compose une méme oblation que nous voulons
N tout point rendre agréable 4 Dieu et du coté de
Jj csus-Christ, qui y est offert, et du coté de ceux qui
loffrent et qui s'offrent avec Lui?. »

L L1I%, q. 83, art. 4.
2. Explications sur quelques difficultés dans les priéres dala Messe.




212 LA MESSE DES FIDELES

Ainsi pendant notre Messe, non seulement Jésus-
Christ se rend présent au milieu de nous, mais il nous
présente a son Peére, 1a-haut, avec lui'.

La phrase Supplices forme le nceud du sacrifice de la
Messe, car sa partie finale dirige notre pensée et les
bénédictions de Dieu vers le repas eucharistique ou
nous recevons « le corps trés saint et le sang de son Fils ».

Il est trés important de saisir, et le texte du Canon
met en relief, le double courant que la Messe établit
entre le ciel et la terre. Nous voyons aisément ce que
nous recevons a la Messe, mais n’oublions pas que nous
y venons également pour donner. Nous recevons et
nous offrons, et il faut offrir avant de recevoir : notre
priére dit méme que nous offrons afin de recevoir. Nous
offrons a Dieu Jésus-Christ, et toute son Eglise, et
nous-mémes, jube haec perferri ; puls nous recevons
Jésus-Christ qui, des maintenant nous unit a Dieu et
3 tous les justes composant avec nous son Eglise.
I.’abondance des grices que nous attendons pour tous
ceux qui prendront part au repas sacrificiel est subor-
donnée i l'accueil que Dieu réserve i l'offrande de
I’Eglise unie 4 celle de son chef. Tout a l'heure, la
sainte communion déterminera l’effusion de Dieu en
nous ; nous nous y préparons par l'effusion de nous-
mémes en Dieu. Le sacrement de I’Eucharistie est la
donation de Dieu au chrétien ; le sacrifice eucharistique
implique la consécration du chrétien a Dieu.

Pour participer dignement au corps trés saint et

1. Si l'interprétation que nous avons donnée de la formule
jube haec perfervi est courante aujourd’hui dans 1’enseignement
de 1'Eglise, il convient de noter qu’aux yeux de plusieurs auteurs,
la phrase Supplices fut, & l'origine, une véritable épiclese consé-
cratoire. Voir M. DE LA TAILLE, Mysterium fidei, Elucid. XXI

et XXXIV.




L'OFFRANDE DE L'EGLISE 213

au sang de Jésus, nous devons, avec toute l'intensité
de nos désirs, nous élever jusqu’'a I'autel céleste, avec

ésus-Christ, jube haec perferri. Avec lui, c’est-a-dire,
dans U'état de victime ou il est sur notre autel terrestre.
Saint Paul a soigneusement décrit les étapes de notre
justification. 11 nous faut d’abord « mourir avec Jésus-
Christ », moyennant quoi nous aurons part a sa résur-
rection. Le Baptéme a déja greffé notre mort sur celle
de notre Sauveur ; nous devons ensuite coopérer a cette
insertion en mourant au péché, en crucifiant sur la
croix de Jésus le vieil homme pécheur, fait de toutes
les convoitises qui nous portent au mal. A ce prix,
la mort n’aura plus d’empire sur nous, et nous vivrons
pour Dieu dans le Christ Jésus!. Notre Messe poursuit
I’ceuvre inaugurée au Baptéme. Nous avons apporté
a l'autel le pain et le vin qui représentent nos per-
sonnes ; le pain et le vin ont fait place au Christ s’immo-
lant pour nous; nos personnes aussi ont & s’immoler
avec lui. Le pape Pie XI a vivement insisté sur le
devoir des chrétiens d’ajouter aux louanges et aux
rféparations de Jésus-Christ leur louange et leurs répara-
tions, afin de devenir les compagnons de son expiation.
C’est 4 la Messe que nous nous acquitterons de cet
office : « Nous devrons toujours nous rappeler que toute
«la vertu d’expiation découle uniquement du sacrifice
« sa’mglant du Christ, qui se renouvelle sans interruption
« d'une maniére non sanglante sur nos autels. Pour
« _ce.tte raison, les ministres et le reste des fideles doivent
« joindre au trés auguste sacrifice de I'Eucharistie leur
¢ propre 1mmolation, de sorte qu'’ils s’offrent eux aussi
« comme des hosties vivantes, saintes, agréables a Dieu.
« Bien plus, saint Cyprien ne craint pas d’affirmer que
«le sacrifice du Seigneur n’est pas celébré avec la

—_—
I. ROM:,, VI: 3-11,




214 LA MESSE DES FIDELES

« sainteté requise si notre propre oblation et notre
« propre sacrifice ne répondent pas a sa Passion!. »
Victimes avec Jésus, telle est la forme parfaite de notre
sacrifice, sacrifictum Dei et nos.

Comme une victime, nous devons nous consacrer a
Dieu par l'obéissance a ses volontés ; nous dépouiller
de notre égoisme, mourir au péché, nous livrer a la
croix, a toutes les croix providentielles, depuis la croix
quotidienne du devoir d’état jusqu'aux plus lourdes
croix des grandes épreuves; nous immoler enfin, en
renongant a I'indépendance de notre vie pour que Dieu
en soit le seul maitre. Alors, nous pouvons espérer que
Dieu nous accueillera avec Jésus devant le tréne de sa
majesté et qu’en retour il nous comblera, par Jésus,
des bénédictions et des graces du ciel.

XXVII

LES DERNIERES INTERCESSIONS

Aprés les trois formules d’offrande qui suivent la
consécration, le théme de l'intercession reparait brus-
quement, et d’abord pour recommander au Seigneur
ses serviteurs défunts,

Saint Augustin nous rapporte que le seul veeu de
sa meére mourante fut que ses fils se souvinssent
d’elle devant l'autel du Seigneur. « Monique savait,
écrit-il, qu’a l'autel est offerte la victime sainte dont le
sang a effacé le décret qui nous condamnait, et que la
se dispense le mystére de rachat, grace auquel le Christ
qui ne nous devait rien n’en a pas moins acquitté nos

1. Encyclique Miserentissimus Deus, sur la réparation due
par tous au Sacré Ceeur de Jésus, 8 mai 1928.




LES DERNIERES INTERCESSIONS 215

dettes! ». En fait, la priére pour les morts eut de
bonne heure sa place dans la fonction eucharistique.
3 1a fin de la litanie qui ouvrait la messe des fidéles.
Lorsque plus tard on fit pendant I'offertoire la 'lecture
des diptyques, aprés avoir recommandé les vivants,
on lisait les noms des défunts pour qui 'on offrait le
saint sacrifice : notre formule actuelle Memento etiam,
« Souvenez-vous aussi » indique que cette intercession
se rattache a une supplication antérieure. Quand, enfin,
la régle s’établit de transporter les recommandations
des vivants de l'offertoire au Canon, la priére pour les
défunts pénétra également dans la priére canonique.

‘Mais pourquoi, au lieu de succéder directement au
mémento des vivants, la recommandation des défunts
a-t-elle été rejetée aprés la consécration ?

Jusqu’au Xe siécle, la liturgie romaine ne faisait la
recommandation des morts qu’aux messes privées et
en semaine ; aux messes publiques du dimanche et des
jours de féte on ne nommait que les vivants. Le mémen-
to des défunts était donc une piéce mobile dans la
messe, et cela peut expliquer qu’il ne fit point corps
avec le mémento des vivants. Quant a ce qui détermina
sa place actuelle, on en est réduit a des hypothéses,
dont la plus vraisemblable parait étre celle du cardinal
Schuster. L’éminent liturgiste, on s’en souvient, attri-
bue la récitation silencieuse du Canon par le célébrant
au fait que, pendant ce temps, le diacre lisait 4 haute
V?ix les recommandations. D’aprés lui, pendant que le
celébrant commémorait les apotres et les papes défunts,
le diacre commengait A lire la liste des offrants laiques :
tous les deux achevaient leur lecture, au moment ou
se dit la piéce Hanc igitur, avant la consécration. La,
le diacre s’arrétait, et, aprés les paroles évangéliques

_—-‘-__———_-__.
I. Confessions, 1. IX, 27, 36.




216 LA MESSE DES FIDELES

de l'institution, il reprenait la lecture des diptyques ;
c’était alors le tour de la liste des défunts, qu'il termi-
nait tandis que le célébrant achevait de son cété la
récitation de 1'anaphore. Lorsque les diptyques furent
transformés en nos deux Mémentos, ceux-ci prirent
naturellement la place des anciennes lectures : le premier
avant la consécration et le second apresl.

En tout cas, la formule du mémento des défunts est
nettement romaine car telles expressions semblent em-
pruntées aux inscriptions des catacombes. Souvenez-
vous aussi, Seigneur, de vos serviteurs et de vos servantes
qui nous ont précédés marqués du signe de la for et
qur se sont endormis dans le sommeil de la paix.
Devant le Christ, notre Vie éternelle, le mot « mort »
n’est pas prononcé. Ils vivent, nos bien-aimés défunts :
leurs corps reposent dans le dortoir (xoupntrptov, le
cimetiére), ot ils attendent la résurrection. Mais leurs
ames sont-elles déja en possession de la récompense ?

Le célébrant fait alors une courte pause. « Les yeux
fixés, comme le demande le rituel, sur le sacrement
qui est sur 'autel », il nomme au Sauveur ceux qu’il
confie 4 sa miséricorde. Le signe de la foi dont il est
question dans le texte est le Baptéme ; on ne saurait
solliciter les fruits du sacrifice que pour des chrétiens,
et, puisque ici nous recommandons des défunts, pour
des chrétiens qui « se sont endormis en paix», c’est-
4-dire en communion avecl’Eglise. Il ne s’agit pas, dans
ce texte, de la paix du ciel, car la supplication serait
alors superflue.

A ceux-la, Seigneur, poursuit le prétre, e/ 4 lous
ceux qui reposent dans le Christ, nous vous prions
d’'accorder le liew du soulagement, de la lumiére et de
la paix. 11 n'y a donc pas une seule messe ol tous

1. Liber sacramentorum, t. 11, pp. 76 et 106,




LES DERNIERES INTERCESSIONS 217

les fideles défunts sans exception ne soient recom-
mandés. Pour toutes les ames du purgatoire, unies
A Jésus-Christ comme nous — et plus solidement en-
core, puisqu’elles sont assurées de leur salut — I'Eglise
de la terre implore le bonheur du ciel. Les images qul
servent a I'exprimer étaient familieres aux fidéles des

remiers siécles. Refrigerium est bien traduit par
«rafraichissement », surtout dans son sens, secondaire,
de collation. Sous la plume des écrivains de l'antiquité
chrétienne, le refrigerium désignait l'agape, ou repas
de charité, que les riches offraient aux pauvres et qui,
pendant la premiére génération, avait précédé la célé-
bration de I’Eucharistie ; appliqué aux défunts, ce mot
signifie le banquet du royaume des cieux, ou Jésus
donna rendez-vous A ses disciples!. Le ciel est aussi
le séjour de lumiére immense « ot il n'y aura plus de
nuit, écrit saint Jean, car le Seigneur Dieu I’éclairera? ».
Et c’est enfin la paix, la vraie paix cette fois, celle que
procure la possession de Dieu.

Nous ignorons dans quelle mesure le sacrifice de la
Messe soulage telles ou telles 4mes du purgatoire en
particulier : il nous suffit de savoir que celui qui leur
en applique les fruits est la miséricorde infinie. Sans
doute juge-t-il en considération des mérites acquis par
les défunts quand ils étaient sur la terre ; mais il n’a pas
moins égard a la foi et aux dispositions des vivants qui
lui offrent actuellement le sacrifice de Jésus en leur
faveur. Aussi devez-vous prier avec confiance pendant
cette minute qui vous réunit & vos chers disparus.
Quelle marque plus efficace avez-vous de leur témoigner
la fidélité de votre affection ? Et c’est de plus un moyen
trés puissant de resserrer notre intimité avec Jésus-

-
L MAT., 26. 29,
2. Aroc,, 22, 5.

E
.
i
¥
]
{
¢
v
3
[
3
i
4
{
b
i
1




218 LA MESSE DES FIDELES

Christ que de nous intéresser a ses membres de I'Eglise
souffrante. Le Seigneur nous dira, au jour du jugement,
que lorsque nous visitions les captifs du purgatoire,
c’est lui que nous avons été voir dans sa prison.

La priére suivante, qui termine l'intercession, Nobis
quogue peccatoribus, existait dans la messe papale
du VIIe siecle. Les autres liturgies en possédent 1’équi-
valent, qui est pareillement en connexion avec la recom-
mandation des défunts. Par exemple, dans la liturgie
de saint Jacques, usitée en Syrie dés le IVe siécle, le
célébrant dit : « Quant a nous, 6 Seigneur, Seigneur!
assure dans la paix la fin chrétienne, douce et sans
péché, de nos vies, nous rassemblant sous les pieds de
tes élus, quand tu voudras et comme tu voudras, mais
sans déshonneur et sans péché. » La formule employe¢e
dans la liturgie égyptienne de saint Marc remonte au
Ve siécle et se rapproche davantage de la notre : «Donne
le repos a leurs dmes et accorde-leur le royaume du
ciel ; mais a nous, daigne assurer une fin chrétienne,
douce et sans péché, de nos vies, et donne-nous parti-
cipation et place avec tous tes saints. » Vous connaissez
le texte de notre Canon : A nous ausst, vos serviteurs
pécheurs, qui mettons notre espoir dans votre inépui-
sable miséricorde, daignez accorder une place dans la
société de wvos saints apbtres et martyrs... Nous vous
prions de nous admetlre en leur compagnie, non certes
parce que vous estimez que nous le meritions, mais
parce que vous nous accorderez votre pardon.

Est-ce qu’aprés avoir recommandé les morts, la
priére canonique reviendrait en arriere pour recom-
mander de nouveau les vivants, et spécialement les
pécheurs ? et de quels pécheurs est-il ques'tion? Les
priéres romaines, toujours concises, ne se plalsept g}lére
aux redites. Le Nobis guogue n’est pas une redite, il ne




LES DERNIERES INTERCESSIONS 219

fait pas double emploi avec ce qui précéde. Dans cette
phrase, il n’est pas question des fidéles. Le prétre a déja
intercédé pour vous, pour tous les assistants et pour
les offrants ; il a sollicité du Seigneur toutes les graces
qui vous sont nécessaires : la rédemption et le salut
de vos Ames, donc la rémission des peines dues a vos
péchés ; il a prié pour toute I’Eglise de la terre, et pour
celle du purgatoire. N’est-il pas équitable qu’aprés
avoir énuméré tous les autres, il prie maintenant pour
lui-méme ? Tel est, en effet, 'objet de ce paragraphe.

Nobis quoque peccatoribus. Ne vous trompez pas a ce
pluriel : par ces paroles, le pape se désignait lui-méme
ainsi que les prétres qui concélébraient avec lui. Le
pluriel du texte ancien a subsisté; mais, aujourd’hui
encore, ces trois mots, les seuls de tout le Canon que le
prétre profére & voix haute, ne concernent que lui. Il
n’éléve la voix que pour se proclamer devant Notre-
Seigneur et devant vous un serviteur pécheur. Son
attitude souligne ses paroles : il a incliné la téte et il
se frappe la poitrine, reproduisant exactement les
gestes du publicain de la parabole, «qui n’osait pas lever
les yeux au ciel, mais se frappait la poitrine en disant :
O Dieu! aie pitié du pécheur que je suis?! » Remarquez
encore le ton de la formule qu’il récite : c’est celui d’un
acte de contrition. Le prétre supplie le Seigneur de ne
Pas peser ses mérites ; ils sont trop légers en compa-
raison des graces qu'’il a regues et il appelle sur sa
misere la miséricorde de Dieu. Le contraste ne peut pas
vous échapper : quand il a parlé de vous, le célébrant
Vous a qualifiés de peuple saint; quand il a recommandé
VOs besoins, il a fait état de votre foi et de votre dévo-
tion ; maintenant, il ne parle plus que de lui, un pauvre

—_—

1. S. Tromas, IIIs, q. 84, a. 3.
2. Luc, xvin, 13.




220 LA MESSE DES FIDELES

serviteur qui s’humilie de ne pas faire assez pour son
maitre. C'est pourquoi, lorsque les trois mots Nobis
quoque peccatoribus retentissent a vos oreilles, il vous
est loisible de penser que vous aussi, vous étes pécheurs;
mais, si vous voulez étre fideles a l'esprit de la priére
canonique, vous ne manquerez pas d’avoir une inten-
tion particuliére pour le prétre qui célébre et, puisque
la formule est au pluriel, pour tous les prétres qui
vous ont fait connaitre et qui vous ont donné Jésus-

Christ.

Au texte primitif on a ajouté par la suite une seconde
liste de saints. On ne peut pas dire qu’elle soit parallele
a celle du Comsunicantes, car, dans la premiere liste,
les saints avaient été nommeés 3 titre d’intercesseurs ;
ceux du Nobis quoque ne sont mentionnés que comme
les témoins du bonheur que nous espérons partager
avec eux. Pourquoi cette nouvelle nomenclature ?.

En voici la raison. Celle du Communicantes avait
été arrétée sur une heureuse symétrie de douze apbtres
et de douze martyrs, suivie de la clause omnium
sanctorum tuorum, « de tous vos saints ». Or cette
finale ne donna point satisfaction a la piété des Romains,
désireux de combler quelques lacunes et de citer
publiquement d’autres saints en vénération dans leur
Eglise. Puisque le Nobis quogue évoquait la félicité des
bienheureux, 1'occasion fut saisie de compléter le pre-
mier catalogue.

De méme que la Sainte Vierge se détache en téte de
la premiére liste, la seconde s’ouvre sur le nom de saint
Jean-Baptiste. Elle comprend ensuite quatorze martyrs,
sept hommes et sept femmes. Les omissions antérieures
sont d’abord réparées : nous nommons saint Etienne,
le premier martyr, diacre comme saint Laurent, a qui
il fait pendant. La présence de saint Paul au Commau-




LES DERNIERES INTERCESSIONS 221

nicantes avait exclu I'apbtre saint Mathias du nombre
duodénaire : le voici, suivi de Barnabé, qui _initia saint
Paul A I’évangélisation des paiens. Ignace, évéque d’An-
tioche, avait été jeté aux bétes dans I’amphithéatre
de Rome : la lettre qu'il avait écrite aux Romains, afin
de les adjurer de ne pas intervenir pour le priver des
honneurs du martyre, avait éternisé sa mémoire dans
I'Eglise meére. Un doute pése sur l'identification du
nom d’Alexandre, en qui l'on voit soit le cinquiéme
pape soit, plutdt, le martyr inscrit au calendrier le 3 mai.
Le prétre Marcellin et I’exorciste Pierre furent marty-
risés pendant la grande persécution de Dioclétien. La
place de Félicité, dans I’énumération des saintes, n’est
pas identique dans toutes les anciennes listes, ce qui a-
permis de penser qu’on avait d’abord voulu honorer la
célebre Romaine qui subit le martyre sous Marc-Auréle
ainsi que ses sept fils. Ensuite le nom de Félicité fut
réguliérement rapproché de celui de Perpétue, d’ou
I'on doit conclure qu’il s’agit des deux céleébres caté-
chumeénes qui subirent ensemble le martyre a Carthage,
au début du III® siécle. Viennent, apres, les deux mar-
tyres siciliennes Agathe et Lucie; puis, deux jeunes
saintes, chéres aux Romains, Agnés et Cécile ; la liste
se termine sur une martyre d’Aquilée, sainte Anastasie,
dont le culte fut rendu célébre par la sceur de Constan-
tin, qui portait le méme nom.

La conclusion, comme dans la liste du Communi-
cantes, fait mention de tous les saints.

Quelles que soient les causes historiques qui ont
modifié 1'état primitif du Canon de notre Messe, con-
statons que son texte actuel rassemble heureusement
autour du sacrifice de Jésus-Christ I’Eglise de la terre,
celle du purgatoire et celle du ciel. Une communion
étroite relie, & travers le temps et l'espace, tous les




222 LA MESSE DES FIDELES

membres de Jésus-Christ. Celui que les élus voient A
découvert regoit sur nos autels '’hommage de notre foi ;
avec nos fréres de 'Eglise souffrante, nous plagons, pour
eux et pour nous, toute notre espérance dans le sacrifice
de Jésus; mais, qu’ils soient dans la gloire, dans I’attente
ou dans la lutte, tous les chrétiens sont unis & Dieu par
I'amour du méme Christ, qui est « tout en tous ».

XXVIII
CONCLUSION DE LA PRIERE EUCHARISTIQUE

Nous voici aux deux derniéres phrases de la priére
canonique. L’intercession s’est terminée sur I’humble
supplication du célébrant sollicitant pour lui-méme
un large pardon. Une envolée magnifique va reprendre
et clore le théme de I'offrande : Per ipsum... Cest la
doxologie qui conclut ’anaphore et durant laquelle,
jusqu'au VII® siécle, avait lieu la fraction. (On sait,
d’autre part, que I'insertion du Pater avant la fraction
est due 4 saint Grégoire.) Mais auparavant le prétre
prononce une invocation dont le sens n’est pas trés
clair & premiére vue: Per quem haec omnia.

Par lui, c’est-a-dire par Jésus-Christ qui a été
nommé 2 la fin de lintercession : Par lui, Seigneur
— toutes les priéres du Canon s’adressent au Pére trés
clément invoqué dés le début — wous créez toutes ces
choses toujours bonmes, vous les sanctifiez, vous leur
domnez la vie, vous les bénissez et vous nous les pro-
curez. « Ce langage, écrit le cardinal Schuster, serait
a tout le moins incompréhensible et étrange, s'il devait
se rapporter au divin sacrement!. » Que faut-il donc

I. Liber sacramentorum, t. II, p. 110.

e




CONCLUSION DE LA PRIERE EUCHARISTIQUE 223

entendre par les mots haec ommia, toutes ces choses
que Dieu crée toujours bonnes ? Les deux paragraphes

récédents étant des piéces surajoutées, reportons-nous
A la finale du Supplices. Nous avons demandé au Dieu
tout-puissant que tous les fideles qui participent a
’oblation et qui vont communier soient comblés « des
graces et des bénédictions du ciel ». Ces derniers mots
annoncaient, dans l’ancienne liturgie, le moment des
« bénédictions ».

Vous vous rappelez que les fidéles apportaient, outre
le pain et le vin, d’autres offrandes pour les pauvres
et pour le clergé, et qu’elles étaient placées & proximité
de l'autel : c’étaient en particulier les prémices des
récoltes, huile et céréales, etc. L’'usage subsista assez
longtemps, au jour de I’Ascension, de bénir les feves
nouvelles, et le raisin nouveau, le 6 aofit, féte de saint
Sixte. Sur tous ces fruits de la terre « que Dieu crée
toujours bons pour nous les donner », le pontife faisait
en faveur des donateurs le geste de la bénédiction. La
liturgie actuelle a conservé des vestiges de cet ancien
usage. Maintenant encore, & la messe pontificale du
Jeudi Saint, c’est & cet endroit que 1'évéque bénit
I'huile des malades, qui servira pendant un an a 1’admi-
nistration de I’Extréme-Onction. Vous savez aussi
qu'aux messes de mariage la bénédiction nuptiale se
donne aussit6t aprés le Pater. Or c’est saint Grégoire
qui a soudé la récitation du Pater a la conclusion du
Canon ; avant lui, la bénédiction nuptiale se donnait,
comme toutes les autres bénédictions, sur la fin de
I'anaphore eucharistique. C'est par le sacrifice de Jésus-
Christ et dans son sang que se scelle la donation réci-
proque de 1'époux et de 1'épouse. '

Vous étonneriez-vous qu’au point culminant du
saint sacrifice, une parenthése s’ouvrit jadis pour
prier Dieu de bénir les fruits de la terre ? Les chrétiens




224 LA MESSE DES FIDELES

des premiers siécles n’auraient pas compris votre éton-
nement, car leur religion et leur vie tout entiére se
rattachaient au sacrifice de Jésus-Christ. N'oubliez pas
qu’il n’y avait qu'un autel dans leurs églises, que tout
le clergé ensemble n'y célébrait qu’'une seule messe.
A cet autel unique, pendant cette messe unique, ils
venaient chercher « toutes les griaces et bénédictions »
dont ils avaient besoin, et pour leur subsistance de
chaque jour, et pour la félicité de leur vie familiale, et
pour les heures graves de la maladie et de la mort. Ils ,
nous font comprendre par la que notre Messe n’est pas |
un a-cdté dans notre vie : elle est le centre de la religion
et le foyer de toute la vie des chrétiens.

Cependant lorsque I'habitude de bénir les fruits de la \
terre pendant la messe eut disparu, la priére Per
guewn demeura inscrite au Canon, ainsi que les signes
de croix qui 'accompagnaient. Dés lors, on les appliqua
au Corps et au Sang de Notre Seigneur Jésus-Christ
qui sont, en effet, une création divine sanctifiée, vivifiée
et bénie a4 un degré éminent. Dom Guéranger fait tout
de méme remarquer que, détournées de leur sens primi-
tif, les paroles de bénédiction ont « quelque chose d'un
peu forcé peut-étre » ; du moins, le fait qu’elles ne fu-
rent pas supprimees, ajoute-t-il, « montre quel respect
porte la Sainte Eglise 2 la sublime pri¢re du Canon! »,

Pratiquement, cette phrase intermédiaire entre la fin
de Tintercession et l’achévement de l'oblation, qui
pourrait utilement rappeler aux fideles la bénédiction
nuptiale qu'ils regurent a cet endroit de la messe, est
pour tous une invitation 4 résumer notre action de
graces, afin de donner toute sa valeur a4 la formule

doxologique Per ipsuim.
Dans l'ancienne messe romaine, au moment de

1. Explications des priéres de la Messe, p. 157.




CONCLUSION DE LA PRIERE EUCHARISTIQUE 225

rompre les saintes espféces, le pontife les élev.ait et les
présentait a l’adoration des ﬁfiéles. Depuis que l.a
fraction a été reportée plus loin, et surtout depuis
qu’une élévation solennelle est faite aprés la consécra-
tion, le rite a subsisté, mais il s’est légérement atrophié.
Cette « petite élévation » souligne par un geste expressif
I’'offrande que nous faisons a Dieu du Christ, son Fils
et notre chef ; quant aux signes de croix dessinés avec
la sainte Hostie au-dessus et en avant du calice, ils
sont eux aussi d’institution tardive et scandent en
quelque sorte chacun des mots de la doxologie : Par
Lui, et avec Lui, et en Lui, a vous Dieu, Pére tout-puis-
sant, en l'unité du Saint-Esprit, tout honneur et toute
gloire vous sont remdus, dans les siécles des siécles.

Avant de prendre entre ses doigts la sainte hostie et,
de méme, quand il I’a replacée sur le corporal, le prétre
fait une génuflexion, et c’est seulement aprés la seconde
génuflexion qu’il prononce les derniers mots : per omnia
saecula saeculorum. Mais ces mots ne sont séparés de ce
qui précéde que depuis le XVIe siécle; n’allez pas suppo-
ser qu’ils soient une introduction au Pater. Ils forment
la conclusion de la priére canonique, que le célébrant
chante sur le méme ton que la préface, et qui appelle
votre réponse unanime et enthousiaste : Amen. Avec
votre Amen, la priere d’offrande est achevée. Cet
Amen, chantez-le de tout votre ceeur ; aux Imesses
basses, dites-le & voix trés haute, cet Amen que saint
J_erf)me entendait retentir dans les assemblées chré-
tiennes comme un bruit de tonnerre. Vous vous rappelez
€€ que saint Justin écrivait au milieu du IIe siécle :
« Celui qui préside ayant achevé les pric¢res et 1’action
de graces, tout le peuple présent acclame en disant :
Amen, Aujourd’hui comme autrefois, ' Amen est la
q‘_‘—_————_

L. Apologie, 65,

Notre Mesge — 15



226 LA MESSE DES FIDELES

seule intervention des fidéles dans la grande priére
eucharistique ; pendant les minutes d’adoration et
d’offrande silencieuses, vous avez contenu votre foi ;
laissez-la jaillir maintenant de vos poitrines. Acclamez
le Christ qui vous unit au Pére; acclamez le Dieu
éternel qui regoit le Fils chéri que vous lui offrez. En
instruisant ses catéchumeénes, saint Ambroise leur
indiquait la portée de cet Amen : « Tu réponds : Amen,
« ce qui veut dire : c’est vrai. Que ton esprit confesse
« la vérité de ce que ta bouche proclame ; ce mot qui
« résonne sur tes lévres, qu’il exprime les saintes affec-
« tions de ton cceur!! »

Amen ! Oui, c’est vrai. Quelqu’'un a pu transformer
des hommes pécheurs, rebelles et ingrats, en une famille
sainte, docile et aimante. C’est lui, notre Christ, qui,
en nous appelant A constituer son Eglise, nous a rendus
capables d’atteindre la fin pour laquelle 'homme a été
créé et qui est de rendre a Dieu « tout honneur et toute
gloire ». Sur 1'autel, nous pouvons offrir & Dieu I'immo-
lation glorieuse de son Fils, notre frére divin, et y
ajouter notre sacrifice de louange et de repentir, d'obéis-
sance et d’amour. Par lui, avec lui, en lui, nous
rendons 4 Dieu tout honneur et toute gloire.

Per ipsum. Jésus est notre unique médiateur. « Nul
ne va au Pére que par moi», dit-il2. Par lui, le pardon
est accordé a I’humanité pécheresse; par lui, nous
pouvons satisfaire Celui que nous avons offensé. Par
lui, Dieu nous regarde avec bienveillance ; par lui,
nous pouvons lever les yeux vers Dieu avec confiance.
Par lui, Dieu nous envoie ses grices; par lui, notre
priére est entendue et nos pauvres mérites accueillis.

1. De mysleriis, 54.
2. JEAN, x1v, 6.




CONCLUSION DE LA PRIERE EUCHARISTIQUE 227

Par lui, Dieu descend jusqu’a nous ; par lui, nous nous
¢levons jusqu'a Dieu. Cet échange entre le ciel et_la
terre, ce va-et-vient de Dieu & nous et de nous a Dieu
s'opére sur l'autel par lui, 'Hostie de notre Messe.
Toutes les pritres de I'Eglise et toutes nos priéres de la
journée, celles que nous imaginons privées et solitaires,
se rattachent nécessairement a la seule priére qui
parvient au ciel, celle de Jésus. Son sacrifice domine
toute notre religion.
Cum ipso. Son sacrifice transforme toute notre vie.

« Sans moi vous ne pouvez rien faire », a-t-il dit; mais
avec lui notre vie glorifiera Dieu sur la terre. Sur 'autel,
Jésus nous unit 4 sa parfaite obéissance, il nous veut
et nous rend victimes avec lui, victimes du devoir et
victimes du péché, ses compagnons d’expiation et
d’apostolat. « En tenant le calice, disait saint Frangois
de Borgia, j’ai demandé le calice. » « Priez, écrivait
Mgr d’'Hulst & sa sceur, pour que votre frére ne soit

jamais prétre sans étre hostie. » Nous révons d’une vie

vertueuse et nous nous lamentons de tant d’efforts

stériles. Essayons encore, mais avec lui. Il n’existe

pas de moyen de sanctification plus puissant que notre

messe, la messe ou le Christ « obéissant jusqu’a la mort,

la mort sur la croix » nous fait obéissants avec lui.

In ipso. La sainte Communion mettra le comble

au prodige. « Celui qui mange ma chair, a dit Jésus,

demeure en moi et moi en luil. » Alors sa vie s’écoule

dans la nétre, elle apaise nos soifs terrestres, elle panse

nos blessures. En lui, nous avons un méme esprit et un

méme cceur. En lui, nous donnons A Dieu le meilleur

de notre amour ; en lui, nous n’avons pour nos fréres

que des pensées bienveillantes et nous nous dévouons

a leur service ; par quoi nous rendons A Dieu le plus

—_—
I. JEAN, VI, 57




228 LA MESSE DES FIDELES

bel honneur et la plus pure gloire. Amen ! Oui, c’est
vrai. Rien ne peut remplacer notre Messe.

Au milieu du vieux monde paien et sous les persécu-
tions des empereurs, c’est 4 1'autel du saint sacrifice
que les chrétiens puisaient la force d’une vie sainte et
le courage du martyre. Ils ne pouvaient pas se passer
de leur messe, le domiinicum, comme ils I'appelaient
familiérement | En 1’an 304, a Carthage, le chef de la
police avait surpris des chrétiens, un dimanche, dans
la maison d’un des leurs, ou ils s’étaient réunis pour
la célébration des mystéres. Le prétre Saturnin, ses
quatre enfants, vingt-six hommes et dix-huit femmes
avalent ¢été faits prisonniers. Le proconsul Amulinus
interrogea les prévenus: « Pourquoi violes-tu le
précepte des empereurs, demanda-t-il & Saturnin ? »
Et le prétre de répondre : « Il n’est pas permis d’omettre
le dominicum. » Et tandis que le martyr était mis A la
torture, le magistrat interrogea Emeritus, le chrétien
chez qui s’était tenue la réunion : « Des assemblées ont
eu lieu chez toi ? » — Oui, répliqua-t-il ; dans ma
maison, nous avons célébré le dominicum. — Pourquoi
permettais-tu a4 ceux-ci d’entrer ? — Parce qu'’ils sont
mes fréres et que je ne pouvais le leur défendre. — Tu
aurais da le faire. — Ecoutez la splendide réponse qui
envoya ce chrétien au supplice : « Je ne pouvais pas,
nous ne pouvons pas vivre sans le dominicum. »

Faudra-t-il que nous regardions toujours en arriére
lorsqu’on évoque les dges de ferveur du christianisme?
Notre époque, contaminée par un paganisme renaissant,
n'a pas moins besoin de chrétiens fervents. Et qui les
rendait si fideles et si vaillants, nos fréres d’autrefois ?
Le martyr Emeritus vous I'a appris : nous ne pouvons
pas vivre en chrétiens sans notre Messe,




LA SAINTE COMMUNION

XXIX

LE PATER

La priére dont les Apdtres recurent le texte de Notre-
Seigneur et qui devint aussitdt la «priére des chrétiens»,
celle que, de trés bonne heure,ils disaient trois fois par
jour?!, figure dans presque toutes les anciennes liturgies
eucharistiques. Cependant la place qui lui fut assignée
n'est pas partout la méme.

En régle générale, le Pater était récité comme prépa-
ration 4 la communion. Le pontife, aprés avoir accompli
la fraction et la commixtion, quittait 1'autel et retour-
nait & son tréne, tandis que les diacres achevaient de
partager les hosties et que les assistants se donnaient
le baiser de paix. Puis, avant de communier, le célé-
brant entonnait l’oraison dominicale. Chez les Grecs
et dans les Gaules, les fidéles la chantaient en méme
temps que lui. Aujourd’hui encore, notre liturgie du
Vendredi Saint, qui n’a ni consécration ni canon, com-
porte le chant du Pater, ce qui prouve bien qu’'a Rome,
il fit originairement partie du rite de la communion
eucharistique.

Au contraire, 4 Constantinople et & Jérusalem, le

1. Didaché, ch. viir,




230 LA MESSE DES FIDELES

Pater se disait avant la fraction, aussitdt apres
I'anaphore ; c’est cet usage qu’a la fin du VIe siécle
saint Grégoire introduisit dans la messe romaine.
Le pape estimait que la priére de Jésus ne devait
pas étre dite au trone, mais A l'autel, « sur le corps
et le sang du Seigneur » Dés lors, le Pater, sans
faire partie a proprement parler du canon consécra-
toire, en apparait comme le complément. Il constitue
du moins une liaison parfaite entre les deux parties
du saint sacrifice, car il est également une priere
d'offrande et une oraison préparatoire a la réception
du sacrement.

Dans notre rite, le Pater donne d’abord 1'impression
d’étre une priere sacrificielle. Les fidéles n’en pro-
noncent que les derniers mots ; le célébrant seul chante
ou dit 4 voix haute la divine priére, ce qui lui confére
un caractére de plus grande gravité. Il le fait les yeux
fixés sur le sacrement. Il préte en quelque sorte sa voix
4 la sainte victime ; c’est Jésus lui-méme qui dit avec
nous et en notre nom : « Notre Pére... » Le prétre ne
commence d’ailleurs 1’oraison dominicale qu’aprés une
phrase d’introduction, dont les termes doivent étre
pesés : Prions. Avertis par les ordres bienfaisants du
Sauveur et instruits par son divin enseignement, nous
osons dire... Alors, il étend de nouveau les bras
comme Jésus sur la croix pour répéter la priére que le
Maitre nous a apprise.

Assurément, en toute circonstance, les chrétiens
doivent proférer le Pater avec le recueillement et la
lenteur que réclame son origine divine. Mais, a ce mo-
ment de la messe, il est un mot que nous ne saurions
articuler sans avoir pris conscience que celui que nous
implorons est le Pére de Jésus-Christ présent sur I'autel,
« mon Pére et votre Pére, mon Dieu et votre Dieu »
comme il dit 4 Marie-Madeleine, aprés sa résurrec-




LE PATER 231

tion!. Sur son ordre, nous avons l'audace d’employer
I’adjectif « notre ». Nous osons dire, avec Jésus :

« Notre Peére! »

Ainsi envisagé, le Pater est bien un prolongement du
Canon. C’est par Jésus, avec lui et en lui, que nous
rendons gloire 2 Dieu, dont le nom est digne « de tout
honneur et de toute louange ». Que son régne s’étende
sur toute la terre! Que sa volonté y soit respectée
comme elle est fidélement observée dans le ciel ! Jésus
adore avec nous; nous adorons avec lui. Et, puisque le
sacrifice du Sauveur peut seul nous mériter les graces
qui nous sont nécessaires, Jésus demande avec nous et
nous demandons avec lui notre subsistance matérielle,
le pardon de nos fautes, la force a I’heure de la tentation,
la victoire sur le Malin ainsi que la délivrance des maux
qui nous affligent. Par Jésus, nous nous élevons jusqu’a
Notre Pére, qui est dans les cieux; par lui aussi, Dieu
fait descendre « ses bénédictions et ses graces » sur
la terre. Le Pater nous maintient donc dans la zone
de la priére canonique : nous continuons d’offrir & Dieu
le sacrifice de Jésus-Christ.

D’autre part, pouvons-nous trouver un texte plus
riche et plus complet pour nous préparer a recevoir la
Sainte communion ? La phrase qui se rapporte a 1’entre-
tien de notre vie physique s’adapte si naturellement
A notre nourriture spirituelle : « Donnez-nous aujour-
d’hui notre pain. » Tous, enfants du méme Pére, nous
allons partager i la méme table notre pain familial
sous le couvert duquel nous recevons nofre Christ,
le Fils de notre Pére des cieux. La largesse de Dieu
en fait notre pain « quotidien » pourvu que nous

=
I. JEAN, XX, 17,




232 LA MESSE DES FIDELES

soyons dans les dispositions qui nous autorisent a com-
munier chaque jour. Le Pater ne se borne pas a nous
indiquer ces dispositions ; la priére de Jésus nous les
procurera. Priére vraiment universelle et qui s’approprie
a toutes les situations, 'oraison dominicale rassemble
dans sa sublime briéveté toute la théologie du sacre-
ment de I'autel : sa réalité divine, les intentions de son
auteur, puis ses destinataires et les effets qu’il doit
produire en eux.

Avant de jeter les yeux sur notre misére trop évi-
dente, nous les élevons vers notre Pére, qui n’hésite pas
a descendre par son Fils dans ’dme de ses enfants
adoptifs, et 4 y faire son séjour, comme dans les cieux.
Et il n’est notre Pére en toute rigueur que parce que la
‘sainte communion nous incorpore a Jésus-Christ.
« Pére des cieux, puissions-nous comprendre a quel
point vous étes Notre Pére, et nous, vos enfants ; 4 quel
point Jésus désire s’unir a nous pour nous unir a vous !
Plus encore que notre besoin du secours céleste, ce qui
nous appelle & la Sainte Table, c’est le désir que vous
avez de vivre en nous, de régner en maitre sur toutes
les puissances de notre ame, afin que, par nous, votre
régne s'étende sur toute votre création. Notre frére
Jésus vient orienter et fortifier notre volonté, pour que
nous fassions entiérement ce que vous voulez et que
notre terre vous obéisse comme les anges et les saints
trouvent leur béatitude a4 vous complaire. Par cette
communion, notre terre ressemblera un peu plus 2
votre ciel. »

Sommes-nous assurés toutefois que notre communion
apporte a Dieu ce tribut de gloire ? Négligerions-nous
'avertissement de saint Paul : « Que chacun s’examine
soi-méme avant de manger de ce pain»? Le Pater, qui
a éveillé en nous les aspirations les plus saintes, nous
replace dans les sentiments d’humilité que doit nous




LE PATER 233

inspirer notre faiblesse ; mais, au lieu que ce souvenir
nous écrase, la pridre que nous pronongons avec Jésus
nous reléve. Confessons seulement nos infirmités, et le
reméde que Dieu nous destine nous en guérira. Sans
doute nul ne doit communier & moins d’étre en état de
grice, sous peine « de manger et de boire sa condam-
nation! » ; néanmoins bien des fautes légéres pésent
sur notre conscience. Or, nous explique saint Augustin,
3 cause de tous ces péchés qui nous échappent, d’autant
plus nombreux qu’ils sont moins graves, Dieu a doté
son Eglise d'un reméde quotidien : « les paroles Pardon-
nez-nous nos offenses nous permettent d’avancer a
I'autel le visage lavé, et de communier, le visage lavé,
au corps et au sang de Jésus-Christ? ». En certains
pays, les assistants avaient autrefois 1’habitude de se
frapper la poitrine aux mots dimitte nobis,; de méme,
le traditionnel « baiser de paix » signifie encore que
nous voulons remplir la condition a laquelle Dieu nous
remet nos dettes, « comme nous les remettons A nos
propres débiteurs». Si nous pardonnons, Dieu nous
pardonne. D’ailleurs l'efficacité propre de I’Eucharistie
est de nous délivrer de nos fautes quotidiennes ; elle est
aussi I’antidote qui nous préserve des péchés mortels3.
En demeurant étroitement unis a Jésus, griace au
sacrement de son corps, nous ne tomberons plus dans
les piéges de la tentation.

C’est alors que l’assistance interrompt le célébrant
pour formuler elle-méme la derniére demande : « mais
délivrez-nous du mal ». Nous pouvons maintenant
recevoir la sainte communion, puisque notre volonté
a brisé toute attache avec le péché; la présence et

1. I Cor. x1, 29,
2. Sermon XVII, 5.
3. Conc. de Trente, Sess. XIII, 2,




234 LA MESSE DES FIDELES

I’action de Jésus-Christ dans nos &mes doivent ensuite
nous en affranchir effectivement.

Le souhait final du Pater est si chargé de sens que le
prétre le reprend dans la priére qui suit, Libera nos
quaesumus. Ce développement (en langage technique,
embolisme) fut d’abord chanté, comme il 1'est encore
le Vendredi Saint.

Daignez, Seigneur, nous délivrer de tous les maux
passés, présents et a venmir, et par U'intercession de la
bienheureuse et glorieuse Marie, Mére de Diew toujours
vierge, de vos bienheureux Apbtres Pierre, Paul et
André et de tous les Saints, accordez-nous dans votre
bonté la paix dans les jours que mous vivons, afin que,
soutenus par le secours de votre miséricorde, nous soyons
a jamais affranchis du péché et exempts de toute sorte
de trouble,

Le texte de l'oraison dominicale dans 1'évangile de
saint Luc ne contient pas la derniére pétition : ... sed
libera nos a malo ». Dans saint Matthieu, le mot malum
peut signifier ou bien le Mauvais, c’est-a-dire le diable,
ou bien le mal moral. Ce second sens, adopté par notre
traduction francaise courante, est aussi celui que
commente la priére Libera. Daigne le Seigneur nous
délivrer de nos péchés passés, de leurs malheureuses
conséquences actuelles et de leurs chatiments futurs !
Contre tous ces maux nous sollicitons une protection
efficace, en invoquant au préalable I'appui de nos inter-
cesseurs célestes. Les plus glorieux sont nommés : la
Treés Sainte Vierge et les deux grands patrons de Rome,
les apbtres Pierre et Paul. Le pape saint Grégoire a
ajouté le nom de saint André, 4 qui était dédié le monas-
tére ol il vécut avant d’accéder au tréne pontifical.
Pendant longtemps, les différentes Eglises mention-
pajent aussi leur patron principal : saint Ambroise 2

i — .




LE PATER 235

Milan, saint Patrice en Irlande, saint Denys et ses com-
pagnons en Gaule. Le secours que nows espérons de leur
intercession aupreés de la miséricorde divine tient dans
le mot qui résumait tous les veeux de la chrétienté a
1'époque bouleversée ou vivait saint Grégoire : la paix !
Cependant la sécurité temporelle, troublée alors par
les incursions périodiques des envahisseurs, n’est citée
qu’en dernier lieu. Nous avons besoin d’abord du don
qui prime tous les autres biens, la paix de la conscience,
et cette demande, conforme a l'esprit de l’oraison
dominicale, nous ramene a la pensée de la sainte com-
munion.

Le Pater, en effet, nous mettra dans la paix, car sa
note dominante est celle du plus parfait abandon. Dans
la premieére partie, nous exprimons, sous une triple
forme, le veeu que notre Pére soit aimé de tous ses
enfants. Pour le reste nous savons que Dieu nous aime,
et nous lui affirmons que nous attendons de lui, avec
une confiance sans réserve, tout ce dont notre corps
et notre Aame ont besoin.

Or c’est dans ce calme de I'esprit que nous devons
nous préparer a la communion. Sainte Gertrude, ayant
demandé a Notre-Seigneur quelle préparation il exi-
geait d’elle avant ses communions, en regut cette
réponse : « Point d’autre sinon que tu viennes me
recevoir vide de toi-méme.» L’oraison dominicale
ayant opéré en nous le dépouillement de l'amour-
propre, nous venons a la sainte table tels que nous
sommes, sans nous préoccuper de notre insuffisance. Et
Jésus trouvera d’autant plus de place dans notre cceur,
qu’abandonnés A notre Pére des cieux, nous penserons
moins 4 nous et davantage A lui.




236 LA MESSE DES FIDELES

XXX

LA FRACTION DE L'HOSTIE

Tout en pronongant la formule doxologique qui
termine I'épilogue du Pater, le prétre, qui a fléchi le
genou avant de découvrir le calice, prend la sainte
hostie et la rompt respectueusement en trois parts
inégales. Tenant la plus petite au-dessus du calice, il
trace avec elle trois signes de croix et s’écrie, en s’adres-
sant a l'assistance : Que la paix du Seigneur soit tou-
jours avec vous! Puis il laisse tomber le fragment de
la sainte hostie dans le précieux sang en disant A voix
basse : Que le Corps et le Sang de Notre Seigneur ] ésus-
Christ, mélés et consacrés, soient pour nous qui les rece-
vons un gage de la vie éternelle!

Cette bréve cérémonie, ainsi fixée depuisle XVIe siécle,
est la condensation de plusieurs rites anciens accomplis
en vue de la communion et qui gravitaient autour d’une
idée dont il n’est pas moins nécessaire de nous pénétrer,
aujourd’hui, avant d’approcher de la sainte table. Cette
idée est celle qu’exprimait saint Augustin en appelant
I'Eucharistie signum wunitatis, « le symbole de 'unité ».

A la Céne, Jésus rompit le pain changé en son corps
pour le distribuer aux apotres. Le geste du Sauveur
fut docilement reproduit par les premiers chrétiens, qui
appelaient le rite eucharistique la «fraction du pain ».
Vous connaissez l'enseignement que saint Paul tirait
du fait que les assistants partageaient le méme pain :
« Parce qu'il y a un seul pain, nous ne sommes qu’un
corps, si nombreux que nous soyons, attendu que tous,
nous recevons notre part de ce pain unique?, » La legon

1, I Cor, x, 17.

i EE—




LA FRACTION DE L'HOSTIE 237

vaudra toujours lorsque le nombre des communiants
exigera que plusieurs pains soient consacrés, car aprés
leur consécration, ils forment encore 'unique pain de
vie. L'unité de I’Eucharistie est plus que la figure de
'unité du peuple chrétien : elle la produit. Ensemble
tous les communiants forment un seul corps, le corps
(mystique) du Christ.

Tant que les fidéles communiaient au moyen du pain
fermenté qu’ils avaient apporté a l'offertoire, la quan-
tité de pains consacrés était partagée par les diacres.
Le symbolisme de la fraction était certes plus eloquent
que ne le fut ensuite 1'usage du « ciboire », ou les pains
azymes destinés aux fidéles sont déja distincts avant
d’étre consacrés en méme temps que celui du prétre,
quand ils ne I'ont pas été quelques jours auparavant.
Cela n’empéche point d’ailleurs que Notre-Seigneur ne
soit toujours le « pain unique » dont nous avons chacun
notre part. Cependant, méme au temps ou les pains
consacrés étaient partagés pour les fidéles, le célébrant
divisait aussi sa propre hostie.

Le pontife déposait sur la paténe la partie avec
laquelle il communierait ensuite a4 son trone. D’autres
fragments étaient réservés : qui portaient les noms de
sancta et de fermentum. Les « sancta » étaient mis de
cdté pour étre consommeés par lui & la prochaine messe
qu'il devait célébrer. Vous vous rappelez qu'au début
de la fonction, des acolytes lui présentaient un coffret
contenant la sainte réserve de la messe précédente. Il
I'adorait avant de gagner l'autel. Aussitdt aprés le
salut Pax Domini sit semper vobiscum, et avant de
rompre 1’Hostie nouvellement consacrée, il mettait ces
“sancta » dans le calice. La signification de ce rite ne
Vous échappe point : c’est ’affirmation de I'unité du
sacrifice de Jésus-Christ. Chaque messe est la conti-
nuation de la précédente ; I'unique sacrifice de Jésus se




238 LA MESSE DES FIDELES

continue sur l'autel jusqu’a la fin du monde. Repré-
senté et renouvelé A toutes les messes, le sacrifice du
Calvaire constitue la priére perpétuelle de I'Eglise. Mais
sa continuité dans le temps implique qu'il se continue
identique d'un lieu a l'autre. Ce sacrifice perpétuel du
Sauveur est le sacrifice universel de I'Eglise : il est
partout le méme. C’est ce que soulignait, dansl’ancienne
messe papale, la réserve et l'envoi du « fermentum ».
Le pape Innocent 1T (401-417) s’est expliqué sur cet
usage. Comme quelques prétres de Rome, obligés de
présider les réunions de fidéles dans leurs églises, ne
pouvaient pas participer le dimanche a la communion
du pape, celui-ci leur faisait porter par des acolytes un
fragment de 1'hostie qu'il avait consacrée, « afin que,
écrit-il, surtout en ce jour, ils ne croient pas étre séparés
de notre communion ». Les bénéficiaires de ce don le
déposaient dans leur calice, au moment de la « Paix »
et ils communiaient au sacrifice offert par leur évéque.
Antérieurement, il était arrivé que des papes avaient
envoyé une partie de 1’hostie de leur messe & d’autres
évéques. Ce fragment était appelé fermentum, parce que,
comme le ferment lie la pate et en fait un tout compact,
ainsi I'Eucharistie est le lien entre le pasteur et tous
les membres de son troupeau ; elle est aussi le signe

de I'unité du sacerdoce.

Enfin parmi les fragments de I'hostie que I'officiant
avait sectionnée, il retenait une particule qu’il faisait
aussi tomber dans le calice (c’est la pratique actuelle).
L'origine de cette coutume n’est pas connue. On a
pensé que le pain consacré a une messe antérieure, étant
devenu un peu ferme, devait étre humecté afin d’étre
consommé plus aisément, mais cette raison serait sans
valeur 4 propos de I'hostie méme de la messe. Il est
donc probable que le mélange du corps et du sang
(commixtion) a di plut6t répondre a un souci dogma-




LA FRACTION DE L’HOSTIE 239

tique. Il est de foi que, sous chacune des saintes espéces,
Jésus-Christ est intégralement présent avec son corps,
son sang, son dme, sa divinité. Or, sur I’autel, le corps
et le sang paraissent séparés. On pouvait donc craindre
que cette apparence ne fit naitre une confusion dans les
esprits. La commixtion n’eut-elle pas pour but de la
dissiper ? En tout cas elle montre opportunément
'unité et 'indivisibilité du corps et du sang de Jésus-
Christ. Certains auteurs précisent davantage. Etant
donné, disent-ils, que les espéces séparées figurent
’état de mort de la sainte victime (le corps d’un c6té,
le sang de l'autre), mais qu’en réalité Jésus est present
sur I'autel dans I'état ol il régne au ciel, vivant et
glorieux, la commixtion figurerait 4 son tous la résur-
rection du Sauveur, la réunion de son idme et de son
corps étant symbolisée par le mélange des deux especes

dans le calice.
L’unité de la victime, I'unité de sacrifice, I'unité de

I'ordre sacerdotal ont leur aboutissement nécessaire
dans I'union des chrétiens, qui, eux aussi, ne doivent
faire qu'un. Aussi est-ce pendant la commixtion que le
célébrant souhaite A l'assemblée d’étre toujours unie
dans la paix du Seigneur, et, a ce signal, en effet, tous
les assistants se donnaient jadis le « baiser de paix ».

Aujourd’hui le baiser de paix a lieu quelques instants
plus tard, A la messe solennelle, mais le rite a perdu son
ampleur et presque toute sa signification, puisqu’il
n'est plus qu'une accolade, échangée seulement entre
les membres du clergé qui, généralement, ne prennent
pas part 4 la communion. Aux messes funéraires, 1l est
d’usage d'y associer les fidéles, et aux messes nuptiales
les époux, A l'aide d'un instrument liturgique que le
célébrant a baisé au préalable. Cette cérémonie se place
d’ailleurs au début de l'offertoire, ou elle était située dans




240 LA MESSE DES FIDELES

la messe gallicane, selon la pratique courante dés le
IIe siécle, dans presque toute I'Eglise’. En fixant le
moment du baiser de paix au commencement de la
messe des fidéles, avant que ceux-ci apportent leurs
offrandes, la liturgie rappelait le précepte évange-
lique : «Si, venant offrir ton présent A l'autel, a dit
Jésus, tu te souviens que ton frére a quelque chose 2 te
reprocher, laisse 1a ton offrande au pied de l'autel, et va
d’abord te réconcilier avec ton frére ; alors seulement
tu reviendras offrir ton présent2. » Néanmoins, et de
bonne heure, 3 Rome et dans I’Eglise d’Afrique, on
reporta le « saint baiser » avant la communion, ou il
faut reconnaitre qu’il est encore mieux placé, car il
succéde ala phrase du Pater «...comme nous pardonnons
A ceux qui nous ont offensés ». Ainsi le rite n’apparait
pas seulement comme un geste de fraternité, et, éven-
tuellement, de réconciliation ; étant plus étroitement lié
au sacrement, il nous découvre la source d’ou découle
I'unité catholique.

Peut-étre quelques-uns ne pensent-ils pas toujours
4 insérer parmi leurs « actes avant la communion » un
acte de charité fraternelle. Sur I'ordre de Jésus, cepen-
dant, nous ne pouvons pas offrir notre sacrifice a Dieu
si nous ne sommes pas pleinement en paix avec nos
fréres : comment l'achéverions-nous par la communion,
tout en nourrissant contre eux des sentiments de
vengeance, de rancune ou seulement d’antipathie ?
Le baiser de paix traduit la charité sans ombre qui doit
habiter le cceur de tout communiant. Dans le précieux
sermon que nous avons cité plusieurs fois, saint Augustin
en expliquait le sens : « Aprés I’oraison dominicale, on
« dit : La paix soit avec vous, et les chrétiens se donnent

1. Cf. plus haut p. 23.
2. MAT., Vv, 23-24.




LA FRACTION DE L’HOSTIE 241

« les uns aux autres un saint baiser. C’est le signe de la
« paix : ce que les Iévres témoignent doit se passer dans
« la conscience, car, lorsque tes lévres s’approchent des
« l1¢vres de ton frére, ton cceur pourrait-il s’écarter
« du sien® ? » « Le baiser, disait aussi saint Cyrille de
Jérusalem, est le symbole de nos Ames qui s’unissent, de
toutes les querelles qui sont apaisées?. »

Toutefois cette étreinte fraternelle dépassait la portée
d’'une démonstration d’amitié : elle rappelait aux com-
muniants que I’Eucharistie est le lien qui nous attache
les uns aux autres. En plusieurs endroits, les fidéles
échangeaient le baiser de paix avecl’évéque en personne,
au moment ou ils recevaient les saints mystéres (de
cette coutume dérive notre usage de baiser la main ou
I'anneau de I'évéque quand celui-ci distribue la com-
munion). Dans la cérémonie de la messe papale, le
baiser de paix, donné par le pontife a ses assistants,
passait de proche en proche aux autres ministres, puis
a tous les fideles présents — les hommes étaient alors
séparés des femmes. Puis I'usage s’établit qu’avant de
donner la paix aux diacres, 'officiant baisit soit la
sainte hostie ou le pied du calice soit — ce qui se fait
encore — le milieu de 1’autel, 4 c6té des saintes espéces ;
en sorte que c’est le baiser du Christ qui se transmet
a toute l'assemblée.

‘Le rite de la fraction était donc comme une fresque
vivante de 'unité de I'Eglise. Tous les chrétiens pre-
Naient conscience qu'ils étaient les membres d’un méme
corps, le corps de celui qu'ils allaient recevoir, la victime
prés_ente sur l'autel, reliée véritablement A celle qui
avait ¢té offerte la veille et A celle qui serait offerte
le lendemain, et & celle qui était offerte en d’autres

e
I. Sermon 227,

2. Catech. Myst. 3.

Notre Messe — 16




342 LA MESSE DES FIDELES

lieux. Tous, prétres et fideles, ne formaient qu’une
famille, et avant de s’unir & chacun d’eux, Jésus les
unissait ensemble dans une émouvante manifestation
de charité.

Quoique notre rituel simplifié ne nous donne plus
cet enseignement visuel d’autrefois, la vérité n’a pas
changé. Et, tandis que nous nous préparons a la sainte
rencontre du Seigneur, n’oublions pas que Jésus-Christ
nous unit a tous les membres de son corps mystique :
aux saints du ciel, en premier lieu a la bienheureuse
Vierge Marie ; aux dmes du purgatoire, parmi lesquelles
se trouvent peut-étre des défunts que nous avons aimés ;
a tous nos fréres de la terre et d’abord au Souverain
Pontife et a nos évéques. L’'unité catholique n’est pas
le rassemblement extérieur de personnes qui professent
la méme foi : elle est une union spirituelle, réellement
opérée par la sainte communion et qui doit se traduire
par un attachement solide et délicat & notre Eglise,
a ses chefs et A ses enfants, comme nous membres du
Christ qui va nous incorporer a sa personne, du Christ
qui est « tout en tous® ».

« Que la paix du Seigneur soit toujours avec vous ! »
Quand vous entendez ces paroles, pesez tout ce que con-
tient ce don de la paix. Il se rattache a la priére de
Jésus, aprés la premiére messe du cénacle : « Pere,
comme toi et moi nous sommes un, qu'eux aussi ne
fassent qu'un en nous, qu’ils soient consommés dans

'unité? ! »

1. CoL. 111, II.
2. JEAN, XVII, 2I-23.




L’AGNUS DEI ET LES PRIERES AVANT LA COMMUNION 243

XXXI

L'« AGNUS DEI » ET LES PRIERES AVANT LA
COMMUNION

Ce qui suit la « commixtion », dans I’Ordinaire de la
Messe, jusqu’au moment de la communion n’appartient
pas A l'ancien rite romain. Le chant de I’Agnus Dei
apparait au déclin du VII® siécle ; quant aux trois
priéres adressées «au Seigneur Jésus-Christ », elles
datent du bas moyen 4ge, et Rome ne les accueillit dans
sa liturgie qu’au XIVe siécle. Ces additions constituent
une préparation i la communion, que nous devons

mettre i profit.

L’ A gnus Dei fut d’abord lié a la fraction des pains
eucharistiques destinés & la communion des fidéles. Des
prétres et des diacres étaient chargés de ce partage, et
ils déposaient les fragments consacrés dans de petits
sacs de lin, soutenus par les acolytes. Pendant cette
opération la Schola exécutait un chant appelé confrac-
torium. Dom Cabrol en a publié un trés beau spécimen,
I'antienne Venite populi: « Venez, peuples, accomplir
le mystére sacré et immortel et la libation ; approchez
avec crainte et avec foi; avec des mains pures, prenons
le fruit de la pénitence; car pour nous,1’Agneau de Dieu
s’est offert au Pére en sacrifice ; adorons-le, lui seul,
glorifions-le chantant avec les anges, Alléluia'! »

Le sacrifice de I’Agneau est mentionné dans cet ancien
chant ; or I'Eglise orientale aussi possédait a cette
place une invocation directe 2 1’Agneau de Dieu. Le
pape Serge 1€ (687-701), qui était Grec, introduisit a

1. Le Livve de la priéve antique, p. 554.




244 LA MESSE DES FIDELES

Rome plusieurs cérémonies de la liturgie byzantine, et,
en particulier, il ordonna que, durant la fraction du
corps du Seigneur, le clergé et le peuple chanteraient
I'invocation qui lui était familiére depuis son enfance :
Ecce Agnus Dei. « Voici I’Agneau de Dieu !» avait dit
saint Jean-Baptiste, et il avait continué : « voici celui
qui enléve le péché du monde® ». Ce singulier a quelque
chose d’effrayant. 11 donne bien I'impression que tout
un monde pécheur a besoin d’étre racheté par le Christ ;
nul ne saurait se targuer d’'une prétendue innocence,
car notre race entiére est solidaire dans le péché du
monde. La liturgie a préféré mettre le pluriel, avec
I'autre saint Jean, l’apbtre, qui avait écrit de Jésus:
« Vous savez qu’il s’est manifesté pour enlever nos
péchés et qu'il n'y a pas de péché en lui? »

Les deux sens, attachés a4 I'image de '« Agneau de
Dieu qui souléve et enléve les péchés du monde », sont
également instructifs 4 I'heure de la communion. L’a-
gneau qu’avait entrevu le prophéte?® et dont se souve-
nait saint Jean-Baptiste, devait, par son obéissance et
sa pureté, effacer nos fautes innombrables. Quelle ne
doit pas étre I'humilité des chrétiens qui vont commu-
nier | Suppléons a l'innocence qui nous manque par un
immense désir d’étre purifiés. Mais, sil’agneau mené a
la tuerie était une figure du Messie, I’Eglise connait
dans sa réalité le prix et 1'étendue du sacrifice rédemp-
teur, dont le rite de 'agneau pascal était une lointaine
et pale anticipation. Il est bon qu'avant de communier,
nous pensions que I’Eucharistie est le fruit de la Croix.
Les hosties de chacune de nos communions « annoncent
Ja mort du Seigneur », elles doivent avoir pour I'dme

1. JEAN, I, 29.
2. I JEaN, 111, 5.
3. Isaie, rLu1, 7.




L’AGNUS DEI ET LES PRIERES AVANT LA COMMUNION 245

un gofit de sang, le sang de I’Agneau égorgé par nous,

écheurs, et pour nous, rachetés. La communion est
I'achévement normal du sacrifice, elle est la partici-
pation la plus compléte au sacrifice de la Croix que la
Messe reproduit, (aussi ne doit-on la recevoir qu’excep-
tionnellement en dehors de la messe). Les forces que
nous puisons dans le sacrement viennent de la Passipn
de Jésus et de sa Rédemption victorieuse. Apres la
consécration, nous sommes unis moralement a 1’obla-
tion du Sauveur; la communion nous intégre a son
sacrifice et nous permet de loffrir 7éellement avec
lui. « Ce que la Passion du Christ a effectué dans le
monde, enseigne saint Thomas!, I’Eucharistie le pro-
duit en chacun. » L’Agneau de Dieu, se faisant notre
nourriture, nous communique donc son courage et son
amour, mais surtout il vient adorer, remercier, expier
et supplier en nous et avec nous. Il a vraiment pitié de
notre misére, ainsi que nous le lui disons avec con-
fiance : Agneaw de Diew, qui enlevez les péchés du
monde, ayez pitié de mous. Il est souhaitable qu’au
mot nobss les fidéles se frappent la poitrine, en méme
temps que le prétre.

L’invocation, qui fut primitivement répétée aussi
longtemps que durait la fraction des hosties, lorsque
celle-ci eut disparu, ne fut plus chantée que trois fois.
Au début du XIII® siécle — sous le pape Innocent III,
dit-on — la paix du monde troublée une fois de plus
suggera la variante du dernier Agnus: ... dona nobis
pacem, « ... accordez-nous la paix ». Cette supplication
fit considérer le chant de I’Agnus Dei, dont la présence
p’était plus justifiée par la fraction du pain, comme une
Invitation préparatoire A I’échange du baiser de paix.
Méme on ajouta une priere avant de commencer cette

“-_‘*-—
I. III#, q. 79, a. I.




246 LA MESSE DES FIDELES

cérémonie : c’est la premiére des trois oraisons que le
prétre récite & voix basse. On I'omet toutefois aux mes-
ses de Requiem, ot I’Agnus Dei est dit a l'intention des
défunts : «... donnez-leur le repos» et la troisiéme
fois, « ... le repos éternel. »

Les oraisons qui suivent 1’Agnus Dei invoquent
directement le Seigneur Jésus-Christ; cela prouve
qu’elles ne furent pas rédigées a Rome, ou 1'on s’adres-
sait réguliérement & Dieu par son Fils. En outre, ce ne
sont pas des priéres communautaires, mais individuelles
(peccata mea, libera me, ego indignus) : elles ne furent
donc pas composées pour le service liturgique. Le
moyen Aage produisit une abondante floraison de
priéres propres a satisfaire la dévotion particuliere des
fidéles, malheureusement déshabitués de la priére
publique. Les missels de cette époque contiennent dif-
férentes oraisons de ce genre, qui varient d’un pays
4 un autre ; elles comblaient le vide causé par la dispa-
rition des anciens rites, et d’ailleurs elles n’étaient pas
déplacées dans les messes privées. On ne sait pourquoi
les unes ont prévalu sur les autres ; toujours est-il que
le missel romain en a retenu trois.

I. — La premiére précéde maintenant le baiser de
paix : Seigneur Jésus-Christ, qui avez dit a vos Apotres:
Je vous laisse ma paix, je vous donne ma paix, ne con-
sidérez pas mes péchés, mais la foi de votre Eglise;
daignez, conformément & votre désir, lui donmer la paix
et l'unité, vous qui, étant Dieu, vivez et régnez dans
tous les siécles. Amen.

L’objet de cette demande a déja été exposé au début
de l'intercession insérée dans le Canon. Il peut sans
inconvénient étre réitéré lorsque les chrétiens, réunis
autour de I'autel, vont donner un signe extérieur de leur




L’ AGNUS DEI ET LES PRIERES AVANT LA COMMUNION 247

charité mutuelle, en échangeant le baiser de paix. Puisse
’Eglise tout entiére, ainsi qu’il convient au corps du
Christ, demeurer dans la communion des saints! Ce
n’est plus, cette fois, la paix du dehors que le prétre
réclame pour elle, mais la paix du Christ dans I’ame de
ses disciples, la charité, qui, en abattant les prétentions
de l'orgueil et de I’envie, assure l'unité des esprits et
'union des cceurs. Or celui qui prononce la priére est
un ministre de I'Eglise, parfois un de ses chefs, et —
I’histoire ’atteste — c’est généralement par eux que
I'unité fut brisée, qu’ils aient été la cause ou I’occasion
de la rupture. On comprend dés lors le ton trés humble
de cette supplication : « Seigneur, ne regardez pas mes
péchés, qui risquent, sinon d’entamer I'unité de I’Eglise,
du moins de troubler la paix parmi mes fréres. Ayez
plutdt égard A la foi de votre Eglise. Votre Eglise croit
en vous, source de notre unité. Et cette assemblée, que
je préside, croit en moi, votre ministre : accordez-moi
de ne pas tromper sa confiance et de ne pas étre pour
elle un principe de désaccord. »

Les deux autres priéres sont orientées vers la sainte
communion. A la vérité, le Pafer nous a disposés a la
réception du sacrement, et, pendant des siécles, les
chrétiens ne connurent pas d’autre oraison immeédiate-
rne’nf: préparatoire. Des considérations dirigées plus
precisément vers la communion eucharistique furent
sans doute jugées nécessaires, au moins pour les fideles,
lorsque', par suite des circonstances, la grande priére
cucharistique du Canon devint en quelque sorte ’apa-
nage exclusif du célébrant,

II. — Seigneur Jésus-Christ, Fils du Diew vivant,
qut, par la volonté du Pére et la coopération du Saint-
Esprit, avez donné par votre mort la vie au monde, déli-
vrez-mot, par ce Corps et ce Sang infiniment saints, de




248 LA MESSE DES FIDELES

toutes mes fautes et de tous les maux; faites que fe sofs
toujours attaché a vos commandements, et ne permettez
pas que je me sépare jamais de vous.

Cette oraison est fort bien ordonnée. L’appel au
Seigneur Jésus se fond immédiatement dans un hom-
mage aux autres personnes divines, associées dans
I’ceuvre de notre salut. La triple efficacité qu’elle nous
fait attendre de 1’Eucharistie correspond aux trois
degrés de la perfection spirituelle : I'abstention du
péché, la pratique des vertus, grace a un attachement
tenace (inhaerere) aux lois évangéliques, et, en consé-
quence de notre obéissance, 'union intime et habituelle
avec Jésus. Ce désir supréme est exprimé sous une
forme qui rend la demande plus modeste et plus tou-
chante : « Je puis, hélas ! renier mes promesses, mais
vous, Seigneur, ne permettez pas que je vous sois
infidele, ne supportez pas que je sois jamais séparé de
vous ! »

III. — L’autre priére avant la communion est plus
ancienne : elle présente la particularité de mentionner
seulement le corps du Seigneur ; cependant elle existait
quand les fidéles communiaient encore sous les deux
espéces. On suppose qu’alors elle était suivie d’'une
priére jumelle pour la réception du précieux sang.
L’oraison Perceptio est la seule qui soit assignée au
service de communion du Vendredi Saint, elle est de
circonstance le jour ol le célébrant regoit I’Eucharistie
uniquement sous I’espéce du pain.

Seigneur Jésus-Christ, faites que la réception de votre
Corps, que j'ose prendre malgré mon indignité, ne tourne
pas @ mon jugement el a ma condamnation,; mas que
par votre bonté j'en vetive un SeCOurs pour I'dme et pour

le corps, ainsi qu'un reméde salutaire...
Cette priére commence par une réminiscence de saint




’AGNUS DEI ET LES PRIERES AVANT LA COMMUNION 249
. ’

Paull. De nous-mémes aurions-nous songe a demanc}er
de ne pas faire une communion sacrilége ? Pareille
éventualité nous révolte. Cependant la prudence mater-
nelle de I'Eglise nous avertit que nul n’est certain de
ne pas étre exposé a tomber dans ce crime. Ce serait
un autre danger de croire que, parce que nous comInu-
nions souvent, nous sommes naturellement en d’excel-
lentes dispositions pour le faire. L’Eglise met sur
nos levres la déclaration de notre indignité : voila qui
est plus vrai et d'une meilleure sareté. Enfin, sans
profaner la Sainte Eucharistie, on peut gaspiller les
grices dont elle nous comble, et, a la longue, cet abus
tournerait a notre condamnation. Mais 4 peine 1’oraison
nous a-t-elle rappelés & la conviction de notre faiblesse
qu'elle nous place devant la bonté du Seigneur. Son
corps vient consolider les puissances de notre ame, et,
en favorisant la maitrise de nos passions, il protége aussi
notre corps. Au terme de la priére précédente nous
entrevoyions les plus hautes cimes de la sainteté ; celle-
ci nous conduit vers un but moins audacieux et plus
proche, dont l'orgueilleux ne ferait fi qu'a ses propres
dépens ; I’Eucharistie nous est proposée comme un
«remeéde », qui doit nous guérir, parce que nous sommes
des malades. Nous souffrons du moins de pensées
égoistes et de désirs mauvais ; par le sacrement, Jésus
unit notre volonté a la sienne, et l'attrait que nous
ressentons pour le mal sera combattu par le désir du
bien que le Sauveur nous inspirera.

Quand on lit attentivement ces deux priéres avant la
Communion, on remarque qu’on pourrait aussi bien, et
peut-€tre plus utilement encore, les réciter aprés avoir
communié. En réalité, elles nous font solliciter les effets

1. I Cor., xI1, 28-29.




250 LA MESSE DES FIDELES

et les fruits du sacrement comme le feront ensuite, et
dans la méme note, les Postcommunions ; elles ne
ressemblent pas en tout cas a ce qu’on lit ordinairement
dans les « actes avant la communion ». Et cela nous
suggérera deux réflexions.

1. Si les prieres tardivement incorporées a I’Ordinaire
de la Messe n’ont pas en vue la préparation proprement
dite de la conscience et du cceur des communiants,
n'est-ce pas parce que cette préparation a été faite
auparavant ? Du fait que vous vous étes associés aux
lectures, aux prieres et aux rites antérieurs a la fraction,
vous étes préts a communier. Vous avez regretté vos
fautes et fortifié votre foi; pendant l'offertoire vous
avez formulé la donation de vous-mémes ; depuis la
consécration votre pensée ne fait qu'un avec le sacri-
fice de Jésus-Christ ; avec Jésus vous avez dit tout votre
amour & « Notre Pére ». Qu’ajouteriez-vous de plus ?
Votre préparation est achevée.

2. En second lieu, vous avez été frappés sans doute
de ce que la partie de la messe qui suit la communion
est extrémement courte, et que tout le développement
de la liturgie a précédé le repas sacrificiel. Comprenez
donc que, si l'action de graces personnelle aprés la
communion ne doit jamais étre omise, la préparation
est néanmoins plus importante encore.

Chacun peut faire appel a son expérience : lorsque la
préparation a été négligée, il est rare que l'action de
grices ne soit pas coupée de nombreuses distractions ;
au contraire, nos actions de graces sont d’autant plus
recueillies et ferventes que nous nous sommes plus
sérieusement préparés a communier. En général, une
bonne action de graces suppose une bonne préparation.

On sait de plus que l'efficacité du sacrement est
double : celle qu’il produit de lui-méme (ex opere
operato) et celle qui dépend des dispositions plus

‘__ L L e o PRI




L’AGNUS DEI ET LES PRIERES AVANT LA COMMUNION 251

parfaites du communiant (ex opere operantis). Or T'ef-
ficacité produite par le sacrement lui-méme s’opére
au moment méme de la manducation. Quelques auteurs
disent qu’elle se continue jusqu’a ce que les saintes
espices cessent d’étre du pain et du vin. Méme dans
cette hypotheése, il ne faut pas oublier que I’assimilation
de I’Eucharistie différe des lois de la nutrition corpo-
relle. A ce sujet le catéchisme du concile de Trente
s'exprime ainsi: « Ce n’est pas le sacrement qui se
convertit comme le pain et le vin en notre substance,
C’est nous-mémes au contraire qui sommes changés
pour ainsi dire en sa nature. En sorte que I'on peut trés
bien appliquer ici ces paroles que saint Augustin met
dans la bouche de Notre-Seigneur : Je suis la nourri-
ture des forts; crois et tu me mangeras. Mais tu ne me
changeras pas en toi comme la nourriture de ton corps,
c’est toi qui sevas changé en moi'. » Cette transformation
s’accomplit dans l'instant précis de la manducation.
C'est & ce moment-lA que les dispositions du com-
muniant peuvent augmenter l'efficacité du sacrement.
D’otl1 'importance sans égale des « actes » préparatoires.
Ecoutez saint Thomas : « La dévotion la plus grande
est requise au moment ol 'on prend ce sacrement, car
c’est alors que l'effet en est pergu: ce sont moins les
actes qui suivent que ceux qui précedent qui peuvent
nuire a cette dévotion?2. »

Nous conclurons que, telle étant la nécessité de la
préparation, il n’y en a pas de plus normale ni de
meilleure que la participation a la messe ol l'on com-
munie, et a cette messe entendue intégralement.

I. Ch. xx, § 1. — Le texte de saint Augustin (Confessions,
. VII, c. 10) ne se rapporte pas i la Sainte Eucharistie, mais
a l'état de I'dme qui parvient A la connaissance de Dieu.

2, III%, q. 80, a. 8,




252 LA MESSE DES FIDELES

XXXII

LE REPAS SACRIFICIEL

« Ayant pris du pain, Jésus, dit la formule de béné-
diction, le rompit et le donna 3 ses disciples, disant :
Prenez. Ceci est mon corps’. » Fregit... Dedit. Dans les
liturgies primitives, le cérémonial de la fraction et de la
communion s’appliqua a conserver au repas sacrificiel
son caractére communautaire. On le discerne peut-étre
moins aisément dans notre rite actuel : aussi n’est-il
pas inutile de le rattacher aux anciens usages d’ou il
est issu. Vous comprendrez mieux ainsi qu’aujourd’hui
encore la communion est un repas pris en commumn.

Le célébrant communie toujours en premier lieu.
A la messe papale du VIe siécle, le pontife, apres avoir
commencé a rompre les pains consacrés, laisse ses
ministres achever la fraction et se rend 4 sa cathedra.
Un diacre lui porte sur la paténe le corps du Seigneur,
qu’il prend lui-méme pour y communier ; puis il boit dans
le calice, que lui présente I'archidiacre et que celui-ci
replace ensuite sur l'autel. Apres quoi les membres du
haut clergé viennent recevoir du pape un fragment de
'hostie, pris sur la paténe, et s'en vont a 'autel, ou ils
le consomment ; l'archidiacre les fait communier au
précieux sang dans la coupe du pontife : il y boit en
dernier lieu, et verse ce qui reste dans les calices pré-
parés pour les fidéles, soulignant ainsi que toute l'as-
semblée partagera le méme breuvage spirituel comme

elle se nourrira du méme pain.
La communion des fideles succédait a celle des

1. MARC, X1V, 22.

||
|/




LE REPAS SACRIFICIEL 253

ministres sacrés. Quoique substantiellement le méme,
ce cérémonial ne fut pas identique partout, et il s’est
modifié d’une époque a une autre. Bornons-nous a en
indiquer les traits principaux.

Lorsque la table du Seigneur commenga 4 ne plus
réunir tous les assistants, le diacre, avant la fraction,
congédiait les abstentionnistes: « Que celui qui ne
communie pas s’en aille. » Puis 1’assemblée entendait
ces deux mots d’une impressionnante gravité : Sancta
sanctis. « Les choses saintes & ceux qui sont saints. » Les
« saints » sont les chrétiens sanctifiés par le Baptéme
et qui ont conservé leur pureté baptismale. Ce rappel de
la sainteté nécessaire 4 la réception du sacrement
remonte a la plus haute antiquité. La Didaché donne
déja le méme avertissement : « Que personne ne mange
et ne boive de votre eucharistie, sinon les baptisés au
nom du Seigneur, car c’est 4 ce sujet que le Seigneur
a dit : « Ne donnez pas ce qui est saint aux chiens?. »

Les Constitutions Afostoliques (fin du IVe siécle) nous
font connaitre I’ordre dans lequel les assistants venaient
communier. D’abord ceux et celles que leurs fonctions
ou leur état rattachaient au ministére ecclésiastique :
« les lecteurs, les chantres, les ascétes, et du coté des
femmes les diaconesses, les vierges et les veuves.
Postea, pueri, « ensuite les enfants (notez la place
privilégiée qui leur est accordée), et aprés eux tout le
peuple. » Ils doivent s’approcher, recommande le vieux
texte, cum pudore et reverenmtia absque strepitu, avec
modestie, respect et sans bruit. Alors qu’en Gaule, les
fidéles s’avancaient jusqu’a l'autel, la liturgie romaine
réservait cet honneur aux ministres sacrés, et le peuple
cOmmuniait A 'entrée du sanctuaire.

Le corps du Seigneur était remis aux fideles par le

_—_-_‘__—-_—-——
I. Didache, ¢, 1x.




254 LA MESSE DES FIDELES

célébrant en personne, ou du moins par les évéques et
les prétres. Corpus Christi, « Voici le corps du Christ»,
disait l'officiant. Et chaque communiant répondait :
Amen. Peu a peu la formule fut amplifiée. « Que le
corps de Notre-Seigneur Jésus-Christ conserve ton
4me », disait-on au temps de saint Grégoire, ou encore
« Que le corps de Notre Seigneur Jésus-Christ te procure
la rémission de tous tes péchés et la vie éternelle! » Les
chrétiens se tenaient debout, le corps incliné : c’est
encore aujourd’hui l'attitude du prétre.

Les fidéles, vous ne l'ignorez pas, recevaient le pain
consacré dans la main droite. Saint Cyrille de Jérusalem
décrit ce geste trés minutieusement : « La main droite
étendue doit étre soutenue par la main gauche, qui sert
en quelque sorte de trone pour le Roi que recevra la
main droite : les doigts doivent étre bien joints et la
paume former un léger creux’.» Les Péres de I'Eglise
font souvent allusion a cette coutume dans leurs homé-
lies. « Songez, disait saint Jean Chrysostome au peuple
d’Antioche, & ce que vous allez prendre dans votre
main, et gardez-vous de frapper un de vos fréres ; ne
déshonorez pas par la violence une main enrichie d'un
tel présent, conservez-la pure de toute avarice et de
toute rapine? » Cependant, tandis que les hommes
recevaient la Sainte Hostie dans la main nue, les
femmes devaient avoir la main couverte d’un linge
blanc, appelé dominicale, qu’elles apportaient de chez
elles. Cette différence de traitement n’impliquait aucun
préjugeé défavorable a l'égard des chrétiennes ; vous
avez évidemment compris que le dominicale avait pour
but d’éviter le contact direct de la main de l'officiant
avec celles des communiantes. Les fidéles portaient

1. Catech. Myst. v, 18.
2. Seconde catéchése, 2. €d. vives, t. III, p. 395.

i i o L




LE REPAS SACRIFICIEL 255

eux-mémes le pain consacré a la bouche. Un des écrits
de saint Grégoire laisse toutefois entendre que, de son
temps, I'hostie était placée parfois sur les 1évres, comme
de nos jours. L’emploi de pains azymes trés minces
suffit & expliquer notre usage actuel.

En régle générale, les fidéles communiaient séance
tenante. Mais, a 1’époque des persécutions et plus tard
encore, il n’était pas inoui qu’ils emportassent au moins
une certaine quantité de pain consacré dans leurs
demeures. Saint Justin nous apprend que les diacres
« portaient les choses consacrées aux absents ». On ne
pouvait pas oublier les malades, et moins encore les
fréres jetés en prison dans l’attente du martyre. Vous
connaissez 1'histoire du jeune acolyte romain Tarcisius,
surpris par les paiens tandis qu’il portait « I’eucha-
ristie » dans une custode suspendue A son cou, et se
faisant tuer sur place plutdt que de livrer son pré-
cieux dépdt. Avec quelle émotion nous nous repré-
sentons ces familles chrétiennes sous la menace de
la mort : un des membres est allé A la synaxe, célé-
brée secrétement au domicile de 'un des fréres, et
il rapporte dans sa maison le « corps du Seigneur ».
On ferme les portes. Tous s’agenouillent et prient.
Le pére de famille improvise une action de graces, a
la maniére de 1'évéque, puis il rompt le pain et le
partage avec sa femme, ses enfants et ceux qui vivent
sous son toit. Il était d’ailleurs permis aux chré-
tiens de garder le corps du Seigneur chez eux pour
communier les jours suivants. Ils conservaient la sainte
Itluch:r.lristie dans des vases ou dans des coffrets spé-
le:llement destinés A cet usage. Tertullien, voulant
détourner sa femme de se remarier A un paien aprés
d mort, lui dit: « Déroberas-tu aux regards de ton
Marl ce que tu prendras en secret avant toute nour-
Hture ? S'il vient & découvrir que c’est du pain, ne

e e ———




256 LA MESSE DES FIDELES

supposera-t-il pas que c’est ce pain dont on fait tant
de bruit! ? »

D’autres motifs, comme 1'éloignement de la ville,
le mauvais état des routes en hiver, justifierent la per-
sistance de cette coutume aprés que la paix eut été
accordée i I'Eglise. Saint Augustin rapporte qu’une
mére rendit la vue a son enfant né aveugle en appli-
quant sur ses yeux la « sainte eucharistie » qu’elle con-
servait dans sa maison. La coutume existait encore a
Rome au temps de saint Jéréme, qui redoute que cer-
tains chrétiens communient chez eux alors qu'ils
n’oseraient pas le faire en public: « Ce qui n’est pas
permis 4 1'église ne l'est pas chez soi », dit-il%. Les soli-
taires qui vivaient dans les déserts étaient aussi auto-
risés 4 conserver ’Eucharistie par devers eux. Dans
certains cas, on accordait aux fidéles méme I’autori-
sation de I’emporter en voyage. Tous ces usages dispa-
rurent lorsque les églises furent plus nombreuses®.

Aprés que les fidéles avaient communié sous I’espéce
du pain, le diacre leur tendait le calice. Sanguis
Christi, « Voici le Sang du Christ ». Et le communiant
répondait encore: Amen. A ce repas fraternel, tous
trempaient leurs lévres au méme calice. Saint
Cyrille recommande 4 ses catéchuménes de s’essuyer
les lévres avec la main, pour s’en humecter le front et
les yeux. A partir du VIII® siécle, la communion au
calice se fait au moyen d’un chalumeau en métal. Cet
instrument est évoqué dans un passage du livre de
I'Imitation : Apponam os meum ad foramen coelestis

1. Ad uxorem, 1. 1, c. 5.

2. Ep. XLVIII, 15.

3. Pour de plus amples détails, voir MARTIGNY et CORBLET,
op. cit. et dom LECLERCQ, dans le Dict. d’Arch. Chrét. et de

Lit., t. 111, col. 2427.




LE REPAS SACRIFICIEL 257

fistulae, « J'approcherai mes lévres de I'ouverture du
chalumeau céleste, afin de recueillir au moins une
petite goutte pour apaiser ma soif!. » Enfin, vers le
Xe siécle, on a adopté ici et 1a la pratique, courante en
Orient, de tremper 1'hostie dans le précieux sang, ce
qui simplifiait le cérémonial.

ILa communion sous les deux especes se maintint a
Rome jusqu’au XIVe siécle. Saint Thomas avait aupa-
ravant posé la question : « Est-il permis de recevoir le
corps de Jésus-Christ sans le précieux sang?» Il
répond par l'affirmative, en s’appuyant sur la «pratique
de beaucoup d’Eglises, ol1 I'on ne donne aux fidéles que
le corps de Jésus-Christ, pour prévenir tout danger
d’irrévérence? ». Les luthériens, aprés les hussites,
cherchérent une mauvaise chicane a 1’Eglise romaine
en lui reprochant d’avoir enfreint I'ordre de Jésus par
la suppression du calice aux fideles. « Manger et boire »,
I’expression employée par le Sauveur, est 1’équivalent
de « faire un repas ». Il n’y a pas deux sacrements dans
I’Eucharistie, mais un seul3®, et chacune des deux
especes contient le Christ tout entier?. Jésus n’a-t-il
pas dit lui-méme : « Celui qui mange de ce pain vivra
éternellement® » ? Dans les premiers siécles, les chré-
tiens ont connu, parallélement & la coutume normale
de la communion sous les deux espeéces, 1'usage occa-
sionnel de l'une ou de l'autre. L’Eucharistie n’était
portée aux malades et emportée dans les maisons que
sous l'espece du pain ; inversement, on ne donnait aux
petits enfants, a 1'église méme, que quelques gouttes
du précieux sang. En réalité, le changement de disci-

Liv. IV, c. 4, § 4.

IITe, q. 80, a. 12.

Mgr HEDLEY, La Sainte Eucharistie, ch. VI.
Conc. de Trente, Sess. XXI, c. 2.

JEAN, VI, 52,

SPw N

Notre Messe — 17




258 LA MESSE DES FIDELES

pline n’a jamais fait dans I'Eglise I’objet d'une discus-
sion doctrinale; il fut imposé par des nécessités d’ordre
pratique : la rareté du vin dans les pays du Nord, le
risque de répandre le précieux sang ou de laisser aigrir
ce qui en restait dans le calice, et, non moins, un certain
souci d’hygiéne éprouvé par les fidéles, qui répugnaient
a approcher leurs lévres du méme chalumeau?.

Dans la liturgie romaine, les processions étaient
réguliérement accompagnées d'un chant : nous I'avons
vu pour l'introit comme pour l'offertoire. Puisque les
fidéles se dirigeaient processionnellement vers l'autel
pour communier, il était normal d’aider a leur recueil-
lement en les faisant chanter un psaume. On commenga
par imiter I'usage des Eglises orientales, ol, & toutes
les messes, on exécutait toujours le psaume 33. Deux
versets de ce psaume s’adaptent a merveille a I'acte
de la communion, le sixiéme : Accedite ad eum et tllu-
minamini, « Approchez-vous du Seigneur et vous serez
rayonnants de lumiére », et le neuviéme: Gustate et
videte guoniam suavis est Dominus, « Goltez et voyez
comme le Seigneur est bon! » Par la suite, on fit appel
4 d’autres psaumes, tels que le vingt-deuxiéme : « Le
Seigneur est mon pasteur, je ne manquerai de rien ; il
me fait reposer dans de verts paturages. » Puis le psaume
de communion fut, comme celui de I'introit, chanté avec
une antienne, et s’achevait par le Gloria Patri, lorsque
la distribution était terminée. Psaumes et antiennes
variaient avec les diverses solennités de I’année. Mais,
lorsque, hélas! les communions se raréfierent, le
psaume perdit sa raison d’étre, et, au XII® siécle, on se

I. Surla communion sous les deux especes, étudiée du double

point de vue doctrinal et historique, voir Dict. de Théol. cath.,
t. I1I, col. 552,




LE REPAS SACRIFICIEL 259

contenta de l’antienne qui occupait le peu de temps
requis pour la communion du célébrant. .

La lecture des antiennes désignées dans notre missel
sous le nom de « Communion » donne lieu a deux
remarques. Vous observerez d’abord que toutes ne
sont pas extraites d'un psaume, spécialement dans le
Sanctoral. D’autres livres scripturaires ont été mis a
contribution, méme I'’Evangile, et notamment le
discours eucharistique du chapitre vI de saint Jean.
Pour la féte de saint Ignace d’Antioche, on a la joie de
lire cette parole, que le saint martyr avait ecrite aux
chrétiens de Rome : « Je suis le froment du Christ,
puissé-je étre moulu par la dent des bétes et devenir
un pain immaculé ! » Habituellement, ces antiennes
«indépendantes » sont un heureux théme de priére
dont on peut se servir avant ou aprés la communion.

En revanche, il arrive plus souvent que l'antienne
comme le psaume qui 1’a fournie n’ont aucun rapport
avec le sacrement. Dans pas mal d’anciennes messes,
le psaume de communion est tout bonnement celui de
I'introit. Cela tient a ce qu’autrefois le saint sacrifice
s’achevait avec la communion : le psaume était donc
choisi plutét en relation avec les autres textes de la
messe, auxquels il servait de conclusion. Méme dans ce
cas, il est rare que I'antienne ne suggére pas une pensée
dont les communiants tirent profit dans leur priére
personnelle d’action de graces.

Ce que nous avons dit de l'ancien cérémonial vous
aura montré que, dans l'esprit de I’Eglise, la communion
est, comme les autres parties de la messe, un acte
collectif. Les chrétiens vont ensemble, & la méme table,
prendre part au méme repas. Ce repas, pris en commun,
l‘é[?f)nd aux intentions formelles du Sauveur, qui, lors-
qu’il nous attire a lui, veut nous attacher davantage
les uns aux autres. N’est-il pas significatif que Jésus




260 LA MESSE DES FIDELES

ait attendu le dernier soir de sa vie humaine pour donner
aux apdtres son « nouveau commandement » ? Aimer
les autres comme soi-méme était la seule mesure qu'il
elit exigée d’eux jusque-la. Quand il les eut nourris de
sa chair, il put leur demander davantage : « Aimez-vous
les uns les autres comme je vous ai aimés. » Son propre
cceur, le ceeur d’un Dieu, vient battre dans la poitrine
de tous ceux qui ont partagé le repas sacrificiel. Des
chrétiens qui communient a4 la méme Eucharistie sont
capables de s’aimer comme Jésus les a aimés. « O signe
d’unité | 6 lien de charité! »

XXXIII
LE RITE ACTUEL DE LA COMMUNION

L’usage traditionnel des sacrifices voulait qu’excep-
tion faite pour les holocaustes, une part de la victime
fiit remise a celui qui l'avait offerte, et qui, en s’en
nourrissant, devenait en quelque sorte le convive de
Dieu. Ce qui était un symbole dans les rites paiens, et
dans la religion juive une figure est une réalité a la
Sainte Messe. Aprés que nous avons offert a Dieu son
Fils Jésus-Christ en sacrifice, Dieu nous I’offre en nour-
viture. « Le pain des anges devient le pain des hommes ;
le pain du ciel met fin aux figures. O prodige ! le Sei-
gneur est I’aliment du pauvre, du serviteur, de I'homme
issu de la terrel. »

La communion fait partie intégrante du sacrifice.
Cette intégrité, il est vrai, est assurée par la communion
du célébrant seul, qui représente le peuple. Comme
le prétre a offert le sacrifice au nom de tous les assistants

1. S, Tuomas, Hymne Sacris solemniis.




LE RITE ACTUEL DE LA COMMUNION 261

ceux-ci peuvent se borner a s'unir d’intention a sa
communion ; ils ne satisfont d’ailleurs au précepte de
J’assistance A la messe dominicale que s’ils sont présents
jusqu’a ce que le prétre ait communié. Mais la commu-
nion du célébrant est requise de toute nécessité. Dans
le cas of, sous la menace d'un accident, les fidéles
devraient sortir de 1’église aussitét aprés la consé-
cration, le prétre pourrait ne pas poursuivre la lecture
du Canon, mais il devrait communier avant de quitter
I’autel. S’il était pris de syncope ou s’il venait a mourir
entre la consécration et la communion, il faudrait qu’'un
autre prétre, méme sans étre a jeun, continuat la litur-
gie depuis ’endroit ou le premier se serait arrété. Le
caractére sacrificiel de la communion oblige enfin le
prétre & consommer l'hostie qu’il a consacrée et non
point une autre : il n’a pas le droit, par exemple, de
destiner 1’hostie de sa messe a4 l'ostension du Saint-
Sacrement et de communier avec celle qui a servi A cet
usage les jours précédents. Le sacrifice s’achéve par
la manducation de la victime.

Le rite actuel de la communion différe peu de I’ancien
cérémonial en ce qui concerne le célébrant.

Aprés les trois priéres au Seigneur Jésus-Christ, le
prétre fléchit le genou et prend la sainte hostie entre
ses doigts. Ce geste a suggéré les paroles qui ’accom-
pagnent et qui sont inspirées du psaume 115: Je
prendrai le pain du ciel et j'invoquerai le nom du Sei-
gneur. Puis il répéte trois fois, en se frappant chaque
fgis la poitrine, une adaptation de la priére du centu-
rion : Seigneur, e ne suis pas digne que vous entriez
Sous mon toit, mais vous w'avez qu'un wmot & dire et
mon dme sera guériel.

-
I. MAT. vi, 8.




262 LA MESSE DES FIDELES

Sans doute I'officier romain, dont Jésus « admira » la
foi, voulait épargner au Sauveur la peine de se déplacer ;
il le savait assez puissant pour guérir son serviteur
sans venir jusqu’a lui. Le chrétien, sur le point de com-
munier, n’ignore pas que Jésus va demeurer en lui;
mais cette certitude ne fait qu’aviver le sentiment de
son indignité, et c’est pourquoi le prétre et, quelques
instants apres, les fideles, confessent trois fois de suite
qu’ils ne sont pas dignes de communier. Chacun peut
songer intérieurement aux motifs pour lesquels il sait
qu’il ne mérite pas la faveur que Dieu lui accorde,
et il en trouvera bien au moins trois. Hommes créés,
nous allons recevoir notre Créateur ! Bien plus, nous
sommes pécheurs, et nous ne ferons qu'un avec Jésus,
Ja sainteté méme. Frappons-nous encore la poitrine
en convenant que nous n’avons pas toujours répondu,
comme nous le devions, aux graces de nos communions
antérieures. Cependant la confiance l'emportera sur
nos trop justes craintes. Commentant la parole du
centurion, saint Augustin disait : « En se déclarant
indigne de recevoir Jésus sous son toit, il se rendait
digne de le faire entrer dans son cceur. Et il n’aurait
pas parlé avec autant de foi et d’humilité s’il ne portait
déja dans son cceur celul qu’il n’osait pas recevoir

dans sa maison?. » Le mot qui nous rassure et qui
nous l’avons recueilli souvent
qui étes
je vous

assainit notre ame,
des lévres de Jésus: « Venez a mo, dit-il, vous
fatigués et qui ployez sous VOS fardeaux, et
» Craindrions-nous de nous rendre a son appel,

« Si vous ne mangez la chair du
»

referai.
il en fait un ordre :
Fils de ’homme, vous n’aurez pas la vie en vous.
Et comment nos hésitations ne tomberaient-elles pas

lorsque nous nous rappelons en quels termes Jésus

1. Sermon 72, 1.




LE RITE ACTUEL DE LA COMMUNION 263

\

ouvrit son cceur aux premiers convives de la table
eucharistique : « J’ai désiré d'un ardent désir de manger
cette paque avec vous 1 »

Non, nous ne sommes pas dignes du don que Dieu
nous fait, mais le Maitre a décidé d’inviter a son banquet
des pauvres et des infirmes pour les enrichir et pour les
guérir ; il les contraint d’entrer afin que la salle du
festin soit remplie ; il exige seulement qu’ils déposent
leurs haillons pour passer le vétement de féte, que lui-
méme leur fournit. Ceux qui sont irrémediablement
indignes de s’asseoir a sa table, ce sont les invités qui
refusent de s’y rendre®. Laissons-nous faire par notre
Sauveur.

Le prétre formule pour lui-méme le veeu qu’il adres-
sera ensuite & chacun des communiants : Que le cerps
de Notre-Seigneur Jésus-Christ garde mon dme pour la
vie éternelle! Awmen. « Seigneur, mon pauvre corps
garde si mal mon ame: il s’en désintéresse, quand il ne
la trahit pas. Que votre corps la protége désormais !
que votre regard veille sur elle! que votre cceur la
préserve de tout péché et de toute faiblesse ! Fermez
mes oreilles aux pensées tentatrices, liez ou déliez mes
lévres pour que je ne dise que ce que vous voulez.
Que votre corps soit la sauvegarde de mon ame, afin
qu’elle vive de la vie divine, éternellement ! » Il fut un
temps ou les trois personnes divines étaient nommaées
avant I'’Amen : ... tn nomine Patris, etc. Ceci explique-
rait pourquoi le prétre, avant de communier et avant
de donner la communion aux fidéles, trace avec le corps
du Seigneur un signe de croix. Ce signe authentifie
du moins I'origine de la sainte Eucharistie : la victime

-—

I. MaT., x1, 28; JEAN, vI, 53; Luc, xxi1, 15.
2. Luc, xiv, 15-24; Mat, xxiI, 1-10.




264 LA MESSE DES FIDELES

que le chrétien prend en nourriture est celle qui fut
immolée au Calvaire.

Avant pris la sainte hostie, « le prétre joint les
mains et demeure quelques instants silencieux dans la
méditation du Trés Saint Sacrement ». Cette prescrip-
tion du rituel est la seule qui autorise le célébrant a
susprendre briévement la liturgie de la messe. A aucun
autre endroit de toute la fonction eucharistique, il ne
lui est permis d’interrompre sa lecture pour suivre les
inspirations de sa dévotion personnelle ; tous ses gestes
aussi sont réglés minutieusement : il ne s’appartient
pas,il agit au nom de I'Eglise. Mais, quand il a communié
au corps du Seigneur, quelques instants lui sont accor-
dés pour qu'il s’'unisse en silence au Sauveur, qui I'unit
3 sa divinité. Trés court répit d’ailleurs — aliquantulum
— car son recueillement ne doit pas étre a charge aux
assistants.

Les premiéres paroles que I'Eglise met ensuite sur
ses lévres sont le cri d’une 4me inquiéte de témoigner
4 Dieu sa reconnaissance : Que rendrai-je au Seigneur
en retour de tous ses bienfaits a4 mon égard ? Cette
interrogation est encore empruntée au psaume IIj5,
ainsi que la réponse qui suit aussitot. Quelle lecon dans
cette réponse | Nous ne pouvons remercier Dieu qu’en
recourant une fois de plus &4 sa prodigieuse bonté:
« Que donnerai-je au Seigneur ? — Je le recevrail
encore ! » Tenant le calice, le prétre continue: J’élé-
verai la coupe du salut et je publierai le nom du Se1-
gnewr. Aprés un autre centon tiré du psaume 17,
Je louerai et 1’ acclamerai le Seigneur et je serai délivré
de mes enmemis, il se signe avec le calice en disant :
Que le sang de Notre-Seignewr [ ésus-Christ garde mon
dme powr la vie élernelle. Amen. 11 prend alors le

précieux sang.

3

e




LE RITE ACTUEL DE LA COMMUNION 265

Les chrétiens qui assistent a la Messe sans commu-
nier participent assurément au sacrifice de Jésus-Christ,
mais leur sacrifice 4 eux n’est complet que s’ils commu-
nient. Aussi le concile de Trente souhaite-t-il «qu’a cha-
« que Messe les fideéles présents communient, non pas
« seulement par un désir spirituel, mais par la réception
« sacramentelle de I’Eucharistie, afin qu’ils regoivent
« du trés saint sacrifice des fruits plus abondants!. »

Le rite actuel de la communion des fidéles comporte
la récitation du Confiteor par les assistants, puis le
Misereatur et I’ Indulgentiam prononcés par le célébrant,
qui présente ensuite la sainte hostie a l'adoration du
peuple, en disant: Ecce Agnus Dei, ecce qui tollit
peccata mundi. Aprés quoi il répete trois fois I'invo-
cation Domine, non sum dignus, etc. et distribue le
corps du Seigneur en se servant, pour chacun des
communiants, de la méme formule Corpus Dominz...
qu’il a employée pour lui-méme. Ce cérémonial donne
bien I'impression d’étre indépendant de la messe. En
effet, il n’est entré dans la liturgie qu’au XIII® siecle et
fut usité d’abord en dehors de la messe, par exemple
pour la communion des malades. On ne comprendrait
pas autrement ces différentes redites, et en particulier
celle du Confiteor, qui vous reporte brusquement dans
la sphére de ’avant-messe, alors que le développement
de la liturgie vous tenait étroitement attachés, de
pensée et d’affection, au témoignage que Jésus-Christ
nous donne de son amour. Toutefois le désir des
fideles de recevoir un signe extérieur de pardon immé-
diatement avant de communier n’avait pas tardé a se
manifester ailleurs qu’a Rome. En Gaule et en Espagne,
aprés le Pater, le diacre invitait le peuple a s’'incliner :
Humailiate vos ad benedictionem ou benedictions, et

1. Sess. xx11, ch, 6.




266 LA MESSE DES FIDELES

1'évéque pronongait une bénédiction, composée par-
fois de plusieurs phrases, a chacune desquelles I'assis-
tance répondait : Amen®. Dans la liturgie de Saint-
Chrysostome, les fideéles qui doivent communier se
tournent successivement vers le couchant, le midi et
le nord, disant aux assistants: « Pardonnez-nous, mes
fréres, car nous avons péché. » Et les assistants répon-
dent : « Dieu vous pardonne, mes fréres?! »

Acceptez donc avec une grande humilité la réité-
ration du Confiteor avant la communion. Mais ne cher-
chez plus maintenant a détailler votre misére; ne
détachez pas vos regards de notre Sauveur. En vérité,
I'aimeriez-vous autant s’il ne vous avait pardonné tous
vos péchés ? Dites ce Confiteor a haute voix : la récita-
tion collective vous rappelle que tous vous prenez part
ensemble 3 un méme repas. Avancez ensuite vers la
sainte table, comme les fidéles d’autrefois s’en appro-
chaient processionnellement, dans un ordre parfait.
Pourquoi tenteriez-vous de passer avant ceux qui se
trouvent plus prés que vous de l'autel ? Estimez-vous
heureux, au contraire, d’avoir quelques instants de plus
pour exprimer votre dévotion a Notre-Seigneur, soit
dans une fervente oraison mentale, soit en vous servant
des mots de vos priéres familiéres.

Quelques jalons trés simples maintiendront votre
esprit dans la pensée du Saint Sacrement. Par exemple,
posez-vous ces trois questions: Quis venit 7 ad quem
venit ? cur venit ? « Qui vient 4 moi ? 4 qui vient-jl ?
pourquoi vient-il ? » La réponse a ces trois questions
intensifiera vos sentiments de foi, d’humilité et de
désir. — Ou bien répétez lentement les touchantes
invocations des litanies du Saint Nom de Jésus. —

1. Mgr DUCHESNE, Origines du culfe chrétien, p. 220.
2. CorBLET, op. cit.,, t. II, p. 10,

i
'1




LES PRIERES APRES LA COMMUNION 267

Aux personnes qui voudront bien s’imposer dans les
premiers temps un léger effort de mémoire, la trés belle
antienne O sacrum convivium offrira la matiére d’« élé-
vations » faciles vers celui qui se plait a la prolon-
gation de mnos désirs. O sacrum convivium m quo
Christus sumitur, « O banquet sacré ou le Christ est notre
nourriture ! » Vous étes au cénacle: joignez votre foi
3 celle des convives du Jeudi Saint, la Trés Sainte
Vierge, saint Pierre, saint Jean, les autres apotres.
Recolitur memoria passionis ejus, « Ici se renouvelle la
mémoire de sa passion. » Vous étes au Calvaire: notre
Sauveur s’offre pour vous sur la croix, et il vous offre
avec lui, vous, le frére du bon larron, le disciple de saint
Jean, 'enfant de celle que Jésus nous a donnée pour
Mére. Mens tmpletur gratia, « Ici la grace comble notre
dme. » Vous étes avec Jésus-Christ ressuscité sur la
route d’Emmaiis : écoutez-le, car il vous parle durant
le trajet de votre place a la sainte table. Votre cceur
n’est-il pas briilant au dedans de vous ? Ef futurac
gloriae nobis pignus datur, « Ici nous recevons le gage
de la gloire future. Alleluia! » Vous étes déja au cuel,
vous qui allez prendre le pain du ciel. « L’Eucharistie,
écrivait Mgr d’Hulst, c’est le ciel sans la lumiere. »
Vous venez jusqu’a la porte du ciel, ou Jésus, que vous
recevez en vous aujourd’hui, vous accueillera chez lui
un jour. Voici le corps de Notre-Seigneur Jésus-Christ :
il va garder votre dme pour la vie éternelle !

XXXIV

LES PRIERES APRES LA COMMUNION

Revenus de la sainte table a votre place, vous restez
quelque temps dans l’adoration muette du Christ qui




268 LA MESSE DES FIDELES

demeure en vous. S’il est un moment de la priére ot il
faille plus écouter que parler, c’est bien celui qui suit
la communion. Nous ne pouvons mieux faire alors que
d’imiter la petite sainte de Lisieux ; celle-ci répondait
a I'une de ses sceurs lui demandant ce qu’elle disait
a Jésus présent dans le sacrement : « Je ne lui dis rien,
je I'aime.» Du reste, I'Eglise n’a pas l'intention de
troubler votre piété personnelle ; le service liturgique
sera bientdt termineé.

Dans les premiers temps, ils’achevait plus rapidement
encore que de nos jours. La Schola arrétait le chant du
psaume de communion lorsque la distribution de I'eu-
charistie prenait fin. Au nom de toute ’assemblée, le
pape récitait devant l'autel une courte priére de con-
clusion (oratio ad complendum). Un diacre donnait
congé au peuple : Ite, missa est, et, aprés la réponse
Deo gratias, le cortége des ministres sacrés reprenait
le chemin du secretarium. Sur le parcours, les fidéles
s'inclinaient au passage du pontife qui les bénissait,
en disant : Benedicat nos Dominus, « Que le Seigneur
nous bénisse ! »

Notre cérémonial actuel, qui s’est fixé entre le IX® et
le XIVe siécle. est un peu plus développé ; il ménage
d’abord aux assistants quelques minutes de priére
privée, tandis que le célébrant procéde aux « ablutions ».
On peut croire qu’a l'origine le soin de purifier les
calices fut dévolu aux diacres qui usaient a cet effet d'un
peu de vin qu’ils buvaient ensuite; maintenant le
prétre remplit lui-méme cette fonction. Nous savons
qu’'au IXe siécle, le célébrant se lavait les mains quand il
était de retour a la sacristie. Plus tard il se contenta
de passer a I’eau 'extrémité des doigts qui avaient tenu
les hosties. Cette précaution put s’effectuer a l'autel
méme ; I'eau était alors jetée dans la piscine. Finale-
ment, cette seconde ablution se fit avec du vin et de




LES PRIERES APRES LA COMMUNION 269

’eau, versés dans le calice et que le prétre but également.

Pendant les ablutions, 1'officiant récite deux priéres.
La premiére, qui accompagne la purification du calice
était — A un mot prés — usitée & Rome du temps de
saint Léon ; le pape Grégoire II I'assigna comme post-
communion au jeudi de la semaine de la Passion :
Faites, Seigneur, que nous recevions dans um ceuy pury
la nourriture que nous avons prise par la bouche, et que
le don que vous nous faites maintenant soit notre sauve-
garde pour U'éternité. En se purifiant les doigts, le
prétre dit une priére- privée, d’origine gallicane, qui
n’apparait pas avant le XIe® siécle. L’oraison s’adresse
au Christ qui s’est fait notre aliment : Que votre Corps
que 7'ai pris, Seigneur, et que votre Sang que ] ai bu
s’attachent au plus intime de mon étre; faites qu’aucune
tache de péché ne subsiste en moi qui viens d'étre recréé
par vos purs et saints mystéres. I1 ne faut pas se
méprendre sur la portée de I’expression adhaereat visce-
ribus meis. Assurément la sainte communion établit
un contact physique entre le corps du Christ et notre
chair ; mais la présence réelle cesse dés que le pain est
détruit dans la fournaise de notre organisme. Le mot
« entrailles » doit étre entendu au sens figuré pour dési-
gner le fond de I'ame : « Que la vie divine du Christ
adhére au plus profond de moi-méme ! »

Sur quoi, le prétre essuie le calice A 1'aide du purifi-
catoire, et il le recouvre de la paténe, de la pale et du
voile ; il lit ’antienne de la communion dont nous avons
parlé précédemment ; puis, il s’adresse aux assistants :
Dominus vobiscum. Beaucoup semblent néanmoins
rester insensibles & son appel; ils continuent leur priére
silencieuse comme si la fin de la fonction eucharistique
ne les concernait pas. Cependant la priére aprés la com-
Mmunion (postcommunion) est la troisiéme oraison col-
lective de la messe, et elle n’intéresse pas moins les




270 LA MESSE DES FIDELES

fideles que la collecte et la secréte. L'Eglise y demande
A Dieu que toute I’assistance regoive les grices attachées
tant au sacrifice qu'au sacrement. Qui serait assez
téméraire pour négliger sciemment de s'associer a cette
requéte ?

Craindriez-vous que cette oraison publique, chantée
a la grand’'messe, n’interrompit facheusement votre
entretien avec Notre-Seigneur, la liturgie vous répond
que l'action de graces n’est pas limitée a quelques
instants de priére, mais doit remplir la vie du chrétien
et marquer tous ses actes. Trois fois I'an, une postcom-
munion nous le rappelle: « Comblés par vos dons
sacrés, puissions-nous, Seigneur, demeurer toujours en
action de graces!. » Au surplus, I'oraison apres la com-
munion fournit un théme parfois inattendu a I'« action
de graces privées », que tout communiant doit prolonger
le plus longtemps possible aprés la messe. Quelques
explications sur l'esprit et la teneur des postcommu-
nions vous inciteront peut-étre & ne pas les négliger.

Vous connaissez stirement, car elles figurent dans
tous les missels, les deux prieres de saint Thomas
d’Aquin ( Gratias tibi ago), et de saint Bonaventure
(Transfige), qui sont d’excellents modeles de 'action de
grices aprés la communion. Ni la synthése de la pre-
miére, ni les effusions de la seconde ne se retrouveront
dans nos postcommunions. Tout lyrisme, et d’ailleurs
tout développement sont absents des oraisonsromaines,
plus doctrinales qu’affectives. On saura cependant les
utiliser si l'on préte attention a leur triple fonction

- liturgique.

1. Dim. dans 1’Oct. de 1’Ascension. Voir aussi fétes de S. Louis
de Gonzague (21 juin) et des SS. Félix et Adauctus (30 aofit).




LES PRIERES APRES LA COMMUNION 271

1. Le premier objet de la postcommunion est de
conclure la fonction eucharistique. Elles contiennent
donc parfois soit un bref rappel de la féte du jour, soit
une allusion a 1'idée dominante du saint sacrifice.

Les personnes qui communient souvent gagnent a -

situer leur action de graces dans I’atmospheére du temps
liturgique, tantdt pres de la créche du Sauveur, tantot
pres de sa croix, tantot sous 'effusion du Saint-Esprit,
que l'oraison de la Pentecote compare a « une rosée qui
purifie notre cceur et le rend fécond pour le bien »,
L’oraison eucharistique pour le jour de Paques convient
a merveille aux chrétiens qui ont communié tous
ensemble dans leur église paroissiale :

Répandez sur nous, Seigneur, I’esprit de votre charité, afin que
votre bonté unisse dans la concorde ceux que vous avez nourris
du sacrement pascal.

Que n’avons-nous, pour honorer Dieu, la vertu déli-
cate de saint Louis de Gonzague ! Disons du moins le
jour de sa féte :

A ceux que vous avez nourris du pain des anges, accordez,
Seigneur, de vivre dans une pureté angélique.

Lorsque nous communions 4 une messe célébrée en
I'honneur d’un martyr, notre action de graces ne s’inspi-
rera-t-elle pas de 'amour dont ce héros de I'Eglise a
donné a Jésus-Christ la preuve supréme ? L’oraison

pour la féte de saint Gorgon (9 septembre) est parti-
culiérement exquise :

.Que le suave aliment de la vie éternelle, 6 Dieu, donne une
vigueur nouvelle & votre famille qui se délecte du délicieux

Parfum du Christ, votre Fils, que répand autour de lui votre
martyr Gorgon.

Les postcommunions de composition récente ont une




272 LA MESSE DES FIDELES

saveur plus moderne, qui nous les rend trés accessibles.
Ainsi pour la féte de la Sainte Famille :

A ceux que vous avez réconfortés par vos célestes sacrements,
donnez, Seigneur, d’imiter toujours les exemples de votre Sainte
Famille, afin qu’a ’heure de notre mort, votre glorieuse Meére
virginale et le bienheurcux Joseph venant au devant de nous,
nous soyons accueillis par vous dans les tabernacles éternels.

On ne niera pas quil n'y ait dans cette oraison de
précieuses suggestions pour notre action de graces.
Lorsque la postcommunion n’évoque pas le mystere

du jour, il n’est pas rare qu’elle nous rappelle la pensée
du sacrifice qui s’achéve, et cette considération doit
nous occuper pendant notre action de graces. Sans
doute nous aimons a contempler Jésus présent en nous :
on l'adore, on le remercie, on s’offre, on se consacre
4 lui. Mais si le communiant prend possession de la
vie du Christ, c’est parce que Jésus s’approprie la vie
de celui & qui il se donne, pour le faire participer a son
état d’immolation. Le sacrifice de la Messe se termine
au dedans de nous. « Le cceur d’une Ame qui communie
« est un temple, c’est un autel, c’est une image du sein
« de Dieu le Pére : et dans ce cceur, Jésus-Christ Notre
« Seigneur s’offre a Dieu comme sur le Calvaire, et
« continue les mémes sentiments et les mémes prieres
« qu’il faisait en mourant?, » Jésus prie en nous, il
agit en nous; aussl Nos postcommunions nous font
souvent demander d’étre « renouvelés par la vertu de
celui que nous avons la joie de recevoir? ». Cette priere
est fortement exprimée le 15° dimanche apres la

Pentecote :

1. M. OLIER, Catéchisme chrétien pour la vie intérienre, t. 11,

leg. 4.
2. Mercredi des Quatre-Temps de I’Avent.

P—



LES PRIERES APRES LA COMMUNION 273

Que l'action pénétrante du don céleste s’empare de nos dmes
et de nos corps, Seigneur, afin que ce ne soit pas notre sens humain
A nous, mais son influence A lui qui prenne en nous le dessus.

2. Cependant I’Eucharistie est la nourriture qui fait
vivre notre dme. Cet aspect principal de la communion
est celui sur lequel insistent de préférence les oraisons
justement appelées « aprés la communion », en deman-
dant a Dieu de nous accorder les fruits de ce repas
sacré. Par 13, les postcommunions s’encadrent bien dans
notre action de graces personnelle, que nous ne termi-
nons jamais sans avoir sollicité de Jésus les secours
spirituels qui nous sont nécessaires.

La 3® postcommunion des féries de Caréme énumére
quelques-uns de ces fruits :

Que votre sacrement... nous lave de nos crimes, qu’il fortifie
ceux qui sont faibles, qu'il nous affermisse contre tous les périls
du monde.

En général, I'oraison eucharistique mentionne seule-
ment l'un des effets de la communion. C’est souvent
I'obtention de la gloire future, dont I’Eucharistie est
I'anticipation :

Faites-nous parvenir, Seigneur, A la pleine et éternelle jouis-

sance de votre divinité, préfigurée par la réception de votre corps
et de votre sang précieuxl.

. Pour cela, Dieu veuille diriger habituellement nos
désirs vers les réalités éternelles :

Nourris de I’aliment spirituel, nous vous supplions instamment,
Seigneur, de nous apprendre par la participation & ce mystere
a dédaigner les avantages de la terre pour aimer les biens du ciel .

L'union 4 Jésus, qui fait habituellement notre

1. Solennité du Trés Saint Corps du Christ,
2. II® dimanche de I’Avent,

Notre Messe — 18




274 LA MESSE DES FIDELES

bonheur, le péché pourrait, hélas ! la briser. Daigne le
Seigneur nous maintenir en état de grice :

Que la réception de votre sacrement, Seigneur, nous purifie

des fautes qui se dissimulent en nous et nous délivre des embfiches
de I'ennemil!

et, par conséquent, que la communion facilite notre
docilité aux préceptes divins :

Afin de nous rendre dignes de vos dons sacrés, faites, Seigneur,
que nous obéissions toujours & vos commandements 2.

Que notre communion nous aide en particulier A ob-
server joyeusement nos devoirs d’état :

Fortifiés par la nourriture céleste, & Dieu, qu’'a l'’exemple,
de votre pontife, nous remplissions avec entrain les obligations
de notre charge?3.

Puisse encore la divine Hostie qui nous unit a nos fréres
resserrer entre eux et nous les liens de la charité !

Ceux que vous avez rassasiés d'un méme pain céleste, faites,
Seigneur, que dans votre amour ils n'aient tous qu'un méme
ceeur 4.

Car ’Eucharistie (pensée chére a saint Augustin) est le
sacrement du corps mystique :

Donnez-nous, Dieu tout-puissant, d’étre comptés parmi leas
membres de celui au corps et au sang de qui nous communions °.

Osera-t-on dire que de telles priéres nous distraient
de la présence de Jésus en nous ?

Mercredi des Quatre-Temps de Caréme.

Mardi de la ITe semaine de Caréme. .
Féte de saint Honoré (16 mai) au propre parisien.
Vendredi aprés les Cendres. )

Samedi de la IIle semaine de Caréme.

u\-hL»Mt-




LA BENEDICTION FINALE 275

3. Un dernier motif doit déterminer toute 1’assistance
A se joindre au célébrant dans la récitation de la post-
communion : cette oraison est notre derniére priere
« au pluriel », la priére pour toute 'assemblée qui a
offert le saint sacrifice, la priére pour tous les fideles
de I'Eglise. Elle nous arrache opportunément a la con-
sidération de nous-mémes.

Sans doute importe-t-il 4 la sainteté de 'Eglise que
chacun des communiants soit sanctifié par la réception
du sacrement : vous vous y emploierez dans votre
action de grices privée. Mais, pour la gloire de Dieu,
pour I'honneur de Jésus-Christ, pour le progrés de
I'Eglise sur la terre, il n’est pas moins nécessaire que le
corps de I'Eglise tout entier soit purifié et grandisse
dans la fidélité & I'Evangile. C’est pourquoi, actualisant
notre solidarité avec tous nos fréres, avec les assistants
qui n'ont pas eu le bonheur de communier, avec les
chrétiens qui n’ont pas le droit de s’approcher de la
sainte table, nous devons demander pour tous les
grices immenses que le Seigneur nous communique
par le sacrifice et le sacrement de I’Eucharistie. Nous
ne pouvons pas achever le service liturgique préoccupés
seulement de notre sort personnel : notre Messe nous

oblige & prier « pour notre salut et pour le salut du
monde entier »,

XXXV
LA BENEDICTION FINALE

A la fin de la messe papale des premiers siécles, le
cortége se reformait, tel qu'il s’était déroulé pour
I'entrée. Les sept céroféraires ouvraient la marche
avec le sous-diacre thuriféraire, et, en retournant au

x




276 LA MESSE DES FIDELES

sacrarium, le pontife bénissait les groupes de fidéles qui
s’échelonnaient sur son passage. Cependant, dans l'an-
cienne liturgie de Rome, en plus de ces bénédictions
privées, une bénédiction était préalablement donnée
a toute I’assistance, non pas sous la forme euchologique,
qui a prévalu, Benedicat vos omnipotens Deus..., mais
au moyen d’une oraison qui suivait la postcommunion.

Cette oraison super populum subsiste encore aux
féries de Caréme, et la coincidence risque de lui faire
attribuer une signification pénitentielle, que la teneur
des priéres ne justifie aucunement. En réalité, jusqu’a
la fin du VIe siécle, la « priere de bénédiction » venait,
dans toutes les messes, aprés la postcommunion. Le
pape saint Grégoire, qui diminua le nombre des oraisons
du missel, ne maintint l'oratio super populum que
pendant la sainte quarantaine. Le diacre I’annongait
en invitant les fidéles 4 incliner la téte : Humiliate
capita vestra Deo, et le pontife, étendant les mains sur
le peuple, appelait sur lui les bénédictions divines.

Les textes que nous ont conservés nos messes de
Caréme ne laissent aucun doute sur la valeur de « béné-
diction » attachée a cette oraison de congé. S'il y est
fait allusion parfois a I’Eucharistie, c’est qu’a 1'époque
oi elles furent rédigées, les assistants étaient tous des
communiants : mais habituellement le célébrant de-
mande au Seigneur de bénir et de protéger les fidéles

qui ont pris part au saint sacrifice :

Etendez sur vos fideles votre main secourable...l

rotége votrc peuple en priere et, I'ayant
ez I'instruire, afin que le secours qui vient
vers les biens & venir®.

Que votre droite p
purifi¢ du péché, daign
de lui étre accordé le fasse progresser

1. Samedi de la III® semaine de Caréme,
2. Vendredi de la semaine de la Passion,




LA BENEDICTION FINALE 277

Accordez A votre peuple la santé de I'ame et du corps aﬁp que,
s’attachant aux bonnes ceuvres, il mérite toujours le bienfait

de votre puissante protection .
Agréez nos supplications, Scigneur, et soulagez nos ames

de leurs miséres, afin qu’ayant obtenu la rémission de nos fautes:,
nous puissions nous réjouir toujours de votre bénédiction .

Le service eucharistique se terminait sur cette priere
de bénédiction. L’oraison achevée, l’archidiacre se
tournait vers le pontife pour que celui-ci lui fit signe
de congédier le peuple.

Ce détail du vieux cérémonial romain souligne une
fois de plus la vraie physionomie de la Messe. On n’ima-
ginait point alors que chacun pit venir 4 1’assemblée
eucharistique, y prier a sa guise et s’en retirer quand
bon lui semblait. La réunion de la famille chrétienne
s'est tenue sous la présidence de I’évéque, & qui il
appartient de donner le signal du départ. Sur son ordre
seulement le diacre indique que « la séance est levée » :
tel est le sens de la formule Ite missa est. A quoi les
assistants répondaient comme aujourd’hui, par I’accla-
mation Deo gratias, « Que Dieu soit remercié de toutes
les griaces qu’il lui a plu de nous accorder ! »

Au XTe siécle, un usage nouveau s’est généralisé qui
réserve 1'Ite missa est aux messes ou l'on chante le
Gloria in excelsis; aux autres messes, la formule de
renvoi est remplacée par les mots Benedicanus Domino
(Bénissons le Seigneur!). Différentes explications ont
¢té données de ce changement. Mgr Batiffol suppose
que, le Gloria in excelsis ayant été primitivement réservé
a4 la messe célébrée par I'évéque, «il a pu en étre de
meéme pour 1'/te missa est, qui implique une idée d’auto-

I. Vendredi de la II¢ semaine de Caréme.
2. Mardi de la II¢ semaine de Caréme.




278 LA MESSE DES FIDELES

rité : un simple prétre, qui n’avait pas le droit de dire
le Glovia in excelsis, remplagait I'Jte missa est par le
Benedicamus Dowmino, qui est plus humblel. » Par la
suite le Gloria in excelsis figura dans toutes les messes,
sauf aux temps de pénitence, et 1'on a supposé qu’en
ces jours de jefine, d’autres priéres, peut-étre les vépres,
succédaient 4 la célébration de 1'Eucharistie. Il se

ourrait donc que le Benedicamus Domino ait éte substi-
tué a I'Tte missa est, parce qu'en fait on ne congédiait
pas les fidéles. Cette remarque est corroborée par ce qui
se passe aux messes des défunts : celles-ci étant suivies
de 'absoute, le diacre, au lieu de la formule de renvoi,
prononce l'invocation : Requiescant in pace, « Qu’ils
reposent en paix !» Toujours est-il qu’allant de pair
avec le Gloria in excelsis, I'Ite missa est, ancienne auto-
risation de départ, lui a emprunté son caractére de féte
et est devenu un chant de joie, ainsi que le Deo gratias,

ce qui se comprend mieux.

On serait du moins en droit de s’é¢tonner que I’office,
dont on vient d’annoncer la cloture, ne soit pratique-
en effet, le prétre ne quitte pas

ment pas terminé :
mbre des fideles restent a

'autel, et le plus grand no .
leur place. Dom Fortescue le note avec une pointe

d’humour : « Le paradoxe est le méme aux deux extré-
mités de la messe. Nous commengons avant 1'Introit
et nous continuons apres le renvoiZ » Dans le missel
de 1474, une fois le peuple congédié, le prétre devait
le bénir, puis dire & voix basse la priére Placeat,et,ayant
baisé I'autel, il se retirait. Le missel de Pie V (1570),
dont nous nous servons toujours, intervertit cet ordre :
le prétre récite d’abord le Placeat, puis baise l'autel,

1. Legons suy la Messe, p. 303
2. Op. cit., p. 518.




LA BENEDICTION FINALE 279

donne la bénédiction et — autre innovation — il lit le
début de I’évangile selon saint Jean. A quelles causes
faut-il attribuer ces additions relativement récentes ?
L’oraison Placeat est certainement trés belle ; elle
permet au célébrant de récapituler ses intentions per-
sonnelles et lui fournit le moyen de réparer une distrac-
tion occasionnelle : Recevez favorablement, Trinité
Sainte, 'hommage de mon wministére, et faites que ce
sacrifice, qu'en dépit de mon indignité je viens de
présenter a votre majesté, vous soit agréable et devienne,
par volre miséricorde, unc source de grdces pour moi
et tous ceux pour qui je l'av offert. Par le Christ Notre
Sergneur. Amen. Cette priére était dite d’abord par
le prétre aprés la messe, au moment ou il allait déposer
les ornements sacrés. De méme que le psaume Judica,
destiné a achever sa préparation sur le parcours de la
sacristie a 'autel, finit par étre dit au bas de l’autel,
de méme le Placeat, qui faisait partie de ’action de
graces privée du célébrant, fut un jour récité avant le
départ de I’autel. Peut-étre I’officiant prit-il cette habi-
tude pour occuper le temps durant lequel le chceur
chantait les longs Deo gratias du moyen age?l.

_Lf.l droit de bénir le peuple fut pendant longtemps le
privilege de I'évéque. Les fideles appréciaient spéciale-
ment la bénédiction qu’ils recevaient de sa main, quand
il quittait le sanctuaire : ce geste, a leurs yeux, résumait
toutes les faveurs que Dieu leur avait accordées pen-
dailt le service eucharistique. Sur leurs instances, les
Pretres, en I’absence de I’'évéque, se mirent, eux aussi,
a les’ })én1r a la fin de la messe soit avec le consentement
de I'évéque soit, lorsqu’il y eut opposition, parce que la
volonté du peuple était la plus forte. Un document

1. Cf. Questions liturgiques et paroissiales, avril 1920, p. 163




280 LA MESSE DES FIDELES

de la fin du XI® siécle (le Micrologue) observe que le
prétre bénit les assistants quand il est sur le point
de quitter 'autel et que « ce serait un scandale de ne
pas faire ainsi ». La coutume, comme il est arrivé sou-
vent, eut bientét force de loi.

A partir du XIIIesiécle, la messe se termine normale-
ment par la bénédiction. L’évéque la confére sous la
forme solennelle que vous connaissez ; le prétre, lui,
n’a pas le droit de la chanter et il la donne dans un geste
moins ample; mais I'un et 'autre agissent au nom du
Seigneur, et aprés avoir donné un baiser d’adieu a
I'autel, qui représente Jésus-Christ. Alors le peuple
chrétien recoit un dernier gage de la bienveillance de la
Sainte Trinité. Le Pére sourit a ses enfants en leur
désignant son Fils bien-aimé, comme au Thabor:
« Ecoutez-le. » Jésus se porte garant de la clémence
de son Pére : « Lui aussi vous aime, nous dit-il, parce
que vous m’avez aimé. » Et I'amour de Dieu se répand
dans nos cceurs par 1’Esprit-Saint, qui nous est donné
et qui intercéde pour nous en des aspirations ineffables .

Il saute aux yeux que le « dernier évangile » consti-
tue un appendice 4 la messe, diiment cloturée par la
bénédiction finale. Rappelez-vous de quels honneurs
la lecture de I'Evangile a été entourée pendant la
messe : cette fols, au contraire, vous ne voyez inter-
venir ni diacre, ni cortége, ni luminaire, ni encens ; le
texte sacré n’est plus chanté, mais lu, et, méme, lorsque
I'évéque célebre pontificalement, il le dit & voix basse
en allant se dévétir. La liturgie traditionnelle ferait-clle
si peu de cas de la grandiose introduction dans laquelle
I’évangéliste au regard d’aigle rattache la vie humaine
de Jésus aux éternels desseins de Dieu ? N'en doutez-

1. MARrc, 1x, 7; JEAN, XVI, 27; Rom, Vv, 5; VIII, 26.




LA BENEDICTION FINALE 281

pas, la messe est bel et bien terminée. Un missel de
Constance, daté de 1557 (donc antérieur de quelques
années a4 l’admission du prologue de saint Jean au
missel romain), spécifie que le prétre en fait la lecture,
remota casula, aprés avoir retiré la chasuble.

C’est au XIIIe siécle que les prétrescommenceérent a le
réciter a voix basse, en retournant a la sacristie, comme
priére d’action de grices privée. Puis, ils le dirent a
haute voix, & la demande des fidéles, et, finalement,
ceux-ci obtinrent, au XVe siécle, que le célébrant en fit
la lecture a I'autel. Le moyen 4ge manifestait pour cette
page évangélique une grande vénération, en raison, sans
doute, du caractére un peu ésotérique des theémes
johanniques de la Lumiére et des ténébres, de la Vie et
du monde. Des chrétiens en portaient la copie sur eux ;
par tous,la lecture en était considérée comme un sacra-
mental trés efficace. On « lisait I’évangile » sur les nou-
veaux baptisés et surles malades, pour écarter les méfaits
de l'orage et, généralement, pour se protéger contre tou-
tes sortes de maux. C’est pourquoi les fideles désirerent
que le prétre le lit « sur eux » aprés la messe. Cette
lecture, privée et facultative, entra officiellement dans
la liturgie avec le missel réformé de Pie V. Et, lorsque
le principe d'une seconde lecture évangélique fut
ratifié, on accepta celui d’'un dernier évangile non
johannique dans le cas ou deux solennités se rencon-
trent le méme jour. Quand, par exemple, le 29 juin
tombe un dimanche, la messe célébrée est celle des
saints ap6tres Pierre et Paul, mais, au dernier évangile,
on lit la péricope du dimanche « cccurrent », de méme
qu’on lit ses trois oraisons propres (collecte, secrete et
postcommunion). Mais habituellement le dernier évan-
gile est le prologue de saint Jean.

Quelle splendide action de grices il met sur nos lévres,
en nous élevant sur le plan de I’amour infini du Verbe




282 LA MESSE DES FIDELES

qui est Dieu! Le Verbe s’est fait chair et il a habité
au dedans de nous, non pour s’y ensevelir, mais pour
nous ressusciter, afin que par nous il soit la Lumiére
qui éclaire tous les hommes. Au sortir de 1'église, voici
la place, la rue, votre maison : toute cette terre est son
domaine, le domaine ou les siens ne l'ont pas regu.
Aprés votre messe, vous reprendrez vos activités hu-
maines, mélés aux occupations de tout le monde, ce
monde qui est son ceuvre et qui ne I'a pas reconnu.
Mais & vous, qui étes nés de Dieu, il a donné la puis-
sance de devenir fils de Dieu. Tout chrétien qui com-
munie répand sur la terre plus de lumiére et plus
de vie. Les cierges de ’autel vont s’éteindre, mais vous,
communiants, vous serez la lumiére de vos fréres, vous
ferez reculer les ténébres, vous empécherez les ténébres
d’offusquer la lumiére, car vous portez en vous la Vie
qui est la lumiére des hommes, la Vie qui existe depuis
ce commencement qui n’a pas commencé. Vous avez
entendu la Parole qui a tout créé, vous avez vu la gloire
du Fils unique, qui vous a divinisés. Partez-donc main-
tenant : vous étes remplis de sa grace et de sa vérite.

Ne cherchons pas 4 rassembler les mots d’une réponse.
I'Eglise nous souffle celui qui dit tout: Merci, mon

Dieu, Deo gratias.

XXXVI

EPILOGUE

Au jour de I’Ascension, « Jésus emmena ses disciples
jusque vers Béthanie et, levant les mains, il les bénit.
Et, tandis qu’il les bénissait, il se sépara d’eux et fut
élevé au ciel. Quant & eux, ils se prosternerent pour

L &



EPILOGUE 283

I'adorer et ils retournérent 2 Jérusalem, le cceur plein
de joie1 ». .

Oui, vous avez bien lu, « le cceur plein de joie »
Lorsque Jésus les quitte, et pour une absence qu’ils
savent définitive, les disciples ne fondent pas en larmes :
ils s’abandonnent 4 la joie. Ils sont joyeux des quelques
moments d’intimité qu’ils ont pu vivre avec Jésus
ressuscité, qui leur a promis d’étre avec eux. tous les
jours, jusqu’a la fin du monde. Les premiers merx}bres
de la jeune Eglise reprennent allégrement le chemin de
la ville, groupés autour de Pierre, leur chef ; ils remon-
tent dans la chambre haute, sanctifiée par 1’Eucha-
ristie, et joignent leurs priéres a celles de Marie, la mére
de Jésus. Leur cceur. est rempli de joie, car il est proche,
le jour ou, fortifiés par I’Esprit-Saint, ils annonceront
le mystére de la croix qui a sauvé le monde, unissant
leurs priéres, leurs travaux et leurs souffrances au
sacrifice ‘de Jésus-Christ.

C’est aussi le cceur plein de joie, et pour les mémes
motifs, que le chrétien doit retourner chez lui aprés
avoir pris part au Saint Sacrifice.

Nous devons a notre Messe le bonheur de pouvoir
resserrer de plus en plus notre attachement a Jésus.
La diversité des cérémonies, qui étonne A premiére vue,
n'est qu’apparente, car tous les rites et toutes les
paroles de notre liturgie eucharistique gravitent autour
de la personne adorable de Notre-Seigneur. Chacune
de nos messes nous fait vivre avec lui et nous fait
vivre de lui.

Pendant l’avant-messe, nous venons A 1’dcole de
Jésus-Christ, nous sommes ses « catéchumenes » ; nous

1. Luc, xx1v, 51,




284 LA MESSE DES FIDELES

allons 1’écouter comme si nous étions les premiers audi-
teurs de I’Evangile. « Jésus vint en Galilée, écrit saint
Marc, préchant I’Evangile du royaume de Dieu. » Et il
disait : « Repentez-vous et croyez!. » La premiére partie
de la messe s’encadre entre le Confiteor et le Credo,
expression de notre repentir et de notre foi. « Et il
enseignait dans leurs synagogues, poursuit saint Luc,
et tous le glorifiaient 2. » Nous 1’acclamons nous aussi
dans le chant de I'Introit ; ’assistance s’écrie tour a
tour : Amen, Deo gralias, Glovia tibt Domine, Laus tibs
Christe, et, souvent, le Gloria in excelsis nous permet
de publier plus longuement ses louanges. Nous implo-
rons sa pitié en redisant les Kyrie eleison des infirmes
qui le prenaient a témoin de leur misére; nous lui
exposons les besoins de notre ame, en répétant les
psaumes (Graduel, Trait) qui furent sa propre priére ;
dans la Collecte nous suivons la recommandation qu'il
nous fit de « prier en son nom afin que notre joie soit
parfaite3 ». Mais il est venu nous réveler ce que son Pére
I'a chargé de nous faire connaitre. Ecoutons les saintes
lectures de I'Epitre et de 1'Evangile; laissons tomber
goutte 4 goutte dans notre ame la doctrine de celui qui
I'a envoyé, et les choses que I’Esprit-Saint a la mission
d’apprendre a son Eglise pour la guider vers la vérité
entiére 4,

Les lecons destinées a notre instruction, comme les
priéres intercalaires, varient du début 4 la fin del’année
liturgique, si bien qu’en I’espace d’un an nous parcou-

rons les principales étapes du ministeére de Jésus et nous.

entendons les enseignements fondamentaux quc SE€S

MaRrC, 1, 14-15.

Luc, 1v, 15.

. JEAN, xVI, 24.

. JBAN, vII, 16 ; XVI, 12-13.

I.
3
4




EPILOGUE 285

disciples doivent « écouter et mettre en pratique ». A
chacune de nos messes, a I'exemple de la sceur de Lazare,
« nous nous asseyons aux pieds du Seigneur, écoutant
sa parole! ».

Bientdt cependant les catéchumeénes s’effacent :
voici 'offertoire, o commence la messe des « fideles »,
ceux qui, aprés 'avoir écouté, sont venus @ la suite
de Jésus. Pour le suivre, il faut renoncer a nous-rnémes:
renoncer & Mammon, renoncer aux affections qui
nous éloignent de lui; il faut prendre notre croix,
tous les jours. Jésus, en effet, nous donne rendez-vous
auprés de sa Croix. En vue de célébrer le mémorial de
sa mort, tel qu'il 'institua a la sainte Céne, nous appor-
tons le pain et le vin qui symbolisent la donation totale
de nous-mémes. Durant les préparatifs du sacrifice, nous
avons tout le temps de nous donner & Jésus ; donnons-
lui surtout ce qu'il nous demande et qu’il nous cotute
parfois de lui offrir : le commencement d’'une habitude
mauvaise, la mortification d’une passion qui nous
pousse au péché, l'acceptation d’une épreuve. A la
question : « Que faire pour bien communier ? » le Pére
Libermann répondait réguliérement : « Se sacrifier. »

Notre sacrifice n’est pas plutdt prét que Jésus s’en
empare et le transfigure en une offrande divine : son
corps et son sang occupent la place du pain et du vin.
Nous nous étions donnés et Jésus nous prend, afin que
nous puissions avec lui offrir @ son Pére le sacrifice total
qu’il fit de lui-méme au Calvaire et que le Pére agréa,
en le ressuscitant et en l'accueillant dans les cieux.
Nous offrons Jésus, et Jésus nous offre. Notre priére se
confond avec la sienne, la priére parfaite de louange,
d’action de graces, de propitiation et de supplication.

1. Luc, x, 39.

e e A R




286 LA MESSE DES FIDELES

Avec lui, nous osons dire : « Notre Pére », et, par lui,
notre priere rend a Dieu «tout honneur et toute
gloire ».

Et quand notre sacrifice a été porté la-haut, sur
l'autel céleste, le Pére nous rend la sainte victime, afin
qu’elle soit la nourriture de nos ames pour la vie éter-
nelle. Nous pouvons recevoir Jésus: «nous demeurons
en lui et il demeure en nous ; nous vivons de la vie qu'il
posséde en commun avec le Pérel », nous me faisons
gu'un avec Jésus... La liturgie s’arréte presque aussitot,
Jésus va prier en nous dans le coeur A cceur silencieux
de l’'action de grices, que nous prolongeons devant
I'autel.

Quelle n’est pas la sublime simplicité de notre Messe !
quel n’est pas le bonheur des chrétiens a qui I'Eglise
procure, chaque dimanche, et tous les jours si faire
se peut, une intimité aussi profonde avec Jésus, Fils

de Dieu!

11 n'est pas moins vrai que notre Messe nous fait
éprouver la joie d’appartenir a la grande famille
chrétienne?.

Nous avons indiqué plusieurs fois I'enrichissement
que nous vaut cette priére collective, respectueuse de la
personnalité et qui sacrifie seulement le subjectivisme
avec ses abus et ses lacunes. En priant « au pluriel »,
nous prions pour tous et avec tous les chrétiens, avec
les fervents qui nous entrainent, pour les pécheurs que
nous aidons. Epaulés par les uns, nous soutenons les
autres. Nous insérons nos désirs et nos plaintes dans la
grande supplication de toute I’Eglise. A la messe, on

1. JEAN, VI, 56-57.
2. Voir F. CuHArRMOT, Le Sacvement de U'unité, ch. X-X11. —

R. GUARDINI, L'esprit de la liturgie, ch. 1L

P




EPILOGUE 287

doit se lever ensemble, s’agenouiller ensemble, pronon-
cer ensemble les mémes priéres. Si celle que je lis ne me
parait pas répondre 2 mon état d’ame présent, je prie
pour ceux de mes fréres 4 qui elle convient ; et, en Ia
disant avec humilité, je découvre parfois que j’en
avals besoin moi aussi. Tel passage des lectures rappelle
un devoir qui ne me concerne pas: je prie alors pour
ceux de mes fréres qui ont a I'observer. Qu'’il est bon
de s’oublier en priant ! c’est le moyen d’entrer dans les
voies de ’amour divin : allégé du souci de moi-méme, je
puis atteindre Dieu et me reposer en lui.

Notre Messe est un immense acte de charité, car elle
est la priére de Jésus-Christ et de son corps mystique.
Nous faisons notre partie dans le concert des anges ;
nous prions avec tous les élus du ciel, et, en premier lieu,
avec la bienheureuse Vierge Marie (comme les disciples
au Cénacle) et avec les saints Apédtres; nous offrons
pour les &mes du purgatoire les fruits du saint sacrifice.
A la Messe, nous prions avec et pour tous les chrétiens
de la terre, avec et pour notre Saint Pére le Pape et
notre archevéque ; la priére du plus petit monte vers
Dieu avec celle du plus grand. Le contemplatif et le
missionnaire, le riche et le pauvre, le savant et I’écolier,
tous offrent la méme victime.

A la Messe, l'espace et le temps s’évanouissent :
nous sommes dans I'éternel « aujourd’hui » de Dieu.
Notre messe est la méme qui se célébre dans la hutte
de nos fréres Esquimaux ou sous le chaud soleil de
I'Ouganda. Sur toute la terre, quand une messe finit,
une autre commence : 300.000 messes environ se
succedent quotidiennement au cours des 86.000 secondes
qui composent les vingt-quatre heures du jour. Ce ma-
tin, nous rompons le pain comme Paul 4 Troas, comme
saint Jean avec Marie qu'il avait prise chez lui. Nous
rendons grices comme saint Polycarpe et saint Cyprien ;

e g




288 LA MESSE DES FIDELES

nous professons la méme foi que les martyrs confes-
sérent sur les chevalets de torture; nous prenons la
méme « eucharistie » ot ils puisaient le courage de
livrer leur corps et de répandre leur sang par amour du
Christ, qui donna son corps et versa son sang pour nous
comme pour eux. Le Peére des cieux entend notre priére
en méme temps que la leur, en méme temps que celle
des chrétiens qui nous reléveront un jour, pour que
nous allions célébrer la messe du ciel. Lorsque nous
aurons presque tous disparu de la scéne, I'un des petits
enfants qui sont ici sera peut-étre un digne prétre a
cheveux blancs, qui présidera, pour des chrétiens qui ne
sont pas encore nés, la méme messe qué nous avons
chantée aujourd’hui. Et, dans autant de siécles que
Dieu voudra, 1'Eglise répétera la liturgie de notre
messe, avec tout au plus quelques modifications de
détail qui seront les repéres des temps révolus. L’ Amen
des générations a venir fera écho au notre. Notre Messe
domine les siécles ; la terre est un vaste autel ou le
Christ et ses membres offrent & Dieu une éternelle
louange. L’humanité rachetée ne forme plus — le mot
est de saint Augustin — qu’un homme unique dont la

priere dure jusqu’a la fin des temps .

Comme les disciples, aprés la derniére bénédiction de
Jérusalem pleins de joie, allons,
e sacrifice du Christ dans notre
ions quotidiennes

Jésus, retournérent a
nous aussi, continuer 1
vie, en mélant l'offrande de nos act
3 celle de notre Rédempteur. C'est le sens de la priére
Actiones nostras que le prétre récite aprés la messe,
lorsqu’il dépose les vétements liturgiques : « Prévenez
« nos actions, Seigneur, en nous les inspirant, et aidez-
« nous 4 les accomplir, afin que toutes nos paroles et

1. In Psalm. 85, 5.




EPILOGUE 289

« tous nos actes commencent avec vous et se terminent
« pour vous. »

Notre Messe se poursuivra dans notre vie si nous
offrons & Dieu notre travail de chaque jour en union
avec le sacrifice de Jésus. L’obéissance a vos devoirs
d’état prolongera l’adoration de votre messe. Vos
fatigues et vos peines, offertes a Dieu avec les souf-
frances du Sauveur au Calvaire, continueront la propi-
tiation de votre messe. Ne les avez-vous pas présentées
a 'offertoire, avec vos travaux journaliers et les tiches
de la maison ? La main qui souléve I'outil pesant, et
celle qui se crispe a force d’écrire, et celle qui pousse
patiemment l’aiguille continuent d’offrir le Christ que
le chrétien a recu a la messe. Vous faites de votre vie
une « anaphore », une élévation vers Dieu.

Faites-en de méme une donation du Christ & vos
fréres, en les associant aux heureux effets de votre com-
munion par votre charité. « La communion sans les
ceuvres de charité, écrit Mgr Gerbet, serait un sacrifice
sans action de gréices. » Bienveillants et serviables,
patients et indulgents, vous donnerez aux autres les
fruits de 'Evangile, et vous vous attacherez davantage
au Christ qui les produit en vous. « Quand tu te Jettes
aux genoux de tes fréres, dit Tertullien, c’est le Christ
que tu étreins, c’est le Christ que tu pries. »

La Messe est, enfin, le foyer de toute vie apostolique.
En voyant l'athéisme déferler sur le monde, maté-
rialisant les dmes, rabaissant les aspirations humaines
aux seules satisfactions de la terre. exaltant I’égoisme
a tous les étages de la société, on se demande comment
arréter ce fléau dévastateur ? Un miracle est néces-
saire : Dieu seul peut briser les forces du mal. Or ce
miracle est 4 notre portée : c’est notre Messe qui oppose
au regne du péché le régne de Dieu, en renouvelant le
sacrifice de la Croix. La messe est I’antidote du blas-




290 LA MESSE DES FIDELES

phéme : par elle la terre reste fidele a Dieu. Elle renou~
velle et perpétue la défaite de Satan : par elle, 'esprit
de Jésus grandit et se développe dans les Ames. « Quand
le prétre célebre, il édifie I'Eglise? », il la batit, il
I'éleve, il I'amplifie. Chrétiens, retournons pleins de
joie & l'ceuvre de la reconstruction du monde, dans
toutes les nations et jusqu’a la fin des siécles ; c’est par
notre Messe, comprise, aimée et vécue, que nous hate-
rons la victoire de Jésus-Christ.

« IT est 1la.

« Il est 1a comme au premier jour.

« 11 est 12 parmi nous comme au jour de sa mort.

« Eternellement il est 1a parmi nous autant qu’au
« premier jour ;

« Son corps, son méme COIPS, pend sur la méme

« Croix ;
« Ses yeux, ses mémes yeux, tremblent des mémes

« larmes ;
« Son sang, son méme sang, saigne des mémes plaies;
« Son cceur, son méme ceeur, saigne du méme amour.
« Le méme sacrifice immole la méme chair, le méme
« sacrifice verse le méme sang.
« C’est la méme histoire, exactement la méme, éter-
« nellement la méme, qui est arrivée dans ce temps-la
« et dans ce pays-la et qui arrive tous les jours de

« toute éternité.
« Dans toutes les paroisses de toute chrétienté?. »

1. Imitation, 1. 1V, c. 5.
2. CH. Ptcuy, Le mystéve de la chavité de Jeanne d'Avc, p. 83.




TABLE DES MATIERES

INTRODUCTION

I. — Notre Messe
II. — De la Céne a Ia Messe

L’AVANT-MESSE
ou

MESSE DES CATECHUMENES

III. -— Les Priéres de préparation.
IV. — L’ancienne entrée processionnelle
V. — L’Introit et le Kyrig .
VI. — Le GLORIA IN EXCELSIS
VII. -—— La Premiére Oraison
VIII. — Les Lectures : 10 L’Epitre.

IX. —Intermédes de chant : Graduel, Tralt &lle-
luia, Séquence .

X. — Les Lectures : 20 1. Evangale
XI. — L'Homélie et la « Régle de foi ».

LA MESSE DES FIDELES

XII. — Le Sacrifice parfait de Notre-Selgneur ]ésus-
Christ .

XI1I. — Le Saint Sacnﬁce de la Messe

19

29
36
44
50
57
65

72
81
88

96
103




292 TABLE DES MATIERES

I. — LA PREPARATION DU SACRIFICE

XIV. — L’action de l'offertoire. . . . . . . [III

XV. — Les pri¢res pendant l'offertoire . . 119
XVI. — La suite des priéres pendant 1oﬁert01re et

la Secréte . . . . .. . 1206

II. ~— L'OFFRANDE DU SAINT SACRIFICE

XVII. — La Préface . . . v .« o« « « o« 135
XVIII. — Les Préfaces et le SANCTUS .. . . . 143
XIX.— Les Pri¢res du Canpon. . . . . . . I5I
XX.— L'Intercession pour I'Eglise . . . . . 158
XXI. — Le Mémento des vivants . . . . . . 100
XXII. — Le souvenir des Saints et le retour a la priére
sacrificiele . . . . . . . . . 174
XXIII. — La Consécration . . . . . . . . 182
XXIV. — L’Elévation . . . . . . 190
XXV. — L’offrande de la Sa.mte V:ctxme & . 197
XXVI. — L'offrande de l}fghse unie A celle de ]ésus-
Chnst . . . . . 205
XXVII. — Les derniéres intercessions . . . . . 2I%

XXVIII. — Conclusion de la priére eucharistique . . 222

III. — LA SAINTE COMMUNION

XXIX.—Le PATER . . . . . .« . 229
XXX.— La Fraction de lHOStle . .+ o« « « . 236
XXXI. — L'AGNus DEI et les priéres avant la commu-
pion . .+ .« .« o« -« . . . 243
XXXII. — Le repas sacrificiel . . . . . . . . 252
XXXIII. — Le rite actuel de la communion. . . . 260
XXXIV. — Les Priéres aprés la communion. . . . 267
XXXV. — La bénédiction finale . . . . . . . 275
XXXVI. — EPILOGUE 282
Imprimé par Desclée, De Brouwer et Cie, Bruges (Belgique;. — 15269 /42.








{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }

