e o el = M e =& SJAT






S U ———- = S ——
e il L




MISSA EST




NIHIL OBSTAT
IN DIE PASCHAE 1951
F. AMIOT S. S.

IMPRIMATUR
LUTETIAE PARISIORUM
DIE Ve APRILIS 1951
P. BROT, Vic. G.

L autel, le Christ de J. Lambert-Rucki, les ornements et les dbjets
liturgiques qui ont servi a réaliser les photographies ont été gracieuse-
ment prétés par M. Cheret, 8, rue du Vieux-Colombier, Paris-VIe.

Les culs-de-lampe sont des ceuvres originales, réalisées pour ce livre
par Jean Garcia.

Le tirage en héliogravure a été effectué par 'Imp. Georges Lang,

Paris. '

La composition typographique a été faite par Firmin-Didot.

Copyright by F. Brouty, J. Fayard et Cl¢, 1951,

%__A




MISSA EST

COMMENTAIRES ET PRIERES DE
DANIEL-ROPS
PLANCHES PHOTOGRAPHIQUES
DE LAURE ALBIN-GUILLOT

LIBRAIRIE ARTHEME FAYARD

18, RUE DU SAINT-GOTHARD, PARIS XIVe




REVERENDISSIMO DOM. YVONI BOSSIERE
ORD. PRAEMONSTR. CANONICO REGULARI
SANCTI MARTINI MONTIS DEI ABBATI
QUI DISCIPULUS FIT MAGISTER
HUNC SIGNO SUO SIGILLATUM LIBRUM
D. D. D.

AMICUS SUUS

D.R. |




P R E F A C E

AINSI chaque jour, en quelque

liew que la Croix soit plantée, la Messe... Messe de nos villages
et de nos villes entassées, Messe des missionnaires dans le Grand
Nord ou dans quelque case équatoriale, Messe de la solitude quand,
dans U'église presque déserte, au petit matin, un prétre semble ne
célébrer que pour trois humbles dévotes, et Messe de la foule et de la
gloire lorsque, dans la basilique Saint-Pierre illuminée, le Vicaire
du Christ entre, porté sur la Sedia gestatoria, au fracas des accla-
mations. Une Messe innombrable, en tous les instants du jour,
se célébre par toutes les parties de la Terre. « Acte principal du
culte divin », a écrit S. S. Pie X1I dans I’Encyclique Mediator Dei,
« point culminant et centre de la religion chrétienne. »

Mais nous, nous qui assisterons d cet acte principal du culte
que nous voulons rendre a Dieu, nous qui allons étre placés face d
face avec cette réalité manifeste de notre foi, nous, fidéles a la Messe,
que sommes-nous pour elle? qu’est-elle pour nous? « Ils redescendent
du Golgotha et ils parlent de la température! » s'écriait, il y a quel-
ques années, un jeune homme alors encore a la quéte de sa foi. C'est
a une exécution capitale que nous sommes conviés, & sa commémo-
raison d’autant plus bouleversante que la victime a voulu mourir et
n’est coupable de rien. C’est aux mystéres les plus profonds qui sotent
au monde que nous nous trouvons affrontés, aux arcanes du sang
qui rachéte, de D'innocent payant pour le coupable, de la faiblesse
qui est force, et de la vie qui peut vaincre la mort. Il faut que la négh-
gence et la routine soient sur notre dme comme une crotite impéné-
trable pour que, devant tant de contradictions et d'invraisemblances
résolues par la Foi, élucidées selon I’ Amour, nous ne nous sentions
pas la raison en déroute, Pesprit plein d’angoisse mais le ceeur
éperdu de tendresse, pour que nous puissions assister a la Messe
comme d un spectacle ou & une quelconque cérémonie, alors que,
pour nous, il y va de tout.

La Messe est essentiellement le mémorial d’un drame, un drame
Sans cesse repris, sans cesse présent d nous, une tragédie éternelle-
ment prolongée. Le mot dont, depuis le VIe siécle, on la désigne, ce mot




de Missa emprunté a la formule qui jadis la terminait — I'Ite Missa |
est — peut sembler bien court pour désigner un si profond mystere,
et les termes jadis en usage eussent pu paraitre plus convenables :
action de graces, liturgie. fraction du pain, synaxe ou assemblée,
ou encore. comme écrivirent un Tertullien, un saint Justin, un
saint Cyprien, Dominica Passio, la Passion du Seigneur. Car la
est la vérité : c’est la Passion du Christ qui est au centre de la Messe,
appelée, annoncée, célébrée, consommée. C’est autour de cette donnée
fondamentale de la foi chrétienne, la Rédemption par le sacrifice \
de la Croix, qu’elle s’est ordonnée. C’est par rapport d elle qu’il faut
la comprendre et non selon les termes d’une petite formule de renvor.

*

Originellement, la Messe garde le souvenir exact de cette derniére
Céne oui. bien peu d’heures avant de souffrir et de mourir, Jésus
consacra le pain et le vin afin qu’ils fussent Sa chair et Son sang,
et ajouta : « Faites ceci en mémoire de moi. » Ces mystérieuses paroles,
cette transsubstantiation de deux humbles espéces issues des fruits
de la terre en réalités surnaturelles, étaient chargées d’une double
signification. La mort du Christ, son oblation volontaire, étaent
annoncées par la, bien avant que les ennemis de Jésus fussent les
agents de son sacrifice : « Chaque fois que vous mangez ce pain et
buvez d ce calice, dit saint Paul, vous proclamez la mort du Christ,
jusqu’a ce qu'tl vienne.» (I Cor., X1, 26.) Et, en méme temps, parce
qu'il offrait aux siens le pain et le vin ineffablement changés, il
les faisait participer @ un bien autre banquet que celui de la Céne,
au bangquet de la Vie qui ne passe pas. Ainst la Messe est-elle de trots
fagons un mémorial : elle reproduit les gestes et les mots consécra-
toires de la Céne ; elle est le souvenir vivant, tout chargé de tragique,
du sacrifice du Calvaire ; elle est le banquet oit chacun des baptisés
est convié.

Le noyau historique de la Messe est donc 1, dans la reproduction
de la Céne, dans ces gestes et ces paroles enseignées par le Christ et
dont la foi des premiers fidéles savait percevoir I'infinie signification.
On peut imaginer ainsi la toute premiére Messe, celle qu’au lende-
main immédiat de I’ Ascension ou de la Pentecite, les Apétres durent
célébrer : toute simple, réduite a la répétition exacte de ce qui avait
été appris. Durant tous les temps apostoliques, elle dut conserver
ce caractére d’austére simplicité : ainsi voit-on saint Paul, durant |
une de ses missions, célébrer « la fraction du pain » dans une modeste

s




chambre, au troisiéme étage d’une maison, parmi les fidéles tassés
a étouffer (Actes des Apotres, XX, 7. 11). Cette céne du mystére ne
se distinguait méme pas de P'agape, o chaque communauté primi-
tive assemblait les siens, pour maintenir entre eux la fraternité
dans le Seigneur.

Prés de vingt siécles ont passé, et la Messe n’a pas censervé cet
austére dépouillement. Des éléments autres se sont ajoutés aux don-
nées fondamentales venues de I’Evangile. Les plus essentiels pro-
cedent directement du service divin selon la Lot d’Israél ; les Apétres
n’étaient-ils pas des fils de Moise? ne considéraient-ils pas qu’en
se donnant a la Révélation du Christ ils devaient s’affirmer plus
fidéles aux saints préceptes? Dans les synagogues juives — I’ Evan-
gile et le livre des Actes en sont témoins — le service divin compre-
nait deux parties : la priére et Uenseignement: on chantait ou U'on
psalmodiait des oraisons bibliques, surtout tels ou tels de ces admi-
rables Psaumes ou la ferveur de ’homme s’exprime en termes insur-

assables ; on écoutait lire des passages du saint Livre, notamment
de la Loi et des Prophétes. Les chrétiens ont continué ces usages e,
lors méme qu’ils furent entiérement détachés des observances judai-
ques, ils les transposérent sur leur plan; les priéres du début de la
Messe, les lectures de I’Epitre et de l’Evangile en proviennent tout
droit.

Vers la fin du I11¢ siécle, la Messe était déja fixée dans ses grandes
lignes ainsi que nous la connaissons ; telle ou telle partie a pu, dans
la suite, se rétrécir ou se développer ; I’économie générale de la céré-
monie a conservé ses structures. Mais cette Messe primitive n’avait
pas le caractére rigoureusement fixé de la nétre ; autour des points
fondamentaux, une certaine latitude était laissée a I'évéque, chef de
la liturgie, au prétre méme, pour que la priére s’exprimat en effusion
spontanée. Des différences marquées pouvaient exister entre les
diverses fagons de célébrer la Messe, différences qu’on observe aisé-
ment en comparant entre eux les antiques sacramentaires, ces missels
solennels aux nobles calligraphies, aux ornements d’enluminures,
qui furent en usage durant tout le haut moyen dge. De nos jours,
on peut trouver la trace de ces différences dans les rits selon lesquels
ont encore le privildge de célébrer la Messe certains diocéses (tel
Lyon ou Milan), certains ordres (tels les Chartreux, les Domin:-
cains ou les Prémontrés), et surtout dans les dissemblances entre
les somptueuses et prolixes liturgies orientales et celles, plus simples,
de I’Occident d’aujourd’hui.

La tradition vivante de I’Eglise a, au cours des siécles, introduit




des éléments nouveaux ; méme quand la musique qui les accompagne
ne vient pas démontrer avec éclat, en rompant le sobre déroulement
du chant grégorien, qu'ils n'appartiennent pas aux plus antiques
données de la liturgie, ces ajouts se reconnaissent toujours d deux
traits : ils coupent la ligne. I'enchainement de la priére eucharistique ;
ils sont trés souvent plus subjectifs, plus personnels. Ainsi le Gloria,
était primitivement un chant d’acclamation réservé a la premiére
des trois Messes de Noél, ot 1l dit la joie du chrétien devant la nais-
sance du Sauveur ; ainsi le Credo est-il une affirmation personnelle
de foi. introduite dans la Messe vers I’an Mille, peut-étre pour répon-
dre a des menaces d’hérésie. Tels gestes qui nous semblent décisifs
et indispensables, la Grande Elévation par exemple, sont aussi
des ajouts : quand des non-conformistes essayéerent de nier la Pré-
sence de Dieu en [lhostie, on leur répondit en la présentant solen-
nellement au peuple fidéle. Il v a quelque chose d’émouvant dans
ces couches superposées de la tradition qu’on retrouve au cours de la
Messe : elles sont comme la preuve d’une filiation vivante, d’une

fidélité sans cesse réaffirmée.

*

Telle que nous la connaissons, sous sa forme rigoureuse actuelle,
la Messe en Occident est celle qu’a fixée, au lendemain du Concile
de Trente, le pape saint Pie V. En 1570, dans sa bulle Quo primum,
il déclarait vouloir ramener le Missel a ses normes anciennes, c’est-
da-dire l’élaguer de maints éléments adventices, et en méme temps
I’imposer unanimement au monde chrétien latin. C’est donc en liai-
son étroite avec la Primauté du Siége apostolique et sous la garantie
immédiate du successeur de saint Pierre que la Messe a pris sa forme
définitive : le Missel adopté par le Concile de Trente n’était-il pas
celui dont on usait dans la Ville Eternelle, le Missel romain?

Aussi aucune de ses parties, dit le catéchisme du Concile de Trente
« ne peut-elle étre tenue pour inutile et superflue » : toutes, jusqu’aux
moindres mots, ont leur sens et leur portée. Le plus petit verset, la
phrase qui dure a peine quelques secondes a dire, font partie inté-

rante d’un ensemble o s’associent et se proclament le don de Dieu,
Uoblation du Christ et la Grace que nous recevons. (’est comme une
symphonie spirituelle, oii tous les themes se reprennent, se complétent,
s’unissent dans une seule intention.

Comment s’ordonne-t-elle? Une division, traditionnelle, fait
allusion a un fait d’histoire : Messe des catéchuménes et Messe des




fidéles, la premiére étant celle & laquelle les non-baptisés eux-
mémes pouvaient assister comme les baptisés, aprés quoi ils
étatent renvoyés. Mais c’est le déroulement méme de la liturgie,
la courbe que suit son dessein, qui permet de marquer fondamenta-
lement des temps, des « actes » dans le sens qu’on donne & ce mot
appliqué @ un drame. Ils sont cing. Dans le premier, arrivant au
seutl du mystére, je prie, je demande d Dieu pardon de mes fautes.
je lui dis mon désir de le connaitre, je le loue, je le supplie. Dans le
second j’écoute l'enseignement de U'Eglise, d’abord tel que I’ont
transmis les Apotres ou tel que, prophétiquement, le Livre inspiré
I'avait annoncé, puis tel que Jésus lui-méme I’a donné dans son
Evangile, enfin je le répéte sous la forme résumée du Credo. Désor-
mais c’est au ceeur d’une liturgie sacrificielle que je me trouve placé.
Le Christ s’offre lui-méme dans une oblation qui est le centre méme
du mystére, et, a ce don rédempteur moi-méme je m’associe. J' offre,
par les mains du prétre, mon témoin et mon représentant, ces pro-
duits de la terre qui vont étre changés, et cela encore n’est qu'un
signe, celui de DUoblation plus essentielle, plus intérieure que je
Jais de moi-méme, Uoffrande étant Poffrant. Le quatriéme temps,
le plus grave, est celui du sacrifice : 'immolation de la victime, ¢ est
moi-méme qui 'accomplis, intimement participant a ce qu’accom-
plit le prétre, a la fois sacrificateur et victime ; la chair divine est
clouée sur la croix; le sang divin est répandu. Enfin, comme le

Christ U'a voulu, je recois. je communie; au banquet de la vie, je
Suis rassasté.

*

Ainsi, pas d pas suivie, la liturgie de la messe se déroule-t-elle
devant nous avec une harmonie et une majesté incomparables. Tous
les actes religieux de I’homme s’y trouvent accomplis, tous ses désirs
et ses espoirs assumés et comblés. Un échange s’opére entre Dieu
et moi, que ma priére a demandé, peine prononcé le premier mot,
et qui, graduellement va étre porté & son comble. Mais est-ce entre

tew seul et moi seul qu’il s’opére? Si le premier commandement
est d’aimer Dieu de tout son esprit et de toute son dme, le second.
ainsi qu'il nous fut appris, et qui est pareil au premier, est d’aimer
son prochain comme soi-méme. Et c’est ne rien comprendre d la
Messe que d’oublier un seul instant que ces deux commandements
Y sont sans cesse rappelés.

La Messe est née pridre de la communauté, priére des Douze




réunis. priére des premieres Eg:lises, st fraternelles que tous les biens
y étaient mis en COTTUT, priére des Martyrs a.s.soaés l(\ﬁS uns aux
autres par la libation du sang. Chacun des assistants a la Messe
nlest @ la vérité quune cellule d’un corps unique, une brebis dans
un seul troupeau. Les plus belles priéres de la liturgie — elles sont
aussi parmi les plus anciennes — 'la collecte, la secréte, la post-
communion, ne se comprenneni vraimeni que dans cette perspective
communautaire, et les Mementos qui font escorte a la partie capitale
de la Consécration sont la pour le redire : par dela les temps et les
espaces. par dela la mort elle-méme, selon le mystére de la Commu-
nion des Saints, nous nous préparons a nous unir a Dieu dans la
mesure méme ou, fraternellement, nous sommes tous unts.

Tel est le double sens de la Messe. Elle est mon drame : c’est ma
vie, c'est ma mort qui y sont en question. C’est pour mot, moi indigne,
que chacune des Messes est célébrée : « jai versé pour toi telle goutte
de sang... ». Mais ce drame n’a de sens que si la masse entiére des
enfants de Dieu s’y associe et monte avec moi dans la lumiére, car
« toute Gme qui s'éléve éléve le monde », et chacun est comptable de
tous. Seule I'Eglise entiére, prolongée vers ses origines comme elle
le sera dans les siecles des siecles, est digne et capable d’assumer ce
sacrifice et de Uoffrir @ I'Unique. Cette Messe est notre drame, d
tous. Et c’est comme un membre, le plus obscur, le plus indigne de
cette humanité sur qui le Christ pleura mais qu’il racheta par Son
Sang. uni d tous dans la foi et dans Uespérance, que jlassisterai @
cette Messe, courbé d’amour, I’ame déja pleine de I'attente du Pardon.







I INTROIBO AD ALTARE DEI

. Voici le seuil de la Messe: introibo, je vais entrer
I';RElERP AAl}j TBEAE jusqu’a autel de Dieu. Ces premiéres priéres sont d’appro-
che et de préparation. Le prétre les récite, de nos jours,
au bas de 'autel ; jadis c'était en venant de la sacristie,
en oraison intime, et un certain caractére privé leur en
est resté. Dans Uhistorique de la Messe elles sont récentes ;
le germe n’en apparait point avant le VIIe siécle et
c’est en 1570 seulement que l'usage en devint général,
partout oit saint Pie V rendit le Missel romain obligatoire.
Le sens est beau, de ce psaume XLII que, déportés « sur
les bords des fleuves », les Juifs composérent dans la
douleur de 'exil. Ils y criaient le regret de leur autel
erdu, de la sainte Demeure. Mais ils y affirmaient aussi
une foi plus forte que toute épreuve, une confiance en
Dieu illimitée. Aux versets de ce psaume, l’espérance
domine la tristesse. Et c’est pourquoi, au sein de la
trés ancienne Eglise — a Milan, par exemple, du temps
de saint Ambroise — lorsque, la nuit de Pdques, les
nouveaux baptisés se rendaient & leur premiére Messe,
c’était ce psaume qu’ils chantaient. « Je vais entrer
jusqu’a U'autel de Dieu, du Dieu qui comble de joie mon
ame rajeunie. » Dans la perspective de ce renouvellement,
de cette jeunesse retrouvée, comme ils prennent tout leur
sens, ces versets bibliques! Une dme jeune, une dme
comblée de joie, voici donc ce que nous apporterons au Dieu

de vie.

E viens ici, Seigneur, dans I’élan de mon ame, avec tout
ce que je posséde d’espérance et d’amour. Je veux que
cette Messe soit une halte heureuse dans ma vie, qu'elle

me rende des forces pour en suivre, d'un cceur plus ferme, le
chemin, et que ce poids, si souvent intolérable, que je suis a
moi-méme, s’allege par la Miséricorde et le Pardon.

Il est tant d’heures, mon Dieu, ou je suis détaché de Vous,
absent de moi, abandonné a toutes les trahisons! Rendez-mo1
présent a Vous, présent a moi : ¢’est la méme chose. Je veux que
cette heure-ci, sanctifiée de votre Présence, soit de fidélité, de

ferveur et de joie. |
Enlevez de moi cette dcreté qui me séche la bouche, cette aigreur




B

WAt iR







et ce tourment dont je me fais complice, ce désespoir sans cesse
menacant. Délivrez-moi de ma misére intérieure, de tout ce qui
me tire vers le bas, de ce mal que je hais et que je fais quand méme
Au seuil de cette Messe, préparez-moi tel que Vous me voulez.

Ma confiance en Vous est totale. Mon premier mot ici veut étre
d’abandon. Je crois, j’espére en Vous; Vous étes ma seule certi-
tude et ma seule force. Et c’est parce que je me sens en Vous
si faible, et tout entier remis entre vos Mains, Seigneur, que je
me sais fort.

Joie donc, oui joie en Dieu! C’est une jeunesse nouvelle qui
m’attend et dont mon dme va se trouver pleine. Dans ce face a
face auquel je me présente, inondez-moi, Seigneur, de votre

Lumiére, et que je sois sans cesse désormais, sur ma route, conduit
par votre Vérité, qui est amour.

ALY
K

I h

\ v“\ & . ! ‘ -
v ' ol

L S

Y 4 A}
N

L A DT




T

CONFITEOR

Au moment de se laisser emporter par la joie, I'dme
sent en elle un poids qui la retient. Entre Dieu et elle
une barriére est dressée. Elle sait le sens de ce boulet,
de cet obstacle: son nom est péché. Dans la primitive
Eglise. plus proche du ceur du Christ, plus spontandée,
on n'éprouvait pas le besoin d’implorer le pardon au
seutl de la Messe. (Pourtant n’était-ce point un rite
pénitentiel que le lavement des pieds institué par Jésus
avant la Céne?) Peu a peu, l'usage de s’avouer pécheur
et de réclamer la Miséricorde s’introduisit. Entre le
VIII® et le XI¢ siécles, sous le nom d’Apologies, furent
rédigées par de saintes ames des « priéres d’excuses »,
sortes de plaidoiries mélées d’aveux. Le Missel romain
de 1570 donna a l'une d’elles sa forme actuelle de drame,
avec ses quatre temps, comme dans un procés: comparu-
tion, aveu, intercession, pardon. Priére publique, qu’d
voix alternées, prétre et fidéles prononcent, priére collec-
tive ot le péché, cessant d’étre une affaire privée, est
évoqué devant I'Eglise entiére. ses saints, ses témoins,
et méme les Puissances du Ciel, le Confiteor donne
pour la premiére fois, a la Messe, son sens de communauté,
de Communion. Et le geste répété de la main frappani
la poitrine, la coulpe, vieux geste biblique et monastique,
soulage dans le repentir 'angoissante tristesse du pécheur,
car il est dit dans I’Ecriture : « la priére de qui s’humilie
va jusqu'aux cieux. » (Eccle. xxxv, 21.)

oUTES les Puissances sont la, toutes les Présences exem-

plaires. pas seulement Celui a qui rien n’est secret, pas
seulement la mystérieuse clairvoyance de Ses Anges, mais

ces hommes, ces femmes qui ont eu le courage de vivre selon
I’amour, les saints et les martyrs dont la seule existence me

condamne.

Et moi, qui suis devant eux en posture d’accusé, a la voix
qui va s’élever et me demander des comptes, que répondrai-je?
La certitude d’étre coupable me serre la gorge et m’interdit

toute défense.

Voici donc mes actes, méme ceux qu’aucune justice humaine
ne réprouve, mais dont je sais pourtant combien ils furent médio-










cres, suspects, ou pis encore. Voici mes pensées secrétes, ces bas-
fonds de misére et d’abjection que cache la surface d’une cons-
cience d’honnéte homme. Et voici tout ce que Je n’ai pas fait,
mes abstentions, mes lachetés, mes dérobades, tout ’accablant
fardeau de mes tacites complicités.

Que, par trois fois, le geste du repentir, sur ma poitrine, secoue
mon cceur, réveille mon ame engourdie d’un mortel sommelil,
qu’il la rappelle a ses exigences!

Mais le mystére est la aussi, le mystére de la Miséricorde. Toutes
ces Présences, toutes ces Puissances, constituées en tribunal
pour le réquisitoire et le jugement, voici qu’elles se font mes
intercesseurs auprés de 1’Unique. La pureté de la Vierge, et le
sang des Martyrs, et la rayonnante patience des Saints, me
deviennent sauvegarde. Mystére de la réversion des meérites et
de la Communion des Saints.

Et tandis que retentissent les paroles qui m’absolvent, oubliant
la crainte qui me traverse de retomber demain et de sans cesse

recommencer, je me redresse dans la joie retrouvée, comme dans
un subit, un indicible allégement.




111 LE BAISER A L’AUTEL

E . Les priéres au bas de U'autel n’étaient qu’un exorde :

A le prétre va monter les degrés. Quelques versets, empruntés

| @ ce psaume LXXXIV, si confiant, qu’'on chante au
temps de Noél, ont supplié Dieu de tourner Sa Face
vers Son peuple, afin qu’il trouve en Lui sa joie. Mais,
au moment méme ot il gravit les marches, un scrupule
revient en son ceeur et, par les mots d’une trés ancienne
priére, qu’on disait déja @ Rome au Ve siécle, il demande
encore au Seigneur de purifier cette dme qui va pénétrer
au sanctuaire.

Maintenant l'autel est devant lui, la chose la plus
sainte de toute l'église, son centre et son sommet, objet
mystérieux, d’une signification inépuisable. Symbole
du Christ, I'autel n’est-il pas tout ensemble le lieu ou
reposent la chair et le sang du Crucifié, et, selon
saint Ambroise, la figure méme de ce corps sacré, puis-
qu’au jour de sa Consécration, il a été, comme un Messie,
oint du Saint Chréme? (Cing croix burinées dans la
pierre y rappellent les cing plates.) L’Eglise aussi y
est présente, par ses saints dont les reliques sont incrus-
tées dans la table, par ce prétre méme qui la représente
et va y célébrer le sacrifice. Devant une telle grandeur et
tant de mystére, ce célébrant fait un acte de religion :
il pose ses lévres sur DPautel. Ce baiser, c’est le signe de
l'union, le baiser de l’Epouse a I’Epoux, car ce qui va
s’accomnplir ici n’est rien d’autre que l'union de l’Egh'se
a son Maitre, de I’dme a son Rédempteur. Et cet élan
d’amour qui courbe le prétre est exactement celui qu’en
nos meilleurs moments, nous éprouvons au profond de
nous-mémes. vers cet autel intérieur ou le Christ veut

étre présent.

OMME votre autel, Seigneur, est au ceeur de cette église,

C en pleine lumiére, haut placé, dans la solitude des certi-
tudes spirituelles, faites qu’en moi votre souci occupe la

place unique, la plus centrale et la plus exaltée.
Comme ce tabernacle abrite votre Présence, vivante, certaine

par l’affirmation de toute notre foi, faites que mon &me Vous
éprouve, irrécusable, et Vous connaisse, Mon Dieu, plus intime

a moi-méme que mol.










Comme cette table enferme les souvenirs de vos témoins, les
reliques de vos Saints, gages de permanence, donnez-moi de sen-
tir mon appartenance a votre Eglise, et que mon ame s’unisse
4 sa fidélité.

Comme le prétre, courbé devant la grandeur et le mystere,
s’incline religieusement a votre autel, faites-moi reconnaitre ma
petitesse et votre gloire, et que, vaincu l'orgueil absurde d’étre
moi, je m’anéantisse en Celui-la seul qui est.

Et comme ce baiser est un aveu d’amour, la promesse d’une
union prés de laquelle toutes les unions de la terre sont ‘vaines,
faites, Seigneur Jésus, qu’a I’autel intérieur de mon dme, je Vous
aime, je Vous posséde, et ne fasse qu'un en Vous.




Y LE SIGNE DE L’ENTREE

SIGNE DE CROIX _ Se ortar du cﬁ‘té droit de l"aut_el, ol I’aue‘ndait le
livre, le célébrant lit une courte priére. C’est I'Introit.
I’Entrée, — I'Ingressa de la liturgie ambrosienne. Pour
la comprendre, il fawt se référer au vieux rite dont ces
quelques versets gardent le souvenir. Trés anciennement,
dans l'Eglise (on trouve déja ce rite sous le pontificat
de saint Célestin au Ve siécle et il fut embelli, amplifié
par saint Grégoire le Grand), le cortége du Pape, de
ses clercs, de ses diacres, de ses acolytes allait solennelle-
ment, du palais du Latran au sanctuaire o la Messe
devait se célébrer. Plus tard, encore longtemps, une pro-
cession en tint la place. Des psaumes y étaient chantés
en voix alternées, — en antiphona, antiennes — : leur
choix correspondait aux intentions profondes du sacri-
fice du jour, joyeux durant I’ Avent, douloureux en Caréme,
glorieux pour louer les Saints. royaux a I’Epiphanie
ou a la Transfiguration. Ainst était-ce doublement une
entrée, une introduction. De nos jours une seule antienne,
un verset des psaumes, ou, plus rarement, de quelque
autre Ecriture, suivis du Gloria Patri et de I’ Antienne
répétée, sont comme l’abrégé de ce rite somptueux ; maits
cet Introit raccourci, elliptique, a gardé son sens d’intro-
duction spirituelle : changeant de Messe en Messe, il
caractérise en peu de mots celle sur laquelle il ouvre. Eli,
au moment d’en prononcer les paroles, le prétre trace
le signe sacré qui est, plus qu’aucun autre, celui par
ui tout commence, comme toui se fait par lui et tout
s’achéve, le geste qui contient la plénitude des mystéres,

le signe de la Croix.

U nom du Pére, du Fils et du Saint-Esprit. — Seigneur,
' A faites que ce geste familier 2 ma main, si familier qu’il préte

trop souvent a la négligence, je le trace ici comme si je le
faisais pour la premiére fois. dans la plénitude de son sens et la
joie de sa découverte.

Au seuil de cette Messe, en face de votre sacrifice, qu’il me rende
présente au cceur la croix qui me rachéte, qu’il associe ma vie a
votre vie humaine, mes souffrances a celles que Vous avez accep-
tées. et la mort, que j'attends et subis dans la crainte, a cette
mort d’holocauste que Vous avez voulue et consommée d’amour.










Faites, Seigneur, que ce simple signe se charge du mystére des
Noms ineffables que je prononce, que vos trois Personnes ordon-
nent ma volonté, mon cceur et I’élan de mon ame, et que la Grace
du Fils soit ma force et mon guide pour Vous atteindre, Pére,
dans les certitudes et la lumiére de I’Esprit.

Au nom du Pére, du Fils et du Saint-Esprit. — Seigneur, du
front a la poitrine, de I’épaule a I’épaule, que ce geste plénier
rassemble toutes mes pensées, enveloppe tout mon étre, et que
I’homme de péché, dont Vous seul savez vraiment toute la misére.,
se sache béni par Vous, apaisé, consacré.




V

KYRIE ET GLORIA

LA PITIE
ET LA GLOIRE

Les deux thémes qui sans cesse vont revenir dans la
Messe, comme les motifs musicaux d'une symphonie,
les voici associés en deux priéres qui se complétent, le
Kyrie et le Gloria. Glorifier Dieu et 'tmplorer sont les
deux intentions religieuses de I’homme; c'est parce gue
nous savons qu’il est la Toute-Puissance que nous le
supplions d’avoir pitié de nous. Et le geste si beau du
prétre, étendant les mains puis les élevant, enfin les
rejoignant, n'exprime-t-il pas toutes ensemble ces inten-
tions inséparables? Mouvement qui dit Uélan vers les
choses célestes et implore le salut avec une ferveur

redoublée.

Venu de I’Orient grec, dont il conserve la langue, peut-
étre de Jérusalem ou la pélerine espagnole Ethéria Uen-
tendit déja chanter vers 'an 500, le Kyrie est un reste des
litanies dialoguées, des priéres par acclamations, que I’ E-
glise primitive laissait jaillir de son dme. Au momeni
ow, I'Introit franchi, on aborde vraiment la cérémonie,

ar trois versets empruntés a I’ Ecriture, cette sobre priére
avoue, du fond du ceeur. @ chacune des Trois Personnes
divines, le besoin et le désir irrésistible du salut.

Puis, aussitét, ’hymne éclate pour dire la Majesté de
Dieu. Trés ancienne priére, dont la trace se retrouve
au IJ¢ siécle, que la Messe romaine connaissait au VIe,
le Gloria commence par emprunter aux anges le chant
dont ils louérent « Dieu dans les hauteurs » : toute Messe
n'est-elle pas un Noél, ne célébre-t-elle pas la venue du
Seigneur? De ce verset d’Evangile, les siécles de grande
foi firent couler la louange comme un fleuve d’amour

et de confiant abandon.

Mais cette gloire du Pére ne rappelle-t-elle pas 'homme
a sa misére? C’est pourquot s’adressant au Christ média-
teur, I’hymne reprend l'appel a la miséricorde: parce
qu'il est Saint, Seigneur, Trés-Haut, Jésus nous sauve.
Et comme luit, dans ’dme du croyant, la promesse du
salut, c’est sur la gloire étincelante du Fils, de I’Esprut
et du Pére, que se clot cette hymne, une des plus belles
qui soient, d’une sublime simplicité.










EPENDANT que, trois fois, le triple appel monte vers Vous
du fond des siécles et des ames, cri de désir, supplique d;
pardon.

C

Cepelil‘d\ant quele 1; .ch(mllr des anges et les voix immémoriales
de nos fréres en la o1 acc a.ment votre Grandeur et Vous rendent
grace au nom de votre Gloire,
faites seulement, Seigneur, que dans mon 4me pacifiée s'éta-
blisse votre silence, ce silence ou je sais que Vous étes présent
?
*9 s .
afin que j’y puisse prononcer ces simples mots : « Mon Dieu
je Vous implore; mon Dieu, je Vous adore; mon Dieu, ayez pitié. »
— Car tout est dit par la.




VI

COLLECTE

UNIS DANS LE SEIGNEUR

Adorer et implorer seul ne suffisent pas: toute Messe
est communion. Dominus vobiscum! s’écrie le prétre,
tourné face aux fidéles, les bras ouverts, — « Le Seigneur
avec vous » — et dans ce geste, dans cet antique salut
emprunté a la Bible, que huut fois la liturgie répétera
en ses plus graves moments, il semble qu’il veuille saisir
tous les fidéles, les réunir tous en son imploration. Tel
est le dessein des oraisons de la Collecte qui vont se
succéder, frappées en médailles, sobres comme des ins-

criptions latines.

Voici donc un des trois grands temps de priére durant
la Messe (les autres sont la Secréte et la Postcom-
munion) ; ces oraisons, qui s’adressent a Dieu dans
son Unité, le prétre les dit, mains étendues, inclinant la
téte vers la croix de I'autel, s’il prononce le nom de Jésus,
et le peuple les écoute a genoux. Est-ce parce qu’elles
résument et ramassent toutes les intentions du sacrifice
du jour qu’elles portent ce nom de « collecte »? Histori-
quement, le mot évoque la trés ancienne coutume qu’on
pratiquait & Rome, vers le IVe siécle, de réunir la
communauté chrétienne dans une église pour la mener
solennellement au sanctuaire ot la Messe devait se célé-
brer : la collecte est donc la priére de la plebs collecta,
du peuple rassemblé. Avaient-ils donc tort, les chrétiens
du moyen dge qui, élargissant le sens, traduisatent le
mot par « priére commune »? En pronongant ces oraisons,
ce sont tous nos désirs, toutes nos intentions que le prétre
ramasse en gerbe et offre. Et le baiser qu’il donne, de
nouveau. a lautel, avant de les dire, qu’est-ce, sinon le
signe d’une union plus totale de cette dme commune avec

le Christ Jésus?

EIGNEUR, ce n’est pas pour moi seul que je prie,
— prier pour soi seul n’est pas prier,
mais pour ce peuple, invisible ou visible, qui m’entoure,
marqué au front de votre sceau,
et aussi pour tous ceux qui Vous ignorent et Vous trahissent :

tous, nous sommes un en Yous.










Je répéterai donc avec tous l'invocation une et définitive
que votre Eglise dit chaque jour différente,

parce que chaque jour qui passe a sa fagon particuliére
de Vous louer, de Vous prier,

afin qu'un veeu unique et permanent Vous atteigne :
de posséder ce qui ne passera pas.

D’une Ame sans réticences, d’un cceur pareil a celui d’un enfant,
je m’unirai aussi a ces priéres

qu’humblement votre Eglise en cet instant Vous adresse,
avec des mots simples et forts,

pour que la persécution, la famine, tous les maux, épargnent

la chrétienté entiére,
et que Vous donniez de la pluie a nos champs.

Et, par I'exemple de ces saints dont notre Messe fait mémoire,
proches ou lointains, connus ou inconnus,

je participeral au témoignage sans cesse repris et répété
que des générations Vous donnérent,

afin que, par mes lévres, le cri méme de I'Eglise universelle
s’éléve jusqu’aux pieds de votre Eternité.




VII

EPITRE

LECTURE AU NOM DE DIEU

Avec I’Amen qui termine la Collecte s’est achevée la
premiére partie de I’ Avant-Messe. A Uacte religieux de
prier va succéder Uacte religieux d’écouter. « J'ai une
parole du Seigneur pour toi », dit la Bible (Juges 11, 20);
c’est @ chacun de nous que la parole du Seigneur est
adressée.

Pour trouver origine des lectures, il faut remonter au
plus loin des traditions chrétiennes, et méme, par dela
elles, au caeur des fidélités d’Israél. Le service a la syna-
gogue les comportait: ausst voit-on Jésus lire Isaie
devant ses compatriotes (Luc, 1v, 16, 21) et saint Paul,
dans ses missions, assister da de semblables lectures
(Actes des Apotres xuir, 14, 16). L’usage en fut gardé
pieusement par la primitive Eglise: elle leur donnait
une ampleur considérable, et eit éé surprise de les voir
réduites aux deux brefs morceaux, Epitre et Evangile, de

la Messe d’aujourd’hui.

Tour a tour des passages de I’ Ancien Testament, puis
de lettres d’ Apétres, enfin un fragment d’Evangile, étaient
proposés G la méditation des fidéles, division tripartite
dont le vénérable office du Vendredi-Saint garde encore
le souvenir. Ces lectures n’étaient pas non plus découpées,
délimitées d’avance : on lisait en suivant le texte, laissant @
I’évéque le soin d’arréter quand il estimait I'enseignement
suffisant. Ce n’est pas avant le Missel romain de 1570
que l'usage prévalut définitivement de choisir deux
fragments préalablement déterminés, adaptés par leur sens
d la féte du jour.

Premier texte lu, I’Epitre, selon son nom, — epis-
tola, — est un passage de lettre; tous les dimanches,
c’est d’une lettre d’Apétre qu’il est extrait, presque tou-
jours de I’Apétre Paul. Aux autres messes, des Saints,
du Caréme ou des Quatre-Temps, c’est souvent aux pro-
phétes de I’ Ancien Testament qu’il est demandé de nous
instruire : I’Epitre devient alors la Lecture, lectio. Dans
les deux cas I'intention est évidemment la méme : c’est par
'entremise des hommes que Dieu d’abord nous parle, par
ses témoins, ses inspirés, comine pour nous preparer a
recevoir directement son message; cette lecture est faite
au nom du Seigneur. -










ins1 qu’au bord des fleuves Isra&l en exil écoutait la voix
A de vos prophétes lui crier ’espérance,
Ainsi que le peuple opprimé lisait et relisait votre Loj

comme le plus sir garant de sa fidélité,

Ainsi qu’aux premiers temps I’Eglise écoutait les lettres de
vos Apbtres lui expliquer la joie et I’'amour du Sauveur,

Ainsi enfin qu’aux jours d’épreuve vos martyrs recevaient
de ces textes l’explication méme de leur sacrifice,

Veuillez, Seigneur, que ces phrases de vos témoins trouvent
mon dme ferme, fervente, préte a ’enthousiasme et A la foi,

et que 'y sache entendre le son de la Parole, telle qu’elle nous

est adressée depuis I'origine du monde :

votre Voix, Seigneur, dont il est dit qu’elle brise toute solitude
et emplit de force ma poitrine,

cette Voix, qui, un jour d’aoiit, sur la piste de sable, sut vaincre
d’un seul mot votre ennemi Saiil, en le frappant au cceur.




INTERMEDE
ET PREPARATION

De I’Epitre d I'Evangile, voici un groupe de priéres
et de chants qui paraissent d'abord hétéroclites, mais
dont D'ensemble est riche de signification. La lecture
s’est achevée par le Deo Gratias, la vénérable formule
de gratitude qu'on trouve st souvent dans les lettres de
saint Paul : rendons graces @ Dieu parce qu’il a voulu
que ces mots-la fussent dits.

En Israél, les lectures étaient interrompues par des
psaumes, afin sans doute d’éviter toute monotonie et
d’exiger du peuple qu’il fat vraiment participant. Les
chants d'interméde, dans notre Messe, en gardent le
souvenir. L'usage en est trés ancien dans I’Eglise:
au II1I¢ siécle Tertullien en témoigne déja. Ces chants
sont trois: le Graduel, dont un chantre, monté sur le
gradus, le degré de I'ambon, lancait un verset auquel
répondaient les fidéles, et dont le texte fait ordinairement
un discret écho a la lecture précédente : I’Alleluia, le
chant immémorial de Uallégresse juive, qui_ appelle la
venue du Seigneur et ainsi introduit a l’Evangile; et
le Trait qui, dans les temps liturgiques de pénitence et
de tristesse, remplace Ualleluia, chanté en solo d’un seul
« trait », sur une musique noble et grave, d’une résonance
tout antique. A cet ensemble, le moyen dage, pour meubler
de paroles les vocalises qui prolongeaient I’Alleluia en
immenses variations de joie, ajouta en diverses occa-
sions la Séquence, commentaire poétique de la Messe
entiére. Admirables morceaux, joyaux de la ferveur chré-
tienne : le Victimae paschali de Pdques, le Lauda Sion
de la féte du Trés Saint-Sacrement, le Veni Sancte
Spiritus de la Pentecite, le Dies Irae des Messes de
Requiem, et le bouleversant Stabat Mater que Jacopone
de Todi écrivit pour louer Notre-Dame des Douleurs,
sont sans doute des ajouts a la liturgie primitive, mais
quelles splendeurs !

Et tandis que le livre est porté a la place exclusive, ala
auche de Uautel, du cété du cceeur, ol sera prononcée
la Parole du Christ, le prétre, qui va lui préter sa voix, se
prépare a ce moment auguste en suppliant Dieu de rendre
ses lévres pures et saintes comme celles du Prophéte
Isate lorsque I' Ange les toucha avec le charbon ardent.










uND4 Cor. — Ce ne sont pas seulement ces lévres que le
M charbon ardent devrait purifier, lévres infideles, promptes
aux mots de vanité et de colére,

mais ces oreilles aussi, toujours prétes a entendre les bruits
du monde plutét que la Parole, et le Mensonge mieux que la
Vérité,

et ces yeux qui ne savent plus s’ouvrir a la lumiére parce qu'ils
se sont faits les complices de la nuit;

c’est tout mon étre qui attend la briilure de I’ange, mon ame,
ma conscience, mon imagination et ce cceur de péché qui aura
tout trahi.

Munda cor! — Que tout I'impur en moi brile donc, tout ce
que j’y sais boueux, opaque, intolérable,

afin que la Parole me pénétre dans une attention sans défail-

lance, un amour sans reprise, dans I’émerveillement méme de la
Révélation.




IX

EVANGILE

PAROLE DE DIEU

Le point culminant de I’Avant-Messe est maintenant
atteint. Jusqu'ici nous avons recu le message divin
par des hommes: Dieu va se faire entendre! Par
I’exemple de sa vie, par sa parole, le Christ va nous
enseigner.

Aussi cette lecture de I'Evangile a-t-elle été tenue pour
indispensable dés les temps les plus reculés de la
primitive Eglise: aux jours des Catacombes elle était
déja une piéce essentielle de la cérémonie liturgique.
Supréme préparation a ce Sacrifice, elle marque que le
Christ qui va mourir pour le salut de chaque homme est le
méme que celui qui, @ chacun, apprend a croire et @ vivre.

C’est pourquoi ce moment de la Messe sentoure d'une
particuliére solennité. Le livre des Evangiles n’est-il pas
aussi un symbole du Maitre, ce livre dont saint Jean
Chrysostome dit qu’il ne louvrait jamais sans trem-
blement? Aux Messes chantées l'encensement, les flam-
beaux, aux Messes basses encore les beaux gestes du
prétre posant la main sur le livre, le baisant, le signant,
témoignent de cette vénération. '

Cette lecture, les fidéles vont ’écouter debout, aprés
avoir marqué de la croix leur front, leurs lévres, leur
poitrine, pour affirmer qu’ils ne rougissent pas de la
vérité, qu'ils sont préts a la proclamer, qu’ils la portent
dans leur ceeur.

Depuis qu’au VIe siécle P'usage prévalut de choisir
d’avance le morceau pris dans U'un des quatre évangiles
pour étre lu, c’est I'idée essentielle de la Messe que veut
dégager cette lecture ; les autres textes sont, par rapport
a celui-la, dans une dépendance plus ou moins étroite,
comme des commentaires par rapport @ une affirmation,
ou des promesses par rapport d leur accomplissement.

Instant capital donc. C'est la voix méme du Dieu fait
homme que nous allons entendre. Et quand cette lecture
est achevée, quand la voix fidéle a acclamé le Christ pour
cet enseignement, le sermon qui suit ne veut. en principe,
qu'en étre le développement, Uexplication, le commen-
taire, afin que la Parole du Maitre illumine les esprits
et pénétre les ceeurs.










de son message, qui ne font qu’un.

L E Christ te parle : écoute! Voici la Nouvelle de Sa vie et

1l aura été cet enfant congu par I’Esprit-Saint dans le sein
d’une Vierge,

ce nouveau-né de la grotte, promis 4 I'humilité et I’abandon,

ce fils de travailleur, ce travailleur lui-méme dont la main a
tenu le marteau et la varlope,

Celui qui a parlé sur les collines de Galilée et sur les eaux du

lac de Tibériade,

Celui qui a guéri I'esclave du Centurion, calmé les flots furieux,
ressuscité Lazare,

Celui qui se montra I’homme parfait, 'unique modéle, I'image
insurpassable :

tout cela, écoute-le!

Il aura enseigné aux hommes i s’aimer les uns les autres,

a pardonner a leurs ennemis et a les traiter comme des fréres,

a étre pur comme il était pur, et humble de cceur comme il
était,

il leur aura appris 4 vivre en la Présence du Pére comme lui-
méme il vécut,

il aura témoigné sans cesse de I’amour, de la vérité, de la justice,
des causes qui valent plus que la vie :

écoute-le, écoute-le!

Et lorsqu’il aura été accablé par la haine, trahi, livré, abandonné
a I'opprobre,

lorsque sa chair humaine aura souffert plus que tu ne pourras
souflrir,

EM .
qu’il sera mort comme tu mourras, mais plus affreusement,
dans I'horreur et I'infamie du supplice,

alors, par son exemple, il aura révélé que la Mort peut étre
engloutie dans la Victoire

et que, racheté par lui, c’est a la vie que tu es promis :
écoute-le, mon cceur, écoute-le!




X

CREDO

REGLE DE NOTRE FOI

Ce qu'on vient de m’enseigner, J'y crois de toute mon
dme! Tel est le sens du Credo. ‘

Dés les origines du christianisme, un acte de foi était
exigé pour recevoir le baptéme. Il était trés simple
sans aucun doute, semblable d celui que recut, de
Uofficier éthiopien, le diacre Philippe: « Je crois que
Jésus-Christ est le fils de Dieu. » (Actes des Apdtres,
viu, 37.) Mais la foi chrétienne se heurta bientst a des
erreurs ; il lui fallut se préciser, se définir. Ainsi naqui-
rent les Symboles, résumés, signes concrets de la
croyance, « régles de notre foi », comme on disait en Afri-
que au I1II¢ siécle.

L’antique Symbole des Apotres, si simple et pur (celui
de nos priéres privées) ne suffit point quand les
randes hérésies du IVe siécle mirent en cause la
nature du Christ et les trois personnes divines ; aussi, en
deux Conciles, Nicée, 325, Constantinople, 381, fut étably
le texte d'un plus complet symbole, celut de nos Messes

dominicales.

C'est a Antioche, puis @ Constantinople que I'usage
s’établit de Uinsérer dans la Messe; de la il gagna
I’Espagne, la France et I’Allemagne, Rome enfin o
il fut admis peu aprés U'an Mille.

De nos jours, le Credo est réservé aux Messes du
dimanche, Messes des vastes assemblées, et a celles des
fétes qui, dans leurs intentions, évoquent directement
un des versets. Tandis que le prétre le prononce avec
une ferveur intime et profonde, le peuple fidéle le

roclame debout, tout haut, d’une voix unie. « Faites
retentir le Credo, ordonnait en 589 un concile de Toléde,
afin que, par ce chant, la foi véritable s’affirme avec
éclat et que I’ame du peuple catholique, recevant sa
croyance, se prépare a recevoir la communion du corps
et du sang du Christ. »

Le Verbe a parlé aux hommes dans U Evangile:
maintenant incarné, Il va s’immoler a Uautel. De I'une
a lautre partie de la Messe, le Credo sert donc merveil-
leusement de lien.




M,. "
,.m..mmxw

{7

1)







UE le chant de mon baptéme se renouvelle
chaque fois que je récite le Credo,

dans la ferme conscience de mes certitudes
et 'adhésion profonde de mon cceur!

Que le pourquoi et le comment de ma foi se proclament
debout, publiquement, dans I'unanime élan,

comme il en fut jadis et peut encore en étre
aux temps des grands risques acceptés!

Que mon appartenance aussi totalement s’affirme
a l’Eglise Meére, gardienne de mes fidélités,

car ces mots qu’elle m’apprend, elle les regoit elle-méme
dans l'infaillible lumiére de I’Esprit-Saint!




XI OFFERTOIRE

E L’ Avant-Messe vient de se clore, dite encore « Messe des

E  Catéchumenes » car les simples postulants a la foi ¥
assistaient. L’Acte de for achevé, on les invitait tous
a sortir. eux, les non-baptisés, et aussi les pécheurs
astreints a une pénitence publique : au mystére qui
s’ouvre seules devaient assister les dmes dignes. Et,
demeurés entre eux, les fidéles, dans une suite dorai- !
sons, énuméraient les intentions collectives de l’Eglise
au seuil de ce sanctuaire: le Dominus vobiscum et
I’Oremus en sont les trés brefs et allusifs souvenirs.

Le premier acte du mystére va étre I'Offertoire. De
nos jours, un groupe de priéres le mmarque : Uune, mobile,
adaptée a chaque jour, a chaque féte; cinq auwires, fixes,
qui présentent a Dieu les offrandes et les offrants. Comme
elle devait étre plus significative, la cérémonie de I'Offer-
toire, aux temps anciens de l’Eglise! En procession,
les fideéles venaient déposer eux-mémes leurs offrandes,
marquant ainsi fortement leur participation. Que don-
naient-ils? Du pain, du vin, d’autres nourritures, et aussi
maintes autres choses, de Uor et de 'argent, jusqu’a des
fleurs et des oiseaux ! Sur la table spéciale, les diacres
faisaient le tri: d’un coté les espéces retenues pour le
Sacrifice, de I'autre tout le reste qui serait distribué aux

auvres. Un chant & répons accompagnait ce défilé:
ainsi de la Messe entiére, U'Offertoire était-il un des

moments les plus frappants.

Au début du moyen dge cette coutume peu & peu dis-
parut, sans doute par peur qu’elle tourndt au désordre.
De nos jours, on cherche a la ressusciter symboliquement
par la trés belle pratique d’inviter les fidéles a placer |
eux-mémes dans le ciboire Uhostie de leur communion. |
Des traces pourtant subsistent de I’Offertoire des premiers
temps : la quéte qui correspond a son élément charitable :
le pain bénit, donné tour a tour par une famille, qui en
évoque I’aspect communautaire : et méme la petite somme
versée au prétre quand on lui demande spéciulement une
Messe et qui, en un sens, associe un don a une « inten-
tion ». Mais dans cette action devenue priére, Iessentiel
demeure, la parole que le prétre va prononcer pour nous.
Quand, tenant & deux mains la paténe oii il a posé I'hostie,
il la souléve dans un geste auguste, ce soni vraiment nos
dons a tous, qu’il remet et présente au Seigneur.










E pain et ce vin que votre prétre Vous présente, Seigneur,
je veux que ce so0it vraiment mon pain, vraiment mon vin.

C

porter moi-méme, ainsi que jadis, sur la table prés de votre autel.

Vest moi qui Vous les offre comme si je pouvais les

A votre Messe, & votre sacrifice, je veux me sentir véritable-
ment présent, par la foi et le don du cceur, par I’attention et I'accep-
tation de vos mysteres.

Je veux participer a cette offrande unanime que votre Eglise
universelle, de siécle en siécle, tend chaque jour vers Vous.

Je veux é&tre un en tous, membre d’un corps unique, brebis
d’un seul troupeau, afin que mon salut ne soit pas séparé du salut
des autres.

Et c’est & Vous maintenant que je m’en remets, Seigneur, a
Vous seul, pour qu'il en soit ainsi et que mon offrande soit agréée.




PAR LE PAIN
ET PAR LE VIN

Avec U'Offertoire commence cette sanctification de la
matiére dont la Consécration sera ['accomplissement.
Deux espéces sont désignées pour étre ainsi présentées a
Dieu : le pain et le vin. Celles que Jésus lui-méme choisit
d la derniére Céne pour étre Zes signes sensibles de son
oblation. Il est beau que ce soient d’humbles et simples
produits de la Terre qui aient ainsi charge de donner a
I’homme un Sauveur : le pain, la forte nourriture qui peut
suffire a la vie et jamais ne lasse; le vin, boisson qui fait
plus qu’apaiser la soif. Car c’est pour leréconfort et la joie
que Noé le recut aprés les grandes douleurs du Déluge.

Le pain de la Messe était originellement du pain de
chaque jour, pris seulement parmi le meilleur et fagonné
en galettes rondes afin qu’elles fussent faciles a rompre,
marquées de la Croix ; c’est a partir du 1X® siécle qu'on
adopta le pain azyme, en souvenir de celui, non fermenté
selon la Loi de Moise, que Jésus mangea pour sa
- supréme Padque. Le vin de la Messe est tout simplement
le jus du « fruit de la vigne » que buvait le Maitre de
son vivant sur terre; il n’est blanc que selon une
coutume datant du XIVe siécle, pour des raisons
évidentes de propreté qui ne sont pas sans nuire un peu
au symbole frappant du sang.

Car, en définitive, ce pain et ce vin, dés U'instant qu’ils
sont présentés a Dieu, c’est en tant que symboles de la
chair et du sang qu’ils s‘tmposent a Pesprit : I’Offertoire
anticipe sur la Consécration. Un geste liturgique le mani-
feste encore davantage: au vin versé dans le calice, le
prétre ajoute un peu d’eau. Ainsi que, dans le Christ,
Verbe éternel et Sainte Humanité sont inséparables, uinsi
que le Maitre est uni a son Eglise, les deux liquides se
mélent. Au moyen dge, on a souvent pensé que cette eau
représentait ausst celle quu sortit de la poitrine ouverte
de Jésus crucifié et la liturgie grecque. dans un rite pathé-
tique, fait ict transpercer I'hostie d’un coup de lancette.
« Nous Vous offrons, Seigneur, ce calice de Salut», dit
le prétre. Mystiqguement, le pain va devenir chair, le
vin va devenir sang: le Mystére est commencé.










I tu n’as rien d’autre a offrir au Seigneur, présente-lui
seulement tes travaux et tes peines,

S

morceau de pain qui repose la sur la pateéne.

a beaucoup d’hommes il a colité beaucoup d’efforts ce

Si ta main est vide et ta bouche douloureusement séche, offre
ton cceur blessé, tout ce que tu as souffert,

pour que le vin fiit versé dans le calice n’a-t-il pas fallu que
la grappe fit broyée et le grain ouvert?

Si tu n'as rien en toi que le péché et 'amertume, la détresse
de vivre et toute l'angoisse humaine,

que tes mains tendent au ciel ces pitoyables choses car la Misé-
ricorde les a reques par avance a sa Céne.

Et si tu n’as méme plus la force de présenter et d’implorer, si
tout en toi n’est qu'absence et abandon,

en silence accepte seulement qu’un Autre se charge de toi pour
toi et t’assume, pour que I’Offrande et I'Offrant soient un seul don.




XIII - LES MAINS PURES

T Aux Messes solennelles, aprés U'Offertoire, comme il

S lavait fait au début de la Messe des Catéchuménes, le
prétre encense Uautel : « sacrifice des parfums », cher a
la liturgie d’'Israél, et dont le sens est riche. La fumée
de l’encens monte vers Dieu comme une priere. « Un
ange se tenait a coté de autel, dit I’Apocalypse, ’encen-
soir d’or en mains, afin que les priéres de tous les Saints
fussent offertes a Dieu. » (vi11, 3, 4.)

Ensuite, a toutes les Messes, se place ici un geste
liturgique dont le caractére originellement pratique ne
fait nul doute: le lavement des mains; ayant touché les
offrandes et I'encensoir, le prétre se purifie les mains
avant de saisir le pain qui sera chair du Christ. (Ce
lavement des mains se fait du cété de I'Epitre ol se trouvait
jadis, creusé dans la pierre de Iéglise, un bassin.) Ce
rite ne continue-t-il pas directement celui des lustrations
et purifications juives? ne prolonge-t-il pas celui que,
jadis les fidéles accomplissaient a la fontaine de Uentrée
de Déglise et dont notre bénitier garde le souvenir? Mais
ici encore le sens symbolique se dégage tout naturellement.
De méme qu’il en est au baptéme, leau, qui lave le corps,
correspond au désir de purification de I’dme. Le pre-
mier verset du psaume XXV que le prétre dit alors, le
souligne : « Lavabo... » Je laverai mes mains avec ceux
qui vivent dans l’innocence, Seigneur, puis je consa-
crerai mes soins a votre Autel.

Ly aen moi une souillure si pénétrante que toute I’eau

du monde ne pourrait la laver.
Elle tient 4 moi par mes plus profondes fibres, elle fait

|

partie de ’homme que je suis. |
Chacune de mes pensées, chacun de mes actes, douloureuse-

ment me la rendent présente

cette boue gluante qui me recouvre et me dégoiite, et qui sans
cesse semble remonter de moi.

Y a-t-il donc sur notre terre une eau, une eau qui ne soit pas

seulement celle de la terre,
une eau pure, une eau chaste, ah chaste et pure surnaturelle-

ment !







e M




qui ait D'efficacité merveilleuse de décaper mon &tre de cette
crasse indélébile

et de laver en moi ces abimes d’opprobre ou s’accumulent mes
secrétes complicités?

Votre Grice, Seigneur... — Alors, qu’elle ruisselle sur mon
front, mes épaules, mon étre tout entier,

qu’'une lustration permanente renouvelle l'eau qui, par le
baptéme, me donnait 2 Vous dans 'innocence du cceur,

qu’elle pénétre jusqu’en ces zones obscures, inavouables, ou
j'ose a peine me considérer,

et qu’elle me rende tout a la pureté intacte, a la joie de I’enfance
retrouvée.

a——

S5 pe.

oo ER !
3 e i \
. Vg




X1V AUX TROIS PERSONNES

AL Revenu au milieu de I'autel, incliné, le prétre médite.

NIT% Pans un instant va commencer, par lui, le sacrifice:
il se recueille pour en approfondir le sens. La priére
qu’il récite alors, priére presque privée. priére de dévo-
tion, n’existait pas dans la liturgie rommaine primitive,
mais est extrémement ancienne puisquon la rattache
d’ordinaire a saint Ambroise, le grand évéque de Milan
au 1Ve siecle. Ce n'est pas avant le XI1I¢ siecle qu’elle
prit officiellement place dans la Messe : le rit des Char-
treux ne la contient pas encore.

Suspice, Sancta Trinitas, hanc oblationem... Rece-
vez, Trinité Sainte, cette oblation... Il est & remarquer
que presque toutes les oraisons de la Messe s’adressent
au Pére ou au Fus, au Pére par le Fils; ici la Trinité
Sainte est désignée par son nom. Preuve de l'importance
de cette priére : elle est une prise de conscience profonde
du sacrifice qui va s’accomplir, supréme acte religieux,
voué @ Dieu dans la plénitude de Sa Trinité. Ses mots
d’ailleurs sont significatifs: ils évoquent d’abord le
Christ dans quelques-uns des temps essentiels de sa vie,
Passion, Résurrection, Ascension (Uancien rit lyonnais,
plus logique, disait d’abord : Incarnation et Nativité) ;
puis ils désignent les mémoires exemplaires qui se font
médiatrices de ’homme auprés de la Trinité redoutable.
Les deux raisons déterminantes de notre espérance du
Salut, les voila ici, récapitulées.

TRE sauvé, je ne sais pas exactement ce que cela veut
E dire, Seigneur. — Le Salut, qu’est-ce, sinon la connais-
sance de votre Mystére et ce n’est pas a nos yeux de chair
qu’elle appartient. — Mais ce que je sais, par toute mon expé-
rience déchirante, c¢’est que par moi seul je ne puis me sauver.
Devant Vous, dont il est écrit que nul, sans mourir, ne peut
considérer la Face, Dieu un en Trois Personnes, je m’éprouve et
me confesse néant : créature mortelle et misérable devant I’Eter-
pité et la Puissance du Créateur, corps de péché, ame pleine de
souillure devant I’exemple parfait, le définitif modéle, conscience
obscure, intelligence si faible devant la Lumiére absolue et le

Souffle qui anime et connait tout.










Mais Dieu a pris une chair semblable i la mienne; il a vécu,
il a souffert, il est mort tout comme moi. Tout comme moi, non :
il est ressuscité! C’est parce que cela fut, et que je le sais d’une
certitude irrécusable que I’espoir du salut n’a pas quitté mon 4me.
Par le Fils, Dieu fait homme, un jour je connaitrai le Pére, dans
I’éblouissement ultime de I’Esprit.

Et comme des témoins, j’évoque ici ceux et celles qui ont
franchi les Portes, et mérité Dieu. C’est parce qu’il y eut sur terre
une femme nommée Marie, c’est parce qu’il exista des hommes
nommés Jean le Baptiste, et Pierre et Paul, et tant de saints,
que mon espoir s’appuie sur une expérience. Aupreés de l'insoute-
nable Présence, ils sont tous mes intercesseurs et mes gages.

Puisque ceux-la ont connu votre Grice, Seigneur, pourquoi pas
moi?




XV SECRETE

RATSON Le troisiéme temps de la Messe va s’achever: j’ai
?E CRETE prié, j’ai écouté, jal offert. Ayant baisé l’gut?l, le prétre
demande instamment aux fidéles de s'unir a lui et de
participer @ son offrande. C’est la une sorte de congé
qu’il prend d’eux, un plus pressant appel qu'il leur
adresse avant la Consécration. Et cette priére médiévale
qu’il prononce, I’Orate fratres, sorte d’Oremus développé,
marque a merveille le sens de cette derniére invite @
Pattention, @ l'adhésion du ceur: « Ce sacrifice qui est
mien est aussi votre. » Ne Uoubliez pas; je ne loffre
pas seul, mais avec vous!

Et comme une réponse a cet appel, voici la seconde
des trois grandes priéres d’imploration que contient
la Messe (avec la Collecte et la Postcommunion) : la
Secréte. Extrémement ancienne, du méme dge et du
méme style que la Collecte, elle s’adresse comme elle a
Dieu triple dans son unité et au nom du peuple chrétien
tout entier. Que signifie son nom? La priere de la plebs
secreta, du peuple choisi des fidéles par opposition
a lensemble, catéchuménes compris, de la plebs collecta?
ou priére sur les oblats séparés du reste des offrants?
Ou encore priére d’introduction aux secreta, aux mys-
téres? Ordinairement on traduit: priére dite en secret.
Car c’est a voix basse qu’elle est prononcée, comme si,
déja entré dans le Saint des Saints, le célébrant était
isolé de ce peuple dont il est le porte-parole. Variables
selon les fétes, ces phrases simples et fortes sont en rela-
tion avec l'esprit du jour. Mais selon le mouvement
ascensionnel qui emporte la liturgie depuis le début de
I’Offertoire, elles marquent par rapport aux priéres preé-
cédentes, notamment aux collectes, un progrés dans la
ferveur et la certitude. Une grande idée s'en dégage:
ces offrandes que je viens de faire @ Dieu, je sais qu’elles
vont se reverser sur moi avec une générosité inépuisable ;
en échange de ces dons terrestres, Il me donnera les dons

du Ciel et de I’ Eternité.

"EST 4 voix basse que je dirai cette priére, parce qu’elle

vient du plus profond de moi, comme un chant de conso-

lation et d’espérance dans la nuit opaque ou je me débats.
Seigneur, je sais que ce que je Vous offre est moins que rien
— ce morceau de pain, ce vin versé dans votre coupe — et










I’homme que je suis — je n’en dis pas davantage — rien de tout
cela n’est digne d’étre requ par Vous.

Mais considérez-Vous le prix de ce qui Yous est donné? Auprés
de vos Trésors tout est misére. Seulement 1’élan d’amour qui tend
vers Vous ces offrandes dérisoires et ce cri de foi qui Vous supplie
de les accueillir.

Je sais que, pour un grain de blé, Vous donnez une moisson
inépuisable ; pour un mot de pardon, l'infini de la Miséricorde ;
pour un verre d’eau offert, I’eau vive qui calme la soif inextin-
guible, et pour une douleur acceptée, le baume qui guérit tout.

D’un cceur sans calcul, d'une dme généreuse, Seigneur, si je
Vous offre tout — ce que j’ai, ce que je suis, ce que je vis, ce que
je supporte — n’est-il pas vrai que tout me sera reversé au cen-

tuple, en paix, en bonheur, en espérance, par la générosité sans
limites de votre Amour?




XVI

PREFACE

PROLOGUE
A L’EUCHARISTIE

Le moment capital approche: ici s’ouvre la grande
priére qui va accompagner le sacrifice de la Messe, image
authentique de celui de la Croix. Nous entrons dans le
Canon, c’est-a-dire, selon le sens du mot grec, dans ce qui
régle la cérémonie, lui donne sa norme et sa portée. Extré-
mement ancienne, issue de la derniére Céne qu'elle repro-
duit, cette action, comme disaient les premiers chrétiens,
frappe par la beauté de son ordonnance et la grandeur
sobre de ses formules. Le Canon va comprendre sept
temps, dont la Consécration occupe le centre exact.

Sursum cordal lance le prétre aux fidéles: haut les
ceeurs ! 'heure est venue de ne penser qu’a Dieu. Il leve
la main, comme pour soulever au ciel I'immense attente
du peuple. Et d'une acclamation, le peuple répond que
tous les ceeurs se haussent vers le Seigneur. Ainsi faisait-
on en Afrique, au temps du grand évéque, saint Cyprien.

Avant de consacrer le vin de la Céne, le Christ, dit
I’Evangile, rendit griaces a Dieu et cet acte était si essen-
tiel que le mot qui le désigne, eucharistie, a fini par
désigner le Sacrifice entier. C’est donc par une action de
grices que va commencer ce moment capital de la Messe.
Le célébrant prononce d’abord — ou mieux déclame —
la Préface. Le mot (en usage depuis le 111¢ siécle) définit
bien cette priére. Héritiére de 'immense improvisation
qu’aux temps primitifs la foi et Uamour faisaient jaillir
aux lévres du prétre, la Préface est une introduction au
Sacrifice, un prologue eucharistique. Aujourd’hui, on
tend a 'isoler du Canon: n’en fait-elle cependant point
intimement partie, cette oraison d’un style st pur qui
semble prendre élan dans le ceeur humain et déboucher
en plein ciel? L’ Eglise grecque et arménienne ne connait
qu’une Préface pour toute 'année; a Rome il y en avaut
une pour chaque jour. Il nous en est resté, en principe,
quinze mobiles, adaptées aux moments de I’année liturgi-
que. Toutes sont faites sur le méme schéma et procédent
de la méme intention. C’est au Tout-Puissant que le
Sacrifice est offert. Par qui, au nom de qui? le Christ,
dont chacune des préfaces rappelle tour @ tour ce qu’il a

fait pour notre salut. Et, parce que ce mystére est ineffable,
il convient que les Puissances du Ciel y participent:
on les évoquera donc, afin qu’éclate la gloire de Dieu.










méme et te placer sous le regard de Dieu?
Combien de temps, chaque jour, donnes-tu 4 ce qui passe
et combien a ce qui ne passe pas?

Fais silence, voici ’heure. Essaie d’étre tout entier élan et con-
fiance,

BN AURAS-TU donc, mon cceur, te hausser au-dessus de toi-

Recueille-toi, mon cceur, éléve-toi!
Tu le sais : ce mystére qui vient n’est autre que ton mystére;
c’est ta vie qui est en question. _
- Tu le sais : jamais tu n’éprouves joie plus vraie ni plus juste
que lorsque tu fais face & Dieu.
Tu le sais : si le Christ a pris chair dans le sein d’une
Vierge, si Marie accepta d’étre la Mére des sept douleurs,
tu le sais, si 'Homme-Dieu a vécu comme tu vis, est allé
comme tu feras dans la tombe,
ce n’est pas pour un autre que toi.
Tu sais tout cela? Mais 1’éprouves-tu dans D’exigence plénidre
de ton étre,

dans I’attente comblée qui sera celle du Ciel?




XVII

TRIPLE
ACCLAMATION
DU “SANCTUS

Toutes les anciennes liturg
chant, bien quon ait attribyg
Messe au pape saint Sixte Jer gy [Je
de nos jours : Sanctus des gt

tes ne possédaient pas ce
son introduction dans Jq
siécle. Toutes I’ony
ns, Trisagion des Grecs,

Deux parties lf’ composent. La premiére évoque le mysté-
rieux passage oi le prophéte Isaie raconte sq vision de
« Je vis le Seigneur assis sur un sublime
Trone; le Temple était rempli des pans de son manteqy
Des séraphins” se tenaien; prés de lui, ayant chacun
six ailes ; d’une Ppaire ils se voilaient lq Sace, d’une autre
s se couvraient les pieds et ils volaient de Iq troisiéme,
Et leurs voix alternées disatent : Saint, Saint, Saint est
le Seigneur des Puissances, toute la terre es pleine de sa
gloire! » Et c’est aussi par fidélité au Peuple de la Pro-
messe que notre liturgie emploie encore le mot hébrey de
Sabaoth pour qualifier Dieu.

La seconde partie reprend la méme idée, c'est-a-dire
que les Puissances du Ciel doivent venir & notre aide
pour glorifier I'Unique : 'Hosanna in excelsis ne rap-
pelle-t-il pas le chant des anges dans la nuit de Bethléem?
mais il en est fait application au Christ. Car cet hosanna
(ce mot aussi est hébreu) suivi de la formule: « Béni
soit celui qui vient au nom du Setgneur », ce sont les
mots qui accueillirent le Messie, le jour de son entrée
solennelle dans la Ville Sainte (Marc xi, 9, 10).

Le Dieu fait homme est donc entré parmi nous ; fiurqnt
cette acclamation, 1l a pénétré au ceur méme de Uuction
mystique ; comme 4 Jérusalem, jadis, il va gravir son
trone, qui est la Croix.

=









ORSQUE je considére en esprit votre Gloire, Seigneur, et
L la puissance sans limites qui siége en votre Main,
lorsque j’évoque I'immensité des mondes, l'infini des

espaces, et, toujours repoussé plus loin, le mystére de la créa-
tion,

lorsque je songe aux abimes des temps sur lesquels aussi
votre Esprit plane, a cet ordre supérieur, impénétrable, que Vous
imposez aux destins,

alors méme que les cheeurs innombrables des Anges me prétent
leurs accents pour louer moins mal votre Sainteté et votre Gran-
deur,

courbé d’amour, mais devant tant de mystéres confondu, je
me demande comment il se peut faire,

que la réalité de cette Perfection et de cette Gloire me consi-
dére, moi, ce néant capable de Vous,

et que le grand secret aboutisse & répandre sur le front d’un
pécheur une goutte de sang divin.




XVIl

MEMENTO DES
VIVANTS

L’EGLISE AU PIED
DE LA CROIX

Te ijgitur.., — « Toi donc, Peére tres-clément, par
Jésus-Christ ton fils Notre-Seigneur, nous te supplions
d’accueillir ces dons, ces présents. ces offrandes... » Ainst,
par dessus I'éclatante interruption du Sanctus, enchai-
nant au développement de la Préface (comme le prouve
le mot igitur, donc) débute la suite des priéres qui vont
mener a la Consécration. Ici commence vraiment le
Canon, et c’est pourquoi les miniaturistes du moyen dge
ornaient-ils @ merveille le T initial du premier mot,
cette lettre qui évoque si bien la Croix: origine du Cru-
cifix que la plupart des Missels font figurer ici. L'instant
du Sacrifice approche ; les gestes du célébrant se chargent
de solennité et de mystére : tour a tour, il joint les mains,
levant les yeux au Ciel ; puis baise @ nouveau Uauwtel,
puis signe par trois fots les offrandes. eafin tient les
paumes dtendues au-dessus du calice et de Uhostie comme
dans un serment ou une prise a témotn.

Ces priéres d’avant la Consécration — dites a voix
basse — sont au nombre de cing; elles se suivent, non
sans quelque peu de disparate et de répétition, car elles
se sont développées, surajoutées au cours des siécles.
Le début, par exemple, ainsi que la fin appartiennent
certainement a la plus ancienne rédaction du Canon;
la liste des saints dont il est fait mémoire doit dater du
IIIe siécle; le reste a pu se fixer vers le VIe, sauf le
Hanc igitur, plus tardif. Mats, de cette suite, une seule
idée se dégage, grandiose: celle de la Communion des
chrétiens en Dieu.

Au moment ot le Christ va gravir la Croix, le prétre

récise les intentions profondes du Sacrifice, offert pour
le salut de I’Eglise de'la terre et la gloire de celle du Cuel.
Autour de Uautel donc, il appelle et rassemble tous les
baptisés, leurs chefs en téte, tous ceux qui souffrent et

combattent ici-bas afin que lu Croix ne soit pas vaine,
Gloire qui

ot tous ceux aussi qui déja participent a la

nous attend et, en téte deux tous, la Glorieuse Vierge
Marie Mére de Dieu. consolatrice des hommes. C’est
vraiment toute la famille chrétienne (le mot est dit) qui
doit étre présente au moment ol la priére sacrificielle va
annoncer déja I'imminente transsu bstantiation des offran-

des en la Chair et le Sang du Christ.




fr N
“"'b""""a‘%}'-n‘;» 3
s Pl
LR X







OUS voici tous présents, unis dans la fraternité de la foi
N et de l'espérance, sur la terre mortelle, constitués vos
témoins,
Seigneur, nous qui sommes par votre Volonté et votre Grice
les fils de cette Eglise que Vous aimez d’un grand amour.

Voici Celui qui, parmi nous, visiblement Vous représente, et
qui, plus que quiconque, porte votre fardeau,

voici tout le troupeau, le bon et le mauvais, le courageux, le
lache, tous assemblés dans I’anxieuse attente du pardon.

Voici, parallélement, ceux qui déja ont contemplé votre Face,
vos apdtres, vos martyrs, vos amis, vos élus.

Mystérieusement unis a nous, par dela nos trahisons et nos
faiblesses, en votre oblation et selon la Communion des Saints.

Nous sommes tous ici, Jésus agonisant, I’dme flagellée d’angoisse,
dans la pleine conscience de ne mériter rien,

et dans la certitude pourtant que le pain et le vin de notre
offrande, changés, vont étre le gage qui rachétera tout.

Et Vous, Seigneur, comme Vous avez voulu encore, a ’instant

supréme, regarder tendrement votre Mére Marie et votre disciple
Jean,

considérez, présente ici, toute votre Eglise, le ceeur débordant

d’amour et I’ame suppliante, au pied de cette Croix ou votre
Sacrifice s’accomplit,




XIX

CECI EST MON CORPS

Toute explication sur Uhistorique et la signification
de ce haut moment liturgique — sommet absolu de la
Messe — parait vaine. S'effacant devant le Christ,
I’Eglise ne prononce nulle parole, n’accomplit nul geste
ui ne soient siens. La Consécration est la Céne, repro-
duite et prolongée, la mémoire sacramentelle de ce repas
supréme oii Jésus, devancant toute trahison et tout sup-
plice, offre librement sa Chair et son Sang pour le Salut
des hommes. Dés les premiers temps chrétiens, l'essentiel
de la Messe était la: les Actes des Apdtres, les Epitres,
donnent maintes preuves de cette célébration. Ce rite,
originellement, étaut confondu avec le repas fraternel,
I'agape communautaire: on len isole, dés la fin du

remier siécle, par respect.

C’est donc la Céne qui dicte le plan, les actes, les mots
de la Consécration. Le prétre, en ce moment, est, a la
lettre. le Christ lui-méme ; sa personne disparait, s’absorbe
en celle du Prétre éternel, a la fois victime offerte et
souverain sacrificateur. C’est pourquoi ses gestes repro-
duisent ceux que I’Evangile rapporte : il léve les yeux
au Ciel comme le Maitre les leva ; il bénit I’hostie comme
Jésus bénit le pain; la génuflexion qu’il ajoute n’est
qu'un geste personnel d’adoration envers le Dieu présent.
Les mots que le célébrant prononce sont aussi ceux que
Jésus prononga: « Grandes et prodigieuses paroles »,
dit saint Athanase, dont la simplicité absolue contraste
avec les formules des priéres voisines: pour agir, Dieu
n’a pas besoin de beaucoup de mots.

Pourtant les formules liturgiques ne reproduisent pas
textuellement les phrases évangéliques ; les siécles y ont
fait quelques additions. Des adjectifs, par exemple ceux
qui qualifient de « saintes et vénérables » les mains du
Christ, ou celui qui dit « glorieux » le Calice (d’aprés
le Psaume XXII, 5). Cependant un de ces ajouts a une
grande importance; au milieu de la Consécration du
vin, apparaissent — depuis le moyen age — ces mots:
Mystére de foi. La, en effet, éclate le mystére de la fou
chrétienne : véritablement, réellement, substantielle-
ment, selon les termes du Concile de Trente, le pain et
le vin se changent au Corps et au Sang.

C’est parce que ce mystére est immense qu’on lentoure
de solennité : surtout depuis le XII¢ siécle, ol des héré-
sies avaient mis en doute la présence réelle. La cloche









qui trois fois sonne, I'encens qui fume, le cierge supplé-
mentaire allumé magnifient cette Présence, et surtout
I’Elévation Daffirme d’un geste admirable, qui tend au
Ciel et présente au peuple ce pain changé en chair divine.
Regar£r cette petite /f:)stie oiv se cache le plus profond
mystére, mettre dans ce regard toute sa foi, toute son espé-

rance, que peut faire de mieux en cet instant un fidéle, avant
de s’ag

A

imer dans l’adoration?

oUS étes ici présent, mon Dieu, et je Vous adore :

‘/ je ne veux connaitre d’autre pensée que celle-la;
Ce pain que je regarde, tendu vers Yous dans la lumiére,
c’est Vous-méme, votre chair, je le sais, je le crois.

En cet instant ol tout pour moi se suspend dans le silence
faites que j’adhére pleinement au mystére de ma foi,

par ma volonté, mon cceur, ma raison, et par votre Gréce,
selon ce méme amour que Vous m’avez donné.




XX

LEVATION
U CALICE

o m.

CECI EST MON SANG

Adorer Dieu fait homme et présent dans Uhostie, en
cet instant, ne suffit pas. Adhérer totalement au mystére
de la transsubstantiation n’est pas encore assez. Il faut
maintenant se placer en face de I'acte méme qui s "accomplit
a Uautel et qui n'est rien de moins qu un acte sacrifictel.
Plus encore que le pain, le vin n’évoque-t-il pas d’une
fa;‘on frappante le sang volontairement répandu au Cal-
vaire par la victime divine? Nous sommes donc témoins
d’une immolation, et plus que témoins, participants en
personne, car I’Agneau qui va étre mystiquement sacrifié
au Peére, c’est nous-mémes qui loffrons.

Nous sommes ici au ceur de la plus antique tradition
religieuse, du rite immémorial. Le sang répandu, offert
a la Puissance surnaturelle, a pour privilége de l'apaiser.
En Israél. toute faute, toute souillure ou morale ou phy-
sique, se rachetait par le sang. « Sine sanguine non fit
remissio »; sans le sang, pas de rachat.

Mais ce geste sacrificiel n’a évidemmment de portée que
s’ s’accompagne d’une intention, d’une supplication,
d’une participation. « Le calice que nous bénissons, dit
saint Paul, n’est-il pas une communion au sang du
Christ? » (I Cor x, 16.) Les paroles mémes de la Consécra-
tion du Vin, bien plus explicites que celles de la Consé-
cration du Pain, ne marquent-elles pas fortement qu’il
s’agit d’un lien entre Dieu et I’homme, d’'une « Nouvelle
Alliance »? Qu’en participant a Uoffrande de la Victime,
I’homme puisse obtenir le pardon de ses péchés, cela aussi

est mystére de fou.

Comme il avait fait de Uhostie, le prétre, aprés avoir
béni le calice, I'éléve et le présente au peuple. Cette cou-
tume, plus récente que I’élévation du pam (sans doute
parce qu'au moyen dge, les calices, plus évasés que les
notres, rendaient cette élévation uassez délicate), a évi-
demment le méme sens : elle affirme la Présence du Sang.

Mais c’est Uinstant ausst d’unir a cette vie immolée au
Calvaire, dans une participation et dans une oblation
totales, cette vie que nous croyons étre nétre, et qui n’a de
sens que si elle est donnée.










E sang que Yous tendez au Pére dans le Calice

C je crois que c’est vraiment le Vétre, vraiment celui
qui perla sous le fouet, qui jaillit sous la lance
et qui, de vos cinq plaies, coule éternellement.

Mais faites aussi, Jésus en Croix, qu'il s’y méle
un peu du mien, tout impur soit-il, tout souillé,
que j’offre & Dieu ma vie, pour que mon sacrifice
soit un avec le Votre, et mot un avec Vous.




XXI

“SUPPLICES”

MEMORIAL

« Chagque fois que vous ferez cela, vous le ferez en mémotre
de moi », avait dit Jésus aprés la double Consécration.
Aussi, dés I’époque apostolique sans doute, avant la fin
du IIe siécle certainement, I'Eglise plaga-t-elle ici un
Mémorial, suivi de deux supplications (un peu plus
tardives) : priére tripartite qui a la simplicité grave a
quoi I'on reconnait les textes du christianisme primitif.

De quoi fait-elle mémoire? De la Passion évidemment,
que l'oblation de la Céne évoque (et c'est pourquoi le
prétre signe I’Hostie et le Calice; c’est pourquoi aussi,
dans certaines liturgies particuliéres, le célébrant se tient
les bras en croix); « chaque fois dit saint Paul, que
vous mangez de ce pain et buvez de ce vin, vous commeé-
morez la mort du Seigneur » (I Cor x1, 26) Mémoire
de la Mort donc, mais ausst de la Résurrection et de
I’ Ascension glorieuse du Christ. Ainsi ce mémorial est-il
une sorte de résumé de la Messe: il en souligne pleine-

ment le sens.

Les offrandes que nous avons supplié Dieu de bénir,
voici qu’elles sont devenues « la Victime pure, la Victime
sainte, la Victime sans tache, le Pain sacré de la vie
éternelle, le Calice de Salut ». Tournés donc vers Dieu,
nous lui disons qu’il peut les recevoir : elles ne sont plus
indignes. N’a-t-il pas, jadis, en ces temps ol se prépa-
rait et se préfigurait le Sacrifice du Fils, agréé ceux

d’Abel, d’Abraham et de Melchisédech? Le passé gage

Uavenir.

Alors prostré dans Uimploration, le prétre supplie
le Tout-Puissant de nous rendre, dans la Communion,
le Christ que nous venons de lui offrir. C’est le Supplices,
profonde et mystérieuse priére dont Innocent 111 disait
que lentendement humain peut d peine la comprendre.
En présence de la Majesté ineffable, Uautel sublime
regoit l'unique victime, et la liturgie des Anges relaie
la nétre, pour quele Sacrifice du Ciel compléte celui de la
Terre. En cet instant, nous en sommes sirs, ce sont nos
éluns, nos priéres, le plus pur de nous-mémes que le
Christ offert porte dans le Sein de Dieu, si nous savons
les lui confier.










I j’avais été mélé a la foule
S sur le bord du lac ou parlait Jésus,

de quelle joie sans nom l’aurais-je entendu!

Si j’avais pu étre témoin de ce geste
simple, qui reprit Lazare au tombeau,

quel bouleversement m’eiit alors saisi!

Si j’avais été présent a la Céne
quand II rendit grace et rompit le pain,
ses mots n’eussent-ils pas transpercé mon ame?

Si j’étais resté au pied de la Croix
avec Madeleine et Marie et Jean,
n’aurais-je pas croulé d’amour et d’angoisse?

Et si j’avais vu, au matin de Paques
la pierre levée, vide le tombeau,
quel immense espoir m’eiit enfin comblé!

Alors, mon cceur, entends : tous ces mots, tous ces gestes,
ces priéres noyées dans ta distraction,

c’est cela, tout cela, ce drame, ce mystere,

I'insondable prodige de ta Rédemption!

Tu n’es pas seulement présent a cette Messe,
elle te concerne, toi : I’enjeu c’est ton destin.
Regois-le jusqu’au fond de toi, et que ruisselle
le Sang de Jésus-Christ répandu sur mon front.




XAl

MEMENTO DES
M ORTS

LES MORTS
ET NOUS PECHEURS

Offrons-nous pour nous seuls le Sacrifice? La Messe,
on ne saurait trop le répéter, est communion. Ainsi qu’a
son seuil la Collecte, ainsi qu’avant la Consécration les
formules préparatoires, deux nouvelles priéres rappellent
notre volonté d’union fraternelle, deux priéres d’inter-

cessiomn.

Avant que le Christ fit élevé, I’Eglise militante et
I’Eglise glorieuse avaient été rassemblées autour de la
Croix; cest maintenant I’Eglise douloureuse que la
liturgie appelle, celle des morts et celle des pécheurs.

Antique usage que celui de prier pour les morts, que la
Synagogue pratiquait déja, et dont saint Jean Chrysos-
tome assure que la tradition vint directement des Apatres.
Pourtant le Memento des défunts (comme les autres
mementos ) n’est entré qu’assez tardivement dans la Messe :
des manuscrits du X1I¢ siécle I'ignorent encore. Pourquoi
fut-il placé ici, en ce point si important de la cérémonie?
Des Peéres de I’Eglise 'ont déja expliqué, tel saint Cyrille
de Jérusalem : c’est au moment ol notre priére est rendue
plus efficace que nous devons en réserver les mérites sur
ceux qui en ont le plus besoin, — ces dmes qui, les Portes
de la mort franchies, attendent encore la lumiére défi-

nitive.

Ames du Purgatoire : leur seule pensée suffit & nous

faire faire retour sur nous-mémes, morts en sursis, futurs

résidents des régions d’épreuve. C’est pourquoi, enchai-
nant et priant de toute sa ferveur, le prétre supplie la
Miséricorde pour nous, pécheurs, avec des mots simples
et directs, issus certainement de la plus ancienne tra-

dition.

Et, ainsi qu’il Iavait fait avant la Consécration, il
appelle comme intercesseurs de nouvelles figures de
saints et de martyrs: ils sont nos témoins, nos gages.
Pour la troisiéme fois, et de fagon plus définitive, voici
évoquée cette grande et admirable réalité de la foi
chrétienne : la communion des Saints.










N cet instant ou ma priére n’est plus seulement ma priére,
E mais celle, souveraine, de votre enfant crucifié,

Seigneur, permettez que, d’une dme confiante, je Vous
supplie pour mes fréres en Vous qui attendent encore dans la
nuit :

pour ceux que j’ai aimés, ceux que je n’aimais guére, tous réunis
dans la mémoire de mon cceur,
pour ces générations de chrétiens dont les voix, sous ces voiites

montérent fideles vers Vous, comme monte la mienne en cet
instant,

et pour ce mort aussi que je serai demain, que sa faute promet
d’avance a l’expiation dans I’angoisse,

pour tous ceux dont bientdt je rejoindrai la troupe et qui
n’attendent d’espoir que par les mérites de votre Croix.

Sauvez-les! Sauvez-moi! et comme mon péché annonce et

détermine ma mort et mon épreuve, que I'offrande de votre Sang
anticipe sur votre Pardon.




ACTION DE GRACES

Le Canon de la Messe va s’achever. Quelques phrases
vont terminer la longue suite de priéres qui s’est ouverte
avec la Préface, phrases simples en apparence, mais
comme il arrive toujours dans la liturgie, d’autant plus
chargées de sens. La premiére, qui commence par Per quem,
dit au Seigneur : « Par le Christ Vous créez sans cesse
tous ces biens, Vous les sanctifiez, les vivifiez, les bénissez
et Vous nous les donnez. » Cette formule est-elle un simple
résumé du Canon, sa conclusion? Qu bien le reste d’une
trés ancienne bénédiction, non seulement sur le pain ‘et
le vin. mais aussi tantét sur le lait et le miel, tantot sur
le raisin, ou les agneaux ou les féves nouvelles? Ainsi
au Jeudi-Saint bénit-on encore en ce moment Uhuile
pour les malades. Le sens en tout cas est clair. La média-
tion du Dieu incarné offert pour le salut du monde aboutit
a une Création continuelle dans la sainteté, la grdce de
Dieu et dans son amour sans cesse reversé sur nous.

C’est alors que le prétre accomplit un geste liturgique
qui manifeste cette sanctification, cette surnaturalisation,
des choses créées: la Petite Elévation, que le son de la
clochette signale a attention. Il éléve légérement I’ Hostie
et le Calice a la fois. Cette élévation était la seule connue
dans l'ancienne Eglise, celle de la Consécration datant,
on le sait, du moyen dge; elle est plus significative
que la grande, mais pas de la méme fagon. Ce n’est pas
au peuple qu'on présente les oblats, mais & Dieu qu’on
les tend, maintenant que le pain et le vin sont devenus
Chair et Sang divins.

Au sens plein du terme, et plus profondément que
les priéres d'avant la Consécration, ce geste est une
« Action de Gréces ». Les mots prononcés par le prétre
le disent bien : Per ipsum... « Par Lui (le Christ), avec
Lui et en Lui, Vous sont rendus, 6 Dieu, Pére Tout-
Puissant, en I'Unité du Saint-Esprit, tout honneur el
toute gloire, durant les siécles des siécles. » Par le Christ
médiateur, unis @ Lui, en quelque sorte absorbés en
Lui, nous, les rachetés, nous participerons, durant
I’ Eternité, au bonheur de louer la 'F rinité Sainte, avec lo
Création entiére! Et I'Amen qui clét cette priére sublime,
le plus important sans doute de toute lu Messe, le seul
méme qui figurét dans I’Ancien Canon, prend ici touté
sa portée étymologique: d'une dme fervente, unanimes,
répondons : « Qu’£7 en soit ainsi! »










AINTENANT, la Création entiére est rachetée, et il n'y a
M plus parmi nous que la joie d'une promesse ineffable!

(’est comme un jaillissement perpétuel : les sept jours de
]a Genése inlassablement répétés!

Tout est pur, tout est vrai, et ce monde redevenu intact qui
m’entoure, et ce cceur de misére par ’amour reconquis!

Parce que Dieu s’est fait homme, parce qu’un morceau de pain,
une coupe de vin sont élevés vers lui en offrandes sacrificielles,

tout ce qui est de la Terre est promis a la Gloire, et I’étincelante
lumiére des Trois Personnes a envahi ma nuit.

Seigneur, je tends vers Vous ces biens de votre Création, qui
ne m’appartiennent pas, qui sont uniquement Votres, dans I’ordre
d’un mystére que je ne comprends pas,

mais dont je sais pourtant qu’il s’accomplit, attendu depuis
les origines des temps, pour mon salut, et dans I’Eternité.

Ah, faites-moi reconnaitre votre Grice sur ce monde périssable
ol je passe un instant!

sanctifiez, bénissez, ce que je suis et ne voudrais pas étre, ce
que j’ai et veux rendre a la Charité du Christ,

et que I'immense amour dont sur moi je sens s’épandre la
tendresse, suscite dans mon dme 1’élan réciproque du don!




XXIV PATER NOSTER

Le dernier acte du drame liturgique commence, le
ERE DU cinquiéme, conclusion des quatre autres. Jai implorsé,
GNEUR  7ai écouté Penseignement, j'ai offert, j'ai sacrifié:
maintenant je vais recevoir. C’est le banquet sacrificiel,
la Communion.

La fagon dont la liturgie ouvre ce dernier acte peut
d’abord paraitre inattendu. Aprés une phrase trés tou-
chante et trés ancienne (saint Jérome, au IVe siécle, y
fait déja allusion), ou il affirme que c’est seulement sur
Uinstruction méme du Christ qu’il ose dire ce qu’il va
dire, phrase qu’il prononce doigts joints dans un geste
qut symbolise bien I'union, — le prétre récite lentement
le Pater Noster. Alors il étend les mains et regarde
IHostie. Oraison dominicale, priére pléniére. Selon
saint Luc (x1,2, 4), Jésus Uenseigna a ses disciples, sur
leur demande, bien peu de temps avant sa Passion,
Fut-ce au balcon d’Ephrem ou sur les pentes du Mont
des Oliviers? L’avait-il dite déja dans le Sermon sur
la Montagne, comme Uaffirme saint Matthieu (v1, 9, 13)?
Il n’y a nul doute qu’il s’agisse la de I'essentiel de son
message, de son testament spirituel. L’usage de réciter
le Pater a la Messe est extrémement ancien, peut-étre
apostolique : de nombreux Péres de I'Eglise y font allu-
sion et saint Augustin le tient pour établi depuis long-
temps. C’est le pape saint Grégoire le Grand, au VIe sié-
cle, qui fit placer cette récitation au seuil de la Commu-
nion. Inspiration sublime et intention p?}fonde! La
Communion n’est-elle pas le sacrement de I’Unité? Pour
s’y préparer quoi de plus souverain que la Charité, a
laquelle le Notre Pére nous incite? Avant de communier
au corps du Christ, communions d son esprit.

gneur, et que les générations inlassables de vos enfants, de-
puis des siécles, ont, selon votre ordre, répétée, je veux la
dire ici non pas dans la distraction et la routine des formules,
mais lentement, d’'une dme émerveillée et méditative, comme si je

C ETTE priére que vos lévres elles-mémes m’ont apprise, Sei-

I’entendais pour la premiére fois.

Vous m’avez dit que Dieu est mon Pére, et pas seulement mon
Maitre et mon Roi, pas seulement Yahweh au front terrible,
le chef des armées. le redoutable, le justicier, mais qu’il m’a










institué son fils, ’héritier de son royaume, et que si haut que
ésident sa puissance et sa gloire, je puis 'appeler d’'un nom
d’amour confiant.

Pére, je Vous prie donc d’étre présent parmi nous, sur la terre
comme Yous étes dans les secrets du ciel; présent par la Gloire
de votre Essence qui éclairera mon ame, régira mon esprit, et
comblera d’amour mon cceur; présent par I’affirmation de votre
Puissance qui fondera le régne de la pleine justice; présent aussi
par la manifestation de votre Volonté, a qui mon étre entier se
soumet dans la joie.

Je Vous demande de me conserver I’existence aussi longtemps
que Vous le voudrez, de m’accorder mon pain par mon travalil,
jour aprés jour, dans une confiance totale en votre Providence,
de faire que ce pain soit celui de la fraternité et de I'entr’aide
humaine, et non seulement celui qui nait avec le blé qui germe
mais celui qui fut dit « pain de vie », car ceux qui s’en nourrissent
n’auront plus jamais faim.

Je Vous supplie encore, devant le poids insupportable de ma
dette envers Vous, de daigner en remettre la charge. Et que
Pexemple sans cesse présent de votre miséricorde me dictant ma
conduite, je sache étre généreux, prompt au pardon et charitable,
Pére, comme Vous étes envers nous tous.

Et dans cette lutte affreuse que je dois quotidiennement livrer,
dans ce cercle de fer, mortel, ou je me débats, ne permettez pas
que la tentation soit inégale 2 mes médiocres forces; épargnez-mol
les épreuves qui brisent, le trouble qui bouleverse, ne m’abandon-
Nez pas a cet ennemi que je porte en moli-meme. Pére, en cet ins-

taut ou le Sang de votre Fils me rend A votre Grice, ayez pitié
de moi!

\\\M /_//;,/




XXV

o™

™ o
— >
=™

o —

—_o
m2xE

LE PAIN ROMPU

Aprés qu’il eut rompu le ipain, qu'il l'eut béni et consa-
cré, Jésus dit a ses disciples: « Prenez et mangez! » La
Communion fait donc partie intégrante de la Messe,
complément logique, indispensable de la Consécration.
(Et quelle erreur n’est-ce donc pas de l'en séparer, de
communier en dehors de la Messe ou, sous prétexte de
bien communier, de se désintéresser de la liturgie pour
s’absorber en une méditation personnelle!)

Ainsi déja en Israél, selon I’Ancienne Loi, aux
sacrifices éait joint le « repas de I’Eternel », oiv les
offrants mangeaient les viandes de la victime aprés qu’on
en eut brilé quelques parties sur lautel « en agréable
odeur » ; participer a ce banquet de Dieu, c’était vraiment
consommer de nourriture sanctifiée, acceptée par le
Tout- Puissant. Bien davantage, selon la Lot Nouvelle, le
repas sacré prend tout son sens de divinisation. Le Christ
lui-méme n’a-t-il pas dit: « Ma chair est vraiment une
nourriture et mon sang vraiment un breuvage » (Jean vi
et 8q.)? A la derniere Céne, les Apditres ont certainement
mangé le pain et bu le vin consacrés par le Maitre; aux
temps apostoliques, I’ Agape rassemblait les baptisés, a la
fois repas de jgraternité et communion liturgique ; et plus
tard quand le banquet et la communion fgurent séparés,
on continua longtemps a maintenir le souvenir vivant
du bangquet. De nos jours, ce sens n’est-il point trop perdu
de vue, ce sens du repas qui, de fagon si frappante,
correspondait a l'idée d’union fraternelle en Dieu sans
laquelll::z il n’est point de communion féconde? Les gestes
du prétre et ses paroles cependant y font noblement écho.

Aprés qu’il a repris et développé les derniers mots du
Pater, «libera nos», pour conclure — selon les termes
d’une trés antique priére, — que nous ne sommes délivrés
que par le Christ, le célébrant prend I’Hostie, la rompt en
deux, met de cété une des deux moitiés sur la paténe,

uis détache une parcelle de I'autre et la laisse tomber
dans le Calice. Trois actes également riches de signifi-
cation. L’Hostie divisée c’est le pain rompu de la Céne
(les Juifs ne coupaient jamais le pain), c’est celui qui
fit reconnaitre le ressuscité par les disciples d’Emmaiis,
c’est, mystiquement, selon ﬁinterprétation médiévale, le
corps du Christ brisé dans la Passion, c’est surtout lo
distribution aux fréres qui s’annonce et se prépare.
La moitié mise de coté c’est le souvenir de ces Sancta,










consacrées @ une Messe précédente, qu'on gardait pour
montrer que le méme Sacrifice se perpétuait de Messe en
Messe. La parcelle d’Hostie, enfin, qui se méle au vin
du Calice, selon un rite déja pratiqué au IVe siécle,
c’est, selon le symbole, la Chair et le Sang du Ressuscité
associés pour notre salut ou selon d’autres ses deux
natures affirmées unies. Mais c’est aussi, et toujours,
I’image de ce que chacun de nous est dans le sein de I’ Eglise
fraternelle, associé & tous, comme cette parcelle de pain
dissoute dans le vin.

EIGNEUR, ce pain que Vous avez Vous-méme, a la derniére
S Céne, rompu de vos doigts et entre vos Apdtres partagé,
ce pain que vos martyrs s’offraient les uns aux autres,
avant d’étre broyés sous la dent des fauves comme le froment I’est
sous la meule,
ce pain que des générations de vos saints se sont distribué au
cceur des siécles dans un élan d’amour et de fraternité,
ce méme pain qu’en cet instant, sur toute la face de la terre,
une innombrable Messe intarissablement renouvelle,
faites que je le regoive non point pour moi tout seul mais pour
I'immense troupeau de vos fidélités,

pour ceux qui Vous connaissent et ceux qui Vous ignorent,
faites, 6 Christ donné a tous dans la moindre parcelle,

que je communie a ce qui est le sens et le dessein de votre sacri-
fice : rachetée par votre Sang, la Sainte Humanité.




XXVI

AGNUS DEI

PAR LE SANG
DE L’AGNEAU

« Comme un agneau qu’on méne d la bouche.rie, comme
une brebis devant ceux qui la tondent, en silence il se
soumet @ la souffrance. » Ainsi le prophéte Isaie, dans
un passage célébre (L, 4, 6) annongat-il l’e Messte. -
« Voici I’ Agneau de Dieu, celui qui ote le péché du monde !
(Jean, 1, 20.) Ainsi le Baptiste criait-il, en apercevant
Jésus.

La triple imploration que la liturgie met en cet
instant sur nos levres reprend ce symbolisme de ’agneau,
tel que les Israélites le connaissaient depuis cette nuit
pascale o, exilés en Egypte, ils avaient, sur ordre de
Moise, marqué du sang d’un agneau les portes de leurs
maisons et avaient été épargnés.

Historiquement, I’Agnus Dei semble bien étre le reste
ou le substitut d’une antique litanie qu’or. chantait durant
la fraction des espéces pour les fidéles, cérémonie qui
pouvait étre fort longue. On en avait pris Uhabitude en
Orient et c¢’est un pape syrien, saint Serge Ier, qui, d
la fin du VIIe sicle, en éably définitivement Pusage
@ Rome. Le sens de ces trés simples paroles est clair,
lagneau pascal ne protégea-t-il pas Israel? L’ Agneau

sacrifié n’est-il pas le gage de la réconciliation de I’homme
avec Diey?

Diew; tandis qu'd deux des Agnus Dei on
« Ayez pitié de nous Y, au troisiéme on dit .
nous la paix! » Et, tout de suyite aprés, le célébrant prie
pour que I Eglise soi Ppacifiée et unie ; PWis, aux Messes
solepnelleg, se place le rite i beau du baiser de paix,
°€ rie qui vient tout droip dy Christ et des A
les premiers chrétiens

ceux d’aujourd’hui ont

répond :
« Donnez-

= Une fois de plus s’en;prime dans les paroles les actes
urgiques la grande éon qu’inlassablemen répete la

esse : 1
] S€: pour que Diey noys garde dans Jq paix de son
mour, aimons-noys Jeg uns les autres !










p—

EIGNEUR, il ny a qu’un signe auquel Vous puissiez me recon -
naitre, au Jour du Jugement lorsque Vous reviendrez
sur les nuées du Ciel, dans la manifestation terrible de votre

-

Gloire, quand tout ce qui est caché se verra découvert.

Ce signe, plus infaillible contre ’Ange de la Colére que celui
dont furent marquées les portes d’Israél,

ce signe dont il fut dit qu’aux temps d’Apocalypse vos servi-
teurs le porteraient comme un sceau sur le front,

je le connais, ce signe de votre Miséricorde, méme lorsque mon
cceur ne veut pas l'accepter :

c’est le signe de I’Agneau que votre Sang éternellement trace
sur 1’étre plein de haine et de violence que je suis,

¢’est celui de la paix, du mutuel pardon, de la tendresse humaine,
de votre amour pour tous sur chacun reversé.

Ah! faites donc, Seigneur, que je le désire et le recoive, ineffa-
¢able, jusque dans le plus intérieur de moi,

et que, par la seule puissance de votre Marque, je posséde le
monde tel que Vous ’avez promis a la douceur!




XXVII COMMUNION DU PRETRE

E Maintenant le célébrant s’appréte @ communier. ]|
E récite deux pritres ferventes, I'une qui supplie le Christ,

donneur de vie, de sauver son serviteur et de l'unir 4
Lui, Uautre par laquelle son étre entier se reconnai
indigne d'un don si inconcevable et implore pour qu’il
ne tourne pas a sa condamnation. Elles sont belles, ces
priéres, mais subjectives (leur introduction relativemeny
récente, vers le X¢ siécle, en est une preuve) elles n’appar-
tiennent pas a la ligne premiére de la Messe, d sa plus
profonde intention %ui est, on le sait, d’associer toute
la chrétienté a Uacte liturgique. C’est cette volonté d’union
collective, de participation, que chacun doit éprouver en
sol.

La Communion du prétre est indispensable, partie inté.
grante de la Messe, si nécessaire qu’au cas oi le célébran:
se trouverait empéché subitement de l’accomplir, un
autre prétre devrait aussitot se substituer d lui et communier
pour lui. Qu’est-ce qu’un sacrifice qui ne serait point
consommé? Avec le célébrant et par lui, que chacun donc
le consomme! Le prétre tient notre place; il sacrifie pour
nous. Les mets mémes qu’il prononce ne font-ils pas
écho & ceux qui se formulent dans le plus profond de
notre dme? Mots d’humilité repris au touchant centurion
de Capharnaiim, mots de gratitude émerveillée devant
ces richesses offertes, mots de confiance lorsque le rite
s’achéve: c’est par le Corps et par le Sang du Christ
que je vivrai, moi, indigne, en Dieu et dans I’ Eternité...

ON esprit s’abime en votre Présence et mon dme a faim

M et soif de Vous;
il n'y a plus rien en moi que votre attente, rien que

’anxieux silence ou Vous allez venir.

Jamais je n’ai autant éprouvé ma misére, la profondeur sans
borne de mon indignité;

jamais je n’ai tant senti en moi, intolérable, le poids de 1'étre
indigne que je suis; '

Jamais je n’ai si fortement compris que par moi-méme, je ne
8uls rien, je ne puis rien;










g—

et c’est vraim.ent ’dans la nudité totale, et le dénuement, et
]a détresse, que je m agenouille devant Vous,

parce que j'ai placé en Vous mon unique espérance et que je
gais que Vous ne la décevrez pas.

je crois que c’est Vous-méme qui allez étre en moi, pour moi
et contre moi, la force et la plénitude de la vie;

je crois que, d’un seul mot, Vous rendez sain ce qui était malade,
et pur ce qui était souillé;

je crois que Vous &tes ici présent dans I’Hostie et dans le Calice
__ Mon Dieu, de toute mon 4me, je crois en Vous! ,




XXVIII COMMUNION DU FIDELE

LES FIDELES C’est au tour du fidéle de recevoir son Dieu, de s’unir
YONT A LA Jui, car communier est plus que recevoir. Originellemen;
TABLE SAINTE 1" distribution des Saintes Espéces s’était faite a la table
méme de I’ Agape, puis la coutume fut que le clergé les
distribudt dans les rangs des assistants : depuis le IV'® si¢.
cle ce sont eux qui se dirigent, graves, vers ceite « Sainte
Table » dont le nom évoque le souvenir de celle de la Céne,
Primitivement aussit le pain consacré était recu par
chacun « dans la main disposée en creux » (les Péres de
I’Eglise ont vu lé un moyen de sanctification des sens)
et les fidéles buvaient tour a tour au Calice. La com-
munion sous les deux espéces, encore en usage chez les
Grecs, a duré en Occident jusqu'au XII¢ siécle et ne
fut officiellement supprimée que par le Concile de Cons-
tance en 1418. Pas davantage, aux temps anciens, quand
le peuple s’associait activement @ la Messe, ne lui fai-
sait-on interrompre la grande priére liturgique pour dire,
chacun en soi, le Confiteor; mais, par contre, le Chant
de Communion, comme il en va encore aux Messes solen-
nelles, était celui de toute I’assemblée.
L’'un aprés Uautre, agenouillés, nous tendrons la
bouche vers le pain de vie. « Que le Corps de Notre Seigneur
Jésus-Christ garde ton dme en la vie éternelle! » répétera
le prétre a chacun, en déposant I’Hostie entre ses lévres.
« Corpus Christi! » disaut, plus simplement, 'ancienne
Eglise, celle de saint Augustin ; en ces deux mots n’est-ce
pas toute mon attente qui se trouve comblée, toute mon
espérance qui s’exprime, toute ma foi, tout mon amour?

UCUN mot n’est capable dans aucune langue de la terre,
A pas méme ceux qu’on murmure dans le secret du cceur,
de dire ce que je voudrais dire en cette minute, car ma joie
n’est plus d’ici-bas.
Je sens sur moi luire la lumiére de votre Face, au plus profond
de moi briler la douceur de votre amour;
Vous étes en moi, je suis en Vous, tout est mystére : mon ame
se tait et mon esprit adore, prostré.
Il 0’y a pas de gratitude humaine pour correspondre & ce don
qui est si loin au dela de ’humain;







Py
"
N




iln’y a pas d’amour qui puisse étre réciproque a celui pour lequel
Vous Vous étes livré ;

il n’y a pas d’offrande et de promesse qui ne soient misé-
rables auprés de votre exemple et de votre oblation.

Quoi donc Seigneur? que Vous donner? que Vous dire? Rien,
Q <inon Vous-méme, regu dans le silence et I’abandon.
Alors, en mémoire de ce jour de mon enfance intacte ou je

Vous ai possédé pour la premiére fois,

je Vous demanderai seulement de faire de moi selon votre
désir, de me garder tel que Vous me voulez étre,

de m’associer & ’Hostie que Vous étes, avec ma Croix, mes

joies, mes espoirs et mes déceptions,
d’étre plus moi que moi, de vivre de ma vie. — Mon Dieu,

faites que je sois comme un enfant entre vos Mains.




XXIX

BENEDICTION

SOUS LA MAIN DE DIEU

Aprés la Communion, la Messe s’achéve presque tout
de suite: certains s en montrent étonnés ; ils préférent
qu'un temps leur soit laissé pour prolonger leurs médi-

tations personnelles et, certes, ’action de grdces de ’dme
st repose est I'une des meilleures oraisons

en qui le Chri

qu’on puisse faire. L’Eglise la recommande. Mais la piété
des anciens chrétiens pensait que la Messe entiére est une
« action de graces » et que, sanctifié par la présence en
lui du corps divin, chacun n’a qu’a prolonger le Messe
dans sa vie par Uexercice de la charué, par ’acceptation
de la joie et des peines, par l'entretien en soi de la ferveur.

Les priéres qui suivent la communion correspondent
a deux ordres de signification. Les premiéres demandent
a Dieu de rendre efficaces les dons regus, de nous main-
tenir purs, de faire, dit profondément I'une d’elles, que
« ce que nous avons recu dans le temps demeure en nous
éternel reméde ». Tel est, dans ’ensemble, le sens des
priéres des Ablutions, dites, depuis au moins treize sié-
cles, au moment oix le prétre purifie tout ce qui a touché
la Chair et le Sang, ses lévres, ses doigts et le Calice ;
et la Postcommunion, vénérable seur de la Collecte et
de la Secréte, mobile comme elles selon les Messes, et
qui précise comment nous désirons voir durer en nous les
fruits du Sacrifice : ce sont la les conclusions a I’acte méme
de la Communion.

Mais voici quatre données liturgiques qui élargissent les
perspectives. Au moment oii se termine la halte mystique
de la Messe, oir nous allons retourner a la vie, ses périls
ses soucis, ce que I'Fglise nous rappelle, c’est que nous
devons vivre sous la main de Dieu, et que, de fait, c’ess
cette main qui va nous régir et nous protéger. C’est ainsi
la Messe entiére qui se trouve en quelque sorte projetée
dans notre existence, et continuée. L’Oraison sur le peuple,
qui ne se dit plus de nos jours qu’en semaine, du Mer-
credi des Cendres au Vendredi-Saint, priére d’origine
ongnmle aux accents de bénédiction, rappelle a chacun
qu’il doit incliner la téte devant Dieu. L'Tte Missa est, qui
semble n’étre prononcé la que pour nous permettre de
quitter Uassemblée solennelle, signifie aussi que notre
I}Jesse commence, notre role : missio ne veut-i? pas dire
ala Jois « renvoi » et « mission »? Le Placeat, introduit
par saint Pie Vau X VIe siécle, veut rappeler la présence,
en face de nous, de la Trinité Sainte, au nom de laque”e










la Bénédiction finale va sur nous s’épandre. D’un geste
admirable, si solennel et si important que jusqu’au X1 sié-
cle seul I’évéque eut le droit de le tracer, le célébrant éléve
au Ciel ses mains, comme pour en attirer sur nous la
Gréce, cette Grdce qui va désormais nous accompagner et
nous garder.

ETTE Messe, Seigneur, dont vous venez de me donner la
| C Grace, ce drame ot mon étre tout entier s’est associé a Vous,

ne permettez pas qu’elle ait été, dans ma vie, une heure
semblable aux autres : gravez-en la mémoire au plus intime de
mon cceur.

Ne m’abandonnez pas! Que votre main tutélaire demeure
présente au-dessus de mon front; semblable a la nuée qui mena
votre peuple dans sa marche, qu’elle me guide, me soutienne
qu’elle soit mon signe et ma constante pensée.

Faites que moi-méme je ne Vous quitte pas, que je me souvienne
que Vous étes toujours la, présent, inoubliable, et que je Vous
reconnaisse sur la face du Monde comme dans ces abimes inté-
rieurs ou se prépare mon destin.

Veuillez que toute ma vie soit emplie par la foi, animée par
Pamour, exaltée d’espérance, que je supporte d’un cceur égale-
ment ferme le bonheur et I’épreuve, qu’en moi, autour de moi,
tout soit Gréce, et que chaque heure du temps qu’il me reste a
vivre soit comme une Messe prolongée.




XXX DANS LA GLOIRE DU VERBE

Le dernier Et.’angile, que le prétre va lire du coté gauche

2 VE AR NNGII El % de 'autel, et qu’il entoure d’un rite de vénération, est relat;.
vement récent dans la Messe. Les vieilles liturgies ne lq

connaissent pas et ce n’est pas avant le XI111¢ siécle qu’on

le trouve dans les Missels. C'est une fleur née de la piée

populaire, par la vertu méme du texte qui y est dit. Le texte

le plus souvent utilisé n’est autre que le Prologue dy

IVe Evangile, cette sorte d hymne cadencée, que saint Jean

plaga au début de son livre, comme si Uélan spirituel

incoercible qui le portait ne pouvait s’exprimer que par
ce chant de gloire. Les chrétiens du moyen dge avaient
ce texte en particuliére vénération, et c’est d’ailleurs
pourquoi, de nos jours encore, & la campagne, on le récite,
presque comme un exorcisme, pour obtenir le beau
temps ou quand l'orage terrifie les caurs. C’est encore
saint Pie V qui en fit une partie intégrante de la Messe,
sa conclusion: inspiration sublime! Il est beau que
le drame liturgique s’achéve sur cet élancement dans
I’espace. Nul passage plus simple dans tout I’ Evangile,
nul aussi plus mystérieux. Le Verbe qui était au commen-
cement de tout et par qui toutes choses furent créées, cette
Parole qui appelle Iétre a la vie et dont I'ineffable lumiére
nous exalte au-dessus de nous-mémes, c’est cela méme,
cette réalité qui est par dela toute compréhension humaine,
que nous reconnaissons dans le Christ, Dieu ayant
pris chair comme nous. Devant un tel mystere, Desprit
se tait et Uintelligence abandonne, mais la foi parle.
C’est parce que le Verbe s’est fait chair et qu'il a dressé
sa tente parmi nous que nous avons connu Sa Gloire.
Quitions donc la Messe dans le réconfort de cette certitude
et que le Verbe éclaire notre chemin !

T maintenant que je vais retourner dans la vie
E dangereuse, difficile, la vie quotidienne des hommes,
je Vous appelle sur moi, Lumiére de la Lumiére,
Verbe incréé par qui tout est, tout fut et tout sera.

Sans Vous, sans votre Force en moi je ne puis vivre
pas plus que mon corps ne vit sans votre soleil;

mon esprit n’est que le reflet terni de votre Gloire

et mon sang bat au rythme de votre Création.










P—————ﬁ,

Jinvoque en Yous la Majesté qui est Justice,
je reconnais en Vous l'ultime Vérité,

de Vous seul j’attends I’Espérance qui est Grice,
j'adore en Vous I'inépuisable amour.

Faites, Verbe de Dieu, que cette ressemblance
inconcevable que Vous voulez entre mon ame et Vous,
ce révele en mes actes, dans mon cceur s’accomplisse,
qu’en mes pires ténébres je sache Vous percevoir.

Et puisque tout cela est si profond mystere
que mon esprit défaille et demeure interdit,
Vous qui possédez seul Iexplication supréme,
répétez & ma foi son pourquoi et son comment.

Vous qui avez pris chair dans le sein d’une Vierge,
Vous qui avez connu mon angoisse et ma mort,
faites, Verbe fraternel, que vers Vous je me dresse
confiant, comme vers un étre que je reconnaitrais.

Redites-moi que la Force s’est faite Miséricorde,
qu’entre I’Abime et moi votre Croix est dressée,
que le Sang n’est pas vain, que le Salut existe;
Mon Dieu, rappelez-moi que Vous m’avez aimé!




XXXI PRIERE DU MATIN

Au plus lointain des temps, au plus profond de I'dme,
le geste de prier dés le réveil est inscrit. Dans I'émervei].
lement de voir naitre un jour nouveau, quel homme, s
primitif soit-il, n’a Eas senti en lui monter la joie et lg
reconnaissance? La Bible proclame maintes fois la beauté

particuliére de cette premiére friére, de ce « sacr‘iﬁce
du matin » dont il est question dans les Nombres et dont

le livre des Rois dit qu’il est « le meilleur de tous ». Un
psaume, le vingt et uniéme, n’est-il pas expressément
composé pour cette imploration fervente du seuil de la
journée? La régle des moines, par trois offices successifs,
consacre ces heures merveilleuses: Matines quand le
jour n’est encore qu'une promesse, Laudes quand laurore
sourd aux environs de I'Orient, et Prime lorsque le soleil
fait éclater la gloire du Seigneur. « Voici levé déja I'astre
du jour, dit 'hymne de Prime, a@ genoux prions Dieu! »
Et, tandis qu'aux cloches de milliers d’ég[i)ses, I’ Angélus
égréne par trois fois ses coups rythmés, du ceeur fidéle
monte une triple priére, de gratitude, d’engagement et de
confiance : un jour nouveau s'ouvre pour Dieu.

ANS le jeune matin, Seigneur, que ma premiére pensée
vers Vous s’éléve, Pére a qui je dois de voir ce jour! Je ne
suis que par Vous; ma chair fut par Vous tirée de la terre
inerte; mon Ame fut faite a4 la ressemblance de votre Face; et,
du plus profond des temps, je sais que Vous m’avez appelé par

mon noim.

Que cette journée qui s'ouvre soit pour moi semblable a une
offrande! Dans la beauté du monde, que je sache reconnaitre
votre splendeur! Que j’aie le ceeur ouvert a I'amour, la ferveur
et la joie! Que chacune de mes heures s’écoule en votre Présence,
Dieu A qui appartient le pourquoi et le comment de tout!

Cette journée sera claire ou sombre : qu'importe? Le malheur
et la douleur peuvent en étre le lot. Je veux adorer tout ce qu'il
m’adviendra durant ces heures, et, par avance, j'accepte le bon

P O I D T CTTIRRT TN

-




e S e e o R R Hhae Eees ; B

&

= e TRy

: :.::t.&::z:







PEE—

et le mauvais de tout. Fils de Dieu, donnez-moi d’associer mes
souffrances aux Vétres. Vous qui avez connu le fardeau de notre
peine et portez avec nous le poids quotidien de notre mort.

Protégez-moi, Seigneur, contre moi-méme. Je sais de quelle
boue je suis pétri. Tant de forces me poussent vers la nuit et
vers le gouffre : en moi, autour de moi, tentations et péchés sont
coalisés. Que votre Grice me garde; que votre Image humaine
me soit sans cesse présente; qu'elle me conseille et me montre
’homme accompli! Car Vous étes, Jésus, le seul Modéle : faites
que j’aie 1’énergie de tendre a Vous ressembler!

Et Vous, Verbe Eternel, Vous aussi, Esprit de L umiére, qui
&tes en moi comme 1’Ame de mon Ame et la Présence qui ne se
récuse pas, guidez-moi, menez-moi, soyez ma conscience et mon
courage! Faites-moi distinguer le tracé de ma route et donnez-
moi la force de la suivre jusqu'au bout!

\

8
.z
2




XXXII POUR CHAQUE INSTANT
DU JOUR

Le temps est auvre de Dieu: I'heure lui appartient,
el c'est justice que de lui rendre grdce. pour toutes ¢
our chacune. Ainsi. en Israél, les fidéles marquaiens.

ils des haltes dans la journée, ol leur @me et leur corps,
détachés un instant des tiches quotidiennes, faisaien
face au Ciel. Ainsi. dans les couvents, la troisiéme, lg
sixiéme, la neuviéme heures rassemblent elles les orants,
les orantes, et pour finir. déja s’obscurcissant, celle o
parait I’étoile Vesper, heure des Vépres. En ces moments
choisis, qu’offrir aux Trois Personnes? Rien d’autre que
ce que nous sommes, faits de terre, mais rachetés selon la
Promesse, rien d’autre que notre vie mortelle mais vouée
a la Gloire, notre travail, notre nourriture, notre repos
méme, et cette confrontation permanente de nous-méme
a awtrui, st souvert pénible, en quoti il nous est demandsé

de voir une communion.

E veux Vous consacrer tous les instants de cette journée,
Seigneur. méme ceux ou je Vous oublie et Vous néglige, car
Vous étes présent jusque dans mes absences et fidele jus-
qu’au sein de mes pires abandons. Comme le soleil, d’aplomb,
illumine la terre a midi, qu’ainsi votre lumiére tombe droite sur
chacune de mes heures, qu’elle donne a4 tous mes actes la splen-
deur de la foi. I’éclat de I’espérance et la douceur rayonnante

de I’Amour.

Me voici au travail, mon Dieu et dans ’effort que je poursuis,
faites que je retrouve un peu de votre joie, 6 Créateur, qui avez
fait le monde et appelez ’homme a la Vie afin que votre ceuvre
se prolonge et que toute chose créée célebre votre Nom. Et si la
peine est lourde, si la main, le bras et la nuque se lassent, faites,
Charpentier Jésus et Marie Ménagére, Vous qui avez aussi connu
cette fatigue, faites qu’elle soit comptée pour le rachat de mes
fautes. qu’elle me soit & vos yeux, une chance de pardon.




T
*—&i’rt., e
< 2
-

“t'ﬁ"* “‘
L







|

Que cette nourriture dont mon corps a besoin soit deux fois
louange et d’une gratitude, car Vous voulez,

’occasion d’une
biens de la terre deviennent force de vie dans ma

Seigneur, que les ' ‘
chair mortelle, et Vous voulez aussi, selon le signe et le mystére,

. . . s T e
e le pain et le vin constituent pour mon ame le gage d’éternité

qu

Faites aussi, Mon Dieu, que tout instant de repos en cette

journée ne soit pas seulement un temps vide, oti mon dme, absente

d’elle-méme, céde a I'ennui ou a la vaine distraction; mais que
. _ . m

chacune de ces minutes suspendues me fasse participer a I’harmo-

nie du Monde, & tout ce qui témoigne de votre Présence et refléte

en mon cceur 1’éclat de votre Gloire.

Et surtout, dans le coude a coude de la vie, donnez-maoi, Sei-
gneur, la puissance d’aimer. Que tous ceux qui m’entourent, tous
ceux qui me rencontrent, me trouvent les mains ouvertes, le
regard droit et le cceur généreux. Faites que je pardonne et que
je me dévoue, que je sache participer aux épreuves des autres
et me réjouir aussi, vraiment, de leur bonheur; qu’aucune dupli-
cité ni aucune équivoque ne fausse mes intentions ni ma conduite;
faites que je sois patient et bon, pur et droit comme Vous étes,
afin que la Charité du Christ demeure en moi.




XXXIII PRIERE DU SOIR

Derniére priére du jour, celle du soir rassemble et
parachéve le temps qui vient de s’écouler. Comme celle
du matin, elle est immémoriale et plonge ses racines ay
ceur méme de 'homme. En Israél, elle se célébrait avant
que la seconde étoile fiit allumée. L'Eglise la nomme
Complies : ce jour qui meurt est la, définitif ; il est complet
et il est accompli. L’office, par trois psaumes, en résume
la signification. Ce jour a-t-il éé ce qu’il efit dil étre, pur
et saint, habité par Dieu? Trop souvent la honte et le
repentir en sont seuls la conclusion légitime. Pourtant,
bon ou mauvais, ce jour fut, et « par Uoffrande du soir,
sortant de Uaffliction » (1. Esdras) ’homme aura le désir
de remercier, de rendre grdces, pour tout ce qu'il a regu
durant ce proche passé. Enfin I'heure du soir est celle de
I’abandon ; le corps va céder au sommeil, I’éme a I’on ne
sait quelles obscures puissances ; que la Force et la Lumiére
suprémes nous gardent des périls de la nuit! Et puisque
le mystére du soir est un mystére de mort, affronté a la
grande échéance dont chaque jour finissant rapproche,
nous répéterons les suprémes mots du Christ, les mots du
complet abandon et de la totale espérance: « Seigneur,
entre vos mains je remets mon esprit... » Car tout est dit

par la.

oicl qu’un jour s’achéve, Seigneur : un jour de plus,

V vais-je dire? Un jour de moins dans ’attente de ma mort.
Bl Je passe en revue ces heures encore si proches, inscrites
déja pourtant au livre de votre Jugement, et j'ai le ceur pensif
de les trouver si vaines, si occupées de tout ce qui passe et dis-

perse, mais si vides de Vous.

!

Pardonnez-moi, Seigneur, d’étre faible, d’étre lache, de con-
naitre le bien et de le faire si mal, de toujours retomber au méme
endroit, sur la méme pierre, d’étre si fade, si tiede, de Vous aimer
si peu. Aujourd’hui donc, encore, malgré mille promesses, je
Vous aurai trahi et je me serai trahi. J usques a quand mon Dieu,

jusques a quand?










Secouée de repentir, mon ame est lourde et tremble. suspendue

Y . . ’ -
a votre pardon. Si je n’avais re

du Christ mes fautes et mes peInes,
a ’abime du désespoir et du dégoit de moi. Mais il m’a ét¢

dit que toute faiblesse en Vous est véritable force : Seigneur, jai

mis, une fois pour toutes, aux maing
seul me resterait le recours

foi en Vous.

La nuit tombe, la nuit complice de mes ténébres et je connals

ons. Protégez ma demeure, les miens, ma vie, gardez
s anges emplissent I"ombre de leurs ailes tuté-
sommeil, habité de votre Présence, soit

ses tentati
mon ame. Que vo
laires, et faites que mon
tout de confiance et de fidélité.

Puis, lorsque viendra pour moi la nuit définitive, lorsque je
serai proche de comparaitre devant Vous, faites, Dieu Tout-Puis-
sant, par le sang répandu de votre Fils, par la priére trés pure de
ma mére Marie, que votre Miséricorde apaise mon angoisse et
que je m’endorme alors, heureux, dans votre amour.




TABLE DES MATIERES

*

Préface
| PRI 2 ok Sl S Gl S G N Introibo ad altare Dei
{ | a1 e B T e GG & BN 0 5% Confiteor
| 1 £ SN e PO SR X T Le baiser a ’autel
. e i 505 i ays s mute 36 2 B b b Le signe de ’entrée
L SO SRy - o SN La pitié et la gloire
" (S Unis dans le Seigneur
VIL.. . ... Lecture au nom de Dieu
AR s o5 0 mscois wmsagras Interméde et préparation
B oy il oot it o BABNEES U0 H0h SRR T Parole de Dieu
s P P T R Régle de notre Foi
i 5 O U e T PR U PR Offertoire
RN . . o i ins 5 s o Par le Pain et par le Vin
XTI, ....coonceerennnnnainnncsos Les mains pures
XIV . e Aux Trois Personnes
BN s i 2260 HOE R s & e Secréte
HONGL % 0% v 2 dia o 5os WA 54 e Prologue a I’Eucharistie
€5 | R S VI B TR Sanctus, Sanctus, Sanctus
b, &' | | SRR L’ Eglise au pied de la Croix
XIX. o Ceci est mon corps
), S GINUI S X Ceci est mon sang
b, €, PR AN Mémorial
b, | SRR PR P Les morts et nous pécheurs
XETHL,. .o v oin 2 6 4 @008 320 553 37 Action de graces
XXIV . .. .0 e nonsBa W i Pater Noster
&% | R J By Le pain rompu
. & 6 [N SPTRRRGERs—p— Par le sang de I’agneau
RRWIL: 52 52 vk s o o 2o 00 i Communion du prétre
ERNTIE. . . . o 5c 969268 75 50 Communion du fidéle
L%, 4 b, P SR S Sous la main de Dieu
b, ©. &, CHRR P Dans la gloire du Verbe
NN T 50 w0 53, 1% (20 0 s 25 PR tie Pri¢re du matin
XXX ., ..cvioiia ini 55 Pour chaque instant du jour
@, ©, € | £ [N =T T M P Priére du soir

Dépot légal Nv 793 4¢ trimestre 1951







{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }

