Paris. ~ dmprimerie Watoen, rge Bonaparie, A4,




-

DIRECTION SPIRITORLLE

K'art de conduaire les Ames a la perfection chrétienno ,
par les voies ordinaires de la grice,

ENSEIGNE EN QUATRE TRAITES

PAG

Le R. P. Jean-Baptiste SCARAMELLI

DE LA SOCIETE DE JESUS:

SUIVIE

DE CENT QUATRE-VINGTS PLANS DE SERMONS BONT LA MATIEHE ESY
DEVELOPPEE DANS LE COURS DE L'OUVRAGE.

TRADUITE EN FRANGAIS

PAR M. L'ABBE J.-J. RUDEAU.

QUATRIEME TRAITE -

DBS VENTUB TH&DLOUALES ET SURTOUT DE LA CHARITE QUI mST L'ESSENCE

DE LA PBRFECTION CHRETIENNE

PARIS
LIBRAIRIE CATHOLIQUE DE 1. F. HIVERT

J VERMOT, SUCCESEBEEUR
Quai des Grands-Augustins, 57

——

1854




Tous les exemplaires seront revélus de ma griffe.

Z?;%%“

=

P




METHODE

DE

DIRECTION SPIRITUELLE

QUATRIEME TRAITE

DES VERTUS THEOLOGALES ET SURTOUT DE LA CHARITE
QUI EST L'ESSENCE DE LA PERFECTION CHRETIENNE.

INTRODUCTION AU TRAITE.

1. Apres trois jours de marche nous touchons déja au
terme de notre voyage. Le but de la vie chrétienne est la
parfaite charité. Les voies qui conduisent a cette bien-
heureuse fin sont 'éloignement des empéchements dont
nous avons parlé dans le second traité; les vertus morales
. dont nous nous sommes occupés dans le troisicme; les
noyens (ue nous avons indiqués dans le premier et que
nous devons employer pour éloigner ceux-la, pour ac-
quérir ecelles-ci. Puis done qu'avee le secours de Dieu,
nous avons termin¢ les trois traités précédents, et que
nous avons parcouru ces différentes voies de notre voyage
spirituel, nous allons maintenart parler de la charité par-
faite dans laquelle consiste non-seulement le terme, mais
cucore Uessence de la perfection chrétienne : car ¢’est par
clle seule que nous nous unissons a Dicu ui est notre fin
dernicre, notre souveraine béatitude, et que notre esprit
peut se reposer paisiblement en lui comme dans le centre
de sa sphere celeste.

2. Mais la perfection du chrélien consiste aussi en quel-

Iv. 1




—_9 —

que sorte dans la foi et dans l'espérance : car ces deux
vertus concourent aussi au moyen des divers actes de I'in-
telligence et de la volon{¢, & nous unir intimement ou
comme disent les scolastiques, immédiatementa Dieu qui
est notre fin dernicre, ainsi qu'a sa divine charité, par un
indissoluble lien; de sorte qu'il nous est imposgible de
I'aimer avant que nous n'en avons reconnu l'iminense
bonté avec le secours de la foi, et fermement espérc de
lui les grices dont nous avons besoin pour acquériv et
conserver son amour. Cest pourquoi j'ai pensé qu'il fallait
nécessairement parler maintenant de Ia foi et de I'espé-
rance ; d’autant plus que, comme la charité, elles portent
le elorieux nom de vertus théologales, parce qu'elles ont
Dieu pour but ou objet immeédiat; ce qui est une preroga-
tive que ne possede aucune vertu morale.

3. Ainsi aprés avoir exposé dans les traités précédents,
ce qui concerne les movens de la perfection chrétienne;
nous allons maintenant parler de son essence qui, ainsi
que nous 1 avons souvent réitéré avec saint Thomas, con-
siste premierement dans I'amour de Dieu et secondaire-
ment dans la charité envers le prochain. Ainsi puisque,
comme nous venons de l'observer, la foi et 'espérance
concourent a nous procurer l'essence de la perfection,
nous en donnerons d’abord une connaissance non-seule-
ment pratique mais encore théorique.




ARTICLE PREMIER,

De la foi théologale,

CHAPITRE PREMIER.

EN QUOI CONSISTE LA FOI THEOLOGALE.

k. L’Apotre des nations ncus donne de la foi théologale
une idée qui, si nous la méditons attentivement, nous
préservera de toute erreur dans l'étude de cette vertu.
« La foi, écrit-il aux Hébreusx, est la substance des choses
que nous devons espérer, et la preuve de celles qui ne pa-
raissent pas. » (1) Saint Thomas voit renfermées dans ce
texte comme dans une description exacte et remarquable
toutes les parties qui appartiennent a 1'essence de la foi.
D'apres la pensée du saint docteur ces paroles : « La foi
est la substance des choses (que nous devons espérer, »
signifient que cette vertu est 1o principe de notre espé-
rance, parce que la possession des biens immenses, aux-
quels nous aspirons par nos désirs, doit son origine a la
foi : car il est évident quon ne peut espérer aucun bien
qll’_OI} ne le croie d’abord, ni I'obtenir avant de I'espérer.
Voici ses propres paroles : « Saint Paul dit que la foi est
la subslance des choses que nous devons espérer, parce
que _10 premier principe de l'espérance existe en nous par
Laction de la foi, qui renferme virtuellement tout ce que
Nous pouvons espérer, » (2) En outre, le saint docteur en-
Selgne que ces autres paroles: « La foi est la preuve des

(M CMivi1,—(2) 2

«2.Q.4, 4.1, in corp.




. Y -
choses qui ne paraissent pas, » expriment le {res-ferme
consentement avee lequel notre intelligence, convaincue
par I'autorité de la parole divine qui ne peut nous trom-
per, adhere méme aux choses qu'elle n'a jamais com-
prises. L'Apotre, dit-il, «appelle ici preuve, la ferme ad-
hésion de Uintelligence aux vérités de la foi qui ne parais-
sent pas. Aussi lui donne-t-on le nom de conviclion, parce
que lintelligence de celui qui croit, convaincue par I'au-
torité divine, donne son assentiment a ce qu’elle ne voit
pas. » Cest dans ce sens que le saint docteur entend aussi
la définition de saint Augustin qui dit : « La foi cst une
vertu par laquelle on croit ce qu'on ne voit point;» (1)
ainsi que celle de Damascene qui éerit @ « La foi est un
consentement qui n’exige pas d’'examen;» (2) et beau-
coup d’autres définitions semblables par lesquelles les
sainls peres se sont efforcés d’expliquer l'essence de celte
tres-noble vertu. Pour nous qui devons nous metlre a la
portée de la capacité des différents lecteurs, nous rédui-
rons toutes ces définitions aux termes les plus faciles a
comprendre, les plus clairs qu’il nous sera possible, en
disant : « La foi surnaturellc et divine est une vertu théo-
logale qui porte notre esprit & croire fermement tout ce
que Dicu a révélé, pour le seul motif que c’est un Dieu
infiniment sage et véridique qui I'a réveélé. » Examinons
maintenant chacune de ces paroles en particulier, afin
que les personnes les plus simples ct les moins éclairées
puissent comprendre Pessence d’une verlu si nécessaire
au chrétien.

5. Nous avons dit qu’elle est une vertu théologale : car
la foi qui reste fermement atlachée a nos dmes, soit que
rious dormions soit que nous veillions, cst une habitude
infuse, inséparable de la grice sanétifiante el qui ne peut
jamais se perdre si ce n'est par linfidélité, c’est-a-dire,
par un acte diamétralement opposc a la foi. Nous avons
dit que cette vertu est théologale, parce que les actes de

(4) Tract. 40. in Joan. — (2) L. 4, ¢, 12,



— ) —

foi, produits par I’habitude dont nous venons .dfi .parl(_zr,
ont Dicu et ses attributs, sa sagesse et sa véracité mﬁmes
pour but prochain ou, comme disent les -sc.olasthucs,
pour objet immédiat; qu'ils en tlrent'l.eur origine comme
du motif qui leur cst propre; et qu’ils tendent a rendl:e
au Seigneur les devoirs qn‘i lui sont dus comme a la vé-
rit¢ premiere qui ne saurait tromper. . . _

6. Nous avons dit qu’elle porte nos ames a croire :
puisqu'avec toutes les forces de notre libre ayblfrg nous
ne sommes pas capables de faire un acte de foi dlvme;A et
que nous avons absolument hesoin du secours de la grace
surnaturelle qui éclaire notre esprit, excite notre volonté
et donne a ces facultés naturelles le pouvoir de produire
un acte si au-dessus de leur puissance. Ce qui est telle-
ment conforme a la vérité, que les Pelagiens qui préten-
daient qu’avec les seules ressources de la nature, nous
pouvons poser le principe de la foi, ou du moins faire
des eflorts, concevoir des désirs qui nous disposent a
monter les degrés d’une foi parfaite, ont été accusés d’er-
reur par les saints peres, et surtout par saint Augustin
qui appuyé sur les paroles de I'Apdtre s’exprime ainsi :
« Nous ne sommes certainement pas capables de croire
par nous-mémes, comme par notre seule force; car la
faculté au moyen de laquelle nous commencons a croire,
vient de Dieu. » (1) En outre leur opinion a été réprouvée
el condamnée comme hérétique, par plusieurs conciles
et principalement par celui de Trente.

7. Jai dit que la foi porte nos dmes a croire tout ce que
Dieu a révélé. Arrétons-nous ici un instatt, et afin de
bien comprendre ce que nous dirons plus tard, distin-
slonus avec les théologiens les raisons ou motifs de la foi.
d’avec les arguments qui rendent notre foi croyable, et
quon appelle en théologie motifs de crédibilité. Ces ar-
guments ou motifs sont des raisons qui démontrent d'une
maniere ¢videnle, que les dogmes, enseignés par I'Eglise

(1) De Pradest c. 2.




—_— 6 -
catholique, ont ¢té révélés par Dieu, de sorte que nous
sommes obligés de les croire. Mais ces arguments ne suf-
fisent pas pour faire des actes de foi : soit parce qu’il peut
arriver qu'aveuglé par une passion quelconque, je refuse
de croire certaines vérités, bien que je sois persuadé
qu'elles ont 6té révélées par Dieu lui-méme; comme il
arrive aux hérétiques que leur propre avantage ou lor-
gueil ou leur utilit¢ personnelle empéche de croire fer-
mement certains dogmes catholiques, quoiqu’ils ne dou-
tent aucunement qu’ils soient vrais : soit parce que, si je
désire réellement de croire, et de faire un acte de foi
théologale sur les vérités que j’ai reconnues croyables au
movyen de ces arguments, je dois nécessairement me ser-
vir des motifs qui sont propres a la vertu de foi et que
jindiquerai bientot en peu de mots.

8. Mais je vais auparavant exposer les arguments qui
démontrent que les dogmes de la sainte Eglise ont été
révéleés par Dieu lui-méme, et qui nous les rendent ainsi
évidemment crovables. On en compte sept que représen-
tent les sept sceaux dont saint Jean fait mention dans son
Apocalypse. (1) Le premier est tiré des prophetes. Il n'y a
qu’une vertu divine qui puisse prévoir et prédire, plu-
sieurs années avani qu’ils n’arrivent, les événemenls qui
dépendent de la volonté divine et du libre arbitre des
hommes. Or ¢'est ce qu’on peut constater dans les saintes
Ecritures, ou nous voyons prédits par les prophetes, méme
dans les plus petits détails, les événements qui ont rap-
port a la vie et a la mort du Rédempleur. Dieu leur a
donc révélé ces divins secrets, et a parlé par la bouche de
ceux qui prophétisaient. Or si Dieua parlé, il faut qu’elle
soit vraie, la foi pour laquelle il a daigne le faire. Le se-
cond argument se déduit de la saintet¢ des commande-
ments que la loi chrétienne impose, des moyens qu’elle
prescrit pour les accomplir et des effels prodigieux quelle
produit dans ceux qui les observent. Comme Dieu est la

(1) C. 5.



_ 7 —

source premiere, lorigine de toute sainteté; il est évi-
dent qu’une loi si manifestement sqinle, sous tous les rap-
ports, ne peut ¢maner que de lui. _L’exemple d’up seql
saint suffirait pour démontrer la sainteté de la loi qu’il
observe ¢t de la foi qu’il professe : quel argument invin-
cible ne seront donc pas tant de saints qu'on a reconnus
comme tels, parce qu’ils ont rempli la loi, ¢t défendu les
vérités catholiques? Le troisieme argument consiste dans
la sagesse qui brille avec tant d’éclat dans les s:ai.nts d09-
teurs qui ont posé¢ les fondements de notre divine reli-
gion, et qui en out trouvé les dogmes d’autant plu§ surs
gu'ils les ont discutés avec plus de profondeur; tandis que
les auteurs des autres religions, reconnaissant eux-meémes
la fausseté¢ de leurs propres doctrines, n'y ont pas ajoulé
foi; et n’ont répandu leurs coupables erreurs, que pour
des fins naturelles, ou méme dans des intentions per-
verses.

9. Le quatrieme argument résulte de I'admirable rapi-
dité avec laguelle notre foi s'est progagée. Bien qu’elle
n’ait pu prendre racine que par lextirpation de Vidola-
trie si répandue, si enracinée dans toutes les parties de
l'univers; el par établissement d’une religion si con-
traire aux instincts de Ia nature corrom pue, si repugnante
aux inclinations des sens; cependant tous ces change-
ments prodigieux se sont accomplis dans un court inter-
valle de temps. Kt, ce qui prouve plus évidemment encore
Paeuvre de Dieu, c’est que tout a ¢té exécuté nar quelques
pécheurs pauvres, ignorants, grossiers et odieux i tous;
malgré les contradictions des philosophes, la résistance
des hommes politiques, et 1a guerre implacable que leur
faisaient tous les princes de ce monde. Lo ¢inquicme ar-
gument réside dans les miracles dont Dieu seul est capa-
ble. Ils'en est fait d'innombrables. en tout lieu et par des
personnes irréprochables | pour prouver la vériteé de notre
foi. Nous devons done penser que ces hommes, dont Dieu

s’est servi si souvent pour-déroger aux lois tres-exactes et

Immuables de la nature, ¢laient ses amis véritables; et




— 8 —
que la foi, pour la confirmation de laquelle ils ont fait ces
ceuvres prodigieuses, cst vraiment divine. Le sixieme ar-
gumentréside dansla foree, la constance des martyrs dont
beaucoup étaient d’'une naissance illustre, de noble con-
dition, d’un age tendre ou avancé, d'un sexe fragile, d'un
tempérament faible et délicat. Ajoutez a cela le véritable
bonheur avec lequel ils ont supporté les plus cruels tour-
ments, la charité parfaite qu’ils ont montrée en s’y sou-
mettant, par amour pour Dieu et pour le prochain. Mais
ce qui donne a cet argument une force et une vertu toute
particuliere. ce sont les prodiges qui ont eu lieu, quand
jetés dans des fournaises ardentes, dans des chaudicres
remplies de poix ou d’huile bouillante, ils n’ont recu au-
cune atteinte du feu; et lorsqu’exposés au milieu des am-
phithédtres pour y étre dévorés par les bétes féroces ils
n’'ont pas méme recu la moindre blessure ni de leurs ter-
ribles griffes, ni de leurs dents redoutables. Mais, chose
plus admirable encore! des peines si atroces, quiauraient
di frapper de crainte les idolatres et les délourner de la
religion chrétienne, les ont au contraire tellement excilés
que, pour l'embrasser, ils se sont exposes a falloir sacrifier
leur vie, et répandre leur sang. Enfin notre foi nous donne
elle-méme par sa durée et sa persévérance le septieme
argument. Car malgré tant d'ennemis extérieurs et de
rébellions intérieures, elle m'a jamais été ébranlée ni subi
le moindre changement. Elle est toujours restée la méme,
au milieu des conflils, des assauts et des agitations aux-
quels ses dogmies et ses rites ont ¢été en butte. Le prepre
des clioses humaines est de dépérir continuellement : les
rovaumes et les monarchies tom bent enruines, les empires
s'écroulent peu a peu avec le temps; les fausses religions,
les hércsies elles-mémes perdent insensiblement toute
estime pour leur foi et leurs sectaleurs; de sorte quil ne
resle enfin plus que le funeste souveniv de leurs abomi-
nables erreurs. Bien plus, nous voyons déja détruite cn
tout lieu I'idolatric, qui a excrcé aulrefois une §i grande
puissance dans tous les payvs, les royaumes, les empires et



— 0 —

les monarchies. Mais il n’en est pas ainsi de la rel.igion
chrétienne. Car clle se montre encore aujourd’hui telle
qu'elle était au commencement ; par 4 (:onstnn’ce et son
immutabilité elle fait voir qu’elle est T'ceuvre d’un Dieu
eternel et immuable. ' o ‘

10. Ces arguments sont si clairs et s1 cndgnts (quun
seul d'entre eux suffirait pour convaircre Vesprit de
Phomme le plus aveuglé, et pour lui falre.a.vouer (Jue
Dieu a da révéler les lois qu’enseigng la religion catho-
lique, ainsi que les vérités qu'elle croit. f\vcc quelle forge
ne nous en convaincront-ils donc pas, sl nous les'c0n51'-
dérons tous ensemble? Saint Jean Damascene qui avglt
été élevé dans le judaisme, considérant ces raisons {res-
solides, reconnut de lui-méme et sans que personne ne
I'y contraignit, que notre religion et les dogimes quelle
croit ont dit étre révelés par Dieu lui-méme : aussi I'em-
brassa-t-il avec tant de ferveur, qu’il parvint en peu de
temps a la sainteté qui le fait honorer aujourd’hui sur nos
autels.

11. Néanmoins, quoique ces arguments ou signes de
crédibilité, comme disent les scolastiques, soient évidents
et certains, ils ne peuvent aucunement étre une raison ou
un motif suffisant, mais seulement une disposition n¢-
cessaire pour faire des actes de foi théologale; car ils ne
démontrent rien autre chose, sinon que Dieu a révélé les
vérités catholiques; de sorte que nous sommes obligés de
les croire. Or étre persuadé qu’on doit croire ces vérités,
ce n'est pas un acte de foi, mais seulement un effet de
Iévidence, en vertu duquel lintelligence se sent disposce
a faire un acte de foi sur les dogmes catholiques de notre
sainte religion. L’acte de foi divine consiste en ce que
Ihomme intimement persuadé par les solides raisons
préccdemment exposées, que Dieu a révélé les dogmes de
I'kiglise catholique, les croie, pour ce scul motif que le
Seigueur est infiniment sage et veridigue, ¢est-d-dire qu’il
ne peat errer dans ses pensées, ui tromper par ses paroles.
(est ce qui se fait par le commandement de la volonté




—_ 10 —

qui prescrit a l'intelligence de donner un ferme assenti-
ment a ces verites catholiques pour honorer cette souve-
raine sagesse et celle divine vérité qui a daigné nous
parler.

12. «Les d¢mons croient et tremblent, » dit saint Jac-
ques. (1) Bien que ces esprits rebelles croient, ils ne font
cependant aucun acte de foi théologale, parce qu’ils ne
donnent pas leur assentiment par une soumission libre
et spontance ala parole de cette sagesse divine, et de cette
Vérité qui ne peut errer ni tromper, mais seulement a
cause de I'évidence des preuves; comme le dit saint Tho-
mas en ces termes: « Car ils voient des indices mani-
festes d’apres lesquels ils comprennent que la doctrine de
I'Egiise vient de Dieu. » (2) D’ou il résulte que leur foi
n'est point 'acte d'une volonté¢ soumise a la vérité pre-
micre et souveraine, mais un effet nécessaire de I'intelli-
gence; comme l'enseigne encore le méme saint docteur
en disant : « La foi des démons est en quelque sorte forcée
par I'é¢vidence qui résulte des preuves. Cest pourquoi il
ne faut pas les louer de ce qu'ils croient. » (3) Ensuile le
saint ajoute : « La foi qui est dans les démons n’est pas
un don de la grice, mais un effet de leur perspicacité na-
turelle qui les force de croire. » (4) En un mot concluons
que la foi est Passentiment aux vérités non parce qu’elles
sont dictées par les hommes, ou démontrées par des preu-
ves, mais parce qu'elles ont été révélées par un Dieu sage
et véridique ; comme I’Apotre I'cerit aux Thessaloniciens,
dans les termes suivants : « Car lorsque vous avez regu la
parole de Dieu, vous ne I'avez pas re¢ue comme la parole
des hommes, mais telle qu’elle est réellement, c’est-a-dire,
comme la parole du Seigneur qui opere e¢n vous ui
croyez. » (5)

13. De la le lecteur pourra comprendre que les argu-
ments dont nous avons donné l'explication, ne sont que

(1) C. 2. v.19. — (2) 2. 2. Q. . a, 3. in corp. — (3) Ibidem ad. 1. —
(4) 1bidem ad 2. — (5) C. 2. v. 13,



-_— ] —

des signes de crédibilité, c’est-a-dire de’s raisons qul prou-
vent évidemment que la doctrine de 'Eglise a été révélée
par Dieu : et non des motifs pour lesquels il faille en réa-
lité ou, comme disent les scolastiques, actuellement
croire cette doctrine. Les motifs de crédibilité ne sont rien
autre chose que les révélations faites a 1'Eglise par un
Dieu infiniment sage et véridique. Or, ils produisent dans
Iacte de foi deux effets trés-remarquables. Premierement,
ils le rendent certain et infaillible : car de méme qu'elle
est stire laparole de celui qui, a cause de sa sagesse et de sa
véracité, ne peut aucunement errer dans sa maniere de
voir, ni proférer aucun mot qui soit contraire a ses pen-
sées : ainsi elle est certaine et infaillible la fol de celui qui
croit a une telle parole. Secondement, ils ie rendent digne
d’un grand mérite : car en soumettant aveuglément notre
esprit aux paroles d’'un Dieu souverainement sage et véri-
dique nous I'’honorons comme la vérilé premicre et infail-
lible ; de plus en sacrifiant notre jugement propre pour
I’honorer, nous lui offrons la plus noble des facultés de
notre ame, c’est-a-dire notre intelligence. Aussi nous
promet-il I’éternelle félicité en récompense de notre hum-
ble soumission; et le bonheur de contempler face a face
celui en qui nous aurons cru lorsque nous étions dans les
ténebres.

14. Venons-en maintenant a 1'usage et a la pratique de
ce que nous avons dit précédemment. Lorsque quelqu’un
veut exercer des actes de foi divine, il doit d’abord, s'il ne
I’a pas encore fait, considérer attentivement les signes et
leg arguments de crédibilité, les méditant jusqu’a ce qu'il
soil bien convaincu et persuadé que les articles de fo1,
Dl‘OPOSéS.Dal‘ IEglise, n’ont pas été inventés par les hom-
n}cs, ais revélés par Dieu. Cependant il ne doit pas s’ar-
réter ales croire pour ces raisons, par excmple, parce que
tous les docteurs les ont reconnus comme vrais; parce
que les saints les ont confirmés par leurs prodiges, et que
les martyrs les ont professés par I'effusion de leur sang;
ou parce ue les fideles avec lesquels il vit ordinairement




— 12 —
es croient aussi : puisque cette foi ne differe pas de la foi
naturelle et forcée qui, comme nous I'avons dit avee saint
Thomas, se trouve méme dansg les démons. 11 doit done
aller plus lain et eroire ces articles parce quils ont élé
révélés a I'Eglise par Dieu lui-méme qui ne peut errer
dans scs pensces a cause de sa sagesse, ni tromper dans
ses paroles a cause de sa véracité. Quiil déelare ensuile
que pour soutenir ces vérités confirmées par I'autorité de
Voracle divin il sacrifierait volontiers mille fois sa vie, si
cela lui était possible. Telle est la foi tres-précieuse dont
saint Augustin a dit: «Il n'y a pas en cec monde de ri-
chesses plus grandes, ni de trésors, d’honneurs ct de biens
plus précieux que la foi catholique. » Ce n'est pas sans
raison que le saint docteur parle ainsi, puisque comme il
le dit dans les termes suivants : « Elle sauve les pécheurs,
éclaire les aveugles, gucrit les infirmes, baplise les caté-
chumenes, justifie les fideles, amende les pénitents, for-
tifie les justes, couronne les martyrs. » (1)

13. Saint Louis tres-glorieux roi de France a fort bien
su apprécier les avantages remarquables que la fol pro-
cure aux ames. 11 habitait ordinairement a Passy ou il
avait recu le saint baptéme de la foi orthodoxe, disant
qu’il aimait surtout cet humble et modeste séjour parce
qu’il y avait été comble d’une plus grande gloire que par-
tout ailleurs. Or il arriva qu’un de ses courtisans lui dit a
ce sujel, qu’en placant sur sa éte la couronne royale de
France. la ville de Reims lui avait procuré plus d’hon-
neur. Pour moi, lui répondit le roi tres-éclairé, je me
glorifie plus de Passy qui m’a donné l'onction de la foi,
que de Reims ou je suis entré en possession de mon
rovaume. (2)

16. Le tres-picux prince de Carinthie nommeé Igon,
avait concu pour cette vertu éminenie, une estime non
moins remarquable. (3) Car apres avoir fait préparer un

) Serm. 1. de ver. Apost. — (2) Nicol. Bgidi., Petrus Maltel, t

Franc. Bellforesti in vila S. Aloysii Regis. — (3) Sabelli. 1. 3. Eoeas
Silvius ¢. 20. Europ@ anno 790.



— 13 —
splendide festin, il y invita ses ministres qui étaient tous
idolitres, et un nombre égal de catholiques d'une nais-
sance obscure. Lorsque 'heure du repas fut venue il or-
donna aux grands seigneurs de s'asseoir a la table infé-
rieure, et leur fit servir la nourrilure la moins délicate ;
tandis qu'au contraire il admit les pauvres a sa propre
table et voulut qu’on leur offrit les viandes et les vins les
plus exquis. Aussitot que ces hauts dignitaires s’apercu-
rent de cette préférence, ils la regarderent comme une
grave injure faite a la noblesse de leur naissance, et en
furent tellement indignés qu'ils ne purent s'empécher de
manifester leur mécontentement au prince par les plaintes
les plus ameres. Mais celui-ci répondit a leurs reproches
en disant qu'ils ne devaient point s'étonner s’il honorait
ainsi ces hommes vils et abjects; parce que bien qu’ils
fussent issus d’'une basse exiraction, ils étaient cependant
a ses yeux plus nobles qu'eux a cause de la foi qu’ils
avaient regue dans le sacrement du baptéme. Ces senti-
ments sont tres-conformes a ce que dit saint Augustin
lorsqu’il enseigne que cette vertu est préférable a toutes
les richesses et & toutes les dignités de ce monde.

17. 1l faut cependant observer que la foi dont nous par-
lons peut étre accompagnée ou séparée de la chariteé.
Dans la premicre supposition la foi est formée, dans la
seconde elle est informe : saint Thomas nous en donne la
raison suivante : « On dit que la charité est la forme de la
foi, parce qu'elle perfectionne et forme les actes de cette
vertu. » (1) Il est nécessaire d’observer ici que le péché
mortel qui détruit toutes les autres vertus infuses, n'é-
teint cependant pas loujours entierement la foi ni 'espe-
Tﬂﬂc_e, quxquelles il est donné, comme par un privilege
p{'ll‘llCllllC[’, de ne succomber qu'aux actes qui leur sont
diamétralement opposés, c¢'est-a-dire aux pcchés d’inti-
delité et de désespoir. Lors donc que 'habitude de la foi
est jointe & la grace de la charité, on dit quelle est formée

(1) 2.2. Q. 4. a. 3,




— 14 —

ou illustrée par une forme tres-noble; mais quand un
péch¢ mortel qui ne lui est pas formellement contraire,
vient a la separer de la grace et de la charité, on I'appelle
informe, parce qu’elle perd alors cette forme qui I'enno-
blissait auparavant. Nous disons aussi que notre foi est
vive, quand elle fait ce qu'enscignent les vérités qu’elle
croit; qu'elle est morte au contraire, lorsqu'elle néglige
de conformer ses actions aux principes de la religion.
Mais comme nous parlerons de ces distinctions dans le
chapitre quatricme; je dis sculement maintenant que
pour éire l'origine de notre salut et de notre perfection,
la for doit avoir la charité pour compagne et faire de
grandes choses en l'honneur de Dieu, au moyen de ce
meme amour divin et des autres vertus infuses; comme
le dit I'Apotre : « La foi véritable est celle qui agit par la
charité. » (1) C'est ce que saint Grégeire confirme en
disant: « Celui qui croit véritablement, ¢’est celui qui fait
ce qu'il croit. » (2)

CHAPITRE 1I.
DES QUALITES DE LA FOI THEOLOGALE.

18. Apres avoir expliqué I'essence de la foi théologale,
nous devons parler de certaines qualités qui lui sont abso-
lument nécessaires. Ses vertus ressemblent aux substan-
ces lerrestres qui ne peuvent aucunement ou que tres-dif-
ficilement exister lorsqu’elles sont dépouillées de leurs
propriétés naturelles, La premicre qualité de la foi est d’é-
tre simple, ¢’est-a-dire, de ne pas examiner curieusement
les raisons de l'assentiment qu’elle doit donner aux veéri-

(1) Ad Galat. c. 5. v. 6, —(2) Homel. 29, in Evang.




a
— b)) —

tés qu’on lui propose. Car lorsque I'homme est certain de
la révélation divine, il doit s’appuyer sur Pautorité ing-
branlable de la parole divine; bien que les mysteres,
qu’elle lui propose, surpassent la faible portée de son in-
telligence : car, ainsi que saint Augustin nous en avertit
avec beaucoup de sagesse, toute la sécurité de notre foi
ne consiste pas dans la perspicacité de notre esprit mais
dans la simplicité¢ avec laquelle nous croyons la parole de
Dieu. « Ce n'est point, écrit-il, la vivacité de lintelli-
gence, mais la simplicité de la foi qui donne au peuple
une parfaite sécurité. » (1) L’évidence et méme la pro-
babilité des choses, dépendent selon le méme saint doc-
teur, de la raison naturelle et méme de argumentation ;
mais la foi au contraire provient de 'hnumble soumission
de 'ame a I'autorit¢ de Dieu qui a parlé; voici ses propres
paroles : « Si nous comprenons quelque chose nous le de-
vons a la raison ; mais lorsque nous croyons, c¢'est a 'au-
torité que nous en sommes redevables. » (2) De plus, saint
Grégoire enseigne que nous n’acquérons aucun mérite
lorsque nousnous sentons portés a croire, non par la révéla-
tion, mais pour des raisons naturelles et acause del’expé-
rience des sens; car cette foi n’est point divine mais seu-
lement humaine. « La foi, écrit-il, n'est pas méritoire,
lorsqu’elle s’appuie sur les preuves que lui fournit la rai-
son humaine. » (3) Qu’il ne se croie done pas insensé ni
digne de réprimande ou de chitiment, celui qui croit
aveuglément aux mysteres, et qui ne sait rien des véri-
tés, auxquelles il ajoute foi, si ce n’est qu’elles ont été
révélées par Dieu. 11 doit au contraire bien se persuader
que la véritable foi, celle qui mérite une grande récom-
pense, consiste & croire simplement et aveuglément;
comme saint Clément d’Alexandrie nous Vassure en ces
termes : « Ce west pas tant un pardon qu’une récompense
que vous meritez en ignorant ce que vous croyez. » (4)

(1) Epist. cont. Manich. qu dicitur fundamenti c. 4, — (2) De utili.

cred. contra Manich, c. 2, — (3) Homel. 2¢. in Evang, — (4) Adversus
Gentes,




— 16 —

19. Les saintes Ecritures nous offrent, dans la personne
du saint patriarche Abraham, deux remarquables exem-
ples de cetle foi simple. Car lorsque Dicu lui cut annoncé
que lui et son ¢pouse auraient un fils malgre leur dge
avance, «il ne fut point faible dans la foi, il ne fit pas at-
tention que son corps ¢tait exténué, puisqu'il avait déja
presque cent années d’existence, ni que Sara ne pouvait
plus concevoir : il ne douta point de la promesse divine
par défiance. Mais il se fortifia dans la foi, glorifiant le
Seigneur : sachant tres-bien qu'il peut faire ce qu’il a pro-
mis. » (1) Voila une foi vraiment simple.

20. Cependant ce pere des croyants nous a laissé un
modele plus frappant encore de simplicit¢ dans la foi,
lorsqu’il recut de Dieu 'ordre de lui offrir en holocauste
le fils qu’il avait recu dans sa vieillesse. Car il ne révoquait
aucunement en doute la promesse que le Tres-Haut lui
avait faite de multiplier tcllement sa postérité au moyen
de cet unique rejeton, qu’elle égalerait le nombredes étoiles
du ciel, et desgrains de sable qui roulent dans I'immense
Océan; et néanmoins il se prépara promptement a lui don-
ner la mort. En effet, ayant conduit son Isaac sur le som-
met du mont Horeb, il le placa sur le bucher et menaga
son cou du glaive tranchant, espérant toujours, quoique
le fer homicide fat pres de frapper la victime, que des
froides cendresdecet innocent enfant naitrait unpeuple qui
remplirait la terre d’innombrables habitants. Admirable
exemple d’une foi véritablement simple et inébranlable au
milieu des assauts de la raison humaine dont elle mépri-
sait les vains efforts, parce qu'elle s’appuyail fermement
sur Lautorité de Dieu qui lui avait parlé. Aussi saint Jean
Chrysostome dit-il avec raison : « Considérons I'obéissance
du juste et comment il a ex¢culé ce que le Seigneur lui
avail commandé, sans en demander Ja raison, comme font
beaucoup d’insensés qui examinent curieusement ce que
Dieu prescrit et qui disent: Pourquoi ceci, pourquoi cela?

(1) S. Paulus ad Rom. ¢, 4. v. 19,



— 17 —

Quelle utilité résulte de telle ou de telle autre chose? Il
obéi de méme qu’un serviteur qui aime son divin maitre,
et qui s'empresse, sans faire la moindre observation, de
remplir tout ce qu’il lui a commandé. » (1) Heureux si

nous parvenons un jour a pratiquer une foi semblable.
21. L’'autre qualité de la foi consiste dans la fermeté,
de sorte qu’elle ne chancelle point, qu’elle ne vacille pas
méme, et qu’'elle reste stable, constante dans son assenti-
ment. Cette qualité résulte de la premiere. Car si ’homme
ne s’attache point a scruter curieusement des motifs hu-
mains, ni a considérer les difficultés que présentent les
mysteres qui lui ont été révélés, et se repose tout entier
sur la parole d'un Dieu souverainement sage et véridique,
la fermeté manquera rarement et difficilement a son as-
sentiment. Car de méme que le fondement sur lequel il
s’appuie est inébranlable ainsi sa foi sera nécessairement
immobile et immuable. Saint Jean Chrysostome expli-
que ceci par la comparaison suivante : « Comme les mem-
bres tremblants et accablés, sous le poids des ans, ne sau-
raient faiblir lorsqu’ils s’appuient sur un baton solide :
ainsi la foi protége notre dme assaillie et agitée par des
raisonnements incertains, en la soutenant plus sturement
qu'aucun biton, et en la fortifiant considérablement par
ses secours. » (2) Le méme saint docteur, comparant en-
suite la foi a un flambeau qui éclaire notre esprit, s’expri-
me ainsi: « Elle nous préserve de la confusion en reme-
diant a la faiblesse de notre intelligence, en dissipant
nos ténebres et en éclairant de sa lumiére notre Ame qui
Si'ége comme dans une demeure obscure au milieu de pen-
sees tumultueuses. » (3) Ces paroles sont trés-conformes a
cequedit saint Pierre, lorsq u’il compare la foi i une lampe
qui brille dans les ténebres et qui indique le chemin a
ceux qui marchent;afin qu’ils puissent voir o poser sure-
ment leurs pieds, En effet, la parole divine est pour nous,

o) Hom. 40, in Genes. — (2) Hom. de verb, Apost. Habentes euw -
dem spirit, fidei, etc. — (3) Ead. Homel,

1y, 2




— 18 —

aumilieu desténebres denotre esprit, unelumierequi non-
seulement nous rend siirs de la vérité, mais confirme en-
core notre assentiment; de sorte que si nous la considé-
rons constamment, nous ne chancellerons pas et ne tom-
berons jamais dans 'abominable péché de I'infidélité. Le
saint Apotre s'exprime en ces termes : « Nous avons la pa-
role des prophetes, a laquelle vous faites bien de recourir,
comme A une lampe qui brille dans un licu ténébreux. » (1)

99. Aussi saint Bernard écrit-il : « Dieu nous préserve
de penser qu’il y ait, comme le supposent les hérétiques,
quelque chose d’'incertain dans notre foi et dans notre es-
pérance; que tout ce qui est en elles, ne soit au contraire
appuyé sur la plus certaine et la plus inébranlable vérité,
persuadé, établi et consacré par les oracles divins et par
les miracles. » Puis interpellant les hérétiques, le saint
docteur les presse par les paroles suivantes : « Compre-
nez-vous ce que signifie le mot substance? » (L’Apotre
appelle ainsi la vertu dent nous traitons. ) « Dans la foi il
ne vous est pas permis de penser ou de disputer comme
bon vous semblera, ni de divaguer de coté et d'autre a
travers les opinions insensées et les écarts de T'erreur. Le
nom de substance vous indique quelque chose de certain
et de fixe. Vous serez renfermé dans certaines hornes, et
resserré entre certaines limites : car la foi n’est pas une es-
timation mais une certitude. » (2)

93. Saint Louis roi de France a persévéré jusqu’a son
dernier soupir dans cette fermeté de la foi. (3) Car lors-
qu’il était pres de mourir le prétre qui lui apportait le
saint viatique lui ayant demandé s’il croyait que le fils de
Dieu fiit renfermé dans le petit cercle de la sainte hostie,
ce prince recueillit le peu de force qui lui restait et dit
d’une voix sire, avec conviction : Je le crois aussi ferme-
ment que si je le voyais présent comme les apdtres l'ont
vu s'élever glorieux dans le ciel. Le lecteur qui désire

(1) 2. Epist. c. 4. v. 19. — (2) Ad Innocent, Papam. Ep. 190, —
(8) Ber. Rosignoli de discipl. chr. relig. 1. 3. ¢. A,



-— ) —

de voir un plus héroique exemple de fermeté dans lu foi,
peut lire U'épitre que saint Paul écrit aux Romains ef dans
laquelle il dit : « Je suis certain que ni la mort, ni Ia vie,
ni les anges, ni les principautés, ni les vertus, ni lez cho-
ses présentes, ni les choses futures, ni la force, ni les hau-
teurs, ni les profondeurs, ni aucune autre créature ne
pourra nons séparer de lacharité divine qui est en Jésus-
Christ. » Saint Jérome méditant ces paroles demande ce
qui a pu rendre I'Apotre si certain de son union perpé-
tuelle avec le divin Sauveur, et répond que c’est sa fer-
meté dans la foi : « Car, écrit-il, d'ott pouvait-il avoir
cette certitude, si ce n'est de sa fermeté dans la foi? » (1)

24. Latroisieme qualité de la foi, c’est la foree qui don-
ne le courage de supporter toutes sortes d’adversités et de
maux plutot que de manquer a la moindre pratique des
vérités éternelles. Cette qualité provient de la précédente :
ear celui qui est ferme dans la foi, devient aussi tellement
inébranlable que, semblable a un rocher enraciné au fond
de la mer, il soutient sans broncher les aftaques des fen-
tations et les assauts de Ia persécutiomr. « Résistez, écrit
saint Pierre, soyez forts dans la foi, car Ie démon tourne
autour de vous, comme un lion rugissant cherche quel-
quun qu’il puisse dévorer. » Cette fermeté de la foi était
universelle chez les chrétiens de la primitive Eglise; puis-
quonen trouvait  peine un seul qui ne préférit souffrir les
supplices, les ignominies et la mort Ia plus cruelle, plutot
que de renoncer aux vérités catholiques de notre sainfe
religion ; ainsi que Nicéphore le rapporte : « A I'époque
de Dioclétien, comme on célébrait la naissance de Jésus-
Christ, vingt mille marty?s ont mieux aimé étre briilés
dans le temple par le tyran, que de s'écarter des croyan-
ces de la foi chrétienne. » (2) Lactance dit aussi que par-
mi les fideles qui de son temps étaient déjd répandus par
tout P'univers, il n'y en avait pas un senl qui n’eit donné
volontiers sa propre vie pour la foi. Voici ses paroles :

(1) Tn ¢, 1. Ep, ad Galat, — (2) Hist. ecel, 1. 1. ¢, 6.




—_20 =

« Puisque la loi divine est regue depuis le levant jusqu’au
couchant, et que des personnes de tout sexe, de tout age,
de toute nation et de tout pays servent Dieu dans un seul
et méme esprit, avec la méme patience ct le méme mé-
pris de 1a mort : les paiens devraient comprendre quil y
a dans cette religion quelque chose de divin que les chré-
tiens ne défendent pas sans raison jusqua la mort. » (1)

95. Cette force de la foi tire son origine de plusieurs
causes ; premicrement, du grand accroissement que cette
vertu acquiert par un fréquent exercice. Secondement, du
sacrement de confirmation qui donne a I'dime, par les
meérites du Sauveur, une force tellement invincible qu’elle
peut résister aux plus terribles attaques des ennemis qui
tentent de lui faire perdrela foi. Troisiemement, dela grace
que Dieu nous donne gratis et dont ’Apotre fait mention
lorsqu’il dit : « Telle personnerecoit dumémeespritledon
de 1a foi. » (2) D'aprbs saint Thomas, cette grice « fait
toute la force et toute la constance de notre croyance. » (3)
Il est vrai que partout ou I'Eglise n’est point persécutée,
nous ne pouvons pas montrer cette force de notre foi dans
les amphithéatres au milicu des bétes féroces, dans les
fournaises ardentes, sur des chevalets qui torturent nos
membres, ni sous les coups de la hache et du glaive.
Néanmoins nous avons ’occasion de ’exercer en suppor-
tant avec courage les douleurs de la maladie, les calomnies
de la persécution et les angoisses que nous occasionnent
les tentations. Nous pouvons la faire voir lorsque le mal-
heur nous frappe et nous enléve nos biens, notre réputa-
tion, la santé, nos parents, n0s connaissances et nos amis
les plus chers : car cette sorte d’adversité constitue aussi
un martyre « moins cruel il est vrai, mais plus pénible par
sa durée. » Si appuyés sur la foi, et encouragés par la
pensée des biens éternels qui nous attendent dans I'autre
vie, par l'exemple de Jésus souffrant pour notre salut,
nous endurons alors nos maux avec constance : nous se-

(M) L. 5. €. 13, = (2) 4. Cor. ¢. 12, v. 9, — (3) 2. 2, Q. 5. a, 4, d 2,



—_— —
rons comme les martyrs admis au nombre des athletes
invincibles, et des fideles sectateurs du divin Ré-
dempteur.

26. A ces qualités de la foi jajoute encore une certaine
maniére d’étre que je n’ose pourtant pas nommer qualité,
parce que toute I'essence de cette vertu peut aisément
subsister sans elle. Néanmoins cette disposition est un
certain ornement qui embellit la foi et lui donne une
splendeur toute particulicre. Elle consiste i croire avec
cette promptitude et cette joie a laquelle saint Paul fait
allusion dans son épitre aux Hébreux ou il leur dit :
« Vous avez pitié de ceux qui sont attachés aux choses
terrestres dont vous vous réjouissez d’étre dépouillés, sa-
chant que vous avez des biens meilleurs et plus dura-
bles. » (1) Cette joie provenait de la foi vive avec laquelle
ces pieux chrétiens croyaient aux trésors incorruptibles
ct élernels de la céleste patrie; cette vertu en effet les
portait a se ré¢jouir méme lorsqu’ils se voyaient dépouil-
lés des biens de ce monde. C’est encore de ce bel ornement
que le méme Apotre parle aux Philippiens en ces termes :
a Je veillerai, leur écrit-il, et je veillerai avec beaucoup
de sollicitude, & ce que vous avanciez et i ce que vous
vous réjouissiez dans la foi.» (2) Cette gaieté spirituelle,
cette promptitude a croire les vérités surnaturelles et di-
vines a ¢té 'origine de la joie que les saints martyrs ont
montrée, lorsqu’ils enduraient les tourments les plus atro-
ces, et de 'allégresse que les ames parfaites ont ressentie,
au milieu des plus grandes tribulations, comme il est ar-
rivé & Moyse dont saint Panl nous dit : « Moyse devenu
grand, nia qu’il fit né¢ dela filledu roi Pharaon, aimant
mieux étre affligé avec le peuple de Dieu, que de jouir
avec les pécheurs. » (3) Mais nous ne pouvons acquérir
une foi agréable, douce et abondante en consolations, si
Dieu ne répand dans nos ames une lumiere toute parti-
culicre qui éclaire nos ténebres et nous rende pour ainsi

1) C. 40.v, 34, — (2) C. 1. v, 25. — (3) Ad Hebr. c. 11, v. 24 ot 25.




—_— 92 —
dire sensibles les vérités célestes. Heureux celui a qui le
Seigneur donnera cetle lumiere; car a la clart¢ de ce
flambeau divin il pourra faire de grands progres dans
la vie spirituelle,

CHAPITRE 11I.

COMBIEN LA FOI EST NECESSAIRE AU SALUT ET A LA
PERFECTION DU CHRETIEN.

27. Le texte sacré naus assure que la foi est néeessaire
au salut et a plus forte raison alaperfection de nos imes,
il nous I'assure en termes si manifestes qu’il n’y a que ce-
lui qui est dépourvu des lumicres de la foi, qui puisse le
révoquer en doute. Jésus-Christ le dit lui-méme en ces
termes : « Celui qui aura cru, et qui aura été baptisé, sera
sauvé : mais celul qui n’aura pas cru, » qu’il ait été bap-
tisé ou non, «sera condamné. » (1) Nous lisons dans 1'é-
pitre aux Hébreux : «Sans la foi il est impossible de plaire
a Dieu. Celui qui approche du Seigneur doit croire qu'’il
récompense ceux qui le recherchent. » (2) Par ces paroles
I’Apotire nous insinue que pour étre agréable a Dieu, il faut
croire non-seulement son essence incrécée, incompréhen-
sible, indépendante, exempte de tout défaut, mais encore
les biens immenses dont il comblera ses fideles serviteurs
pour les récompenser.

28. De ces paroles saint Augustin déduit i juste titre
que «la foi est le commencement du salut de Phomme; »
et il en donnela raison en ces termes : « Sans elle personne
ne peut devenir enfant de Dieu : parce que sans cette vertu

(1) 8. Mayc. ¢. 46. v, 16, — (2) Ad Hebr, c. 11. v. 6.




— 23 —

aucun homme ne saurait obtenir la grace de la justifica-
tion en ce monde, ni posséder la vie éternelle en l'au-
tre.» (1) Or si la foi est le commencement de notre salut,
elle en est aussi le fondement, et comme la racine qui
produit les fruits de toutes les vertus. Cest le sentiment du
méme saint docteur qui dit: « C'est une grande @uvre,
mais elle nait de la foi. J’admire la construction de 1'édi-
fice; mais j'y vois le fondement de la foi. Je contemple le
fruit de cette bonne ceuvre ; mais j'en reconnais la racine
dans la foi. » (2) ‘

29. Mais ici 'on pourra m’objecter que dans le second
traité, article onzieme, chapitre septieme, j’ai affirmé avec
saint Augustin et d’autres saints peres que I'humilité est le
fondement de la vie spirituelle. Comment donc ce méme
saint docteur le fait-il reposer dans la foi? A cette objection,
saint Thomas répond que I’édification de lavie chrétienne
ne s’appuie pas comme les constructions matérielles de
nos maisons, sur un seul fondement. Ce saint édifice re-
pose en effet sur plusieurs fondements , de telle sorte que
chacun d’eux puisse, mais dans un sens différent, étre le
premier ; vous pourrez comprendre comment cela se fait,
en lisant ces paroles du saint docteur : « De méme que
nous comparons la réunion des vertus 4 un édifice ; ainsi
nous établissons des rapports de similitude entre la pre-
miere vertu qu’on acquiert et le fondement par lequel on
commence la construction de 'édifice. C’est Dieu qui est
Pauteur de toute vertu; et celle qu'on regoit d’abord peut
s'acquérir de deux maniéres. Premic¢rement, en éloi-
gnant les obstacles ; sous ce rapport 'humilité tient le pre-
mier rang, parce qu’elle chasse I'orgueil auquel Dieu ré-
siste. Secondement , en faisant des actes positifs de vertus
par lesquels on s’approche de Dieu. Or le premier pas vers
le Seigneur se fait par la foi, comme ’Apotre 1'écrit aux
Hebreux: « Celui qui approche deDieu, doit commencer par

(1) Serm. 38. de Temp. — (2) In preaf, Psalm. 31.




— 9 —

croire : (1) dans ce sens la foi est un fondement plus noble
que 'humilité. » (2)

30. Ainsi, que personne n’ait la présomption de s'adon-
ner a la vie spirituelle, avant qu’il ne soit affermi dans la
foi : car autrement ce serait construire un magnifique pa-
lais avant d’en avoir posé les solides fondements. Et lors
méme que 1'édifice spirituel, déja ¢levé jusqu’au sommet,
toucherait a la perfection, il faudrait encore plus que ja-
mais I'appuyer fermement sur le fondement de la foi. Car
si malheureusement on néglige de le faire, toufes les
constructions s’écrouleront et toutes les ceuvres spirituelles
tomberont en ruine : comme il est arrivé a Origene aussi
célebre pour sa doctrine que par sa chute. Qui fut plus
saint et plus savant que lui? Fils d’un pere qui a été mar-
tyr; et lui-méme pére spirituel de plusieurs chrétiens qui
donnerent leur vie pour la foi; Origéne qui désirait si ar-
demment le martyre que sa mere fut souvent obligée de ca-
cher ses vétements, de peur qu’il ne se livrit lui-méme entre
les mains des tyrans et des bourreaux, afin de mourir pour
Jésus-Christ; lui si pur, si candide qu’il semblait étre un
ange revétu de notre chair mortelle; siadonné a la contems-
plation qu’il paraissait avoir été élevé dans les déserts de la
Nitrie ou dans les antres de la Thébaide;si enflammeé d’un
saint zéle qu’il propagea la véritable religion dans plusieurs
provinces ; si rempli dela sagesse divine que plusieurs per-
sonnes, qui écrivaient sous sa dictée, ne suffisaient pas pour
noter tout ce que concevait son esprit éclairé et fécond.
« Néanmoins apres avoir élevé I'édifice desaperfection a une
hauteur si prodigieuse , il tomba tout a coup et peut-étre
dans une abyme éternel par une chute irréparable. Cest
donc avec raison que saint Augustin dit a ce sujet: « La
maison de Dieu est fondée par la foi, construite par 1'espé-
rance, et perfectionnée par la charité. » (3)

(1) Ad Hebr. ¢. 14. — (3) 2. 2, Q. 151, a. 5. ad 2. —(3) De verbis
Apost. Serm. 20. e. 1.




— 9% —

31. Ce n'est pas non plus sans de bons motifs que 'abbé
Agathon congut tant d’horreur pour le vice d’incrédulité
dont on l'accusait. (1) L’histoire des Peres du désert rap-
porte que la réputation de sa profonde humilité s’étant ré-
panduedansles différentespartiesde cette immensesolitude,
plusieurs moines voulurent I’éprouver et en faire I'expe-
rience. IIs allerent donc le voir et I’accablerent des injures
les plus humilantes. Quel est votre genre de vie, lui di-
rent-ils, quelle est cette conduite que vous tenez, Aga-
thon 2 Partout on entend les religieux se plaindre de votre
abominable orgueil; car vous méprisez tout le monde,
vous n’estimez personne; vous ne cessez de critiquer les
actions tantot de 1'un tantot de I'autre; plusieurs disent
qne c’est pour ne point paraitre avoir les mémes défauts,
tandis que vous étes un impudique et un fornicateur.
Or lorsqu'ils l'eurent ainsi outragé et chargé d’oppro-
bres, le serviteur de Dieu leur répondit : 11 est vrai que
mon cceur est souillé de toute sorte d’iniquités et de
vices : puis il se prosterna humblement a leurs pieds,
les suppliant d’intercéder pour lui aupres de Dieu.
Alors les moines, voyant que tous ces reproches ne suffi-
saient pas pour le faire sortir de sa profonde soumission,
tentérent contre lui un nouvel assaut. Le bruit court, lui
dirent-ils, que vous avez perdu la foi et que vous étes de-
venu hérétique. A ces mots, Agathon se levant répliqua
aussitot : Oh! pour cela, non; je n’ai pas commis ce crime;
que le Seigneur, dans sa miséricorde, me préserve d’un pé-
ché si énorme. Les religieux étonnés d’une telle réponse,
lui demanderent pourquoi apres avoir supporté avec tant
d’humilité les autres péchés tres-graves qu’ils lui avaient
imputés, il s’indignait au seul nom d’hérésie et d’infidélité ?
C'est, leur dit-il, parce que l'infidélité sépare entierement
de Dieu, et qu’en lui retranchant le fondement de la foi,
elle la met dans I'impossibilité de retourner a lui; ce qui
n’arrive pas dans les autres péchés: ¢’est pourquoi je ne

(1) Ex. L. Sent. I'. . ¢, 20.




—_ 90 —

veux pas méme qu'on pense que j'ai comnmis un crime
si abominable.

32. Or si nous ne pouvons pas faire notre salut sans la
foi, ceux qui ne pratiquent point cetle précieuse vertu
pourront encore bien moins alteindre la perfection. Car
on rencontre a chaque pas, dans les voies de la perfection
chrétienne, d’immenses difficultés qu’'on ne peut surmon-
ter sans une grande ct profonde connaissance de la bonté el
de la dignité pour lesquelles Dieu mérite d’étre servi, sans
une ferme croyance dans les biens éternels, sans une
douce intelligence de la beauté el de 'amabilité qui réside
dans la vertu. D'un autre coté ces connaissances efficaces et
actives des choses surnaturelles, ne consistent que dans
une foi vive; comme nous le dit Isaie : «Si vous ne croyez,
vous ne comprendrez pas. » (1) Car la foi est comme un
ceil au moyen duquel notre dme voit, pénetre et approfon-
dit les choses célestes; ainsi que saint Cyrille de Jérusalem
nous l’assure en ces termes : «La foi est un @il qui
éclaire toute conscience et qui donne l'intelligence ;
car le prophete dit : Si vous nc¢ croyez, vous ne cori-
prendrez pas. » (2) Saint Augustin qui est du meéme
sentiment s’exprime ainsi: «La foi ouvre les voies a
l'intelligence » pour pénétrer les vérités éternelles, « Iinfi-
délité les ferme. » (3) Il est donc nécessaire d’avoir a sa
disposition un immense trésor de foi, pour acquérir les
lumiéres célestes sans lesquelles on ne peut surmonter
tant et de si nombreux obstacles qui s’opposent au progres
de celui qui tend a la perfection.

33. Dans son explication du symbole Ruffin s’efforce
aussi de démontrer méme par des raisons naturelles, que
le chrétien ne peut parvenir a I'intelligence des choses di-
vines, 8'il n’est bien affermi dans la foi. Il démontre en
effet, par plusieurs parités que personne ne commence
aucune action humaine qu'il ne croie a ’heureux succes

(1) Expos. septuag. interp, Isaie c. 7. v. 9. — (2) Catech. 5. — (3) In
Sententiis, sententia 128,



—_ 27 -
de son entreprise ; d'ou il conclut que sans cette foi ferme,
nous n’arriverons jamais a la connaissance de Dieu et de
ses perfections infinies. Voici ses propres paroles : « Pour
que les portes de I'intelligence vous soient ouvertes, vous
devez faire profession'de croire fermement au Créateur de
toutes choses. Personne ne s'embarque et n'expose sa vie
au-dessus de 'abyme liquide et profond, s’il ne croit pou-
voir s¢ sauver. Le laboureur ne preparerait point sa se-
mence ct ne la confierait pas a la terre pour en recueillir
des fruits, 8’il ne comptait sur les pluies qui tomberont et
sur la chaleur du soleil qui doit féconder ses champs, les
couvrir d’'une abendante moisson. On ne fait absolument
rien en ce monde sans croire a quelque suceces, Les hom-
mes ne se marient que parce qu’ils croient avoir dela posté-
rité;ils n’appliquentleurs enfants al’étude desarts que dans
la conviction qu’ils y feront des progres sous la direction
de leurs maitres. Tel ne prend les insignes du commande-
ment que parce qu’il s’attend a recevoir le contingent des
villes et des peuples pour former une armeée. Que si l'on
n’entreprend pas ces différentes choses sans croire qu’el-
les réussiront; a plus forte raison, ne parviendra-t-on
pas & connaitre Dieu sans la foi. » '

3k, Sidonc tout notre avancement spirituel dépend de
ces connaissances surnaturelles et divines, qui donnent-
a notre volonté la force dent elle a besoin pour agir; nous
pouvons dire en toute assurance, que le chrétien dépourvu
de la foi, qui est le principe de ces lumieres célestes,
ne fera jamais de grands progres dans la perfection ; et
que celui qui est orné de cette vertu avancera au con-
traire trés-rapidement dans les voies spirituelles. Pour
(;lo.nner plus de force & ce raisonnement ct le rendre plus
cvndent,. je citerai deux faits dont Pallade nous rapporte
le premier, (1) Le peuple d'une vaste contrée s'aftligeait
beaucoup de ce que les vers rongeaient tous les blés dans -
les champs et lui enlevaient ainsi la plus grande partie de

(1) Hist, Lausia. sect. 44, ¢. 54,




— 98§ —

ta subsistance. Cex pauvres habitants de la campagne eu-
rent donc recours a un prétre nommé Lopes el a d’'autres
solitaires des environs, les suppliant d’éloigner d’eux par
leurs prieres un fléau si redoutable. Les religieux leur ré-
pondirent que s’ils ne manquaient pas de foi, Dieu exau-
cerait certainement leurs veeux. Or, pour montrer qu’ils
croyaient fermement, ils allerent chercher de la terre dans
leurs champs et I'apporterent aux moines, les priant de
vouloir bien la bénir. La foi dont ils firent preuve dans
cette circonstance produisit d’heureux effets. Car ni les
vers, ni les autres insectes ne reparurent plus pour désoler
leurs campagnes qui furent désormais si fécondes en toute
sorte de fruits, qu'elles surpasserent par leur fertilité,
méme les champs de I’Egypte. Le second événement est
celui qui arriva aux habitants des iles Moluques, et qu'on
peut lire dans I'histoire de cette nation. (1) Lorsque pour
plaireau chef qui les gouvernait, ils eurent tousrenoncé a la
sainte foi, leurs champs furent frappés d’une telle stérilité
que ni laterre niles arbres ne produisaient plus aucun fruit.
Observezici je vous prie, que pour récompenser les premiers
de la foi dont ils étaient animés, Dieu a rendu leurs cam-
pagnes fertiles; tandis qu’au contraire il a puni ces derniers
en leur refusant la fécondité naturelle de leurs champs.
C'est ce qui nous arrive a nous-mémes. Les Ames, dans les-
quelles regne la foi, sont une terre fertile qui produit des
fruits de sainteté et de perfection ; parce que cette vertu
répand en elles des connaissances divines qui leur donnent
la fécondité spirituelle. Mais celles qui n’ont pas la foi ou
qui sont faibles et languissantes dans foi, ressemblent i
des champs stériles dans lesquels on ne voit aucun fruit
de véritable vertu; et s'il en est quelques-unes qui com-
mencent a y croitre, ils dépérissent promptement; parce
qu’elles sont remplies de ténebres et d’obscurité. Con-
cluons donc avec saint Jean Chrysoslome que « la foi est
Vorigine de la justice, le commencement de la sainteté, le

(1) Anpo 1565.




— 99 —

principe de la dévotion, le fondement de la religion :
que sans elle aucun homme ne peut mériter de posséder
Dieu, ni atteindre le sommet de la perfection. » (1) I1 est
donc nécessaire que ceux qui ont d cceur le salut de leurs
ames, croient fermement cn Dieu; et quiconque aspire a la
perfection doit nourrir en lui-méme une foi vive qui, tout
en l'éclairant de ses lumieres, le porte a faire courageuse-
ment des actes de vertu et de devoirs envers le Tres-Haut.

CHAPITRE IV.

MOYENS D’ACQUERIR LA FOI PARFAITE QUI NOUS EST SI NE-
CESSAIRE POUR AVANCER DANS LES VOIES DE LA PERFEC-
TION.

35. Le premier moyen cst de la demander a Dieu par
d’instantes et par de continuelles pricres. Ce moyen est né-
cessaire pour l'acquisition de toutes les vertus: bien que,
comme je I'ai déja insinué ailleurs, nous ayons une raison
loute particuliere de I'employer pour chacune d’elles. La
foi est un don de Dieu; parce qu’elle dépend non-seule-
ment de la lumiére surnaturelle qui donne & Vesprit I'in-
telligence des vérités éternelles, mais encore de la pieuse
alfection que Dieu inspire a la volonté;afin qu’elle se porte
elle-méme ainsi que la raison a donner son assentiment
aux vérités qu'il a révélées : d’out il résulle qu’il faut né-
cessairement la demander. De plus la foi parfaite releve
de quatre dons du Saint-Esprit qui sont Vintelligence, la
sagessc,‘lq science et le conseil. Par le don d’intelligence,
'ame pénctre avec perspicacité les perfections de Dieu.

(1) Serm, de fide, spe et charitata,




— 30 —

Par celui de sagesse elle les golte et les savoure. Par le
don de science elle porte sur les choses de ce monde un
jugement droit et surnaturel, en les employant comme
movens pour atteindre sa fin derniére : par celui de con-
seil I'ame applique ce jugement théorique a la pratique,
et comprend ce qu’il faut faire pour agir pieusement. Or
pour que ces dons produisent en nous des effets divins, il
est nécessaire qu’ils recoivent I'impulsion du Saint-Es-
prit: car quoiqu’ils résident habituellement dans V'dme
qui est en état de grice, ils n’operent cependant pas tou-
jours en elle. Que devons-nous donc faire pour que I'Es-
prit Saint nous fasse sentir sesimpulsions qui sont si utiles
4 nos dmes? Le voici. Demandons-lui cette grace par des
prieres ferventes, continuelles. Supplions-le avec persévé-
rance ct une sainte importunité. C’est ce que les apotres
nous cnseignent par leur propre exemple, puisque, bien
qu'ils ne fussent point dépourvus de cette précieuse
vertu, ils demandaient une foi plus grande encore; ainsi
que le rapporte saint Luc : « Les apotres dirent a Jésus-
Christ : Seigneur. augmentez en nous la foi. » (1) Imitons
ce bon pere de famille dont il est fait mention dans I'E-
vangile et qui,interrogé par le Sauveur §’il eroyait, répon-
dit : Je erois Seigneur. Mais paree qu’il voyait bien quesa
foi m’atteignait pas encore la perfection voulue, il implora
le secours divin en versant des larmes; comme saint
Marc nous Papprend : « Le pere de 'enfant élevant aus-
sitdt la voix dit en pleurant : Je crois Seigneur : mais re-
médiez a mon incrédulité. » (2) Par la grace de Dieu nous
sommes fid¢les, et nous ne manquons pas de la foi subs-
tantielle. Mais parce que cette vertu est peut-étre languis-
sante , froide , et trop obscure en nous, sapplions le
Seigneur nolre Dieu, enlui disant de temps en temps avee
ce bon pere : Je croig Seigneur : mais remédiez & mon in-
crédulité. » Donnez 4 ma foi la lumiere et la vigueur né-
cessaires pour vous servir en toutle perfection.

(1) 8. Lue. ¢. 47. v, 5, = (2) S, Mare. c. 9. v. 28,



—_ 3 —

36. Le second moyen consiste i faire souvent des actes
de foi. Cest par I'usage el Iexercice que nous acquérons
toutes les vertus. L’homme devient patient en faisant fré-
quemment des actes de paticnce, humble et capable de
supporter les mépris en pratiquant souvent I'humilité. On
peut en dire autant des autres vertus. Les arts libéraux
ainsi que ceux qui ont rapport a la mécanique ne s’ap-
prennent méme que par un usage continuel. L’application
constante des regles de la peinture et de la sculplure
forme les bons peintres el les excellents sculpteurs;
comme l'exercice habituel de leur art perfeclionne les
ouvriers qui travaillent le fer et le bois. De méme la foi
ne s'acquiert que par des actes réitérés, qui rendent le
chrétien loujours plus fidele. Ainsi quiconque brile du
désir d’acquérir cette vertu, doit considérer attentivement
les arguments de crédibilité que j’ai exposés plus haut, afin
de s’exciter & croire sincérement que les vérités ensei-
gnées par notre mere la sainte Eglise ont été révélées par
Dieu lui-méme. Car l'intelligence se dispose trés-bien de
cette maniére a y donner I'assentiment voulu : tellement
que quand la volonté lui ordenne de se soumettre aux ré-
vélations qui sont trés-certaines, i cause de la souveraine
sagesse et véracité de celui qui les propose, il s'ensuit un
acte de foi trés-ferme qui est méme souvent bien vive.
Que si 'homme renouvelle fréquemment ees actes, les
puissanees de son dme suniront intimement aux mys-
teres divins, et se fortifieront ainsi dans la vertu dontnous
parlons. Nous devons surtout exercer notre foi sur les
mysieres qui surpassent la sphére de notre faible capa-
Cité > car mous procurons a Dieu une plus grande gloire
en les croyant fermement , parce qu’ils conviennent
lfllf,:ux. 2 sa grandeur supréme. « Il est evident, dit saint
Gregoire, que les opérations divines ne sont pas admira-
l)lc.s, lorsque la raison humaine peut les comprendre. » (1)
Mais lorsqu’elles dépassent les limites de notre intelligence

(1) Hom el, 2¢, in Evang,




\
a

—_ 32 —

bornée, elles sont au contraire dignes de notre admira-
tion : car alors elles ont plus de ressemblance avec Ia ma-
enificence divine qui est incompréhensible dans son eg¢-
sence et dans ses ceuvres. Cest pourquoi sainte Thérese
avait coutume de dire qu'elle croyait avec plus de fer-
meté, de picic ct de quiétude les vérités surnaturelles qui
n’étaient pas accessibles a la raison : parce qu'elle y dé-
couvrait un certain caractere propre a la grandeur divine.
Nous devons donc aussi exercer fréquemment une foi
humble ct soumise par rapport aux mnysteres les plus pro-
fonds et les plus cachés, afin de procurer a Dieu une plus
grande gloire et de fortifier davantage notre foi.

37. Saint Ambroise nous exhorte a réciter tous les jours
le matin pieusement et attentivement le symbole des
Apotres, qui renferme les principales vérités de notre reli-
gion. (1) Saint Augustin veut que nous le fassions aussi le
soir avec attention, afin que de cette maniere nous per-
sistions dans un continuel exercice de la foi: bien que
cela soit peu; car nous devons faire des actes de cette
vertu plus fréquemment encore, et chaque fois que l'oc-
casion se présente; comme nous le verrons dans le cha-
pitre suivant.

38. Qu’on ne s’imagine pas que cet exercice ne convient
quaux personnes bornées et aux femmes pieuses. Tout
homme doit employer constamment ce secours spirituel,
lors méme qu'il serait déja tres-avancé dans la pratique
des vertus; car la foi est réellement le fondement de la
perfection chrétienne, il faut donc I’enraciner d’antant
plus profondément qu’on se propose de construire un édi-
fice plus élevé. Ce qui m’a surtout convaincu de cette vé-
rité c’est ce que saint Athanase dit du grand saint Antoine,
selon Baronius. (2) Comme ce saint abbé igé de cent cinq
ans était pres de mourir, plusieurs de ses discipless’étaient
réunis dans sa cellule pour assister i son heureux trépas.

(4) Ad Catech. — (2) Tom. 3, aun. Dom. 316 ex. S. Athanasio in
vita S, Antonii,



—_ 33 —

Le serviteur de Dieu les voyant tous rangeés autour de son
lit, et plongés dans T'affliction, leur adressa d'une voix
faible et tremblante ses derniers enseignements. Mais
quels avertissements pensez-vous? Va-t-il leur indiquer
une nouvelle maniere de parvenir aux plus sublimes de-
orés de la contemiplation? Leur enseignera-t-il une per-
feclion inouie jusqu’alors? Non, rien de nouveau. La re-
commandation que le vieillard moribond fit aux religicux
ses disciples était concue en ces termes: « 1l faut conser-
ver la foi pieuse en Jésus-Christ, ainsi que la tradition qui
vient des Péres, et que vous avez entendue par la lecture
des saintes Ecritures, par les avertissements (que je vous
ai donnés, moi qui suis le plus petit de tous. » Or s’il a été
recessaire de recommander avec tant de sollicitude et
dans un moment si mémorable, a des saints, a des soli-
taires qui menaient une vie angélique, la stabilité dans
la foi qui ne s’acquiert que par la réitération des actes
cet exercice nous sera sans doute a plus forte raison in-
dispensable pour que nous sovons fermes, stables et bien
fondés dans la pratique d’une vertu si importante.

39. Le troisieme moyen réside dans les actions saintes
et pieuses : car ces bonnes ceuvres donnent des forces et
de la vigueur a 1a foi qui sans elles s'éteindrait insensi-
blement. C'est ce que saint Jacques nous enseigne lorsqu'il
dit: « De méme que le corps s¢paré¢ de I'ime est mort;
ainsi la foi s'éteint quand elle est dépourvue de bonnes
ccuvres. » (1) Cette sentence se trouve aussi dans les ¢épi-
tres de saint Jean et de saint Paul. Le premier de ces apd-
tres affirme que celui quiprétend connailre Dieu et quin’en
observe pas les commandements, est un menteur. » (2)
C’eSt-.i‘l-di[‘G qu’un tel homme ignore Dicu ou ne croit pas
en lui. De méme saint Paul, parlant de ceux qui ne joi-
guent pas les ceuvres a leur foi, dit « qu'ils se vantent de
conuaitre Dicu, mais qu'ils le nient par leurs actions. » (3)

(1) Epist. e, 2. v, 26, — (2) 1. Epist. ¢, 2, v, 4, — (3) Ad Titum ¢. 1
v. 16,

v, 3




/

—_ 34 —

Aussi saint Grégoire méditant les paroles de ces deux
apdtres fait-il 1'observation suivante: « Puisquil en est
ainsi nous devons connaitre la vérit¢ de notre foi d’apres
la considération de notre vie. Car nous sommes recelle-
ment fideles, quand nous accomplissons par nos actions
ce que nous promettons par nos paroles. » (1)

40. Cependant cessaints ne veulentaucunement insinuer
par 1a que I'habitude de la foi se perd par le manque des
bonnes ceuvres, ni méme par des actes positivement mau-
vais; puisqu’elle peut subsister dans une dme dépourvue
de la charité et de la grace sanctifiante; comme saint
Greégoire nous l'assure en ces termes: « Il entre dans la
salle des noces spirituelles, mais sans élre vétu de I'habit
nuptial , celui qui demeurant dans le sein de I’Eglise con-
serve la foi, et n'a point la charité. » (2) Ces écrivains sa-
crés prétendent seulement que la foi sans les ceuvres est
languissante. infructueuse, peu capable de procurer le
salut ¢éternel. et enticrement inutile a ’acquisition des
vertus parfaites.

41. Tandis qu’au contraire les actions saintes et souvent
réitérées vivifient, corroborent, embrasent et perfection-
nentla foi. Car elles obtiennent de Dieu des lumieres, une
ardeur et uneforce plus grandes qui augmentent, accrois-
sent et fortifient la foi. Nous avons un exemple remarqua-
ble de cette vérité dans les Actes des Apotres. En effet,
1ous v lisons : « Un homme de Césarée, nommé Cornélius,
centurion de la légion appelée Vitalienne, était religicux
¢t craignant Dieu. » Le centurion avait la connaissance,
et la crainte du vrai Dieu; il n’était point dépourvu de sa
grice ni de son amiti¢. Seulement il ne connaissait pas
Jésus-Christ et ne crovait pas qu’il fut venu sur la terre
pour racheter le genre humain; de sorte qu’il n’avait
point encore recu le baptéme. I1vit un jour manifestement
dans une révélation, un ange de Dieu venir a lui sous une
forme humaine, pour 'avertir d’aller trouver Simon Pierre

(1) In Evang, Homel. 29, — (2) In Eveng. Hom. 88,



— 38 =
prince des apotres. Apres lui avoir indiqueé la ville qu'il
habitait, la maison ou il demeurait, il ajouta: « Cet apo-
tre vous dira ce que vous devez faire. » Ce fut la sans
doute une faveur insigne, accordée a lui seul, refusée aux
autres genlils qui vivaient avec lui, et accordée d'une
manitre toute particuliere, ¢’est-a-dire par I'intermédiaire
d’un envoyé célesle! Mais comment a-t-il méritc que la
foi,qu’ilavaiten Dicu, g'étenditaussi a Jesus-Christ, ases re-
vélations, 2 la réception du baptéme et a tous les preceptes
qui commencaient & obliger les habitants de la Palestine
ou ils étaient déja promulgués? Le voici! Ce fut par les
ceuvres de piété auxquelles il s'adonnait continuellement.
En effet, «'ange lui dit: Vos oraisons et vos aumones sont
parvenues jusqu'a Dieu qui s’en est souvenu. (’est pour-
quoi, » lui fait dire Cornélius a Lapide en commentant ce
texte, « il m’envoie vers vous pour montrer la voie qui
conduit a la foi et au salut. »

42. Mais si la foi, qui s’éteint lorsqu’elle est dépourvue
de bonnes ceuvres, s'augmente au contraire, s’accroit, se
dilate et se propage, quand elle est vivifiée, embrasee et
fortifiée par des actions saintes ; il est évident que celui
qui désire d’avancer rapidement dans la pratique de cette
vertu, et d’atteindre les plus sublimes degrés de la per-
fection chrétienne , doit s’appliquer constamment aux
®uvres de charité, de mortification, d’humilité et de reli-
gion.




— 36 —

CHAPITRE V.

DIFFERENTES MANIERES D'EXERCER LA FOI.

43. « Le juste vit de la foi, » lisons-nous dans Iépitre
de saint Paul aux Hébreux. Ces paroles nous insinuent
que comme les animaux vivent de lair qu’ils attirent dans
leurs poumons par la respiration ; et les poissons, de 1'eau
dans laquelle ils nagent; ainsi les dmes justes se nour-
rissent de la foi qu'clles exercent constamment dans tou-
tes leurs actions. L'homme méne une vie animale lors-
qu’il se plonge dans les plaisirs des sens et qu’il se vaulre
dans les volupiés charnelles; ou une vie hhumaine quand
il agit d’apres les préceptes de la religion naturelle, en
suivant I'instinet de sa nature raisonnable. Mais le juste
qui s'applique a I'étude dela perfection mene une vie di-
vine, parce que dans toules ses pensées, ses paroles et ses
actions, il suit les préceptes de la foi surnaturelle et di-
vine. Voila comment il faut exercer la foi, en la prenant
pour regle constante de loutes ses aclions.

44. Mais entrons dans plus de détails ; car les régles geé-
nérales el abstraites ne sont pas a la portée de toutes les
intellizences. Si I'homme pieux désire que ses oraisons
vocales et intérieures soient parfaites, il doit prendre la foi
pour guide et directrice. Lorsqu’il prie vocalement, il se
persuadera que Dicu est présent, qu’il écoute tres-volon-
tiers ses prieres; ensuite il lui adressera des louanges, des
désirs et des demandes sous la conduite stve de la foi:
quand il s'applique a I'oraison mentale, il croira aussi fer-
mement et aussi vivement qu'il lui sera possible, que
Dieu le regarde et observe d'un il tres-clairvoyant tous
ses gestes extérieurs ainsi que les mouvements intérieurs
de son Ame. 11 se représentera les mysteres et les vérités
qu'il médite tels que la foi les enseigne, et dirigera ses



37 —
affections d’'apres les lumieres de ce flambeau divin;
car c'est ainsi qu’elles deviendront sinceres | saintes et
méritoires. Qu’il ne recherche pas les tendresses spiri-
tuelles, les douceurs ni les consolations sensibles qui pro-
viennent plutot de la nature que de la foi. Qu’il ne s’at-
triste point, quand il en est privé; qu’il ne se réjouisse
pas trop lorsqu’il en est comblé : se maintenant toujours
ferme sur le fondement inébranlable de la foi. Qu’il désire
beaucoup moins encore les visions, les révélations et au-
tres grices extraordinaires qui plus elles sont agréables
plus elles offrent de dangers pour certaines dmes. Un seul
acte fondé sur la foi est beaucoup plus str qu'un grand
nombre de tres-douces visions des choses célestes.

k5. A ce sujet je vais rapporter le fait que le pere Ber-
nardin Rossignoli dit étre arrivé au roi de Portugal Al-
phonse Ier. (1) Ce prince allant combattre une multitude
innombrable de Sarrasins, non moins ennemis du nom
chrétien que du sien propre, était a peine sorti du camp
qu’il apergut du coté de I'Orient un rayon tres-brillant
qui en se dilatant acquit une telle splendeur qu’il eat faci-
lement éclipsé le soleil. Or comme ce saint roi contem-
plait tout étonné cette lumicre remarquable, il vit au
milieu une grande croix sur laquelle était attaché le divin
Rédempteur. A cette vue Alphonse s’étant dépouillé de son
épée, de ses insignes royaux et méme de sa chaussure,
se prosterna par terre et dit en versant une douce pluie
de larmes : « Seigneur, pourquoi venez-vous a moi? Vou-
lez-vous augmenter la foi d’une ame qui croit? Il vaut
mieux que les infideles vous voient, et qu’ils croient; car
depuis que j'ai recu le baptéme, je vousai reconnu comme
Je vous reconnais encore maintenant pour le vrai Dieu,
Fils de la sainte Vierge et du Pere éternel. » Jésus-Christ
lui répondit qu'il ne s’était pas manifesté a lui pour ang-
menter sa foi, mais pour rassurer son esprit sur le combat

(1) De Actibus virtut. 1. 1. ¢. 1s.




—_— 38 —

quil allait livrer; ensuite il lui recommanda de meltre
toujours sa confiance en Dieu, lui promettant qu'il rem-
porterait la victoire dans toutes les guerres quil ferait
aux ennemis de la sainte croix. On conserve encore au-
jourdhui dans un couvent de Bernardins & Elcobazence
le récit de cet ¢vénement transerit par la main du roi lui-
méme, muni de ses sceaux, confirmé par Lautorite des
évéques, et des grands du royaume.

k6. Comme vous l'avez sans doute remarqué ce pieux
prince, au premier aspect deJésuscrucifi¢, agenéreusement
renonce au plaisirque devaitlui procurer cette vision, parce
qu’il préférait le voir obscurément par la foi que de le con-
templer au scin de la splendeur; et parce qu’il croyait
que ces visions convenaient plutot aux infideles qu'aux
vrais chrétiens. Par la le lecteur pourra comprendre que
dans ses oraisons, il ne doit pas rechercher les douceurs ni
les consolations sensibles, et beaucoup moins encore les
visions, les paroles intérieures du Saint-Esprit, ou les révé-
lations; mais se contenter de la foi qui quoique moins
délectable est cependant plus sire, quelquefois méme
plus utile. Le plus souvent Dieu accorde ces douceurs
spirituelles non a ceux qui croient le plus fermement,
mais aux personnes dont la foi est encore faible. « Les
miracles, dit 'Apotre, sont faits pour les infideles et non
pour les fideles. »

47. Lorsque les personnes pieuses s’approchent du tri-
bunal de la pénitence, elles doivent aussise diriger d’apres
les lumieres de la foi dans la réception de ce sacrement,
Qu’elles n'examinent pas si le prétre est savant ou non,
sage ou imprudent, affable ou rebulant. Qu’elles croient
seulement qu'’il tient la place de Dieu, quil est son mi-
nistre, que ses paroles sont celles de Jésus-Christ, et que
par la sainte absolution il lave leurs dmes dans le sang de
ce divin Sauveur, fellement qu’il les purifie de tous les
pechés qu’elles avaient commis. De cette maniere elles
recueilleront de la confession des fruits abondants, et se




préserveront de plusicurs défauts dans lesquels tombent
certaines personnes qui regardent leurs confesseurs non
des veux de la foi mais de ceux dela chair,

48. Lorsqu'il lui est donné de s’asseoir a la sainte {able,
I’homme spirituel doit se preparer a manger le pain des
anges, en faisant un acte de foi vive sur la présence de Jésus-
Christ cach¢ sous les especes eucharistiques, ensuite il le
recevra, le conservera dans son cceur avec la méme dis-
position, el se contentera des affections que cette vertului
inspirera; qu’elles soient arides ou ferventes, seches ou
tendres; qu’il n’imite surtout pas ceux qui se retirent du
banquet céleste, en murmurant et en se troublant de
ce qu'ils n'ont pas gotlté intérieurement ni savouré les
délices de cetle nourriture divine, comrae celles de la
nourriture matérielle. Car la foi obscure et les affections
de la seule volonté, bien qu’elles ne soient pas sensibles,
suffisent pour recevoir cet accroissement de la grice et
cette abondance de secours actuels qui constituent I'effet
et le fruit que ce divin mystere produit dans les ames.

49. Surius rapporte qu’un prétre dépravé, qui habitait
un village en Angleterre, déshonorait la sainteté de son
caraclere par une conduite infame. (1) Le Seigneur tou-
ché de compassion pour lui le fit revenir & de meilleurs
sentiments par un événement prodigieux. En effet, comme
il offrait le saint sacrifice de la messe, le sang divin sc
répandit en grande abondance au woment ou il rompait
la sainte hostie. A la vue de ce prodige, le prétre ravi
d’admiration et frappé de terreur, s'examina plus sérieu-
sement, et renongant pour loujours & ses deésordres, il
mena une vie aussi austere qu’il avait éte dissolu aupara-
vant: de sorte quen peu de temps il s’acquit une grande
répution de sainteté parmi Ie peuple des environs. Or, il
arriva que saint Hugues passant par ce lieu, désira de lui
parler; et comme ce ministre du Seigneur lui rapportait
le fait admirable qui avait eu licu pendant la sainte messe,

(1) Tom. 6. in vita S. Hugonis Ep.




— 40 —
il voulut aussi montrer & ce veénérable prelat les linges
sacrcs tout imprégnes du sang divin, Mais le saint évéque
ne voulut point les voir, disant que ces miracles et ces
experiences des sens convenaient a ceux qui ne croyaient
pas que le corps et le sang de Jésus-Christ fut contenu
sous les saintes especes, que quant a lui et aux personnes
de sa suite, la foi leur suffisait pour le croire. Hugues s'a-
percut ncanmoins que plusieurs des siens désiraient voir
ce prodige: 1l les en reprit séverement et leur dit que ce
désir provenait non de la picté mais de la curiosité ; puis-
que la foi seule ctait plus parfaite, selon la parole de Jé-
sus-Christ : « Heurcux ceux qui n‘ont pas vu et qui ont
cru. » (1) Ils deivent s’appliquer a eux-mémes ces obser-
vations, ceux ui désirent de sentir par une certaine sua-
vité, délectation ou tendresse d'affection, la véritable pré-
sence du Sauveur dans I'Eucharistie, lorsqu’ils recoivent
le paindesanges: car ils monlrent par la qu'ils voudraient
faire de cette vérité une expérience dessensnon intérieurs
mais extérieurs. Qu'ils apprennent a I'exemple de ce saint
prélat a sappuyer uniquement sur la foi qui quoique
obscure parait plus méritoire aux yeux de Dieu; et a diri-
ger leurs actions d'apres les ordres de la volonté. Je ne
prétends cependant pas qu'il ne faille pas accepter les con-
solations sensibles quand Dieu nous les envoie : car lors-
quele Seigneur, qui connait tres-bien loules nos nécessités,
nous en accorde, et que nous les recevons avec la soumis-
sion voulue, avee liberté et actions de grices, elles sont
toujours utiles. Je dis sculement que quand 'homme en
est dépourvu, il doit sc diriger par la foi seule et se con-
tenter des actes, des affections de la volonté quoique
iroins agréables.

50. Dans les moments qui ne sont pas consacrés a V'o-
yaison ni aux aulres exercices spirituels, le chrétien pieux
doit sanclifier par la foi teules ses occupations méme les
plus indifferentes, faire souvent des acles de cetle verlu

1) 8, Joan. c, 20, v. 9,




—_ A —

sur la présence de Dieu, et dirviger vers lui toutes ses
aclions. Car de cctte maniere, il relevera tellement les
ceuvres les plus viles et les plus abjectes qu'elles devien-
dront saintes, mcritoires et dignes de la récompense éter-
nelle. C'est ainsi que Dosithée est parvenu en peu de temps
au comble de la saintete.

51. L’Apolre nous recommande aussi de recourir a la
vertu dont nous parlons, quand les tentations viennent
nous assaillir : « Prenez le bouclier de la foi, écrit-il aux
Ephésiens, afin que vous puissiez éteindre tous les traits
enflammés de I’ennemi. » (1) Car nous devons croire
alors fermement cette parole de saint Augustin : « Dien
n’abandonne jamais que ceux qui lui sont infideles; » (2)
et dire sincerement avec le Psalmiste : « Seigneur vous
n'avez pas abandonné ceux qui vous recherchent. » (3)
Armeé de cette foi vive 'homme pieux implorera le secours
du Tres-Haut, et repoussera les assauts des esprits malins
en faisant des actes contraires a la tentation. Comme nous
le lisons dans les chroniques des Freres Mineurs, (4) Jean
d’Auvergne, grand serviteur de Dieu, vit un jour plusieurs
démons qui sous la forme de noirs Ethiopiens lancaient
des fleches aigués contre différentes personnes. Ces traits
acérés en blessaient morlellement plusieurs, et ces misé-
rables étaient ceux qui succombaient aux tentations de
Ienfer. Iis étaient au contraire impuissants contre d’autres
et tombaient 3 leurs pieds; ceux-ci représentaient les
chrétiens circonspects qui veillent sur eux-mémes pour
ne point consenlir aux suggestions perverses. Mais a
peine les avaient-elles atteints, que plusieurs relancaient
ces fleches contre les monstres hideux qui les avaient de-
cochées ; ces derniers figuraient les ames ardentes et cou-
rageuses qui, non contentes de ne point consentir aux ten-
tqtlons, les repoussent par des actes contraires et déchirent
aisi leurs ennemis avee leurs propres javelots, Clest

(1) C. 6. v. 15 —2) Pe Civit. Dei 1L 43, e 15 — (2) Ps. 10 v, 11—
A) Part 2.1 7,0, 8. |




—_— 42 —
ainsi que nous devons procéder dans nos combats, Mais re-
marquez ici, je vous prie, qu’on ne peut fabriquer que dans
la fournaise de la foi ce bouclier qui émousse et renvoie
avec tant de force les traits du démon : « Prencz le bou-
clier de la foi. »

52. Cette vertu est aussi la cuirasse impénétrable dont
nous devons armer notre ceeur dans les temps de tribula-
tion. afin que le glaive tranchant de I'adversité ne puisse
le transpercer. Lorsque vous éles en proie aux douleurs de
Paftliction. jetez vos regards sur Jésus souffrant, et vous
trouverez des remedes a tous vos maux. Comme saint
Elzéare avait coutume de le faire : Surius rapporte que
quand il avait quelque peine a souffrir il se rappelait
aussitot la passion de Jésus-Christ, et que par ce moyen il
acquit une patience si invincible, que personne ne le vit
jamais troublé au milieu des plus grandes calamités dont
il fut frapp¢. Son épouse Delphine le voyant toujours in-
sensible aux assauts des injures, des opprobres et du mé-
pris, lui demanda un jour s'il était de marbre ou de roche;
il Iui répondit : A quoi sert-il de s’irriter, ma trés-aimante
Delphine ? Lorsque je me sens mordu, je considére aussi-
t6t les souffrances atroces que Jésus-Christ a bien voulu
endurer pour moi; et a cette vue j’¢prouve une telle dou-
ceur dans mon ime, que j’aime autant’homme qui m’ac-
cable d'opprobres que celui qui me comble de faveurs, ce
qui me porte a prier affectueusement le Seigneur pour
I'un comme pour 'autre.

53. Nous pouvons aussi considérer que Dieu n’envoie
les tribulations que pour I'avantage dela personne affligée;
comme Job qui, sans faire attention anx causes naturelles
de ses grands maux, éleva des regards d’une foi vive vers
le ciel, et reconnut le Tout-Puissant pour 'auteur de ses
calamités en disant : « Le Seigneur me les avait donnés, le
Seigneur me les a repris. » De méme nous pouvons regar-
der des yeux de la foi,la grandeur des biens,que Dieu nous
a préparés dans la célesle patrie el qu’il nous a promis, en
récompense des peines que nous avons a supporter dans




ce triste lieu d’exil ; c’est ce que la mere de Symphorien
martyr conseillait a son fils en Iui criant : « Mon fils, mon
fils, regardez le cicl. » Comme si elle etit dit : Considérez
a la lumiere de la for, que vous allez défendre, combien
est brillante®la couronne que Jésus-Christ vous prépare
déja pour la placer sur votre téte si vous étes vainqueur.
En un motiln’y a quela foi qui puisse donner la véritable
force de supporter les tribulations. La fermeté qu’inspirent
les motifs humains est pour ainsi dire aussi fragile que du
verre ; mais celle qui provient des motifs surnaturels est
aussi dure que le diamant.

54. On peut en dire autant de toute autre vertu dont
I'exercice doit nécessairement étre réglé par la foi, pour
qu’il soit surnaturel, digne de récompense et persévérant.
Lors donc que vous devez obéir a vos maitres, souvenez-
vous aussitot de ces paroles du Sauveur : « Celui qui vous
écoute m’écoute; » (1) et reconnaissez le bon plaisir de
Dieu dans la volonté de votre supérieur. Si I'occasion se
présente de faire une aumone aux pauvres, considérez
que Jésus-Christ a dit : « J'ai eu faim et vous m’avez donné
4 manger : j’ai eu soif et vous m’avez donné a boire ; » (2)
croyezensuite fermement que vous prodiguez au Rédemp-
teur lui-méme les soins dont vous environnez ses pauvres.
Quand vous aidez le prochain, en linstruisant, en lui
donnant des conseils, ou des secours dans laffliction ]
en lui rendant service, lorsqu'il est dans la nécessité
rappelez - vous cette sentence du Seigneur : « Ce que
vous avez fait au moindre des miens, vous me 'avez fait
d moi-méme; » (3) et soyez bien convaincu que par
1a vous servez le Fils de Dieu qui vous accordera la ré-
compense que vous méritez. Faites de méme pour tout
autre acte vertueux qu'il convient que vous exerciez. J'ai
dit qu’il faut agir ainsi pour que L'exercice des vertus soit
saint et méritoire : car si vous vous proposez de faire le

(1) 8. Luca 1. 10. v. 16.— (2) S. Matth. c. 25. v. 35. — (3) S. Matth.
€. 25. v, 40.




—_— 3 -

bien pour la seule honnéteté que la raison naturelle dé-
couvre et propose dans touie honne ccuvre ; vous ferez un
agie nalurellement bon, il est vrai, mais non surnaturel
ni saint nidigne d'une récompense éternelle. Pour quelles
sm_cnt meritoires, vos actions doivent provenir d'une con-
naissance celeste et des lumieres de la foi. En un mot la
vie spirituelle tout entiere doit avoir son principe ct pui-
ser loute force dans la foi.

CHAPITRE VI.

AVERTISSEMENTS PRATIQUES POUR LE DIRECTEUR SUR L ARTICLFE
PRESENT.

55. Premier avertissement. Que le directeur prenne
garde de se tromper en croyanl dépourvu de foi celui qui
en est rempli plus que touf autre. Je l'en avertis, parce
qu’il ya de bonnes dmes qui sontavides de leurperfection,
et que Dieu éprouve en permettant qu’elles soient agitées
par des tentations contre la foi; afin qu’elles s’enracinent
plus profondément dans la foi. Car de méme qu’on fortifie
davantage une citadelle et qu'on s’efforce de la rendre im-
prenable du coté ou elle est attaquée par les ennemis;
ainsi les personnes pieuses deviennent plus forles et plus
fermes dans la pratique des vertus contre lesquelles le dé-
mon les attaque avec le plus d'acharnement, a cause de
la vigoureuse résistance qu’elles opposent a ses assauts.
Voila pourquoi il est tant d’ames timides qui sont telle-
ment affligées de tentations d’infidélité que, pendant I'o-
raison aussi bien qu'en d’aulres moments, il leur semble
qu’il n'y ait ni Dieu ni ciel ni enfer, et que les vérités ca-
theliques ne sont rien autre chose que les delires et des



— 48 -

inventions de cerveaux mél_ancoliques. Le Seigqeur*per-
met ces combats, afin que faisant des actes contralre_as a ces
idées extravagantes qui se forment dans leur esprit, elles
s'établissent plus solidement dansla vertu de lil foi, '
* 56. Saint Jean Chrysostome compare ces dmes a un
vaisseau agité par les tourbi_llops du cht au’ milieu d’'une
mer orageuse, ct qui se mamtien't en sureté au moyer} de
son ancre. Voici les paroles (lg saint dogtfaur : « De méme
que l'ancre rassure et enracine au milieu de ']a.mer, le
vaisseau ballotté par les vents impetueux (::'t as§alll| par les
flots ; ainsi la foi délivre d’un naufrage'lmmment, notre
ame agitée de pensées contraires et la fait rentrer dans la
certitude de conscience comme dans un port tran-
quille. » (1) . o
57. Second avertissement. Pour ne point se laisser in-
duire en erreur dans le discernement de ces esprits, le di-
recteur examinera si les pensées qui inquietent le péni-
tent proviennent d’'une faute quelconque ; ou s’il ne re-
pousse pas le doute comme il le devrait aussitot qu’il se
présente a son esprit, et préfere chanceler dans la foi en
s'attachant a son intelligence incertaine : car dans cette
supposition il y aurait un grave péché d’infidélité fonde
sur le refus de croire fermement a la parole divine. Car
d’un cdté on ne saurait douter, en présence de preuves si
évidentes, que ces vérités n'aient é1é révélées par Dieu; et
d’un autre coté ce serait faire une grande injure a la Vé-
rité premiere, qui ne peut tromper ni étre lrompée, que
de révoquer en doute ce qu'elle a daigné nous révéler. Ces
personnes sont toujours coupables et doivent s’attribuer a
elles-mémes la cause de leurs perplexités. Il faut donc les
tirer de I'erreur et leur citer cette parole de saint Augus-
tin : « Dans les choses admirables, la toute-puissance du
Créateur est une souveraine raison de croire. » Elles fe-
ront bien de méditer aussi la maxime suivante lirée du
méme saint docteur qui nous dit : « Avouons que Dieu

(1) Hom. super verba Apost. Habentes autem eumdem spiritum.




peut faire des choses que nous ne saurions approfon-
dir. » (1) A ce sujet il sera hon de leur rappeler ce fait bien
connu qui est arrivé a saint Angustin lui-méme, lorsqu'il
vit sur le bord de 1a mer un jeune enfant qui s'efforcait de
transvider avec une petite cuillere d’argent cette inimense
quantite d’'eau, dans un trou qu'il avait fait de ses propres
mains sur le rivage ; le saint docteur I'ayant repris de sa
folle prétention. il lui répondit qu'il parviendrait plus fa-
cilemenl & renfermer toute I'eau de I'0Océan dans cet étroit
espace. que Jui a comprendre le mystere de la sainte Tri-
nitc avec sa faible intelligence. Que le directeur recom-
mande donc a ces personnes de ne jamais s’arréter a de
telies pensées, considérant que les ceuvres de Dieu sont
supcrieures a notre capacité ; et de s'appliquer a raffermir
leur dme chancelante en croyant fermement les vérités
quil a révélées.

58. Troisiéme avertissement. Mais 3’1l observe que son
pénitent ne donne aucune occasion a ces pensées d'incré-
dulite, et ne se rend coupable d’aucune faute sous ce rap-
port ; de sorte que quand elles se présentent il v résiste,
en est méme peiné et affligé, le directeur ne doit aucune-
ment craindre ; car les tourments qu’éprouve son disciple
prouvent évidemment qu'il est bien éloigné de consentir
a ces suggestions infernales et que non-seulement il n’y
acquiesce pas, mais qu’il en a méme horreur. Il considé-
rera de telles incertitudes dans la foi, comme des tenta-
tions que Dieu permet pour I'enraciner plus profondément
dans I'habitude de la foi. Pour tout remede il lui recom-
mandera de mépriser ces importunités diaboliques, et de
ne pas vy faire plus attention qu'aux folies d'un insensé,
qu’on méprise sans méme écouter ce qu’il dit. On ne sau-
rait croire combien un tel mépris déplait & cet orgueilleux
tentateur, et contribue 2 lui faire prendre la fuite, Mais
s'il se sent pressé par une lentation plus violente, il peut
se¢ premunir contre elle en faisant un acte de foi en général

() Lib. 21, de Civit. Dei ¢. 1.



- 4 -

seulement, sur les vérités que Dieu a révélées, et sans con-
sidérer en particulier le myslere qui est 'objet de ses ten-
talions ; car ce serait s’exposer au danger de les entretenir
ou méme de les augmenter.

59. Il encouragera surtout a combattre, en lui repre-
sentant la nécessité ou I'ame se trouve de subir 'épreuve
de nombreuses tentations et surtout de celle dont nous
parlons, avant de parvenir a un degré quelconqug de per-
fection : car lorsqu’elle est en butte a ces doutes involon-
taires elle s’affermit dans la foi et pose un plus solide fon-
dement de la vie spirituelle. Sophrone rapporte qu'une
vierge consacrée i Dieu fut violemment tenteée contre la
chasteté. (1) Elle y résista fermement : cependant plus sa
répugnance était grande. plus les assauts que lui livrait
I'ennemi devenaient formidables; de sorte que cette inno-
cente et jeune vierge ne pouvant supporler plus longtemps
des tentations si violentes, recourut a Dieu et lui demanda
de 1'en délivrer. Le Tout-Puissant ¢couta ses prieres et lui
envoya un ange consolateur qui lui promit qu’elle serait
délivrée des qu’elle aurait prononceé ces paroles : « Sei-
gneur pénétrez de votre crainte ma chair » orgueilleuse et
rebelle. (2) Il en fut ainsi; car a peine eut-elle récite ce
verset qu’elle se sentit exempte de toute suggestion im-
pure. Mais peu de jours apres sa delivrance elle fut atta-
quée par une horrible tentation contre la foi. Encouragée
par I'heureux succes que ses prieres avaient obtenu, elle
recourut de nouveau a 'oraison, suppliant le Tres-Haut de
la délivrer d’une tentation beaucoup plus importune que
la premieére. Alors 'ange lui apparaissant de nouveau 'a-
Ve}‘tit que cetle vie ne pouvait étre entierement exempte
d’épreuves semblables, et qu’elle pouvait choisir de ces
deux celle qu’elle voudrait. Elle preféra la premiere ; parce
qu’elle lui semblait moins impie bien qu’elle fut plus im-
porlune. Lors donc que le directeur rencontre des per-
sonnes violemment agitées par des pensées econtraires a la

(1) Prat, spirit, ¢, 209, — (2) Psal, 118, v, 130, .




— 48 —

foi, il doitlesavertir,comme I'ange alui-méme averti celte
vierge. que personne ne saurait étre exempt de tentation
en celte vie. « Parce que vous étiez agréable a Dieu, dit
I'ange a Tobie, il a ét¢ nécessaire que la tentation vous
éprouvat. » (1) Que s'il est nécessaire d’en supporter une,
il doit nous étre plus agréable de recevoir celle que Dieu
nous envoie lui-méme. et d’en endurer avec paix I'impor-
tunité intérieure. Mais il faut en méme temps avertir le
pénitent qu’il ne commet jamais de péché mortel tant
qu'il résiste a la tentation. Car cette assurance 'encourage
beaucoup a meépriser ces suggestions avec plus de gran-
deur d'ame.

GO. Quatriéme avertissement. Le directeur doit veiller a
ce que ses pénitents contractent I'habitude d’agir dans la
foi obscure : non pas que celle qui est claire, lumineuse
et pleine de consolations ne soit sainle et profitable, ou
qu’on ne doive point ]a recevoir avec ’humble détache-
ment dont nous avons parlé plus haut, lorsque Dieu veut
bien 'accorder ; mais parce qu’on ne peut en jouir cons-
tamment dans cette misérable vie. Il n’est aucun saint qui
n’ait enduré ici-bas de longues et d’importunes aridités.
Jésus-Christ lui-méme, bien qu’il fat heureux compréhen-
seur,comme disent lesthéologiens, et qu’il conternplatdans
une vision tres-sublime la face de Dieu son Pere, voulut
cependant vers la fin de sa vie éprouver un tel abandon de
I'ame, qu’il fut réduit a un extréme abattement. Jugez
maintenant s’il désire que ses fideles serviteurs qui sont
encore pelerins sur cette terre ne subissent pas également
de semblables ¢preuves. 11 faut bien se persuader que jouir
de continuelles consolations spirituelles, ¢’est 1e propre de
la vie future et non de la pénible destinée des hommes
sur la terre. D'un autre coté dites-moi, je vous prie, que
fera dans les moments de téncbres et de sécheresse 1'ame
qui n’a pasl’habitude d’agir avec la foi obscure, comment
se conduira-t-elle, lorsqu’il ne lui restera pas d’autre

(1) Toh. €. 12. v, 13,




— 49 —

guide que la foi, pour continuer le voyage spirituel qui
doit 1a conduire au comble de la perfection ? Elle fera ce
que font les dmes faibles qui ne sont pas bien dirigées et
qui alors se laissent tellement aller au découragement, a
la consternation, a des pensées inquiétantes, qu’elles recu-
lent devant ces difficullés et renoncent méme quelquefois
enlicremenl au service de Dicu. Il est donc nécessaire que
les personnes picuses contractent ’habitude d’agir avec la
foi simple et dépourvue des lumieres célestes qui produi-
sent la dévotion sensible, afin qu’elles continuent cons-
tamment et fermement a faire le bien, dans quelqu’état
qu’elles puissent se trouver. Si le directeur s’apercoit que
ses disciples s’encouragent eux-mémes, par les maximes
de la foi obscure, a persévérer dans l'exercice des verlus,
el qu'ils avancent toujours dans les voies spirituelles
malgré les aridités qu'ils rencontrent fréquemment, il
doit les eslimer beaucoup ; parce qu’ils sont réellement
forts et plus sirs que tout autre d’arriver heureusement a
la fin qu’ils se proposent.

1y, 4







ARTICLE 1I.

De I'espérance théologale.

CHAPITRE PREMIER.

EN QUOI CONSISTE L’ESPERANCE THEOLOGALE.

61. Quoique l'espérance et le désir soient des affections
tres-semblables de notre volonté, puisqu’elles ont toutes
deux l'acquisition d’un bien quelconque pour but, ou
comme disent les scolastiques, pour objet propre ; cepen-
dant elles différent beaucoup entre elles. Car le désir re-
garde un bien sans faire attention s’il est facile ou difficile
de 'acquérir, tandis que U'espérance au contraire tend vers
un bien qu’on ne peut obtenir que difficilement. Ainsi un
prince, par exemple, pourrait dire a ses valets : Je désire
de manger un fruit pour humecter mes levres desséchées
par la soif ; mais il ne parlerait pas correctement en di-
sant : Vespere manger une pomme ; car il peut facilement
obtenir ce rafraichissement. En outre, comme I'enseigne
saint Thomas, « I'espérance suppose, de plus que le désir,
un certain effort, une élévation de 'ame pour acquérir un
bien qui est difficile a obtenir » et pour surmonter les
Ol’Jstacles qui 8’y opposent; ce qui n’est point propre au
désir. (1) L’espérance est donc nécessaire & ’homme pour
a[.)]ﬂllil‘ les difficultés qui s'opposent i la possession des
biens auxquels il aspire par ses désirs.

(1) 1.3, Q. 25. a. 1.




— % —

62. Cela posé, considérons plus spécialement 'espé-
rance surnaturelle qui doit étre la matiere de cet article
et l'affection ordinaire de notre coeur. Nous dirons donc
drabord « qu'clle est une vertu théologale qui porte notre
volonté a espérer fermement la félicilé ¢ternelle et les
movens nécessaires pour l'acquérir; parce qu’elle sappuie
sur les promesses d'un Dieu tres-puissant et tres-fidele a
garder ce qu’il a promis. » Cette définition renferme plu-
sieurs parties que nous devons expliquer en détail ; afin que
les inlelligences les moins cullivées puissent les bien comn-
prendre. Il est hors de doute que I'espérance dont nous
parlons soit une vertu théologale; parce qu'elle regarde
tres-prochainement, sansaucun intermeédiaire, ou comme
disent les scolastiques, immédiatement Dieu, comme le
but de la beatitude vers laquelle tendent tous ses efforts;
et qu’elle s'excite, se meut dans tous ses actes par les pro-
messes de ce méme Dieu tout-puissant et souverainement
sage. On ne saurait non plus douter que nous ne puissions
concevoir celte espérance par notre volonté, si le Tres-
Haut ne nousaide a faire cet acte qui excede considérable-
ment nos forces naturelles : car les biens de I'autre vie et
toutes les dispositions requises pour les acquérir sont su-
périeurs a la capacité de ’iomme ; et ils la surpassent tel-
lement que livrée a elle scule elle ne pourrait méme pas
les atleindre par ses désirs.

63. Apres tant de spéeulations, les philosophes anciens
n’ont pu aspirer a aucune autre felicité et béatitude, qu’au
misérable plaisir que procurent les biens naturels; parce
qwils étaient dépourvus de la lumiere surnaturelle qui
nous découvre des jouissances d’un ordre plus sublime.
I’'ou saint Bernard s’exprimeainsi i cesujet : « Personne
ne peut dire de lui-méme : Seigneur! vous étes mon
espérance; a moins que le Saint-Esprit ne le lui ins-
pire. » (1) C’est ce que saint Prospere renferme en peu de
mots lorsqu'il dit : « La confiance de ceux qui esperent,

(1) In Psal. 90.




— %3 —

est un effet de la miséricorde du Seigneur, car il la pro-
duit par sa grace. » (1) C'est pourquoi j'ai insinué dans
ma définition que I'espérance esl une vertu théologale qui
éleve notre volonté au-dessus d’elle-méme, c'est-a-dire,
qu'elle la porte a faire des acles qu’elle ne pourrait pas
produire d’clle-méme.

64. Or celte vertu théologale qui surpasse tellement nos
forces naturelles a, pour premier et principal objet, la
béatitude éternelle, ou la vue, 'amour et la possession de
Dieu dont les hbienheureux jouissent, en le voyant et en
I'aimant. Car c’est en cela que consiste notre pleine et en-
tiere félicité ; comme l'enseigne saint Thomas en disant :
« C'est lui-méme que nous devons espeérer, puisque la
bonté, avec laquelle il dispense les biens aux crcatures,
n'est pas moindre que son essence. Ainsi le premier, le
principal objet de notre espérance, c’est la béatitude éter-
nelle. » (2)

65. Nous devons étre bien persuadés de celte vérité,
pour deux raisons. Le docteur angélique nous explique la
premiere, qui est tres-forte, en ces termes : « Il faut que
Ieffet soit proportionné a la cause : c’est pourquoi le
bien que nous devons proprement et principalement es-
pérer de Dieu est un bien infini proportionn¢ a la vertu du
Tout-Puissant qui nous aide : car le propre d’une verlu
infinie est de conduire a un bien infini : or ce bien est
la vie éternclle qui consiste & jouir de Dieu. » (3) La se-
conde raison provient de ce que notre volonté s’étend tel-
lement par ses désirs qu’un seul bien qui lui convient suf-
ﬁt pour I'inquicter, lorsqu'elle ne peut 'obtenir. Aman
Jjouissait des premiers honneurs a la cour d’Assuérus : il
ctait Parbitre de la volonté duroi; les peuples attendaient
Son assentiment ; de sorte qu'il partageait pour ainsi dire
]‘? pouvoir supréme avec son prince; il élait comblé de
l‘fdlessos et de délices; il avait une nombreuse famille;
rien ne lui manquait, sice n’est les hommages d'un étran-

(1) Tn Psal, 130. — (2) 2. 2. Q, 17. a. 2, ~ (3) Loco citato,




— 3} =

ger, de Mardochce. Et cela seul suffit pour lui oceasionner
tant d'inquictude, qu’a eause de cette privation il croyait
étre dépourvu de tout bien, comme il I'avoue lui-méme en
ces termes : « Quoique je possede toutes ces choses, il me
semblera toujours que je n'ai rien, tant que je verrai Mar-
dochee assis devant la porte duroi. » (1) Que manquait-il
a Salomon qui avait en abondance les richesses, I'opu-
lence, le faste, la magnificence, la gloire, les voluptés, les
délices, la sagesse, les honneurs et tout ce qui était ca-
pable de compléter son bonheur, si cela eit été possible ?
Que lui manquait-il pour qu’il dise lui-méme : « Je n’ai
vu en toute chose que vanité et affliction d’esprit. » (2) Le
voici, c'est qu’i! ne jouissait pas des autres biens que le
Seigneur n'accorde point pendant cette misérable vie.
D’ou I'on peut conclure que toule la béatitude possible
réside en Dieu, qui la posséde et la procure au degré le
plus éminent ; c’est en lui seul que notre esprit peut trou-
ver un repos parfait, une pleine satiété et une souveraine
felicité. En vous dévoilant ma face, dit le Seigneur a
Moyse, « je vous montrerai tout le bien, » et je vous en fe-
rai jouir parfaitement. (3) Lors donc que notre dme sera
parvenue a ce souverain bien qui renferme tous les autres,
et qu'il lui sera donné de le contempler, de l'aimer, de le
posséder, €lle v trouvera un si profond abyme de délices
et de joies ineffables, qu’elle ne désirera rien de plus: elle
sera satisfaite et parfaitement heureuse.

66. C'est ce que saint Augustin exprime d’une maniére
tres-remarquable en ces termes : « La beauté de la justice
et I'amabilité de la lumicre éternelle, c’est-a-dire de la
vérité et de la sagesse immuable, sont si grandes que, pour
en jouir un seul jour, on mépriserait bien ¢t avec raison
d’'innombrables années pleines des délices de ce monde, el
l'affluence des biens temporels. » (4) Le saint docleur
prouve son assertion par les paroles du Psalmiste en ces

(1) Esther. c. 5. v. 48. — (2) Eccl, ¢. 2. v, 11.— (3)jExod. c. 83, v. 18,
— (4) L. 3. de lib, Arb. c. ult,




— B

termes : « Car ce n'est point a tort, ni avec une faible con-
viction que le prophete a dit: Seigneur! un jour passé » en
volre présence, non dansles palais des rois, mais « dans vos
temples, vaut micux que mille années » que je coulerais
loin de vous au milieu des delices de ce monde,

67. Le Seigneur daigna autrefois apprendre cette vérité
aun moing, d'une maniere pratique, par un fait extraor-
dinaire et admirable que nous lisons dans le Miroir des
exemples. (1) Comme il récitait au cheeur un verset sem-
blable a celul que nous venons de rapporter avec saint
Augustin, et qui commence ainsi : « Mille ans passés en
votre présence, sont comme le jour qui vient de s’écou-
ler; » ce religienx se demanda comment mille années pou-
vaient se passer si rapidement, qu'elles paraissent sem-
blables a un jour qui n'est plus. Il resta donc au cheeur
apres matines, et pria le Seigneur d’éclairer son esprit, et
de lui faire comprendre le sens caché de ces paroles. Or
tandis qu’il priait ainsi, un oiseau ou plutot un ange lui
apparut sous cette forme, et le ravit d’abord par la dou-
ceur de son chant, puis il le conduisit hors de 1'église et
I'emmena insensiblement dans une épaisse et obscure fo-
rét, quin’était pas fort éloignée du couvent ; 1a il demeura
en extase duranf trois cents ans, nourri par la seule dou-
ceur de cette harmonie délicieuse et conservé par un vé-
ritable prodige, Entin I'oiseau célesle disparut, et le moine,
ayant recouvré l'usage de ses sens, crut que quelques
mmoments seulement s'étaient écoulés et que I'heure de
tierce était venue ; 11 s’en retourna donc au couvent. Mais
quarriva-t-il? Comme il approchait du monastere, il vit
venir a lui nn portier qui lui était entierement inconnu et
qui, le retenant avant de le laisser entrer, lui fit humble-
nent celte prudente question : Mon fréve, veuillez d’abord
me dire qui vous étes, Moi, répondit-il, je suis le sacris-
tain du couvent, je suis sorti apres L'office de matines et je

(1) Dist. 9. exemp. 45.




— 56 —
rentre maintenantdans ma cellule. Le porlier reprit : Com-
ment se fait-il done que je ne vous connais pas, et que je
ne vous ai jamais vu ? Si, comme vous l'assurez, vous éles
membre de cctte communauté, diles-moi les noms de
I’abbé, du prieur et des autres moines qui la composent.
11 le fit, mais les noms qu’il indiqua ne s’accordaicnt pas
avec ceux des religieux qui habitaient ce saint lieu. Le
portier inquiet le conduisit chez 'abb¢ : et apres un long
entretien qu’il eut avec lui, ils reconnurent enfin que
I’'abbé et les moines dont il avait désigné les noms habi-
taient cetle maison religieuse trois cents ans auparavant,
et qu’il s'était écoulé un aussi long espace de temps depuis
qu’il en avait été éconduit par le chant céleste. C'est ainsi
que Dicu fit comprendre a ce moine par sa propre expeé-
rience les paroles que nous avons citées plus haut. Car si
cette faible jouissance des délices du paradis a fait que
trois siccles parussent s'écouler aussi rapidement que trois
heures; il cst évident que l'intuition claire el manifeste
de la Divinité pourra sans doule, en nous comblant d’une
joie incomparablement plus grande, faire que mille ans
paraissent s'écouler plus vite que I'éclair, tellement qu'il
soit possible de les comparer au jour qui n’est plus. Parla
le lecteur pourra comprendre combien saint Augustin a
dit avec raison que tous les biens de cette terre, lors méme
qu'on en jouirait pendant d’innombrables années, ne sont
rien en comparaison de la plus courte jouissance du bon-
heur infini que procure la possession de celui qui est la
bonté par excellence. :

68. Quel objel pourra donc étre plus propre a l'espé-
rance chrétienne qu’une félicité si grande, si pure, si par-
faite, si entiere, si aple a contenter notre volonté et a re-
poser notre esprit dans une tres-suave tranquillité ? Que
les mondains poursuivent donc, par leurs vaines espérances
et leurs désirs insenses, les biens terresires et périssables,
qui séduisent et ne salisfont pas, qui trompentel ne rassa-
sient point la volonté ; ils ne feront que s’épuiser en



—_ 57 —
efforts inutiles, comme l'araignée qui file sa propre subs-
tance pouren tisser une toile o elle attend la vile mouche,
symbole d’une félicité modique el mensongere.

69. L'objet sccondaire de I'espérance théologale con-
sisle dans les moyens sans lesquels nous ne saurions par-
venir a la parfaite possession dans laquelle, selon ce que
nous venons de dire, réside toute notre véritable bealitude.
Ces moyens sont la grice sanctifiante, la rémission des
péchés, les lumieres spirituelles qui indiquent la voie du
salut, les aflfections pieuses qui donnent a la volonté les
forces nécessaires pour avancer, la pureté de conscience,
les vertus, les dons surnaturels et les secours extérieurs
qui portent a faire des ceuvres de piété. On ne saurait nier
que toutes ces choses ne soient également l'objet de notre
espérance. Car Dicu veat que nous espérions non-scule-
ment la félicité céleste, mais encore les moyens de l'ac-
quérir ; avec celte distinction cependant que la béatitude
qui est le butde nolre espérance en constitue 'objet prin-
cipal, et que les moyens, qui nousy conduisent, en soient
I'objet secondaire. C'est ainsi que l'enseigne saint Tho-
mas qui s’exprime en ces termes : « L’espérance regarde
principalement la béatitude éternelle, et secondairement
les autres choses (qu’on demande a Dieu, relativement a
ces felicités. » (1)

70. Quant aux biens temporels que les fideles deman-
dent souvent a Dieu, par exemple, la santé, les forces cor-
porelles, la prospérité de la fortune, les honneurs, les di-
gnités, les biens, les richesses et autres choses semblables,
vous désirerez peut-étre savoir de moi, si nous pouvons
les considérer comme I'objet de espérance théologale ; je
réponds, que silon espere ces biens fragiles en tant qu’ils
spnt nécessaires ou opportuns a 'acquisition da bonheur
elernel; ¢’est-a-dire, parce qu'ils nous servent a recouvrer
!H grice ou a I'acquérir; a éviter le péehé ou a le réparer;
2 obtenir les vertus ou a les perfectionner ; a nous procu-

(1)2.2.Q. 17, 0. 2, ad 2,




— B8

rer la grace ou a "augmenter; je dis que, considérés dans
ce sens, ils peuvent étre I'objet de l'espérance chrétienne,
C'est ce dont on ne sauraitl douler, puisque saint Augus-
tin dit en termes expres : « De toutes les choses que
nous devons croire fidelement, celles qui sont contenues
dans l'oraison dominicale, sont les seules qui rentrent
dans le domaine de I'espérance.... Dans I'Evangile de
saint Matthieu, I'oraison dominicale renferme sept de-
mandes dont trois ont rapport a la vie éternelle et les
qualtre aulres aux biens temporels, qui sont nécessaires a
I'acquisition de la bienheurcuse ¢ternité., » (1)

71. Cependantlorsque les biens temporels, loin d’appor-
ter des secours a I'dme, lui opposent au contraire des
obstacles qui l'empéchent de parvenir a la gloire céleste,
quand ils ne sont pas en quelque sorte une échelle qui
l'aide & monter au ciel, mais plutét une pente glissante
qui I'entraine et la précipite dans I’abyme ; on ne saurait
aucunement les considérer comme l'objet de I'espérance
surnaturelle, puisqu’ils en sont au contraire les ennemis
acharnés et qu’ils lui font une guerre continuelle en s'op-
posant aux fins tres-saintes qu’elle se propose. Saint Séve-
rin, qui guérissait beaucoup d’infirmes accablés de diflé-
renis maux, ne put jamais se décider a guérir un religieux
nommé Bonos qui était aveugle, et comme ce malheureux
affligé I'importunait par ses prieres il lui répondit : Il ne
vous serait pas avantageux d’élre délivré de ce mal; vous
devez méme prier le Seigneur de vous laisser dans de
semblables ténebres, car en supportant patiemment cetle
facheuse cécité vous mériterez le royaume des cieux. Le
moine se résigna donc a son sort el cessa de prier Dieu
pour sa guérison. (2) Saint Audamare, assistant a la trans-
lation du corps de saint Védaste, recouvra l'usage de la
vue corporelle dont il ¢lait prive. Mais considérant ensuite
que les yeux de son corps nuisaient a ceux de son dme,
parce qu’ils 'empéchaient de se tenir dans une continuelle

(1) In Euchirid. . 114. — (2) Surius in Vita 8. Januarii,




-— K0

union avec Dieu, il pria le Seigneur de lui renvoyer son
ancienne cccité, et de jeter ainsi pour lui un voile de té-
nebres sur les choses de ce monde, pourva cependant
qu’il découvrit toujours les vérités célestes a son esprit :
le Tout-Puissant écouta ses pricres et réalisa ses veeux. (1)
C'est ainsi que les saintsn’ont agréé la jouissance des biens
temporels et la délivrance des maux de ce monde, que
quand ces faveurs pouvaient contribuer a leur procurer
I'éternité¢ bienheureuse ; car ils savaient trés-bien qu’elles
ne sauraient autrement étre I'objet d’une sainte espérance.
Puis donc que nous ne savons pas quels sont les biens ou
les maux temporels qui nous aplaniront ou nous rendront
difficile la voie du ciel; nous ne devons en espérer ni en
demander l'exemption ou la jouissance qu'a condition
quils concourront a nous faire alteindre cette fin bien-
heureuse; de cette maniére notre espérance sera toujours
théologale, surnaturelle et digne de récompense.

CHAPITRE II.
MOTIFS D ESPERANCE.

72. D’apres ce que nous avons dit au commencement
de cet article, I'espérance théologale, qui porte notre ame i
esperer les biens éternels, s'appuic sur les promesses d'un
Dieu infiniment puissant ct fidele; parce que ces deux
altributs du Tres-Haut, cest-a-dire sa puissance el sa fide-
lit¢, sont réellement deux motifs qui l'excitent, qui I'em-
brasent comme deux foyers ardents et lui donnent laforce
de produire des actes méme héroiques. Voyons maintenant

(1) Idem in Vita 6. Februarii.




— 60 —
quelle est I'influence et pour ainsi dire I'empire que ces
deux motifs exercent sur nos ceeurs. Et d’abord, il est telle-
ment certain que Dieu a promis le salut ¢ternela ceux qui
auront persévereé dansla grace, en observant fidelementses
commandements, qu'il n’y a que ’homme infidele ¢t in-
crédule qui puisse en douter : « Celui qui aura persévére,
jusqu’a la fin, sera sauvé, » dit Jésus-Christ. (1) De plus,
on ne saurait douter que Dieu ait promis, a quiconque les
lui demandera de la maniere voulue, tous les secours qui
lui sont nécessaires pour l'observation de la loi divine et
la conservation de la grace; car cela est aussi indubitable
qu'il est vrai que I'Evangile ne saurait nous tromper;
puisque c’est dans ce livre sacré que ces promesses for-
melles sont inscrites. Parmi un grand nombre je ne cite-
rai que la suivante, dont la certitude repose tout entiere
sur la parole de Jésus-Christ qui nous l'a faite en ces
termes : « Je vous le dis moi-méme : demandez et 'on
vous donnera ; cherchez et vous trouverez ; frappez et I'on
vous ouvrira. Car quiconque demande, recoit : celui qui
cherche, trouve : et 'on ouvrira la porle a celui qui
frappe. » (2) Ces promesses sont si formelles et si manifestes
quellesn’ont aucunement besoin d’explication. Néanmoins
afin de leur donner plus de force pour exciter 'espérance
dans le cceur des fideles, ce divin Sauveur s’efforce de
nous les faire comprendre par celte comparaison qui est
tres-convainquante : « Car, nous dit-il, quand quelqu’un
d’entre vous demande du pain a son pere ; celui-ci don-
nera-t-il une pierre a son fils? ou un serpent au lieu d'un
poisson ¢ Ou s'il demande un ceuf, lui offrira-t-il un scor-
pion 2 » Enfin il conclut ainsi: « Puisdonc que vous qui étes
méchants, vous savez faire de bons présents a vos enfants :
combien, a plus forte raison, votre Pere céleste donnera-
t-il 4 ceux qui le lui demanderont, le bon esprit, » c’est-
a-dire, les secours nécessaires pour le servir fidelement,
et mériler la béalitude éternelle?

(1) 8, Matth. ¢. 10. v. 22,— (2) S, Lue c, 11, v, .




— 6] =

73. Mais si le Seigneur nous promet avec tant d’assu-
rance le salut éternel et 1a grice nécessaire pour 'obtenir;
quel sera le mortel assez insensible pour ne pas s’exciler,
par les promesses d’un Dieu tres-fidele et tout-puissant, a
espérer vivement ce souverain bien? Pour cela il devrait
nier les tres-nobles attributs de Dieu, sa fidelité, sa toute-
puissance et croire qu’il ne peut ou ne veut pas tenir sa
parole; ou §’il le croit tout-puissant et fidele, il doit alors
se rendre a des promesses on ne peut pas plus certaines,
et attendre du ciel la gréce, ainsi que les secours néces-
saires en cette vie, et la gloire éternclle dans le séjour des
bienheureux.

Th. C'est ce que je vais prouver par deux faits histo-
riques dont la morale convient treés-bien a mon sujet.
Charles-Quint visitant un de ses mninisires, qu’il aimait
beaucoup et qui était pres de mourir, entra dans sa cham-
bre et s’approcha méme de son lit. Mais au lieu de se ré-
jouir a la vue de son prince qui ’honorait de sa présence
avec une si grande bonté, le moribond cédant a I'exces de
sa tristesse, se répandit en larmes abondantes et en san-
glots. L’'empereur le voyant si affligé lui dit : Ne me ca-
chez pas la cause de votre douleur, car je suis venu dans
la seule intenlion de vous apporter de la consolation. Peut-
étre désirez-vous quelque chose de moi? Dites-le, parlez
franchement ; car jengage ma parole impériale que je
vous accorderai tout ce que vous demanderez. Je voudrais,
Tépondit le malade, que votre majesté prolongeit ma vie
d’une heure seulement. Pour cette grace, reprit Charles-
Quint, elle n’est pas en mon pouvoir. Alors, le visage
triste et inondé de larmes, le pauvre moribond se tourna
vers la muraille en disant d'une voix lamentable : Oh! s'il
m’était donné de recommencer le tissu de ma vie! Et que
feriez-vous alors ? ajouta I'empereur. Je servirais, s'écria-
t-il en soupirant, je servirais uniquement le Seigneur su-
Préme enlre les mains duquel sont la vie et la mort.
Veuillez remarquer ici, que ce courtisan malheureux avait
recu les plus belles promesses que son prince put faire,




et que celui-ci avait la ferme volonté de les accomplir :
seulement la puissance lui manquait; c’est pourquoi le
pauvre misérable n’obtint pas ce qu’il désirait.

75. Joseph était prisonnier en Egypte et dans la méme
prison que lui se trouvait aussi I'échanson du roi Pha-
raon. Le saint jeune homme prévit dans un songe la pro-
chaine mise en liberté de ce courtisan : il lui annonga
donc cette heureuse nouvelle, le priant de vouloir
bien se souvenir de lui a la cour, et d’intercéder pres
du roi en faveur de son innocence : ce courtisan le lui
promit. Néaminoins, « lorsqu’il fut dans la prospérité, le
chef de I'échansonnerie oublia son interprete. » (1) Dans
cette circonstance, I'échanson avait sans doute bien des
raisons et la faculté de garder la foi qu'il avait jurée a Jo-
seph : car il aurait pu facilement démontrer son innocence
a Pharaon. La seule fidélité lui manqua; de sorte que le
candide jeune hommie fut trompé dans son attente.

76G. Mais il n’en est pas ainsi de Dieu; car il ne manque
certainement pas de la puissance nécessaire a 1’accom-
plissement de ses promesses; puisque tout ce qu’il veut
ne saurait jamais dépasser la sphére de sa toute-puissance.
« Notre Dieu qui est dans le ciel a fait, dit David, tout ce
qu’il a voulu.» (2) La fidélité, ¢’est-a-dire,la volonté d’ac-
complir ses promesses, ne lui manque pas non plus;
comme il nous l'assure lui-méme en ces termes: « Le
ciel et la terre passeront, mais mes paroles ne failliront
point. » (3) La terre s’écroulerait plutot et les cieux se dis-
soudraient, avant que le Trés-Haut, trés-fidele de sa ma-
ture, puisse nous tromper. Puis done qu'un Dieu d'une
puissance infinie, d’'une volonté immuable et d'une fidé-
lité inébranlable nous a promis l'éternelle félicité ainsi
que les movens d’y parvenir ; quels plus sirs et plus pres-
sants motifs notre volonté peut-elle avoir d’espérer ces
biens immenses et les secours nécessaires pour les ac-

quérir?

(1) Genes. c. 40. v. 23, — (2) Psal, 113, v. 3. — (3) S. Matth. ¢, 24,
v. 85.



o B s

71, Cependant quoique ces motifs soient plus que suffi-
sants pour stimuler I'espérance théologale, et qu'ils con-
stituent méme la base sur laquelle cette vertu fonde ses
affections; il ne nous est aucunement défendu de recourir
aussia d'autres, pour exciter encore plus ardemment notre
esperance. Comme motif d’espérer la grice et 1a gloire,
nous pouvons considérer la bonté de Dieu ui est infini-
ment enclih & nous prodiguer ses faveurs; ainsi que sa
miséricorde souverainement portée a soulager nos mi-
seres. Nous pouvons fortifier notre espérance en méditant
la mort tres-amcere de notre divin Rédempteur, ses dou-
leurs et le sang précieux qu'il a versé pour nous. Cepen-

‘dant, si nous les examinons attentivement, nous verrons

que tous ces motifs sont contenus dans les promesses im-
menses et solennelles que Jésus-Christ nous a faites. En
effet, comment Dieu aurait-il pu exercer une plus grande
charité envers des créatures aussi abjectes, qu'en nous
promettant des biens si sublimes, si relevés, si supérieurs
a notre misérable nature; el en nous fournissant les
moyens de parvenir a cette ineffable félicité (ue nous
Waurions jamais pu atleindre par nos propres forces?
Quelle plus grande miséricorde pourrait-il faire que celle
de promettre & des étres aussi ingrats, aussi méchants et
aussi criminels que nous, non-seulement le pardon des
péchés, mais encore sa grice, son amitié et la participa-
lion & sa propre béatitude? Combien ces promesses n’ajou-
tent-elles pas de splendeur & la mort de cet aimable Sau-
veur? Kt pour quelle raison pensez-vous qu’il nous ait
bromis tant de biens surnaturels et divins, pour cette vie
¢t pour l'autre ? Serait-ce peut-étre en considération de
10s mérites? Mais comment cela aurait-il pu se faire?
Puisque nous n’en avions aucun et (ue nous ¢tions, au
Contraire, positivement indignes de toutes ses grices. Dieu
e nous a fait ces promesses qu'en vue des mérites de
Jésus-Christ. C’est pourquoi, bien que nous puissions re-
Courir & ces motifs, puisqu’ils concourent aussi a aug-
enter notre espérance, je conclus cependant avee rai-




—_ G4 —

son que les molifs particuliers de l'espérance théologale
sont les promesses faites par un Dieu tout-puissant et tres-
fidele : soit parce qu’elles affermissent tellement la vo-
lonté qu’elles 'empéchent de chanceler et de vaciller dans
I'attente des biens souverains; soit parce qu’elles renfer-
ment clles-mémes tous les autres motifs.

78. Par la le lecteur pourra comprendre pourquoi les
saintes Ecritures appcllent Dieu notre espérance. « Sei-
gneur, dit David, vous étes mon espérance depuis ma jeu-
nesse. » (1) « Vous m’avez dirigé, parce que vous étes de-
venu mon espérance. » (2) De méme le prophete Jérémie
s’adresse au Tres-Haut en lui disant : « Vous éles mon es-
pérance au jour de l'affliction. » (3) Et 'Apotre écrivant
a Timothée, s’exprime ainsi : « Paul apotre par la volonté
du Sauveur notre Dieu, de Jésus-Christ qui est notre espé-
rance. » (&) Le texte sacré se sert de semblables expres-
sions. parce que cette vertu serepose tout enticre en Dieu.
Elle aspire vers lui et se sent portée a cette aspiralion par
Dieu lui-méme ; car ce sont la toute-puissance et la souve-
raine fidélité du Tres-Haut qui Pexcitent. De sorte que les-
pérance, étani toute divine, divinise pour ainsi dire ceux
qui la possedent.

(1) Psalm. 70. v. 6. — (2) Psalm. 60. v. 4 — (3) C, 17. v. 17. =
(%) C. 1.



CHAPITRE III.
QUALITES DE L’ESPERANCE,

79. La premiere qualité de I'espérance theologale con-
siste en ce qu’elle s’appuie sur Dieu seul : parce que Dieu
seul est le dispensateur de tous les biens. David s’exprime
ainsi 4 ce sujet : « Le Seigneur est ma force, mon refuge,
mon libérateur : mon Dieu est mon aide; j'espérerai en
lui. » (1) Ailleurs il exclut de notre espérance tout autre
secours provenant des créatures quelque puissantes, su-
périeures et nobles qu’elles soient. « Il vaut mieux se con-
fier en Dieu que dans I'homme. Il vaut mieux espérer dans
le Seigneur que dans les princes. » (2)

80. Saint Thomas demande s’il est permis de mettre ses
espérances dans les hommes; il se répond lui-méme en
ces termes : « Il n’est pas permis d’espérer en ’homrme,
ni en aucune autre créature comme dans la cause pre-
miére et motrice de notre béatitude. Mais on peut espérer
en 'homme ou cn quelqu’autre creature, comme dans
une cause instrumentale et secondaire qui aide a obtenir
les biens qui ont rapport a I'éternelle félicité. » (3) Ce qui
veut dire que nous devons placer toutes nos espérances en
Dicu, car cclle qu’on met dans les moyens doit nécessai-
rement aboutir a celui qui en est le moteur. Ne diriez-vous
pas qu’il a perdu la téle celui qui attendrait du pinceau
d’Appelle 'heureux achevement d’un tableau magnifique;
ou du cisean de Phidias la parfaite formation d'une statue
remarquable ? Sans doute ; parce que le ciseau et le pin-
ceau n'ont ¢té que les instruments et non les causes prin-
cipales des chefs-d'ceuvre que ces illustres artistes ont
laissés a la postérité. De méme il faut considérer comme

(1) Ps. 17. v. 8, — (2) Ps. 117, v. 8 et 9, — (3) 2. 2. Q. 17. a. 4.
1v, )




-— 60 —

un véritable insensé celui qui place toules ses espérances
dans les hommes et non dans le principal moteur, dans
la cause premiere de tout notre hien, c'est-a-dire dans
Dieu.

81. Ne m’objectez pas ici que saint Thomas parle seule-
ment de I'espérance théologale qui n'a rapport quaux
biens célestes, et non de I'espérance naturelle qui regarde
ceux de la nature : car la raison que le saint docteur al-
legue milite pour 1'une et pour I'autre. Dieu esl le dispen-
sateur non-sculement des grices divines, mais encore des
dons naturels et se sert des créatures comme d’instru-
menls pour les distribuer. Puis donc que tous les bienfaits
de la nature et de la grace proviennent du Seigncur comme
de leur premicr principe, nous devons espérer de lui
toutes les faveurs dont nous avons besoin. C’est pourquoi
saint Basile dit avee raison : « Heurcux celul qui renonce
a l'espérance des choses temporelles, ¢t qui place pour
toujours toute sa confiance en Dicu scul. Car de méme que
celui qui espere en 'homme est exécrable ; ainsi le chre-
tien qui dépend enticrement de Dicu est digne de loute
louange. » (1)

82. L'évéque saintFronto, poursuivi par les persécutions
du préfet Squirius ennemi de la religion chrétienne, se
vit enfin réduit a sortir de la ville et a se relirer avec
soixante moines dans la solitude du désert. La, dépourvus
de tout secours humain, et méme des aliments néces-
saires a la vie, ces bons religieux se plaignirent au saint
prélat de ce qu'il les avait conduils dans ce lieu solitaire
pour y mourir d’inanition. Mais le saint ne se troubla au-
cunement de ces reproches et, metlant toute sa confiance
en Dieu, il exborta méme ses moines a lout espérer de la
divine Providence. Or le Scigneur envoya pendant la
nuit un ange a Squirius pour lui commander d’envoyer
a ses serviteurs qui s'étaient enfuis dans le désert toute la
nourriture dont ils pouvaient avoir besoin; le menacant

(1) Orat. 7, de Virtut. et Vitio,




— 67 — _

des chatiments les plus terribles s'il n’exécutait aussitot
cet ordre. Effrayé de cette vision celui-ci §’informa dili-
gemment du lieu ou se trouvait Fronto ainsi que ses reli-
gicux ; mais n'ayant pu le découvrir, il ne songea plus a
leur envoyer du secours. Cependant 'ange revint la nuit
suivante lul enjoindre le méme ordre et lui faire les me-
mes menaces. Alors Squiriusfit charger de vivres soixante-
dix mulets et ordonna qu’on les laissit aller 1a ou les
conduirait celui qui lui avait imposé le soin d’'une telle
provision. Son heureuse idée eut un plein succes : car ces
animaux s'étant avancés dans le désert parvinrent jusqu’a
la porte de la demeure qu’habitait le saint évéque avec les
moines, et s’y arréterent pour déposer en quelque sorte a
leurs pieds les aliments que le gouverneur de la ville leur
envoyaif. (1)

83. Dans cette circonstance les secours sont venus di-
rectement de Squirius, mais qui ne voit que Dieu lui-
méme ne les ait commandés? Car Squirius fut I'instru-
ment et Dieu le premier moteur, la cause premiere d’un
bienfait si remarquable. C'est ce qui nous arrive 4 nous-
mémes, lorsque nous recevons du prochain quelque bien
spirituel ou corporel; quoiqu’il ne nous vienne pas d'unc
maniere aussi prodigicuse ni si manifeste qu'a ces saints
religieux. Les hommes nous procurent des secours, nous
comblent de faveurs et de bienfaits : mais qui les y excite,
qui les y porte 2 Qui dispose les choses d'une maniére si
admirable qu’ils puissent nous faire du bien? N'est-ce pas
Dieu? Il en est donc le premier moteur et la cause pre-
micre. C'est pourquoi nous devons lui rapporter tout notre
bien, et mettre tellement notre espérance en lui, (ue nous
nous abandonnions entre les bras de sa trés-aimable pro-
Vidence; eomme saint Pierre nous y exhorte : « Mettons
toute notre sollicitude en lui : car il a soin de tout. » (2)

84.Mais gardons-nous surtout de mettre notre espérance
€n nous-mémes, et de croire que nous puissions par nos

(1) Vinc, Belvac. spec. Hist. 1, 9, ¢, 34, — (2) 1. Petric. 5. v. 7.




— 68 —
propres forces éviter toutes les fautes, conserver notre in-
nocence, pratiquer les saintes vertus et acquérir la gloire
du paradis; comme I'Apdtre nous le recommande : « Ne
nous confions pas en nous, mais en Dieu. » (1) Espérer en
soi-méme, ce n'est rien autre chose que s’appuyer sur un
roseau fragile qui se rompt facilement et laisse tomber
celui qui s’y appuie ; c’est se reposer sur un soutien tres-
faible, puisque nous ne pouvons produire par nous-
mémes aucun acte saint et méritoire quelque petit qu'il
soit; nous sommes de notre nature souverainement en-
clins au mal; et nous ne saurions atlendre de nous que
des chutes désastreuses qui occasionneraient notre perte.
Aussi le Seigneur nous dit-il par la bouche du prophete
Osée : « Votre perdition, 6 Israél, vient de vous; ce n’est
qu'en moi que se trouve votre secours; » voulant par la
nous insinuer qu'il n’y a que péché et perdition en nous
et que tout ce qui peut concourir a notre délivrance ré-
side en lui seul. C'est pourquoi nous devons nous mefier
entierement de nous-mémes et nous confier entierement
en Dieu seul, si nous ne voulons pas périr, mais au con-
{raire parvenir au port du salut éternel.

85. Cependant pour bien comprendre ce que nous ve-
nons de dire, il faut savoir que, sur la mer orageuse de ce
monde ot nous sommes jetés comme de pauvres voya-
geurs, se présentent deux écueils si dangereux que d’'in-
nombrables dmes y ont fait naufrage. Le premier consiste
dans une espérance vaine ct mal fondée, le second dans
la méfiance et le désespoir. Contre le premier vont échouer
ceux qui, se confiant dans leurs faibles forces, esperent un
bien qu’elles ne peuvent leur procurer. Contre I'autre, se
brise celui qui cesse d'espérer et tombe par conséquent
dans la méfiance. Mais si malheureusement il va plus loin
encore, et qu’il regarde comme impossible I'acquisition
d’un bien si désirable, il se précipite méme alors dans
Yabyme du désespoir; comme saint Thomas I’enseigne en

(1) 2. Cor. c. 1. v. 9.




— 069 —
parlant de cette vile et lache affection : « Le désespoir sup-
pose non-seulement la privation de 'espérance, mais en-
core un certain ¢loignement pour la chose désirée, parce
qu'il porte a croire qu’on ne peut 'acquérir. » (1) 11 évite
au contraire en toute sureté ces deux grands obstacles, ce-
lui qui tient la voie intermédiaire et qui se confie unique-
ment en Dieu, ¢ défiant entierement de Iui-méme. Celui-
Ja seul atteindra heureusement, et sans danger de périr,
le port du salut éternel. C’est a cette vérite que saint Je-
rome voulait faire allusion, lorsqu’il ccrivait contre les
Pélagiens en ces termes : « Salomon dit : Confiez-vous en
Dieu de tout votre cceur; ne vous exaltez point dans votre
sagesse : reconnaissez-le dans toutes vos voies; afin qu’il
les rende droites. Comprenez-en les paroles ; et souvenez-
vous toujours qu’il ne faut jamais vous confier dans votre
sagesse ni dans aucune autre vertu, mais en Dieu seul qui
dirige les pas de ’homme.» (2) Telle est la premiere qua-
lité de l'espérance théologale : ne s’appuyer sur aucune
créature, pas méme sur soi, mais sur Dieu seul.

86. Sa seconde qualité est d’élre trés-certaine, tres-ferme
dans l'attente des biens éternels et des moyens nécessaires
pour les acquérir. Car, puisque l'espérance chrétienne re-
pose tout entiere sur les promesses tres-sures de Dieu, elle
ne doit aucunement chanceler dans ses actes. Afin d’en-
courager les Hébreux tout récemment converlis a espérer
la béatitude éternelle, saint Paul leur propose 'exemple
d’Abraham qui, par une espérance ferme et constante, s’est
fié aux promesses que le Seigneur lui fit avec un serment
solennel. Il s’exprime ainsi : « Dieu, voulant montrer 'im-
mutabilité de son conseil aux héritiers de sa promesse, eut
recours au serment : afin que deux vertus immuables
pour lesquelles il est impossible que Dicu puisse mentir,
nous procurassent plus de consolations, & nous qui ten-
dons au bonheur de posséder 'espérance qu’il nous a pro-
Posée, et qui nous accompagnera jusqu'au séjour voilé,

(V) 2. 2. Q. 40, a. 4, ad 3. — (2) Lib. 3, adversus Pelagianos.




—_ 70 —

ou est entré pour nous Jésus-Christ, notre précurseur, le
pontife ¢ternel selon 'ordre de Melchisédech. » (1) Par ces
paroles 'Apotre nous insinue que I'espérance sert comme
d'une ancre ferme et sire a ceux qui tendent « vers le s¢-
jour voile, » c’est-a-dire. vers la bienheurcuse patrie ou
siege la divinité qui &'y cache maintenant a nos yeux der-
riere le voile de la foi : car clle affermit notre &me en Dieu
au milieu des fluctuations de notre cceur, et la rend con-
stante dans l'exercice des vertus. Il nous donne aussi deux
raisons de cette sccurit¢ cf fermeté dans la pratique du
bien. De méme, en effet, que quand I'ancre tombe dans
une terre sablonneuse et mobile, elle n’affermit pas le
vaisseau 1mais le laisse flotter ; et qu’elle le fixe au contraire
comme s'il ¢tait enracine au fond de la mer, lorsqu’elle
s’attache a un rocher ou qu’elle s’enfonce dans un terrain
solide ; ainsi, en se confiant dans les promesses divines qui
sont plus immobiles qu'un rocher quelconque lors méme
qu’il serait de diamant, 'espérance rend notre dme tres-
certaine des biens qu’elle altend, la fixe en Dieu et la fait
persévérer dans la pratique des vertus, malgré les flots
tumultueux de cette vie inconstante et agitée.

87. L’autre raison que saint Paul apporte consiste en ce
que Jésus-Christ est eniré avant nous .comme mnotre pre-
curseur « dansle séjour voilé,» ¢’est-a-dire dans la-céleste
patrie, afin de nous y préparer une place; et qu’il y inter-
ceéde pour nous en qualit¢ de prétre éternel selon I'ordre
de Mclchisédech, ou d’avocat tres-zélé, comine le saint
docteur des nations nous le dit plus manifestement en ces
termes : « De sorte qu’intercédant toujours en nolre fa-
veur, il peut sauver pour I'éternilé ceux quis’approchent
de Dieu par lui. » (2) Celte raison, ainsi que chacun le
voil évidemment, donne une grande fermel¢ a notre es-
pérance, plus qu’elle nous apprend qu’il y a dansle ciel
un avocat désireux de notre salut et si capable de nous
I'obtenir par lefficacité de ses prieres et la vertu de ses
plaies sacréces.

(1) Ad Hebr. c. 6. — (3) Ad Hebr. ¢. 7. v. 2b.




- 7 —

88. Vincent Belvacence (1) rapporte que saint Macutus,
voyageant sur mer le jour de Paques, désirait d’offrir le
saint sacrifice de la messe el que ses compagnons souhai-
taient aussi ardemment d'y assister. 1l regardait donc de
tous coles d'un il attentif pour voir s'il découvrirait la
terre ferme a 'korizon ; mais il n’apercevait rien quel’eau
et I'air : lorsque fouta coup il vit dans le lointain une
petile ile qui apparaissait comme un {ertre proéminent;
et parce que cc licu semblait apte a la célebration des
saints mysteres, ils dirigerent de ce coté la proue. Lors-
quils furent arrivés, tous descendirent du vaisseau et
se mirent & ériger un petit autel sur lequel saint Macutus
commenca le divin sacrifice. Cependant a peine était-il
parvenu au Pater qu’ils sentirent toule I'ile s’ébranler su-
bitement, et reconnurent, par les mouvements qu’elle fai-
sait, que cetle élévation qu’ils avaient crue de terre ferme,
étail le dos d’une balcine qui se tenait a fleur d’ean en
pleine mer. Tous ceux qui assistaicnt a cette pieuse céré-
monie, effrayés du danger qu’ils couraient, s’empressent
aussitot de regagner leur embarcation. « Mais 'homme
de Dieu, se.confiant dans le Seigneur, reste inébranlable,
et encourage méme ses.compagnons i mettre comme Jonas
leur confiance en Dieu. Oh prodige! un tel acte de ferme
espérance dans le Tres-Haut rendit immobile comme un
véritable rocher cet inunense cétacé ou plutot cette mon-
tagne vivante : de sorte que le saint put aisément termi-
ner la fonction sacrée qu'il avait commencée et retourner
en toute sécurité sur le vaisseau avee ceux qui I'accompa-
gnaient. Lorsqu'ils furent tous én lieu sir, la baleine se
cacha si profondément sous les éaux qu’elle disparut en-
ticrement,

89. Or, de méme que la ferme espérance dont saint Ma-
cutus ¢lait animé ainsi que scs compagnons, a pu arréter
¢n pleine mer celte masse mouvante ; ainsi la confiance en
Dieu donne, & notre coeur si mobile, la constance de la per-

(1) L, 2. ¢. 98,




— 72 —

sévérance dans le bien au milicu des tempéles de la vie
misérable que nous menons ici-bas. Aussi saint Augustin,
parlant de cette fermeté, dit-il en termes expres : « Notre
esperance est si certaine qu’il paraitrait qu'elle fut déja
parfaite, » ou que nous ayons déja obtenu ce que nous
espérons, « car nous ne doutons aucunement des pro-
messes de la vérité qui ne peut tromper, ni étre trom-
pée. » (1)

90. Si vous désirez un noble exemple de cette fermeté
inébranlable, écoutez le prophete roval : « Lors méme que
mes ennemis se rangeraient en bataille contre moi, mon
ceeur ne craindrait point; quand ils m’attaqueront, c’est
alors que j’espérerai. » (2) Ecoutez le saint homme Job :
« Lors méme qu’il me donnerait la mort, jespérerai en
lui. » (3) Ecoutez I'Apétre des nations : « Je suis certain que
ni la mort, ni la vie, ni les anges, ni les principautés etc.
ne pourront nous séparer de la charité divine qui est en
Jésus-Christ. » (4) Mais d’ol1 vous vient, je vous le de-
mande, 6 grand Apétre, une si grande sécurité parmi les
instabilités de la vie présente ? C'est, me répond-il, « parce
que Vespérance ne confond pas;» comme g’il disait : La
fermeté avec lequelle j'espére m’assure que je ne serai
pas irompé dans mon attente. C’est ainsi que nous devons
espérer les biens surnaturels de la grice divine et dela
gloire céleste, en nous appuyant fermement sur les pro-

messes de Dieu.

(1) In Ps. 123, — (2) Ps. 26. v. 3. — (3)C. 13. v. 15. — (4) Ad Rom.
c 18.v. 38,




CHAPITRE 1V.
TROISIEME QUALITE DE L'ESPERANCE.

'91. La troisieme qualité de l'espérance consiste en ce
qu’une crainte salutaire accompagne la fermeté de 'at-
tente des biens surnaturels. Salomon nous dit : « Cest
dans la crainte du Seigneur que réside la confiance de la
force. » (1) Par ces paroles il nous insinue que la con-
fiance ferme et robuste estcelle qu’accompagne la crainte
du Tout-Puissant. Puis il ajoute : « Vous qui craignez le
Seigneur, cspérez en lui; » (2) pour nous faire compren-
dre ue l'espérance n’exclut pasla crainte, mais qu’elle 1a
suppose au contraire. Ce qui est tellement vrai qu’afin de
nous porter i espérer et a craindre en meéme temps, David
nous assure que Dieu se complait extrémement dans les
Ames qui, bien qu’elles le craignent, espérent néanmoins
fermement en sa miséricorde et savent ainsi unir ces
deux affections. « Le Seigneur a pour agréables ceux qui
le craignent el (qui esperent en sa miséricorde. » (3)

92. Et il ne faut pas s'en étonner. Car ces deux affec-
tions, quoique différentes entreelles, ne sont aucunement
c_ontraires I'une a l'autre; et peuvent s'unir par un noble
ll_en dans le méme cceur, parce qu'elles proviennent de
divers motifs. L’espérance nait des promesses de Dieu qui
ne peut tromper ni étre trompé, ainsi que de sa souve-
raine bonté infiniment portée a nous combler de bien-
faits, et puise dans ces doux motifs la force d’aspirer a la
possession du bonheur éternel. Nous excitons au contraire
une crainte salutaire dans nos cceurs, en considérant
Ilt?tre néant, notre impéritie, nos propres faiblesses, nos
péchés, nos défauts, notre penchant pour le mal : ces con-

(1) Prov. ¢ 14. v. 26. — (2) Eccli. ¢. 3. v. 9, = (3) Psal, 146. v. 11




— 74 —

sidérations en effet, porlent notre ame a craindre loul
delle-méme et la maintiennent dans une humble sou-
mission. L'espérance nous c¢love jusqu’a Dieu, la crainte
nous abaisse au fond de nos miseres. Celle-ci nous rend
circonspects et prudents. celle-1a nous donne de Ia
promplitude dans toutes nos actions. Celui qui espere et
ne craint pas, dit saint Augustin, se laisse aller a une
dangereuse négligence par trop de securilé ; mais celui
qui craint et nespere pas, tombe., par défaut de courage,
dans la consternation, non sans danger de se précipiter
dans I'abyme du désespoir. Voici les propres paroles du
saint docteur : « Oh espérance, vous nous faites {out sup-
porter avec douceur et suavité ! Ainsi, mes fréres, aimez
cette vertu, conservez-la non sans craindre cependant :
car celui qui espere et ne craint point, se neglige : mais
celui qui craint sans espérer se décourage et tombe
comme une pierreau fond de 'abyme. » (1) Par la le lec-
tear pourra comprendre combien il est necessaire que-ces
deux affections s’enracinent dans nos cceurs et s'entr’aident -
mutuellement : car si elles nous accompagnent constam-
ment nous pourrons facilement et en toute stireté par-
courir les voies.du salut et de la perfection chrétienne,

93. Saint Bernard nous enseigne la méme doctrine spi-
rituelle, lorsqu’il dit en parlant de ces deux affections de
notre dme : « Il ne convient pas d’embrasser 1'une sans
I'autre : car le souvenir du jugement seul, » ¢’est-a-dire,
la crainte sans l'espérance, « précipite dans abyme du
désespoir; et une confiance excessive dans la miséricorde;
c'est-a-dire 'espérance sans la crainte, « engendre une
securité pernicieuse. » (2) Tandis qu’au contraire quand
ces deux vertus s'unissent D'une a l'autre, elles main-
tiennent I'dme en stireté et pour ainsi dire en équilibre
dans le chemin du ciel : car espérance lui donne le cou-
rage d’avancer, et la crainte larend circonspecle et atten-
tive, de peur que dans sa marche rapide elle ne vienne
a tomber dans une vaine présomption.

(1) Serm. 10, Ad fratres in eremo, - (2) Serm. 6. in Cantic.




|

94, Pour qu'un vaisseau puisse faire voile en toute as-
surance au milieu de I'Océan, il a besoin d’un vent favo-
rable qui lui imprime le mouvement, et de saburre qui, en
lni donnant le lest nécessaire , Uempéche de chavirer.
Lorsque le vent lui manque, il reste immobile en pleine
mer. Quand il n’a point de saburre, sa propre légereté est
cause qu'il se renverse et sabyme dans les flots. De méme
pour qu’il puisse parvenir en touite sureté jusqu’a Dieu,
Phomme pieux a besoin du doux zéphyre de l'espérance
qui le porte a faire le bien ; etdu lest de la sainte crainte
qui I'abaissc et le plonge dans la mer de ses propres mi-
seres. 8'il n’a pas la saburre d’une crainte filiale, sa lege-
reté et sa vanité le précipiteront dans abyme du péché
mortel. Si le vent favorable de l'espérance ne le porte
point a la pratique des vertus, il restera oisif, négligent,
incapable de faire aucun bicn. Mais s'il ne manque ni de
I'espérance qui excite, ni de la crainte qui modere la vo-
lonté, il parviendra strement au port du salut eternel.

93. Nous pouvons donc comparer toute personne pieuse
a l'ange qui, comme le dit saint Jean daus1'Apocalypse,
appuyait un de ses pieds sur la terre, et I'autre sur la
mer. Qu’elle affermisse 1e pied de I'esperance en le repo-
sant sur les promesses immuables de Dieu, sur son ex-
tréme bonté et sa miséricorde infinie. Ce pied appuyé sur
la terre, c’est-a-dire, sur un fondement solide, sera ferme,
inébranlable et constant. Qu'elle place ensuite le pied de
la crainte sur I’Océan de ses propres miseres ; ainsi posé
sur une plaine liguide, il chancellera naturellement quel-
qaefois, De cette maniere un pied modérera tellement
l'autre-qu’elleévitera facilement les exees du peehe. Cest-
a-direquel’ospérancedoit étre tellequ'ellene detruise point
la erainte, mais (uelle la rende humble, calme et tran-
quille : de sorte ¢ue celte alfection craintive n’énerve et
n'affaiblisse pas l'espérance, mais gu'elle lui inspirve la

. modestie, la prudence et la circonspection.




I
-1
(=)
|

CHAPITRE V.
EFFETS QUE L’ESPERANCE PRODUIT EN NOUS.

96. Le premier effet de l'espérance cst de dilater le
ceeur, de le rendre prompt dans l'observation de la loi
divine et capable d’acquérir la perfection chrétienne.
Seigneur, dit le Psalmiste, « lorsque vous avez dilaté
mon cceur, j'ai courn dans la voie de vos commande-
ments. » (1)

97. Celui qui comprend les deux affections de I’espé-
rance etde la craintequise forment en nous, pourra facile-
ment se convaincre de cette vérité. La crainte qui est un
sentiment timide rassemble tous les esprits vitaux vers
la région du ceeur : car lorsqu'un mal considérable nous
menace, toutes les forces abandonnent les parties exté-
rieures et se portent au ceeur, comme pour défendre cetle
forteresse, ou se trouve le siége principal de la vie; ce qui
fait que les membres deviennent tout péles, faibles, trem-
blanis, incapables d’agir. L’espérance au contraire dilate
le ceeur, et communique tellement aux puissances exter-
nes les esprits vitaux, qui leur sont nécessaires, qu’elles
deviennent capables d’exécuter tout ce qui peut procurer
le bien que ’homme désire. La crainte ferme le ceeur de
méme qu’un général d’armée fait rentrer ses troupes dans
la ciladelle qu’il veut défendre : mais’espérance I'ouvre,
comme un conquérant qui sort courageusement avec son
armée pour une expédition militaire. D’ou 'on peut con-
clure qu’il n’est aucune affection qui, plus que I’espérance,
rende ’homme capable de grandes entreprises, comme
nous pouvons I'observer tous les jours dans le cours des
choses humaines.

(1) Ps. 123. v. 32,



—_ 77 —

98 Considérez ce marchand qui monte un vaisseau
et s’abandonne aux flots impétueux d’'une mer orageuse,
qui lutte contre I'aquilon et les vents du midi, qui in-
sulte pour ainsi dire aux furies dela tempéte. Demandez-
Jui pourquoi il confie sa propre existence a ce bois fragile
au milieu de I'0Océan? Il vous répondra que c'est dans
I'espoir du gain. Voyez avec quel courage ce soldat mar-
che au-devant d’une multitude de lances et d’épées diri-
gées contre lui; avec quelle audaceil se précipite au plus
fort du combat au milieu des cadavres et du sang répandu.
Si vous désirez savoir pourquoi il expose sa vie a un tel
danger : il vous dira que c'est dans I'espérance de la vic-
toire, Interrogez de méme ouvrier qui travaille dans son
atelier; le littérateur qui s'adonne a I'étude;; le laboureur
qui arrose la terre de sa sueur; demandez-leur pourquoi
ils s'imposent tant de fatigues ct de peine ? lls vous répon-
dront tous que c'est parce qu’ils esperent, le premier ga-
gner de 1’argent; le second, acquérir la science; le troi-
sieme, faire une bonne récolte. Puis donc que l'espérance
est si active pour l'acquisition des biens terrestres, que
ne fera-t-elle pas pour obtenir le bonheur éternel qui leur
est infinimen!l supérieur? Si l'espérance qui aspire aux
vaines et courles jouissances de ce monde, dilate telle-
ment le cceur de ’homme et fait qu'il s’adonne volontiers
aux ceuvres les plus pénibles; celle qui tend a la posses-
sion d’une béatitude éternelle et infinie, n’aura-t-elle pas,
a plus forte raison, la vertu d’embraser notre cceur et de
le porter non-seulement & observer fidelement la loi di-
vine qui répugne A sa nature, mais encore a I'accomplir
avec perfection, et A exécuter les ceuvres libres qui ne lui
sont imposées par aucun précepte ? « Agissez virilement,
dit le prophete roi, fortifiez votre cceur, vous tous qui es-
pérez en Dieu. » (1) Ici David exhorte a faire de grandes
choses tous ceux qui mettent leur confiance dans le Sei-
gneur : car il savait trés-bien que les hommes qui n’es-

(1) Ps, %0, v, 25.




— 18 —

perent pas beaucoup, ne sont pas capables de grandes en-
treprises. Ainsi quiconque ne conserve pas dans son coeur
une espérance proportionnée i la grandeur des promesses
divines, doit désespérer de parvenir & une haute perfec-
tion.

99. Comme le rapportent les Chroniques des Freres Mi-
neurs, (1) un jeune homme d’illustre naissance, d'un
caractere ingénu el délicat ayant prishabit religicux dans
Vordre de saint Frangois, enfra dans la palestre de la per-
fection religicuse avec une grande ferveur d’esprit. Mais
s’étant ensuite relaché insensiblement, il n’cut bientot
plus que du dégotit, de I'horreur et de la haine pour Ias-
périté des vétements, pourle jetne et les ceuvres de péni-
tence, tellement que, jugeant la vie réguliere intolérable,
il prit Ia résolution d’abandonner tout exercice des vertus,
de sortir méme du couvent et de rentrer dans le monde
pour y vivre au gré de sa volonté. Ici veuillez faire atten-
tion au moyen dont Diea va se servir pour éveiller cette
dme endormie et l'exciter & marcher aussi rapidement
quauparavant dans le chemin de la perfection. Pendant
la nuit ou il avait résolu de déposer I'habit religieux il
vint a passer devant 'autel qui renfermait le trés-auguste
sacrement de I’eucharistie, et se prosterna pour adorer
profondément Jésus-Christ. Or, tandis qu’il faisait son acte
d’adoration a genoux, il fut ravi en esprit, et eut une vi-
sion {res-agréable. Il apercut une procession composée de
personnes cclestes, revétues d’habits précieux, et dont le
visage rayonnait d’une lumiere semblable a celle du
soleil, bien qu’elle fat plus admirable en ce qu’elle
n’'offusquait point la vue, mais la récréait au contraire
délicieusement. Deux d’entre elles se distinguaient surtout
par leur beauté, par leur majesté et par la splendeur dont
elles élaient environnées. A la fin de celte procession
marchait un illustre personnage également comblé d'une
grande gloire, et qui semblail étre conduit en {riomphe

(1) Parte 2. 1, 11. ¢, 2.




—_"9 —

par ¢e noble cortége. Etonné a la vue de cette pompe sa-
crée, et en méme temps rempli d'une suavité ineffable,
ce novice ne put s’cmpecher de demander a Pun de ceux
qui suivaient la procession, quelles étuiunt.(.:es personnes
qui resplendissaient d'une si éclatante lumlm.'e : il 1ui ré-
pondit que c'étaient tes Fréres Min-em's qui jouissaient
déja du bonheur de Ia céleste patrie. (fue l'es deux pre-
miers qui surpassaient tous les autres en glon'e et' en ma-
jesté étaient saint Frangois et saint Antoine; qu’il v_oymt
a la fin de la procession un saint frere qui vemait de
mourir a U'instant méme, et que 'on conduisait comme
en triomphe, aveccette pompe magnifique ju‘squ’au séjour
des bienheureux. A ces paroles le jeune religieux concut
en son cceur une si vive, si ardente et si ferme espérance
de parvenir aussia la gloire, que quand it eut repris
I'usage de ses sens, il sapercut que toule Phorreur qu’il
ressentait pour les exercices de pénitence, et que Ia tié-
deur de son ame pour la vie religieuse avaient disparu
enticrement. La bure grossiere lui paraissait molle ; les
jelnes les plus auteres, savoureux; fa paavreté la plus
rigide, aimable. Il trouvait douces les mortifications, les
huamiliations , 'oraison , I'obéissance ; en un mot, toute
la vie religicuse qu’il trouvait auparavant si pénible, lui
semblait agréable. Aussi s’appliqua-t-il dés lors avee une
telle fermeté & V'exercice des vertus qu’il marcha cons-
tamment jusqu’a sa mort dans Ies voies de la perfection
chrétienne. Tellement il est vrai (u’une espérance robuste
ranime, plus que toute autre chose, le caeur qui se re-
lache par la tiédeur; ou le dilate lorsqu’il se rétrécit par
le froid mortel du désespoir; et le rend prompt dans
Pexéeution des euvres de perfection. Je puis done
m'cerier avee le voi prophete : « Attendez le Seigneur, »
et dans cette méme attente des biens surnaturels,

«agis-
sez virilement, fortifiez votre ceeur et supportez le Sei-
goeur. » ()

(1) Psal. 26, v, 14.




— 80 —

100. Le second effet de I'espérance consisle dans la con-
solation et la grande joie qu'elle procure & ceux qui la
cultivent dans leur cceur. Aussi 1'Apotre saint Paul re-
commande-{-il aux Romains de se livrer a une joic con-
tinuelle dans I'attente de I'éternelle félicité. « Réjouissez-
vous dans l'espérance, » leur écrit-il; puis il ajoute dans
sa lettre aux Hébreux : « Livrons-nous a une grande joie,
nous qui espérons les biens que Dieu nous a promis. » (1)
C'est aussi ce que 1'Ecclésiastique nous conseille en ces
termes : « Vous qui craignez le Seigneur, espércz en lui :
et sa miséricorde vous consolera. » (2)

101. Mais faut-il s’étonner que ’espérance du bonheur
infini nous comble de consolations, lorsque celle des
biens temporels nous en procure elle-méme beaucoup |
Quel plus grand soulagement que I'espoir de la guérison,
le pauvre infirme peut-il éprouver au milieu des ardeurs
brilantes de la fievre, ou des ennuis de la maladie?
Quelle plus douce consolation que 'espérance de la liberté
qu’il désire, pour le misérable captif ou le malheureux
esclave chargé de liens et de chaines ? Quel autre adou-
cissement que la réparation de son honneur outrage,
’homme qui est en butte a la persécution, peut-il gouter
au milieu des injures et des calomnies dont I'accablent
ses rivaux envieux? Aussi le prophete roi dit-il avec rai-
son : « Seigneur, qu’ils se réjouissent, tous ceux qui es-
perent en vous. » (3) Car I’espérance divine qu’ils nour-
rissent dans leurs cceurs est pour eux une source de joie bien
plus sincere et plus abondante que celle des mondains.

102. Saint Augustin considérant ces paroles de David :
« Vous mangerez les travaux de vos mains, » (4) souleve
une grande question et se demande comment il peut se
faire qu'on mange ou que l'on goute ses propres travaux,
puisqu’il semble que I'homme doive gotter le fruit de son
travail plutot que le travail lui-méme. C'est ainsi que le

(1) C.6.v.18. —(3) C. 2. v. 9. — (3) Psalm, 5, v. 12, — (4) Psalm,
437. v. 3.




— 81 —

cultivateur ne mange pas la sueur qu'il répand sur la
terre en la travaillant, mais gotite pendant la moisson le
fruit de ses sueurs. Le saint docteur se répond lui-méme
en ces termes : « Nous avons maintenant les travaux,
plus tard viendront les fruits. Mais parce que les tra-
vaux eux-mémes ne sont pas sans consolation, a cause de
l'espérance dont nous avons dit plus haut : vous réjouis-
sant dans l'espérance et souffrant avec palience : ces
mémes fatigues nous réjouissent et nous consolent par
Vespérance. » Saint Augustin tire ensuite cette conclusion
mémorable : « Si donc le travail auquel nous nous li-
vrons peut nous réjouir, quel en sera le fruit? » (1)

103. 11 me souvient opportunément a ce sujet un fait
qui, d’apres Rossignoli, est arrivé a deux hommes illus-
tres dans une visite qu’ils firent aux religieux d'un cou-
vent solitaire pour s’édifier et se récréer dans le Sei-
gneur. (2) Comme ils parcouraient les différentes parties
du monastere, ils entrerent dans la cellule d'un moine
déja fort avancé en dge : la blancheur de ses cheveux éga-
lait celle du cygne, I'hilarilé de sonvisage paraissait ange-
lique, et son aspect était le plusserein, le plus doux qu’on
puisse jamais exprimer. A sa vue les nobles visiteurs
furent ravis d’admiration et saisis d'un sentiment d’a-
gréable surprise; car ils ne pouvaient comprendre com-
ment ce vénérable vieillard savait trouver tant de joie
dans une si pauvre cellule, dans des vétements si usés, et
dans une vie si austere. Leur étonnement s’accrut encore
davantage lorsqu’ils I'entendirent parler : car il les en-
tretint des biens de la vie éternelle, avec tant d’amabilité,
de douceur et d’affabilité qu’ils reconnurent évidemment
que la joie qui brillait sur sa figure provenait du grand
bonheur dont son ceeur élait inondé. Tandis qu’il leur
pz\lrlait avec cette suavité toute céleste, ils lui deman-
derent 8'il n'avait jamais éprouve pendant sa vie aucune
affliction ou tristesse d’esprit. Ah combien de fois, reprit

(1) In Psal. 127, — (2) Rossig. ver. wter. lect, 14, § 9.
1v, 6




— 82 —

le saint vieillard, la noire et cruelle mélancolie n’est-
elle point venue attaquer mon misérable cceur! Mais
graces a Dieu qui m’a toujours envoyé les secours
prompts et opportuns qui changent toute tristesse en une
véritable joie : car aussitot que je m’approche de cette
petite fenétre , j’apercois aussitot un objet qui me fortifie
et me comble de consolations. A ces mots, 'un des no-
bles étrangers courut regarder par la fenétre ; et comme
il ne vovait qu'une apre muraille qui empéchait non-
seulement la vue agréable de la campagne, mais encore
aspect du ciel, il dit : Pour moi, je n’apercois rien qui
puisse me consoler. Considérez seulement, ajouta le
moine, regardez d'un il attentif, et vous verrez une
chose bien consolante. Je ne vois absolument rien, répli-
qua-t-il, si ce n'est une trés-petite partie du ciel par un
trou de ce mur décrépit. C'est précisément ce qui mecon-
sole, reprit le religieux : lorsque je suis en butte aux as-
sauts de la mélancolie, je regarde le ciel par cette ouver-
ture, et aussitol I'espérance des biens éternels nait dans
mon cceur, le remplit de joie, et change les nuages de la
tristesse en la sérénité d’une consolation et d’une paix
ineffable. Il parlait encore lorsqu’une douce pluie de
larmes, inondant son visage, le for¢a d’interrompre ses
pieuses réflexions. 11 se tut, mais son silence prouve ma-
nifestement combien est grandelajoie que procure unevive
espérance de I'éternelle f¢licité; combien cette vertu con-
court 4 notre avancement spirituel, puisqu’elle dissipe
I'amertume, l'ennui, le dégout, la tristesse, la répugnance
et qu’elle renverse tous les obstacles que nous rencontrons
dans le chemin de la perfection.

e e S—— e




— 83 -

CHAPITRE VI.

AUTRE EFFET QUI RESULTE DE L’ESPERANCE SURNATURELLE.

104. Notre fragile nature ne donne jamais des preuves
plus évidentes de sa faiblesse que quand elle est en proie
aux tribulations, a la douleur et aux tourments; surtout
lorsque ces afflictions deviennent plus pénibles dans leur
intensité, plus importunes par leur durée, et plus terri-
bles aux approches de la mort. Alors elle a besoin d’une
vertu qui la fortific et I'encourage a supporter des maux
si grands et si intolérables. Or, I'espérance produit tres-
certainement cet effet salutaire. Car lorsqu’elle dilate le
ceeur, elle 'anime & marcher au-devant de Padversité ; et
quand elle le fortifie par la douceur de ses affections, elle
dissipe la tristesse que causent les tribulations de cette
vie, elle inspire la patience.

105. Et dans le fait vous pouvez observer, en lisant
PEcriture sainte, que pour encourager les fideles a souf-
frir de grands maux avec une véritable force, le Seigneur
se sert ordinairement de l'espérance qu’il excite dans
leurs ceeurs par le souvenir de la récompense éternelle et
infinie. C'est ainsi qu’afin de consoler et de fortifier les
Romains exposés aux coups de la persécution, saint Paul
leur rappelle le royaume céleste que Dieu prépare aux
athletes courageux et vainqueurs : « Si nous souffrons,
lqu1‘ écrit-il, nous serons aussi glorifiés. » (1) Comme s'il
disait: Souvenez-vous, mes freres, que si nous partageons
les souﬁ'ranccs de Jésus-Christ, nous régnerons un jour
avec lui. Ensuite, opposant les peines présentes a la ré-
compense future, il leur démontre, afin de les stimuler a
supporter courageusement ces maux, qu’on ne saurait

(1) G. 8, v, 17,




—_ 84 —

méme les comparer a la gloire immortelle que le Trés-
Haut nous prépare dans le ciel. « Les souffrances de cette
vie ne sont pas dignes de la gloire future dont nous se-
ront combles. » (1) Lorsqu'il apprit que les Corinthiens
etaient cruellement perséculés, il leur écrivit également
pour les engager a se couvrir du bouclier de 'espérance,
les exhortant a prendre patience en leur disant : « Nos
tribulations momentanées et légeres nous préparent main-
tenant pour le ciel le poids immense de la gloire éter-
nelle. » (2) 11 leur représente aussi la couronne de gloire
immortelle comme la récompense promise a leurs souf-
frances . et afin qu’elle les encourage plus efficacement a
les supporter avec patience, il la compare a celle pour
laquelle les athletes se privent de toute volupté. Voici
comment il s'exprime : « Ceux qui combattent dans
Iarene s’abstiennent de tout; eux, pour obtenir une cou-
ronne corruptible, mais vous, afin d’en acquérir une in-
corruptible. » (3) Lo

106. Le prophete Isaie nous dit donc avec raison:
a« C'est dans le silence et l'espérance que sera notre
force. » (4) Paroles qu’il explique en ces termes : « Ceux
qui esperent dans le Seigneur changeront de force; » ou,
selon le texte hébreu, acquerront de nouvelles forces,
« ils prendront des ailes d’aigle, ils courront et ne ftra-
vailleront point ; c’est-a-dire, ne se fatigueront pas; 1ils
marcheront et ne s’aflaibliront point.» (5) Il ne faut pas
s’en étonner, car Despérance les rendra si robustes, si
vigoureux et si forts, qu’ils prendront un sublime essor
vers la perfeclion.

107. Eneffet: d’ou provenaient pensez-vous la force pro-
digieuse et 'admirable constance d’esprit que les mar-
tyrs ont montrées au milieu des épées et des haches, sur
les chevalets et sur les grils, sous les coups du peigne de
fer, dans les chaudieres bouillantes et les fournaises em-

(1) Ad Rom. c. 8. v. 18. ~ (2) 2, Cor. c. 4. v.17. — (3) 1. Cor. ¢. 9.
v. 35, — (4) C. 30. v, 45. — (5) C. 40. v. 31,




— 83 ==

brasées? Pensez-vous que leur chair ait été d’airain ; ou
leurs os, de roche? Croyez-vous qu'ils n’aient point senti
les aiguillons de la douleur ? Nullement, sans doute : car
ils étaient aussi formés d’une chair faible et sensible aux
souffrances corporelles. L’espérance des joies éternelles les
a rendus forts et robustes au milieu des plus cruels sup-
plices et des tourments les plus atroces. Cette vertu a fait
qu’ils n'ont craint aucunement ni les menaces des tyrans,
ni les visages farouches des bourreaux, ni les terribles
instruments des supplices, ni 1'effroyable aspect de la
mort. C’est elle qui a versé un baume adoucissant sur les
blessures dont ils étaient tout couverts; e’est 'espérance
qui leur a fait dire avec le prophete David : « En espérant
dans le Seigneur, je ne faiblirai point.» (1)

108. Notre-Seigneur Jésus-Christ lui-méme n’a pas em-
ployé d’autre moyen que 'encourageante espérance pour
fortifier I'esprit de saint Etienne premier martyr, contre
les assauts du peuple furieux qui se précipitait sur lui, les
mains armées de pierres pour le lapider. En effet, il lui fit
- Yoir le ciel comme un théitre plein de majesté, et se
montra lui-méme assis sur un trone de gloire, se prépa-
rant & lui donner la couronne et la palme de la victoire,
pour récompenser sa constance héroique. Aussi le géné-
reux confesseur de la foi s'éeria-t-il plein d'une joie cé-
leste : « Voila que je vois le ciel ouvert et Jésus assis a la
droite de Dieu. » (2) Cette seule apparition suffit pour que
saint Etienne ne craignit aucunement la gréle de pierres
qui 'écrasait, ct pour qu’il offrit courageusement i
Dieu le sacrifice de sa vie, en disant i haute voix : « Sei-
gneur Jésus-Christ, recevez mon ame. » A I'exemple du
divin Rédempteur plusieurs saintes femmes ont
leurs propres enfants 4 un noble martyre en leur mon-
trant le ciel. C'est ainsi que la mere de saint Clément
d"Ancire, celle des freres Machabées et celle de Sympho-
rien, voyant leurs fils entre les mains des bourreaux, se

porté

(1) Ps. 25, v. 1, = (2) Act ¢, 7.v. 176,




- 86 —

sont efforcées de les fortifier contre la cruauté de ces bar-
bares, en les exhortant 4 lever les yeux vers le ciel, cta
considérer la gloire bienheureuse qui devait étre la re-
compense de leur force : car ces héroines savaient tres-
bien que pour rendre I'ame capable de mépriser les sup-
plices et 1a mort, il n’cst aucune vertu plus efficace que
I'espérance des biens éternels.

109. Mais un héros célebre s'avance maintenant pour
prouver lui-méme cette vérité par son propre exemple.
Celsus est son nom, l'espérance de la vie bienheureuse
lui a donné la force et le courage de resister fermement
aux assauts que lui livra son pere, en attaquant sa con-
stance lantot par les fleches de I'amour paternel, tantot
par les traits acérés de la persecution. (1) Apres avoir fait
endurer les plus atroces tourments & saint Julien; le preé-
fet Marcien ordonna aux bourreaux de le conduire par la
ville afin que le peuple I'accablat de mépris et d’opprobres.
Or, comme le généreux athlete parcourait les places pu-
bliques non-sculement avec intrépidité mais encore avec
une joie toute céleste qui rayonnait sur son visage; il vint
a passer devant la maison ou Celsus, fils unique du
cruel persécuteur, se livrait a 'étude des lettres humai-
nes. Aux cris du peuple qui se pressait en foule autour du
saint, ce jeune homme s’approcha de la fenétre avec ses
condisciples, pour voir le spectacle qui excitait tant de cla-
meurs parmi la populace. Mais en ce moment Dieu lui fit
voir un spectacle bien différent et tres-noble. Car il aper-
cut, suspendue cn l'air, une couronne de gloire préparée a
VPinvincible héros chrétien. Elle était de I'or le plus pur,
ornée des pierres les plus précieuses, et si brillante qu’elle
surpassait en splendeur la lumicre du soleil. 11 vit aussi
des anges d’'un aspect tres-aimable et qui accom pagnaient
le saint martyr en exhortant a souflrir courageusement
pour mériter cette couronne admirable. Etonné a celte
vue, I'beureux jeune homme élevait de temps en tempsla

1) Surius in vita S. Juliani m, 9. Jaouarii,




-— 87 —
voix et disait: Que vois-je, 0 Dien! Je vois que le Dieu
des chrétiens est le vrai Dieu, que lui seul peut récom-
penser ceux qui lui sont dévoués: je veux aussi le servir
et mériter une semblable couronne de gloire. Alors em-
brasé d’'une trés-vive espérance des biens éternels dont ce
diademe tout resplendissant lui faisait entrevoir la gran-
deur, il jeta loin de lui les volumes des auleurs profanes,
déchira ses papiers et se dépouilla méme des précieux
habits dont il était revétu, en proférant ces paroles: Je
suis entré nu en ce monde, je rends donc au siecle ce gui
lui appartient : pour consacrer a Dieu ma volonté, ma li-
berté et ma vie. Puis emporté par I'ardeur de son espoir,
il courut a travers la ville jusqu'a ce qu’il et affeint le
saint martyr; sans que son maitre, ni ses compagnons, ni
le peuple surpris d'un événement si extraordinaire pussent
le retenir. Arrivé a son but, il se prosterna aux pieds de
saint Julien en s'écriant : Serviteur du vrai Dien! je re-
nonce i mon peére qui m’a donné la vie dams les ténebres
de Yidolatrie, et je désire que vous soyez pour moi l'au-
teur d’une seconde naissance, en me régénérant par les
lumieres de la foi que vous professez. Puis, s'élancant
dans ses bras, il baisa tendrement les blessures qu’il avait
recues pour 'amour de son Dieu, et recueillit comme
autant de pierres précieuses, telles qu’elles étaient reelle-
ment aux yeux de Dieu, toutes les gouttes de sang qui
coulaient de ses plaies. Marcien ayant appris la subite
conversion de son fils entra dans une violente colere, et
ordonna qu’on fit venir devant lui les deux confesseurs
de la foi. Lorsqu’ils furent en sa présence, il dit avec
l'accent du désespoir : Ah! perfide Julien, jusqu'ou est
allée ta malice pour m’arracher mon fils unique, le seul
rejeton de ma race et toute 'espérance de mon ceeur? A
ces mots la mere de Celsus se présenta, les cheveux épars,
le visage inondé de larmes, elle ¢lait accompagnée de sa
famille également plongée dans le deuil le plus profond.
A peine Marcien eut-il vu ce triste spectacle, qu'il déchira
ses vétements et, se tournant vers le saint martyr, lui




- 88 —

adressa ces paroles : Ah! barbare, ah! cruel Julien! Vois
la douleur d'un pére el d’une mere, contemple la tris-
{esse d’une si grande famille que tu affliges par ton art
magique. Ah ! je {’en conjure, apporle un prompt remede
a notre affliction et je meltrai un terme a tes maux. Je ne
serai plus ton juge, mais ton intercesseur aupres de César
qui est irrité contre toi. Saint Julien lui répondit : Je n’ai
pas besoin de volre suffrage, car je ne m’inquiete aucune-
ment au sujet de cette misérable vie. Voici celui qui est
né de vous, qui vient de renaitre en croyant avec moi :
qu'il vous réponde lui-méme, et qu’il parle a sa mere.
Alors Celsus fortifié par la constance et la vigueur d’es-
prit qu'avait inspirées a son cceur I'espérance des biens
éternels représentés dans le symbole de cette noble cou-
ronne, commenca ainsi son discours : « Les roses naissent
ordinairement des épines; et cette fleur ne perd pas sa
trés-suave odeur, bien gu’elle provienne d’un bois épineux,
qui de son coté n’abandonne pas non plus ses aiguillons,
quoiqu’il produise la rose. Piquez donc, déchirez et
tuez comme vous avez coutume de le faire ; mais laissez-
moi aussi répandre l'odeur d’une suavité agréable a tous
ceux qui croient. » Pour 'amour de mon divin Sauveur
Jésus-Christ qui m’a régénéré en me donnant une meil-
leure vie, je renonce a vous tous qui étes mes parents;
les larmes que vous Versez ne sauraient attendrir mon
ceeur, parce qu’elles sont vaines; d’ailleurs je ne puis étre
cruel envers moi-méme, pour étre pieux a votre égard.
Que tardez-vous? Arrachez-moi la vie que vous m’avez
donnée, je vous en serai plus reconnaissant que de tous
les bienfaits dont vous voudriez encore me combler, » C'est
avec une telle force d'dme que le courageux Celsus endura
le supplice de Ja plus horrible prison , souffrit qu’on lui
arrachat la peau de la téte, entra dans I'amphithéatre ¢n
marchant au-devant des bétes féroces, sans craindre leurs
terribles gueules ; et offrit enfin sa téte au glaive du bour-

reau.
110. Or si 'espérance de la gloire céleste que lui avait




—_— 80 o

fait entrevoir la brillante image de cette couronne, a pu
rendre ce saint jeune homme si inflexible aux larmes de
son pere, si fort au milien des tourments, si intrépide a
subir la mort la plus cruelle; a plus forte raison celle de
'éternelle félicité pourra-t-elle, si nous Ventretenons
dans nos ceurs, nous donner la patience dans les mala-
dies et les douleurs qui accablent notre corps, dans l'in-
fortune et Iadversité qui afflige notre famille; contre la
calomnie, les reproches et la persécution par lesquels
nos ennemis s’efforcent de détruire notre honneur, et au
milien de mille maux auxquels cette misérable vie est
sujette? Car ces afflictions ne méritent pas d’étre compa-
rées avec les tourments, les supplices et la mort tres-
cruelle que les saints martyrs ont endurés avec intrépi-
‘dité dans D'espérance de posséder un jour le bonheur
céleste. Comme le dit saint Grégoire : « L’espérance éleve
I’ame jusque dans ’éternité et fait qu’elle ne sent aucune-
ment les maux qui l'assaillent a 1’extérieur ; » ou que si
elle les sent, elle les souffre avec patience tellement qu’ils
ne peuvent 'accabler. (1) Si donc nous désirons d’étre
capables de supporter courageusement les peines dont
nous sommes environnés de tous cotés, « élevons nos
ceeurs la ou estla véritable joie;» comme nous le recom-
mande la sainte Eglise notre mere : dirigeons nos pensées
vers cet heureux séjour, placons l'espérance de notre
cceur dans le ciel ou se trouve le bonheur véritable et non

imaginaire, sincere et non vain, éternel et non fugitif ni
momentané.

(1) Moral. 1. 6. c. 13.




— 90 —

CHAPITRE VILI.

DES CIRCONSTANCES DANS LESQUELLES ON DOIT SURTOUT EXER-
CER LA VERTU D’ESPERANCE.

111. C’est dans I'oraison, lorsqu’on adresse des pricres
a Dieu, quand on Iui demande quelque grace, qu’il faut
premicrement exercer I'espérance ou plutot la confiance
qui est une espérance forte ct robuste, comme Séneque
lui-méme le dit a Lucilius en ces termes : « J’espere mais
je ne me confie pas encore en vous. » (1) En effet, I'effi-
cacité de nos prieres a obtenir les faveurs qui nous con-
viennent provient surtout de cette confiance. C’est ce dont
nous ne saurions douter, soif parce que comme je l'ai
déja démontré ailleurs, le saint Evangile nous l'insinue
fréquemment, soit parce que ’apotre saint Jacques nous
laffirme expressément par les paroles suivantes : « Si
quelqu'un a besoin de sagesse, qu’il la demande au Sei-
gneur... mais qu’il la demande avec foi, sans hésiter : car
celui qui hésite est semblable aux flots de la mer agitée
et ballottée par les vents. Un tel homme ne pense donc pas
qu’il puisse recevoir quelque chose de Dieu. » (2)

112. 1l nous offre un remarquable exemple de cette
confiance en Dicu, ce pauvre aveugle qui, lorsque Jésus-
Christ approchait des portes de Jéricho, se mita crier:
« Jésus fils de David, ayez piti¢ de moi. » (3) Comme ccux
qui passaient lui recommandaient de se taire, et de ne
point importuner le divin Sauveur ; encouragé par l'es-
pérance de recouvrer la vue, il priait avec plus d'instance
« et criait beaucoup plus fort; » il ne cessa que quand il
eut obtenu la grice qu'il désirait. 11 est indubitable que
cette faveur fut I'effet de la confiance avec laquelle il I'a

(1) Epist. 6. ad Lucil. — (2) C. 1., v. 5§, — (3) S. Luc c. 18. v. 38,




— 9N -

demandée ; puisque Jésus-Christ s’adressant a l'aveugle
auquel il venait de rendre la vue, lui dit : « Votre foi
vous a sauvé.» Ainsi 'homme spirituel ne doit jamais
demander a Dieu aucune grace avant d’avoir considéré
les promesses réitérées qu’il nous a faites d’exaucer nos
prieres, et sa souveraine bont¢ en vertu de laquelle il est
plus prompt & nous combler de bienfaits que nous. a les
recevoir; afin de concevoir d’abord dans son ceeur au
moyen de ces considérations une vive confiance dans le
Seigneur. Sile démon ou la timidité et la pusillanimité
de sa nature s’efforcent d’imposer silence a ses prieres, et
de lui suggérer qu’elles sont incapables de fléchir le ceeur
divin, qu’il apprenne de cet heureux aveugle a élever sa
voix plus haut, & augmenter sa confiance, et a reitérer
ses supplications avec plus de ferveur: s'il agit autrement
il n’obtiendra rien ou que peu de chose.

113. Secondement, nous devons exeiter l'espérance
dans notre ceeur, lorsque le désespoir ou la méfiance
cherche a nous accabler en nous représentant nes péchés
passés, ou nos fautes présentes, ou notre faiblesse, notre
fragilité et le peu de progres que nous faisons dans les
voies du Seigneur. Lorsque les pilotes se voient en dan-
ger de faire naufrage, ils jettent 'ancre et lui confient le
vaisseau expos¢ aux furies de la tempéte. Notre ancre a
nous, c'est l'espérance, comme le dit I'Apotre dans
ces paroles : « L'espérance que Dieu nous propose est
pour notre ime comme une ancre ferme et sire. » Lors
donc que nous commengons a sentir les fluctuations et
les agitations de la méfiance, ou que nous nous voyons
cn proie a la tempéte d’'un désespoir infernal , prenons
aussitot 'ancre de l'espérance et jetons-la dans 1'Océan
de la bonté divine, dans 'abyme de la miséricorde infi-
nie ; puis attachons-nous-y fermement. A cette fin, disons
de temps en temps avec toutes les forces de notre esprit :
a Seigneur, jai espéré en vous, je ne serai point con-
fondu dans I'éternité ; » et « lors méme que vous me don-
neriez la mort, j'espérerai en vous.» Il faut répeter ces




actes jusqu’'a ce que la sérénité se soit rétablie dans 1'es-
prit ef la tranquillité dans le cceur.

114. Un excellent remede contre ces consternations de
I'ame, c’est de s’exciler a espérer en la Reine des cieux, la
Mere de miséricorde, la bienheureuse Vierge Marie, qui
a coutume de dissiper les ténebres de la tristesse par sa
lumiere céleste et de rendre la paix aux ceeurs les plus
agités. Dans leurs navigations, les pilotes regardent D¢é-
toile polaire et, guidés par la lumiere de cet astre, ils
gardent constamment la voie qui conduit siirement au
port qui est I'objet de leurs désirs. De méme, dit saint
Bernard, lorsque les tempétes de la méfiance ou du dé-
sespoir commencent a s’élever dans votre dme, dirigez
les yeux de votre esprit vers Marie qui est notre éloile,
notre conductrice a travers les écueils de ce monde ora=
geux ; implorez son secours : car elle dissipera par sa
douce lumicre le danger qui vous menace. « Si troublé
par I’énormit¢ de vos crimes, confus a la vue de votre
conscience toute souillée, effrayé par la pensée du terrible
jugement, vous commencez a vous laisser absorber dans
I'abyme du désespoir; pensez a Marie : dans les périls,
dans les angoisses, dans les doutes, pensez a Marie , invo-
quez Marie : ayez toujours son nom a la bouche, et son
amour dans votre ceeur. En la priant vous ne désespérez
pas, cn pensant a elle vous ne vous trompez point. » (1)
O combien l'invocation pleine de confiance en Marie est
un puissant remede contre la consternation que le dé-
mon s’efforce de répandre dans nos dmes !

115. Un autre moyen tres-efficace pour recouvrer l'espé-
rance que les tempétes de la méfiance et de la pusillani-
mité nous font perdre quelquefois, c’estcelui que saintBer-
nard nous prescrit en nousrecommandant de considérer les
plaies dudivin Rédempteur ouvertes pour cicatriserles bles-
sures de notre ame et le précieux sang gu’il a répandu
pour purifier nos consciences de toutes les fautes que nous

(4) Homel, 2. super Missus.




— 03 —

avons pu commettre. « Je me suis rendu coupable d'un
grand péché, dit ce saint docteur : ma conscience en est
troublée, mais elle ne sera pas bouleversée, car je me sou-
viendrai des plaies du Seigneur, gui a €té blessé a cause de
nos iniquités. Qu'y a-t-il de si désespéré que la mort de
Jésus-Christ ne puisse le sauver? Car si j'applique a mon
dme un remede si puissant, si efficace, aucune mala(.he ne
saurait m’effrayer quelque maligne qu’elle soit; aussi est-il
permis de penser qu’il s’est trompé, celui quia dit': Mon
iniquité est trop grande pour que je puisse en esperer le
pardon. » (1) .

116. Le Seigneur révéla un jour a sainte Catherine de
Sienne que les pécheurs, qui désesperent a la fin de leurs
jours en se méfiant de la clémence divine, lui font par ce
seul péché une plus grave injure que par tous les précé-
dents, carils montrent par la qu’ils croient leurs fautes plus
grandes que la miséricorde infinie, et offensent ainsi tres -
grievement cet attribut divin. (2) Ainsi quiconque se sent
agité par ces affections turbulentes, doit concevoir en son
Ceur une espérance plus vive, et dire au Seigneur : Mon
Dieu, il est vrai que je vous ai fait de graves injures; mais
je ne vous offenserai pas au point de me laisser aller a la
- méfiance, et de ne point espérer en volre souveraine bonte;
car je sais que par la je vous outragerais plus que jamais.
Non, Seigneur, non cela n’arrivera point.

117. Troisiemement, armons-nous encore du bouclier de
Pespérance, lorsque les démons nous attaquent par les ten-
tations de Pimpureté, de la haine, de la concupiscence, de
Penvie, de la colere, dela vengeance: car dans lous ces com-
bats, il est nécessaire que nous parions et que nous repous-
sions les coups mortels que 'ennemi de notre salut cherche
a nous porter. C'est le conseil que nous suggere le prince
des apolres, lorsqu’aprés nous avoir dit = ¢ Le démon notre
ennemi tourne autour de vous comme un lion furieux
cherche quelqu'un qu'il puisse dévorer; » il nous encou-

(1) Serm, 61, in Cant. — (2) Blosius monit, spir. ¢, .




— 04 —

rage a terrasser ce lion si avide du sang de ceux qui ont
recu le baptéme. Mais quelle est 'arme assez forte pour
abattre ce monstre infernal? La voici : c’est 'espérance :
« Résistez nous dit saint Pierre , résistez au démon en de-
meurant ferme dans la foi, » c’est-a-dire dans la con-
fiance. (1) Car de méme qu'il tend & vous décourager par
la méfiance qu'il joint toujours a ses suggestions, ainsi en-
levez-lui, par votre espérance, tout espoir de vous perdre :
et comme il s’efforce de vous précipiter dans la consterna-
tion, ainsi faites tout votre possible pour I'abatire par le
courage d'une ferme confiance dans le secours divin.

118. Toute personne qui est en proie a la tentation doit
donc se représenter, par les yeux tres-limpides de la foi,
que Dieu est a ses cotés, pour la secourir promplement;
comme le faisait David lorsqu’il était tenté, en se rassurant
par ces paroles: Le Seigneur «est dma droite, afin que je ne
sois point ébranlé.» Comme s’il et dit : Dieu im’assiste et me
protége par son bras tout-puissant; il veille & ce que mes
ennemis ne m’accablent point, de peur que je ne vienne a
chanceler et a tomber sous leurs coups. Ensuite qu’elle se
jette entre les bras de son divin défenseur, en lui disant:
Jespere en vousmon Dieu ! je mets toute ma confiance dans
votre secours au milieu des assauts et des combats que me
livre 'ennemi de mon salut. Ainsi transportéedansle sein
de I'Eternel par I'espérance et par la confiance comme par
deux ailes puissantes, elle sera sous sa protection a I’abri
de toule atleinte el de tout danger. Voici comment saint
Jean Chrysostome nous rassure a ce sujet: « Vous avez en
Dieu un protecteur qui allége les plus lourds fardeaux, qui
ne permettra jamais que vous soyez accablé par la tenta-
tion, qui vous envoie du sccours contre vos ennemis, et
qui ne souffrira pas que vous soyez tenté au-dessus de vos
forces. Pourquoi donc étes-vous triste, chagrin et si dé-
couragé? » (2) Confiez-vous dans le Seigneur et dites avec
une grande assurance : « Si Dieu est pour nous, qui sera

(1) 4. Potri c. 5. v. 8, — (3) Homel, 32, in Genes.




-— O

contre nous? » Si le Tout-Puissant combat pour moi a mes
cOlés, qui pourra me nuire ou me perdre?

119. Comme Pallade le rapporte, (1) 'abbé Paco était
tourmenté par de si violentes et de si continuelles tenta-
tions, qu'il ne pouvait ni le jour ni méme la nuit gotiter
aucun moment de repos : tellement que, ne pouvant plus
résister plus longtemps a de si grands et de si terribles
assauts, il tomba dans le désespoir et résolut de se livrer
en proie a lamort. 11 sortit donc tout troublé de sa cellule,
et se rendita 'ouverture d'une caverne ou il savait qu’une
lionne se tenait cachée. La, il se dépouilla de ses habits,
el attendit toute la journde I'arrivée de la béte féroce, bien
certain qu’a la premicre rencontre elle le déchirerait et le
metlirait en pieces. Vers le crépuscule du soir, le lion et la
lionne alfamés sortirent de leur antre, et des qu'’ils eurent
le vent de la proie qui les attendait, ils se précipiterent sur
elle. Mais a peine avaicent-ils touché le corps du religieux,
qu'’ils s’adoucirentaussitot, se prosternerent a ses pieds etse
mirent a les 1écher doucement comme des chiens innocents
et fideles. A la vue d’un prodige si éclatant ’abbé Paco fut
ravi d’admiration ; et reconnaissant (ue loin de I’avoir aban-
donné ainsi qu'il se I’était follement imaginé, le Seigneur
I'assistait au contraire tout particulierement, il mit en Iui
toute sa confiance , reprit ses vétements et s’en retourna
tout joyeux dans sa cellule. Cependant le démon ne prit
point lafuite, maiss’éloignaseulement pour quelquetemps;
il ne fit pas la paix, mais il s'en alla chercher de nouvelles
armes ponr l'attaquer. En effet, peu de jours apreés, il re-
vint I'assaillir de tentations plus violentes encore, en se
présentant & lui sous la forme d’une jeune fille éthiopienne
qu’il avait vue autrefois glanant des épis dans un champ.
Alorsle moineaftligé tomba dansun tel désespoir et dansune
si profonde tristesse, que se croyant d¢ja au fond de abyme,
il gardait un morne et lugubre silence. Or, comme il se lais-
saitainsiaccabler par 'aftliction, il entendit une voix céleste

(1) Hist. Lausi. Vita 29.




qui lui dit:Je vousai envoyé cette tribulation;«afin que vous
reconnaissiez votre faiblesse, que vous ne mettiez pas votre
confiance dans vos forces spirituelles, et que vous, soyez
soumis, humble et confiant dans lesecours de Dieu. » A ces
mots, 1’abbé comprit que toutson mal provenait de ce que
dans les moments de tentation il comptait beaucoup sur lui-
méme et peu sur le Seigneur. 11 commenga donc a recou-
rir au Tout-Puissant, et & implorer son secours avec une
ferme espérance: de cette maniere il surmonta facilement
le tentateur son ennemi et passa le reste de sa viedans une
paix eontinuelle. Une grande confiance en Dieu, jointe a
la méfiance de soi-méme, est doncle bouclier avec lequel
il faut repousser les traits de toutes les tentations. L’Apo-
tre des nalions veut que nous soyons toujours munis de
cette arme défensive contre les attaques de notre formida-
ble ennemi : « Revétez, nous dit-il, revétez 'armure de
Dieu, afin que vous puissiez résisler aux assauts du dé-
mon. »

120. Quatriemement , il faut pratiquer la vertu d’espé-
rance dans les temps de tribulations qui accablent le corps,
telles que les deuleurs, les maladies, la pauvreté, ou qui
affligent I'ame,jcomme}les injures, les persécutions, les ca-
lomnies, la perte des biens, des parents et d’autres choses
qui lui sont tres-cheres. Je ne m’arréterai pas long-
temps ici, puisque j'ai déja démontré, dans le chapitre
-précédent, que espérance fortifie notre cceur, et le rend
impénétrable comme de I'acier méme aux coups les plus
acerés des calamités humaines. Toute personne affligée
doit donc recourir a cette verlu, et lui confier la garde de
son ceeur, si elle veut traverser avec intrépidité la multi-
tude de maux qui nous assaillent de tous cotés. Je rap-
porte seulement a ce sujet cette parole de saint Ambroise :
« Bien que plusieurs soient durs au travail, et fermes a
supporter les injures; néanmoins si vous les privez del'es-
pérance, leur patience ne saurait étre perpétuelle. » (1)

(1) Serm. 15. in Psal. 148.




—_— 07 —

Saint Grégoire nous en donne la raison en ces termes:
« L’espérance des biens célestes affermit 1'esprit ; afin qu'il
ne soit pas ébranlé par les flots de ce monde orageux. » (1)
De sorte que si 'homme, qui est natarellement fragile,
manque de cette vertu, il succombera nécessairement a la
violence des miseres humaines. C'est pourquoi s'il désire
d’acquérir une constante patience, il est nécessaire qu’il
entretienne dans son cceur une continuelle espérance qui
adoucisse I'amertume de ses maux et maintienne son ceeur
dans la conformité a la volonté divine; comme I’Apotre
nous le recommande lui-méme en ces termes : « N'aban-
donnez par votre confiance qui vous assure une récom-
pense magnifique et vous rendra patients. Car la patience
vous est nécessaire, afin qu’en accomplissant la volonlé de
Dieu, vous méritiez de parliciper aux promesses qu'il vous
a faites. » (2) -

121. Les Chroniques desFreres Mineurs rapporlent que
durant cinquante jours saint Francois fut tourmenté de
maux d’yeux si douloureux, que pendant tout ce long es-
pace de temps, il ne put goiiter une seule heure de repos.
Aussi recourul-il au Seigneur, le suppliant de daigner
lui accorder le don de la patience. Or, tandis qu’il priait
il crut entendre une voix qui lui dit: Répondez-moi Fran-
cois! si toutela terre Gtait d’or, tous les rochers des monta-
gnes detres-précicux diamants, et qu’un baume odoriférant
coulat dans touslesflcuves ; siensuite vous trouviez un trésor
trés-précieux en comparaison duquel cet or parat plus vil
que laterre, ces diamants moins estimables que les pierres
quon foule aux pieds, ce baume plus commun que 1'eau or-
dinaire; et que ce trésor inestimable vous fut offert en ré-
compense de votreinfirmité actuelle: dites-moi, frere Fran-
¢ois, vos douleurs ne seraient-clles pas alors bien cheres a
volre cceur? Ne devriez-vous pas vous en réjouir ? Le saint
répondil: Scigneur, je nesuis pas digne d’un tel bonheur,
Eh bien! ajouta la voix céleste, ce trésor si précieux, c’est

(1) Homel. 17, — (2) Ad Hebr, c. 10. v, 35,
1v. 1




—_ 08 —

la vie éternelle que je vous ai préparée et dont je vous
donne un gage certain dans les maux (ue vous souffrez.
A_ ces paroles le serviteur de Dieu tressaillit d’allégresse et
s’encouragea beaucoup a souffrir ; tellement que depuis ce
jou_r, quand il enduraitla faim, le froid, la nudité, les ma-
ladies et la douleur, il avait coutume de dire: « Le bien
que j’espere est si grand que toutes mes infirmilés me
semblent faciles a supporter. » Tellement il est vrai que
I’espeérance du bonheur éternel est nécessaire pour souffrir
avec palience les maux de la vie présente.

CHAPITRE VIIL.-

AVERTISSEMENTS PRATIQUES POUR LE DIRECTEUR SUR L’ARTICLE
PRESENT.

122. Premier avertissement. Le directeur veillera tres-
attentivement a ce que 'espérance ne se refroidisse jamais
dans ses disciples, car si cette veriu s’affaiblit en eux, il les
verra bientot négliger toutes les autres. L'espérance est
précisément a I'dme, ce que les forces vitales sont au
corps : elle la rend prompte et agile dans toutes ses opéra-
tions. Lorsque les esprits vitaux du corps diminuent, la
vertu motrice de ses facultés physiques s'affaiblit ; et quand
ils sont enticrement épuisés, 'homme reste alors comme
un cadavre immobile incapable de faire aucune aclion. De
méme si le chrétien perd V'espérance, il devient inhabile
a toute ceuvre sainte: ct tant qu'il laissera languir cetie
vertu dans son cceur, ses forces et sa vigueur spirituelles
languiront aussi. En un mot I'homme qui manpquce d’espé-
rance ne saurait étre picux; la perfection chrélienne ne
peut résider dans un eceur qui w’espére que faiblement,




123. Néanmoins le directeur rencontrera certaines per-
sonnes qui s'adonnent a la vie spirituclle, et qui, parce
qu’clles ne sont pas suffisamment éclairées sur une matiére
si importante; se laissent aller facilement a 1a meéfiance, a
la consternation et au découragement. D’ou il résulte que
leur espérance ticde et languissante refroidit en elles Ia
charité divine, 'amour des vertus et les rend lentes, pa-
resseuses, liches dans la pratique des bonnes ceuvres. Ce
qu’il faut surtout observer & ce sujet, c’est qu’elles ne se
font pas un crime ni méme aucun scrupule de ces pensées
pusillanimes , de ces viles affections ; et qu’elles prennent
ad contraire cette vraie bassesse pour de I’humilité, ce dé-
faut abominable pour une vertu. Leur plus grand mal con-
siste en ce qu’elles ne considérent pas ce vice comme un
véritable vice; le plus éminent danger de leur tentation
provient de ce qu’elles ne s’apercoivent pas qu’elles sont
tentées. Dans les régions septentrionales ot la neige est
perpetuelle, les ours font de grands ravages parmi les ha-
bitants qui ne peuvent que difficilement les reconnaitre a
cause de la fourrure blanche dont ces animaux sont cou-
verts dans ces pays. De méme les défauts, (qui cachent leur
forme hideuse sous le manteau de la vertu , nuisent plus
considérablement aux mes, qui ne s‘empressent et ne
s’efforcent point de les éviter; parce qu’'elles ne les recon-
naissent pas comme mauvais. Lors done que le directeur
doit traiter avec de telles personnes qui se rencontrent fré-
quemment, il doit s’efforcer de dilater leurs ceeurs, et de
les arracher au découragement; car tant qu’elles seront
ainsi consternées et abattues, elles ne pourront faire aucun
progres dans la perfection.

124. Second avertissement. Mais il faut ici examiner les
principes de la question que nous envisageons; c¢’est-a-
dire, expliquer en quoi consistent et d’o proviennent les
affections de la méfiance et dun desespoir, vices opposés
al'espérance : car s'il connait bien les ualités et les causes
de lamaladie, le médecin spirituel pourra facilement y op-
poser des remedes convenables. Selon saint Thomas, «ledé-




— 100 —

sespoir suppose non-seulement la privation de espéran-
ce. mais encore un certain éloignement pour la chose dési-
rée, parce qu'ilporte a croire quon ne peut Uacqueérir.» (1)
Le saint docteur explique ensuite I'origine de cet cloigne-
ment sur lequel repose surtout la malice du désespoir; il
g'exprime ainsi : « Le désespoir provient de la crainte du
Seigneur et de la haine du péché, en tant que I'homme
abuse de ces deux vertus et en prend occasion de désespe-
rer. » (2)

125. Quant a la méfiance qui n'atteint pas un si haut
degré de malice, elle n'est rien autre chose qu'un défaut
d’espérance ou une esperance {res-languissante, froidevet
chancelante qui provient ¢galement d'une imprudente
crainte de Dieu, et horreur du péché. 11 y a donc entre
l'ame qui se méfie du Seigneur et celle qui désespere,
cette différence que celle-ci s'éloigne, par sa volonté, en-
tierement de Dicu; tandis que celle-la ne I’abandonne pas
entierement, sans cependant lui étre aucunement, ou que
{res-faiblement unie par I'espérance. Saint Thomas, com-
parant le désespoir 4 infidélité et a la haine de Dieu, n'a
pas craint de dire : « Si on le compare aux deux péchés »
de linfidélité et de la haine du Seigneur, « le désespoir
est plus dangereux pour nous, car ]’espérance nous arra-
che au mal, et nous porte a rechercher le bien. C’est pour
cette raison que les hommes s¢ livrent sans retenue aux
vices et abandonnent la pratique des bhonnes ceuvres,
lorsqu'’ils ont perdu toule espérance.» (3] Le saint docteur
confirme son asserlion par ces paroles de saint Isidore :
«Commetire le péché, ¢'esl donner la mort a 'dme ; mais
désespérer, c'est descendre en enfer. » (4) Il est vrai qu'on
ne peut pas en dire autant de la méfiance. Néanmoins clle
aussi est tres-nuisible, parce qu’elle provient du méme
principe que le désespoir, ¢'est-a-dire, qu’elle a pour ori-
gine I'abus de la crainte du Seigneur et le mauvais usage

(1) 1. 2. Q. 40. a. 4, ad 3. — (2)1. 2. Q. 20. a. 1.ad 2. —(3)2.2.Q

90, a. 3. in corp, = (4) L, 2. de Summo bono ¢. 14.




— 101 —

de 'horreur du péché; bien que cet abus soit moindre
dans la méfiance. Quoiqu’elle ne s’éloigne pas entierement
de Dieu, cependant clle ne s'en approche ancunement ou
du moins que tres-peu : d’olt nait son ¢loignement pour
le bien et une certaine disposition au mal. Par la le lecteur
comprendra combien j'ai eu raison de dire, qu’on ne peut
attendre aucun progres spirituel d'uane personne picuse.,
tant qu’elle n’aura pas surmonté le découragement qui
s'est emparé de son ame. Venons-en maintenant a I'ap-
plication et a la pratique de la doctrine précedemment
expliquée.

- 126. Puis donc que 'abus de la crainte engendre non-
seulement le désespoir mais encorela méfiance et la cons-
ternation; il est nécessaire que le directeur le reprime
par espirance dans le cceur de ses pénitents. La crainte
est nécessaire, parce que sans cette affection, l'ame,
ainsi que je l'ai dit plus haut, est comme un vaisseau
muni de grandes voiles mais dépourvu de saburre; etqui
plus il est léger, plus il court rapidement a sa perte. L’es-
pérance est également nécessaire; car sans cette vertu
'ime est semblable & un navire qui reste immobile
au milien de la mer, sans pouvoir poursuivre son
chemin parce qu’il n’a pas de voile ou que les vents ne
lui sont point favorables. Mais I'ime qui craint en espé-
rant et qui espere en craignant est un vaisseau qui affer-
mi dans I'Océan par son lest, et poussé¢ par les ailes du
vent parvient heureusement au port. Le directeur veillera
donc a ce que I'espérance soit toujours la plus grande, et
quelle 'emporte sur la crainte; comme I'Apotre des na-
tions nous le rccommande en ces termes : « Abondez dans
I'espérance et dans la vertu du Saint-Esprit. » (1) En effet,
cette vertu doit étre 'ame de toutes les autres et donner
le monvementa nos bonnes ceuvres. Quand Uespérance s'u-
nit a la crainte dans notre ame, nous sommes a V'abri de
la mefiance et du désespoir ; car fortifice par cette vertu

(1) Ad Rom, ¢ 15, v. 13,




— 102 —

la crainte sera humble et en méme temps courageuse; de
son coté I'espérance retenue par cette affection sera forte
mais modeste. Lors donc que des personnes méfiantes s'a-
dresseront au directeur, il leur enjoindra de considérer
fréquemment les motifs qui sont propres a faire germer
I'espérance dans leurs ceeurs, il leur recommandera de
cultiver soigneusement cette verlu et d’en gotiter les fruits
pendant I'oraison; car elles ont grandement besoin de
cette nourriture fortifiante. Il les engagera surtout a pra-
tiquer cette vertu, lorsqu’elles sont accablées par la crainte
des peines, par 'horreur des fautes qu’elles ont commises
et de faire alors des actes d'espérance, jusqu'a ce que le
courage soit revenu a leur esprit abattu.

127. Troisiéme avertissement, Mais comme cette hor-
reur excessive du péché et celte crainte imprudente peu-
vent provenir de plusieurs causes, telles que les iniquités
passces, les fautes présentes, I'inconstance qui fait tomber
souvent dans les mémes erreurs, ou les chitiments fu-
turs; le directeur doit avoir sous la main les remedes ca-
pables deseulager et de rassurer les personnes trop crain-
tives.

128. Lorsquelaméfiance nait de I’horreurdes péchés com-
mis antérieurement, il pourra représenter a ses pénitents,
avec saint Basile, que leurs iniquités, quelqu’énormes- et
nombreuses qu’elles puissent étre,sont cependant bornées;
etque la miséricorde infinie du Seigneur n’a point de bor-
nes : d’'our il résulte qu’ils n’ont aucune raison de désespérer
mais seulement de détester leurs péchés. Voici les propres
paroles du saint docleur:«Puisquela grandeur et le nombre
de nos péchés sont limités; tandis qu’au contraire Ja miseri-
corde divine est infinie et ses ceuvres innombrables ; nous
ne devons aucunement désespérer, mais reconnaitre la
bonté de Dieu, et détester nos péchés. » (1) Le direeteur
pourra aussi interroger son disciple et lni demander avec
saini Jean Chrysostome : « Qu’est-ce quele péché » méme

(1) Regul. brevi. Qu. 13,




— 103 —

le plus grave « en comparaison de la misericorde divine?
Une toile d’araignée qui disparait au souffle du vent. » (1)
Et §’il lui diten oulre que tous ses crimes énormes plongés
dans la mer immense de la miséricorde du Seigneur ne
sont que comme une goutte de fiel qui tombe dans un
océan de lait, il n'exagérera point la verite, il dira méme
moins que la vérité.

129. ‘Mais quand le pénitent, qui craint excessivement i
cause de ses iniquités passées, fonde sa crainte sur ses
confessions précédentes; parce qu’il croit qu’il ne s’est pas
bien accusé; le pere spirituel doit examiner les raisons
qui le portenta craindre. §’il n’en trouve aucune, il lui re-
comruandera de se repentir des fautes qu’il a commises ;
s’il a péché mille fois, de se repentir mille fois, et de sui-
vre ensuite les conseils qu’il lui donne. Car puisqu’il n’est
pas tenu de reéitérer son accusation, que nous supposons
integre et bien faite, il s’assure toujours davantage du
pardon de ses crimes, par cette douleur qu’il en congoit
de nouveau; lors méme que pour une cause inconnue ils
ne seraient pas encore effacés. C’est le conseil que saint
Jean Chrysostome nous suggere en ces termes : Ne me
dites pas : Mais je suis un blasphemateur un persécuteur
de Jésus-Christ, un homme impur. N'avez-vous pas les
exemples de tous‘? Réfugiez-vous dans le port que vous
préférez, dans le nouveau ou dans I'ancien, comme vous
voudrez. Dans celui-ci vous avez David : dans celui-la
vous trouvez saint Paul. Ne cherchez point de vaines ex-
cuses ; ne m'alléguez pas votre licheté. Vous avez péché?
Failes pénitence. Vous avez péché mille fois? Repentez-
vous mille fois, » (2)

130. Si la méfiance provient des fautes présentes et de
Vinconstance dans I'accomplissement des bonnes résolu-
tions; comme il arrive souvent anx personnes spirituelles
de §’ y laisser aller; lorsqu’elles retombent fréquemment
dans les fautes qu’elles ne voudraient pas commettre, ou

(1) Horuel. 2. in Psal. 50, — (2) Loco supra eil.




quand elles se voient cncore en butte a de violentes pas-
sions : il faut exciter le pénitent & compter fermement sur
le secours de Dieu, en lui représentant que la défaite en-
ticre de tous ses vices, est un don de Dieu, un effet de la
grace divine; et que le Seigneur ne refuse jamais son se-
cours a ceux qui le lui demandent avec une grande con-
fiance. Le directeur pourra I'encourager en lui rappelant
Uexemple de saint Pierre qui, promu a l'apostolat préfé-
rablement aux autres disciples, et choisi parmi les apotres
pour étre élevé a la dignité de souverain pontife, tomba
ignominieusement, aprés avoir promis plusieurs fois qu’il
mourrait plutot que de chanceler dans la foi : car malgré
celte chute honteuse, le chef des apotres est parvenu a
une eminente sainteté : « Si apres cette faute grave, dit le
saint docteur, Pierre est revenu au comble de la saintelé;
qui désespérera d’atteindre a un degré inféricur, dans la
supposition qu’il veuille sortir du péché? » (1)

131. Mais quand la méfiance tire son origine d’une crainte
excessive des maux de l'autre vie, le directeur rassurera
son penitent par la considération des douleurs que le Fils
de Dieu a bien voulu endurer pour nous, afin de nous déli-
vrer des peines éternelles et de nous procurer la béatitude
céleste. Saint Paul nous indique ce reméde en ces termes :
« Souvenez-vous de celui qui a souffert une telle con-
tradiction de la part des pécheurs, afin que vous ne vous
Iassiez point en perdant courage. » (2) 1l lui rappellera ces
paroles de saint Jean : « Dieu a tellement aimé le monde
qu’il a donné son Fils unique : afin que tous ceux qui
croient en lui, ne périssent point et jouissent de la vie
éternelle. » (3) Que si ces magnifiques promesses ne suf-
fisent pas encore pour relever son courage abattu par celte
crainte exagérée; il lui représentera que Jésus-Christ s'est
fait homme et a souffert surtout pour le salut des pé-
cheurs; comme il Paffirme lui-méme cn disant : «Je ne

(1) Serm. 3. in solenn. S, Pelri et Pauli, — (2) Ad Ileby. c. 12. v. 8.
—/3) Cl § v, 16!




T

— 105 —

suis pas venu appeler les justes, mais les pécheurs. » (1)
Il Ini représentera que cc bhon pasleur nous assure
qu’il abandonnera les quatre-vingt-dix-neuf hrebis qui
sont au bercail, pour courir apres celle qui s'est égarée,
afin de la ramenecr au troupeau : et que s'il la re-
trouve il invitera toute la cour céleste a se réjonir comme
en un jour deféte : joie qqu'il ne fail point éclater au sujet
de la persévérance des autres qui lui sont restées fideles.
Tel est en cflet le désir qu’il a de sauver les pecheurs.
Ensuite le pere spiriluel conseillera aux personnes qui
sont trop portées a la méfiance, de repéter avec Job, en
faisant les considérations précédentes, ces paroles que
nous avons déja citées ailleurs et qui sont tres-propres a
ranimerl’espérance danslesceeursdécourageés : « Seigneur,
lors méme que vous me donneriez la mort, j'espérerai
en votre sccours; vous serez mon Sauveur. O divin Jésus!
vous m’avez donné des gages de salut si évidents, que
quand méme vous leveriez déja le glaive pour m’immoler,
je m’efforcerais cependant d’espérer en vous. Vous étes
mon Riédempteur, et mon Sauveur. Qui craindrai-je? Qui
pourrai-je donc redouter?

132. Dans une visite qu'il fit & sainte Ludwine, un cer-
tain prétre proféra ces pavoles : Je souffrirais volontiers
les peines du purgatoire pendant un nombre d’annces
égal & celui des graines de sinapi qu'il y a dans ce verre
que vous voyez. Ah! que dites-vous? reprit la sainte :
pourquoi avez-vous si peu de confiance en la miséricorde
divine? Ah! si vous saviez combien les souffrances du
purgatoire sont alroces, vous penseriez sans doule autre-
ment. Ce prétre mourut peu de jours apres, et la sainte
connul par une révélation divine qu’il était sauve, i la
verité, mais qu'il souflrait horriblement dans les ffammes
purgatives, 4 cause de la faible espérance qu'il avait dans
la miséricorde du Scigneur, pendant qu'il était sur la
terre. (2) Qu'il espere done et quil espere beaucoup celuj

(1) 8, Matth, c. 9. v. 13. — (3) Surius in Vita 14 Aprilis,




R e e e e &

— 106 —

qui désire d'aller au ciel et de s’y envoler bientol apres sa
mort. 11 faut néanmoins observer que I'espérance n’exclut
pas les efforts et le bien que nous devons faire pour coopé-
rer a la grace : car attendre la grace du salut ¢ternel sans
la mériter par de bonnes ceuvres, ce n'est point un acle
d’espérance mais plutot de présomption et de témérite.
Nous devons espérer la gloire bienheureuse, 1'extirpation
de nos vices, l'acquisition des vertus, moyennant le bien
que nous ferons avec le secours de Dieu cependant, et non
avec nos seules forces.




= il

!

ARTICLE III.

D 1la charité envers Dieu.

CHAPITRE PREMIER.

EN QUOI CONSISTE L’AMOUR ENVERS DIEU, ET COMMENT IL
DIFFERE DE LA CONCUPISCENCE,

133. Tout ce que nous avons dit, dans les trois traités
précédents, concerne les moyens ainsi que les disposi-
tions éloignées et prochaines qui sont nécessaires pour
lacquisition de la charité parfaite qui, selon I'Apdtre,
constitue le bien ¢'est-a-dire la substance de la perfection
chrétienne : «Ayez la charifé qui est le lien de la perfec-
tion, » éerit-il aux Colossiens. (1) Saint Augustin nous
donne la raison de cette vérité en disant que la seule vertu
de charité nous unit a4 Dicu comme & la fin derniere pour
laquelle nous sommes créés; voici ses paroles : « La cha-
rilé est une vertu qui nous unita Dieu, et par laquelle nous
V'aimons. » (2) De méme done que celui qui saurait dé-
couvrir la cause de tous les effets naturels passerait pour
un excellent philosophe; parce que c’est en cela que con-
siste la fin des sciences philosophiques, comme celui qui
connaitrait exactement les mouvements, l'influence et
les propriétés des corps célestes, mériterait le nom de par-
fait astronome, puisque c'est dans cette connaissance que
réside la fin de I'astronomie : ainsi I'on appelle parfait

(1) C. 8. v. 44, — (2) De Moribus Eccl, ¢. 1.




— 108 —

chrétien celui qui est parvenu a la possession de Dieu qui
constitue Ia fin derniere et bienheurcuse de I'homime. Or
il atteint ce but par la charite qui, en unissant son ame a
Dicu. lui en procure la possession commencée ici-bas,
comme disent les scolastiques, et parfaite, consommée en
l'autre vie. Telle est aussi la doctrine de saint Thomas,
ainsi que nous I’avons expliqueé ailleurs,

134%. Mais comme la charité aime Dieu tantdt cn lui-
méme, se réjouissant sculement de son bien, parce qu’il
lui appartient; et tantot dans le prochain en voulant le
bien de celui-ci, mais ne le voulant uniquement que parce
qu’il est aussi le bien de Dieu; c’est-a-dire, comme elle
aime le prochain pour Dieu, ainsi que saint Augustin le
dit en ces termes : « Jappelle charite la tendance de 'ame
a jouir du Seigneur pour lui-méme, et d’elle ainsi que du
prochain pour Dieu : » (1) il en résulte que cette vertu se
divise en charité envers Dicu et en charité envers le pro-
chain. [.’'unes’excite par la considération de la bonté divi-
ne, et dirige ses affections vers Dieu : 'autre se meut par
le méme motif, mais rapporte ses actes au prochain. La
perfection consiste dans toutes les deux : dans celle-la
principalement, dans celle-ci secondairement. Nous trai-
terons de la premiére dans l'article présent et dans le
suivant; quant a la seconde nous en parlerons dans le der-
nier.

135. La charité envers Dieu est donc une vertu théolo-
gale, infuse, qui porte notre 4me a aimer Dieu pour lui-
méme et pour ses mérites infinis qui le rendent digne
d’étre aimé. Arrétons-nous un inslant a ces paroles qui
renferment tout le suc de la charité divine. Et d’abord on
ne saurait douter que la charité ne soit une vertu théolo-
gale, puisque Dieu est I'unique objet, le motif et le seul
but de ses affections bienveillantes. On ne peut non plus
nier que cette verlu ne soil infuse; puisque saint Paul le
dit expressément en ces termes ; « La charit¢ de Dicu est

(1) De doetr, Christ, 1. 3. c. 10,




— 109 —

répandue dans nos cceurs par le Saint-Esprit qui nous a
6té donné » et que nousrecevons avec lagrace sanctifiante
qui est toujours unie a la charité, si méme elle n’est pas
la charilé, comme 'enseignent beaucoup de théologiens.
Il est aussi certain que cette vertu éleve notre volonté en
la rendant capable de faire des actes supéricurs a ses for-
ces naturelles. Car si pour faire un acte surnaturel, quel
qu’il soit, nos puissances ont besoin de la grice pour s'é-
lever au-dessus d’elles-mémes, et acquérir une force plus
grande que celle dont la nature les a douées : a plus forte
-aison ce secours divin leur sera-t-jl nécessaire pour faire
un acte de charilé; puisque par celte vertu I'dme s’unit
a Dieu, participe & sa nature divine et devient ainsi en
quelque sorte un autre Dieu. Et en disant cela je n’exagere
point. Car Tamour convertit tellement la personne qui
aime en la personne aimée, qu'elle devient par affection
ce que celle-ci est en réalité; selon cette parole célebre de
saint Augustin : Si vous aimez la terre, vous étes vous-
méme terre; si vous aimez Dieu, je dirai aussi que vous
étes Dieu. -

136. Jai dit que cette élévation de notre volonte doit
étre telle que nous aimions Dieu plus que toul ce qu'on
peut lui comparer. Le propre de la charité est de donner
la premiere place a Dieu dans toutes les affections dont le
cceur humain est capable, et de vouloir son bien, plus que
tout autre. « L’homme qui aura sacrifié toules les ressour-
ces de sa maison pour avoir la charité, les méprisera
comme le néant, » dit I'Esprit-Saint. (1) Car en comparai-
son du bonheur que la charit¢ trouve en Dieu, tous les
biens créés lui scmblent meprisables; et par la elle fait
voir que ses affections sont tres-judicieuses. En cffet,
I'homme ne se rendrait pas coupable d'un si grand désor-
dre, en préférant la terre au ciel, et la boue aux cloiles,
qu'en estimant un bien perissable plus que celui qui est
infini, éternel, c'est-a-dire, plus (ue Dieu.

(1) Cant. c. 8. v. 7.




- {10 — .

137. Enfin la charité aime Dieu uniquement pour lui-
méme, et pour les mérites infiniment aimables qu'elle
reconnait en lui. En cela elle differe de 'amour concupis-
cent. Mais pour bien saisir cetle distinction il faut observer
que Dieu, qui est bon de sa nature, manifeste a Vextérieur
sa bonté envers nous par ses hienfaits. Il est bon en lui-
méme, parce qu'il renferme toute perfection et tout bien.
Dans lui réside une puissance infinie, une souveraine sa-
gesse, une bonté inmense, une beauté incomparable, une
providence, une immensité, une majesté, une grandeur
qui surpassent notre intelligence et toutes nos idées. Le
prophete Isaie nous en donne la raison, lorsqu’il dit qu’il
n’est aucune chose créée qui lui soit semblable, ni aucune
image qui exprime sa grandeur. « A qui avez-vous com-
paré le Seigneur ? demande-t-il, ou quelle image lui op-
poserez-vous? » (1) De sorte qu’il n’est aucunsymbole ca-
pable de nous en faire concevoir une juste idée. C’est aussi
a cette vérité que David fait allusion, quand il s’écrie avec
admiration : « Qui est comme le Seigneur notre Dieu ? »
ou quand s’adressant a I'Etcrnel il lui dit : « Qui vous est
semblable? » (2) Mais si d’'un coté, il n’est aucune créa-
tare qui ait quelque ressemblance propre a nous représen-
ter, telles qu’elles sont en réalité, les perfections infinies de
gon essence incréée ; d’'un autre coté, il n’y a pas non plus
d’intelligence créée qui puisse comprendre I'amabilité in-
finie qui le rend digne d’un amour souverain. Or ce Dieu
qui est si bon en lui-méme est aussi extrémement bon en-
vers nous; car il a une indicible propension a nous faire
du bien, non-seulement en nous délivrant des maux éter-
nels, mais encore en nous faisant participer a sa propre
béatitude, a son souverain bien ; et en nous procurant tous
les moyens d’acquérir une si grande félicité.

138. Ce principe étant pos¢ nous pouvons dire que
’homme qui aime Dieu, parce qu’il est bon envers lui,
Faime d'un amour de concupiscence ; car bien que son af-

(1) C. 40. v, 18, — (2) Ps, 112, v. . el Ps, 70. v. 19.

\

R —



— 111 —

fection soit sainte, il n’aime que pour son propre avan-
tage : c’est de cet amour que nait Vespérance théologale
dont nous avons parlé dans Tarticle précédent. Mais le
chrétien qui, sans rechercher sa propre ulilité, aime Dieu
uniquement 4 cause de sa bonté et de ses perfections infi-
nies, fait preuve d’un amour de charité envers le Tres-
Haut; puisqu’il ne I'aime que pour lui-méme et pour ses
mcérites.

139. Nous ne pouvons pas mieux faire comprendre cette
doctrine, qu'en rapportant un fait qui est arrivé a deux
moines 'un encore jeune et I'autre déja fort avancé en
dge. Comme on peut le lire dans la vie des Péres du dé-
sert, ces deux religieux ayant abandonné le monde se re-
tirerent dans la solitude, pour s’y consacrer entierement
au service de Dieu. Ils avaient passé plusieurs annees au
milieu des exercices de piété, lorsque le démon, jaloux de
la sainteté du plus jeune, lui tendit des embiiches trés-
malicieuses ; afin de le précipiter dans 'abyme du déses-
poir. En eflet, se transformant en ange de lumicre, il se
fit voir sous celte fausse apparence au moine le plus agé
en lui disant qu’il venait de la part du Trés-Haut, lui an-
noncer une funeste nouvelle, la réprobation de son frere;
de sorte que ses ceuvres de pénitence, ses oraisons et les
exercices de picté auxquels il se livrait tous les jours ne
seraient point récompensés dans le ciel. Le moine crut
dans sa simplicité les mensonges de 'esprit malin; aussi
s'affligea-t-il extrémement de ce qu'il venait de lui révé-
ler. Bt ce qu'il y avait de pire, ¢’est qu'il ne savait pas dis-
simuler sa douleur, tellement que chaque fois qu'il ren-
contrait son fréve, il lui en donnait des signes évidents
par la tristesse de son visage et par les larmes qu'il ne
pouvait retenir. Celui-ci le supplia plusieurs fois de lui
dire pourquoi il se troublait ainsi en sa présence, et de lui
indiquer le motif de son affliction, I'assurant qu'il se cor-
rigerait si ses propres défauts en étaient la cause. Le bon
vieillard ne put résister & ces interrogutions réitérées, ni
contenir plus longtemps sa douleur; il lui dit donc : Je m'af-




— 112 —
flige et je m’altriste; parce que j'aibien sujet de sangloter,
Je pleure, et personne ne pourra jamais tarir mes larmes,
car le Seigneur m’a fait connaitre que vous éles du nom-
bre des réprouvés. Et en proférant ces paroles 1l pleurait
amerement. Alors le jeune religieux, sans se troubler au-
cunement, lui dit : Ne vous atlristez plus, car je suis tres-
content, pourvu que la volonté de Dieu s’accomplisse. §'il
veut que je sois precipité en enfer, que sa sainle volonté
soit faite. Cela ne m’empéchera pas de le servir dans cetle
solitude avec 1a méme ferveur qu'auparavant : car j'aime
Dieu et je le sers, non pour obtenir une récompense, ni
afin d’éviter les peines élernelles; mais uniquement parce
qu'il le mérite a cause de son immense bonté : ce seul mo-
tif me suffit pour persévérer constammuent dans le meéme
genre de vie. Cet acte plut tellement au Seigneur, que la
nuit suivante il envoya, au moine que le démon avait
trompé, un ange qui lui appril que celui qu’il avait vu
précédemment n'était pas venu du ciel, mais sorti de l’en-
fer, pour l'induire en erreur et précipiter son frere dans
I'abyme de la perdition, par cette fausse et funeste nou-
velle. L’ange lui annonca aussi que ce religieux, loin d’é-
tre réprouvé, élait au contraire prédestiné; et que, par cet
acte héroique de charité, il s’était acquis plus de mérites
que par toutes les bonnes ceuvres de sa vie passée. Par
1a le lectcur comprendra facilement en quoi consiste la
charité parfaite qui ne s’excite ni par la crainte des chati-
ments, ni par l'espoir de la récompense, mais uniquement
par I'infinie, I'immense, 'incompréhensible bonté et ama-
bilité de Dieu.

140. Ainsi, m’objectera-t-on peut-étre, pour aimer Dieu
d’un amour de charité il faut se dépouiller de tout avan-
tage propre, quelque spirituel , quelque saint et meéritoire
gu’il soit : il faudra retrancher de notre cceur méme 1'es-
pérance qui n’aspire qu'aux biens surnaturels par ses af-
fections. Je réponds en observant au lecleur que celte doc-
trine a induit en erreur I'évéque de Cambrai lui-meme,
Fénelon qui d’ailleurs a montiré une grande abnégalion,




au sujet de lacondammation des principes qu’il avait avan-
cés. Voulant agir trop subtilement en cette maliere, ce di-
gne prélat admit un état, je dis un état et non un acte, de
charité si pure, si dépouillée de tout avantage propre, qu’il
exclut la crainte ct 'espérance. Mais en réalité, un état de
charité qui exigerait 'exclusion d’une des vertus théolo-
gales, serait plutot un état de perdition que _de grande
perfeclion. Je dis donc que la charité peut et doit subsister
avec l'espérance ; parce que ces deux nobles ve_rtus ne §0nt
point contraires 'une a I'autre; car la.chanté, quoique
plus noble, ne dédaigne pas la compagnie de l'espérance;
et celle-ci unie a celle-lan’en ternit point 1’éclat, n’en obs-
curcit pas la noblesse. Aussi le docteur angélique écrit-il
a cesujet : « La charité et I'espérance ont le méme objet,
seulement la charité emporte 1'union de 'ame avec cet
objet, tandis que I'espérance fait supposer qu'elle en est
encore éloignée. » (1) Pourquoi ne pourrais-je pas aimer
Dieu a cause du mérite infinique je reconnais en lui, tel-
lement que je I'aimerais lors méme qu’il ne récompense-
rait pas mon amour; et que voyant ensuite la récompense
qu’il nous prépare je la désirerais en ménie temps et 1'es-
pérerais avec une grande ferveur : de sorte qu’ainsi, je
m’exciterai a aimer en espérant, et A espérer en aimant?

141. C'est ce que nous fera mieux comprendre, le fait
qui est arrivé a une pauvre mére. Elle venait de donner
Ie jour & un tendre enfant, mais a peine était-il né, que
considérant I'extréme misére ot elle se trouvait réduite,
¢t ne voyant pas comment elle pourrait le nourrir, elle
prit 1a résolution de I'exposer devant la porte d’'un homme
riche, dans Pespoir que I'adoptant pour son fils, il le nour-
rirait et aurait soin de son éducation. Elle ne fut point
trompée dans son atlente. Cet homme fortuné, voyant le
pauvre enfant qui était d’un aimable aspect et d’une beauté
ravissante, concut tant d’affection pour lui qu’il Vadmit
dans sa maison ct le regarda désormais comme son fils

- (1)1,2.Q. 65. 0. 4.
IV, 8




— 114 —

adoplif. Cependant, aussilot que celle femme eut ainsi
abandonné I'innocente créature, elle sentit en son cceur,
I'amour maternel qui réclamait I'objet de ses aflections :
ellf se rege.u*dait comme plus farouche que les tigres eux-
memes qui, quoique cruels envers tous, sont néanmoins
pleins de tendresse et de soliicitude envers leurs pelits,
Afin donc de réparer sa faute, elle fit d’adroites démarches
par I'intermédiaire d'une autre personne, pour que celui
qui avait adopté son filsla prit elle-méme chez lui en qua-
lité de nourrice. Ses efforls eurent un heureux succes :
car cet homme bienfaisant non-sculement la re¢ut pour
étre la nourrice de son propre enfant, mais lui fournit en-
core sa nourriture, et lui assigna un salaire convenable,
pour la récompenser des peines qu'elle aurait a I'élever.
Elle put donc alors aimer son fils d’un amour de charile,
dépouillé de toute utilité personnelle, comme étant sa mere;
et en méme temps d’un amour de concupiscence, ou pour
sa propre utilité, en tant qu'elle était sa nourrice merces-
naire. L’amour maternel était ici assez efficace pour qu'elle
allaitit son fils sans en retirer aucun profit; et 'amour
de concupiscence, ¢'est-a-direle désir de son propre avan-
tage était si grand, que lors méme qu’elle n’en efit pas été
la mere, elle aurait néanmoins offert son lait & cet enfant,
a cause de la récompense qu’elle recevait et du soula-
gement qu’elle apportait ainsi 4 son extréme miscre : de
sorte que deux amours cfficaces, 'un exempt de tout mo-
tif d’utilité personnelle, ct I'autre uniquement excité par
la considération de son propre avantage, occupaient a la
fois le cceur de celle pauvre mere. De méme notre volonté
peut aimer Dieu d’un amour désintéressé ou de charité,
uniquement a cause des mérites infinis qui le rendent ai-
mable, et se disposer efficacement a lui témoigner cet
amour lors méme qu’elle ne devrait en recevoir aucune
récompense. Mais voyant que Dieu veut Ja récompenser,
elle 1'aime aussi pour ce nouveau motif, elle cspere le
ponheur gu'il lui promet, et s'encourage par celte espé-
pance a I'aimer plus ardemment d’'un amour de charité.



— 115 —

C'est ainsi que, dans une méme volonté, I'amour pieuse-
ment oublieux de ses propres avantages s’'unita celui qui
recherche saintement son utilité, de sorte gqu'ils ne se
troublent aucunement 'un l'autre, mais se fortifient et
s’embrasent au contraire mutuellement par leurs flam-
mes respectives.

CHAPITRE II.
PREROGATIVES DE LA CHARITE ENVERS DIEU.

142. Saint Thomas attribue ala charité divine une noble
ct remarquable qualité, lorsqu’il dit qu’elle est non-seule-
ment un amour envers Dieu mais encore une véritable
amitié contractée avec lui. 1l s’exprime ainsi: « La cha-
rité signifie non-seulement 'amour de Dieu mais encore
son amitié qui ajoute & 'amour une affection mutuelle et
une communication réciproque. » (1) Le saint docteur
prouve son assertion par d’excellentes raisons, en faisant
d’abord observer que I'amour mutuel, que requiert néces-
sairement la véritable amitié, se trouve dans la charité :
puis que celui qui la posséde , aime Dieu et en est aime,
selon cette parole du divin Rédempteur : « Celui qui
m’aime est aimé de mon Pére, et moi aussi je l'aime-
rai. » (2) Ensuite comme le dit I'évangéliste saint Jean :
« Bieu est charité ; celui qui demeure dans la charité, de-
meure en Dieu, et Dieu en lui. » (3) De plus rien n’est
plus propre & la charité que la communication des biens,
selon cette vérité bien connue : « Les amis mettent tout
en commun. » On trouve trés-certainement cette commu-

(:’ 1.2.Q.0%. a. 5. in corp. — (2)8. Joan. c. 14, v, #1.— (3) 2, Epist.
C. 4. v. 16, '




— 116 —

nication dans la charité divine, puisque par la grace sanc-
tifiante, qui tres-probablement n’est rien autre chose que
la charité, Dieu entre en possession des dmes qui l'ai-
ment, et que par cette méme grice, c’est-a-dire par la
charité, ces Ames acquicrent elles-mémes une certaine
possession de Dieu en cette vie,comme ledit saintPierre (1),
en ce qu'elles deviennent participantes de la nature divine,
et qu’elles ont un véritable droit a la parfaite jouissance
du souverain bien dans I'autre monde. D’ou saint Thomas
conclut en ces termes: «L’amitié qui unit I'nomme a Dieu
et qui consiste dans les rapports intimes qu'elle etablit
entre eux ; commence en cette vie par la gréce et se per-
fectionne en l'autre par la gloire. » (2)

143. Cette doctrine ne doit point paraitre nouvelle au
lecteur, car avant saint Thomas saint Eusébe avait déja
dit : « La conversion des pécheurs et la vie chrétienne
qui est toujours unie a la grice constituent 'amiti¢ en-
tre Dieu et I’lhomme.» (3)Jésus-Christ lui-méme voyant ses
apotres ornés de la charité divine leur adressa les paroles
« Je ne vous appellerai pas serviteurs..... Je
De plus les traitant en cette qua-
« Je vous le dis a

suivantes :
vous ai appelés amis. » (4)
lité, il leur révele les secrets divins :

vous qui étes mes amis. » (5)
144. Puis donc que les hommes de ce monde ont une

si profonde estime, non-seulement pour 1'amitié de leurs
princes, car ils ne l'obtiennent pas toujours, mais encore
pour leurs faveurs, leur protection et leur bienveillance ;
combien ne devrons-nous pas apprécier davantage la cha-
rité¢ par laquelle nous devenons les amis du Roi desrois et
participants de la nature divine ; ce qui est le plus grand
et le plus sublime honneur (u’on puisse ambitionner sur
la terre et dans le ciel. Si Aman fut tant glorifié devant
ses amis et son épouse, des graces et des faveurs qu’il
croyait recevoir du roi Assuérus et de la reine Esther ; car,

(1) 2. Petr. c. v. . — (2) Loco cit. — (3) De Praparat. evang. ¢ 1.
— (4) S. Joan. c. 18. v. 15, — (5) S. Luc. c. 12. v. 4.




— 17 =

ainsi que nous l'apprennent les saintes Ecritures : « 1
leur fit voir..... avec quelle distinction le roi I'avait éleve
au-dessus de tous les princes et de ses ministres..... puisil
ajouta : La reine Esther elle-méme n’admet personne ue
moi a sa table avec le roi : » (1) quelle estime ne devons-
nous pas concevoir pour la charité qui nous fait devenir
non-seulement les amis du Roi de 'univers, mais encore
semblables a lui; et nous éleve a un si haut degré de di-
gnité, que nous participons a son essence et a sa gloire;
selon cette parole du Psalmiste : « Jai dit : vous étes des
dieux et fils de I'Eternel. » (2) Et cependant, qui le croi-
rait? il est des hommes si insensés, que pour 'amour et
Pamitié de la créature, ils se dépouillent de tout amour
pour le Créateur et renoncent a son amitié qui constitue
la plus sublime prérogative des séraphins. Oh misérables!
qui en aimant la terre deviennent eux-mémes terre, et se
rendent plus vils que les objets auxquels ils s’unissent par
leurs abjectes affections.

145. L’autre qualité qui donne aussi une grande splen-
deur a la charité et que saint Paul attribue a cette vertu,
consiste en ce que quand nous la perdons, toutes nos bon-
nes ceuvresne nous donnent aucun droit a la récompense
des bienheureux dans le ciel ; et qu'au contraire elles pro-
duisent dans nos ames des fruits dignes de la vie éter-
nelle, lorsque nous recouvrons cette charité divine. L’A-
potre considérant la premicre de ces vérilés en parle d'une
maniére si expresse qu'on ne sauraiten douter sansse ren-
dre coupable de témérité; voici comment il s’exprime :
« Si je parlais la langue des hommes et des anges, mais
que je n’aie point la charité, je serais comme un airain
sonnant ou comme une cymbale retentissante. Lors méme
que j'aurais le don de prophétiser et que je connaitrais Lout
myslere, toute science ; quand je serais d’une telle foi
que je transporterais les montagnes, si je n’avais point la
charité, je ne serais rien. Lors méme (que je distribuerajs

(1) Esther. c. ¥, — (2) Psa), 81, v. 6.




— 118 —
mes biens pour nourrir les pauvres, et que je livrerais
mon corps aux flammes; si je n'ai point la charité, tout
cela ne me servirail a rien. » (1)

146. Saint Augustin parlant des schismatiques de son
teraps, se serl presque des mémes termes que I'Apolre
comme on peut le voirdans le texte suivant : « Lors méme
qu’ils dispersent leur fortunc en aumones aux pauvres,
comme plusieurs le font non-seulement dans I'Eglise ca-
tholique mais encore dans différentes hérésies : quand a
I'occasion de quelque persécution, ils livrent avec nous
leurs corps aux flammes pour la foi qu’ils professent aussi :
cependant parce qu’ils le font é¢tant séparés de ’Eglise, ne
souilrant pas dans la méme dilection, ne cherchant pas a
conserver l'unit¢ d’'un méme esprit dans le lien de la paix,
c'est-a-dire, sans avoir la charité, ils ne sauraient par tfous
ces acles, qui ne leur servent a rien, parvenir au salut éter-
nel.» (2) Saint Cyprien, qui a aussi le méme sentiment que
saint Augustin, affirme que le chrétien qui est privé de la
charité ne peut étre martyr, lors méme qu’il donnerait sa
vie pour la foi. Voici ses propres paroles : « Celui qui n’a
point conservé la charité fraternelle, ne peut se présenter
comme martyr de la foi. » (3) Puis donc que le martyre
qui estl'acte le plus fort, le plus généreux que I'homme
chrétien puisse faire, perd toute sa splendeur quand il n’a
point la charité pour compagne; quel éclat les autres
bonnes euvres qui lui sont inférieures pourront-elles con-
server, lorsque celui qui les exerce est dépourvu de celte
vertu ?

147. Saint Paul ne parle pas moins clairement de la se-
conde vérité que nous avons avancée. Car apres avoir dit
que sans la charilé, 'éloquence sacrée, le don de prophé-
tie, V'intelligence des choses sainles, les miracles, les au-
mones et méme le martyre ne servent a rien ; il ajoute aus-
sitot que quand cette vertu regne dans une ame elle y fait

(1) 1. Cor. c. 13, v. 1.—(2) L. 1. de Baplismo contra Donalistas c. 9.
= (8) L. de unitate Ecclesiz,




— 119 -

germer, fleurir et fructifier toutes les antres. Voici ce qu'il
dit aux Corinthiens a cesujet : « La charité est patiente, et
douce. Elle n’est point envicuse, ni vaine, ni orgueilleuse,
ni ambiticuse; elle ne recherche point ses intéréts, nes’ir-
rite pas, ne pense point le mal; elle ne se réjouit pas de
Viniquité mais de la vérité : elle souffre tout, croit tout,
espere tout, supporte tout;» (1) enun mot, elle est toujours
accompagnée des autres vertus dont elle est la reine et
quelle trainc a sa suite comme un noble et honorable
cortége.

148. On peut comparer lacharité au soleil ; car aussitot
que cet astre disparait a I’horizon, un voile deténebres dé-
robe 4 nos yeux les plus belles fleurs, Paspect agréable des
collines, les prairies verdoyantes, les eaux transparentes,
Véclat de la neige et le charme de toute créature. Mais
lorsqu’il commence a luire sur notre hémisphere, les prés
étalent de nouveau leur verdure, les fleurs leur beauté, le
ciel son bleu d’azur, la neige sa blancheur, 'eau sa lim-
pidité et tous les étres leur ancien atlrait. Ainsi quand la
charité s'¢teint dans une ame, toutes les vertus perdent
leur splendeur naturelle, et tout le prix de leur mérite :
quelle que soit leur honnételé¢ naturelle qui ne concourt
aucunement a I'acquisition de la vie ¢ternelle. Lorsqu’au
contraire elle regne dans une ame, elle rend surnatu-
relles, divines et dignes de la récompense éternelle toutes
les vertus qui s'y trouvent. C’est donc avec raison (ue saint
Bernard s’écrie : « Oh heureux amour! d’ou naissent I'ac-
tivilé du travail, la pureté des aftections, la subtilité de
l'intelligence, la sainteté des désirs, la célébrité des ceu-
vres, la fécondité des vertus, la dignité des mérites, la su-
blimité de la récompense. » (2)

149. Le docteur angélique nous donne la raison pour
laquelle toute verlu dépend ainsi de la charité, en disant
qu'elle est la mere de toutes les autres, la racine qui les
produit et la source dont elles jaillissent; en tant qu’elle

(1) L. Cor, c. 13 v. & — (2) Traut, de diligenda Deo.




— 120 —

donne a ces verlus une forme divine qui les rend dignes
de la récompense élernclle. « La charité, écrit-il, est la
racine, la mere de loutes les vertus parce qu’elle en cons-
titue la forme. » (1) Or cetle formation des vertus provient
de ce que la charité en dirige les actes vers Dieu, telle-
ment qu’elle devient une vertu générale qui donne a tou-
tes les autres la régle qui les gouverne et la splendeur qui
les décore ; comme l'enseigne ce saint docteur dans les
termes suivants : « On doit dire que la charité est une
vertu générale parce qu’elle dirige tous les actes vers le
bon plaisir de Dieu. » (2) On peut encore expliquer au-
frement la maniere dont la charité forme les vertus mo-
rales et les rend dignes de la récompense éternelle : si
I'on veut admettre avec le plus grand nombre des théolo-
giens qu’elle ne différe aucunement de la grace sancti-
fiante. En effet, comme celle-ci fait de I’homme un étre
divin, elle imprime aussi une forme divine aux actes qu'il
produit ; et les rend dignes de la récompense éfernelle ; ce
qui n’aurait pas lieu, §’il n’était promu par la grace a un
degré sisublime : précisément comme un acte de devoir
fait par un roi acquiert un grand prix qu’il n’aurait cer-
tainement pas s’il provenait d’un homme ordinaire. Ce
n’est pas la laine qu’on estime dans la pourpre, maisla co- -
chenille qui rend cette étoffe si précieuseparlarareté etla
vivacité de sacouleur. De méme, ce que Dieu estime leplus
dans les acles des vertus morales, provient de la charité
qui les ennoblit et les rend dignes de la béatitude infinie.
Il est donc bien misérable celui qui n’a pas la charité;
puisqu’il est dépourvu de {out bien surnaturel : heureux
au contraire celui qui posscde cette vertu: car il acquerra
toutes les autres au méme degré que celle-la. Celui qui
est parvenu a s’emparer d'une reine abeille sera bientot
propriétaire de tout I'essaim : de méme le chrétien qui ac-
quierl la charité entre par la méme en possession de 109-
tes les aulres vertus,

1)1.2,0. 67, 8. 4 —(2)2 2. Q. 58, 8, 6,




- 2] —

130. Je vais maintenant citer un fait bien capable de con-
firmerlestémoignages, les raisons apportés et dedémonlrer
d'une maniere sensible que sans la charité nous n’avons
aucune vertu, et qu'avec elle, nous les acquérons toutes.
Comme Cassien Vatleste , (1) Raymond Lullus issu d'une
noble famille, s’était voué au service du roi et avait ob-
tenu d’éminentes dignilés a la cour. L’amour profane
n’exercait son empire sur personne plus violemment que
sur lui. Car épris d’amour tantot pour une personne tan-
tot pour une autre, il leur donnait des preuves de son
affection par ses regards, par ses caresses, par ses démar-
ches et ses discours, précisément comme un papillon in-
sensé qui voltige autour d'une flamme meurtriere : il
n’occupait son esprit et ne parlait que de I'objet aimé. Au-
cune occupation ne lui était plus agréable que d’exprimer
par des poésies les ardeurs du feu impur quile consumait.
Enfin il tomba dans les rets d'une affection si violente
qu’il ne pouvait, ni jour ni nuit, gouter un seul instant de
repos. Il concut un tel amour pour une dame d’honneur
de la cour, aussi modeste que gracieuse, et la poursuivait
partout avec tant d’affection qu’il semblait avoir perdu
Pusage de la raison. Celte passion Fentraina dans de tels
exces qu’un jour, comme il etait vétu avec magnificence,
monté sur un coursicr vigoureux; et qu'il vit de loin cette
personne cntrer dans une église, il piqua de 1'éperon et
sans respect pour le lieu saint, pour les autels sacrés, pour
le prétre et le tres-auguste sacrement, il entra lui-méme
a cheval 2fin de montrer a celle qu’il aimait, comment il
savait gouverner avec arl et adresse le coursier qu’il mon-
tait. Mais il ne fit que provoquer 'indignation et les cla-
meurs du peuple, qui le mit a la porte en le traitant de
fou. Dans cet illustre cavalier aussi vide de charité djvine
que plein d’amour pour les créatures, le lecteur n’apercoil
sans doute qu’un homme dépouillé de toutes les vertus
chréliennes, Mais poursuivons notre récit el nons verrons

(1) Tmpar. rotion dist. 43,




— 122 —
comment la charité les a toutes introduites dans son cceur
en y cntrant elle-méme.

151. A lavue d'un événement si étrange, cette honnéte
personne étonnée et profondément affligée, rougit pour
I'insensé qui en était 'auteur ; et comme elle pensait aux
moyens qu'elle pourrait employer pour le ramener a de
meilleurs sentiments, il s’en présenta un trés-efficace a
son esprit. Elle le fit venir dans un appartement secret out
elle ne pouvait étre apercue que de lui. La, se découvrant
la poitrine, elle lui monira son propre sein rongé par un
chancre hideux et fétide; puis, afin d’augmenter I’hor-
reur que cette vue devait lui inspirer, clle l'apostropha
ainsi : Voyez, misérable, ce que vous aimez, contemplez
ce en quol vous placez toutes vos affeclions, et votre coeur
qui n’est créé que pour Dieu. A cet aspect, a ces paroles
Raymond stupéfait palit, fut tellement déconcerté qu’il
ne put proférer aucune parole, et s’en retourna confus a
son hotel ou il rentra tout pensif. Or tandis qu’il réfléchis-
sait a la pudeur de cette noble dame, et & ses propres éga-
rements, le Seigneur I'éclaira de sa lumiére divine et dé-
posa dans son cceur une étincelle du pur amour. Et, chose
admirable! ce peu de charité suffit pour le délivrer de
Pamour profane dont il avait jusqu’alors été l'esclave, et
pour l'orner de toutes les vertus. Car ayant distribué toute
ga fortune aux pauvres, et renoncant aux biens de ce
monde, il se retira dans la solitude pour mener une vie
pénitente. Des lors cette étincelle de pur amour s’accrut
toujours davantage dans son cceur, et devintun lel incen-
die qu’il ne vivait pour ainsidire plus quede la charité di-
vine qui semblait étre son unique nourriture. Si de jour
il regardait le soleil ou les étoiles pendant la nuit, quand il
contemplait les prairies, les foréts ou les bois, tout l'invi-
tait 4 aimer son Dieu. Le chant des oiseaux, le doux mur-
mure des eaux et du zéphyr étaient pour lui comme au-
tant de voix qui excitaient son amour envers le Crealeur.
Les jetnes ne lui paraissaient point onéreux; ni les orai-
sons, ennuyeuses; ni les ccuvres de pénitence, importu-




— 123 —

nes; parce que l'amour lui rendait tout agréable. Il ne
savait plus parler d'autre chose que de la charité. Telle-
ment que rentrant un jour en ville, ce fidele serviteur de
Dieu eut le colloque suivant avec quelqu'un qui lui fit ces
questions : D’ou venez-vous ? Il répondit : Je viens de I'a-
mour divin, — Et ou allez-vous? — A I'amour divin, —
Que voulez-vous? —Le pur amour,— De quol vous nour-
rissez-vous? — Du pur amour. — De quoi vivez-vous? —
De I'amour divin. — A quoi pensez-vous? — Au pur
amour. — Qu habitez-vous ?— Dans le pur amour. Pressé
par cette charité divine il errait dans la solitude en pen-
sant & son bien-aimé Seigneur; el se voyant comme en-
chainé par les liens cruels de son propre corps il aspirait
sans cesse au bonheur de prendre bientot un libre essor
vers le souverain bien, l'unique objet de ses affections.
C’est ainsi qu’ayant aperc¢u dans la forét un anachorete qui
dormait pres d’une source limpide, et s’en étant approché,
il Péveilla pour Iui demander s'il ne savait pas un moyen
qu’il pil employer pour sortir de cette prison. L’anacho-
réte qui était aussi alteint de la méme blessure, compre-
nant aussitot le sens de ses paroles, Iui dit : Non, il n’y a
pas moyen de s’en délivrer soi-inéme : néanmoins réjouis-
sons-nous en aitendant, parce (ue notre prison est une
prison d’amour; nous sommes retenus dans ce misérable
corps par des liens et des chaines d’or. Puis ils demeure-
rent longtemps ensemble pres de cette source, s'entrete-
nant du royaume des cieux. Plus tard, lorsque Raymond
fut bless¢ mortellement par un esclave turce en haine du
nom chrétien, ses amis accoururent pour venger cette
grave injure par la mort de¢ l'infidéle. Mais le confesseur
de la foi, s'interposant en faveur de son assassin, leur re-
petait que 'amour défend la vengeance. 11 parcourut en-
suite la France, ’Espagne, 1'ltalie, la Grece et I'Afrique en
préchant, en instraisant les peuples, et en procurant la
gloire d¢ Dieu par ses ceuvres. Enfin aprés une sainte vie
dont ce n’est pas ici le lieu de rapporter les différents suc-
ces, il ful lapidé par les Sarrasins. Dicu le glorifia aux




— 124 —

yeux des hommes en faisant apparaitre sur son tombeau
une pyramide de feu, qui était le symbole de sa tres-ar-
dente charité. Je prie maintenant le lecteur de vouloir
bien copsidérer alternativement ce qu’était Raymond sans
la charité ; puis, ce qu'il est devenu lorsqu’il fut embrasé
de I'amour divin : par la il comprendra facilement com-
bien il est vrai qu'aucune vertu surnaturelle ne saurait
exister dans un chrétien dépourvu de la charité; et que
quand cette reine des vertus entre dans une ame, elle les
y introduit teutes a sa suite.

CHAPITRE III.
'MOYENS D'ACQUERIR LA DIVINE CHARITE.

152. Le premier moyen d’obtenir I'amour de Dieu est
de le désirer ardemment, de le demander constamment,
aussi le prophete David s’écriait-il : « Qui me donnera des:
ailes comme a la colombe ? je volerai et je me reposerai »
dans le sein de 'amour. (1) Dieu seul peut nous donner
ces ailes capables de relever notre ceeur naturellement in-
cliné vers la terre dont il a éé formé , et de le rendre si
agile, si rapide qu'il parvienne promptement a gouter le
repos de la charité divine dans le sein de I'Eternel. Mais
pour les obtenir il faut se disposer a les recevoir par des
désirs ardents, et par de ferventes pricres. Le divin Reé-
dempteur désire lui-méme d’allumer ce feu sacré dans nos
ceeurs, comme il le déclare en ces termes : « Je suis venu
apporter le feu sur la terre, et que désiré-je, si ce n'est
de le voir allumé? » (2) Cependant il veut que nous de-

(1) Psal. 44 v, 7. = (2) 8. Luce. ¢ 41, v. 49,




-— 125 —

mandions fréquemment celte grice, et que nous la de-
mandions avec une grande ferveur, en lui disant : « Sei-
gneur, éclairez nos sens, répandez votre amour dans nos
ceeurs, » En effet, comme Dieu n’accorde les dons ordi-
naires de sa grice qu'a ceux qui les lui demandent, il est
évident que nous ne saurions sans prier obtenir celui de
son amour qui est le plus précieux de tous.

153. Le second moyen consiste a réprimer par ume
mortification continuelle, I'amour-propre qui est ’ennemi
de la divine charité. C’est ce que nous avons longuement
expliqué dans les deux traités précédents. Par amour-
propre il ne faut pas entendre ici cette affection raison-
nable et bien ordonnée qui nous porte a nous aimer nous-
meémes, nos parents et nos proches : car, dit 'Apotre,
« personne ne hait sa chair, mais la nourrit au contraire,
et la préserve du froid. » (1) Ventends par amour désor-
donné celui quinous fait rechercher nos propres avantages,
nos plaisirs, notre honneur et nos intéréts sans consulter
ni la loi de Dieu ni la raison elle-méme. Celui-la chasse du
cceur de ’homme la charité divine dont il est ’ennemi juré:
il est donc nécessaire de le réprimer par une perpétuelle
mortification. C’est ce que saint Augustin exprime d’une
maniere admirable, en disant : « Les deux amours se sont
élevés comme deux cités : l'un terrestre , c'est-a-dire,
Pamour de soi-méme poussé jusqu’au mépris de Dieu;
Vautre céleste, c'est-d-dire, 'amour de Dieu poussé jus-
qu’au mépris de soi-méme. Celle-1a se glorifieen elle-méme,
et celle-ci dansle Seigneur. » (2) De sorte qu’il est impos-
sible que deux affections qui sont contraires 'une a autre
regnent ensemble dans la méme dme.

154. L'implacable inimitié qui existe entre ces deux
amours est fondée sur différentes raisons. L’amour divin
requiert la lumiere intérieure pour connaitre les perfec-
tions divines; I'amour-propre au contraire I'obscurcit et
la rend incapable de les contempler, comme saint Gré-

{1) Ad Eph. c. 8. v. 29, = (2) De Civit. Dei 1. 14. ¢. 28,




— 126 —

goire l'atteste en ces termes: « Nous savons que I'amour
de soi-méme aveugle considérablement le cceur; » (1)
car il ne dirige point ses actions d’apres les lumiéres de
la foi, comme le saint amour, ni méme d’aprés celles de
la raison ; il agit uniquement sous I'influence de I'instinect
des passions corrompues, de la volupté, des plaisirs, des
avantages temporels, de la vaine gloire, de ses intéréts ouw
de toute autre utilité propre. I1 ne faut donc pas s’étonner
qu’il étouffe dans I'intelligence les saintes pensées qui al-
lument et entretiennent le feu sacré dans nos cceurs. En
outre 'amour de Dieu exige une volonté souple, flexible et
propre a recevoir les impressions de la grice: 'amour-
propre au contraire, I'endurcit. L’'un désire une volonté
soumise a celle du Seigneur, I'autre la rend rebelle en-
vers Dieu et idolitre d’elle-méme. Le prophéte Ezéchiel
exprime admirablement bien les sentiments de 'amour-
propre en disant qu'il se fait Dieu lui-méme, et substitue
le ceeur de ’homme a celui de Dieu; puisqu’il préfere ses
affections et ses inclinations perverses a la volonté divine.
« Vous avez dit : Je suis Dieu..... et vous avez considéré
votre ceceur comme celui de Dieu lui-méme. » (2)

155. Puis donc que ’amour désordonné de soi-méme et
la charité divine sont deux ennemis implacables, il en ré-
sulte qu’il faut nécessairement réprimer, mortifier; domp-
ter et anéantir, autant que possible, ’amour pernicieux,
afin que la charité divine puisse entrer dans nos cceurs et
les embraser de ses saintes flammes. Les Philistins avaient
placé 'arche du Seigneur dans le temple ou Dagon leur
idole était exposé a la vénération publique. Mais qu’arriva-
t-i1? Le lendemain matin, lorsqu’on ouvrit les portes, «Da-
gon gisait par terre devantl'arche du Seigneur. » (3) Par cet
événement prodigieux le Trés-Haut n’a-t-il pas voulu nous
insinuer que 'idole de 'amour-propre et I'arche du saint
amour ne peuvent pas demeurer ensemble dans le temple

(1) Homel. 4. in Bzech, — (2) Ezechiel. ¢, 28. v, 2, — (8) 1. Reg.
c, 5. v.38, '



— e —

— 127 —
de notre ime? Afin que celle-ci entre et réside dans notre
ceeur, il est donc nécessaire d’en retrancher Pamour dé-
sordonné par le glaive d’'une mortification assidue.

156. Voila pourquoi saint Augustin dit: « La diminu-
tion de la cupidité est I'aliment de la charité; 'exemplion
de toute cupidité constitue la perfection. » (1) Puis il con-
clut en ces termes: « Ainsi quiconque veut entretenir »
cette flamme céleste, « doit s’appliquer a diminuer sa pro-
pre cupidité » par une mortification continuelle. C’est ce
a quoi le pieux auteur de I'mitation fait allusion par cette
parole célebre : « Vous avancerez a proportion de la vio-
lence que vous vous fercz. » (2) Vous ferez d’autant plus
de progres dans le divin amour, (ue vous vous ferez plus
courageusement la guerre a vous-méme, en luttant contre
votre cupidité. On ne peut remplir un vase de baume ode-
riférant, avant d’en avoir extrait laliqueur qu’il renferme.
De méme Dieu ne peut verser dans nos ceeurs le baume
tres-précieux de la charite, si nous n’en retranchons d’a-
bord, par une mortification rigoureuse, l'amour imparfait
surtout celui que nous avons pour nous-mémes : parce

~que comme il jette de plus profondes racines dans nos

ceeurs, il nous est aussi plus nuisible.

157. Cependant il faut observer ici que les effets de 1'a-
mour-propre ne se ressemblent pas tous. Les uns sent
laids, difformes, abominables et par conséquent faciles a
reconnaitre: comme tous les-péchés graves qui provien-
nent de cette source empoisonnée. « Dans les derniers
jours, dit I'Apotre, il y aura des hommes qui s’aimeront
cux-mémes. » Quant aux effets que cet amour désordonné
produira certainement en eux, il les décrit en ces termes:
« Ces hommes seront cupides, hautains, orgueilleux, blas-
phémateurs, désoléissants envers leurs parents, ingrats,
mechants, sans affection, turbulents, accusateurs, incons
tinents..... amateurs des voluptés plus que de Dieu.» (3)

158. Outre ces effets détestables 'amour-propre en pro-

(1) L, 88. Qu, 36, — (2) L. 1. ¢. 25, — (3) 2. Tim. c. 8. v. &,




—~ {28 —

duit d’autres qu'il n'est pas aussi facile de découvrir, parce
qu'ils consistent dans des fautes et des imperfections plus
légeres qui échappent quelquefois méme aux yeux des
personnes spirituelles. Par exemple, manger, boire, dor-
mir, se recréer, s'exercer aux cuvres qui conviennent a
son ¢tat, non pour un motif honnéte, ni' dans I'intention
de faire la volonté de Dieu, mais uniquement pour satis-
faire ou fortifier le corps : se complaire dans ses propres
actions, écouter avec plaisir les louanges qu’on recoit,
s’attrister des mépris auxquels on est en butte, se venger
des injures, éfre lent a les pardonner, ou ne pas le faire de
bon cceur : recevoir les avertissements avec répugnance,
s’attacher a quelque personne, par une affeclion honnéte
il est vrai, mais trop obséquieuse et trop sensible : inter-
rompre une bonne ‘ceuvre par une honte nuisible, ou
comme on dit par respect humain : rechercher lc luxe
dans ses vétements, dans ses appartements, dans ses us-
{ensiles et mille autres objets. Car il n’est aucune action
ni indifférente, ni méme sainte, que 'amour-propre ne
cherche a s’y glisser pour la souiller par quelque défaut
avilissant. Selon saint Augustin il va méme jusqu’a s’in-
sinuer dans le mépris de la vaine gloire, et rend ainsi vain
le mépris de la vanité. « Souvent, écrit le saint docteur,
I’homme se glorifie plus vainement du mépris de la vaine
gloire : qu'il ne s’en glorifie donc pas. Car il ne méprise
pas la vaine gloire, puisqu’il se glorifie. » (1)

159. Cela posé¢, ’homme spirituel qui iend a 'union de
son Ame avec Dieu au moyen de la charité, ne doit pas se
contenter de mortifier I'amour-propre en évitant les ac-
tions les plus abominables et les péchés graves auxquels il
se sent port¢ par les mouvements désordonnés de cette
vile passion; il faut encore qu'il le réprime en résistant
aux penchants naturels qui le portent 4 se rendre coupa-
ble de fautes légeéres, des moindres défauts et négligences.
Pour {ernir 1’éclat resplendissant d’un miroir, il nest pas

(1) Gonf. | 10. c, 88,




— 120 —

nécessaire de le couvrir d’encre ou de boue, un peu de
poussiere ou le simple souffle de la respiration suffit. De
méne pour que notre ame perde la lumiere surnaturelle
des grices actuelles, qui sont comme les ravons conduc-
teurs de Pardeur céleste qui enflamme notre cceur de
Pamour divin; il n’est pas besoin de la troubler par d’é-
normes péchés graves, il suffit de I'offusquer par des
fautes véniclles, par de légers défauts. Ajoutez, en f)utre:
que Dieu est un amant non moins jaloux que dévoué, qui
souflre difficilement les fautes méme quand elles ne sont
pas morlelles, et qui refuse ordinairement a I'ime, en pu-
nition de ses petites infidélités, un amour plus fervent,
‘plus pur et plus agréable. _

160. Mais, me direz-vous peut-étre, il est trop pénible
d’avoir sans cesse la main armée de verges, pour corriger
tous les mouvements de nolre dme qui s’éloignent des lu-
miéres de la foi ou du moins des préceptes de la saine
raison. Cela est vrai, je I'avoue, comme saint Grégoire I'a
aussi avouc¢ en ces termes: « Il n’est peut-étre pas bien
difficile a ’homme d’abandonner ses biens; mais il lui
est tres-pénible de renoncer a lni-méme. Car se détacher
de ce que 'on a, c’est la moindre chose; tandis que faire
abnégation de soi-méme est un tres-grand sacrifice. » (1)
Cependant il est nécessaire de 1offrir & Dieu, pour mériter
et obtenir le trésor inestimable de la charité divine; puis-
que Jésus-Christ lui-méme nous laffirme en disant: « Ce-
lui qui veut me suivre doit faire abnégation de lui-
méme. » (2) Néanmoins il ne faut pointvous déconcerter nj
perdre courage : car le propre de la grice est de rendre
faciles, douces et agréables les choses les plus pénibles qui
répugnent a la nature. Aidé de son puissant secours vous
trouvercz aimables, suaves ct déleclables la guerre que
vous [erez a votre amour-propre, la mortification et I'ab-
négation de votre volonté tellement que vo
rez facilement la victoire sur cot enpe
charité divine,

us remporte-
mi redoutable de la

) (1) Homel, 32. in Evang. — (2) S. Matth, ¢. 1, Y. 24,
v,




— 130 —

161. C'est ce dont j'espere vous persuader par I'hypo-
these que je me suis faite & moi-méme et que je vais vous
proposer. Yous n'ignorez sans doufe pas qu'avant sa con-
version Marie l'l’ig}'ptiennc fut un picge ou les démons fai-
saient tomber les Ames ct un filet dans lequel ils les te-
naient captives pour les entrainer en enfer, Supposéz
maintenant que I'abb¢ Zosime qui lui parla quelque temps
avant son heurcuse mort, I'ayant renconirée quand elle
était encore enlacée dans les liens de 'amour impur et
toute souillée des plus abominables turpitudes, lui eat
adress¢ avec un esprit prophétique, les paroles suivantes:
Avez bon courage, Maric! bientot viendra le moment ouvous
renoncerez a vos amants et  vos amours, pour vous reti-
rer dans la solitude et y mener une vie pénitente au mi-
lien des horreurs du désert. Vous sorlirez de la ville,
munie seulement de trois pains, et lorsque vous les aurez
consommes, I’herbe des bois sera votre nourriture, I'eau
fraiche des montagnes votre seule boisson. Duranl la sai-
son froide et rigoureuse de I'hiver vous n’aurez pas méme
un toit pour vous mettre a I'abri, ni de vétements pour
yous couvrir. Au milieu des chaleurs de I'été, vous serez
nécessairement exposée aux rayons brilants du soleil. Vo-
tre téte, qui est mainienant couronnée de tant d’ornements
~vains et futiles, sera tantot hattue par des pluies et une
gréle impétueuses, {antdt tourmentée par les aiguillons
‘ardents de Lastre brillant du joar. Cette poitrine, qui est
en ce moment couverle de pierres précieuses, vous la
frapperez d’un dur caillou : ces yeux gui brillent d’un
éclat si fier se changeront en deux sources de larmes.
Quoi ? eiit-elle saus doule répondu; moi dans le désert?
Moi endurer tant d'austérités? Ab! plutdt mourir que de
vivre au milieu de telles afflictions. Mais non, vous ne
mourrez pas plus tot, Marie, non : car ces mortifications
vous seront alors plus douces que les voluptés dans les-
quelles vous vous plongez maintenant. Les jeunes vous
paraitront plus savourcux que les mets délicals et les
festins splendides: couchée sur la dure, vous ¥ trouve-




— 13 —

rez le sommeil plus agréable que dans une couche molle
et somptueuse. Ah! taisez-vous, eat-clle dit, ce sont la des
songes et les délires de la folie. Néanmoins, apres avoir
mené durant plus de quarante années une vie si austere,
Marie I'Egyptienne, arrivée a I'beure de son heureuse
mort, fut bien forcée, par sa propre expérience, d’avouer
a I'abb¢ Zosime ce qui lui et auparavant paru impossi-
ble : c’est-a-dire (ue cette vie si rigide, les mortifications,
la pénitence, les larmes, lui étaient extrémement douces;
et qwelle goutait avec Dieu, au milien méme des douleurs,
une joie, un benheur plus véritable que dans le monde,
au sein de I'abondance et des délices.

162. Nous devons donc ajouter foi a la doctrine de saint
Augustin qui nous assure que le propre de la grice divine
est de rendre doux ce que T'amour désordonné trouve
amer; et facile, ce qui lui semble pénible. Que si nous re-
fusons de croire & ses paroles; rapportons-nous en du
moins a sa propre expérience. Ce grand saint avoue qu'il
etit une lutte opiniatre 4 soutenir contre amour charnel
qui lui opposait la liberté et les voluplés de sa vie passée;
pour 'empécher de se consacrer tout entier au Seigneur ;
mais lorsque je l'eus répudié, éerit-it dans ses confessions,
« combien la privation de ses vains plaisirs me devint su-
bitement douce et agréable: ct que j'etais heureux de re-
noncer a ce que je craignais d'abord de perdre! » (1)
Mais qu'est-ce qui a rendu si faciles et si douces au saint
évéque d’Hippone I'abnégation de lui-méme et la morti-
fication de sa chair rebelle? Cest la grice divine, comme
il le dit dans les termes suivants : « Vous les rejetiez loin
de moi Seigneur; vous, qui étes la vraie, la souveraine
suavité; vous les éloigniez pour régner dans mon ceenr 3
la place de ces voluplés, et l'inonder de delices infiniment
Supéricures aux vains plaisivs dont elles enivraient. » (2)
Le lecteur ne doit done aucunement se deconcerter, mais
s'encourager au contraire & combattre cet ennemi juré de

(1) L. 9. ¢, 1. — (2) Eodem loco,




— 132 —
la charité, a résister aux penchants pervers de cette pas-
sion, et croire fermement qu'avec le secours de la grace
divine tout lui deviendra doux et agréable.

163. Le troisicme moyen cst de considérer fréquem-
ment, surtout dans les méditations accoutumées, des mo-
tifs capables de porter notre volonté a I'amour du sou-
verain bien. Cest ce que David avait coutume de faire,
comme il nous 'assure en ces termes: « Mon coeur s’est
échauffe dans mon intérieur, et le feu s'allumera dans
ma meéditation. » (1) Pour que le bois brule, il ne suffit
pas qu'il soit disposé as’enflammer, et quil y aitdu feu; il
ost encore nécessaire dappliquer celui-la sur celui-ci. De
méme, pour que notre ceeur s’embrase de lamour divin,
il ne suffit pas qu'ii sc dispose a cet embrasement céleste
par la mortification et la répression de 'amour-propre, i
faut encore pour ainsi dire I'appliquer sur le feu sacré,
par des considéralions qui représentent bien les mérites
infinis et les perfections de Dieu. :

164. Bien que ces molifs soient innombrables, ils sem-
blent pouvoirse réduirea I'amabilité et a I’amour de Dieu.
Ces trois paroles sont breves il est vrai; cependant la ma-
tiere qu'elles renferment est si vaste que les angcs, avec
leur esprit célesle, ne sauraient Vépuiser méme dans toute
Péternité. Son amabilité est digne d’amour et d’'un amour
d’autant plus grand qu’elle est infinie. Comme 'aimant
attire e fer, ainsi elle caplive 'amour de nos ceeurs: etde
méme qu’'un plus gros morceau d’aimant exerce une
force d’attraction plus considérable; ainsi plus une per-
sonne a d’amabilité, plus aussi elle peut se concilier notre
affection. Mais comment, nous misérables qui sommes ¢n-
fouis dans ce monde tferrestre comme Ces animaux qui
semblent privés de la lumiere, pourrons-nous comprendre
quelle est I'amabilite de notre Dieu; puisque nous n’'avons
pas les yeux qu’il nous faudrait pour contempler sa beauté
et pour apprécier sa bonté? Néanmoins en raisonnant

(1) Ps. 38, v. 4.

=S




— 133 —
d'agres I'argument a fortiori, comme saint Paul nous le
conseille, nous pourrons, par le peu de bien que nous
voyons dans la eréation, nous faire une faible idée du bien
infini qui rend Dieu souverainement aimable.

165. Rappelez-vous donc'en esprit tout ce que vos yeux
ont vu de bon et de beau: ajoutez-y tout ce que vos fai-
bles idées pecuvent vous représenter d’agréable et d’ai-
mable ; dites-vous ensuite a vous-méme : Toules ces
bontés et beautés provenant de Dieu qui les a créées doi-
vent exister en lui. Mais c’est encore peu de chose, car il
renferme unc bonté et une beaulé. incomparablement
plus grandes, puisqu’il pourrait créer indéfiniment des
étres toujours plus admirables et meilleurs, sans se lasser
pendant toute Véternité. 11 conlient donc en lui toutes ces
bontés et beautés qu’il pourrait produire en dehors. Et
méme la bonté et la beauté qui existent en lui sont infini-
ment plus grandes que celles-1a; car Dieu surpasse d’une
maniere infinie foule la bonté et beaulé possibles des
créatures.

166. Faites maintenant, je vous prie. le méme raisonne-
ment sur la saintet¢ de Dieu. Rappelez-vous tout ce que
vous avez vu ou lu de pur, d'immaculé, de partait et
d’héroique dans la vie des sainls; puis dites-vous i veus-
meéme: Toute cette sainteté est en Dien qui I'a procurée a
ses serviteurs. Mais parce qu'il pourrait produire a Uinfini
des hommes plus saints et plus parfaits les uns que les
autres, il doit contenir en lui-méme cette infinité de per-
fections et de saintelés qu’il est en son pouvoir d’accorder
a ses créatures. Kt meme, sa sainteté est encore infini-
ment plus grande; puisqu’entre celle quil possede et
celle qu’il peut communiquer aux hommes il v aune dis-
tance infinie.

167. Mais allez plus loin et veuillez vaisonner ainsj :
Qu'est-ce que la puissance que nousadmirons dans les sou-
verains de laterre; puisqu'ils ne penvent pas meéme créer
une mouche ni tiver du néant un seul grain de sable? La
puissance de Dicu au contraive est indéterminée: car il a

~




— 134 — ,

fait de rien cet immense univers, et par un seul acte de sa
volonté il pourrait encore créer d'innombrables mondes
plus vastes. plus beaux et plus riches que le notre. Qu'est-
ce que la majeste qui nous rend si obséquieux envers nos
rois: puisqu’ils ne sont comme nous que des vases de
pourriture, des sacs de vers cachés sous une gravilé arti-
ficielle ? Tandis qu’au contraire la véritable, la souveraine
majeste réside en Dieu devant qui les colonnes du ciel
s'inclinent et tremblent: car il n’a pas seculement I'appa-
rence mais l'essence méme de la majesté supréme. Qu’est-
ce que la libéralité qui plait tant aux hommes; bien qu’ils
donnent peu et qu'en donnant ils §appauvrissent, parce
quiils se retranchent ce qu'ils donnent? La libéralité et
la bienfaisance de Dieu au conlraire sont infinies: car il
donue, il accorde, il dispense tout, et en donnant il ne
perd rien, mais reste en lui-méme infiniment riche et
opulent. Qu’esl-ce que la science pour laquelle les savants
ont lant d’estime; quoiqu’ils ignorent beaucoup plus de
choses qu’ils n’en peuvent apprendre, et que les connais-
sances qu’ils acquicrent sont sujeltes a Verrcur, a I'incer-
tilude et aux doutes? Tandis qu’une science inépuisable
se trouve en Dieu qui sait {out, qui voit tout, qui com-
prend toutes choses sans danger de se {romper, et dont le
savoir s’étend a tout ce qui peut exister, a toutes les cir-
constances, 4 tous les étres contingents imaginables. Con-
linuez a raisonner ainsi sur loutes les autres perfections
de Dieu; et livrez-vous ensuite 4 une douce, a une amou-
reuse admiration de ses altribuls infinis. Mais parce que,
quelgues efforts que vous fassiez, vous ne parviendrez
jamais 4 le connaitre tel qu'il est en lui-méme; réjouis-
sez-vous de voir sa grandeur surpasser tellement votre in-
telligence que vous restez comme absorbé dans cet im-
mense océan de la Divinijtd, '

168. Cependant rougissez aussi d’avoir peu aimeé celui
qui est digne de tant d’amour. Si une reine pompeuse-
ment ornée se présentait en public et que vous vissiez un
wiscrable qui, sans daigner la regarder, s'appliqual uni-




~ 135 —

quement a contempler son ombre, et qui épris de
son amour g'éeriat: Oh qu'elle est belle! que lui di-
riez-vous? Inscnsé! lui crieriez-vous; commenl, vous
aimez son ombre qui est toute noire, et vous ne con-
sidérez point son visage qui est semblable au soleil? Mais
qu'est-ce que toute la bonté et la beauté que nous voyons
dans la création, sinon 'ombre des perfeclions divines ?
Et vous avez aimé cette ombre; et vous avez refusé votre
amour a la bonté souveraine, a la beauté supréme et au
soleil des altributs infinis du Tres-Flaut. Rougissez donc,
et que votre confusion vous porte a aimer uniquement,
ardemment un Dieu souverainement bon qui mérite toute
Paflection de votre amour.

169. Mais Dieu n’est pas seulement aimable, il est en-
core aimant: il mérite notre amour, il le provoque méme
par le sien; ainsi nous devons I'aimer, car 'amour ne se
paie que par un amour réciproque. Les bienfaits de Dieu
nous fournissent la régle d’apres laquelle nous pouvons
mesurer la grandeur de I’'amour qu’il a pour nous. D’ou
saint Basile dit que rien n’est plus capable d’embraser nos
ceeurs des flammes de la charité, que la considération at-
tentive des biens dont le Seigneur nous a comblés; parce
que rien ne montre plus ¢videmment la grandeur de son
amour pour nous misérables créatures. « La charité en-
vers Dieu, écrit le saint docteur, nait de ses bienfaits judi-
cieusement appréciés et justement reconnus par des ae-
tions de grices. » C’est ce qu’il prouve par les paroles
suivantes : « Ce sentiment existe naturellement dans les
animaux. Puisque nous voyons les chiens eux-mémes ai-
mer ceux qui leur donnent de la nourriture. Nous com-
prenons aussi cette vérité par les reproches que Dieu
adresse A son peuple dans les prophéties d'Isaie ou il dit:
Yai engendré des enfants, et je les ai ¢levés: mais eux, ils
m’ont méprisé. Le beeuf reconnait son maitre et 'ane I'é-
table de celui qui le nourril : mais Israél ne m'a pas re-
connu, et mon peuple ne m’a point compris. » Enfin saint
Basile conclut en ces termes: « De méme donc que le




— 136 —
beeuf el I'dne sont naturellement portés a aimer ceux qui
les nouriissent, a cause du bien qu'ils en recoivenl ; ainsi
la reconnaissance et la gratitude doivent nécessairement
nous exciter a aimer Dieu pour tant et de si grands bien-
faits dont il nous a comblés; car les imes sensées concoi-
vent cette aflection de leur propre mouvement natu}el,
pour ainsi dire, et sans v étre forcées par aucune exhor-
tation. » (1) D’apres ces paroles nous pouvons comprendre
quc si nious n'avons point ou que tres-peu de charité en-

vers Dieu, cela provient de ce que nous ne considérons

pas ses immenses bienfails ni I'amour extréme, qu'ils nous
prouvent que le Seigneur a pour nous. _

170. Parmi ces bienfaits les uns ont rapport a I'ordre
de la nature, comme par exemple : la création, la conser-
vation, la santé, les propriétés du corps, les qualités de
I’ame et lant d’autres bjens naturels dont le Seigneur
nous comble a toufe heure. D’autres appartiennent a l'or-
dre de la grice. tels que larédemption par laquelle Jésus-
Clrist nous a délivrés des peines éternelles au prix de son
sang, de ses blessures et de sa tres-cruelle mort; le don
ineffable de I'Eucharistie; la grice sanctifianle qui donne
en quelque sorte a nos ames unc existence divine; les se-
cours de lagraceactuelleque Dieunousenvoie tousles jours
par tant d’inspirations, de lumiéres, de mouvements qui
nous portent au bien, et par d’innombrables moyens de
salul : faveurs célestes que nous ne pouvons qu’indigquer
jci, car pour en parler dignement il faudrait composer
des volumes entiers. Je dirai sculement avec saint Ber-
nard que, parmi ces bienfaits divins, il n'en est pas de plus
efficaces que les douleurs et la mort de notre tres-aimable
Rédempteur, pour allumer dans nos coears le fea du pur
amour : car il n'en_est aucun qui nous démontre plus
nanifestement quel a ¢(¢ le zéle pour ne pas dire Pexces
de son amonr envers nous. Les personnes qui tendent a la
charité parfaite doivent donc faire de ces souffrances le

1) Regul. brevior. Qu. 242,

T



~— 137 —

sujel ordinaire de leurs meditations. Yoici comment saint
Bernard s'exprime a ce sujet: « Oh bon Iésus! le calice
(que vous avez bu, lI'euvre de notre rédemption vous
rend surtoul aimable a nos yeux; et mérite tout notre
amounr, C’est 1a ce qui attire plus doucement, exige plus
justement, presse plus étroitement et captive plus violem-
ment nolre dévotion. » (1)

I71. Apresavoir dit adieu a ses parents, a ses amis et a
sa patrie, un militaire courageux et déevoue entreprit un
long et pieux voyage en Palestine. (2) Lorsqu’il y fut arrivé,
il parcourut les Lieux-Saints avec beaucoup de piété. Mais
quand il eut atteint le sommet de la montagne d'ou Jésus-
Christ monta glorieux au ciel, et qu’il y vit les vestiges
du Sauveur miraculeusement empreints dans le roc, il ne
put s’empécher de répandre d’abondautes larmes en con-
sidérant ses souffrances, sa bonté et surtcut sen amour
dont les traits enflammes avaient fait une profonde bles-
sure dans son propre cceur. Puis, comme cette flamme de
charité s’augmentait toujours davantage et qu’il ne pou-
vait plus la contenir, clle rompit elle-méme ses entraves,
tellement qu’il tomba mort, victime de I'amour divin.
Ses compagnons, surpris d'une mort si subite, eurent
soin de faire ouvrir son cadavre, et trouverent inscrites
au milien de son ceeur ces paroles remarquables : « Jésus-
Christ mon amour. » Si nous appliquons fréquemment
notre esprit & la méditation des souffrances et de lamour
du divin R¢dempteur, je ne dis point que notre ceeur bri-
sera ses chaines pour s’envoler au ciel, car il ne nous con-
vient pas de prétendre A une telle faveur; du moins il
. s'attendrira de telle sorte que nous commencerons i aimer
aussi avec unc grande ferveur celui qui nous a fant
almeés,

(1) Serm. 20. in Cant, — (2) Specul. exemp. distinct 9 Exemp. 79.




— 138 —

CHAPITRE 1V,

DES ACTES QUIL FAUT SURTOUT EXERCER POUR ACQUERIR LA
CHARITE DIVINE; EXPLICATION DU PREMIER QUI EST L A-
MOUR DE COMPLAISANCE,

172. Celui qui aime sincerement son ami, c’est-a-dire,
celui qui I'aime non pour les bienfaits qu’il peut en at-

tendre, mais pour lui seul, se réjouit du bonheur de cet

ami comme du sien propre. 11 lui donne la premiére place
dans son cceur, préférablement a tous ceux qui se présen-
tent; il lui souhaite tout le bien dont il le voit dépourvu;
et il lui arrive de Voffenser par quelque faute, il s'en
afflige amerement. De méme celui qui aime Dieu d’un sin-
cere amour de charité, qui, comme nous I'avons dit plus
haut, établit une véritable amitié entre I’aAme et Dicu, celui-
laseréjouit de tous les biens dont il le voit comblé; il le pré-
fere a tous les biens qu’on peut lui comparer; lui souhaite
tout ce qu’il désire; el s’afflige profondément de toutes
les injures qui lui sont faites par lui-méme ou par les au-
tres créatures. D’ou il résulte que les actes de la divine
charite se réduisent & quatre, savoir : I'amour de complai-
sance, 'amour de préférence ou appréciatif, comme disent

les scolastiques, 'amour de bienveillance et I'amour dou-

loureux ou de contrition. Nous commencerons par I'amour
de complaisance qui nous fournira la matiere de ce cha-
pitre. ' ,

173. Une mére, qui aime tendrement son enfant, se ré-
jouit de son bonheur comme du sien propre. Lorsqu’elle
entend dire qu’il fait des progres dans ses études, qu’il
surpasse ses condisciples, qu’il satisfait tous ses maitres ct
donnede grandes espérances pourl'avenir;elletressaille de
joie, comme sielle avait elle-méme fait ces progres. Quand
elle apprend I’heureuse nouvelle que son fils s'est acquis

-



— 139 —

a la cour une éminente dighité, ou un riche héritage; ou
(qu’il a obtenu les premiers grades dans la carriere mili-
taire, elle s’en félicite comme de son propre bonheur.
Si vous recherchez la cause du plaisir qu’'elle éprouve,
vous n’en trouverez pas d’autre que 'amour maternel qui
la porte & aimer son fils comme elle-méme.

174. Lors donc qu'une ame aime Dieu, non-seulement
autant qu’elle, ce qui serait une grave injure faite a son
incomparable dignité, mais beaucoup plus qu’elle-meme;
quand en outre celle ame voit que tout le bien possible
réside en lui; si elle considere que toute puissance, beauté,
bonté, sagesse, majesté, immensité, grandeur et amabi-
lité imaginables sont infiniment inférieures a ses attributs
divins; et qu’elle pense qu’il est souverainement content,
heurcux, satisfait, que la béalitude de tous les bienheu-
reux pris ensemble et comparce a I'immense bonheur qu’il
trouve en lui-méme, n’est que comme une goutte d’eau
en comparaison de I'Océan : comment peut-il se faire
qu’elle nc s’en réjouisse pas, qu'elle ne mette point son
plaisir, sa joie, toutes ses complaisances dans le bien infini
dont elle voit que I'objet de son amour est comblé, préci-
sément comme si elle jouissait elle-méme de ce souverain
bonheur?

175. Lorsque les freres de Joseph annoncérenta son pere
Jacob I'heurcuse nouvelle qu’il n’était point mort, comme
il Pavait cru, mais qu'il yivait; (qu’élevé au comble du
pouvoir supréme et de la félicité il gouvernait a la place
du ror Pharaon : « Votre fils Joseph cxiste et réegne sur
loute la terre ’Egypte; » le texte sacré nous dit que ce
tendre pere, apprenant la prospérité de son fils chéri,
cprouva tant de consolation, qu’il sembla revenir i une
vie nouvelle : « Son esprit s¢ ranima. » (1) Puis, quand il
le vit revéla de pourpre et de soie, orné d’un collier d'or,
et de Vanneau royal; il 'embrassa étroitement et sentit
son ceeur inond¢ d'une si grande joie qu’il ne put s'em-

(1) Genes. c. 45. v. 26,




— 140 —
pécher de s'eécrier @ « Maintenant je mourrat heureux,
parce que jai conlemplé ton visage. » (1) Mais d’ot venail
ce bonheur ineffable de Jacob a 1a vue de Joseph et de son
¢léevalion? D'ou son extréme allégresse? D'aucun autre
molif. sans doute, que du tres-ardent amour qu'il avait
pour lui.

176. Est-il possible qu'aimant Dieu plusque toute autre
chose nous n’éprouvions pas une semblable joie, lorsque
nous le vovons combl¢ de biens si sublimes qui surpas-
sent {outes nos pensées, qui sont au-dessus de toule idée?
Puisque notre amour pour lul est plus grand que tout
autre amour, comme il convient qu’il le soit, ne doit-il
pas aussi produire en nous la plus grande jouissance? De
sorte que nous imitions les esprits bienheureux qui, a la
vue des perfections incompréhensibles du Tres-Haut, lui
chantent un perpétuelalléluia, et s’'invitent mutuellement
a se réjouir dans des transports d'allégresse : « Jal en-
tendu, dit saint Jean dans son Apocalypse, comme la voix
d’une grande multitude qui disait : all¢luia : le Seigneur
notre Dieu tout-puissant a triomphé. Réjouissons-nous,
tressaillons d’allégresse et rendons-lui gloire. » (2)

177. Je dis en outre que la joie, qui provient de la con-
sidération des perfections infinies du Tres-Haul, doit tel-
lement s’accroitre, dansle ceeur de ceux qui aiment Dieu,
qu’elle apporte un grand soulagement a leurs maux pré-
sents. Et comune, lorsqu’une mere affligée, par quelque
maladie ou par quelqu’infortune, apprend que son fils s’est
acquis une dignité tres-élevée, ou qu’il a gagné un pro-
ces tres-important, elle s'en réjouit de ftelle sorte qu’ou-
bliant son affliction elle ne sent plus ses douleurs; ou que
si elle les sent encore elle Ies supporte facilement; parce
que lapart qu'elle prend au bonbeur de la personne qu’elle
aime les allége considérablement : ainsi, quand au milieu
des calamités et des tribulations qui nous assaillent de
{ous ¢otés dans ce misérable monde, nous considerons que

/1) Genes. c. 46, v, 30, — (2) Apoc. ¢. 19. v. G.




— 14l —

notre Dieu tres-aimable est exempt de tous ces maux,
qu’il est méme inaccessible a la douleur; lqrsque nous le
voyons tres-content, satisfait et heureux a cause de fous
les biens imaginables qu'il possede a un degré sublime et
ineffable : nous devons treés-certainement en concevoir une
si grande joie que la vue de son bonheur suffise pour tem-
pérer ’amertume de nos maux. '
178. C'est ainsi que le prophete Habacuc se consolait au
milieu des miseres qu’occasionnent les temps calamiteux;
tellement qu’il put dire avec une véritable joie : « Le fi-
guier ne produira point, et la vigne ne pousscra pas ses
hourgeons: la culture de loliviersera ingrate et les champs
ne fourniront point leur récolte. On enlevera les mou-
tons du troupeau et il n’y aura plus de bétail dans les éta-
bles. Pour moi, je me réjouirai dans le Seigneur, et je
{ressaillerai d’allégresse dans Jésus mon Dieu; » parce que
je le voisenrichi de tout bien et comblé de toute feliciteé. (1)
De méme, si la connaissance de Dieu est profondément
empreinte dans nos mes, si son amour embrase notre
cceur; nous pourrons apporter du soulagement a notre
pauvreté, en considérant ses richesses infinies; a notre in-
fortune, en nous représentant sa souveraine beatitude; a
nos douleurs, en nous rappelant qu’il est 1mpassible, in-
capable de souffrir le moindre mal; & noltre tristesse, en
pensant qu’il jouit d’'une paixinallérable : et par cette joie,
par ce plaisir céleste que nous retirerons ainsi de la sou-
veraine plénilude des biens dont il est comblé, nous adou-
cirons l'apreté des tribulations qui nous affligent : telle-
ment que chacun de nous pourra dire avec le prophele
Habacuc : «Pour moi, je me réjounirai dans le Seigneur,
et je tressaillerai d’allégresse dans Jésus mon Dieu. » Heu-
reux I'homme qui,aimant ardemment le Seigneur, ressen-
tira cetle jole qui provient de ses perfections infinies, car
il jouira déja sur cette terre d’'un commencement de 1'¢-
ternelle fclicite, il gotitera un peu le bonheur de la céleste

(1) Habac. c. 3. v. 17,




— 142 —
patrie; puisque la félicité qui nous est préparée dans la
ciel n'est rien autre chose que cet amour agréable qui ré-
sulte de Ia vision des grandeurs divines; comme saint
Laurent Justinien nous I'assure : « Le commencement de
la vie bienheureuse consiste a jovir, en Dieu. de lui-méme;»
c'esl-a-dire, de ses souveraines perfections.

179. Abymee dans cet amour de complaisance, une
vierge sainle et parfaite mourut a 1'dge de quatorze ans,
victime de sa charité extraordinaire. Comme Patrigna le
rapporte, (1) clle s’élait consacrée, des sa plus tendre en<
fance, a I'amour de Dicu ct avait tellement embrasé
son ceeur de ses ardeurs célestes, que bien quelle ai-
mat beaucoup Jésus- Christ elle ne pouvait pas rassa-
sier son désir de I'aimer. Or un jour, ¢'était la veille de
Noél, comme elle priait dans un pieux oraloire et se ré-
pandait en soupirs d’amour, la sainte Vierge lui appa-
rutl tenant en scs bras son divin enfant. 1l est plus facile
de s'imaginer que d’exprimer par des paroles, combien,
a cette vue, les flammes du pur amour embraseérent le
ceeur de cette innocente jeune vierge; surtout lorsque la
sainte Mere de Dicu, élendant ses divines mains vers elle,
lui dit : Recevez mon aimable fils que je vous confie, pres-
sez-le contre votre sein, contemplez-le, aimez-le autant
que vous voudrez. Elle le prit donc pieusement dans ses
bras, I'approcha de sa poitrine et, se voyant en possession
d’un si précieux trésor, elle sentil toute ardeur de son
amour se changer en joie, en bonheur et dans un plaisir
ineffable. L'enfant Jésus donna lui-méme a cette vierge
aimante l’occasion de se réjouir divinement, car la voyant
comblée de délices il lui dit : Epouse chérie, m’aimez-
vous sincerement ¢ Oui mon bon Sauveur, répondit-elle,
tout embrasée d'une sainte ardeur, et je vous aime plus
que ma vie. Le divin enfant, se complaisant lui-méme
dans les ardeurs de son amour, reprit: Mais dites-moi,
est-ce bien vrai que vous m’aimez autant? Tout le monde

(1) In quatuor coronis exemp, cor, 2.




— 143 —

dit qu’il m'aime et cependant je trouve peu de personnes
qui m'aiment réellement. Je vous aime, ajouta la jeune
personne, je vous aime plus que mon ceur. Et combien,
lui demanda I'enfant Jésus, combien m’aimez-vous plus
que votre cceur? Cette douce question enflamma plus vio-
lemment les ardeurs de son amour; et eomme elle ne
trouvait point de paroles propresa exprimerson affection,
elle s’écria : Mon Jésus! puisque mon amour pour vous
est inelfable, que mon cceur vous dise combien je vous
aime. Alors ce ceeur aimant, entrainé par la violence d’un
amour plein de joie, rompit ses entraves pour s’unir i ce-
lui de Jésus; tandis que la vierge tout embrasée de ¢ha-
rité, et mourant trés-doucement, répétait d’ane voix lan-
guissante : Jésus mon amour! je vous aime ! Jésus mon
amour! je vous aime! jusqu'a ce qu’enfin le divin Sau-
- veur dispartit emmenant avec lui celte ame bienheureuse
daps la céleste patrie. Je sais que notre amour tiede et peu
fervent ne peut trouver, en Dieu » 1a joie, le bonheur que
celui de cette vierge fervent: y a gouté. Mais efforcons-
nous- du moins d'allumer tellement dans nos ceeurs le
doux feu de I'amour divin, que nous trouvions antant de

consolations dans ses biens immenses que dans les nodtres
qui sontsi misérables. Car I’

on peut dire avec raison qu'un
ami est un autre soi-méme

, 1l en résulte néeessairement
d’amitié, doit consi-
ins comme s’ils lui appartenaient
ant que ¢’ils lui étaient propres.

que celui qui aime Dieu, d’un amour
dérer ses attributs div
el s'en réjouir aut




— 144 —

CHAPITRE

DE L’AMOUR APPRECIATIF OU DE PREFERENCE ENVERS DIEU,

180. L’amour de complaisance, dont nous venons de par-
ler, abonde en joie et en douceur : mais 'amour de prefé-
rence ou appréciatif est plein de force. En effet, il consiste
dans une préférence forte et constante par laquellel’homme
estime Dieu plus que {ous lesbiens créés et par conséquent
aussi plus que lui-méme : i cause de la haute idée qu'ila
concue de sa bont¢ infinie el de son incomparable mérite.
Cet amour est un acte tres-propre a la divine charité : car
il faut aimer Dieu, qui n’a pas son semblable, d’unc affec-
tion qui n’estime aucun étre autant que lui. Selon le té-
moignage de saint Augustin, le sénat de Rome admit
dans ses différents temples trente mille dieux, c'est-a-dire,
aufant que les nations soumises a son empire comptaient
d’idoles : de sorte qu'il se servail de la religion comme
d’un lien pour maintenir tous ces peuples dans son union.
Il n’en exclut que le seul Dieu des chrétiens, parce que ce-
lui-la, disait-il, voulait étre seul. Politique évidemment
impie; car c’est précisément a celui qui voulait étre seul
notre Dieu, qu’il edit fallu rendre un culte public : puisqu’il
n'est rien de plus propre a la divinité que de n’avo'r point
d’égale. Ainsi le chrétien qui agil envers Dicu comme il
doit, est cclui qui D'estime plus que toule autre chose, le
préfere a tous les étres, et lui donne sur son ceeur un em-
pire absolu et sans partage.

181. Pour bien comprendre ce que nous dirons sur
cette maticre, il faut distinguer I'amour de préférence ou
apprécialif d’avee Pamour tendre. Celui-ci consiste dans
une cerfaine affection douce et sensible, qu'éprouve le
cceur et qui se manifeste quelquefois a 'extérieur méme
par des larmes et des soupirs. Tandis qu’au contraire I'a-




— 445 —

mour appréciatif, quoique tris-souvent dépourvu de cette
consolation, a cependant une telle estime pour Dieu qu’il
le préfere a I'exemption de tous les maux, et a I'acquisi-
tion de tous les biens crécs; de sorte qu'il est prét a se pri-
ver de ceux-ci, ou a souffrir ceux-1a, plutot que d’offenser
Dieu ou de lui déplaire; et méme, quand cet amour a
toute sa perfection, il ferait volontiers tous ces sacrifices
uniquement pour contenter son bon plaisir. L'amour ten-
dre a, il est vrai, une grande apparence de bien qui lui
attire I'estime des hommes; néanmoins il ne constitue pas
'essence de la charité, car il n’en est que I'accessoire qui
a aussi son importance particuliere. Bien que l'amour
appréciaiif n’ait pas cette apparence attrayante et qu’il
laisse, méme quelquefois dans la consternation, ceux qui
le possedent; parce que les Ames qui aiment Dieu, croient
qu’elles ne l'aiment pas; il renferme pourtant toute la
substance et tout le feu de la charité divine.

182. Représentez-vous ces deux amours dans le ceeur
d'une mere qui aime son fils appréciativement , mais qui
affectionne tendrement un doux et innocent agneau, qu’elle
porte toujours sur ses bras, sur ses genoux, qu’elle ca-
resse et embrasse mille fois. Elle le nourrit, elle l'appro-
prie, elle en prend tant de soins qu'clle néglige meéme quel-
quefois son propre enfant, qui recoit méme souvent des
soufflets, parce qu'il a frappé le mouton chéri. Vous direz
sans doute que cette femime imprudente aime davantage
ce vil animal que son fils. Et pourquoi pas? Puisqu’elle
n’accorde jamais a celui-ci, ni les baisers, ni les caresses
qu’elle prodigue & son douxagneau. Cependant vous vous
tromperiez. Car supposez que I'enfant de cette mere soit
atteint d'une maladie mortelle; et vous la verrez toute
pleine de sollicitude, toute consternée. Elle oublie entiere-
ment son petit mouton pour assister constamment son
propre fils, elle ne le quitte pas de jour, elle veille pres de
Ini pendant la nuit. Mais si les médecins en désesperent,
et qu’elle le voie déja pres de mourir : hélas | quelle tris-
tesse! quelle douleur! quel trouble! Supposez en outre

1V,

10




— 146 —

que le docteur lui dise : Madame, pour guérir votre fils, il
n’y a pas d'aulre moyen que d’ouvrir les veines a cet
agneau, afin de préparer une médecine au malade avee le
sang : autrement il n'y a plus de remede. Et vous enten-
drez cetle mere affligée répondre aussitot : Préparez vos
instruments, monsieur, aiguisez-les; qu’on égorge, qu’on
fasse périr, qu'on tue cet innocent animal, pourvu que
mon fils puisse guérir.

183. Considérez maintenant les deux amours de cette
mere : I'un tendre, que les théologiens appellent affectif,
et I'autre appréciatif. L’amour tendre a pour objet 1'a-
gneau, et 'appréciatif se rapporte au fils. Mais quel est ce-
lui qui occupe la premiére place dans son ceeur? Lequel
des deux vous parait le meilleur? C’est sans doute ’amour
appréciatif, quila porte a préférer son fils aux autres biens,
el méme a la conservation de cet agneau, quoiqu’il lui soit
cependant si cher. Cest précisément ce qui a lieu par rap-
port au sujet que nous traitons. Une personne spirituelle
aime Dieu d’'un amour sensible et affectueus : elle verse
de douces larmes, elle est inondée de délices. Cet amour
tendre n’a pas grand mérite, car il est un pur don du Sei-
goeur; quoique si I'on en fait un bon usage, il peut étre
bien avantageux. Quand il accompagne 'amour de préfé-
rence quirend I'dme prompte a se dépouiller, pour Dieu,
des biens de la terre, des richesses, des parents, des hon-
neurs, des plaisirs, de la vie, 4 souffrir les douleurs et la
mort, lorsque la gloire du Seigneur I'exige; il ne faut méme
alors pas tant I'estimer : car quoique grand et fort en ap-
parence, 1l n’est que faible, mou et sans vigueur. L’amour
solide au contraire est celul qui, ayant con¢cu pour Dieu
Pestime voulue, le préfere a I'acquisition de tout bien, et a
I'exemption de tous les maux. Cet amour est vraiment di-
gne de Dieu.

184. Un exemple mémorable de cet amour appréciatif
est celui que Thomas Morus grand chancelier et martyr
d’Angleterre nous a donné. 11 gisait dans une prison téné-
breuse; parce qu'il refusait d’ob¢ir aux édits d’Henrr VIII ;



— 147 —

édits impies, ennemis de la religion chrétienne et con-
traires a la conscience de ce ministre catholique. C'est en
vain qu'il me persécute, se disait-il, car je ne le ferai point.
Mais il me laissera languir dans ce cachot obscur; il me
dépouillera de mes dignités, de ma fortune; il me privera
de mon ¢épouse, de mes enfants, et la main du bourreau
m’arrachera la vie. Qu’importe, que je perde tout, pourvu
que je n’abandonne pas mon Dieu. Tandis quil fait ces
réflexions lugubres, son épouse entre dans sa prison : elle
vient de la part du roi pour vaincre, par sa faiblesse, la
constante du généreux confesseur de la foi. Elle se pré-
sente a lui le visage couvert d'une profonde tristesse, les
cheveux épars, accompagnée de ses tendres enfants. Ses
sanglots, ses soupirs amers sont les premieres armes
qu’elle emploie pour ébranler la fermeté de son époux. En-
suite, afin de renverser la redoutable forteresse de son dme
intrépide, elle recourt a ces paroles aussi efficaces que ten-
dres : O Thomas! s’écrie-t-elle, jusques a quand pourrez-
vous voir votre épouse et vos enfants réduits a ce misera-
ble état : sans fortune, puisque le roi nous a ravi la no-
tre; sans demeure, car déja le préfet du trésor nous a
expulsés de celle que nous habitions; sans nourriture,
sans abri, sans refuge? Ah! ayez piti¢ de nous, de moi et
de vos fils? Acquiescez & la volonté du prince, remédiez
a vos maux et aux notres par un peu d’indulgence. Mais
plaidez vous-mémes votre cause, mes enfanis, jetez-vous
aux pieds de votre pere, demandez-lui §'il veut que vous
soyez pauvres ou riches : votre sort est placé entre ses
mains. A ces paroles Thomas Morus s’attendrit, car il n’é-
lait certainement pas de roche; mais s’adressant a son
épouse nommeée Louise il lui dit : Tout celaest fort bien;
cependant, si pour complaire au roi, j'otlense mon Dieu,
combien de temps pensez-vous que nous jouirons des hon-
neurs de notre patrie, des richesses de notre maison et
des faveurs du roi? Elle répondit : Notre dge peu avancé
nous promet encore au moins vingt ans d’existence. Vingt
ans de vie! reprit aussitot le martyr étonné : et pour vingt




— 148 =—

années j'offenserais mon Dieu? je perdrais son amitié? et
j'abandonnerais I'éternelle félicité qu’il me promet, si je
suis fidele? « Ah Louise! que vous étes une marchande
insensce! »

185. Que d'autres admirent dans de saintes dmes les
doux épanchements, les ardeurs, les soupirs, les larmes,
les extases, le sublime essor, les ravissements de I’amour
affectif : pour moi j'estime davantage 'amour appréciatif
qui préfere Dieu a toute autre chose; et qui pour ne pas
perdre le souverain bien, se dépouille volontiers lui-méme
de tout autre bien. Car ces élévations de l'esprit ne sont
estimables que parce qu’elles donnent & 'dme I'amour de
préférence, et a Dieu seul un empire absolu sur tout le
ceur de '’homme.

186. Veuillez cependant observer icique, toujours tres-
précieux en lui-méme, I'amour appréciatif peut néanmoins
atteindre différents degrés d’une perfection toujours plus
grande. Si vous vous sentez tellement disposé que vous
trouvant dans la nécessité de choisir entre un bien ou
'exemption d’un mal quelconque d’une part, et I'offense
mortelle de Dieu d'une autre part, vous mépriseriez tous
les biens et tous les maux pour ne point déplaire a sa bonté
infinie; de sorte que vous préféreriez, comme dit saint
Augustin, « mourir en aimant Dieu que de vivre en l'of-
fensant; » sivous étes dans cette disposition, vous avez at-
teint le premier degré de cet amour auquel nous sommes
obligés sous peine d’encourir la formidable inimitié du
Tres-Haut. Mais si de plus vous étes prét a sacrifier tout
désir de volupté, de richesses, d’honneur et méme votre
vie, au milieu de mille tourments, plutol que de faire la
moindre injure d'une faute légere & sa tres-parfaite et
tres-aimable majesté; vous étes parvenu a un degré plus
sublime encore dans ’'amour de préférence. Enfin si votre
estime pour son bien souverain, ineffable, incompréhen-
sible, s’est tellement accrue que non-seulement vous soyez
prompt a faire sa volonié, lorsqu’elle ne vous est proposée
que par maniere de conseil et non par un précepte rigou-




— {49 =

reux; mais que vous vous efforciez encore de procurer sa
plus grande gloire a son honneur par vos travaux, par vos
souffrances et par votre mort; 'amour appréciatif a cer-
tainement atteint en vous le plus haut degré de perfec-
tion.

187. Ainsi quiconque veut faire des progres considéra-
bles dans le divin amour doit aspirer aux plus sublimes
degrés de cette charité par les plus fervents désirs de son
ceeur; bien persuadé que tout ce que nous pouvons faire
ou souffrir pour Dieu, est peu de chose ou plutdt rien du
tout. Car lors méme que nous nous consumerions tout
entiers ou que nous nous réduirions en poussiere pour
son amour, que serail-ce en comparaison de son meérite
infini? Sans doute, un pur néant. D’autant plus qu'en pré-
férant cesouverain bienatouslesautresoual’exemptiondes
maux qui pourraient se présenter; nous ne faisons que ré-
pondre au divin amour qu’il nous a montré, en préférant
notre salut au bien immense et ineffable de sa vie dont
chaque instant était plus précieux que la vie de tous les
anges, de tous les homnes et de toutes les créatures pos-
sibles.

188. Considérez je vous prie ce que font des sujets ai-
mantset fideles pour I'honneur et la gloire de leurs prin-
ces. A quelle dure servitude ne se soumettent-ils point
pendantlapaix; & quelles fatigues, & quels dangers nes’ex-
posent-ils pas en temps de guerre? Pour eu, ils abandon-
nent leur patrie, leurs parents, leurs amis et méme ce
qu'ils ont de plus cher; ils ne craignent ni le fer, ni lefeu,
ni les blessures, ni la mort. Quelle honle pour nous de ne
pas oser faire pour le Tres-Haut, dont les mérites sont in-
comparablement, infiniment supérieurs & tout autre, ce
que tant et de si grands hommes font pour les rois de ce
monde! « Rougissons, s’écrie saint Laurent Justinien, de
nous laisser surpasser par les mondains qui, pour accom-
plir leurs veeux, et servir leurs maitres, exposent leurs
corps aux dangers et leurs 4mes a la perdition. » (1) La

(1) De Obed. c. 9.




— 150 =

reine de Saba, dit Jésus-Christ, se leveraau jour du juge-
ment pour condamner le peuple juif par ses exemples;
ainsi, ajoute le méme saint, « ces hommes du monde com-
paraitront avec nous devant le tribunal du souverain juge
et nous condamneront avee raison : » car 1ils exciteront
contre nous le courroux de la vengeance divine, en dé-
montrant, par leurs hauts faits, que nous avons été plus
tiedes et plus négligents dans I'amour et le service de
Dieu, qu'eux dans le dévouement qu’ils devaient a leurs
princes.

189. Comment pourrons-nous excuser ce froid de notre
ceeur, puisque 'amour appréciatif dont nous parlons ne
surpasse aucunement les forces de la grice que Dieu nous
accorde toujours? Car il ne requiert pas autre chose que
la connaissance de 'ineffable amabilité du Tres-Haut qui
ne la refuse a personne, et la bonne volonté de concevoir
cette estime pour Dieu, de lui attribuer dans notre cceur
la préférence que nous savons, d’aprés les lumieres de la
foi, lui étre due a cause de ses mérites infinis. Vous me
direz peut-étre : Ma nature est si insensible qu’elle ne peut
g'attendrir par la considération de I'amabilité divine. Jai
un ccear d’acier qui ne peut se fondre en affections de
tendresse. Mon Ame ne saurait s’'embraser des ardeurs de
la charité, car elle n’est point digne de la grice particu-
licre qu’un tel amour exige. Mais pourrez-vous aussi me
dire qu’avec le secours divin, quine vous manque jamais,
vous ne sauriez pour I'amour du Seigneur vous abstenir
de certains plaisirs inutiles, résister a votre cupidité,
dompter vos passions, vaincre la répugnance des sens,
mortifier votre corps et mépriser méme votre vie? Certai-
nementnon. Vous étes donc inexcusable, si vous n’avez le
parfait amour appréciatif qui est un si précieux acte de
charité¢. Ne vous contentez donc pas d’¢viter certaines cho-
ses qui répugnent non-seulement aux préceptes de la foi,
mais encore aux instincts de la nature raisonnable; gar-
dez-vous aussi des moindres fautes qui blessent également
les yeux tres-purs du Seigneur, Qu'il ne vous suffise pas




— 151 —

de ne point I'offenser, efforcez-vous aussi de Jui plaire, en
accomplissant d’abord ce qu’il nous commande, et en y
ajoutant des ceuvres surérogatoires qu’il ne nous propose
que par manicre de conseil et dont il ne nous fait pas un
précepte rigoureux. En un mot vous devez avoir, pour son
essence incréée et tres-parfaite, une si haute estime que
vous préfériez a tout sa volonté, ses gotits et son bon
plaisir. C’est en cela que consiste 'amour apprécialif : et
si vous avez le bonheur d’y parvenir, vous aurez atteint
un tres-sublime degré de charité; lors méme que votre
ceeur semblerait plus dur que le marbre.

CHAPITRE VI.

CE QU'IL FAUT ENTENDRE PAR AMOUR DE BIENVEILLANCE
ENVERS DIEU.

190. L’amour d’'un ami non-seulement se réjouit des
biens dont il voit comblé celui qu’il aime ; 11 lui souhaite
encore ceux qui lui manquent. C’est ainsi qu’ane mere se
félicite des bonnes qualités de son fils, et désire en méme
terps le voir orné de celles dont il est dépourvu. Lors-
quil lutte contre la pauvreté, elle voudrait qu’il eut les
biens nécessaires a la vie : quand il est malade, elle lui
souhaite la santé : s’il est de mauvaises meeurs, elle n'a
rien tant a coeur que Pamendement de sa conduite.

191. De méme, I'ame qui brile d’amour pour Dieu et
qui se complait dans ses perfections infinies, comme dans
les siennes propres, lui souhaite tout le bien qu'il peut
désirer. Et parce que le Tres-Haut, qui jouit en lui-méme
du souverain bonheur, ne peut manquer de rien, si ce
D'est d’un bien extrinseque, c’est-a-dire, de la gloire qu'il




—_— 152 —

retire des services et des devoirs que lui rendent les créa-
tures; elle voudrait encore la procurer a sa supréme ma-
jesté. C'est ce qu'elle ¢’efforce de faire premierement par
les affections de son cceur : tantél en lui prodiguant les
plus sublimes louanges; tantot en s’abaissant elle-méme
dans I'abyme de son néant, afin de I'¢lever au comble des
hommes: soit en lui offrant les hommages et les devoirs
que lui ont rendus les anges du ciel et les saints qui sont
encore sur la terre; soit en lui présentant la gloire infinie
qu’il f’est attribuée dans tous les siccles et qu'il s’attirera
dans toute I'éternité; ou en invitant toutes les créatures
meéme inanimées a exalter sa magnificence; ou en aspi-
rant a la bienheureuse palrie, non pas tant pour son pro-
pre bonheur, qu’afin d’y célébrer ses grandeurs pendant
toute 1'éternité; ou en faisant d’autres actes semblables
dont abonde toujours la charité ingénicuse.

192. Secondement, ’ame qui aime Dieu s’efforce de glo-
rifier son saint nom en exhortant le prochain a la dévo-
tion, a la piété, au culle divin, a I'observation_des com-
mandements du Seigneur, a l’exercice des vertus chré-
tiennes; en le portant au bien par des entretiens familiers
ou parliculiers, ou publiquement par la prédication, par
de pieux exemples, par de bons conseils, par de doux re-
proches, par I'administration des sacrements et par d’au-
tres movens qu’elle juge propres a procurer le salut de ses
semblables, ’honneur et la gloire de Dieu, unique objet
de ses désirs.

193. Comme saint Augustin I'observe conformément a
notresujet, cet empressement a procurer la gloire de Dieu,
en sauvant les dmes, ne convient pas seulement aux évé-
ques, aux religieux et aux ecclésiastiques, mais encore
aux personnes qui vivent dans le monde. Le saint docteur
s'exprime dans les termes suivants : « Mes fréres, lorsque
vous entendez ces paroles de Notre Seigneur : 12 ou jesuis,
mon ministre y sera aussi : ne pensez pas qu'il s’agisse
uniquement des évéques et des clercs qui brilent d’un
saint zele. Vous aussi, travaillez a votre maniére pour Jé-




— 153 —

sus-Christ en vivant bien, en faisant desaumones, en pré-
chant son nom, sa doctrine, a ceux sur lesquels vous avez
quelqu’auntorité : que chaque pere de famille reconnaisse
par 1a ce qu'il doit a ses enfants. Pour Jésus-Christ et Ia
vie ¢ternelle, qu’il avertisse tous les siens, qu’il les in-
struise, les exhorte; qu’il use de bienveillance et de sévé-
rité; car c’est ainsi qu’il remplira dans sa maison les fonc-
tions ecclésiastiques et méme en quelque sorte la charge
épiscopale, en servant Jésus-Christ afin de régner avec lui
pendant toute I'éternité. » (1)

194. Comme Thomas Cantipratan I'atteste, le pere Jean
de Nivella, religieux dominicain, avait tres-certainement
un remarquable désir de procurer a tout prix la gloire du
Seigneur. (2) Il était en proie aux plus atroces douleurs de
la goutte, lorsquun excellent médecin francais qui était
venu le visiter, touché de compassion a la vue de ses hor-
ribles souffrances, lui dit qu’il espérait le guérir de cette
maladie; bien qu’elle fiit généralement considérée comme
incurable, ajoutant qu’il lui procurerait a ses propres dé-
pens les remedes nécessaires. Et comme le malade lui de-
mandait combien de temps il devrait sacrifier pour suivre
son traitement, ce bienveillant médecin répondit qu’il fau-
drait environ quatre mois. A ces paroles le bon religienx
lui dit : Trés-aimable docteur, je vous remercie de vos
offres obligeantes; mais pour vous avouer candidement la
Vvérité, je ne me sens pas le courage de vivre ni des mois
ni méme des semaines sans procurer la gloire de Dieu en
travaillant au salut du prochain. Cependant il montra
pour I'honneur divin un amour plus héroique encore ala
fin de sa vie. En effet, comme il était réduit a la derniire
extrémité; un pauvre malheureux étranger vint se présen-
tera la porte du couvent, demandant a se confesser au bon
pere. Déja le portier I'avait renvoyé o d’autres prétres, en
lui disant que le pere de Nivella ne pouvait plus entendre
les confessions ; parce qu’il était dangereusement malade

(1) Tract. 51. in Joan. ~ (8) Lib. Apum 1. 6. 2. c. 3.




— 154 —

et méme pres de mourir. Néanmoins le moribond, ayant
appris, je ne sais comment, qu'un pécheur s’était adressé
a lul, le fit entrer dans sa chambre; et aprés avoir prié les
assistants de se retirer, il le confessa et, avec le peu de
souffle qui venail a peine expirer sur ses levres, il lui
donna la sainte absolution; puis, quelques heures apres,
il mourut paisiblement. L’amour de bienveillance envers
Dieu embrasait tres-certainement son ceeur; puisqu’il
continua de procurer la gloire du Seigneur, aux dépens
de sa propre santé et méme au mépris de sa vie. Si nous
ne pouvons travailler avec tant d’ardeur a I’honneur de
Dieu; faisons du moins fout notre possible pour I’hono-
rer : souffrons avec resignation, et montrons par nos bon-
nes ceuvres la sollicitude que son amour nous inspire pour
sa gloire.

195. De I'amour dont nous parlons nait comme de sa
propre source un autre amour que nous appelons zele. Car,
selon saint Thomas, le zele provient d’'un amour intense
et violent qui porte celui qui désire le bonheur de son
ami a renverser courageusement tous les obstacles qui s’y
opposent. Voici lespropres paroles du saintdocteur : « L’a-
mour d’amitié cherche a procurer le bien de la personne
aimée: de sorte que, quand il est ardent, il porte '’homme
a détruire iout ce qui est contraire au bonheur de son
ami; c’est dans ce sens que quelqu’un passe pour avoir du
zele envers celui qu’il aime, quand il s’applique a repous-
ser tout ce qu’on dit et tout ce qu’on fait contre le bien de
son ami. » D’ou saint Thomas tire cetie conclusion : «De
méme, écrit-il, on dit que I’'homme a du ze¢le pour Dieu,
lorsqu'il fait fous ses efforts pour écarter les obstacles qui
s'opposent a I'honneur et a la volonté de Dieu. » (1)

196. Animé de ce zele sacré, le propheéte roi, s'adressant
a Dieu lui-méme, s’écriait : « Le zéle de votre maison »
méprisée, et de votre honneur foulé aux pieds, « me dé-
vare. » (2) Puis il ajoute : « Mon zéle m’a fait taire, parce

(1) 1. 2. Q. 38. a. k. — (2) Psal. 68. v, 10.

[}




_— AR —

que mes ennemis ont oublié vos paroles. J'ai vu les ].)ré:-
varicateurs et je me taisais. » (1) Saint Augustin, considé-
rant ces paroles de David, fait les observations suivantes :
« Que tout chrétien en union avec Jésus-Christ brile de
zele pour la maison du Seigneur. Quel est le fidele que
consume le zele de la maison du Tres-Haut? C'est celui qui
s’efforce de réprimer tous les abus qu’il voit, qui désire de
les empécher et qui ne se donne pas de repos. Que s’il ne
peut y parvenir, il les souffre en gémissant‘. » (2) Tel egt
le zele que ce saint docteur nous souhaite a tous, en di-
sant : « Que tout chrétien, en union avec Jésus-Christ,
briile de zele pour la maison du Seigneur. »

197. Saint Paul nous offre un noble exemple du zele de
cet amour, lorsqu’il dit : « Qui est infirme, que je nele
sois moi-méme ? Qui est scandalisé, que je ne brile? » (3)
Saint Jean Chrysostome voit dans ce zéle briilant une dou-
leur profonde ; voici comment il s’exprinie : « En effet,
écrit-il, quand I’Apodtre demande : Qui est infirme, que je
ne le sois moi-méme? Qui est scandalisé, que je ne briile?
il ne ditpas que je ne m’attriste; mais que je ne brile,
voulant nous faire comprendre par ce feu son Insuppor-
table, son incroyable douleur.» (4) Et veuillez observer
ici que ce grand déplaisir de saint Paul, que la souveraine
douleur qu'il éprouvait, en voyant les imes se perdre et
Dieu offens¢, n’était pas momentané, mais perpétuel ;
comme saint Jean Chrysostome l'observe : « A I'exemple
de son divin maitre, le bienheureux Paul, considérant la
ruine de ceux qui apres leur chute croupissaient dans le
péché sans vouloir se relever, ne cessa pendant toute sa
vie de la déplorer si amerement que dans son épitre aux
Romains il leur fit part de son extréme affliction en ces
termes : Je suis plongé dans une profonde tristesse et mon
cceur souflre continuellement, au sujet de mes frores qui

(1) Ps. 148. v. 139 et 158. — (2) Tract. 10. in Joun. — (3) 2. Cor.

¢ 11. v, 20. — (4) Serm. de cohabitalione femina regularis cum
viris,




T T T e

— 156 -

sont mes amis selon le monde. » (1) Tant était ardent le
zele dont il brilait intérieurement pour la gloire de Dieu,

198. Animés de ce zéle sacré, combien d’hommes apos-
toliques n’ont-ils pas entrepris, et n’entreprennent-ils pas
encore tous les jours d'immenses travaux pour procurer la
gloire de Dieu? Méprisant leur propre tranquillité, leur
vie et leur honneur, ils s’exposent aux dangers des voyages,
aux calamités, a la persécution, aux difficultés, a la ca-
lomnie, & la mort méme; ils ne craignent rien tant que de’
voir méprisé le nom du tres-aimable Dieu auquel ils se
sont consacrés. Cest de ce zéle que doivent étre embrasés
tous ceux qui ont fait quelques progres dans 'amour di-
vin; c'est-a-dire qu’ils sont obligés de faire tous leurs ef-
forts pour empécher, autant que possible, les injures que
le péché fait continuellement au Seigneur : car il ne peut
se faire que quelqu'un aime ardemment son ami, sans
veiller en méme temps a la défense de son honneur.

199. Mais ce qu’il y a de plus admirable en cela, c’est
que l'amour divin qui aime le repos, la solitude, et qui
habite volontiers les lieux déserts ou il trouve sa nourri-
ture, ses délices, ne peut cependant pas rester davantage
dans sa retraite, quand il voit son Dieu offensé : abandon-
nant le sejour de la paix, du silence, il pénétre jusque
dans les cités; et comme un feu actif, apres avoir embrasé
tout Fintérieur d’un appartement, sort viclorieux, s'éleve,
se développe et s’étend de tous cotés : ainsi la sainte cha-
rité parait en public, se méle a la multitude et répand ses
flammes partout, pour €éloigner de 1'objet qu’elle aime ar-
demment les injures et le mépris. Comme le rapporte
Théodoret, du temps de Pempereur Conslant, saint An-
loine sortit de sa solitude et vint dans la ville ot il par-
courut les églises, les places publiques, les maisons, ex-
hortant tous les fidéles & mépriser la doctrine des Ariens
ennemis de la vraie foi, et 4 écouter les prédications évan-
géliques d’Athanase. Cet historien ajoute ensuile ces pa-

(1) Eodem serm,




- 457 —

roles remarquables : « Ces grands saints n’ignoraient pas
que toute chose a son temps; ils savaient quand il faut
rechercher le repos de la solitude, et quand on doit y pré-
férer les relations avec les hommes. » (1).

200. Selon le témoignage du méme Théodoret, (2) a
I'époque de I'empereur Valence, un religieux nommeé Af-
frates se rendit dans la ville d’Antioche, pour y défendre
- honneur divin foulé aux pieds par I'hérésie. Réprimandé
par cet empereur arien, de ce qu'il avait quitte sa cellule
et abandonné la solitude o11 son genre de vie lui faisait un
devoir de persévérer dans le saint exercice de la priére;
il répondit en ces termes : Je sais que tout cela convient a
mon état : et je ne m’en suis point écarté, pas méme de
I’épaisseur d'un ongle, tant que les brebis de Jésus-Christ
paissaient en streté dans les paturages de notre mere la
sainte Eglise. Mais depuis que les hérétiques, semblables a
des loups rapaces, ont entrepris de tendre des embuchesau
troupeau du Sauveur et de l'infester par le poison des er-
reurs qu'ils répandent par leurs discours empoisonnés;
j’ai paru en public pour mettre fin a un si grand carnage.
Dites-moi, si j’étais occupé au travail dans mon atelier, et
que je visse un incendie se déclarer dans la maison de
mon pieux pere, que devrais-je faire alors? Faudrait-il
peut-étre y rester caché ? Et ne devrais-je pas plutotl’aban-
donner aussitot, apporter de I'eau, du secours et remédier
a la ruine qui le menace? « C'est précisément ce que nous
faisons, 6 empereur i Puisque vous avez mis le feu au
temple de notre pere, nous accourons tous, nous nous
empressons de l'éteindre.» A ces paroles Valence tout cou-
vert de honte ne sut que répondre. Cette lecon s’adresse
aussi aux dmes peu zélées qui, faisant consister toute la
substance de leur amour dans les douceurs spirituelles
que leur procure la contemplation des choses célestes, ne
s'inquietent aucunement des injures que les pécheurs font
a Dieu, et ne s'efforcent pas de les empécher par tous les

(1) Hist. Eccl. c. 25, = (2) Hist. Eccl. c. 24,




— 158 —
moyens convenables a leur état. Car elles montrent évi-
demment par la qu’elles s’aiment plus que Dieu.

201. Cependant il faut observer ici que quelque fervent,
quelquefficace qu'il soit, le zele de Ihonneur divin n’est
aucunement impétueux ni turbulent ni téméraire; qu’il
joint toujours au contraire la douceur, la circonspection
et 1a prudence a son ardeur et a son efficacité; parce qu'il
provient d’'une charité tendre qui est toute suave, bien ré-
glee dans toutes ses opérations. Aussi 'Apotre des nations
désapprouve-t-il le zele aveugle, c'est-a-dire, qui manqué
de modération et de jugement. « Je leur rends témoi-
gnage, écrit-il aux Romains, qu’ils ont le zéle de Dieu,
mais non selon la science. » (1) Saint Bernard ajoute :
« Le zele sans la science devient insupportable. Lors donc
qu’il est ardent, il a surtout besoin de la discrétion qui
regle la charité. Car sans elle, il est moins efficace, moins
ulile, quelquefois méme tres-pernicieux. Ainsi plus le zele
se montre fervent; I'esprit, plus ardent et la charité; plus
généreuse ; plus ils ont besoin de la science qui modere
le zele, tempere 'esprit et ordonne la charité. » (2)

202. Saint Jean Chrysostome nous donne l'idée d'un
zele non moins efficace que discret; en rapportant la con-
version d’un jeune homme qu’il avait fort bien connu et
qui, plusieurs fois déchu, fut aussi souvent ramené a Dieu
par les efforts d’'une prudente charité. (3) Comme nous
I'apprend le saint docteur, ce jeune homme né d'une il-
lustre famille, élevé au sein de la splendeur des richesses
et servi par de nombreux domestiques, résolut de renon-
cer au faste du monde et de se consacrer au service de
Dieu dans la solitude. Il se dépouilla donc de ses habits
précieux et revétu de bure il se retira dans les foréts sur
le sommet d’'une montagne, pour y mener une vie soli-
taire loin du tumulte des cités. Arrivé en ce paisible sé-
jour, il parvint en peu de temps a une telle perfection,

(1) Ad Bom. c. 10. v, 2. — (2) In Cant. serm, 40, — (3) In Pareenesi
priore ad ‘Theodorum lapsum,




— 159 —
que saint Jean Chrysostome n’a pas craint de dire qu’elle
¢tait « au-dessus des forces de son dge, semblable a celle
d’un homme extraordinaire et distingué. »

203. Mais, 0 ciel ! que la vertu des jeunes gens est faible!
que leur constance est fragile! Qui I'aurait cru? Ce jeune
homme d'une veriu si remarquable se laissa corrompre
par des amis qui étaient venus le voir dans sa solitude : il
descendit de la montagne et, rentrant en ville avec eux,
il s’adonna de nouveau a la mollesse, il poursuivit les
vanités du siecle avec plus d’ardeur qu’auparavant. Monté
sur un cheval vigoureux, revétu avec magnificence, et
accompagné d’'une suite nombreuse, il parcourait les places
publiques, se livrant aux plaisirs, aux délices, aux voluptés
et a 'amour des meeurs licencieuses. On ne saurait expri-
mer combien la chute, qu’il fit de si haut dans cet abyme
infime, affligea les pieux moines qui le connaissaient.
Aussi enflammés d'un saint zele, prirent-ils la résolution
de le ramener a Dieu. Mais de quels moyens pensez-vous
qu’ils se soient servis pour le retirer de la profonde 1é-
thargie ou il s'était plongé? Croyez-vous peut-étre qu’ils
aient eu recours a de séveres réprimandes, a des repro-
ches accablants, en lui représentant la licence de ses
meeurs, l'inconstance de son dme dans le bien, son infidé-
lit¢ envers Dieu? Rien de toul cela. Ils commencérent par
le prévenir en le saluant avec politesse, I'embrassant
quand ils le rencontraient, et Vaccompagnant méme avec
ses nombreux serviteurs. D’abord il daignait a peine les
regarder, et ne leur répondait qu’avec mépris du haut de
son cheval qu'il montait avec orgueil. Puis insensiblement
vaincu par tant de prévenances, touché a la vue d’'une sj
grande bienveillance, il répondait avec bonté a leurs sa-
luts, les voyait d’un il ami; enfin il leur parla, se réjouit
de leurs entretiens, les respecta, se repentit, reconnut ses
eITeurs, se convertit enticrement et résolut de se consa-
crer une seconde fois au Seigneur. De plus, comme il
S'apergut, en examinant sa conduite passée, que 'origine
de ses maux résidait dans les richiesses immenses qu'’il pos-




— 160 —

sédait, il les distribua aux pauvres avec une générosité
vraiment l]éroique el s’en retourna dans la solitude avec
un saint moine {res-expérimenté dans la vie splrltuclle
pour s’y adonner de nouveau a la mortification, a 1'orai-
son et aux ceuvres de pénitence.

204. Mais, 0 déplorable sort des mortels! Peu de temps
apres, cet imprudent jeune homme retomba dans son an-
cienne tiédeur et de 12 dans un froid mortel, de sorte
qu’ayant rencontr¢ une femme de mauvaises meeurs il
commit avec elle une faute grave contre la chasteté. Dés
lors il perdit le gout des choses célestes, désira une nour-
riture plus substantielle, et demanda des aliments gras a
son compagnon. Celui-ci voulut bien acquiescer a sa de-
mande pour éviter un plus grand mal. Mais ce misérable,
toujours plus aveuglé, ne rougit bientot plus de lui dire
ouvertement qu’il voulait retourner a la ville. Et comme
le serviteur de Dieu ne put, malgré tous ses efforts, le re-
tenir davantage, il le suivit secretement, afin de lui porter
du secours dans les périls imminents qu’il allait courir.
Lorsqu’ils furent arrivés, il le vit entrer dans un lieu in-
fame, ou il souilla sans doute sa conscience de mille pé-
chés d’'impureté. Le pieux lecteur s’imaginera facilement
combien fut cruelle la douleur qu’éprouva ce saint moine,
en voyant son compagnon perdu, et ardent, le désir qu’il
eut de le soustraire aux déplorables suites d’une chute si
terrible. Il attendit jusqu’a ce que le pauvre pécheur sor-
tit; alors dissimulant son émotion et sa douleur, il alla
au-devant de lui avec un visage serein, ’embrassa tendre-
ment, le combla de caresses, et sans lui dire un mot de
ses graves erreurs il 'accompagna, l'entretint amicale-
ment, le gagna de nouveau a Jésus-Christ et le ramena
dans la solitude. Revenu dans cette sainte retraite, le
jeune homme, profondément affligé des crimes qu’il avait
commis, se renferma dans sa cellule, en fit boucher l'en-
trée par un mur et « Y persévéra, pendant tout le reste de
sa vie, dans l'exercice du jetine, dans I'oraison, pleurant
ses fautes passées et purifiant son Ame des souillures du




— 161 — ‘
peché. » Enfin il parvint au comble d'une saintele si su-
blime, qu’a l'occasion d’une grande sécheresse qui affli-
geait opiniatrément les habitants des environs, le Seignear
avertit un de ses serviteurs que pour y remédier il fallait
recourir a l'intercession du saint prisonnier. On suivit ce
conseil suggéré par le ciel, et Dieu, apaisé par les prieres
de cette ame pénitente, fit aussitot cesser le fléau. Certes,
saint Jean Chrysostome ne pouvait sans doute nous pré-

senter une plus remarquable image d’un zele fervent dans:

ses affections, efficace dans ses ceuvres et discret dans
I'exécution de ses entreprises.

CHAPITRE VII.
DE L’AMOUR DOULOUREUX OU DE LA CONTRITION.

205. Lorsqu’une personne aime Dieu, se complait dans
les perfections infinies dont elle le voit comblé, et lui
souhaite les biens extérieurs qui manquent a sa majesté
supréme; quand elle le préfere a ses gotts, 4 sa propre
utilité, a son honneur, a sa vie méme, et qu’elle se son-
vient en méme temps de I'avoir méprisé pour satisfaire
ses volontés, sa propre cupidité ; il ne peut se faire qu’elle
ne souffre beaucoup, qu’elle n’éprouve intérieurement
une douleur profonde, il est vrai, mais suave, tendre,
pleine d’amour et de cohfiance en son ineffable bonté :
cette tleche reste constamment fixée dans son cceur, le
tourmente sans cesse, en arrache des soupirs, des gémis-
sements et en fait couler des larmes continuelles. Cest ce
qui est arrivé & David, comme il Vavoue lui-méme en ces
termes : « Je reconnais mon iniquité, et mon péché est

v, i1




- 162 —

toujours contre moi.» (1) Le ceeur blesse par cette fleche
d’amour, Isaie se disait aussi de temps en temps: « Je re-
passerai toutes mes années dans l'ameriume de mon
ame. (2)

206. Saint Thomas parlant de cet amour douloureux
qu’il appelle pénitence intéricure s'exprime ainsi : « La
pénitence intérieure est celle par laquelle on se repent
des péchés commis. Elle doit durer jusqu’a la mort : car
il faut que 'homme qui aime Dieu regrette toujours
d’avoir péché. » (3) Saint Augustin enseigne la méme doe-
trine en ces termes : « 11 est une autre pénitence que nous
devons subir dans I'humilité d’une perpétuelle supplica-
tion, durant toute cette vie mortelle.» Cependant ce saint
docteur ajoute que méme celui qui n’a jamais souillé sa
conscience d’aucun péché mortel, a besoin de faire péni-
tence tous les jours, pour secouer la poussiere des fautes
vénielles qui f'attachent & notre dme comme autant d’a-
tomes. Voici ses paroles : « Nous devons faire une péni-
tence quotidienne méme afin d’épousseter la poussiere de
ce monde. » 11 en donne la raison suivante : « II serait
{rop onéreux d’énumérer toutes les fautes que chacun re-
connait sans doute en lui-méme, et qu’il désapprouve, s'il
ne néglige pas de se regarder dams le miroir des saintes
Ecritures. Quoique ces petites infidélités prises séparé-
ment ne blessent pas mortellement comme FPhomieide,
Vadultére et d’autres péchés semblables ; néanmoins, réu-
nies toutes ensemble, elles finissent, comme les petits bou-
tons de la gale, par donner la mort quand elles sont nom-
breuses ; et lorsque nous nwavons pas soin de les faire
disparaitre par une pénitence quotidienne, elles détruisent
tellement notre beauté qu’elles nous rendent indignes des
trés-chastes embrassements de cet époux qui est le plus
beau des enfants des hommes. » (4)

207. Cette ame séraphique du Carmel, sainte Marie Ma-

(1) Pssl. c. 50. v. 5. —(2) Isaie ¢. 38, v, 15. — (3) Part. 3. Q. 84.
a. 8. — (4) Lib. 5. Hom, ult, ¢c. 3.




— ) —

deleine de Pazzi, avait donc bien raison de dire que I'aniouf
douloureux de contrition est propre ala vie présente;
comme le déleetable amour de complaisance 'est a la vie
future : car il convient que ceux qui ont déja heureuse=
ment atteint le but de leur pelerinage sur la terre, aiment
Dieu avec joie; et que nous, qui sommes encore loin de la
bienheureuse patrie, nous lui prouvions notre amour par
les larmes du repentir. Saint Jérome dit dans la vie de
sainte Paule que, « méme lorsquw’elle était en proie a une
fievre trés-ardente, elle ne se reposa jamais dans un bon
lit mais toujours sur de petits cilices dont elle avait cou-
vert une planche tres-dure; si toutefois on peut appeler
repos les courts instants de sommeil gu'elle entremélait
jour et nuit de fréquentes pricres, accomplissant cette pa-
role du Psalmiste : Je laverai mon lit ehaque nvit, je Var-
roserai de mes larmes : ses yeux éfaicnt comme deux sour-
ces imfarissables. Elle déplorait tellement seslégeres fautes
(ue nous l'eussions crue coupable des plus grands crimes.
Et comme nous I'avertissions souvent d épargner ses lar-
mes, elle répondait : Souffrez que je cowvre de confusion
ce visage que }'ai souvent peint avee du fard et dw blane,
contre les préceptes divins; permettez que jafflige ce
cerps qui s'est livré a tant de délices, et que je compense
par des larmes continuelles ma joie trop bruvante d'au-
trefois.» (1)

208. Saint Jean Chrysostome exherte les PEEsSOmRes pien-
ses & cet ameour douloureux que saint Jerome nous dé-
peint dans la personne de sainte Paule. Veict comment il
s'exprime : « Si vous voulez orner volre ame aussi bien
que votre corps; recourez a la priere, confessez vos péchés
et purifiez votre conscience par des larmes continuelles.
Car de méme que vous lavez tous les jours votre visage,
dg peur qu'en s’y attachant quelque tache ne Iait sali 3
alnsi purifiez votre dme en l'arrosant de chaudes larmes :
celte cau en fera disparaitre toutes les souillures. » (3)

(1) In vita sanct® ad Eustochium, — (2) In Genes, Homs). 21,




— 164 —

C'est aussi ce que David nous insinue en s'éeriant : « Sei-
gneur lavez-moi toujours davantage! v Ce saint roi croyait
fermement que sa conscience était déja purifiée de ses pé-
chés par les larmes d'une longue et amere pénitence;
néanmoins, afin d’acquérir encore une plus grande pureté,
par des gémissements perpétuels el des actes continuels
de douleur, il continuait de gémir et de pleurer.

209. Le lecteur voudra bien a ce sujet prendre connais-
sance d’un fait que saint Vincent Ferrier rapporte comme
étant arrivé a un autre prédicateur, mais dont il était lui-
méme réellement 'auteur : (1) il verra combien cet amour
douloureux de contrition a de vertu, pour délivrer les
dmes non-seulement des fautes qu’elles ont commises,
mais encore des peines qu'elles méritent. Une pécheresse
publique ornée avec un luxe extraordinaire était venue
assister a un sermon de cet homme apostolique, non pour
écouter la parole de Dieu, mais afin de retenir captifs les
ceeurs de ses amants insensés. Cependant comme le saint
tonnait du haut de la chaire avec le zele qui lui était pro-
pre, celte mauvaise femme se sentant peu a peu touchée
de componction se répandit bientot en gémissements et en
sanglots : elle éprouva méme un fel repentir des péchés
quelle avait commis, quoppressée par la douleur de son
ame, elle rendit le dernier soupir. Cetie mort subite d’'une
personne, dont la conduite intérieure était connue de toute
la ville, excita des sentiments de tendre compassion dans
tous les cceeurs, et une plainte lamentable parmi le peuple.
Cependant I'homme de Dieu rétablit aussitot la tranquil-
lité dans les ames de ses auditeurs, en les exhortant a se
consoler ; parce que cette pécheresse ¢lait morte par la vio-
lence de sa contrition. Mais leur joie fut bien plus grande
encore lorsqu'ils entendirent les paroles du prédicateur
confirmées par une voix céleste qui leur dit : « Ne priez
pas pour elle, suppliez-la au contraire de prier pour vous;
car elle est déja couronnée de gloire dans le ciel.» De ce

(1) In fer. 6. post. Dom, 1, Quadr. (ract. 9.




— 165 —

fait je tire cette conclusion : Si une contrition véhémente
a pu rendre I'innocence baptismale a une dme souillée et
défigurée par tant d’iniquités, tellement que Dieu n’y vit
plus méme 'ombre de péché et lui remit toutes les peines
dues a ses fautes passées; a plus forte raison sera-t-elle
capable de procurer une parfaite pureté aux dmes dans
lesquelles la grace sanctifiante brille avec tout I'éclat de
la charité, et qui s’adonnent fréquemment au pénible
exercice de cet amour douloureux!

- 210. Cependant cette douleur ne doit pas suffire a une
ame qui est embrasée d’amour pour Dieu. L’épouse fideéle
s’afflige non-seulement des offenses dont elle s’est rendue
coupable envers son mari, mais encore de celles qu’il re-
coit des autres hommes : elle regarde les mépris dont elle
le voit accablé comme les siens propres; et si elle pouvait
les empécher, elle le ferait volontiers méme au prix de
son propre sang. De méme 1’ame qui aime Dieu a horreur
non-seulement de ses propres péchés mais encore de ceux
que commettent les autres créatures; elle les déplore aussi
bien que les siens; parce qu’elle comprend qu’ils sont au-
tant d’offenses faites a son bien-aimé Jésus-Christ. Comme
notre mere la sainte Eglise I’atteste, sainte Marie Madeleine
de Pazzi « déplorant amerement la perdition des infideles
et des hérétiques s’offrait & subir toute sorte de tourments
pour leur salut.» (1) C’est aussi ce qu’avait coutume de faire
sainte Thérese dont 1'Eglise atteste « qu’elle déplorait par
des larmes conlinuelles 'aveuglement des infidéles, des
hércétiques ; et qu’afin d’apaiser la coléere de la vengeance
divine elle offrait pour leur salut les mortifications volon-
taires qu’elle infligeait & son corps. » (2) Ainsi ont agi et
agissent encorc tous les jours les Ames ferventes : nous
devons donc les imiter si une seule étincelle d’amour di-
vin brile dans nos ceeurs.

(1) In festo 25. Maii. — (2) In festo 15. QOctobris.




— 166 —

CHAPITRE VIIl.

AVERTISSEMENTS PRATIQUES POUR LE DIRECTEUR SUR L ARTICLE
PRLESENT.

244. Premuer avertissement, Pour que le directeur puisge
juslement apprécier le degré de charité anquel son péni-
tent est parvenu; il doit distinguer ’essence de cette verlu
d'avec les accidents qui n’en sont que les accessoires, Aue
trement il lui arrivera, comme a d’autres peres spirituels,
de croire déja élevé an conible de Pamour divin celui qui
pose a peine le pied sur le premier degré, Qu'il considere
donc que la charité est une vertu infuse par Dieu dans
nos ames avec la grice sanctifiante; si toutefois elles
different réellement I'une de 'autre et qu’elles ne soient
pas la méme chose. Or tout acte de charité provient de la
volonté et de celte vertu qui le produisent simultanément
a l'aide de certains secours surnaturels, par lesquels Dieu
éleve lintelligence et porte la volonté a I'aimer. D'ou il
résulte que Vacte de charité n’est pas sensible de lui-méme :
car, provenant d’une puissance spirituelle, il est lui-méme
spirituel, aussi bien que la cause qui I'a produit, Mais
comme il descend aussi quelquefois dans la partie infé-
rieure de I'dme, ou réside I'appétit sensitif; il s’y fait sen-
tir par une affection tendre, suave, délectable; et quand
il s’acerojt considérablement, il y occasionne aussi la fers
veur, 'ardeur, I'impétuosité; il se répand méme a 1'exté-
rieur en soupirs, en gémissements el en larmes abon-
dantes,

212. Cela posé¢ il doit savoir que la divine charilé en
tant que vertu consiste dans une habitude infuse, et con-
sidérée comme acte d’amour, dans un mouvement de
notre volonté vers Dieu ; mouvement qui est insensible de
sa nature. Les consolations, les douceurs, les larmes, qui




— 167 —

accompagnent cet acte spirituel de la volonté, ne sont
u’un pur accessoire de la charité : tellement que quand
cette vertu en est dépourvue elle ne perd rien de son es-
sence. Il faut aussi obsérver que ces sentiments de ten-
dresse sont plus souvent les effets de la nature que de la
grice. Les personnes sensibles dont le tempérament est
sanguin s’épanchent facileinent en douces affections pour
I'objet aimé ; de sorte que quand elles aiment Dieu elles
s’attendrissent volontiers, se fondent pour ainsi dire et se
répandent en larmes abondantes, bien que leur volonté
soit languissante dans ses actes. Tandis qu’au contraire
I’homme d’un naturel dur et austére, mais qui aime ardem-
ment le Seigneur, qui le préfere a tout bien créé, telle-
ment qu’il ferait volontiers pour son Dieu les plus grands
sacrifices, ne pourra concevoir aucune affection de ten-
dresse, ni gouter les douceurs dont est comblé le cceur de
personnes moins affermies que lui dans la vertu de cha-
rite. J'ajoute qu’il peut méme arriver qu’'une dame aime
Diéu avec beaucoup de douceur et de tendresse, bien
qu’elle soit entieréiment dépourvue de charité. Cest ce
que je vais démontrer. En s’exercant fréquemment a faire
des actes surnaturels d’'amour sensible, 'homme (ui est
en état de grice, contracte I'habitude de produire ces doux
et tendres actes de charité; habitude non infuse mais ac-
quise ; et par conséquent non surnaturelle mais purement
naturelle. Or supposez que cet homme tombe dans un pé-
ché mortel, il est évident qu’il perdra par la méme la
grace sanctifiante et la charité. Néanmoins, si alors il pense
naturellement a Dieu, comme la nature nousle représente
aussi comme un étre infiniment parfait, il se répandra
également en affections sensibles et délectables qui ne
seront certainement pas des actes d’amour dignes de la
récompense éternelle, parce qu'elles ne proviennent d’au-
cun principe surnaturel. Par 1 on comprendra facile-
ment combien se trompent les maitres spirituels qui ap-
précient le degré d’amour de leurs disciples d’apres cer-
taines tendresses, ardeurs et suavités intérieures; car il




— 168 —

peut se faire que ceux qui ressentent fréquemment ces
affections aient moins de charité, et que ceux qui n’en
éprouvent que rarement soient plus avancés et plus affer-
mis dans la pralique de celte vertu.

213. Cependant avant d’aller plus loin j'observerai au
lecteur que je ne prétends point jeter du mépris sur
I'amour sensible envers Dieu; comme Molinos qui a osé
I'appeler honteux et abominable ; car il pourrait se faire,
et il arrive en effet quelquefois, que certaines personnes
d’une conscience trop délicate interpretent dans ce sens
la doctrine que nous venons d'exposer. Quiconque a le
jugement droit reconnait que cet amour sensible est saint;
le regarde comme un vrai don du ciel par lequel Dieu
captive les ceeurs, les attire « & odeur de ses parfums »
et les arrache aux voluptés du siecle; il sait que nous ne
sommes pas de purs esprits, mais des étres doués de sens
auxquels il faut accorder de temps en temps une nourri-
ture convenable, et que d’ailleurs ces affections sensibles
peuvent nous étre profitables, si, a I'exemple des saints,
nous en faisons un bon usage. Je veux seulement dire
que les directeurs ne doivent pas tellement 'estimer qu'ils
s’en servent comme d’une mesure pour apprécier la cha-
rit¢ de leurs pénitents: auirement ils se tromperaient
grossierement, soit parce qu’elles ne renferment pas le suc
ni la moelle de la charité, dont elles ne sont pour ainsi
parler que l'écorce c’est-a-dire un pur accessoire; soit
parce qu’il arrive fréquemment qu'elles proviennent en
grande partie et quelquefois méme enticrement de la na-
ture. En outre, jajoute qu’il faut non-seulement ne pas
trop estimer ces affections, mais encore bien se garder de
montrer a extérieur ce qu'on en pense, de peur que les
pénitents ne s’y atfachent. Car quelque saintes et profi-
{ables qu’elles soient par elles-mémes, cependant a cause
de 'abus que I'’homme en fait lorsqu’il 8’y atlache, elles
deviennent nuisibles et opposent un grand obstacle a la
perfection chrétienne.

214. Ainsi la regle dont le directeur doit se servir, pouy



— 169 —

mesurer la charité de ses disciples, doit étre non la dou-
ceur, mais la force; non la tendresse des affections, mais
la solidité des ceuvres; comme saint Jean nous le recom-
mande : « Aimons, non en paroles ni de la langue ; mais
par nos actes et en vérité. » Le saint Evangéliste nous
donne une idée de cette appréciation, lorsqu’il nous re-
présente I'ange de I’Apocalypse mesurant la céleste Jeru-
salem avec un roseau, non fragile tel que ceux qu'on
trouve dans les marais des étangs , mais d’or solide, c’est-
a-dire, composé d’un métal si fort qu’il rcsiste au feu, s’y
purifie et y acquiert un plus grand prix. « L’ange mesura
la ville avec un roseau d’or en parcourant un circuit de
douze mille stades. » (1) Mais quel est ce roseau d’or que
le directeur doit avoir toujours dans les mains, s’il veul
mesurer justement les progres que ses pénitents font dans
la charité et la perfection? C’est ce que nous allons consi-
dérer dans les numéros suivants.

215. Second avertissement. 11 ne faut pas mesurer la
charité de quelqu’un d’apres ses affections sensibles, mais
d’aprés ce qu’il fait et souffre pour Dieu. Ce sont la deux
roseaux dont la mesure ne trompe jamais. Voici en quels
termes sainte Theérese, cette célebre maitresse spirituelle,

s’exprime a ce sujet: « Si vous me demandez comment

on peut acquérir cet amour, je vous dirai que c’est en se
proposant sérieusement, efficacement de travailler, de
souffrir; et en travaillant, en souffrant réellement pour
Dieu, quand 'occasion se présente.» (2) Quant aux ceuvres,
le directeur doit toujours avoir sous les yeux ces paroles
de saint Grégoire : « L’amour de Dieu n'est jamais oisif,
lorsqu’il en existe; que s'il refuse d’agir, ¢’est une preuve
qu’il n’est pas un amour vrai.» (3) En voici la raison :
I'amour est un feu, comme nous I'enseigne Jésus-Christ en
ces termes : « Je suis venu apporter le feu sur la terre et
que désirais-je si ce n’est de le voir allamé? » 11 a done

(1) Apoc. ¢ 21. v. 6, = (2 Fundal. ¢, 10. — (3) Honel. 30. in
Evang,




— 470 —

aussi les proprictés du feu. Rien n'est plus actif ni plus
efficace dans son action que le feu. Jetez-y toutes les ma-
ticres que vous voudregz, il brile, il consume tout. Il ré-
duit en cendres les pierres mémes, il amollit le fer, et fond
les métaux les plus durs. Lorsqu'il se déclare dans un
edifice, il étend, éleve, dilate partout ses flammes; et re-
double d’activité A mesure qu’il avance. 1l ravage les bois,
les foréts, les palais et tout ce qu'il rencontre. De méme
Pamour divin ne laisse jamais oisive I'ime dont il s’est
emparé; il la porte sans cesse a faire de grandes choses
pour elle-méme ou pour le prochain en ’honneur de
son bien-aimé Seigneur. Toujours il lui crie, comme
Rachel a son époux Jacob : « Donne-moi des enfants ou
jemeurs. » (1) Donne-moi des fruits d’amour divin, des
travaux, des fatigues, des incommodilés a supporter,
donne-moi des dmes, donne-moi des sueurs a essuyer :
car toutes ces ceuvres sont agréables a mon bien-aimé.

216. Mais cette ardente et vraie charité parvient a un
degré de perfection plus sublime encore, lorsque les per-
sonnes spirituelles qu’il anime se chargent de travaux
immenses pour Dieu sans méme en sentir le poids acca-
blant ; quand elles entreprennent des ceuvres pénibles,
qu’elles en supportent facilement la fatigue et que les
difficultés leur semblent délectables. « Les travaux de
ceux qui aiment, dil saint Augustin, ne leur sont aucu-
nement onéreux, ils les réjouissent au contraire; comme
on peut l'observer d’apres ce qui arrive aux chasseurs et
aux pécheurs..... Car lorsqu’on est embras¢ d'amour, on
ne sent pas la fatigue, ou on I'aime. » (2)

217. Ainsi quand le directeur s’apercoit que ses péni-
tents travaillent avec ardeur a leur perfection; qu’ils se
fatiguent beaucoup, qu’ils n’épargnent ni leurs peines, ni
leur argeut pour subvenir aux nécessités spirituelles ou
corporelles du prochain, qu’ils ne s'imposent ces sacrifi-
ces que pour Dieu et non pour leur propre avanlage ni

(1) Genes. c. 30. v. 1. — (2) De bono Viduit ¢. 21.



— 11 -

par vanité ; il peut étre sir que la vraie charité régne sur
Jeurs cceurs. Mais lorsqu’il arrive au contraire que cette
personne, qui vient s'agenouiller fréquemment aux pieds
du confesseur, aime peu le travail; qu’elle ne sapplique
pas a servir ses parents, qu’elle refuse d’aider ses sembla-
bles, qu'elle se contente de fréquenter les églises, et d'y
réciter des prieres vocales ; le directeur peut lui dive avee
saint Jean, qu'elle « aime de la langue, et non par ses
ceuvres ni en vérité. » Quand le pénitent, seculier ou
ecclésiastique, ne travaille aucunementa mortifier ses pas-
sions, qu’il ne veut rien souffrir pour soulager ses sem-
blables, et se borne a soupirer au pied des autels, a
jouir des consolations qu'il goile dans la priere, il est
évident qu’il « aime de la langue, et non par ses ceuvres
ni en vérité. » Le pere spirituel s'efforcera done d’impri-
mer dans esprit des personnes peu charitables ces paro-
les de saint Augustin : « La vraie dilection doit se mani-
fester par les ceuvres, autrement elle ne serait qu'un vain
nom. » (1) 11 leur rappellera cette maxime de saint Gré-
goire : « Le signe de ’'amour n’cst pas dans les affeclions
du ceeur, mais dans la pratique des bonnes ceuvres. » (2)
248. La seconde régle, d’apres laquelle le directeur doit
mesurer la charité de ses pénitents, consiste dans la pa-
tience avec laquelle ils endurent volontiers pour leur
bien-aimé les maux de cette vie. Cette mesure ne saurait
tromper : car l1a ou I'amour-propre ne trouve aucune sa-
tisfaction, comme par exemple dans les souffrances et les
humiliations, il est évident qu’il ne peut y avoir que de Ia
charité. « 1l n’est rien, dit saint Jean Chrysostome, que
amour ne surmonte pas ses désirs: Lorsqu'il a Dieu
pour objet, il est si puissant que ni le feu, nile ter, ni la
pauvreté, ni la maladie, ni la mort, ni aucun aulre obs-
tacle semblable ne peut arréter celui qu'il anime : il brise
loutes ses entraves et prend son essor vers la bienheu-
reuse patrie ot il se montre digue de ceux qui habitent;

(1) In Joan. Tract. 75. — (2) In lib. 2, Reg. c. 4.



— 172 —

ne considerant ni le ciel ni la terre ni la mer, il contem-
ple uniquement la splendeur de la gloire divine, sans se
laisser abattre par la tristesse de cette vie, ni enfler ni
elever par les consolations qu’il éprouve. » (1) C'est aussi
ce que saint Augustin enseigne brievement en ces ter-
mes : « Il n'est rien de si dur, de si adamantin qui ne
cede au feu de amour avec lequel I'aime s'élance vers
Dieu, en s’élevant librement et d’une maniére admirable
au-dessus de toutes souffrances. » (2)

219. Si vous désirez d’avoir sous les yeux un exemple
de cette charité forle, robuste et invincible, jetez vos re-
gards sur 1'Apotre des nations, voyez-le tantot lié et jeté
en prison, tantot chargé de lourdes chaines, tantot lapidé
par le peuple, ou cruellement flagellé par les bourreaux,
et poursuivi en tout lieu par ses persécuteurs qui le cher-
chent pour lui donner la mort ; écoutez ensuite ce qu'il
écrit aux Corinthiens : « Je suis rempli de consolation, je
surabonde de joie dans mes tribulations. » (3) Considérez
comment saint André apdtre s'élance au-devant de sa
croix en s'écriant: « O aimable croix si longtemps désirée,
tendrement aimée, sans cesse recherchée et préparée enfin
a mon dme qui te désire, je viens a toi en toute assurance
et avec joie. » (4) Contemplez saint Marc et saint Marcel-
lin qui, bien qu’attachés a un gibet infime par des clous
aigus, consolent encore les assistants affligés de les voir
en proie a des tourments si atroces ; les exhortant a ces-
ser de gémir et leur adressant ces paroles tout embra-
sées d’amour : « Jamais nous n’avons gouté tant de
délices, qu’en souffrant volontiers ce supplice pour Jésus-
Christ. » (8) Considérez sainte Seconde qui, voyant que les
bourreaux forturaient sa sceur Ruffine, s’indigna de ce
que le juge barbare la faisait assister plutot que participer a
son martyre, et lui dit avec une sainte ardeur: « Pour-

(1) Homel. 64. ad popul. — (2) In Joan. Tract. 48. — (3) C. 7. v. 4.—
(¢) Brev. Rom. in festo S. Andrea 30. Novemb, — (5) Idem 18, Junii in
festo borum martvrum.




y

, — 173 —

(uOi Me MEprisez-vous, tandis que vous comblez ma seeur
d’'une si grande gloire? Ordonnez qu’on nous fasse mou-
rir toutes deux ensemble.» (1) Jetez vos regards sur sainte
Thérese qui a refusé de vivre sans douleur, et qui ne vou-
lait que « souffrir ou mourir » pour son bien-aimé. (2)
Admirez sainte Madeleine de Pazzi qui afin de souffrir

.' davantage pour son divin époux désirait d’étre immor-
telle et s’écriait qu’elle ne voulait « pas mourir mais souf-
frir. » Voila sans doute une vraie charité qui, loin de se
rendre et de céder a la violence des douleurs , se perfec-
tionne au contraire, s’ennoblit toujours davantage et
brille avec plus d’éclat au milieu des tribulations.

220. Lors donc que le directeur s’apercoit que son dis-
ciple supporte volontiers pour Dieu les douleurs, les souf-
frances et les maladies; qu’il offre au Tres-Hault avec
tranquillité d’esprit et sans trouble les calomnies, les in-
jures, les tribulations dont il est assailli; qu’il endure pa-
tiemment la perte de ses biens, de son honneur, de ses
parents, de ses plus chers amis ; qu’il aime la mortifica-

' tion et les ceuvres de pénitence : il peut se livrer 4 une
fl sainte joie, parce que cette ame est pleine de charité. Si
au contraire son pénitent, ennemi de toute affliction, des
tribulations, et de la mortification, fait consister toute la
force de son amour dans de tendres affections ; s'il désire
des consolations sensibles, et que quand il en est comblé
il s’y complait comme s'il était déja élevé a un amour de
séraphin; il doit s'attrister; parce quun tel disciple est
encore faible dans la vertu de charité; car bien que son
amour soit fervent dans ses affections, il n’est en effet que
languissant. Bien plus, je dis méme qu'une telle dme, en
aimant Dieu, s'aime plus que Dieu lui-méme ; parce que

dans son amour elle recherche ses propres avantages plu-
1ot que le bon plaisir du Seigneur.

(1) Idem 10. Julii in festo Sec. et Ruf., — (2) Idem 15, Octob, in
festo.




. T
921. Il est encore une autre regle qui serl a mesurer la
divine charilé¢, mais comme elle est la plus siire de toutes,

gqu'elle ne trompe aucunement, j'en parlerai dams tout
I'article suivant.




ARTICLE IV.

De 1a conformité a la volonté divine.

CHAPITRE PREMIER.

QUE LA CONFORMITE A LA YOLONTE DE DIEU, DANS TOUT CE
QU'IL EXIGE DE NOUS, EST LE PRINCIPAL ACTE DE LA
DIVINE CHARITE.

9292. La conformité de notre volonté a celle du Tout-
Puissant se trouve comprise d’'une maniére tres-parfaite
dans tous les actes d’amour que nous venons d’énumerer.
Pourquoi, en effet, ne serait-elle pas le principal acte de la
charité, puisque tous ceux que produit cette vertu non-
senlement la renferment mais la perfectionnent encore?
Et comment pourrait-il se faire qu'une dme, qui aime le
Seigneur, se complaise dans ses perfections infinies sans
vouloir lui plaire, en se conformant a sa divine volonté?
Comment pourrait-elle lui souhaiter le bien qu’il w’a pas,
sans vouloir I'exécution de son bon plaisir ; puisque c’est
dans cet accomplissement que consiste tout ce qui man-
que & Dien? Comment lui serait-il possible de le préferer
a tout bien créé sans estimer, plus que toute chose, la vo-
lonté divine qui est Dieu lui-méme ? Comment s’afflige-
rait-clle des injures faites au Seigneur, sans en méme
temps s’attrister de voir sa velonté divine méprisée,
puisque c’est dans ce mépris que résident ces mémes in-
Jures?

223. Mais ce qui est encore plus important, ce qu'’il faut




— 170 —

surloul observer c'est que la conformité i la volonté de
Dicu exécute avee plus d’efficacité ce que font les autres
actes de charilé; puisqu’elle ne se borne point a l'inte-
rieur. comme les actes d’amour qui 8’y consomment, ey—
tierement; mais qu'elle exige encore efficacement leg
actions extérieures ct (qu’elle entreprend de les exéculer,
II n'est personne qui ne comprenne pourquoi il en est
ainsi. L'ame ne peut se soumettre enticrement i la vo-
lonté divine sans vouloir tout ce que Dieu veut. Or comme
Dieu exige non-seulement les affections du ceeur, mais
cncore les effets et les cuvres, il en résulte que celui qui
désire d’accomplir la volonté du Seigneur, doit se propo-
S€r ceux-ci aussi bien que ceux-1a. C'est donc avec raison
que saint Jérome dit « que la parfaite amitié de I'Ame, avec
Dieu, consiste 4 vouloir la méme chose que lui. » (1)

224. Mais laissons 14 les raisons, pour nous attacher i
Fautorité du texte sacré et des saints peres qui ont beau-
coup plus de poids en maticre de spiritualité, 11 est cer-
tain que Dieu demande premierement et principalement
de nous, qui sommes ses créatures, le parfait accomplisse-
ment de ses lois; puisque non-seulement il I'exige avec
rigueur, mais nous Y excite encore par I'espérance des
récompenses et par la crainte des chitiments. D’un autre
coté il est aussi tres-certain que 'amour de charilé con-
siste dans P'observation des commandements du Seigneur.,
« Ceux qui l'aiment, dit PEcclésiastique, se maintien-
dront dans sa voie, » observeront fidelement les préceptes
divins et ne feront aucune démarche qui ne soit conforme
a sa divine volonté. Puijs il ajoute en termes plus clairs
encore : « Ceux qui I'aiment seront remplis de sa loi; » (2)
c’est-a-dire, n’auront dans leur esprit et dans leur cceur
aucune autre pensée ou affection que I'entiere observation
des lois divines; veillant sans cesse, afin de ne point trans-

gresser, pas méme dans la moindre chose, sa trés-sainte:
“volonté.

(1) Epist, ad Demetr, — (2) C, 2, v, 15,




o

b

— 177 —

995. Mais voyons quel a été a ce sujet le sentiment du
disciple bien-aimé qui, appuyé sur la divine poitrine de
son aimable Sauveur, comme sur unc fournaise d’amour,
y a puisé les enscignements de charité les plus certains.
« I’amour de Dieu, écrit-il, consiste a garder ses com-
mandements. » (1) Cet apotre chéri de Jésus-Christ ne
pouvait certainement pas exprimer plus clai?e’ment ce
que nous affirmons : il enseigne que la charite envers
Dieu réside dans ’accomplissement des préceptes divins.
Il ne dit pas qu'elle consiste dans un doux sentiment
d’affections délectables, mais dans la pleine et enticre ob-
servance des lois qu’il a établies. Veuillez bien remarquer
ces paroles : « & garder ses commandements. » Celui qui
veut conserver précieusement un habit brodé d'or, non-
seulement se garde bien de le trainer dans la boue, dele
déchirer ou de le jeter au feu; il veille encore avec un
soin tout particulier a ce qu’aucune tache ne le souille.
De méme celui qui est embrasé d’amour pour Dieu, ne
se contente pas de ne point mépriser les tables de sa loi
divine, et de ne pas les briser par des fautes mortelles;
il les garde encore avec une sollicitude exfraordinaire, de
peur qu’il- ne vienne a les souiller par quelques légeres
transgressions. En outre, comme §’il n’avait pas suffisam-
ment exprimé les sentiments de son dme, saint Jean in-
siste encore avec plus de force dans les termes suivants :
« Celui qui dit qu’il connait Dieu et qui n’observe pas ses
commandements, est un menteur, et la vérité n’est pas
en lui. » (2) Enfin il conclut ainsi : « Mais celui qui con-
serve sa parole, » c’est-a-dire, qui exécute les ordres par
lesquels il nous a signifié sa volonté, « celui-la aime par-
faitement Dieu. »

226. On ne peut aucunement douter que ce disciple
bien-aimé n’ait recueilli cette remarquable doctrine, de
la bouche méme et du cceur de son divin Maitre ; puisque
les enseignements de I'un et de Pautre s’accordent admi-

(1) 1. Ep. c. 4, v. 3, — (2) Ibidem ¢, 1. v. 2.
Iv. 12




— 178 —

rablement bien. « Si vous m’aimez, dit Jésus-Christ, gar-
dez mes commandements. Celui qui m’aime regoit mes
préceples et les observe. Celui qui n'a pas d’amour pour
moi, n'exccute pas mes pareles. » (1) Ce divin Sauveur
pouvait-il nous déclarer plus manifestement que la cha-
rit¢ envers lui ne consiste pas dans les seules affeclions,
mais dans le parfait accomplissement de sadivine volonté,
qu’il nousa fait connaitre par ses commandements ? Cer-
tainement non, répond saint Grégoire qui a ce sujet
s’exprime ainsi: « Quand on demande a quelqu’un d’entre
vous. s'il aime Dieu; il répond en loute confiance et avec
assurance : Je I'aime. Mais au commencement de la lec-
ture, vous avez entendu ce que ditla Vérité : Siquelqu’un
m’aime, il gardera mes paroles. Car les bonnes cuvres
sont les preuves de l'amour,..... et nous 'aimons vrai-
ment, nous observons ses commandements; lorsque nous
nous abstenons des voluptés. En effet celui qui se laisse
encore aller aux désirs défendug, n’aime certainement pas
le Scigneur, puisqu’il le contredit dans sa volonté.» (2) Il
se trompe lui-méme, lorsqu’il affirme qu’il aime Dieu et
qu’il prouve le contraire par ses actions.

227, Lors donc qu’'une personne spirituelle. s'épanche
en affections d’amour, répand de douces larmes et s’em-
brasc d’'une suave ardeur, sans cependant conformer sa
conduite a la volonté divine ; il est ¢vident qu’elle n’aime
pas réellement Dieu. Aussi saint Grégoire dil-il en fermi-
nant : « Rentrez en vous-mémes, tres-chers freres : de-
mandez-vous ¢i vous aimez vraiment Dieu. Mais que per-
sonne ne croie ce que lui dira son esprit, sans le prouver
par les ceuvres, Interrogez, a ce sujet votre langue, volre
dme, votre vie; » voyez si vos pensées, vos paroles et vos
aclions sont conformes & la volonte de Dieu : car ce n’est
qu'a celte condition qu'elles pourront étre des preuves
certaines que vous l'aimez.

228. Quel serail 'amour d'un fils Gui refuserait d’obéir

(1) Joan. ¢ 14, v, 15, = (2) In Evang. Hom, 30.

—




- 179 —

ason pere? ou d'un sujet qui ne voudrait pas observer
les lois de son prince? ou d’un soldat qui négligerait vo-
lontairement d’exécuter les ordres de son général? Quelle
confiance pourrait-on jamais avoir en eux, lors méme
quils protesteraient de leur piété, de leur fidélité et de
leur dévouement? Quelle peut étre lacharité d'un chrétien
qui, pour gage de son amour, n’offre quun cceur fécond
en affections, il est vrai, mais stérile en ceuvres conformes
4 la volonté et au bon plaisir de Dieu? Un tel amour est
faux, trompeur et monstrueux.

229, Lorsque Jésus-Christ voulut s'unir a l'esprit de
sainte Thérese par un lien d’amour et d’amilié le plus
étroit et le plus sublime, dont ’aAme soit capable ici-bas,
et le plus semblable a I’éternelle et indissoluble union
qui existera, dans la bienheureuse patrie, entre Dieu et
nous; il fit d’abord avec elle le pacte de s’aimer désor-
‘mais réciproquement du plas pur amour. Mais que
pensez-vous que ce divin Rédempteur, qui lui apparut
sous une forme visible, ait exigé d’elle pour établir cette
loi perpétuelle d’amour? Croyez-vous peut-étre qu'il lui
ait imposé l'obligation de briler comme une heureuse
salamandre, dans les flammes continuelles de la charité?
Vous vous tromperiez; car il lui dit seulement : « que le
temps était déja venu ou elle devait avoir autant de solli-
citude pour les intéréts de son divin Epoux que pour les
siens propres; et que de son coté il aurait & coeur tous ses
avantages.» (1) Voila le véritable amour, qui consiste en ce
quil unit ceux quis’appliquent a satisfaire réciproquement
leurs volontés, et & se rendre mutuellement heureux. Cet
amour est tres-parfait ; parce qu'il repose tout entier sur
des ceuvres agréables a la personne aimée. Tel est aussi
le pacte que Jésus-Christ a fait avec sainte Catherine de
Sienne, lorsque lui aparaissant sous une forme tres-aima-
ble il lui dit : « Ma fille, pensez & moi, et je penserai cons-
tamment & vous. » Tant est vraie cette parole de saint

(1) Mansione 7. ¢. 2.




— 180 =

Grégoire : « Les preuves de 'amour sont les ceuvres »
conformes au goiit et ala volonté de son objet.

230. Un exemple de charité tres-fervente et affermie,
dans I'accomplissement de la volonté divine, est certaine-
ment celui du pere Diégo de Saura religieux qui apparte-
nait a la compagnie de Jésus. Le désir vif et ardent, qu'il
nourrissait dans son cceur, de faire en tout le bon plaisir
du Seigneur, lui avait inspir¢ une haine implacable pour sa
propre volonté, qu’il regardait comme I’ennemie de celle
du Tout-Puissant, telle qu'elle I'est en réalité ; puisqu’elle
s’y oppose continuellement par ses penchant désordon-
nés. Aussi la restreignit-il par lesliens étroits et solides
de plusieurs veeux; tellement qu'il lui fut désormais im-
possible de se mouvoir a son gré, et qu’elle dut des lors
suivre uniquement et constamment I'impulsion que lui
donnait 1a loi divine. En outre afin de donner a ces voenx
plus d’efficacité, pour soumettre sa volonté a celle du Sei-
gneur, il les fit au sujet des choses les plus parfaites que
nous puissions imaginer. Je vais les rapporter ici tels
quon les a trouves écrits de sa propre main. « Pour
l'amour de la trés-sainte Trinit¢, de Jésus, de Marie et de
tous les saints, je fais veeu de tendre a la plus grande per-
fection. O mon Dieu! vous connaissez mon désir; vous
savez que je mourrais volontiers d’amour pour vous, et du
seul désir de vous servir. Mon Dieu! mon amour ! recevez-
moi pour votre servileur, ayez pitié de ma misere : je
promets de garder une pureté angélique et d’y tendre ; de
ne rien aimer que vous et que pour vous, mon Dicu! Je
voue a mes supérieurs, en toutce qui n’est point péché,
J'obéissance la plus parfaite qu’il me sera possible : joffre
toutes mes actions, {outes mes paroles, toutes mes pen-
sées et tous mes désirs a la trés-sainte Trinité, « mon
Seigneur Jésus-Christ, a Maric ma souveraine, a mon
bienheureux patriarche saint Ignace et a fous les saints.
Je fais veeu d'observer mes regles, d'éviter les moindres
péchés ou imperfections; de faire tous mes efforts pour
conserver I'amour actuel, la conformité a la volonté di-




— 181 —
vine, le désir de plaire a Dieu, et pour me maintenir en
présence du Seigneur. » ,

231. L’affection, avec laquelle il offrit, en holocauste a
Dieu, ces veeux, tres-difficiles a observer, était si intime et
si sincere, qu’il voulut les écrire non avec de I'encre ordi-
naire, mais avec du sang puisé dans sa propre poitrine. 11
se fit en effet, dans la région du cceur, une blessure si
profonde qu’il en conserva la cicatrice jusqu’'a samort; et
se servit du sang qui en jaillit pour confier au papier tous
les voeux que nous venons de reproduire.

9232, Ensuite, toujours plus ardemment enflamme du
désir de faire la volonté divine; il émit le veeu de procu-
rer par ses priéres, et par tous les moyens possibles, la
conversion des pécheurs, des infideles, des hérétiques et
d'offrir tous les jours a cette fin son sang, son honneur et
sa vie. Non content de tous ces veeux, il continua d’ajou-
ter de nouvelles obligations & celles qu’il avait déja con-
tractées ; il promit de tendre au plus sublime degré de
toutes les vertus, de '’humilité, de la modestie, du silence,
de la chasteté, d’une pureté angélique, de I'obéissance,
de la miséricorde, de Paumodne, de la palience, de la bé-
nignité, de la force, de la justice, de la dévotion, de la
piété, de la gratitude, de V'oraison, de la présence divine,
de la mortification, du ze¢le des ames, de la charité. Mais
le plus noble ornement qui couronna splendidement ces
pénibles veeux, et qui les rendit certainement dignes de la
gloire éternelle, ce fut la fidélité avec laquelle il les ob-
serva. Car il put écrire en toute vérité les paroles sui- -
vantes : « Je n’ai jamais négligé volontairement aucune
occasion de me mortifier, ni omis un acte de vertu que
j'eusse pu exercer.»

233. Javoue que je ne puis qu'admirer le desir que ce
saint religicux avait de rechercher en tout le bon plaisir
du Seigneur, d'observer toujours sa loi sacrée, et de lier
fortement sa propre volonte par tant ct de si grands veeux;
afin qu’elle ft constamment soumise & Dieu : car j’y vois
le caractere d'une éminente et tres-parfaite charit

.




— 182 — _

Néanmoins en rapportant cet exemple admirable, je ne
prétends pas que le lecteur soit obligé, pour U'imiter, de
se consacrer au service du Tres-Haut par de semblables
veeux : je considérerais méme comme excessivement {é-
meraire celui qui, sans une impulsion toute particuliére
du Saint-Esprit, sans un secours exiraordinaire de la
grice et sans le sage conscil de son direcleur, s'impose-
rail des obligations si évidemment supérieures aux forces
humaines. Je veux seulement dire que, si nous voulons
aimer Dieu parfaitement, nous devons au moins faire tout
ce qu’il nous commande, conformer notre conduite a ses
préceptes divins, dans tout ce qu'il nous ordonne de péni-
ble; et vaincre généreusement nos passions rebelles pour
les soumettre a sa tres-sainte volonté.

CHAPITRE IL

EN QUOI CONSISTE LE PRINCIPE DE LA CONFORMITE A LA
YOLONTE DIVINE,

234. Examinons maintenant la base sur laquelle notre
volont¢ doit s'appuver pour élre conforme a celle du Sei-
gneur ; ctles motifs qui doivent fortifier cette conformité.
A mon avis, cetfe base consiste dans la ferme, forte et
vive persuasion que rien narrive en ce monde sans la
permission de Dieu. Je donne le nom de base a cette per-
suasion; parce qu'il est évident que I’homme ne peut se
conformer en toutes choses a la volonté divine, s'il n'est
intimement persuadé que rien ne peut arriver sans que
Dieu créateur et arbitre supréme de ce monde ne l'ait
voulu de quelque maniere. Nous considérerons donc cetle
persuasion comme la base de la conformité & la volonté

’\ .

e

k)
/




— 183 —
divine : car de méme qu'un édifice ne peut rester droit,
Jorsque les fondements sur lesquels il repose viennenta
s’'écrouler ; ainsi cette vertu,qui fait le principal orncment
de la charité, ne saurait subsister sans la conviction in-
time dont nous parlons. Dans ce chapitre nous traiterons
du principe; ct des motifs, dans les suivants.

233. Toutes les choses qui arrivent dans lc ciel ou sur
]a terre sont les cffels d’'une cause libre ou nécessaire. On
appelle causes nécessaires, celles qui agissent sans choix,

sans libre arbitre et dont les effets sont pareillement né-
cessaires ; comme ceux (ue produisent le soleil, la lune,
les planétes, les ¢toiles, Uair, les vents et la mer. Tels sont
aussi tous ceux que la nature produit en nous ou hors de
nous; qu’ils soient d’ailleurs agréables ou importuns. Or
Dieu est la vraie cause de tous ces effels ; non-sculement
parce qu’il les a voulus chacun en particulier et les a or-
donnés de toute éternilé par un décret positif, mais en-
core parce qu’il a influé effectivement sur l'existence de
{ous, en tant que cause premiere dont toute chose doit
nécessairement dépendre ; comme le dit Isaie, en s’adres-
sant au Seigneur : « Yous avez fait pour nous toutes ces
ceuvres. » (1) Dicu a ¢établi de toute élernité cet ordre de
causes naturelles d’ott résultent tantot la fertilité, tantot
la stérilité des champs; tantot la douce température favo-
rable aux vivants, tantot les intempéries de 'air nuisible
aux mortels: c’est par ses ordres que se meuvent les vents
qui détruisent les récoltes ; que s'élevent les tempéles qui
submergent les vaisseaux avec tout ce qu’ils renferment;
que se succedent les différentes saisons de I'année, les
chaleurs, la pluic, le froid et la sécheresse. De toute éter-
nité il a voulu notre naissance d'une famille noble ouobs-
cure, de parents riches ou pauvres. Cest lui (ui nous
envoie la sanlé, en établissant I'équilibre dans les hu-
meurs de notre corps, ou la maladie en y mettant le dé-
sordre. Nous pourrions en dire aulant des autres choses

(1) C. 26. v. 12.




— 184 —

qui nous surviennent pendant notre vie mortelle : de
sorte qu'en refusant de nous soumettre a sa divine vo-
lonté dans tous les effets désagréables de la nature, nous
nous montrerions rebelles envers lui; puisque par la
nous preéférerions notre volonté aveugle et désordonnée
aux ordres de son infinie sagesse. :

236. Je sais que, parmi les effets produits par la nature,
il en est beaucoup qu'on appelle maux; parce qu'ils nous
affligent ordinairement : mais ils ne sont réellement pas
de vrais maux; soit parce qu’ils ne renferment aucun
mal moral auquel seul convient le nom de vrai mal; soit
parce que Diecu les permet pour un grand bien, pour notre
félicite éternelle. Tels sont la gréle, les tempétes, la
cherté des vivres, les tremblements de terre, la peste:
telles sont la perte de la santé, les douleurs, la fievre,
les infirmités : tels, les chaleurs excessives, un trop
grand froid, des pluies trop abondantes, une sécheresse
opiniitre, la perte de ses biens, de ses marchandises, la
pénurie, la pauvreté, les miseres. On appelle maux toutes
ces choses et cependant elles sont de grands biens; puis-
que Dieules a ordonnées de toute ¢ternité pour le salut de
nos ames, afin quaffligés par de telles calamités nous
ressuscitions de la mort du péché et parvenions a la pos-
session de la beéatitude éternelle; ou afin qu’en souffrant
ces sortes de maux nous accumulions de nombreux mé-
rites, qui nous orneront de palmes et de couronnes im-
mortelles dans lacéleste patrie. Cest ce que le prophete
Amos nous assure cn disant que dans le mondeiln’ya
aucun mal qui ne provienne de Dieu; assurément pas
pour d’autre fin que celle de notre utilité. 11 se demande:
« §'il y aura dans la cité un mal que le Seigneur n’ait
fait? » (1) Ainsi tout chrétien éclairé des lumiéres de la
foi doit, dans ces différentes tribulations, se conformer a
la volonté de Dieu, baiser la main bienveillante et la
verge modérée qui le frappent et répéler, avec une humble

(1) C. 8. v. 6.




- 185 —
soumission, ces paroles du roi prophéte : « Votre verge et
votre biton méme m’ont consolé. » (1)

237. Considérons maintenant laseconde partie que nous
nous sommes proposée, ¢’est-a-dire, les effetg produits par
des causes libres et qui ne sont rien autre chose que les
actions de créatures raisonnables, douées du libre arbitre,
des hommes , des anges et des esprit infernaux. Et parce
quil arrive assez souvent qu’elles nous importunent :
voyons comment elles dépendent de la volonté divine,
afin que nous procédions envers elles avec la conformité

voulue. Il est vrai que ces actions dépendent tellement de
" la volonté des créatures qui les produisent, que celles-ci
pourraient ne pas les produire; mais elles dépendent aussi
de la volonté positive ou négative de Dieu, comme disent
les scolastiques. Lorsque les actes des créatures raisonna-
bles sont pieux et saints, Dieu les veut positivement, puis-
qu’il les commande ou les conseille et qu’il exerce sur eux
une influence toute particuliere. Quand ces mémes actes
sont mauvais, Dieu ne les veut pas, mais les permet seule-
ment; en tant que, bien qu’il puisse les empécher, il ne
le fait cependant pas, pour des fins tres-éleveées que notre
intelligence ne peut scruter. 11y concourt aussi a la vérité,
mais contre sa volonté et son inclination , forcé qu’il est
par notre scule opinidtreté; comme il s'en plaint dans
Fsaie : «Vous m’avez fait servir a vos péchés, vous m’avez
Imposé du travail dans vos iniquités. » (2)

238. Pour atteindre le but (fue nous nous proposons
maintenant, il faut encore considérer deux choses dans
tout acte mauvais. Premierement, la malice de lacte, et
Dieu ne la veut pas, mais la permet seulement : seconde-
!nent, les effets qui résultent de cet acte mauvais et, comme
ils ne renferment pas de mal moral, Dieu les veut pour des
fins tres-saintes quiconcernent ordinairement notre avan-
cement spiritucl. C'est ce que je vais expliquer. Volre en-
emi nuit a votre honneur par des médisances et des ca-

(1) Psal. 22, v, 4, — (2) G 42. v. 24,

i



— 186 —

lomnies, ou vous accable d'injures. Il faut ici remarquer
deux choses, d’abord la calomnie ou l'injure que Dieu ne
veut pas, qu'il déteste méme et punit, seulement il la per-
met ; ensuite le déplaisir qu'elle vous occasionne : et celui-
la Dieu le veut pour exercer votre humilité, votre patience
el votre charité envers le calomniateur. Un voleur vous
dérobe quelqu’objet précicux ; un juge prononce par aver-
sion une sentence injuste contre vous; un de vos parents
vousafflige continuellement parsamauvaiseconduite : dans
toutes ces circonstances Dicu ne veut ni les injustices, ni
les meeurs perverses de votre prochain; cependant il veut
votre affliction, il veut la croix qui résulle pour vous de
lamalice d’autrui et il la veut pour le salut et la perfection
de votre ame. Ainsi, dans toute espece d’adversité qui vous
arrive, il faut que, sans faire attention aux péchés des au-
tres, vous vous conformicz entierement a la volonté de
Dieu.

239. Nous pouvons voir la pratique et I'exercice de cette
unportanfe doctrine dans un des plus célebres héros de
lantiquité, dans le saint homme Job. Tandis qu’il était au
comble de la prospérité, mille nouvelles funestes lui arri-
vent de tous cotés. D'abord c¢’est un homme qui vient le
trouver et qui lui annonce que les Chaldéens se sont empa-
rés de fous ses troupeaux. Ensuite un autre lui dit que les
Sabéens ont massacré tous ses domestiques. Puis un troi-
sicme lui apprend une nouvelle encore plus funeste que
les premicres, en lui annongant qu'un tourbillon de vent
avait fait crouler sa maison et cnseveli ses chers enlants
sous un monceau de ruines. Que fait alors Job 2 Que dit-il
ala vue de tant et de si grandes infortunes qui lui arrivent?
Job ne profere que ces paroles :« Le Seigneur les a donnes,
le Seigneur les a repris. » Mais que dites-vous, saint pro-
pliete ? Le Seigneur vous les a repris? Yous vous trompez
sans doule: car ce n'est pas le Seigneur qui vous aravi vos
troupeaux, ce sont lcs perfides Chaldéens qui vous les ont
dérobés : ce n’est pas le Seigncur (qui a tué vos servileurs,
ce cont les barbares ¢t inhumains Sabéens qui en ont fait




— 187 —

un si grand carnage : c¢ n'est pas le Seigneur qui a démoli
votre maison, dont les ruines ont enseveli vos enfants
chéris, ce sont les démons conjurés pour votre perte. Je
vous en conjure , ne parlez pas ainsi, répond cet homme
{res-patient ; car je considere certainement les tribulations
telles qu’elles sont réellement. C'est Dieu, c'est Dicu qui
m’accable de si grands maux. Il est vrai qu’il ne veut ni le,
vol des Chaldéens, ni la cruauté des Sabéens, nilaméchan-
ceté des démons qui me persécutent; cependant il veut mon
affliction, mes tribulations et ma douleur. 11 permet leurs
péchés, afin de m’affliger : il sc sert de leur malice comme
d’un instrument pour me flageller. Tel est le raisonnement
tres-solide que saint Augustin fait sur ces paroles. « Job
ne dit pas: Le Seigneur les a donnés, le démon les a ravis;
mais : Le Seigneur les a donnés, le Seigneur les a repris,
que le nom du Seigneur soit béni. » (1) Ce ne son! pas les
démons, ni les Chaldéens, ni les Sabéens qui m’ont enlevé
les biens de la fortune ; c’est le Seigneur qui m'en a dé¢-
pouillé: ainsi que sa volonté soit faite et qu’il soit lui-méme
béni dans toute 1'éternité.

240. Par 14 on voit la folie d’'un grand nombre de chré-
ticns qui, lorsqu’il sont offensés par les hommes, ne croient
pas que la tribulation qui les afflige vient de Dieu. Ma tri-
bulation, dit quelqu’un, ne provient pas de Dieu mais d'un
ennemi, qui nuit & mon honneur par ses paroles mordan-
tes et qui s’oppose & mon avancement par ses actions. Mon
affliction, s’écrie un autre, ne vient pas de Dieu mais d’'un
méchant voisin qui me vexe par ses paroles piquantes,
d’un fils débauché qui me crucifie par ses meears perver-
scs, d’'une femme colére qui m’inquicte. Mon malheur, dit
celle-ci, ne provient pas de Dieu mais des désordres |, de
I'inhabileté et de la prodigalité dec mon mari. Sclon saint
Dorothée ces hommes font comme les chiens. Voici les pro-
pres paroles du saint docteur : « Pour nous, quand nous en-
tendons uneparole quinous oftense, nous imitons leschiens.

(1) In Psal. 31.




— 188 —

Lorsque quelqu'un leur jette une pierre , ils la mordent,
apres qu'elle s’est arrétée. De méme abandonnant Dieu, qui
nous envoie des tribulations pour nous purger de nos
péchés, nous courons sur la pierre, ¢’est-a-dire contre Je
prochain. » (1) _

241. David n’a certainement pasagiainsi; tandis que S¢-
méi, homme d’une condition abjecte, I'accablait de ces pa-
roles tres-injurieuses : « Sors homme de sang, homme de
Bélial,» etlui lancait mémeune gréle de pierres ; il ne fit pas
attentionalamain ni alalanguetémcraire de celuij quil'in-
Juriait, mais ayant élevé son &me vers Dieun il recutdeluices
coupsoutrageants en disant: «Le Seigneurluia commandé
de maudire David. Quioseradire: Pourquoil’a-t-il fait?» (2)
De quel front oserai-je m’opposer a sa trés-juste et tres—
sainte volonté? Voila comment , si nous avons les lumieres
dela vraie foi, nous devons aussi procéder dans touslesmaux
qui nous arrivent par la volonté perverse d’autrui. Ainsi
tout mal qui peut nous arriver dans ce monde, qu’il pro-
vienne de causes nécessaires comme les maladies, les dou-
leurs, la perte de la santé et de la vie, la pénurie, la sté-
rilit¢, la peste, les tremblements de terre, les incommodités
des saisons, la pauvrelé et la misére; soit qu'il provienne
de causes libres comme les injures, les reproches, les af-
fronts, les injustices, les calomnies, les oppositions, les
importunités et tous les effets de la méchanceté des autres,
ce mal dépend certainement de la volonté de Dieu; puis-
qu’il I'a ordonné de toute éternité pour notre plus grand
bien. Nous devons donc nous soumettre a sa trés-sainte
volonté avec un humble sentiment de soumission, dans
tout ce qui nous afflige.

(1) Doctr. 7. — (2) 2. Reg. ¢. 16, v. 7.




— 189 =

CHAPITRE IIL.

QUE LE PREMIER MOTIF DE NOUS CONFORMER A LA YOLONTE
DIVINE CONSISTE EN CE QUE CETTE MEME VOLONTE MERITE

INFINIMENT D'ETRE ACCOMPLIE.

9242. Aprés avoir démontré que dans ce monde il\n’arrive
rien qui ne dépende de la volonté supréme du Tres-Haut,
voyons maintenant les droits stricts qui en résultent pour
Dieu et 'obligation étroite, en vertu de laquelle nous som-
mes tenus de nous conformer en tout a ses saintes dis-
positions. Il y a deux titres auxquels tout homme peut
devenir maitre d'une chose quelconque, et en acquérir
entiére jouissance ; ces titres sont ceux de formation et
d’achat. C'est ainsi que celui qui construit une maison,
qui fait une statue ou un tableau devient le maitre de ces
ouvrages, et celui qui les achete en acquiert ¢galement
toute la propriété. C’est précisément a ces deux titres que
Dieu a un droit infini et sur nous et sur toutes nos actions,
principalement sur les actes de notre volonté qui sont les
plus importants et les plus nobles de tous: parce qu’il nous
a créés par sa toute-puissance et rachetés au prix de son
propre sang. Commencons par le premier.

243. Le sculpteur est maitre de sa statue, parce qu’il I'a
taillée avec son docte ciseau. Le potier est possesseur de
son vase, parce qu’il I’a formé avec ses mains. Le peintre
est propriétaire de son tableau, parce qu'il I'a étendu sur
une toile grossiére avec ses pinceaux. Et ces artistes non-
seulement sont maitres de leurs ouvrages, ils ont encore le
droit d’en faire tous les usages auxquels ils sont propres.
Puisqu'ils peuvent s’en servir en tout lieu, en tous temps,
de toute maniere ou en les vendant, ou en les conservant,
ou en les détruisant a leur gré. Mais hélas! combien leur
propri¢te differe du droit souverain et supréme que Dieu




— 190 —

a sur nous, sur notre volonté et sur tous les actes de notre
libre arbilre a titre de création? Car enfin le sculpteur n'a
pas formé sa statue avee rien, mais avec une pierre qui
n’élait pas Pouvrage de ses mains. Le peintre n'a point fait
son lableau avec rien, mais au moyen de couleurs et sur
une toile déja préparée d’avance pour cet effet. Le polier
n’a pas formé son vase avec rien, mais avec l'argile qu’il a
trouvée dans les champs. Tandis que Dieu, en nous don-
nant notre essence, ne nous a pas tirés du sein d’un mar-
bre {roid, ni d’une toile morte, nide la molle argile, mais
du néant, sans employer aucune matiere pour former no-
tre noble substance. Pour donner une forme aleurs ceuvres,
ces artistes n’ont exercé qu’un talent restreint dans desli-
mites bien étroites : tandis que pour nous doter de notre
essence, Dieua du appliquer les forces de son infinie toute-
puissance; puisqu'aucune force inférieure a celles-1a ne
peut tirer la substance du fond méme du néant. Combien
doit donc ¢élre rigourcux le droit que Dieu a d'exiger que
notre volonté soit soumise a la sienne ? Quelle grande in-
jure ne lui faisons-nous pas chaque fois que nous nous sous-
trayons a une si juste domination ? Et si 1'on fait tort au
propriétaire d'un fonds, lorsqu’on lui dérobe les fruits des
arbres qu’il n'a pas créés mais seulement plantés; com-
bien n’offense-t-on pas Dieu en lui refusant la soumission
d’une volonté créée par lui et pour lui seul!

244. Ce haut domaine, cette supréme puissance qu'’il
convient que Dieu ait sur nous, comme étant notre créa-
teur, lui sont si chers qu’en donnant sa loi aux Is-
raclites ilrépete, dans deux chapitres du Lévitiqug, environ
vingt fois les paroles suivantes : «Je suis le Seigneur; »
ensuite il conclut ainsi: « Gardez tous mes préceptes et
tous mes jugements, et accomplissez-les : je suis le Sei-
gneur. » (1) Comme s'il disait : J'exige de vous ceci et cela,
et souvenez-vous que j'ai le droit de faire exécuter mes
ordres, parce que « je suis le Seigneur. » Je veux ceci et

(1) Levit, c. 19, v, 87,

-



— 191 —

cela, ct sachez que je $uis en droit d’exiger que toute ma

volonté soit accomplie, parce que « je suis le Seigneur. »

Saint Augustin dit méme que Dieu ne fit au premier

homme cette célebre défense de manger des fruits de 1’ar-

bre qui était au milieu du paradis terrestre, que pour

excreer sur lui sa supréme puissance. Ce saint docteur nous

représente Adam excusant son péché et le palliant par ces

paroles : « Si l'arbre est bon , pourquoi n'y toucherai-je

pas ? S’il est mauvais, que fait-il dans le paradis? » Pour-

quoi son ombre nuisible se répand-clle sur cette heureuse

terre? Puis il nous fait entendre Dieu qui lui répond en

ces termes : « C’est précisément parce qu'il est bon, qu'il

se trouve dans le paradis; mais je ne veux pas que lu'y

touches. Pourquoi? Parce que je suis le Seigneur et que tu

es le serviteur. Voila toute la raison. Si elle est pelite, c’est
parce que tu ne veux pas étre serviteur » et que tu me
refuses la soumission qui m’est due. (1) De sorte qu’on ne
doit pas trouver trop grande larigueur, avec laquelle Dieu

a puni Adam ainsi que sa postérité et les a privés de tous

les biens de lagrace et de la nature, pour une simple faute

commise en mangeant une pomme ; puisque refuser de se

soumettre a la volonté de Dieu emporte avec soi une cer-
taine espcce de rébellion, et que ce n'est rien autre chose
que de ne pas vouloir le reconnaitre pour son créateur,
son maifre, son Seigneur, et son monarque; que c’est
théme prétendre lui arracher la couronne de dessus la
téte. Et dans quoi le centurion faisait-il consister la
gloire de sa charge, sinon en ce qu'il voyait que ses sol-
dats étaien{ préts & lui obéir au moindre signe? Clest ce
qu’il affirme lui-méme en disant : « Car moi aussi, je suis
un homme revétu d’'un pouvoir, ayant des soldats sous
mes ordres, et je disa l'un: Va, ct il va: et a un autre::
Viens, ct il vient: et & mon serviteur: Fais cela, et il le
fait. » (2) De sorte que refuser de se soumettré a Dieu, c’est
pour ainsi dire vouloir le renverser de son trone et le dé-
pouiller de 'autorité supréme qu'il a sur nous.

(1) In Psal, 50, — (2) S, Matth. c. 8. v. 9.




- 192 —

245. Mais on peut voir plus manifestement encore com-
bien cette rébellion est un monstre honteux, en considé-
rant la soumission avec laquelle les autres créatures obgis-
senta Dieu et accomplissent toutes ses volontés. Consultez
seulement le premier chapitre de la Genése ; voyez Dieu
proferer & peine ses ordres et vouloir que la lumicre soit
séparée des ténebres, que la nuit soit, que le jour com-
mence, que les eaux qui étaient au-dessous du firmament
soient séparées de celles qui se trouvaient au-dessus, que
celles-la se réunissent dans un méme lieu; que la terre
produise I'herbe verdoyante et les arbres, des fruits : aussi-
tot toutes les créatures obéissent a sa volonté ; c’est pour-
quoi a chacun de ses ordres tres-exactement accomplis, le
texte sacré répete ces paroles : « Et il fut fait ainsi, et il
fut fait ainsi, et il fut fait ainsi. » (1)

246. Considérez comment toutes les créatures dépour-
vuesde sens sont continuellement attentives a exécuter la
volont¢ de leur Créateur. « Dieu regarde la terre et il la
fait trembler. » (2) « 1l envoie la lumicere, et elle va; il I'a
rappelée, et elle lui obéit dans la crainte. » (3) «Les étoiles
ont ét¢ appelées, et elles ont dit : Nous voici; et elles ont
lui avec joie devant celui qui les a faites. » (4) Il a dit a la
mer : « Tu viendras jusqu’ici, et tu n’avanceras pas plus
loin : et la tu briseras tes flots écumants: » et la mer obéis-
sante ne sort pas des limites qu’il lui a tracées. (5) Notre
divin Rédempteur «a commandé aux vents » qui trou-
blaient le mer, «et le calme s’est rétabli, » au grand éton-
nement des assistants qui ravis d’admiration s’écricrent :
aQuel est cet homme pour queles vents et la mer lui obéis-
sent?» (6) En un mot toutes les créatures, comme l'atteste
le Psalmiste, sont continuellement prétes i obéir aux
ordres de Dieu. « Le feu, la gréle, la neige, la glace, le vent
des tempétes accomplissent sa parole. » (7) Tellement sont
vraies ces paroles de saint Jérome : « Toutes les créatures

(1) Genes. c. 1. — () Psal. 83. v, 32, — (3) Baruch. c. 3. v. 33, —

(4) In eod. proph. — (5) Job, ¢. 38, v, 11, — (6) S. Matth. c. 8, v, 27.—
(7) Psal, 148, v. 8,




— 193 —

sentent leur Créateur , non comme 'entendent les héreti-
ques qui prétendent qu’elles sont toutes animées , mais a
cause de ]a majesté du Créateur: celles qui sont insensi-
bles pour nous sont sensibles pour lui. » (1)

9247. I homme seul doué de la raison se montrera-t-il
donc moins raisonnable que les créatures dépourvues de
raison et de sens? ’homme seul, parce qu’il reconnait le
souverain domaine que Dieu a sur lui et sa propre dépen-
dance du Tres-Haut, s'opposera-t-il opinidtrément a ce
méme Dieu? dira-t-il, la téte levée : « Je ne servirai pas : »
je ne me conformerai pas ases divines déterminations, je ne
me soumettrai point a ses tres-justes décrets ni a ses sain-
tes dispositions? L’homme seul, parce qu’il est doué du
libre arbitre, dont les autres créatures sont privees, se ser-
vira-t-il de ce noble don de la liberté pour secouer le joug
de la soumission due aux ordres du Tres-Haut, et pour se
rendre d’autant plus coupable et infidele qu’il est plus libre
dans ses actions? Quelle monstruosité ne serait-ce pas!

248. Ajoutez a cela que Dieu doit avoir sur nous un
pouvoir infini, non-seulement a titre de création mais en-
core a titre de rédemption: d’ou il résulte que nous de-
vons lui étre soumis non-seulement comme a notre Créa-
feur mais encore comme a4 notre Rédempteur et nous
conformer entierement a sa volonté. Personne n’ignore
I'état de perdition éternelle ou nous nous trouvions lors-
que, réduits en servitude par le prince des démons apres
notre péché, nous étions condamnés a gémir dans une
prison éternelle au milieu des flammes dévorantes. Ce-
pendant Dieu touché de commisération pour nous a résolu
de nous délivrer d’une servitude si cruelle, si lamentable:
et pour nous arracher des mains de nos ennemis ce ne
sont pas des mines d’or et d’argent, ni de pierres précieu-
ses et de diamants qu’il a épuisées, mais ses propres veines
qu'il a vidces du sang le plus précieux; ce qui est un prix
d’une si grande valeur qu’'on ne saurait lui comparer au-

(1) L. 1. in c. 8, Malth.
1y, 13




- 19} -

cun trésor. Si vous désirez vous former une juste idée de
ce prix, faites ce que je vais vous dire. Supposez dans
un des bassinsd’une balance une seule goutte du sang divin
que le Fils du Pere éternel a versé pour la rédemption de
nos ames, et dans 'autre tout l'or du Pérou avee toutes les
pierres précieuses de I'Océan. Ajoutez dans le second bas-
sin tout ce qu’ont produit de plus somptuenx la Phrygie
en vétements. la Namidie en marbres, le pays de Sidon en
pourpre et I’Arabie en parfums. Le premier bassin I’em-
portera-t-il encore surle poids de si grandes richesses? Oui
assurément; puisqu'uneseule goutte du sang divin estd'une
valeur infiniment plus grande. Supposez donc que Dien
ouvreles trésorsinépuisables de sa toute-puissance, et qu'il
place dans ce second bassin tout ce qu'il'a pu trouver de
précieux. de riche, de magnifique et d’estimable : le pre-
mier bassin sera-t-il alors forcé de céder au poids de ces
richesses immenses ef infinies? Nullement, puisque méme
dans le domaine de sa toute-puissance Dieu w’a rien da
plus précieux gqu’une seule petile goutte de son sang, dont
tous les trésors possibles ne sauraient égaler la valeur.
Mais si une seule goutte du sang divin est d’un prix ines-
timable, combien seront précieux ces flots de sang que Dieu
a répandus pour prix de notre rédemption? Qui pourra
estimer tant de douleurs, d’angoisses, d’injures, d’oppro-
bres et d’ignominies qu’il a supportés, pour nous délivrer
de la servitude éternelle de nos ennemis? Celui-la seul qui
nous a rachetés, nous malheureux, peut se former une
juste idée de ce prix.

249. Or maintenant je fais ce raisonnement: si un
homme devient le vrai propriétaire d'un esclave, qui est
homme de la méme nature que lui, uniquement parce
qu’il V'a acheté au prix de quelques viles pieces d’argent; s’il
acquiert a si bas prix un tel droit sur sa personne et sur ses
actions, que ce pauvre esclave ne peut pas méme faire un
pas de son propre mouvement et qu’il se trouve forcé de dé-

pendre, dans toutes sesaclions, de la volonté de son maitre:

quel domaine Dieu n’a-t-il pas acquis sur nous, quel droit




= {05 —=

sur toutes nos aclions et sut tous les mouvéments dé hotre
volonté ; pour nous avoir délivrés des mains de rios enne-
fiis & un prix immense, infini, incomparable ét inexpli-
cablé; a un prix qui efit été plus que suffisant pour raché-
ter tout le monde et méme mille mondes et une infinid
dé¢ mondes? De plus, si en refusant de se soumettre au
maitre qui I'a acheté, un esclave lui fait une injure grave
et digne d’un sévere chatitiment; quelle injure ne ferions-
nous pas & Dieu qui nous a acquis a un si grand prix; de
guelles peines ne nous rendrons-nous pas dignes, si nous
1ié lui semmes pas soumis, si nous ne nous conformons pas
& sa trés-sainte volonté; si nous prétendons que notre vo-
lorité prévale sur la sienne, par un désordre non moins
abominable que si la terre I'emportait sur le ciel?

250: Il suffit donc que nous ayons continuellement sous
lés yeux les flots de sang que le Fils de Dieu a versé de ses
propres veines pour délivrer nos ames de la servitude
éternelle ; il suffit que nous considérions fréquemment
Ies cruelles douleurs qui ont été le prix de notre rédemp-

tion, et nous éoinprendrons aussitot le droit infini qu’il
§'ést acquis sur nous a ce litre, ainsi que lobligation ri-
goureuse o1 nous sommes de nous conformer en tout a
Sa trés-sainte volonté. Alors nous n’aurons pas méme la
pensée de préférér notre volonté désordonnée a sa tres-
droit¢ volonté, et de vouloir la faire prévaloir sur elle par
iné injustice et un désordre si abominable.

2531. Outre le droit souverain que Dieu a dexiger qus
ribus d¢complissions en touté chose sa volonté, 4 cause du
domaine infini qu’il Sest acquis sur nous comme Créateur
¢t comme Rédempteur, il est encore d’auitres motifs qui
rious y obligent : d’abord parce qu'il st aussi notre Pere,
comme rious le disons tous les jours en commencant 1'o-
raisoni domiiicale : « Notre Pére qui étes aux cieux.»
C’est bien avec raison que nous lui donnons toujours le
doux nom de Pere, puisqu'il nous a procuré non-seule-
ment 'étre naturel mais eneore le bonheur de participer,
par la grace inbérente ou sanctifiante, & sa propre essenee




— 196 —

et a sa nature divine ; ainsi que saint Pierre le dit : ¢Afin
que vous deveniez participants de la nature divine. » (1)
Et parce qu'il est Pere tres-aimant, il nous a préparé dans
le ciel I'heritage du royaume éternel ou nous serons en-
tierement heureux. Or, qui ne sait qu'un pere a réelle-
ment le droil d’exiger que ses enfants exécutent sa vo-
lonté, quiils lui obeissent et lui soient soumis? De plus,
Dieu est notre ami par un effet de la méme gréce; puis-
que, comme nous l'avons dit ailleurs, elle unit 1'Ame a
Dieu par le lien d'une véritable amitié. Il est certain que
I’amitié exige I'union des volontés, selon cet axiome bien
connu : « L'ami est un autre soi-méme. » C’est pourquoi
David et Jonathas, types des vrais amis, semblaient n’étre
qu'un cceur qui animait deux corps. « L'dme de Jona-
thas était unie a celle de David. » (2) Dieu observe parfai-
tement les lois de 'amitié, autant qu’il dépend de lui-
méme: puisque dans toute chose permise et convenable
il satisfait la volonté de ceux qui le craignent et qui V'ai-
ment ; comme nous le lisons dans les Pseaumes : « Il fait
la volonté de ceux qui le craignent. » (3) Il tienl ses yeux
continuellement ouverts afin de voir les nécessités des
dmes justes qui entretiennent son amitié; il préte tou-
jours une oreille attentive pour entendre leurs prieres et
combler leurs veeux. « Les veux de Dien regardent les
justes et ses oreilles entendent leurs prieres. » Pour que
cette amitié soit accomplie d'un coté comme de l'autre, il
est nécessaire que nous aussi nous nous conformions en
toute chose a la volonté de Dieu, si nous ne voulons pas
étre infideles et perfides envers un si digne ami. Et ccla
d’autant plus que Dicu a un droit infini de faire sa propre
volonté , tandis que nous, nous sommes tres-strictement
obligés de rechercher en tout son bon plaisir, parce qu’il
est la premiere regle de toute justice, de toute droiture et
sainteté. Si donc il daigne acquicscer a la volonté hu-

(4) 2. Epist. ¢. 1. v. 4, — (2) 1. Reg. c. 48, v, 1. = (3) Psalm, 144,
v. 49,




— 107 —
maine, nous devons aussi, a plus forte raison, nous con-
former a la volonté divine.

952, Mais la plus puissante raison, qui nous persuade
cette sainte conformité, et que nous devons conserver
toujours empreinte dans notre ame, cqnsiﬁe_z assurément
en ce que Dicu est le souverain bien qui merite que toutes
les créatures se conforment a sa volonté. Le bien mérite
d’étre aimé. J'ai déja dit que ce que I'aimant est au fer, le
bien Iest anotre volonté, parce qu’il I'atlire a lui par une
douce affection. Et plus la bonté de l'objet aimé est
grande, plus celui-ci a de vertu pour attirer la volonte et
I’embraser de son amour. Ainsi puisque Dieu renferme
en lui-méme une infinie bonté, il a aussi une force infinie
pour s’attirer les cceurs et mériter d’étre aimé infiniment
plus que toute autre chose, soit dans nous soit hors de
nous ; plus que notre corps, que notre dme, que toute
inclination, plus que notre volonté, et par conséquent il
mérite d’étre préféré a tout penchant naturel de notre
volonté ; parce qu’aimer n’est rien autre chose que vou-
loir le bien de l'objet qu’on aime, et le vouloir au degré
auquel ille mérite. Ainsi, puisque Dieu mérite infiniment
que notre libre arbitre soit soumis a sa volonté, il faut
évidemment, si nous l'aimons, que notre volonté soit
consacrée a la sienne.

253. Le seul acte de conformité fait par le grand prétre
Héli montre combien est agréable aux yeux de Dieu cette
humble soumission de notre volonté a ses trés-sages dis-
positions. Ce prétre était coupable devant Dieu de tous les
sacriléges que ses fils avaient commis et des scandales
qu’ils avaient occasionnés dans le lieu saint, « parce que
bien qu’il st que ses fils se conduisaient indignement, il
ne les corrigeait pas. » C’est pourquoi le Seigneur lui fit
savoir par la bouche du prophete Samuel qu'il serait dé-
pouillé de sa dignité de prétre, chassé du temple, prive
de ses enfanls ¢t méme frappé de mort. Mais Héli, ap-
prenant une si funeste sentence prononcée par Dieu en
punition de ses crimes, baissa la téte et avec une humble




seumission profera ces remarquables paroles : « Dieu est
le Seigneur, qu'il fasse ce qui est hon a ses yeux. » (1) Or
cet acte de conformité et de soumission a la velonté de
Dieu fut d’unesi grande valeur aux yeux du Tout-Puissant
gue, selon I'opinion d'auteurs trés-recommandables que
cite Cornélius a Lapidé, le grand prétre Heli a obienu le
salut de son ame malgré les fautes graves dont il était
coupable. « Considérons . dit Cornélius, la répense d'Hgli,
réponse digne d'un prétre pénitent, d’'une ime égale et
resignée entierement a la volonié de Dieu et a un si texri-
ble chitiment; réponse pour laquelle il semble qu-Heéli
soil sauveé. Cest aussi ce que disent Théodoret ete.» Ainsi.
quicongue ddsire se concilier le ceeur de Dieu, doit imiter
de grand prétre Héli dans sa cenformité a la yolonté di-
¥ipe.

CHAPITRE 1V.

RAJSONS QUI CONCERNENT NOTRE UTILITE PROPRE, ET POPR
LESQUELLES NOUS SOMMES TENUS DE NOUS CONFORMER EN
TOUT A LA VOLONTE DIVINE.

254. Si I'amour de Dieu languissait tellement dans
aotre ceenr qu'il n’eit pas la force de soumettre notre
splonié a la volonlé divipe; 1l faudrait nous porter, a
celle soumission, du moins par l'ammour que nous avons
pour pous-mémes; puisqu’il n’y a, et il ne peut y avoir
pour, nous rien de plus utile que de nous conformer gn
tout a la volonté divine. J'ai déja touche celle Néril;(_a
dans le second chapitre de cet article; mais j’en parle.r.a{
plus longuement ici comme dans son Jieu propre : €ar §l

(4) 1. Reg. c. .. 18,




- {99 —

elle n'est pas bien imprimée dans notre esprii, nousne
parviendrons jamais a pouvoir nous reposer tranquille-
ment dans la volonté de Dieu au milieu des adversités. 31
faut que nous soyons intimement persuadés que tout ee
qui nous arrive, par la volonté ou la permission divine,
Dieu le veut ou le permet pour notre bien, et ques’il s’en-
suit quelque mal, cela provient de la mauvaise maniere
dont nous envisageons les choses, surtout quand neus
refusons de nous conformer a ses dispositions pleines
d’amour.

255. Celte veérité est tres-certaine, parce qu’elle est
fondée sur la foi. En effet, nous lisons dans les saintes
Ecritures : « Seigneur vous nous avez couverts comme du
bouclier de votre bonne volonté. » (1) Or, Dieu nous a
ainsi entourés de tous cotés et ceints du bouclier de sa
bonne volonté, afin que les maux qui sont des maux réels
ne puissent point parvenir jusqu’a nous, et que ceux-la
seuls qui sont bons nous atteignent, parce qu’ils deivent
servir a noire avantage. Nous lisons que Dieu pense a
nous faire du bien; lorsquw’il nous voit malheureux : « Je
suis mendiant et pauvre, mais le Seigneur est plein de
sollicitude pour moi. » (2) Il nous garde comme la pru-
nelle de ses yeux, ainsi que le prouvent ces paroles: « Celui
qui vous touchera, me blessera moi-mémeala prunelle de
I'eeil. » (3) Seigneur, lui dit David, « gardez-moi comme
la prunelle de 'ceil. » I nous promet son amour en ter-
mes beaucoup plus tendres encore ; lorsqu’il ne dédaigne
pas de se comparer tan(ot & une poule qui protége ses
poussins sous ses ailes : « Combien de fois n’ai-je pas voulu
réunir tes enfanls, comme une poule rassemble ses pous-
sins sous ses ailes, et tu ne l'as pas voulu?» (4) tantot a
un aigle : « Comme un aigle, qui excile ses petits i voler,
étend ses ailes en voltigeant au-dessus d'eux; ainsi le
Seigneura prisson peuple et 'a porté sur ses épaules; »{3)

(1) Psal. 5. v. 23. — (2) Psal. 29, 18. — (3) Zach. ¢, 2. V. 8, =
(4) S. Matth. c. 23, v. 87. — (5) Deut. c. 33. v. 41.




— 200 —

pour nous faire comprendre qu'il nous assistera lui-méme
avec autant d’'amour et de sollicitude : tantot a une mere
pleine de tendresse: « Une femme peut-elle oublier son en-
fant et ne pas avoir pitié du fruit de ses entrailles? et lors
méme qu’elle I'oublierait, moi cependant je ne vous ou-
blierai pas; car je vous ai inscrit daus mes mains. » (1)
Enfin il s’abaisse jusqu’a nous faire les tres-douces cares-
ses d’'une tendre mere : « Vous serez portés aux mamelles
et caresses sur les genoux. Comme une mere caresse son
enfant, ainsi je vous consolerai.» (2) Toutes ces tres-tendres
expressions prouvent qu’il est en Dieu une providence
pleine d’amour incapable de vouloir qu’il nous arrive
aucun mal reel.

256. J'ai dit «aucun mal réel : »il est en effet certaines
choses qu’on range parmi les maux, comme je I'ai dit
plus haut, parce qu’elles nous affligent ; tandis que dans
le fait elles sont de vrais biens, puisque Dieu les fait ¢on-
courir a notre plus grand avantage. Il nous reste main-
tenant a voir quelle utilité Dieu désire que nous retirions
de ces adversités que nous appelons maux; afin que, les
considérant des yeux de la foi, nous les recevions comime
de véritables biens tels qu'ils sont réellement.

257. Premierement, Dieu nous envoie quelquefois les
adversités, qui arrivent en cette vie, comme des moyens
de parvenir a un grand bonheur temporel. D’ou il résulte
qu’en les considérant sous le rapport naturel, on ne peut
les appeler maux, puisque méme dans Uordre de la nature
ils nous procurent de grands biens. Joseph est vendu aux
Israélites par ses freres comme un misérable esclave :
jeté dans une obscure prison il déplore son infortune en
gémissant sur ses liens cruels. Qui aurait jamais cru que,
par Vopprobre de ces chaines et le déshonneur de cette
servitude, il serait élevé sur le trone el commanderait a
toute 'Egypte avec autant d’antorité que le roilui-méme?
Cependant il en, fut ainsi, et Dicu qui seul pouvail le pre-

(1) lsaie ¢, 49. v. 46. — (2) Isaic c. 66. v. 13.




- 201 —

voir proportionna I'ignominie de sa captivité a la hauteur
de cette dignité. Les dnes de Saiil étaient perdus, ce jeune
homme, attribuant cette perte a sa mauvaise fortune,s’em-
pressa de les chercher avec une grande sollicitude, a tra-
vers les bois et les foréts, par les chemins et les sentiers
égarés. Qui aurait jamais pens¢ quau lieu de ces viles
bétes de somme, Saiil trouverait alors la couronne royale
dont il devait ceindre son front sur le trone d’Israél? Et
cependant c’est ce qui arriva ; puisque Dieu qui prevoyait
son avénement permit qu’il fit cette perte pour I'amener
a celui qui l'a fait roi de son peuple. Au contraire, qui se
serait jamais imaginé que les honneurs dont Aman était
comblé a la cour d’Assuérus, et son élévation a la dignité
du courtisan le plus puissant aupres du roi, étaient, pour
cet infortuné, une voie qui le conduisait a la mort la plus
ignominieuse ? Et cependant il est certain qu’il y fut con-
duit par ses promotions : Dieu I'a prévu et il 1'a voulu,
afin qu'une potence infamante fit le terme de son ambi-
tieuse prospérité. J’en conclus donc avec raison que les
choses qu’on range parmi les maux sont quelquefois des
biens méme temporels. Ainsi quiconque est raisonnable
doit se laisser gouverner par Dieu, puisque sa bienveil-
lante providence ne peut pas disposer de nous autrement
que pour notre bien.

258. Secondement, Dieu permet quelquefois que nous
soyons affligés par des peines graves et nombreuses en
cette vie, de peur que dans 'autre il ne soit forcé de nous
voir accablés de souffrances beaucoup plus longues et
plus cruelles : il veut nous faire éviter celles-ci par celles-
la. N'est-ce pas alors un bien immense qui nous arrive
sous l'apparence d’un petit mal? C'est ce que le saint
homme Job comprit trés-bien : considérant comme un
grand bienfait de Dieu que les horribles tourments de
autre vie soient échangés contre les tres-faibles douleurs
de la vic présente, il suppliait le Seigneur de ne point
I'épargner, quand il Laffligait par la douleur, mais de I'é-
craser plutot sous le poids des souffrances, « Qui me don-




— 202 —

nera quie ma priere soit exaucée ?... et que celui quia
commence me broie lui-méme; qu'il donne un libre
cours a son bras et qu'il m’immaole ; que jaie la consola-
tion de voir qu’il ne m’épargne pas, quand il m'afflige
par la douleur ? » (1)

259. Troisiemement. Dieu nous aftlige souvent pour
nous amender et enlever I'obstacle que nos fautes oppo-
sent & notre salut ¢ternel. C'est ainsi que la célebre Ju-
dith disait a son peuple vigoureusement assiégé par l'ar-
meée d'Holopherne et prét a se rendre entre les mains de
ce tyran : Mes concitoyens, la grande tribulation qui nous
afflige « nous est arrivée, croyons-le bien, pour notre
amendement et non pour notre ruine. »(2) Cest ainsi que,
apres avoir rappori¢ les dommages occasionnés aux Hé-
breux par I'infime Antiochus, la profanation du temple
et les abominations commises dans le lien saint par ’or-
dre de ce roi impie, lauteur du livre des Machabées
djoute : @ Je conjure ceux qui liront ce livre de ne pas
s'eflrayer a la vue de ces adversités, ct de croire que ce
~qui a eu lieu est arrivé non pour notre perle mais pour
I'amendement de notre nation. » (3) Parce que Dieu est
réellement nn Dieu tres-aimant qui ne nous frappe que
pour guerir les blessures de nos Ames, et qui ne nous af-
flige un peu ici-bas que pour nous donner ensuite la vie
éternelle.

260. Qui ne se serait senti touché de compassion a
Ja vue du roi Manasses gémissant sous le poids ignomi-
nieux de ses chaines, privé de ses richesses, de la cou-
ronne et méme de la liberté, qui est plus précieuse en-
core aux yeux des hommes, pour étre conduit en captivité
par le roi de Babylone ? Et néanmoins, en 'accablant
tous a la fois tant et de si grands maux comblerent ce
roi impie du plus grand bonheur que Dieu et pull-li
procurer : puisqu’excité de cette manicre a faire péni-

(1) Job. ¢. 6. v. 8. — (8) Judith. c. 8. v. 27. — (3) 2. Machab. c 6.
r. 48.




~

— 9208 —

tence il mit en stireté le salut de son dme; comme on
peut s'en convaincre d’apres les paroles suivantes : ¢ Lors-
qu’il fut dans les angoisses, il pria le Seigneur son Diey
et fit une rigoureuse pénitence en présence du Dieu de
ses peres. » (1) Certes, quand méme Dieu l'aurait établi
seul monarque de fout cet univers, il ne l'etit pas comblé
d'un si grand bienfait que lorsqu’il le reduisit a cctle
extréme misere.

~ 961. Qui aurait pu voir, sans pleurer,cet illustre héros
gie‘la Syrie, Naaman dent nous lisons dans I'Ecrituse :
g Naaman chef de la milice du roi de Syrie etait un
hpmme grand devant Dieu et hemore : car c’est par lui
que ie Seigneur a sauvé la Syrie. C’était un homme vail-
lant et riche, majs couvert de lcpre depuis latete jus-
qu'aux pieds. » (2) De sarte que sa gloire el ses dignites
jointes 2 celte dégoutante maladie semblaieni ne servir
qu’a le rendre digne d’une plus tendre commiseration. Eit
cependant c’est de ee misg¢rable mal qu’est provenu son
véritable bien : puisque pon-seulement il fui entierement
guéri par le prophete Elisée, dans les eaux du Jourdain,
maisgu’il parvint encere a la connaissance du vrai Dieu et

renonca au culte des faux dieux qu’il adorait auparavant.

C’est pourquai il dit lui-méme : « Je reconnais mainte-
nant que sur loule la terre il n’y a pas d’autre Dieu que le

Dieu d'Israél... Désormais votre serviteur n’offrira plus

d’holocaustes ni de victimes aux faux dieux, si.ce nest
au Seigneur. »

262. Qui n’edt considéré comme le plus maklheureux
des morlels ee panvre paralytiqgue qui, semblable au ro-
seau sur la rive humide d’un fleuve, passa trente-huit
ans 3 trembler sur le hord de la piscine, sans Lrouver
pendant un si long espace de temps une main chagitable
qui le plongeat a temps opportun , par un picux mouve-
ment, dans ces eaux salutaires : de sortequ’il fut réduid a
déplorer continuellement sa misere et & s’¢crier avee un

(1) 2. Paralip. c. 33, v. 12. =~ () 4. Reg. ¢. &. v. 3




amer regret : « Je n'ai personne. » (1) Et ‘cependant cette
grande infortune lui procura le plus grand bonheur qui
eut pu lui arriver, puisque ce fut précisément parce qu’il
attendait depuis silongtemps sa guérison, qu’on le porta
aux pieds du Rédempteur, qui non-seulement lui rendit
la santé du corps, mais délivra méme son dme de linfir-
mité, beaucoup plus dangereuse encore, de ses péchés.
Nous pourrions ajouter une infinit¢ d’autres exemples
qui prouvent manifestement que toutes les choses, que
Dieu veut et dont il dispose pour nous, tournent i notre
plus grand avantage, bien que notre faible sens et notre
jugement borné les considérent quelquefois comme des
maux. '

263. Remarquez ici, je vous prie, quelle est la témérité
de certains hommes qui, parce qu'ils sont en proie a la
misere, murmurent contre Dieu, en proférant ces paroles
teméraires : Tout aux uns etrien aux autres: tant d’enfants
a quelques-uns et aucun a d'autres : une si forte santé a
ceux-ci et des infirmités conlinuelles a ceux-la : la prospé-
rité aux uns et I'infortune aux autres. Lorsqu’ils voient les
pécheurs favorisés par la fortune, ils n'ont pas horreur de
blasphémer contre le ciel, en disant que pour étre heureux
il faut se faire impie ; de sorte qu'ils accusent Dieu d'in-
justice ou d’'iniquité dans la distribution de ses bienfaits.
On pourrait donc bien leur appliquer ce que saint Augus-
tin dit du peuple juif devenu furieux contre notre divin
Rédempleur : « Ingrats malgré toutes les guérisons qu'’il
avait opérées, semblables a des frénétiques dévorés par
une fievre ardente, ils se sont irrités contre le meédecin
qui était venu les guérir » par laffliction « et ont résolu
de le perdre. » (2) Mais parce que les hommes audacieux
qui, en proférant des paroles si insolentes , lévent leur
front orgueilleux contre Dieu, sont des créatures pluiot
animales que raisonnables, et qu'ils ne considérent les
dispositions de la divine Providence qu'avec des yeux

(4) 5. Joan. ¢. . — (2) [n Psal 6.



— 20% —

charnels et non d’un regard purifi¢ par la lumiere de la
foi ; il faut les convaincre en leur mettant sous les yeux
des exemples frappants.

964. Qu'ils consideérent donc ce riche avare qui, maitre
d’un palais splendide, tantot sassied a une table bien
servie, tantot se repose sur un lit mou et somptueux,
tantot se promeéne dans un jardin tres-agréable, toujours
suivi de nombreux domestiques. Qu'ils jettent ensuite leurs
regards sur ce pauvre malheureux qui git a sa porte cou-
vert d’habits déchirés, rempli d’ulceres; et, ce qui est
encore plus misérable, n’ayant pas méme de quoi panser
ses plaies, ni un morceau de pain que lui refuse cet
homme sans pitié. Qu’ils jugent ensuite du sort de I'un et
de Vauire ; qu’ils décident celui des deux qui leur parait
préférable. C'est celui du riche, répondent-ils aussitot ;
parce qu'il est heureux : et non celui du pauvre; parce
qu’il est misérable. Or, sachez, leur dirai-je, que vous
avez porlé un trés-mauvais jugement, et que vous vous
éles grossiérement trompé : car ce riche est réellement
tres-malheureux ; puisque les richesses, les délices et la
splendeur l'ont précipité, comme autant de piéges, dans
la damnation éternelle : tandis que Lazare est tres-heu-
reux, puisque sa misere lui a servi de clef, pour ouvrir
le royaume des cieux. Le mauvais riche a él¢ comble de
biens pour son malheur : mais Lazare a recu la pauvreté,
les ulceéres et la douleur comme des gages de la récom-
‘pense, dont il jouit dans le ciel. C'est donc bien avec
raison qu’Abraham disait au mauvais riche précipite en
enfer : « Mon fils ! souvenez-vous que vous avez recu, pen-
dant votre vie, les biens» par lesquels Dieu a récompensé
les quelques bonnes ceuvres que vous avez failes; afin de
pouvoir ensuite punir I'intempérance de vos repas et I'or-
gucil de votre luxe : «tandis que Lazare a regu les maux »
par lesquels Dieu 'a éprouvé; afin de pouvoir le combler
d’une joie ¢ternelle dans le ciel. Que pensez-vous de cela,
vous qui vous plaignez de Dieu? Les tribulations, qui
vous tourmentent, ne sont-elles pas de vrais biens, si




— 06 =

vous les recevez avec la soumission due a la volontd
divine? Et les biens, que vous enviez, ne seraient-ils
peut-étre pas pour vous de véritables maux qui vous pré-
cipiteraient dans un abyme dé miscres? boumettez-\ ous
donc ehi paix aux dispositions divines qui ne regardent
rien autre chose que votre bonheur.

265. Mais parce que cette vérité, quoique certaine, ré-
pugne i I'experience de nos sens, et que les hommes char-
nels ne la comprennent jamais assez; je vais rapporter
un fait qui lz fera voir sous des COU]EUI‘b encore plus
vives. (1) Le mariage avait uni un homnie et une femriie
qui étaient de meeurs aussi différentes que leur condition;
pulsque celui-la était modeste et timor¢; tandis que celle-
ci était dissolue et effrénée. Cependant eet hommeé mena
une vie malheureuse; car, se trouvant én proie a la mi-
sere, il était forcé de trav dlllBI‘ afin de pourvoir a son en-
treticn; tcllement que, fnble de santé, il succombdit
souvent a la fatigue. Quand il se portait bien, il gémis:
sait sous le poids de ses pénibles travaux; et lorsqu il était
malade, sa pauvreté ne lui permettait pas d'adoucir les
a‘iguillons de la douleur. Enfin, aprés une vie laborieuse et
une nraladie tres-pénible, il mourut au milieu des plus
erucls tourments. A €a mort le ciel lnicmérme seniblait §é
eourroncer ; puisque pendant trofs jours il larca 13 foudrd,
fit sillonnér les éclairs et inonda la terre de pluies 8i cor=
tinuelles, qu'il ne fut pas possible de transporter  I'église
le cudavu du défunt. Les voisins, jugeant d’aprés ces
dernieres apparences, crurent témérairement que cet
homme était un grand pécheur; puisque le ciel s'armait
eontre lui el que la terre refusait de le recevoir dans son
sein ¢t de lui procurer ainsi la sépulture. Tandis qu'au
contraire 8a féinme mena toujours une vie trés-heux"éuéé
au milieu des délices et des plaisirs. Le monde Paimait et
la comblait de caresses; de sorte quelle vécut hetiréuse et
contente. Elle wéprouva jamais la moindre fievre, ne res-

(1) Lib. doct. P. P. de Provid. n. 8.



e 0T e

sentit anecune douleur de téte, ni aucune infirmité ou
affliction capable de troubler sa prospérité. Arrivée a sa
derniére heure, elle expira paisibiemenl par un temps si
serein que le ciel lui-méme semblait concourir a rendre
sa mort douce et heureuse. Cependant une de leurs filles,
comparant un jour la vie malheureuse et la funeste mort
de son pere, avec la vie tranquille et la paisible mort de
sa mere, jugea que celle-ci était heureuse et que celui-la
était malheureux: de sorte qu’elle se proposait déja d’imi-
ter le genre de vic de sa mere. Lorsque tout a coup elle vit
paraitre, devant elle, un homme, d’une haute taille et
d’un aspect vénérable, qui lui demanda ce qu'elle pensait.
La jeune fille, effrayée par sa vue et par le ton de sa voix,
ne sut que répondre. Alors cet homme lui dit : Je sais ce
que vous pensez; mais venez avec moi et je vous déli-
vrerai de votre errcur. Ensuite il la prit par la main et la
conduisit dans un lieu si beau et si agréable, qu’il lui
semblait que c’était le paradis terrestre. La elle rencontra
son pére qui, allant au-devant d’elle, I'embrassa et lui
donna le doux nom de fille. Cette jeune personne désirait
rester avec lui dans ce lieu de délices. Mais celui qui I'y
avait conduite, ne le permettant pas, la prit de nouveau
par la main et la conduisit, en descendant la colline, pres
d’un précipice ol 'on n’entendait que des hurlements,
des cris, des grincements de dents et des gémissements:
1a, elle vit, au milien d’une fournaise de flammes tres-
ardentes; sa misérable mere qui détestait, en se livrant a
la.fureur du désespoir, la vie licencieuse qu’elle avait
menée sur la terre. Il n'est pas facile de dire combien
celle jeune fille fut effrayée a la vue de ce spectacle hor-
rible. Néanmoins on peut supposer qu’aussitot apres cette
vision elle pritla résolution d’imiter son vertueux pere,
et quelle I'a fait jusqu’a son dernier soupir. Jai appris ce
fait d'un Pere du désert auquel cetle méme jeune fille I’a
rapporte, lorsqu’elle etait déja bien avancée en dge ét
parvenue a un haut degre de perfeclion. Cette vision dé-
montlre que, comme nous l'avons dit, les tribulations, que




— 208 —

Dieu nous envoie, quoique trés-pénibles, ne sont pas de
véritables maux, mais plutdt de vrais biens, a cause de la
fin pour laquelle Dieu permet qu'elles nous arrivent,

266. Mais <'il en est ainsi, quelle n’est pas notre folie,
lorsque nous refusons de nous laisser gouverner par la
volonté divine dans tout ce qu’elle ordonne; puisque
nous savons que fout concourt au bonheur de ceux qui
le font? Je sais que nous devrons quelquefois supporter
des choses contraires a notre honneur, a notre réputation,
a nos avantages, a notre sante et méme peut-étre a notre
vie. Mais qu’importe ? des lors que nous sommes certains
qu'en nous abandonnant aux dispositions de la divine
Providence, nous mériterons de voir un jour toutes ces
épreuves couronnées d’'un heureux succes, et notre bon-
heur assuré pour I'éternité. Quel est le fils qui ne dépo-
serait toute sa fortune et ses biens entre les mains d’une
mere qui I'aime tendrement? Quel est celui qui ne sou-
mettrait ses affaires au jugement d’'un ami qui lui est en-
tierement dévoué? Pourquoi donc ne nous abandonne-
rions-nous pas entre les mains de Dieu ? Pourquoi ne nous
laisserions-nous pas gouverner par lui : que les choses
soient prosperes, ou facheuses, ou agréables, ou pénibles,
ou délectables ; puisque nous savons qu’il nous aime plus
tendrement qu'une mere son fils, et plus généreusement
qu'un ami, son ami; puisque nous sommes certains que
sa Providence ne fait rien que pour notre plus grand
bien ? Abandonnons-nous donc entierement dans les bras
de ce tres-bon Pére, et laissons-nous conduire par sa tres-
aimable volonté; comme le Psalmiste royal nous 'y
exhorte : « Mctlez en Dieu toute votre sollicitude.» (1)
Jetons tous nos soins, toutes nos inquiétudes dans la tres-
douce nier de sa bonié infinie ; puisque nous savons qu'il
ne néglige aucunement nos avantages : ainsi que saint
Pierre l'attesle : « Metlant toute votre sollicilude en lui;
parce qu'il a soin de vous.» (2) Chose vraiment admira-

1) Ps. 54. v, 28, — (2) Ipist. 1. ¢. 5, v. 7.
), (2) KT




— 209 —
ble! Jésus-Christ s'est soumis, par amour pour nous, a
la volonté des bourreaux qui voulaient le crucifier : « Il
livra Jésus a leur volonté. » (1) Et nous ne nous abandon-
nons pas, pour son amour, a sa volonté qui ne se propose
que notre bonheur?

CHAPITRE V.

AUTRE UTILITE QUI RESULTE, POUR NOUS, DE LA CONFORMITE
A LA VOLONTE DIVINE, ET QUI CONSISTE EN CE QUE CETTE
VERTU NOUS PROCURE LE BONHEUR MEME EN CETTE VIE.

967. L’homme ne peut étre heureux ici-bas qu’autant
que sa volonté et ses désirs sont satisfaits : puisqu’une
seule chose contraire suffit pour troubler, pour affliger
son ceeur et le remplir d’amertume. Pourquoi Aman
¢tait-il inquiet? Il jouissait des premieéres dignités a la
cour royale d’Assuérus, ou il I'emportait sur tous les
ministres de ce roi: il avait une fortune immense et des
enfants; il était comblé d’honneurs et de délices : il jouis-
sait du pouvoir supréme. Et cependant il se plaignait en
disant : « Quoique j’aie toutes ces choses, il me semble que
je n’ai rien.» Et pourquoi cela? Peut-étre des ennemis
atlentaicnt-ils & ses jours? Un rival s’opposait-il a son
avancement ? Rien de tout cela. Il lni manquait sealement
que Mardochée, homme étranger, ne se levait pas lors-
qu’il allait & la cour royale; comme il n’a pas eu honte de
Pavouer : «Il me semble que je n’ai rien : tant que je
vois Mardochce assis a la porte du roi, » (2) Ce tres-petit

(1) 8. Luce c. 23, 25.~— (2) Esther, c. ¥, v. 18,
1v. 14




— 210 —
manque de respect suffit pour le remplir d’une si grande
amertume, qu'il ne faisait pas méme attention aux hon-
neurs qu’on lui rendait dans tout le royaume.

268. Mais Aman n'est pas le seul qui ne soit pas heu-
reux pour le manque d'une seule chose : i1y en a autant
que cetle misérable terre compte d’habitants. Interrogez-
les tous et vous verrez qu'ils se disent tous malheureux;
parce qu'ils endurent la privation d’'une chose qu’ils dé-
sirent. Celui-ci est riche, mais il n'a aucun titre de no-
blesse : celui-la est noble, mais il n’a pas les richesses
nécessaires pour tenir son rang dans la société. L'un
abonde de biens, mais il n'a pas la sant¢ pour en jouir :
I'autre jouit d’'une bonne santé, mais il n’a pas d’argent
pour en gotiter les fruits. Celui-ci goute une paix con-
tinuelle dans sa maison. mais il a en dehors un ennemi
qui s’oppose a son honheur : celui-la n'a ni adversaire ni
pers¢cuteur, mais son orgueilleuse épouse et ses enfants
libertins lui arrachent de continuels soupirs. En un mot,
parmi tous les hommes de ce monde, on ne saurait en
trouver un seul qui soit entierement heureux; parce qu’il
n’en est pas un dont tous les désirs soient satisfaits.

269. A qui donc sera-t-il donné sur cet océan de mi-
seres d’arriver au port du vrai bonheur? C'est a celui-la
seul qui veut se conformer en toute chose a la volonté
divine. La raison en est évidente. Aucune chose ne peut
nous arriver, que Dieu ne I'ait voulue, de la maniere que
jai expliqué plus haut. D’our il résulte que I’homme spi-
rituel désirant en tout la volonté de Dieu , il ne peut lui
arriver aucune chose qui ne soit conforme a sa volonté :
car, puisque Dieu veut tout ce qui lui arrive, il ne peut
lui arriver rien qu’il ne veuille lui-méme. De sorte qu'il
satisfait en tout a la volonté divine; il vit toujours con-
tent et golite sans cesse la paix intérieure qui constitue
toute la félicité de notre vie. Cest donc avec raison que
saint Dorothée disait que, pour faire constamment et pai-
siblement sa volonté propre, il n’y a pas d’autre moyen
que de s’en dépouiller et de se soumettre & celle de Dieu :



— 21 —
« Ainsi, sans vouloir accoinplir notre volonté, il se trouve
que nous ’avons toujours accomplie. » (1)

'270. Ajoutez a cela que méme les douleurs corporelles
et les tribulations intéricures, qui peuvent seules troubler
notre bonheur, deviennent douces et agréables i celui qu?
s'applique a faire la volonté divine. En effet, l'amou‘lj qui
unit a Dieu toute personne spirituelle fait qu’elle se xjcjolmt
de tout ce qui lui plait. Comme elle voit qu'il plait & Dieu
qu’elle soit affligée ici-bas, elle se réjouit mém'e de sa
propre affliction; et parce qu’elle reconnait que Dien veut
qu’elle soit accablée de douleurs, clle trouve méme ding
ses souffrances un motif de se réjouir. De serte que la joie
et la douileur se mélent tellement 'une a I'autre, qu’elles
formerit ensemble une douce amertume tres-agréable au
palais de I'dme aimante. C'est pourquoi méme en souf-
frant elle ne souffre pas, et la douleur ni'a Jamais assez de
force pour troubler son repos, pour lui ravir son bonlietr,
Lés apotres trainés devant les tribunanx comme des cou-
pables et accusés comme des criminels eussent di res-
sentir I'affliction d’une telle ignominie. Mais non : « ils se
retircrent du conseil en se réjouissant. » Et pourquoi
cela? Parce que, comme ils aimaient Jésus-Christ, ils se
réjouirent d’avoir fait sa volonté et son bon plaisir, en
supportant ces humiliations. « Parce qu’ils avaient élg
trouvés dignes de souffrir unc humiliation pour le nom
de Jésus. » (2) Les martyrs placés sur les chevalets ef ac-
¢ablés Sous les coups de cordes ou de verges ont assuré-
metiit Senti les aiguillons de Ia douleur, car ils n’étaient
certainement pas de roc. Et cependant ils se réjouissaient, et
reprochaient méme aux bourreauyx leur trop de lenteur;
afin de les rendie encore plus cruels envers eux. Tant était
grand le plaisir qu’ils avaient a souffrir pour le bon plaisir
de Dieu! C'est ainsi que les Ames, qui se conforment a la
volonté divine, se réjouissent et changent leurs tribula-
tions en consolations, lorsquelles considerent que leurs

(1) DOCL 91 _(2) ACt. C, 5. Y. l'ic




— 212 —

adve:sités et leurs afflictions ont été décrelces par la vo-
loni¢ de Dieu, et qu'elles leur viennent de la douce main
de leur Pere céleste. De sorte qu'elles accomplissent cette
parole du Sage : « Le juste ne s'atlristera point, quoi qu’il
Iui arrive. » (1) Ces ames affligées sont donc plus heu-
reuses au milien des adversilés, que les mondains au

milieu de leurs vaines joies.
971. Les Annales de l'ordre de Cileaux rapportent qu'un
frere convers abandonna trois fois par une grande in-
constance le couvent de Clairvaux, ou saint Bernard 1'ad-
mit de nouveau avec une bont¢ non moins remarquable.
Lorsqu’il fut admis pour la troisieme fois, touché de com-
ponction et encouragé par les exhortations du saint abbe,
il résolut non-seulement de prendre l'habit religieux,
mais encore de mener une vie parfaite. 11 s’adonna donc
tout entier a l'observance de la regle, a I'oraison et aux
exercices de pénitence pour expier ses fautes passces. Or,
afin de I'élever a un sublime degré de perfection, Dieu
permit qu’il fat atteint d’une horrible gangrene. 11 souf-
frait des douleurs si cruelles et ses chairs corrompues en-
gendraient une si grande quantit¢ de vers, (ue vous eus-
siez dit que sa vie était une mort conlinuelle. Ses ulceres
putrides répandaient une telle puanteur que personne ne
pouvait approcher de son lit sans étre saisi d’horreur.
Néanmoins il se conformait tellement a la volonté de Dieu,
dans sa cruelle et horrible maladie, qu’il lui en rendait
des actions de graces pleines d’amour, comme pour la
plus grande faveur qu'il eil pu recevoir de ses bienfai-
santes mains. Plus étaient grandes les douleurs qui cru-
cifiaient son corps, plus il montrait, par la sérénité de son
visage, la joie, le repos et la consolation qu'il goutait in-
térieurement. Cependant la corruption de ses chairs s’aug-
mentant toujours davantage et sa maladic devenant de
plus en plus grave, il fut bientot réduit a la derniere ex-
trémité. Ici chacun croira sans doute qu’arrivé 3 ce mo-

(1) Prov. ¢, 12.v. ¢1.




-— 213 —

ment supréme, il va exprimer la violence de sa douleur,
par quelque gémissement, par des plaintes ou du-moins
par ses larmes. Mais il fit précisément le contraire; car
lorsqu'il fut pres de mourir, il se mit a chanter d’une
voix si douce que les moines, attirés par la douceur de son
chant, accoururent dans sa cellule et 'entourerent, sur-
pris de le voir manifester une si grande joic au milieu de
tourments si atroces. (est ainsi qu’il expira en chantant
et en se réjouissant si délicieusement dans le Seigneur,
que saint Bernard fit I'éloge de sa patience, dans un ser-
mon ou plutét dans un panégyrique, qu’il précha le jour
méme de sa mort en présence de toute la communauté.
Saint Paul avait donc bien raison de dire : « Que tout con-
court au bien de ceux qui aiment Dieu : » lesdouleurs, les
afflictions et la mort méme; puisque I'dme qui aime Dieu
acquiesce a la volonté divine dans I'adversité, et quelle
trouve en toute chose la consolation, le repos et la tran-
quillité. (1)

- 272, Je ne puis ici passer sous silence ce qu’il me sou-
vient avoir lu d’'une dame sans doute charmante aux yeux
des hommes, mais encore plus belle aux yeux de Dieu.
Le Seigneur I'avait aussi frappée d'un horrible ulcere qui
en rongeant insensiblement toutes ses chairs déforma
toutes les grices dont la nature l'avait douee. Personne
ne pouvait la regarder sans pleurer; car tous ceux qui la
voyaient ainsi défigurée ¢étaient louchés de compassion,
en pensant & son ancienne beauté. Mais elle, contente de
tout ce que Dieu voulait, lui en rendait des actions de
grices et avait coutume de répondre, aux larmes des au-
tres, par un sourire paisible. Parmi ceux qui la visitaient,
il y avait aussi un évéque : et comme il ne pouvait pas
non plus retenir ses larmes, elle ne put s'empécher de
rire. Celui-ci ¢tait ¢tonné de la voir rire paisiblement au
milieu de si cruels tourments : mais elle était également
étonnée de le voir pleurer sur sa maladie. Apres un court

(1) Rom. c. 8. v. 28.




- 214 —

instant de silence, elle prit la parole et demanda au prélyt
pourquoi il pleurait. 11 lui répondit : Cest parce que je
me seus tout ému en vous voyant réduite a ce misérable
elat. Puis il ajouta : Mais vous. pourquoi riez-vous? Moi,
reprit cette noble dame, je ris, parce que jen ai de {ros-
bons motifs : ¢'il éait donné a un prisonnier, qui a él¢
jete dans une étroite prison, de n'en sortir que quand ella
serait enticrement démolie; ne se réjouirait-il pas cn
voyant les murs s'éerouler les uns apres les autres? Sans
doute, parce qu'il verrait alors approcher le moment de
recouvrer sa libertc. Or voila précisément ce qui m'ar-
rive : mon ame est renfermée dans mon corps, comme
dans une étroite prisou; et maintenant je vois ce méme
corps tomber en pourriture. C'est pourquoi mon dme
tressaille d’allégresse en vovant que bientot elle jouira de
la liberi¢ des enfants de Dieu: elle se réjouit; parce qu’elle
sait que dans peu de temps elle sortira de prison pour en--
trer dans la cour céleste, qu'elle sera délivrée, pour aller
jouir de son repos; et, ce qui cst encore plus agréable,
qu'elle jouira bientot des embrassements de son divin
Epoux dont elle gotitera le bonheur dans le cicl, puis-
qu'elle g fait sa volont¢ sur la terre. Elle dit et continua
de vivre contente pendant toule sa cruelle maladie.

213. « La perfection est en paix, dit saint Augustin, la.
ou il n'v a rien qui résiste : voila pourquoi les enfants de,
Dieu sont paisibles; parce qu’en eux rien ne résiste
Dieu. » (1) Telle était cette sainte personne, et tels nous
devons étre, si nous voulons devenir parfaits et vivre heu-
reux dans ce monde. C'est peurquol si la profonde sou-
mission que nous devons a Dieu, et les m¢rites infinis,
pour lesquels 1l mcérite que nous 'aimions, que nous lui
obgissions; si ¢’est deux molifs ne suffisent pas pour nous
rendre counformes a ses divines dispositions : que du
mous notre bopheur, notre véritable félicité et 'amour
que nous nous portons, nous excite a faire en tout son

(1) L. 1. de Serm Dom. ¢. 2.



— 215 —
bon plaisir. Les anges sont bienheureux dans le ciel;
parce qu'ils accomplissent parfaitement la volenté de
Dicu : et les hommes sont d’autant plus heureux sur la
terre, qu’ils 8’y conforment davantage.

CHAPITRE VI.

CONSEQUENCES PRATIQUES DE LA DOCTRINE PRECEDENTE.

274. Dans les chapitres précédents nous avons montre
que Dieu mérite infiniment que nous fassions en tout sa
sainte volonté ; parce qu’il est notre Créateur, notre Ré-
dempteur, notre Pére et notre Ami. D’ou 1l résulte que
nous devons nous conformer a sa volonté non-seulement
dans I'une ou l'autre chose, mais dans toutes celles qu’il
permet et qu’il nous commande; parce qu'il a le droit
de se faire obéir en tout. Cest aussi ce qui résulte de ce
que nous venons de dire : c’est-a-dire, de ce que le bon-
heur de la vie présente dépend de notre conformité a la
volont¢ de Dieu : puisque, pour troubler notre félicité
ici-bas, il suffit que nous refusions de lui obéir dans la
moindre chose. Ainsi nous devons faire tous nos efforts
pour maintenir notre volonté conforme a la sienne, dans
la santé et dans la maladie, dans 'abondance et dans la
pauvreté, dans les honneurs et dans les ignominies, dans
le malbeur et dans le succes, dans la splendeur et dans
I'indigence, dans la prospérité et dans I'adversiteé.

275. Un exemple qui peut nous servir de guide pour
Iexercice de cette conformité, c’est celui que Tauldre rap-
porte et que le pere Nieremberg cite dans sa Vie divine. (1)

(1) C. 16,




- 2{6 =

Théologien d’'une science éminente, mais humble de
cceur, Taulere, ne se fiant point a sa science, désirait ren-
confrer un serviteur de Dieu tres-avancé dans la perfec-
tion chrétienne, et capable de lui enseigner les voies de la
vérité. Ayant donc prié pendant huit ans pour obtenir
cette faveur, «il entendit une voix céleste qui lui dit :
Sortez, et allez pres de la porte de l'église : vous y trou-
verez un homme qui vous enseignera la voie de la vé-
rité. » A ces paroles, il se leva aussitot, sortit de I'église
et trouva un pauvre qui se tenait pres de la porte, les ha-
bits vieux et déchirés, les pieds nus, les cheveux épars et
le visage pale. Il se mit donc a l'interroger et, par ses ré-
ponses, il comprit qu'il était rempli de la prudence cé-
leste, et le plus capable des maitres de lui montrer la voie
de la vérité qu’il désirait si ardemment connaitre. C’est
ce que le lecteur comprendra facilement d’apres I'entre-
tien ou dialogue suivant.

276. En sortant de 1’église le célebre théologien dit au
pauvre : « Que Dieu vous accorde une bonne matinée
mon frere!» Celui-ci répondit : « Je vous remercie de
votre salut; mais je ne me souviens pas d’avoir eu dans
ma vie aucune mauvaise matinée, n1 aucun mauvais com-
mencement de la journée.

277. Le Théologien: « Eh bien, il en est ainsi que vous
le dites ; que Dieu vous rende heureux vous-méme avec
tous les heureux jours que vous avez sans discontinua-
tion. » Le Pauvre : « Vous me souhaitez beaucoup de
bonnes choses ; que Dieu veuille réaliser vos veeux ; mais,
pour vous dire vrai, je n'ai jamais ét¢ malheureux, et il
ne m’est jamais rien arrivé de malheureux. »

278. Le Théologien: « Que Dieu le fasse, mon frére !
afin qu’avec toute cette bonne fortune vous soyez toujours
heureux. Mais, pour, ne rien vous cacher, je ne comprends
méme pas ces derniéres paroles.» Le Pauvre : « Vous
vous étonnez, parce que je vous dis que jamais je n'ai été
malheureux, et que je ne le suis pas méme maintenant. »

279. Le Théologien : « Que Dieu vous sauve! je vous en



op 27 ==

prie, mon frere, parlez maintenant plus clairement ; car
je ne comprends pas ce que vous dites. » Le Pauvre : « Je
le ferai volontiers; souvenez-vous seulement des diffé-
rentes manieres dont vous m’avez salué.»

280. Le Théologien : a Je m’en souviens tres-bien : Je
vous ai souhaité une bonne matinée, une bonne fortune
et le bonheur. » Le Pauvre : « Vous souvenez-vous de ce
que j’ai répondu? »

281. Le Théologien : « Je m’en souviens tres-bien. Vous
m’avez dit que vous n’aviez jamais eu de mauvaise mati-
née, que vous n’aviez jamais été malheureux, ni infortune.
Voila vos réponses, que je vous ai avoué ne pouvoir pas
comprendre; parce qu’elles sont trop obscures : je vous
prie donc de vouloir bien les rendre plus claires. »

282. Le Pauvre : « Soyez donc bien persuadé, mon fre-
re! qu’ils sont heureux pour nous, les jours que nous pas-
sons a célébrer les louanges du Seigneur, qui nous a don-
né la vie pour cette noble fin : et qu’au contraire ils sont
malheureux pour nous ceux oul nous nous abstenons de
louer Dieu. Quoi qu’il nous arrive ensuite; que les choses
se passent heureusement ou malheureusement, nous pou-
vons toujours, Dieu aidant, le louer avec joie et bonheur,
parce que notre volonté fortifiée par la grice divine nous
rend tous les jours heureux et prosperes. Je suis men-
diant comme vous le vovez ; je manque de tout et je par-
cours le monde de long en large comme un étranger : je
n'ai pas de quoi subvenir 3 mon entretien, ni ou me lo-
ger; c’est pourquoi je suis forcé d’entreprendre beaucoup
de pénibles voyages. Lorsque je ne rencontre personne
qui me donne l'auméne et que je souffre de la faim : jen
loue le Seigneur. Quand il gréle, qu’il neige ou qu'il pleut;
lorsque l'air est serein ou agité : j'en loue ¢galement
Dieu. Si je suis dans la misere et méprisé; je loue encore
le Seignepr. Quand j’endure le froid, couvert seulement
d’un habit déchiré et tombant en lnmbeaux; je n'en bénis
pas moins mon Dieu. Ensuite, quoi qu’il m’arrive de sinis-
tre, j’en prends un motif de louer Dieu : ¢’est ainsi que




— 38 —

je n'ai jamais de mauvais jour. De méme, ehaque fois
que les hommes me f{ont du bien ou me maltraitent ; je
loue Dieu et je soumets entierement ma volonté a sa ma-
jesté supréme, en lui chantant des actions de graces ct des
louanges pour toutes choses. Car ce n'est pas l'adversité,
mais notre impatience qui fail que nous avons des jours
malheureux; parce que ¢'est elle qui nous empéche de
conformer notre volonté a celle de Dieu et de célébrer
les louanges du Seigneur. »

283. Le Theéologien : « Vous avez parlé des jours heu-
reux et prosperes, selon la vérité et la prudence : je com-
prends déja suffisamment que nous devons regarder com-
me bons et heureux ceux que nous passons i louer et a
exalter Dieu. »

284. Le Pauvre : « Ensuite je vous ai répondu que ja-
mais je n’avais été malheureux, qu'il ne m’était jamais
arrive d’'adversité : et je vousai dit la vérité : car nous fai-
sons consister le bonheur en ce que les choses réussissent si
bien et si heureusement que nous ne puissions désirer
mieux. Or il est certain que tout ce que Dieu ordonne et
permet est tres-bon; d’ou il résulte que non-seulement
moi, mais encore tout homme, qui réfléchit et qui consi-
dere les choses en chrétien, doit étre content, de tout ce
que Dieu veut, ordonne ou permet : puisqu’il ne peutrien
arriver de meilleur 3 personne. »

285. LeThéologien : « 1l yous reste maintenant & expli-
quer la troisieme réponse, celle ou vous avez dit que vous
n’avez jamais manqué d’aucune félicité : ce qui me pa-
rait tres-difficile a comprendre ; et comme je la crois aussi
importante que les deux autres, j'espere que vous me 'ex-
pliquerez aussi clairement. »

286. Le Pauvre : « Je le ferai avec I'assistance de Dieu.
Veuillez faire attentipn. Nous appelons heureux I’homme
qui atout ce qu'il désire et qui gere bien ses affaires; ce-
lui dont la volonté s'accomplit toujours sans rencontrer
aucune résistance. Or il n’est aucun homme qui, en vi-
vant selon les lois ef les maximes du monde, arrive a cette




- 249 —

felicité parfaite : ce qui est si évident et si connu, gu’il
n'est méme pas permis d’en douter. Mais les bienheureux
atteignent cette béatitude dans le ciel ; parce (u'ils ne veu-
lent rien que ce que Dieu veut. Il en est ainsi parmi le§
hommes mortels. Quiconque est mort a ses désirs, soumet
entierement sa volonté a celle de Dieu et se réjonit de tout
ce que le Seigneur fait a son égard ou a I'égard des aulres
hommes. Or nous pouvons dire que cet homme est heu-
reux déja sur la terre; parce qu’il jouit des délices du
Ciel, et qu’il voit sa volonté accomplie en toutes choses,
comme étant conforme a celle de Dieu. » Que le lecteur
apprenne de ce pauvre mendiant, a demi dépouillé de
vétements, mais orné de tres-nobles vertus, a rendre ses
jours bons, fortunés et heureux; qu’il apprenne a recher-
cher la volonté de Dieu et a s’y conformer ¢n toute chose
prospere ou adverse, agréable ou désagréable.

- 287. Mais remarquez ici, je vous prie, qu’il ne faut
exclure de cette conformité aucune chose gquelgue mini-.
me ct peu considérable qu’elle soit. Premicrement, parce
que qli&_lld. méme la chose, peur laquelle netre volonté
resiste a cellede Diey, serait peu importante; elle suffirait
pour troubler notre coeur et pour nous ravir la félicité
dont j'ai parlé dans le chapitre précédent et que gottait
cet heureux mendiant. Secondement, parce que lors méme
que les choses, dont il dispose & notre égard, sont peu con-
sidérables, cependant résister a sa volonté et refuser des’y
sournetire, ce n'est pas un petit mal. Si un roi, pour quel-
que motif que ce soit, donnait un ordre peu important 3
un de ses serviteurs, par exemple, de ramasser une ai-
guille : quoique la chose fit tres-modique, néanmoins il
est certain que la désobéissance du serviteur, qui résiste-
rait a cet ordre et le mépriserait, ne serait pas peu consi-
dérable. A plus forte raison le mal ne sera-t-il pas petit de
la part des créatures, si elles refusent de se soumcttre a la
volonté du Roi des cieux et du Monarque de tout eet uni-
vers; lors méme que ce qu’il leur commanderait serait
tres-peu important?




—_ 220 —

288. Nous devons étre d'autant plus circonspects a ce
sujet, qu’il est tres-certain que Dieu punit souvent avec
plus de rigueur les petites transgressions que les grandes.
Qui edt jamais cru que, pour avoir; commis un adultere
et un homicide, David ne serait puni que par la mort d'un
faible enfant : tandis que, pour avoir fait avec vanité le
dénombrement. de son peuple, il eut la douleur de voir
périr soixante-dix mille hommes? Qui eut jamais cru qu'il
serait impuni I'horrible scandale qu’Aaron donna au peu-
ple non-seulement en ne l'empéchant pas d’adorer le
veau d'or, mais encore en l'aidant & consommer une im-
piété si énorme, tandis que son frere Moyse fut exclu de
la terre promise, pour Je peu de confiance dont il fit preu-
ve, lorsqu’il frappa le rocher dont une source abondante
devait couler pour étancher la soif de tout le peuple? Qui
ne reste frappé de stupeur, quand il considere la mort du
trés-pieux roi Josias? Il détruisit dans tout son royaume
les temples des idoles, ordonna d’en briser les statues,
d’en suspendre les sacrifices; il fit refleurir la véritable
religion et s’adonna lui-méme de tout son ceeur au culte
du vrai Dieu : tellement que IEcriture sainte fait de lui
ce superbe éloge : « [l n’y avait pas eu auparavant de roi
qui, comme lui, se fat converti de tout son cceur, de
toute son Ame et avec autant de zéle pour accomplisse-
ment de toute la loi: et il n’y en eut pas méme apres
lui. » (1) Et cependant qui ne resterait frappé d’étonne-
ment en voyant ce roi enleve parune mort prématurée, en
punition d’'un léger manque d’attention qui fut cause
qu’il négligea de croire ce qu'un roi étranger et barbare
lui annoncait de la part du Seigneur ?

989. D’'un autre coté, nous savons qu’au contraire des
cerviteurs de Dieu ont été comblés d’insignes faveurs,
pour avoir accompli la volonié divine dans des choses peu
importantes. Si nous en croyons les Annales ecclésiasti-
ques, saint Grégoire fut promu & la dignité pontificale,

(1) 4. Reg. c. 23. v. 25.




- 22 —

pour avoir donné plusieurs fois I'aumone a un pauvre qui
semblait importun. Pierre Télonar non-seulement fit son
salut mais atteignit un sublime degré de perfection; parce
qu’il avait donné quoiqu’aregret un morceau de painaun
pauvre. Dieu dispose ainsi des choses pour nous faire com-
prendre combien il aime notre conformité a sa volonte,
méme dans les petites choses. De sorte que notre honheur
peut dépendre de 'accomplissement des ordres les moins
importants, et que notre malheur peut provenir de la
transgression des ordres de Dieu dans les moindres choses:
d’ou il résulte qu’il ne suffit pas de se conformer ala vo-
onté de Dieu dans les grandes choses, telles que la perte
des biens, de lasanté, de ’honneur, des proches, des parents
et des amis les plus chers : il faut aussi pratiquer cette
vertu dans les plus petites choses, qui arrivent souvent,
telles que les paroles piquantes et les manieres brusques
du prochain, I'ennui qu’occasionne une mouche en vo-
lant autour de vous, ou un chien en troublant votre som-
meil par ses aboiements; il faut 1’exercer dans les cir-
~ constances imprévues, lorsque vous vous heurtez contre
(uelqu’objet; ou que votre lumiere s'éteint subitement;
ou que vos habits se déchirent : il faut se conformer a la
volonté divine dans les différentes saisons, quand il pleut
trop, ou quand il fait trop sec ou |trop chaud, ou trop hu-
mide, ou trop froid : et dans mille autres choses qui nous
affligent continuellement. Cette conformité a la volonté
divine dans les petites choses n’est pas moins importante,
que celle qui s’exerce dans les grandes : en effet, comme
celles-1a se représentent plus souvent; il en résulte que
EFUS-Y contragtons plus promptemen t et pll:ls‘ facilement

1abitude, qui nous fortifie et nous tient unisa la volonté

de Dieu dans les circonstances les plus pénibles et les plus
difficiles.




— 929 —

CHAPITRE VIL.

AVERTISSEMENTS PRATIQUES POUR LE DIRECTEUR SUR L’ ARTICLE
PRESENT.

990 Premier avertissement. La bonne direction du pere
spirituel pent aider beaucoup de pénitents & pratiquer 1a
volonté divine et, par conséquent, la vraie charité qui con-
siste principalement dans cette vertu. Lorsque le dirvecteiir
observe, dans une dme exempte de péché mortel, des sen-
timents d’amour divin, il doit Pappliquet a ce saint exep-
cice; afin de changer ces premiéres affections enun amour
solide et fécond. 11 1ui proposera donc de considérer sou-
vent les raisons (ue nous avons exposées plus hauat; afini
que sa volonté prenne la résolution de se soumettre sur-
tout dans les choses les plus pénibles et les plus désagréa-
bles a la nature. Il lui recommandera aussi de choisif
pour oraisons jaculatoires certaines paroles de 1'Ecriture,
gui expriment un continuel désir de se conformer ald vo-
lonté divine : par exemple, les suivantes : « Que votre vo-
lonté se fasse et non la mienne! Non comme je veux, mais
comme vous voulez. Que votre volonté soit faite en la
terre, comme au ciel! Seigneur! que voulez-vous que je
fasse ? Il est ¢erit de moi au commencement du livre : que
je ferai votre volonté. » Sainte Gertrude répétait trois cent
soixante-cing fois par jour les paroles suivantes : « Mon
tres-aimable Jésus! que votre volonté soit faite et non la
mienne. » Le Seigneur lui-méme apprit au trés-pieux
Grégoire Lopez i se choisir ces paroles pour exercice d’o-
raisons et de prieres jaculatoires : « Que votre volonté soit
faite en la terre comme au ciel : » exercice qu'il se rendit
si familier, par une fidele affection, qu’il le réitérait a
chaque respiration, c'est-a-dire, un nombre de fois incal-
culable : et lorsqu’il lui arrivait quelquefois de ne pas le



— 923 —

continuer avec piété, Dien permettait audémon del’assail-
lit par d’horribles tenlations. De ce pieux exercice il en
résultera que le pénilent, aspirant fréquemment a I'ac-
complissement de la volonté divine, conserver<ns1:XMLFault xmlns:ns1="http://cxf.apache.org/bindings/xformat"><ns1:faultstring xmlns:ns1="http://cxf.apache.org/bindings/xformat">java.lang.OutOfMemoryError: Java heap space</ns1:faultstring></ns1:XMLFault>