
A propos de ce livre

Ceci est une copie numérique d’un ouvrage conservé depuis des générations dans les rayonnages d’une bibliothèque avant d’être numérisé avec
précaution par Google dans le cadre d’un projet visant à permettre aux internautes de découvrir l’ensemble du patrimoine littéraire mondial en
ligne.

Ce livre étant relativement ancien, il n’est plus protégé par la loi sur les droits d’auteur et appartient à présent au domaine public. L’expression
“appartenir au domaine public” signifie que le livre en question n’a jamais été soumis aux droits d’auteur ou que ses droits légaux sont arrivés à
expiration. Les conditions requises pour qu’un livre tombe dans le domaine public peuvent varier d’un pays à l’autre. Les livres libres de droit sont
autant de liens avec le passé. Ils sont les témoins de la richesse de notre histoire, de notre patrimoine culturel et de la connaissance humaine et sont
trop souvent difficilement accessibles au public.

Les notes de bas de page et autres annotations en marge du texte présentes dans le volume original sont reprises dans ce fichier, comme un souvenir
du long chemin parcouru par l’ouvrage depuis la maison d’édition en passant par la bibliothèque pour finalement se retrouver entre vos mains.

Consignes d’utilisation

Google est fier de travailler en partenariat avec des bibliothèques à la numérisation des ouvrages appartenant au domaine public et de les rendre
ainsi accessibles à tous. Ces livres sont en effet la propriété de tous et de toutes et nous sommes tout simplement les gardiens de ce patrimoine.
Il s’agit toutefois d’un projet coûteux. Par conséquent et en vue de poursuivre la diffusion de ces ressources inépuisables, nous avons pris les
dispositions nécessaires afin de prévenir les éventuels abus auxquels pourraient se livrer des sites marchands tiers, notamment en instaurant des
contraintes techniques relatives aux requêtes automatisées.

Nous vous demandons également de:

+ Ne pas utiliser les fichiers à des fins commercialesNous avons conçu le programme Google Recherche de Livres à l’usage des particuliers.
Nous vous demandons donc d’utiliser uniquement ces fichiers à des fins personnelles. Ils ne sauraient en effet être employés dans un
quelconque but commercial.

+ Ne pas procéder à des requêtes automatiséesN’envoyez aucune requête automatisée quelle qu’elle soit au système Google. Si vous effectuez
des recherches concernant les logiciels de traduction, la reconnaissance optique de caractères ou tout autre domaine nécessitant de disposer
d’importantes quantités de texte, n’hésitez pas à nous contacter. Nous encourageons pour la réalisation de ce type de travaux l’utilisation des
ouvrages et documents appartenant au domaine public et serions heureux de vous être utile.

+ Ne pas supprimer l’attributionLe filigrane Google contenu dans chaque fichier est indispensable pour informer les internautes de notre projet
et leur permettre d’accéder à davantage de documents par l’intermédiaire du Programme Google Recherche de Livres. Ne le supprimez en
aucun cas.

+ Rester dans la légalitéQuelle que soit l’utilisation que vous comptez faire des fichiers, n’oubliez pas qu’il est de votre responsabilité de
veiller à respecter la loi. Si un ouvrage appartient au domaine public américain, n’en déduisez pas pour autant qu’il en va de même dans
les autres pays. La durée légale des droits d’auteur d’un livre varie d’un pays à l’autre. Nous ne sommes donc pas en mesure de répertorier
les ouvrages dont l’utilisation est autorisée et ceux dont elle ne l’est pas. Ne croyez pas que le simple fait d’afficher un livre sur Google
Recherche de Livres signifie que celui-ci peut être utilisé de quelque façon que ce soit dans le monde entier. La condamnation à laquelle vous
vous exposeriez en cas de violation des droits d’auteur peut être sévère.

À propos du service Google Recherche de Livres

En favorisant la recherche et l’accès à un nombre croissant de livres disponibles dans de nombreuses langues, dont le frano̧ais, Google souhaite
contribuer à promouvoir la diversité culturelle grâce à Google Recherche de Livres. En effet, le Programme Google Recherche de Livres permet
aux internautes de découvrir le patrimoine littéraire mondial, tout en aidant les auteurs et les éditeurs à élargir leur public. Vous pouvez effectuer
des recherches en ligne dans le texte intégral de cet ouvrage à l’adressehttp://books.google.com

1

https://books.google.be/books?id=vtx607ly8WgC&hl=fr






725501

MEDITATIONS

EN FORME DE RETRAITE

SUR

L'AMOUR DE DIEU ,

AVEC UN PETIT ÉCRIT SUR LE DON DE SOI-MÊME

A DIEU.

Par le P. GROU , de la Compagnie de Jésus.

LIBRAIRIE CATHOLIQUE DE PERISSE FRÈRES ,

LYON , PARIS,

GRANDE RUB MERCIBAR, 33. AUE FOT- DE-FBA S. SULPICE ,8.

1841
VILLEDELYON





AVERTISSEMENT..

On a cru qu'il seroit utile aux fidèles

de leur proposer une suite de Médita-

tions sur l'amour de Dieu , et sur la con-

noissance et l'amour de Jésus-Christ. La

vie éternelle , dit Notre-Seigneur lui-mê-

me , adressant la parole à sonPère , con-

siste àvous connoître, vousqui êtes le seul

vrai Dieu , et à connoître Jésus-Christ

que vous avez envoyé (*). Toute la reli-

gion chrétienne est renfermée dans ces

deux objets. La connoissance conduit à

l'amour , et l'amour engage àla pratique

des commandemens , dont il est le pre-

mieret le plusgrand.

Onamis ces méditations en forme de

Retraite spirituelle , pour la commodité

des chrétiens qui sont dans l'usage de

faire une retraite tous les ans. Mais on

peut aussi ne pas s'astreindre à cette

méthode , et prendre chaque jour un ou

plusieurs points de chacune de ces Mé-

(*) Joan. 17.3,
ادح



vj
AVERTISSEMENT.

ditations , pour s'en occuper devant

Dieu. Une lecture attentive suffira pour

les personnes qui n'ont pas la facilitéde

méditer. L'objet sera rempli , pourvu

qu'on se pénètre bien l'esprit et le cœur

des vérités qu'on aura lues ou méditées ,

et qu'on en vienne ensuite à la pratique.

:

J

MEDITATIONS



MÉDITATIONS

EN FORME DE RETRAITE

SUR L'AMOUR DE DIEU.

• MÉDITATION PRÉLIMINAIRE

Qu'on fera ta veille de la retraite , sur

ces paroles :

Je suis venu apporter le feu sur la terre; et que veux-je , sinon

qu'il s'allume ? (Luc. 12. 49.)

PREMIER POINT.

QUEL est ce feu que Jésus- Christ est venu

apporter sur la terre ? C'est l'amour divių .

Le Verbe ne s'est fait chair , il n'a habité

parmi nous , il n'a passé par les divers

états de sa vie mortelle, il n'a parlé, il n'a

agi , il n'a souffert que pour nous appren-

drepar ses leçons et ses exemples à aimer

Dieu , pour nous obtenir , nous mériter ,

nous communiquer lui-même la grâce

d'aimer Dieu . Cette grâce est leplus grand

de ses bienfaits : elle suppose et renferme

toutes les antres.Le vrai Dieu n'étoit pres-

A



2 RETRAITE SPIRITUELLE

queni connu ni aimé avant Jésus- Christ ;

il ne l'a été , et il ne le sera , jusqu'à la fin

des siècles , que par lui. Il est le soleil d'a-

mour , la vraie lumière qui éclaire et qui

échauffe surnaturellement tout homme ve-

nant en ce monde. Quelle part ai-je eue

jusqu'ici àce bienfait de Jésus-Christ ? Si

mon ame n'est pas embrasée de ce feu sa-

cré , est-ce à lui , n'est-ce pas plutôt uni-

quement à moi que je dois l'imputer ? Que

j'ai ici de quoi me confondre et m'humi-

lier ! et en même temps que d'actions de

grâces , ô mon Sauveur , j'ai à vous ren-

dre!

SECOND POINT.-Jésus-Christ ne veut pas

autre chose , sinon que ce feu s'allume

dans le cœur des hommes. Il ne veut pas

autre chose ; comme Dieu , parce que sa

gloire et notre bonheur , qui sont les deux

fins de ses œuvres , sont attachés à l'amour

de Dieu , et endépendent comme des effets

de leur cause ; comme homme , il n'a pas

non plus d'autre désir , puisque c'est l'uni-

que objet de sa mission , et qu'elle est par-

faitement remplie , s'il parvient à allumer

dans tous les cœurs le feu dont brûlent les

habitans du Ciel , et qu'ils puisent dans le

sein même de la divinité. Le Ciel est pro-

prement la région de ce feu , qui n'est des



SUR L AMOUR DE DIEU . 3

cendu sur laterre que pour yremonteret

nous y emporter avec lui. Mais il faut au-

paravant qu'il consume en nous tout ce

qu'il ya de terrestre , et il ne nous élève-

ra jamais au séjour de la gloire et de la

béatitude , tant qu'il resteradans nos ames

quelque chose qu'il n'ait pas purifié. Si Jé-

sus-Christ ne veut et ne peut pas vouloir

autre chose que de m'embraser de ce di-

vin feu , dois-je vouloir autre chose moi-

même ? Ne suis-je pas l'ennemi de Dieu ,

si je mets obstacle en moi au moyen par

lequel il veut assurer sa gloire? Ne suis-je

pas l'ennemi de Jésus-Christ , si je traverse

legrand dessein qui l'a appelé sur la terre,

si je m'oppose à son désir le plus ardent ?

Ne suis-je pas mon propre ennemi , si je

n'ouvre pas mon cœur àcette flamme sa-

crée , source unique de ma sainteté et de

mon bonheur ? Il faut queje choisisse, ou

debrûler éternellementdu feu de l'amour

divin , ou de brûler éternellement du feu

de l'enfer. Ah ! Seigneur , puis-je balan-

cer entre le feu de votre amour et celui de

votre colère , entre le feu dont vous brû-

lez vous-même , et qui fait votre félicité ,

et celui dont brûlent les démons , et qui

fait leur désespoir , leur rage , leur mal-

heur sans ressource?
!

2



4 RETRAITE SPIRITUELLE

TROISIÈME POINT.-Ce feu que Jésus-

Christ est venu apporter , et qu'il veut

allumer, nes'allumera pasdans mon cœur,

oudu moins, il ne s'y maintiendra pas et

n'y prendra point d'accroissement, si jene

veux moi-même qu'il s'y allume , si je ne

l'entretiens , si je n'augmente son ardeur

parma coopération. J'en ai reçu le germe

et la première étincelle aubaptême. Dieu

l'a mise en moi par une pure bonté ; il

m'étoit impossible de mériter cette grâce;

mais il m'a chargé de la conserver et de

lui fournir sans cesse un aliment. L'ai-je

fait depuis que j'ai l'âge de raison, depuis

que je connois le prix de la charité et de

la grâce sanctifiante ? Combien de fois ai-

je éteint en moi cette divine charité par

le péché mortel ! je sais que je l'ai éteinte;

j'ignore si elle s'est rallumée depuis par le

sacrement de pénitence ; si cela est , c'est

un nouveau bienfaitdont je vous suis re-

devable , ô mon Dieu. Ne suis-je pas bien

coupable encore de l'avoir laissé affoiblir

par tantde négligence et de lacheté , par

une multitude innombrable de fautes vé-

nielles , dont l'habitude m'exposoit à la

perdre tout-à-fait, et peut-être sans retour?

N'ai-je pas encore àme reprocherde n'a-

voir point fait usage , ou d'avoir mal usé



SUR L AMOUR DE DIEU. 5

detantdemoyens de sanctification, de tant

de grâces intérieures et extérieures , dont

le but étoit d'accroître en moi le feu de la

charité?

C'est pour gémir devant vous , o mon

Dieu, de mes fautes passées, de ma tiédeur

et de ma lâcheté présente ; c'est pour les

réparer , et prendre , avec votre grâce , de

saintes et fermes résolutions pour l'avenir;

c'est pour apprendre et commencer tout

de bon à vous aimer , que je vais faire cette

retraite. Divin Jésus , voilà mon cœur , je

vous le livre et vous en laisse le maître .

Préparez-le à recevoir le saint amour ;

c'est votre désir, c'est aussi le mien. Je ne

vous demande ni douceurs , ni consola-

tions ; mais je serai content si je remporte

de ces exercices spirituels une volonté dé-

cidée de consacrer à l'amour de Dieu tous

les instans de ma vie , de mettre en œu-

vre tous les moyens , de profiter de toutes

les occasions qui se présenteront de l'aug-

menter en moi , et de n'avoir point d'au-

tre but de mes pensées , de mes désirs, de

mes actions , de mes souffrances .

Ainsi soit-il

3



6 RETRAITE SPIRITUELLE

PREMIER JOUR.

PREMIÈRE MÉDITATION.

Sur l'amour de Dieu pour lui-même.

PREMIER POINT.

DIEU se connoît de toute éternité , et se

voit tel qu'il est , l'Étre existant par lui-

même et infiniment parfait. Il ne peut

contempler ses perfections , sans s'aimer

d'un amour aussi infini que ses perfections

mèmes ; et dans cette connoissance et cet

amour , il trouve sa suprême béatitude ,

sachant qu'il est et sera toujours nécessai-

rement ce qu'il est, qu'il se connoîtra, qu'il

s'aimera toujours et qu'il sera toujours heu-

reux , se suffisant à lui-même , et n'ayant

besoind'aucune autre jouissance. Remar-

quez l'ordre : connoissance , amour , féli-

cité. Il s'aime , parce qu'il se connoît , et

qu'il ne peut rien connoître de meilleur ni

d'aussi bon ; il est heureux , parce qu'il

s'aime , et qu'en se possédant , il possède

le souverain bien. En Dieu ces trois choses,

se connoître , s'aimer , être heureux , ne se

suivent point , mais elles s'accompagnent,



SUR L AMOUR DE DIEU. 7

et elles ne sont qu'une même chose que la

nature même de Dieu , qui n'est que con-

noissance de soi, qu'amour de soi , que

félicité en soi. Mais selon notre manière de

concevoir , et en tout autre être que Dieu,

l'amour présuppose la connoissance, et le

bonheur présuppose la connoissance et

l'amour. La connoissance est le motif de

l'amour , et le bonheur est l'effet de l'un

et de l'autre.

SECOND POINT.-Dieu s'aime nécessaire-

ment , et il n'aime proprement que lui-

même. Avant qu'il eût rien créé , il n'ai-

moit que lui , tout son amour se terminoit

à lui , et s'épuisoit , pour ainsi dire , sur

lui. La création n'a rien changé à cet égard.

Il aime les créatures, qui sontsonouvrage;

mais il ne les aime pas en elles-mêmes et

pour elles-mêmes ; il s'aime en elles , et

les rapporte à soi. L'amour qu'il se porte

s'étend sur ses productions au dehors , et

spécialement sur les êtres intelligens qu'il

a faits à son image et à sa ressemblance.

Ainsi l'amour que Dieu a pour nous , n'est

point autre que celui qu'il a pour lui-mê-

me , et quoique cet amour soit libre dans

ses effets extérieurs , il est nécessaire dans

son principe. C'est-à-dire que Dieu , par

la raison qu'il s'aime , ne peut point ne

4



8 RETRAITE SPIRITUELLE

pas m'aimer , tantque je ne me rends pas

indigne de son amour , en cessant de l'ai-

mer moi-même; que par la raison qu'il

est heureux , il ne peutpoint ne pas vou-

loir me rendre heureux , selon ma capa-

cité , et selon le genre de félicité auquel il

lui a plu de me destiner , et qu'en effet il

me mettra en possession de cette félicité ,

pourvu que je remplisse l'indispensable

condition à laquelle il l'a attachée , qui est

de l'aimer. Mon bonheur n'est qu'une

communication du sien, et il est impossible

que je sois heureux autrement que par

cette communication ; mais il n'ajoute rien

au sien , comme mon malheur ne lui ôte

rien , si je me rends malheureux par ma

faute. Ainsi Dieu ne trouve qu'en soi la

raison de m'aimer et de vouloir mon bon-

heur , et cet amour, en tant qu'il se ter-

mine à moi , est tout gratuit , tout pur et

désintéresséde sa part ; puisque , soit qu'il

n'eût créé ou non , soit que je l'aime ou

non , soit que je sois heureux ou malheu-

reux , il ne s'en est aimé et ne s'en aimera

pas moins , il n'en est et n'en sera pas

moins heureux.

TROISIÈME POINT.-Dieu est absolument

le seul Être qui ait droit de s'aimer parce

qu'il se connoît , qui soit heureux par cette



SUR L'AMOUR DE DIEU. 9.

?

connoissance et cet amour , etqui ne

puisse rien aimer que par rapport à soi et

du même amour qu'il a pour soi. Toute.

créature qui se connoît , ne trouve en son

fonds que le néant , et le néant n'a rien

d'aimable ; elle ne trouve en sa volonté

que la capacité de s'écarter de l'ordre qui

lui est prescrit par le Créateur , et cette

capacité est une imperfection propre à

l'humilier , et qu'elle ne sauroit aimer;

dans ses facultés elle ne voit que des bor-

nes ; de l'impuissance de se suffire à elle-

même , que des désirs qui prouvent son

indigence , et qu'elle n'est pas en état de

satisfaire. Que pourroit-elle aimer en tout

cela? Ce qu'elle reconnoît de bien en elle

lui vient d'ailleurs , à commencer par

l'existence , et lui impose l'obligationd'ai-

mer son auteur , et de lui rapporter tout

ce qu'elle tient de lui. Si la créature, quel-

que parfaite qu'on la suppose , ne voit en

soi aucune raison de s'aimer pour elle-

même , et si au contraire elle n'y décou-

vre que des raisons de ne s'aimer pas, en-

core moins peut-elle être heureuse en s'ai-

mant , puisque cet amour manquant de

fondement , ne feroit que la tromper et

lui procurer un faux bonheur. Bien plus ,

comme ce seroit pour elle un extrême

A5



10 RETRAITE SPIRITUELLE

1

désordre de s'aimer ainsi , cela n'abouti-

roit qu'à la rendre souverainement mal-

heureuse. Enfin , la créature n'ayant nul

droit de s'aimer pour elle-même , s'éloigne

de plus en plus de l'ordre , lorsqu'elle ai-

me quelque chose pour soi , le rapportant

à soi comme à sa fin. Et s'il est vrai qu'elle

ne puisse pas aimer de la sorte aucune

autre créature , ce seroit un effroyable ren-

versement de l'ordre , si elle n'aimoit Dieu

que par amour pour elle-même, se regar-

dant comme un centre auquel se termi-

neroit son affection pour Dieu.

Cette méditation est un peu sèche et

abstraite , mais elle est nécessaire pour

bien comprendre quel est l'amour que

nous devons à Dieu. Leş affections du cœur

suivent les lumières de l'esprit , et avant

que d'aimer il faut connoître. Dieu s'ai-

mant nécessairement pour lui-même , et

tout ce qui n'est pas lui par rapport à soi,

nous devons de même l'aimer pour lui ,

et nous et tout le reste par rapport à lui .



SUR L'AMOUR DE DIEU. 11

umm

II MÉDITATION.

Dieu m'a créé afin que je l'aime pour lui-même.

PREMIER POINT.

TOUTES les œuvres de Dieu au dehors ,

sont une effusion de sa bonté , et de purs

bienfaits . La création est le premier , tous

les autres en sont la suite. Un bienfaiteur

tel que Dieu , qui ne doit rien qu'à lui-

même, qui n'a rien fait ni rien pu faire

qu'en vue de lui-même , puisque hors de

lui rien n'existoit ni ne pouvoit exister que

par un acte de sa puissance et de sa vo-

lonté : un tel protecteur , dis-je , n'a pu se

proposerd'autre fin de sa bienfaisance, que

de faire admirer et aimer son infinie bon-

té . Que ses innombrables et inestimables

bienfaits , qui doivent se terminer à notre

souveraine et éternelle félicité, nous soient

un motif très-puissant d'aimer Dieu , cela

ne peut être révoqué en doute , et Dieu a

voulu expressément que nous en fissions

cet usage. Notre ingratitude seroit extrê-

me, s'ils ne nous servoient pas à cette fin .

Mais Dieu a-t-il voulu , a-t-il pu vouloir

que je ne l'aimasse que pour ses bienfaits,

6



12 RETRAITE SPIRITUELLE

etqueje ne remontasse pas àce qu'il est

en lui-même , et à ce qu'il mérite de ma

part d'amour pour lui-même ? Je soutiens

que cela est absolument impossible, et ré-

pugne également à la nature du bienfai-

teur et à la qualité de ses bienfaits. Si Dieu

est le principe et la fin de tout , il faut que

comme tout part de lui , tout retourne fi-

nalément à lui. S'il est quelque chose dont

il soit jaloux , c'est l'amour de ses créatu-

res ; et pourquoi en seroit-il jaloux , s'il

ne lui étoit dû exclusivement à tout autre,

et pourquoi lui seroit-il dû de la sorte, s'il

n'étoit pas le seul être infiniment aimable

par lui-même ? Quel besoin avoit- il des

créatures ? Aucun. Les a-t-il faites afin

que s'aimant elles-mêmes , elles l'aiment

ensuite à cause de ses bienfaits ? II seroit

absurde que la créature eût commencépar

s'aimer elle-même , et qu'elle n'aimât en-

suite son Créateur qu'en vue des biens qu'il

lui a faits , et de ceux qu'il lui promet. Ne

mérite-t-il leur amour qu'à titre de bien-

faiteur ? N'en a-t-il pas un autre incompa-

rablement plus excellent dans sa nature

etdans ses perfections infinies? Dieu a donc

prétendu etdû prétendre que les créatures

raisonnables l'aimassent avant tout pour

lui-même, et qu'elles fissent ensuite servir



SUR LAMOUR DE DIEU. 13

les motifs de reconnoissance etd'espérance

à l'aimer davantage. Ainsi l'amour de re-

connoissance et d'espérance ne sont point

la charité proprement dite , que je dois à

Dieu , et qu'il exige de moi ; et si le motif

de sa souveraine amabilité n'est pas le

principal et le plus puissant sur mon cœur

pour me déterminer à l'aimer , je ne re-

connois pas ses bienfaits comme je le dois,

et je me rends indigne de ses promesses ,

et incapable d'en jouir.

SECOND POINT. ---Dieu m'a donné un en-

tendement. A quelle fin ? est-ce pour me

connoître moi-même? Non ; mon enten-

dement doit s'élever plus haut , et par la

connoissance des créatures et de moi-mê-

me , parvenir à la connoissance de Dieu ,

contempler ses perfections , et se reposer

dans cette contemplation. Mon esprit n'est

pas capable à la vérité de comprendre

l'infini , Dieu seul secomprend lui-même;

mais il est capable de le connoître ; il y

aspire par tous ses efforts , et ce désir est

si profond en lui, que nulle connoissance

finie ne sauroit contenter pleinement sa

curiosité. De plus , quelque science que

mon esprit cultive , sur quelque objet qu'il

porte ses regards , soit que je réfléchisse

sur les autres ou moi-même , tout m'élève



14 RETRAITE SPIRITUELLE

à Dieu , tout me ramène à lui ; il est le

premier anneau de la chaîne à laquelle

tiennent toutes les vérités ; il est aussi le

dernier auquel elles vont aboutir ; je ne

connois rien à fond , ni dans le physique

ni dans le moral , si je ne connois Dieu ,

et je ne puis raisonner comme il faut sur

rien , si j'ignore Dieu , cause première, et

fin dernière de toutes choses. N'est-il pas

évident que Dieu ne m'a doué d'un tel

entendement qu'afin de le connoître ? que

non-seulement le plus noble usage que j'en

puisse faire est de l'appliquer à cet objet ,

mais si je l'applique à tout autre sans au-

cun rapport à Dieu , j'en abuse contre sa

destination ?

Dieu m'a donné une volonté capable

d'aimer. Sans doute , c'est pour aimer ce

qui est aimable. Mais rien n'est véritable-

ment , rien n'est souverainement , rien

n'est uniquement aimable que lui. Ce que

les créatures ont de beau et de bon , de

qui le tiennent-elles , que de celui qui est

la beauté et la bonté suprême ? Les a-t-il

faites pour que j'y fixe mon amour ? M'en

a-t-il accordé l'usage pour que je m'y at-

tache et que je l'oublie ? Ne me disent-

elles pas toutes en leur langage : Ne t'ar-

Ate point à nous , remonte à notre auteur

4



SUR E AMOUR DE DIEU. 15

commun ; c'est pour se faire aimer de toi

qu'il t'offre notre spectacle et te permet

notre usage. La volonté qui est aveugle

peut se laisser séduire par les sens , par

l'imagination , par les passions. Mais l'en-

tendement est destiné à l'éclairer et à di-

riger ses affections. Qu'elle suive ses pures

lumières , il ne la portera qu'à aimer Dieu

en lui-même et dans tous les ètres créés .

Dieu m'a doué du libre arbitre. Pourquoi ?

Est-ce afin que je dispose à mon gré de

moi-même et de ce qu'il a mis dans ma

dépendance ? A-t-il voulu me rendre mon

maître , et m'autoriser à me soustraire à

son domaine ? Cette pensée ne peut pas

me venir sérieusement à l'esprit. Son des-

sein a été que l'aimant librement et par

choix , que lui donnant la préférence sur

tout autre objet , cet amour fût glorieux

pour lui , et méritât de sa part une récom-

pense. Son premier but a été sa gloire, et

son second but mon bonheur. Que je com-

mence par le glorifier , en l'aimant libre-

ment pour lui-même , il me rendra en-

suite heureux par cet amour même , en

m'assurant à jamais l'avantage incompa-

rable de le voir , de l'aimer , de le possé-

der. Mais que je ne renverse pas l'ordre ,

et que je ne l'aime pas précisément et ex



16 RETRAITE SPIRITUELLE

clusivement en vue de la récompense ; je

ne la mériterois pas , et j'en serois privé

infailliblement.

TROISIÈME POINT. Insistons unpeu sur

le désir du bonheur , et voyons s'il est op-

posé àl'amour de Dieu pour lui-même. Je

désire d'être heureux par une suite néces-

saire de l'amour queje me porte : cela est

sans contestation; mais ce désir d'où me

vient-il ? de monindigence. Si je me suf-

fisois à moi-même , je ne désirerois pas

d'être heureux , je le serois. Ou me porte-

t-il ? hors de moi , vers un être plus excel-

lent que moi , vers un être infini , seul ca-

pable de remplir l'immensité de mes dé-

sirs ; vers Dieu , en un mot, envisagé com-

me le souverain bien. Je le connois donc

ce souverain bien; je l'aime comme tel en

lui-même , et pour lui-même , avant que

de désirer de lui être uni comme à mon

souverain bien. Carcomment le désirerois-

je , si je ne savois qu'il est infiniment par-

fait et aimable , et si je ne l'aimois déjà

par rapport à lui, avant que de l'aimer par

rapport àmoi ? Ce sont les réflexions et les

retours de l'amour-propre qui gâtent tout

ici , et qui changent l'ordre de ces rap-

ports. Mais l'amour-propre et l'amour ré-

glé de moi-même , sont deux choses bien



SUR L'AMOUR DE DIEU. 17

différentes. C'est l'amour réglé qui me fait

désirer mon bonheur , et qui le cherche

en Dieu , comme en la source de toute

perfection et de toute félicité , comme

dans l'être qui mérite seul d'être aimé pour

lui-même , et que j'aime en effet ainsi d'un

amour bien ordonné et d'une manière di-

recte ; que j'aime ensuite par réflexion ,

comme madernière fin , et le principe de

mon bonheur , non en lerapportant à moi ,

ce que fait l'amour-propre ; mais en me

rapportant à lui, Le vice de l'amour-pro-

pre consiste en ce qu'il n'envisage rien , ni

le bonheur , ni Dieu même, que par rap-

port à soi , en ce qu'il s'approprie tout ,

en ce qu'il établit sa fin dans son bien-

étre , et qu'il ne considère la possession de

Dieu et son amour que comme un moyen

subordonné à ce bien-être. Par cet étrange

renversement , l'amour de moi-même de-

vient mon amour principal et dominant ,

et l'amour de Dieu n'est plus qu'un amour

secondaire. Je veux mon bonheur , et je

m'aime avant tout; j'aime Dieu ensuite ,

et je veux le posséder comme un bien né-

cessaire à mon bonheur.

Mais se pourroit il faire que Dieu qui a

mis dans ma nature le besoin et le désir

intime du bonheur , et d'un bonheur que



18 RETRAITE SPIRITUELLE

je ne puis trouver qu'en lui , ait eu inten-

tion par làdeme dispenser de l'aimer pour

lui-même , et de me réduire en quelque

sorte à ne l'aimer que par rapport à moi ?

Cela est absurde au suprême degré. Quoi ,

Dieu seroit infiniment aimable en lui-

même , il seroit , comme tel , le souverain

bien , le principe et le terme nécessaire du

bonheur de toute créature intelligente ; et

parce que je ne saurois être heureux que

par lui , il me seroit impossible de l'aimer

pour lui , et autrement qu'en vue de sa

possession , que je ne désirerois qu'à cause

de moi ! Si la chose étoit vraie , je ne ba-

lancerois pas à dire que Dieu n'auroit ja-

mais créé d'êtres capables du bonheur ,

parce qu'il eût nui essentiellement à sa

gloire , et qu'il se seroit borné à s'aimer

lui-même , sans vouloir l'être par aucune

créature d'une manière si indigne de lui.

Le désir d'être heureux seroit vain dans

l'homme , s'il ne pouvoit aimer , et si en

effet il ne devoit pas aimer Dieu pour lui-

mème , puisqu'il ne sauroit parvenir au

bonheur, ni en jouir par cet amour.



SUR L'AMOUR DE DIEU.
19

ummumn

III MÉDITATION.

Sur le même sujet.

PREMIER POINT.

DIEU est charité , dit saint Jean , et la

source unique de toute charité C'est lui

qui la met dans nos cœurs par le Saint-

Esprit , l'amour éternel du Père et du Fils.

Quel autre amour Dieu peut-il mettre en

moi que celui dont il s'aime lui-même ? II

n'y en a point eu de toute éternité , il n'y

en a point , et il n'y en aura jamais d'au-

tre. Cet amour est pur , infiniment pur

dans son origine ; il l'est dans son habitude

infuse au baptême dans l'ame du chrétien ,

et il seroit toujours pur dans ses actes , si

l'amour déréglé de moi-même ne venoit

le souiller de sa malheureuse propriété. Ce

n'est ni la reconnoissance , ni l'espérance

qui en altèrent la pureté. Ces deux vertus

ont leurs motifs propres qui s'accordent

très-bien avec le motif propre de la cha-

rité , et qui subsisteroient aisément avec

lui , si l'amour-propre ne s'insinuoit pas

dans ces motifs , et ne les infectoit pas plus

ou moins de son poison. Je puis aimer



20 RETRAITE SPIRITUELLE

Dieu pour ses bienfaits , je puis l'aimer

pour la récompense qu'il me promet et

que j'attends de lui avec confiance , et en

même temps l'aimer encore plus pourlui-

mème. Qu'importe après tout , que quand

j'aime Dieu par le motif particulier de la

reconnoissance ou de l'espérance , je ne

l'aime pas alors par le motif formel de la

charité ? Cette charité en subsiste - t -elle

moins dans mon cœur ? Les autres vértus

que je mets dans leur rang au-dessous

d'elle , et que j'exerce , quand la grâceme

l'inspire , en affoiblissent-elles l'habitude?

Qu'est-ce que Dieu demande ? Que cette

habitudeprédomine en moi ; que j'enpro-

duise des actes plus fréquemment , que

jamais ni la vue de ses bienfaits , ni l'es-

poir de ses promesses , ni même lacrainte

de ses châtimens , n'y portent la moindre

atteinte, et qu'elle demeure toujours la

maîtresse et la reine de mes affections, A

cela près , non-seulement il ne medéfend

pas , mais il veut expressément qu'en cer-

taines rencontres ce soit la terreur de ses

jugemens qui m'éloignedu mal et me con-

firme dans la pratique du bien ; qu'en

d'autres rencontres le souvenirde ses bien-

faits me pénètre de gratitude, et m'enga-

ge à user de retour envers lui , en lui don



SUR L'AMOUR DE DIEU . 21

nant de bonne grâce ce qu'il demandede

moi; qu'en d'autres circonstances ce soit

P'espérance de larécompense promise qui

m'anime à surmonter les difficultés de la

vertu , qui m'inspire un généreux mépris

des choses de la terre , qui me soutienne

dans les souffrances et les afflictions . Jé-

sus-Christ , les apôtres , tout l'ancien etle

nouveau Testamment nous présentent ces

motifs , nous les inculquent , nous recom-

mandent, nous ordonnent d'en faire usa-

ge; et assurément ni Jésus-Christ , ni les

prophètes , ni les apôtres n'ont pas cru

préjudicier par là le moins du monde àla

pureté de la charité , et à l'obligation d'en

conserver et d'en fortifier l'habitude par

un fréquent exercice......

SECOND POINT.-Comment Dieu ne vou-

droit-il pas par-dessus tout être aimé pour

lui-même ? Nous, viles et misérables créa-

tures , nous prétendons être aimées ainsi ,

et nous ne connoissons d'autre véritable

amour que celui-là. Quel époux ne seroit

pas choqué s'il avoit lieu de croire que son

épouse ne l'aime pas pour lui , mais pour

des raisons prises de son intérêt ? et l'é-

pousedemême? Quelpère feroit cas de

l'affection et de l'obéissance de ses enfans ,

si elle n'étoit fondée que sur son titre de



22 RETRAITE SPIRITUELLE

père, et neprenoit naissance dans les sen-

timens naturels; mais qu'ils ne l'aimassent

que pour eux-mêmes , et pour leur avan-

tage présent ou à venir ? Quel maître ne

désire pas que ses domestiques lui soient

sincèrement attachés , et qu'ils ne le ser-

vent pas avec fidélité uniquement en vue

de leurs gages et des autres émolumens

qu'ils en reçoivent ou qu'ils en attendent ?

Que seroit l'amitié , sinon un simple trafic,

si les services etles bienfaits réciproques en

étoientle principal motif et l'unique lien?

Et la raison pour laquelle on dit que les

grands de la terre ont rarement des amis,

n'est-ce pas parce qu'on s'attache d'ordi-

naire à eux pardes vues d'ambition ou d'in-

térêt ? Quoi , les hommes seront délicats

à l'excès en amour , et Dieu qui seul a le

droit de l'être, Dieu qui est nécessairement

jaloux de notre cœur, qui en discerne les

plus secrètes affections, sera indifférentque

nous l'aimions pour lui-même ou pour

nous! et parses bienfaits, par ses promesses,

il auroit affoibli lui-même le premier etle

grand titre auquel il exige notre amour!

Que sont nos titres de père , d'époux , de

maître , d'ami , en comparaison des siens ?

N'est-il pas éminemmenttout celapar rap-

portànous ? A cet égard ne réunit-il pas



SUR L'AMOUR DE DIEU . 23

et ne surpasse-t-il pas infiniment tous nos

droits? et de plus n'en a-t-il pas un quenous

ne saurions nous revendiquer ; la perfec-

tion absolue et infinie de sa nature , dont

tout ce qu'il y a d'aimable en nous n'est

qu'un vestige, une ombre, une foible par-

ticipation? Dieu autorise jusqu'à un certain

point l'amour pur entre les hommes, pour-

vu qu'il soit rapportéà lui; il l'exige même

entre les époux , entre les pères et les en-

fans , entre ceux que le sang unit; et il ne

l'exigeroit pas pour lui-même, il se con-

tenteroit d'un amour dicté par quelque au-

tre motif! Rien ne fait mieux voir jusqu'où

va l'injustice et l'aveuglement de l'amour-

propre , qui ose vouloir pour soi ce qu'il

refuse ou dispute à Dieu.

TROISIÈME POINT.- Loin de contester à

Dieu cet amour pur que lui seul mérite ,

je dois mettre toute ma gloire et ma féli-

cité à l'aimer ainsi. Ma véritable noblesse

consiste dans la capacité de connoître et

d'aimer Dieu , et le parfait contentement

demon esprit et demon cœur ne se trouve

que dans cette connoissance et cet amour.

Ce qui fait le bonheur de Dieu , doit

commencer ici-bas lemien , et le consom-

mer à jamais dans le Ciel. Que ma desti-

nation est grande! Elle m'unit insépara



24 RETRAITE SPIRITUELLE

blement à Dieu, et il ne me faut pas moins

que l'amour et la possession de ce souve-

rainEtre pour me rendre heureux. Quel

avilissement , quelle dégradation pour moi ,

si je prostitue monamour àquelque objet

moindre que Dieu ! Dieu m'offre le bon-

heur , et me l'offre dans la jouissance de

lui-même , et je le chercherois ailleurs ! II

ne me demande d'autre condition que de

l'aimer , et je ne la remplirois pas ! Il me

montre un malheur inévitable , une perte

irréparable , le souverain malheur , la per-

te du souverain bien , si je ne l'aime pas ;

et je n'en serois pas touché , et cette vue

ne me détacheroit pas des créatures pour

m'attacher au Créateur !

Cependant je sais que je me trompe

moi-même , et que dans les objets qui me

séduisent , je poursuis une félicité qui m'é-

chappe toujours , ou , pour mieux dire ,

que je m'imagine dans leurjouissance une

félicité que je n'y ai jamais rencontrée ,

parce qu'elle n'y est pas, et qu'elle n'y peut

pas être. La raison et l'expérience, plus

persuavive que la raison , m'en convain-

quent également. Ne suis-je donc pas mon

plus mortel ennemi? et quelmal ne dois-

je pas vouloirà ce malheureux amour-pro-

pre quimeprivedu souverain, de l'unique

bien ,



SUR L AMOUR DE DIEU . 25

bien, qui me laisse à mon indigence , et

ne la repaît que d'une vaine fumée , la-

quelle encore me sera ravie un jour, et me

livrera au désespoir d'avoir tout perdu sans

ressource !

Le désordre où je tombe en refusant à

Dieu l'amour le plus justement dû , est si

grand , qu'il ne m'est pas possible de le

concevoir tel qu'il est. Il ne faut pas moins

qu'une intelligence infinie pour le bien

comprendre. Je deviens par là un être

monstrueux, un objet d'horreur, non-seu-

lement pour Dieu , mais pour toute créa-

ture amie de l'ordre. Pour peu que j'y ré-

fléchisse , je ne puis m'empêcher de me

faire horreur à moi-même. Ainsi , à ma

sortie de ce monde , si je meurs sans avoir

l'amour de Dieu dans le cœur , j'irai de

mon propre mouvementme précipiter dans

l'enfer comme dans le seul lieu qui me

convienne.

1

CONSIDÉRATION .

Sur les actes d'amourde Dieu.

Les considérations de cette retraite rou-

lerontsur les moyens d'entretenir et d'aug-

menter l'amour de Dieu en nous : sur l'u-

B



26 RETRAITE SPIRITUELLE

sage que nous en avons fait jusqu'ici , et

sur celui que nous en devons faire désor-

mais . Les actes d'amour de Dieu feront le

sujet de la première.

L'habitude de la charité n'est infuse en

nos cœurs que pour en exercer les actes.

Autrement cette habitude resteroit oisive,

contre la volonté expresse de Dieu , ce qui

est déjà un grand mal; et de plus , nous

nous exposerions à la perdre. Nous savons

que nous avons reçu cette précieuse habi-

tude au baptême; mais nous n'avons nulle

assurance de l'avoir conservée ou recou-

vrée par la pénitence. Quoique Dieu nous

défendetoute inquiétude sur ce sujet, lors-

que la conscience ne nous reproche rien ,

parce que son but en nous laissant dans

l'incertitude sur ce point , est de nous

maintenir dans l'humilité; néanmoins rien

n'est plus consolant pour nous , que de

pouvoir nous rendre témoignage que nous

aimons Dieu, et undes gages les plus cer-

tains que nous en ayons , est lorsque nous

produisons fréquemmentdes actes de cha-

rité . Quel avantage , quelle douceur ,

quelle source de paix pour un vrai chré-

tien , de pouvoir dire comme saint Augus-

tin : Mon Dieu , ma conscience me ré-

pond que je vous aime ! Mais pour cela il



SUR L'AMOUR DE DIEU.
27

faut sentir que cet amour est vivant dans le

cœur, et l'on ne sent qu'il est en vie que

par les actes qu'il produit. Si ces actes

partent véritablement du cœur , c'est une

marque que l'amour y réside; s'ils sont

fréquens , c'est un signe qu'il est plein de

forceet de vigueur. Si au contraire ces ac-

tes sontrares, s'ils ne sont quedans la bou-

che, et qu'ils ne soient pas accompagnés

d'un certain sentiment , c'est une preuve

que l'amour est foible et languissant , et

l'on auroit lieu de croire qu'il est mort,

si l'on passoit des temps considérables sans

en faire aucun acte.

Le chrétien est obligé non- seulement

de conserver , mais d'accroître en soi l'ha-

bitude de l'amour de Dieu. Cela ne souffre

aucun doute , quoiqu'on ne puisse pas fi-

xer précisément les bornes de cette obliga-

tion. Or , il est certain qu'une habitude

quelconque ne se conserve que par ses

actes , et la seule règle par où l'on puisse

juger qu'elle s'affoiblit, ou qu'el e est tout-

à-fait éteinte , est lorsque les actes en de-

viennent rares, ou que depuis long-temps

on n'en produit plus du tout. Cela a lieu

pour les bonnes habitudes comme pour les

mauvaises , pour les surnaturelles comme

pour les naturelles. Il est certain aussi que

2



28 RETRAITE SPIRITUELLE

toute habitude ne s'accroît et ne se fortifie

qu'à proportion de la fréquence des actes.

D'où il suit que le chrétien est obligé de

faire souvent des actes d'amour de Dieu. !

De ce qu'on ne peut pas marquer au juste

combien de fois on doit en produire par

mois , par semaine , par jour , ce qu'il en

faut conclure , est qu'on ne doit être con-

tent de ses dispositions sur ce point, qu'au-

tant qu'on a lieu de présumer que Dieu

l'est ; ce qui va beaucoup plus loin qu'on

ne pense ; Dieu n'étant content de nous

que quand nous l'aimons de tout notre

cœur, de tout notre esprit , de toutes nos

forces.

Mais quel moyen le chrétien peut-il

avoir d'exercer des actes d'amour aussi fré-

quemment que Dieu le désire ? Le voici :

ce moyen est simple , facile , et en même

temps il est unique ; il n'y en a point ab-

solument d'autre. Que ce soit Dieu lui-

même qui règle ces actes et non pas vous;

aussi-bien ne pouvez-vous les produire que

par lui. Commencez donc par l'établir le

maître absolu de votre cœur et de tousses

mouvemens . Priez-le ensuite chaque jour,

le matin , qu'il vous fasse faire dans la

journée autant d'actes d'amour qu'il lui

plaira pour sa gloire et pour votre sancti-



SUR L'AMOUR DE DIEU,
29

fication. Aprèscelatenez-vous toutle temps

dujour assez recueilli , assez attentif à ses

inspirations pour ne manquer aucune de

celles qu'il vous donnera. Prenez du moins

cette ferme résolution ; renouvelez-la cha-

que fois que vous vous en serez écarté , et

faites-vous-en un reproche vif et sincère.

Vous n'aurez pas usé long-temps de ce

moyen , que vous en éprouverez les bons

effets . Si vous dites qu'à la vérité ce moyen

est sûr , mais qu'il ne vous paroît pas fa-

cile , c'est que vous n'aimez pas , et que

vous ne voulez pas aimer. Embrassez-le ,

et Dieu vous le facilitera. Ne seroit-il pas

étrange que vous prétendissiez pratiquer

l'amour de Dien , sans qu'il vous en coû-

tât aucun assujétissement , aucun effort ,

aucune violence ? Songez donc que votre

nature corrompue par le péché , répugne

de toute sa force à l'amour de Dieu. Son-

gez que vous avez augmenté cette corrup-

tion et fortifié cette répugnance par vos

fautes personnelles . Songez enfin que le

but de l'amour de Dieu est de détruire en

vous l'ouvrage du péché , de vous élever

au-dessus de la nature , et de changer

l'homme animal en un homme spirituel et

divin . Et vous voulez n'éprouver aucune

difficulté dans l'exercice de cet amour ,

B3



50 RETRAITE SPIRITUELLE

C'est une contradiction palpable. Quand

j'ai dit que le moyen que je propose est

facile, j'ai voulu dire qu'il l'està la bonne

volonté,mais non pas à la nature.

Vous désirez, de savoir quels effets. pro-

duira ce moyen fidèlement pratiqué. D'a-

bord, Dieu voyant votre efficace déter-

mination , vous aidera, puissamment ; il

vous suggérera de fréquens actes d'amour;

il vousy fera trouver tant de goût et de..

douceur , que vous aurez un ardent désig

de les multiplier davantage ; ils devien

dront chaque jour plus fervens etplus in-

times; ils se changeront en habitude; vous

les ferez sans y réfléchir , presque, sans

vous en apercevoir; et selon l'expression

de saint Grégoire de Nazianze , ils finiront,

par être aussi aisés , aussi naturels , aussi

continuels que la respiration. Vous sou-

haiteriez en être là. Commencez , conti

nuez et vous y parviendrez



SUR L'AMOUR DE DIEU . 31

SECOND JOUR .

Sur le précepte de l'amour de Dieu

PREMIÈRE MÉDITATION.

Sur ces paroles ; Tu aimeras le Seigneur ton Dieu.

PREMIER POINT

SAINT Augustin s'étonne avec raison que

l'homme ait eu besoin d'un précepte for-

mel d'aimer Dieu , comme s'il ne portoit

pas ce précepte dans le fondde sa nature.

Il s'étonne qu'il aitfallu le menacer d'une

peine telle que l'enfer , s'il n'aimoit pas

Dieu, commesi ne pas l'aimer n'étoit pas

une assez grande peine , et même la plus

grandedetoutes. Ces sentimens sont dignes

d'un saint aussi éminent en amour. Mais

enfin , depuis l'introductiondu péché dans

le monde , ce commandement et ces me-

naces nous sont devenus nécessaires , et

c'est ce qui doit nous humilier profondé-

ment , en pensant à quel point notre na-

ture est dégradée. Ce qui met le comble à

notre humiliation , c'est que malgré un tel

commandement, et de si terribles menaces,



32 RETRAITE SPIRITUELLE

nous n'aimions pas , nous ayons tant de

peine à aimer , nous aimions si foiblement;

c'est que notre cœur s'attache avec fureur

à tout autre objet qu'à Dieu. Rougissons ,

confondons-nous , et entrons ainsi dans la

méditation des paroles du précepte .

Pensons d'abord à ce que dit Jésus-

Christ , que c'est le premier et le plus

grand des préceptes . C'est le premier , il

n'y en a point , il ne peuty en avoir avant

celui-là ; il est nécessairement à la tête de

tous les autres. C'est le plus grand par la

majesté de son objet, il s'agit de Dieu ; par

la noblesse du sentiment qu'il commande,

il s'agit de l'amour ; par l'étendue de sa

matière , elle comprend tout, et tout s'y

rapporte ; par sa fin, qui est la gloire de

Dieu et le bonheur de la créature ; par la

rigueur de son obligation , dont rien ne

peut dispenser qui que ce soit , en aucun

temps , en aucun lieu , en aucune circons-

tance ; par la peine que porte avec soi son

infraction , le malheur de l'homme com-

mence dès l'instant même qu'il le viole.

Tu aimeras . De quel amour ? D'un

amourde préférence à tout autre objet, et

à toi-même ; ton affection pour Dieu sur-

passera, s'il se peut , toute autre affection,

autant qu'il est lui-même au-dessus de



SUR L'AMOUR DE DIEU . 33

tous les êtres ; tu seras disposé dans l'oc-

casion à lui sacrifier tout , même ta pro-

pre vie , plutôt que de l'offenser ; tu crain-

dras par-dessus tout de lui déplaire , et tu

regarderas le péché le plus léger comme

unmal infiniment plus grandque tous les

maux d'un autre genre ; tu mettras l'avan-

tage de lui plaire au-dessus de tout autre ,

de quelque prix qu'il soit , et tu seras plus

jaloux de son amitié que de celle de ce

qu'ilyadeplus distingué sur la terre. Non-

seulement sa volonté absolue , mais sa vo-

lonté de bon plaisir sera ta loi et ta règle;

tu fouleras aux pieds tout respect humain,

tu mépriseras toute promesse , toute me-

nace ; tu surmonteras tout obstacle pour

la suivre .

Tu aimeras d'un amour de complai-

sance , contemplant avec joie les perfec-

tions infinies de Dieu , les admirant, le fé-

licitant de les posséder , t'estimant heu-

reux d'appartenir à un être si parfait , de

dépendre de lui , et tu seras plus glorieux

de cette dépendance que si tu jouissois de

l'empire de l'univers.

Tu aimerasd'un amour de bienveillan-

ce, et ne pouvant souhaiter à Dieu par

rapport à sa nature aucun bien qu'il ne

possède éminemment, tu désireras que les



34 RETRAITE SPIRITUELLE

créatures lui rendent toute la gloire qu'il

exige et qu'il attend d'elles ; tu seras zélé

pour son honneur , tu le procureras par

tous les moyens qui sont enton pouvoir ,

dumoins par tes vœux et par tes prières ;

tu désireras ardemment quetous les hom-

mes le connoissent , l'adorent , l'aiment ,

luiobéissent; tu seras affligé jusqu'au fond

du cœur à la vue des crimes qui inondent

l'univers , et ton zèle égal àcelui de David,

te dessèchera , te fera tomber en une

sainte défaillance au sujet des pécheurs

qui abandonnent sa toi.

Tu aimeras d'un amour effectif , ne te

bornant pas à de simples affections , qui

te tromperoient si elles ne produisoient

rien , mais qui ne tromperoient pas Dieu ;

ettu feras en sorte que les actions répon-

dent aux sentimens .

Tu aimeras ainsi toujours et sans inter-

ruption , sachant que la vie ne t'est don-

née que pour cela , et que tout moment

qui n'est pas consacré à l'amour est perdu

pour Dieu et pour toi. Tu t'efforceras d'ai-

mer chaque jour davantage , dirigeant à

cette fin tout ce qui t'arrive , tout ce que

tu fais, tout ce que tu souffres , tous les

événemens qui se passent dans le monde ,

et qui viennent à ta connoissance ; tu re



SUR L'AMOUR DE DIEU. 35

gretteras de n'avoir pas aimé plutôt, et tu

diras dans ton cœur avec saint Augustin :

Beauté si ancienne et si nouvelle , j'ai

commencébien tard à vous aimer. Tu te

reprocheras de ne pas aimer assez , et tu

suppléeras à cequi manque àton amour ,

en l'unissant à celui des esprits bienheu-

reux, des saints qui sont dans le Ciel , de

ceux qui vivent sur la terre , et surtout à

celui de Jésus-Christ , que tu t'approprie-

ras , par le droit qu'il t'en donne , et que tu

offriras à Dieu , commeseul digne de lui.

SECOND POINT. - Tu aimeras le Sei-

gneur , leSeigneur par excellence , le Sei-

gneur unique , à qui ce nom appartient

d'unemanière incommunicable ; celui de-

vantquitous les autres seigneurs tremblent

et rampent dans la poussière , reconnois-

sant ou devant reconnoître qu'ils ne sont

quenéant , qu'ils tiennent de lui leur puis-

sance et leur autorité , et qu'ils ne doivent

enuser qu'en son nom , selon ses inten-

tions et pour sa gloire. L'Etre qu'il t'est

commandéd'aimer est l'Etre Suprême , le

seul grand, le seul parfait , le seul existant

par la nécessité de sa nature, le seul infi-

níment aimable en lui-mêmeet pour lui-

même. Vile créature que tu es , la crainte ,

le respectdevroient te tenir anéanti devant



36 RETRAITE SPIRITUELLB

lui; il veut que tu l'aimes , que tu aspires

à sa confidence, à sa familiarité la plus

intime ; que l'amour te fasse entrer en so-

ciété de ses immenses richesses , que tu

partages avec lui sa gloire et sa félicité. Il

le veut aussi ardemment que si cela étoit

nécessaire à son bonheur ; il s'abaisse jus-

qu'à toi en te demandant ton amour , pour

t'élever jusqu'à lui , et te consommer, t'ab-

sorber dans son unité. Quelle ineffable con-

descendance ! quel incomparable faveur !

Il n'agrée point ta crainte , si elle ne te

conduit pas à l'amour ; il n'est pas flatté

de ton hommage , si ce n'est pas l'amour

qui le dicte. Il t'a prévenu , et il ne de-

mande ton amour qu'après t'avoir donné

des témoignages incompréhensibles du

sien . Tu aimeras donc le Seigneur en vue

de ses perfections infinies ; tu feras de cet

amour le premier et le plus cher de tes de-

voirs ; tu mettras ton bonheur à le rem-

plir , et tu te croiras trop payé de ton

amour par ton amour même. Cet amour

sera à lui-même son motif et sa fin , et tu

diras après saint Bernard : J'aime , parce

quej'aime , j'aime pour aimer.

-TROISIÈME POINT. Tu aimeras le Sei-

gneur ton Dieu. Qu'est-ce à dire ton

Dieu ? C'est-à-dire ton bien , ton souve-

rain ,



SUR L AMOUR DE DIEU . 37

,

rain , ton unique bien. Il t'a fait pour le

posséder ; il se donne à toi; il veut qu'au-

cune chose ne t'appartienne aussi intime-

ment , aussi sûrement , aussi inséparable-

ment que lui. Il est à toi , si tu l'aimes

et à proportion que tu l'aimes. Applique.

ta foi , ton espérance et ta charité à cette

parole si courte , et qui dit tant de choses ;

Mon Dieu. Vous êtes mon Dieu dans l'or-

dre de la nature; vous m'avez créé et fait

tout ce que je suis ; vous me conservez à

chaque instant ; votre main puissante qui

m'a tiré du néant, empêche que je n'y re-

tombe par mon propre poids. Je tiens de

vous tous les biens dont je jouis ; je ne puis

attendre que de vous tous ceux que j'es-

père ; ils sont moins les fruits de mes ta-

lens , de mon industrie , de la bonne vo-

lonté du prochain à mon égard , que de

votre libéralité et des attentions de votre

providence. Mais qu'est-ce que tout cela ,

au prix de vous , qui n'êtes le Créateur , le

Dieu de la nature , que pour être mon

Dieu ? L'univers passera , et vous me res-

terez , et si vous me restez , je n'aurai nul

regret å sa perte. Je ne puis pas dire : mon

univers , mais je puis dire : Mon Dieu ;

ce qui me rend infiniment plus riche que

si je disposois de la nature entière.

C



39 RETRAITE SPIRITUELLE

Vous êtes mon Dieu dans un ordre in-

comparablement plus relevé , celui de la

grâce. Vous m'avez mis'd'abord en la per-

sonne de mes premiers parens dans un état

bien supérieur à ma condition naturelle ,

dans un état auquel ni mes désirs , ni mes

pensées n'auroient pu atteindre. Après que

je suis déchu de cet heureux état par le

péché , vous m'y avez rétabli plus avanta-

geusement en m'adoptant pour votre en-

fant dans la personne de votre Fils unique ;

vous me donnez abondamment tous les se-

cours nécessaires pour arriver à ma fin .

Vous me pardonnez chaque fois que je re-

viens à vous après vous avoir offensé , et

c'est vous qui me sollicitez de revenir , qui

faites les premiers pas. Quels motifs n'ai-

je pas d'aimer celui qui , n'ayant aucun

besoin de moi , m'a aimé ainsi le premier ?

Et pourquoi m'a-t-il aimé ? afin que je

l'aime à mon tour , et que , dans le trans-

port de ma reconnoissance , je lui dise :

Vous êtes mon Dieu.

Vous voulez l'être à jamais dans l'ordre

de la gloire. Vous m'avez destiné à l'éter-

nelle possession de vous-même , à partager

votre propre félicité. Par un effort de votre

toute-puissance , par un excès inconceva-

ble de votre bonté , vous élèverez mon in



SUR LAMOUR DE DIEU .
59

telligence à la capacité de vous voir face

à face , et de contempler , sans être ébloui ,

l'éclat de votre infinie majesté ; vous élar-

girez mon cœur étroit et borné , au point

de recevoir et de contenir ces torrens de

volupté pure qui coulent de votre essence .

Alors je dirai avec assurance , et sans crain-

dre que vous me soyez jamais ravi : Vous

êtes mon Dieu , mon trésor , mon tout.

Mon ame , voilà celui qui t'ayant aimée

de toute éternité , et voulant t'aimer pen-

dant toute l'éternité , te commande de l'ai-

mer dans le court espace de cette vie ,

pour le voir , l'aimer , le posséder à jamais .

Quel commandementqui a sa source dans

l'amour de Dieu pour sa créature , qui

n'exige d'elle que d'aimer son Dieu , et

qui lui assure ce même amour pour éter-

nelle récompense ! Diras-tu qu'il est sou-

verainement raisonnable , qu'il est infini-

ment doux ? Ce n'est pas assez. La loi qu'il

t'impose est de vouloir être heureuse , et

de prendre l'unique moyen de l'être.

2



40 RETRAITE SPIRITUELLE

II. MÉDITATION.

Sur les autres paroles du précepte.

PREMIER POINT.

Tu aimeras Dieu de tout ton cœur. Dieu

peut-il être aimé autrement que de tout

le cœur ? est-ce trop qu'un cœur fini pour

aimer une beauté infinie ? Si je l'aime

moins que de tout mon cœur , peut-il

être content ? puis-je l'être moi-même ?

IIélas ! en l'aimant de toute la capacité de

ce cœur , je ne l'aimerai que bien au-des-

sous de ce qu'il mérite , et j'aurai toujours

à le prierde l'élargir , afin qu'il puisse con-

tenir un plus grand amour. Je n'aimerois

pas Dieu de tout mon cœur , si j'usois de

réserve avec lui , si j'étois déterminé à ne

pas passer de certaines bornes dans les té-

moignages de mon amour; si je lui refu-

sois avec obstination le sacrifice de cer-

taines choses qu'il me demande , si je me

faisois un plan de dévotion auquel je fusse

résolu de m'arrêter , quoique la grâce veuil-

le me pousser plus loin. Pour m'assurer si

je n'use d'aucune réserve avec Dieu , il ne

s'agit pas de donner carrière à mon ima



SUR LAMOUR DE DIEU. 41

gination , de supposer des circonstances

extraordinaires , où peut-être je ne me

trouverai jamais , et de me consulter en-

suite sur ce que je ferois en de pareilles

circonstances . Il peut se glisser dans ces

sortes de suppositions bien de l'illusion de

ma part , bien de la présomption : nous ne

devons point compter sur nous- mêmes, ni

sur nos sentimens présens , lorsque nous

ne sommes pas dans l'occasion . Témoin

saint Pierre ; son expérience le désabusa ;

elle en a désabusé bien d'autres . On s'ex-

pose aussi alors par pusillanimité à tom-

ber dans le découragement et dans une

sorte de désespoir , ne se sentant pas ca-

pable de porter de certaines épreuves aux-

quelles Dieu peut mettre notre amour. Ne

prévenons rien , ce que nous croirions

pouvoir , nous ne le pourrions pas réelle-

ment , et ce qui nous paroîtroit au-dessus

de nos forces , ne le seroit pas si Dieu

l'exigeoit de nous. Contentons - nous de

nous examiner sur nos dispositions actuel-

les , et de voir si à ce moment nous accor-

dons à Dieu tout ce qu'il nous demande ,

et si nous ne mettons aucune restriction

secrète à l'offrande de nous-mêmes. Di-

sons-lui avec autant de sincérité que d'hu-

milité : Vous , qui seul pénétrez le fond de

3



42 RETRAITE SPIRITUELLE

mon cœur , ne souffrez pas qu'il vous re-

fuse rien , ni qu'il oppose aucune résistan-

ce ouverte ou cachée aux sollicitations

amoureuses de votre grâce.

L'amour de Dieu n'admet pas non plus

de partage dans notre cœur. Dieu est sou-

verainement jaloux; il le veut tout entier,

parce qu'il le mérite ; il le veut àlui seul ,

parce qu'il est le seul qui le mérite , et

qu'il ne l'a fait , ni pu faire que pour lui

seul . Si j'en détourne la moindre affection

vers la créature , je la dérobe à Dieu , je

lui ôte un bien qui lui appartient , et qu'il

ne peut céder à personne. Il faut absolu-

ment que je n'aime que lui , et tout au-

tre objet par rapport à lui , parce qu'il

me l'ordonne et autant qu'il me l'or-

donne. De cette sorte toutes les affections

de mon cœur tendront à lui comme à leur

fin, et se réuniront en lui comme dans leur

centre . Ce n'est pas vous aimer assez

dit saint Augustin , que d'aimer avec vous

quelque chose qu'on n'aime pas pour
vous.

و

Par ce précepte d'aimer Dieu de tout

notre cœur , est absolument proscrit l'a-

mour-propre , par lequel on s'aime sans

rapport à Dieu , et l'on aime tout autre

objet par rapport à soi. Par où l'on voit



SUR LAMOUR DE DIEU . 45

encore combien l'amour de Dieu doit être

pur, puisqu'il est souillé par tout autre

amour dont il n'est pas le principe et le

terme. En un mot, le cœur humain ne doit

faire usage de sa liberté que pour s'atta-

cher à Dieu; les créatures ne doivent lui

servir qu'à aimer Dieu davantage, et il doit

combattre et détruire en soi tout ce qu'il y

aperçoit de contraire à l'amour de Dieu.

Vaste matière de réflexions et depratiques .

SECOND POINT. Tu aimeras Dieu de

tout ton esprit. De qui tiens-je mon es-

prit ? De Dieu uniquement. J'aipu le cul-

tiver ; mais je ne me le suis pas donné..

Pourquoi Dieu me l'a-t-il donné? Est-ce afin

que je l'exerce àmongré sur tel objet qu'il

me plaira , soit bon, soit indifférent , soit

mauvais ? Cela ne peut être. Mais quels

sont les bons objets sur lesquels Dieu veut

que je l'exerce ? Lui-même sans doute

avant tout autre , et ensuite les objets

créés , considérés sous le rapport qu'ils ont

avec lui ; car ils n'ont de bonté que par

cet endroit, et sije les envisage en eux-mê-

mes , si je m'en occupe autrement qu'en

vue de Dieu , ils cessentd'être à mon égard

de bons etd'utiles objets de connoissance;

ils ne servent plus qu'à satisfaire une vai-

ne et dangereuse curiosité.

4



44 RETRAITE SPIRITUELLE

La preuve que mon esprit est fait pour

Dieu , c'est que nul autre objet ne le con-

tente pleinement; c'est qu'il ne trouve de

repos que dans la contemplation de Dieu.

Plus il a de sagacité et d'avidité , plus il

pénètre avant dans la connoissance des

choses créées , de ce qui naît dans le temps

et passe avec le temps ; plus il en sent le

vide , plus il s'en dégoûte , plus il est por-

té à passer d'un genre d'étude à un autre

genre , sans qu'aucun apaise sa faim insa-

tiable de savoir. L'amour- propre peut le

soutenir quelque temps ; mais enfin la ré-

flexion et l'expérience le convainquent que

toute science qui ne tend pas à Dieu com-

me àson objetprincipal, n'estque fuméẻ.

Il lui faut une pâture rééllé , solide , qui le

remplisse et ne lui laisse rien à désirer ; il

lui faut , non une vérité passagère , telle

que celledes faits, qui n'appartiennentqu'à

la mémoire ; non une vérité abstraite et

idéale , telle que celle dés nombres et des

figures , qui plaît à l'esprit , mais qui ne

le rassasie pas ; mais une vérité fixe , éter-

nelle, immuable, substantielle et existante

par elle-même. Toutes les sciences dignes

de ce nom le ramènent à cette vérité, qui

est Dieu . Elle en est le fondement et le

principe , auquel remontent toutes les

3



SUR 'L AMOUR DE DIEU . 45

vérités particulières , comme à la vérité

première et universelle.

Si j'étois seul dans l'univers avec Dieu ,

mon esprit ne pourroit évidemment s'ap--

pliquer qu'à lui , et à moi par rapport à

lui. L'obligation de le lui consacrer tout-

à-fait se montreroit à moi dans toute sa

force ; elle me paroîtroit non - seulement

juste , mais indispensablement nécessaire;

je m'occuperois de lui continuellement ,

sans aucune distraction , et cette occupa-

tion , loin de m'être pénible , me seroit si

douce , si agréable , que je ne pourrois en

être privé sans devenir aussitôť malheu-

reux. Mais quoi ! Dieu a-t-il perdu le droit

d'occuper tout mon esprit , parce qu'il a

produit d'autres créatures , qui sont pour

moi autant de bienfaits de sa part , qui me

servent d'autant de degrés pour m'élever

à lui , qui me parlent de sa puissance, de

sa sagesse , de ses autres attributs , en qui

je puis et dois le contempler avec ravisse-

ment ? La vue de mes semblables , le com-

merce , soit de nécessité, soit d'utilité, soit

d'agrément que j'ai avec eux , m'autori-

sent-ils à détourner mon esprit de Dieu ,

et ne doivent-ils pas au contraire m'y rap-

peler sans cesse ? En créant le monde, en

instituant la société humaine , l'intention

C5



46 RETRAITE SPIRITUELLE

de Dieu a-t-elle pu être que cela contri-

buât à me faire perdre son souvenir ; ou

quemes besoins , mes affaires , les devoirs

demon état , mes entretiens , mes études

mêmes de goût et de louable curiosité me

le fissent presque entièrement oublier ?

Non, l'esprit pense à ce que le cœuraime,

et si j'aime. Dieu de tout mon cœur , j'y

penserai de tout mon esprit. La bouche

partede l'abondance du cœur, et si mon

cœur est plein de Dieu, j'en parlerai avec

plaisir toutes les fois que l'occasion s'en

présentera , et je serai attentif à la faire

naître. Sans négliger mes devoirs , ni mes

affaires , je regarderai comme mon pre-

mier devoir , et ma principale affaire , de

méditer sur la nature de Dieu, sur ses bien-

faits , sur les vérités de la foi et de la mo-

rale chrétienne , sur toutes les raisons que

j'ai de le craindre et de l'aimer. Telestle

seul légitime emploi que je puisse faire de

mes lumières naturelles et surnaturelles ;

et mon intention sera que diverses con-

noissances me servent à aimer Dieu davan-

tage.

TROISIÈME POINT.-Tu aimeras Dieu de

toute ta force . Cela veut dire en premier

lieu , que devant aimer Dieu de toute la

force que me donne la grâce actuelle , et



SUR L'AMOUR DE DIEU . 47

cette grâce augmentant toujours par l'exer-

cice de l'amour , je dois aussi de jour en

jour aimer Dieu davantage. Car il n'en est

pasde son amourcomme de celui des créa-

tures. L'amour des créatures est plus fort ,

plus ardent dans son commencement ; il

s'affoiblit ensuite par la jouissance même,

et finit par la satiété et le dégoût. C'est tout

le contraire de l'amour divin. Foible en

commençant , il s'accroît à mesure que

l'on connoît mieux Dieu , qu'on le goûte ,

qu'ons'approche plus familièrement de lui,

qu'on jouit plus intimement de sa présen-

ce.Et comme la force d'aimer Dieu est en

nous toute surnaturelle , et que c'est Dieu

lui-même qui en met le germe dans l'ame

par l'habitude de la charité , il augmente

cette force selon le bon usage que l'ame

en fait ; le germe de l'amour se développe ,

s'étend, et acquiert par degrés une vigueur,

incroyable. Le progrès de l'amour va de

lui-même à l'infini , et la rapidité de ce

progrès répond à la fidélité de l'ame, lors-

qu'elle ne perd aucune occasion de prou-

ver à Dieu sou amour.

Cela veut dire , en second lieu , que je

dois consacrer à Dieu toutes mes vues, tous

mes desseins , toutes mes actions , n'ayant

d'autre intention quede lui plaire; m'ac
6



48 RETRAITE SPIRITUELLE

quitter par amour de tous mes devoirs ;

employer mes talens , mes biens , mon

crédit, mon autorité àle faire aimer; avoir

un zèle ardent pour sa gloire , et la pro-

curer de tout mon pouvoir , autant que

mon état m'y autorisé , que la grâce m'y

pousse , et de sages conseils me règlent et

me dirigent.

Cela veut dire , en troisième lieu , qu'il

faut que je lutte sans cesse et de tous mes

efforts contre les divers obstacles qui s'op-

posent à mon amour pour Dieu de la part

de la nature corrompue , du monde et du

démon'; et , parce que mes efforts sont foi-

bles , ou plutôt nuls contre de si puissan's

ennemis , qu'il faut de plus que j'aie un

recours continuel à la prière et aux autres

moyens de vaincre que m'offre la religion,

et que Dieu met à ma disposition .

Cela veut dire , en dernier lieu , que je

dois aimer en souffrant d'abord avec rési-

gnation et patience ; ensuite avec une sou-

mission tranquille , une parfaite confor-

mité de volonté , une joie spirituelle , tous

les maux qu'il plaît à Dieu de m'envoyer ,

tant ceux qui affligent le corps , que ceux

qui tourmentent l'esprit et qui mortifient

le cœur , soit que ces maux soient natu-

turels , comme ceux qu'amène le cours



SUR L'AMOUR DE DIEU. 49

ordinaire de la providence , ou qui vien-

nent de la part des hommes ; soit qu'ils

soient surnaturels , comme les tentations

et les vexations dont le démon est l'auteur,

et les épreuves purifiantes et crucifiantes ,

qui sont l'ouvrage de Dieu.

Ai-je jamais envisagé le précepte de l'a-

mour de Dieu dans cette étendue ! M'en

suis-je formé cette idée, et me suis-je con-

duit en conséquence ? Il est pourtant vrai

que je ne puis le restreindre sans affoiblir

le sens des parolesmêmes du précepte, qui

embrassent tout dans leur généralité et

leur simplicité. Ah ! mon Dieu ! je nevous

ai point encore aimé , je ne me suis point

encore reproché de ne pas vous aimer

comme je le dois; je ne me suis même ja-

mais sérieusement examiné sur l'observa-

tion du premier et du plus grand des pré-

ceptes . Que je commence enfin , et que je

continue jusqu'au dernier soupir.



50 RETRAITE SPIRITUELLE

III MÉDITATION.

r Même sujet.

PREMIER POINT.

Si le précepte d'aimer Dieu pour les rai-

sons et de la manière qu'on vient d'expo-

ser ne me paroit pas souverainement jus-

te , je ne connois pas Dieu , je ne me con-

nois pas moi-même ; je ne pense pas à ce

que Dieu est en soi , à ce qu'il a fait pour

moi , à ce qu'il mérite de moi. Je ne pense

pas à ce que Dieu estpar rapportàmoi,mon

premierprincipe et madernière fin, et com-

bienje suis tenu de l'aimer à ces deux ti-

tres. Que je me considère comme homme,

comme chrétien ; que je consulte ma rai-

son , que je consulte ma foi ; que je rentre

en moi-même , que je jette les regards sur

ce qui est hors de moi , tout me dit que

je dois aimer Dieu pour lui-même , par-

dessus toutes choses et en toutes choses ,

et que nul devoir n'est aussi juste que ce-

lui-là , puisqu'il est même la source de

toute justice; car rien n'est juste si ce pré-

cepte ne l'est pas , et il n'y a plus de mo-

rale , ni naturelle ni surnaturelle .



SUR LAMOUR DE DIEU. 51

Si ce précepte me semble trop gênant ,

c'est que je n'écoute que mes passions

aveugles et insensées , que mon orgueil

qui aspire à l'indépendance , que mon

amour-propre qui prétend concentrer en

moi mes affections. Maisdois-je les écou-

ter , puis-je les prendre pour juges , quand

il s'agit des droits de Dieu et de mes obli-

gations à son égard ? Rien ne prouve mieux

la corruption de ma nature , et combien

elle est éloignée de sa rectitude originelle ,

que cette répugnance que j'éprouve à ai-

mer Dieu, que cette violence qu'il faut

que je me fasse pour la surmonter , que

ces misérables raisons que j'allègue, sinon

pour me dispenser tout-à-fait de ce de-

voir, du moins pour en resserrer l'éten-

due et en affoiblirl'obligation. Je meplains

qu'il gêne ma liberté . Mais quoi ! Dieu au-

roit-il laissé à ma liberté de ne le pas ai-

mer ou de ne l'aimer qu'autant qu'il me

plairoit ? Gene-t-il ma liberté , en m'or-

donnant de l'appliquer au seul usage pour

lequel il me l'a donnée ? Fixer ma volon-

té faite pour aimer le bien dans l'amour

du souverain bien, subordonner ses autres

amours à celui-là , et lui défendre de s'en

éloigner , c'est la régler et non pas la gè-

ner , c'est la faire servir à ma perfection



52 RETRAITE SPIRITUELLE

et à ma félicité , et m'empêcher d'en faire

l'instrument de ma dégradation et de mon

malheur.

SECOND POINT. S'il est un précepte pro-

pre à perfectionner mes facultés, c'est ce-

lui d'aimer Dieu ; il est même le seul qui

produise cet effet. En quoi consiste la gran-

deur , l'élévation de mon entendement ?

En ce qu'il est capable deconnoître Dieu,

l'être infini en tout genre de perfection.

Mais s'il en est capable, c'est évidemment

sa destination; il la remplit, il se perfec-

tionnelui-même en s'exerçant sur ce grand

objet , où il découvre sans cesse de quoi

admirer , de quoi louer , de quoi être ra-

vi hors de lui-même, à mesure qu'il l'ap-

profondit. Que les objets créés lui sem-

blent petits et indignes de son attention ,

lorsque sortant de la contemplation de ce-

lui-là , il jette un regard sur eux pour re-

poser son œil ébloui et fatigué d'un éclat

qu'il ne peut soutenir long-temps ! Qu'y

voit-il de beau, que quelques rayons épars

de la beauté suprême ? ce n'est qu'à cause

des vestiges qu'il en découvre en eux ,

qu'il daigne s'arrêter à les contempler pour

se délasser et se rapporter de nouveau sur

la source inépuisable de toute beauté.

Quelles nobles , quelles sublimes idées



SUR L AMOUR DE DIEU, 53

que celles que l'esprit humain va puiser

dans la divinité ! Quelle droiture de raison ,

quelle profondeur, quelle inébranlable fer-

meté dans les principes , quelle justesse et

quelle certitude dans les conséquences, lors-

qu'on s'assujettit à juger de chaque chose

comme Dieu en juge, qu'on s'efforce de les

voir telles qu'il les voit, et qu'on ne consulte

que la raison suprême, vraie et unique lu-

mière des esprits ! Quelle extravagante

philosophie , que celle qui s'aveugle jus-

qu'à nier ou révoquer en doute l'existen ce

de Dieu ou sa providence , ou la nécessité

d'une religion révélée ! O mon Dieu , ins-

pirez-moi la plus vive horreur de cette sa-

gesse insensée.

En quoi consiste de même la noblesse

du cœur humain ? En ce qu'il est capable

d'aimer le souverain bien , le bien infini ;

en ce que ses désirs l'élèvent jusque là ,

et que nul autre bien ne peut le conten-

ter. Il est donc destiné à le posséder , et il

ne peut parvenir à cette possession que

par l'amour . Il ne sera parfait , il ne sera

heureux que quand il le possédera ; il se

perfectionne donc, il se dispose au bon-

heur en l'aimant. Si nos facultés se haus-

sent ou s'abaissent, s'étendent ou se resser-

rent , selon les objets qui les occupent ,



54 RETRAITE SPIRITUELLE

quelle doit être l'élévation et la largeur

d'un cœur dont toutes les affections sont

pour Dieu , et qui dédaigne ce qui est

moindre que Dieu ! combien doit être bas

et étroit le cœur qui s'attache aux choses

créées , et qui en fait le terme de ses dé-

sirs ! Combien doit être réglé, pur et saint,

le cœur qui aime celui qui est l'ordre , la

pureté , la sainteté par essence ! Quelle

paix , quelle joie , quelle plénitude ! Com-

bien au contraire doit être déréglé , souillé

et coupable, le cœur qui , se livrant aux

créatures, se plonge dans le désordre, dans

l'impureté , dans le crime ! Quel trouble,

quelle tristesse , quel vide affreux ! L'ame

qui aime Dieu est nécessairement belle et

de grand prix ; chaque jour elle s'embellit

et devient plus estimable aux yeux de Dieu

et de ceux qui jugent des choses comme

Dieu. Celle qui ne l'aime pas est hideuse

et méprisable, et d'autant plus digne

d'horreur et de mépris, qu'elle a d'ailleurs

de plus grandes qualités naturelles. Tel

est le jugement que Dieu en porte ; et si

le monde la trouve aimable et estimable ,

c'est qu'il s'arrête à de trompeuses appa-

rences , et que de plus il n'a pas le juge-

ment sain.

TROISIÈME POINT. Outre ces raisons



SUR L AMOUR DE DIEU. 55

d'aimer Dieu prises de mon intérêt per-

sonnel , il y en a d'autres plus fortes et plus

pressantes. Ilyva de mon bonheur éternel

de remplir autant que je le puis , le pré-

cepte de l'amourde Dieu. Je suis toujours

à la porte de l'éternité , il ne dépend que

de Dieu que j'y entre à tout instant. Si j'ai

son amour dans le cœur , je suis sauvé ; si

je ne l'ai pas , je suis perdu sans ressource.

Je ne sais si je suis digne d'amour ou de

haine , et par conséquent si j'ai la grâce

sanctifiante et la charité dans le degré suf-

fisant. Pour mettre ma conscience en re-

pos sur un point de cette importance , je

dois m'assurer le plus qu'il m'est possible

demabonne volonté . Et quel autre moyen

de m'en assurer , que de consacrer dès à

présent mon esprit , moncœur et ma force

à l'amour de Dieu ? Hélas ! que ceux qui

attendent au dernier moment à mettre en

pratique ce commandement , sont expo-

sés au danger de mourir sans l'avoir ac-

compli !

Mon degré de gloire et de bonheur dans

le Ciel , répondra au degré d'amour que

j'aurai eu sur la terre. Il y a là-haut une

prodigieuse diversité de places , et c'est l'a-

mour qui les assigne à chacun. Dire com-

me font les lâches et les tiédes , qu'on n'as



56 RETRAITE SPIRITUELLE

pire pas aux premières places , et qu'on se

contente des dernières , c'est un langage

qui ne peut se souffrir , une manière de

penser impardonnable; c'est montrer qu'on

ne fait pas grand cas du royaume de Dieu ,

et mériter , ou peu s'en faut , d'en être

tout-à-fait exclus .

On n'acquiert nul mérite dans l'autre

vie , et l'on n'y porte que celui qu'on a ac-

quis ici-bas. Le Ciel n'est ouvert qu'à la

charité pure , en quelque degré que ce soit.

Un des principaux objets du Purgatoire est

de purifier cette charité et de la dégager

de tout mélange d'amour-propre. Cette

purification est souvent très-longue ; l'E-

glise suppose dans ses prières qu'elle peut

durer plusieurs siècles , et elle ne s'achève

que par des tourmens inconcevables , dont

la charité ne reçoit pas le moindre accrois-

sement. Quand un Chrétien pourroit pré-

sumer qu'il aime assez pour mettre son sa-

lut en sûreté , quelle folie à lui de ne pas

travailler de tout son pouvoir à augmenter

et à purifier ici-bas sa charité , de ne pas

s'embarrasser d'aller en Purgatoire et d'y

souffrir de longues et de terribles peines

infligées par la justice divine en punition

de sa lâcheté ! Outre qu'il ne parviendra

que tard à cette dernière place , dont il se



SUR LAMOUR DE DIEU. 57

contente , quelle perte inappréciable pour

lui , s'il a de la foi , et s'il pense qu'il ne

tient qu'à lui de croître à chaque instant

en charité , et de mériter une plus haute

place.

m mim

CONSIDÉRATION

Sur l'exercice de la présence de Dieu.

Un des moyens les plus doux , les plus fa-

ciles , et les plus efficaces pour entretenir

et augmenter en soi l'amour de Dieu , est

l'exercice de sa sainte présence. Pour com-

mencer à faire usage de ce moyen , il faut

avoir déjà une étincelle d'amour dans le

cœur. Car le pécheur craint de penser à

Dieu , en qui il ne voit qu'un juge redou-

table qui le condamne. Le chrétien tiéde

évite de penser à Dieu , qui lui reproche

sa lâcheté et ses résistances continuelles à

la grâce. Le Chrétien dissipé , livré à ses

sens , à son imagination , et toujours hors

de soi , ne veut point d'une pensée qui l'o-

blige à rentrer en soi-même , et à se reti-

rer des objets extérieurs. Mais le Chrétien

qui veut sérieusement être à Dieu , et qui

désire sincèrement de l'aimer , pense vo



58 RETRAITE SPIRITUELLE

fontiers à lui ; il en fait sa plus douce oc-

cupation ; il souffre avec peine ce qui l'en

retire ; il y revient toujours avec plaisir.

En un mot , rien n'est plus doux que de

penser à ce qu'on aime , surtout quand ,

sous tous les rapports , l'objet est infini-

ment aimable , et que le cœur trouve en

lui tout ce qui peut le remplir.

Ce moyen est facile. Tout rappelle à

Dieu celui qui aime Dieu ; il le voit en tou-

tes les créatures , qui n'ont de vie , de

mouvement , d'existence que par lui. Le

spectacle de la nature , soit qu'il la consi-

dère d'une vue générale , soit qu'il des-

cende au particulier , devient pour lui une

espèce de contemplation , qui le ravit dans

l'admiration des perfections divines , et qui

le transporte d'amour , en pensant que

Dieu , qui n'a besoin de rien , a fait tout

cela pour l'homme , et encore pour le

temps si court de la vie présente. Si le lieu

de mon exil est si beau , s'écrie-t-il , si

tout m'y enchante , si je suis si tenté de

m'y arrêter , et d'y fixer mes désirs , que

sera-ce de ma patrie , où je verrai , où je

posséderai , non plus des beautés passagè-

res et d'emprunt , mais la beauté éternelle ,

immuable , qui tient de la nécessité de son

ètre ses attraits infinis ? L'esprit des saints



SUR L'AMOUR DE DIEU. 59

se perdoit dans cette pensée , et tout ce

qu'ils voyoient de beau , de bon , de ma-

gnifique sur la terre , élevoit leurs cœurs

au Ciel . Ils trouvoient si facile de s'occu-

per de la présence de Dieu , qu'ils ne con-

cevoient pas qu'on pût s'occuper d'autre

chose. Comment en étoient- ils venus là ?

L'amour les avoit appliqués à la pensée de

Dieu; il leur avoit appris à le chercher et

à le trouver partout , et cet exercice assidu **

de laprésencede Dieu , auquel ils s'étoient

d'abord fait une loi de s'assujétir , avoit

donné par degrés un accroissement in-

croyable à leur amour. Cet exercice leur

étoit devenu si familier , qu'ils le prati-

quoient sans y penser , et si nécessaire ,

qu'ils ne pouvoient vivre sans cela , et

qu'il leur eût été impossible de s'en dis-

traire.

La présence de Dieu est encore plus fa-

cileà celui qui s'exerce à se recueillir en

soi-même , à rentrer dans son cœur , à en

étudier les mouvemens. Il n'a pas besoin

des objets extérieurs pour penser à Dieu ;

il le trouve en soi , il le porte partout avec

soi. En effet , si je sais tant soit peu réflé-

chir , je n'ai qu'à me demander à moi-

même : que veut connoître mon esprit ?

quel est son objet? La vérité; et la vérité ,



60
RETRAITE SPIRITUELLE

c'est Dieu. Que désire mon cœur ? Le bon-

heur ; et le bonheur , c'est la possession

de Dieu. Et pour connoître Dieu , sans

m'arrêter aux créatures , je n'ai qu'à l'é-

tudier en lui-même , qu'à fixer l'œil de

mon entendement sur sa nature et ses per-

fections , qu'à creuser un peu ces idées

d'ordre , de sagesse , de beauté, de bonté ,

de justice , d'éternité , d'immensité , d'in-

fini en tout genre , qui sont mes premières

notions , intimes et ineffables ; les notions

sur lesquelles je juge , je raisonne sans

crainte de me tromper ; les notions aux-

quelles il faut que je ramène tout , si je ne

veux pas m'égarer ; et je trouverai que ces

notions me viennent de Dieu , qu'elles sont

originairement en Dieu , qu'elles sont Dieu

lui-même. Voilà donc Dieu intimement et

inséparablement présent à mon esprit. Si

j'en perds le souvenir , c'est que je me

perds moi-même de vue , et que j'oublie

ce que je suis. Il est encore plus présent

àmon cœur , que le désir du bonheur ne

quitte jamais , à qui il est nécessaire , dont

il est la vie. Désirer , c'est aspirer à s'unir,

à jouir. Si Dieu est le bonheur réel et es-

sentiel , comme on n'en peut douter , voilà

donc mon cœur qui désire toujours , na-

turellement et nécessairement Dieu , qui

n'aspire



SUR L'AMOUR DE DIEU. 61

n'aspire qu'à son union et à sa jouissance.

Et comment , si je leveux , ce qui est l'ob-

jet direct et nécessaire de mes désirs , ne

me seroit-il pas continuellement présent ?

Je n'ai pour cela qu'à ne pas détourner ces

désirs de leur véritable objet. Par ces fré-

quens retours de l'esprit et du cœur vers

Dieu , l'amour se nourrit et se fortifie de

plus en plus.

Et il n'est pas de moyen plus efficace en

lui-même , parce qu'il agit sans interrup-

tion ; rien ne pouvant empêcher que mon

esprit et mon cœur ne s'occupent de Dieu .

Mais ce qui agit toujours ne peut man-

quer à la fin de produire un effet considé-

rable. D'ailleurs plus on pense à un objet

tel que Dieu , plus on le trouve aimable ;

plus on l'aime , plus on le veut aimer.

L'exercice de la présence de Dieu étant un

exercice d'amour, quel en peut être le

fruit sinon un accroissement d'amour ?

Dieu, deson côté, voyant une ame qui dé-

sire de l'avoir toujours présent , qui fait

pour cela tout ce qui dépend d'elle, qui se

reproche la moindre dissipation volontaire,

se complaît dans la fidélité ; il redouble

ses grâces ; it la visite fréquemment , il se

fait souvent sentir à elle ; non-seulement

elle a sa présence , mais elle la goûte, elle

D



62 RETRAITE SPIRITUELLE

y trouve ses délices ; il entre en un com-

merce famillier avec elle , et l'admet enfin

àson intime union. Si l'on savoit ce que

c'est que ce commerce et cette union, que

ne feroit-on pas pour en jouir ? Ce qu'on

en lit dans les vies des Saints ce qu'ils en

ont écrit , n'est rien au prix de ce qu'ils

en ont éprouvé .

On dit que cette présence continuelle

de Dieu est impossible. Celle du cœur né

l'est certainement pas , et c'est celle-là

qu'on vous demande principalement. J'ai-

me toujours actuellement , quoique je n'y

réfléchisse pas , l'objet que je veux tou-

jours aimer. Celle de l'esprit n'est pas plus

impossible, si on l'entend comme il faut.

Ne dit-on pas dans le langage ordinaire ,

qu'une épouse fidèle pense toujours à son

époux , une mère à son fils unique , un

ami à son ami ? Est-ce à dire qu'ils n'ont

jamais absolument d'autre objet dans l'es-

prit ? Non , c'est- à-dire seulement qu'ils y

pensent volontiers , qu'ils y pensent fré-

quemment , et que la pensée de nul objet

n'affoiblit celle-là. Il nous est plus natu-

turel, plus aisé en toutes manières de pen-

ser de même à Dieu, d'autant plus que nous

pouvons et nous devons ne penser à tout le

reste qu'à cause de lui , et par rapport à



SUR L'AMOUR DE DIEU. 65

lui. Quand il est dans l'ordre de Dieu que

je pense à de certaines choses ; quand je

n'ai d'autre intention en y pensant que de

faire sa volonté ; quand je donne quelque

relâche à mon esprit , qui ne peut soute-

nir long-temps une attention sérieuse ; je

pense à Dieu, je me maintiens dans sa

sainte présence. Quant aux pensées va-

gues , inutiles, vaines , qui se présentent à

l'imagination , même au temps de la priè-

re , et à celles qui sont produites par nos

inquiétudes , nos empressemens, nos crain-

tes, nos prévoyances , si elles sont tout-à-

fait involontaires , elles ne distraient point

de la présence de Dieu ; si l'on y donne

occasion par le libertinage de l'esprit ou

l'immortification du cœur , il faut aller à

la source du mal , et retrancher peu à peu

en soi tout ce qui met obstacle à la con-

tinuité de la présence de Dieu. Les saints

en sont venus à bout. Nous y réussirons ,

si nous le voulons comme eux.

*

2



64 RETRAITE SPIRITUELLE

TROISIÈME JOUR.

Sur quelques motifs particuliers d'ai-

mer Dieu.

PREMIÈRE MÉDITATION.

Sur la paternité divine.

PREMIER POINT.

DIEU estmon père; il n'est point dans la

nature de titre qui donne plus de droit a

être aimé , que celui-là. Mais comment

l'est-il ? d'une manière qui ne peut appar-

tenir qu'à lui. Il est le créateur de mon

corps et de mon ame , et l'auteur de leur

union. Je ne tiens que delui mes facultés

et mes qualités naturelles , telles que je

les possède. Il est mon père : je ne conti-

nue à chaque instant d'exister que par lui .

Il est mon père ; il fournit continuelle-

ment à mes besoins , à mes commodités ,

et même à mes plaisirs : car je n'en goûte

aucun, mêmecontre sa volonté, que ce ne

soit lui qui me le procure. Il pourroit me

retirer tout ce qu'il m'a donné , lorsque

j'en abuse pour l'offenser ; il pourroit



SUR LAMOUR DE DIEU . 65

m'anéantir moi-même; et par pure bonté

il ne le fait pas. Que sont les autres pères

comparés à celui-là? Si la nature fait aux

enfans un devoir sacré et indispensable

d'aimer leurs pères , combien plus suis-je

obligé d'aimer Dieu !

Mais la foi m'apprend que Dieu est mon

pèreà un titre plus excellent encore que

celui de la création. Celui-ci est dans l'or-

dre purement naturel ; au lieu que l'autre

est au-dessus de la nature. La raison con-

çoit clairement le premier ; mais le second

est un mystère qui surpasse notre intelli-

gence. Dieu est mon père , en ce qu'il m'a

adopté en Jésus-Christ son Fils unique. Le

titre de père est celui qui caractérise la

première personne de l'adorable Trinité ,

en ce qu'elle engendre dans l'éternité un

fils de même substance qu'elle , et en tout

parfaitement égal àelle. Ne pouvantm'en-

gendrer de la sorte , parce que cela répu-

gne à son essence et àla mienne , par une

merveilleuse invention de son amour , et

pour être mon père autant qu'il lui est

possible de l'être, Dieu auni la nature hu-

maine inséparablement à la personne de

son Fils ; et de cette manière il nous a tous

adoptés en lui , nous qui appartenons à ce

Fils en qualité de chrétiens. Il est mon

D3



66 RETRAITE SPIRITUELLE

1

père par grace , comme il l'est de Jésus-

Christ par nature ; il me voit, il m'aime

en Jésus- Christ comme son Fils ; je de-

viens , à proportion comme Jésus-Christ ,

l'objet de sa complaisance. Par l'Incarna-

tion il a trouvé l'ineffable secret d'étendre

jusqu'à moi la filiation divine , et de par-

tager entre son Fils et moi la tendresse in-

finie qu'il a pour lui. L'adoption est un

bienfait si éminent , elle m'approche tel-

lement de Dieu , que les anges en seroient

jaloux , s'ils pouvoient l'être. Quel amour

ne dois-je pas à Dieu , en reconnoissance

de cette qualité de père qu'il a daigné pren-

dre par rapport à moi ! Pour comprendre

jusqu'où il doit aller , il faudroit que je

pusse concevoir l'excès d'amour que Dieu

m'a témoigné en m'adoptant ainsi. Demê-

me que l'amour du Verbe éternel pour

son père est passé dans l'ame de Jésus-

Christ , et lui a été communiqué autant

qu'elle étoit capable de le contenir , de

même il faut que de l'amede Jésus- Christ

son amour passe dans la mienne , et la

remplisse selon toute sa capacité.

SECOND POINT.-Les droits que j'acquiers

auprès de Dieu par le titre d'enfant adop-

tif, sont pour moi autant de raisons de l'ai-

mer davantage. Premièrement : j'entre par



SUR L'AMOUR DE DIEU . 67

l'adoption dans la famille de Dieu , et j'en

fais partie. Jésus-Christ en est le premier-

né et le chef; comme membre de Jésus-

Christ , comme son frère par adoption, je

suis incorporé à cette famille , j'appartiens

à la maison de Dieu , non en qualité de

serviteur , mais en qualité d'enfant. Ce qui

ne se peut pas dire des anges , qu'ils sont

enfans de Dieu, se dit de moi ; et c'est un

des principaux points de ma croyance. J'ai

done droit ainsi que Jésus-Christ à la fa-

miliarité de Dieu , et à vivre dans sa mai-

son sur le pied d'enfant. Jésus - Christ ne

met point de distinction à cet égard entre

lui et nous ; il dit : Mon Dieu et te vô-

tre ; mon père et le vôtre (1 ) . Seconde-

ment , j'ai droit à titre d'enfant àune ten-

dresse spéciale , à des attentions , à des

soins de la part de mon père , qui me con-

sidère comme un autre lui-même, qui

s'intéresse àmoi d'une façon particulière,

qui me prodigue son affection et ses ca-

resses , qui vit , pour ainsi dire , en moi ,

qui partage mes plaisirs et mes peines, qui

ne s'applique qu'à me rendre heureux, et

qui y met sa gloire. Je n'ai qu'à me com-

porter en enfant de Dieu; et j'éprouverai

à mon égard une bonté de sa part , dont

(1) Joan, 20. 17.



68 RETRAITE SPIRITUELLE

celle des pères , selon la chair , ne sauroit

approcher. Tout désobéissant , tout ingrat

et dénaturé que je suis , ou que j'ai été, si

je voulois réfléchir sur la conduite que

Dieu atenue , ou tient encore envers moi,

je serois pénétré d'admiration et de re-

connoissance poursa tendresse et ses soins

paternels. La peinture que Jésus - Christ

nous a tracée des sentimens du père de

l'enfant prodigue , n'est qu'une foible ima-

ge de ceux du père céleste pour les pé-

cheurs. S'il est tel à l'égard de ceux qui

l'offensent , qu'est-il donc pour ceux qui

lui sont obéissans et fidèles ! soit qu'il

m'ait reçu en grâces après mes péchés ,

soit qu'il m'ait préservé de toute chute

mortelle , par quel amour répondrai-je ja-

mais à celui qu'il m'a témoigné , et qu'à

titre de pére il s'est engagé d'avoir pour

moi ? Car il a voulu me devoir cet amour,

et se mettre hors d'état de me le refuser .

Troisièmement enfin , j'ai un droit acquis

et assuré à l'héritage céleste ; il ne peut

me manquer , à moins que je ne veuille

obstinément medéshériter moi-même. La

foi me garantit ce droit aussi infaillible-

ment , qu'elle me garantit que Dieu est

mon père. Pour que j'en fusse frustré , et

que je le perdisse autrement que par ma



SUR L AMOUR DE DIEU . 69

:

faute , il faudroit que Dieu se dépouillât

du titre de père : ce qu'il ne peut faire.

Mais quel est cet héritage auquel j'ai une

prétention si bien fondée? C'est la posses-

sion de Dieu même : c'est une jouissance

proportionnée à ma capacité , mais telle

en soi que Dieu l'a de lui-même. C'est son

propre bonheur qui devient le mien ; et

pour me le communiquer , il m'unira à

lui , il m'abîmera , il me perdra en lui. Je

dois jouir de cet héritage éternellement ,

immuablement , avec l'assurance la plus

intime qu'il ne me sera jamais ravi , que

personne n'en troublera , ni ne m'en dis-

putera la possession. Mon-ingratitude est

monstrueuse , si je n'aime pas de tout mon

cœur , à tous les instans de ma vie, un tel

père , qui me donne droit sur tout ce qu'il

a , sur tout ce qu'il est , et qui m'associe à

toute sa gloire , à toute sa félicité.

TROISIÈME POINT. - Ce titre d'enfant de

Dieu ne peut se perdre. De quelque ma-

nière que je me comporte à l'égard de

Dieu , quels que soientmes sentimens pour

lui , il sera toujours vrai qu'il est mon

père. Dans mon caractère ineffaçable de

fils adoptif , je lirai toujours l'indispensa-

ble obligation d'aimer Dieu ; j'y lirai ma

condamnation , si je ne l'aime pas. Ce ti



70
RETRAITE SPIRITUELLE

tre sera le plus grand sujet de ma joie dans

le Ciel. Dieu infiniment aimable en lui-

même , m'y paroîtra , si je l'ose dire , plus

aimable encore , envisagé dans sa qualité

de père , qui m'autorisera à le féliciter plus

amoureusement , et à me féliciter moi-

même de ses perfections , à me les appro-

prier , à les regarder comme un bien com-

mun à lui et à moi , en vertu de la liaison

et de l'union qui est entre le fils et le père.

Ce même titre sera en enfer , si j'ai le mal-

heur d'y tomber , la source de mes plus

affreux tourmens , des reproches cruels

que je me ferai éternellement de n'avoir

pas aimé un tel père , et de l'horrible dé-

sespoir où je serai de ne pouvoir plus l'ai-

mer. Oh ! si je connoissois toute l'amabi-

lité du Père céleste , tous les droits qu'il

a sur mon cœur , comme les damnés le

connoissent , avec quelle violence ne me

sentirois-je pas poussé à l'aimer ! Leur

malheur est de repousser nécessairement

ce puissant attrait de toute la force de leur

volonté ; mon crime est d'y résister libre-

ment. Ils reconnoissent toujours Dieu pour

leur père ; ils ne veulent pas l'aimer ; et

ils ne peuvent pas aimer autre chose . Quel

état ! Si je le médite , il ne m'apprend pas

moins que l'état des bienheureux , com



SUR L'AMOUR DE DIEU.
71

bien je dois aimer ici-bas Dieu mon père ,

puisque l'amour jouissant fera le bonheur

des uns , et l'amour désespéré le malheur

des autres .

m

II MÉDITATION.

Sur le don que Dieu le Père m'a fait de son propreFils.

PREMIER POINT .

DIEU ne s'est pas contenté de m'adopter.

Il m'a donné son propre Fils . Tout Dieu

qu'il est , pouvoit-il me faire un plus grand

don , et me témoigner un plus grand

amour ? Celui , dit saint Paul , qui n'a

pas épargné son propre Fits , mais qui

l'a tivré pour nous tous , comment ne

nous a-t-il pas tout donné avec lui ( 1 ) ?

Si l'on eût laissé à ma disposition de de-

mander à Dieu tel gage d'amour qu'il m'eût

plu , aurois-je jamais songé à celui-là ; et

quand j'y aurois songé , aurois-je osé le

proposer ? Il n'est pas besoin d'insister da-

vantage sur ce point. La raison en est ac-

cablée , et la langue n'a pas d'expression

pour rendre les sentimens dont le cœur

doit être pénétré. Il ne reste qu'à s'anéan-

tir devant Dieu , et qu'à le prier de se glo-

(1) Rom. 8. 32.



72
RETRAITE SPIRITUELLE

rifier lui-même au sujet de ce don ineffa-

ble . L'aveu de notre impuissance à lui ren-

dre ici l'amour et les actions de grâces

qu'il mérite , est la seule manière de nous

acquitter envers lui. Sans doute que nous

devons tout donner , et nous donner nous-

mêmes à Dieu le Père qui nous a donné

son Fils unique. Mais qu'est-ce que le don

de tout ce qui nous appartient ? qu'est-ce

que le don de nous-mêmes ? qu'est-ce que

l'amour le plus généreux dont une créa-

ture soit capable , pour reconnoître digne-

ment le dernier effort de l'amour de Dieu ?

Je me dois déjà tout entier à lui à tant de

titres ; qu'ai-je à ajouter pour celui-ci qui

l'emporte infiniment sur tous les autres ?

SECOND POINT. En quelle circonstance

Dieu le Père m'a-t-il donné son Fils ? C'est

une chose à laquelle il faut faire attention ,

parce qu'elle augmente de beaucoup le

prix du don. Il mel'a donné , lorsque j'é-

tois son ennemi , digne de son éternelle

disgrâce et de sa malédiction . Non-seule-

ment rien ne le demandoit pour moi ; mais

tout détournoit Dieu de me l'accorder. Son

amour seul l'a sollicité en ma faveur , et

l'a obtenu . Ce qui relève , dit encore saint

Paul , la charité de Dieu à notre égard ,

c'est que lorsque nous étions encore pé-

cheurs ,



SUR LAMOUR DE DIEU. 73

cheurs , Jésus-Christ est mortpour nous.

(1 ) Non-seulement Dieu voyoit en moi le

péché originel , mais il voyoit tous ceux

dont je me suis rendu personnellement

coupable , même depuis le don , et malgré

le don qu'il m'a fait de son Fils . Et cette

vue qui ne devoit qu'allumer sa colère , n'a

point arrêté l'effusion de son amour.

Pourquoi m'a-t-il donné son Fils ? Pour

me remettre plus avant que jamais dans

ses bonnes grâces ; pour me rétablir avec

avantage dans les droits dont j'étois déchu ;

pour ne me plus voir que dans ce Fils uni-

que , objet de sa complaisance , pour éten-

dre jusqu'à moi l'amour infini qu'il a pour

lui. Tout cela est incontestable dans les

principes de la foi ; je fais profession de le

croire , mais mon cœur en est-il plus dis-

posé à aimer ? O mon Dieu , comment puis-

je soutenir dès à présent l'énorme contra-

diction qui se trouve entre ma croyance

et mon affection ! comment la soutiendrai-

je , quand j'aurai à paroître devant vous !

Cependant ces vérités ne me sont propo-

sées à croire, que pour m'engager à ai-

mer; et plus je le crois fermement , plus

je dois aimer ardemment.

TROISIÈME POINT. Comment le Père-

(1) Rom. v. 8,9.

E



74 RETRAITE SPIRITUELLE

m'a-t-il donné son Fils ? C'est ici le triom-

phe de l'amourdivin. En le sacrifiant pour

moi ! en l'immolant à sa justice en ma

place; en déchargeant tout le poids de sa

vengeance sur ce Fils bien-aimé , afin de

me faire miséricorde , à moi son ennemi ;

en le traitant comme un coupable , afin

d'effacer tous mes crimes , et de me rendre

juste à ses yeux ; en le regardant comme

un objet de malédiction , afin de verser

sur moi ses bénédictions dans le temps et

dans l'éternité .

L'ordre donné autrefoisàAbrahamd'im-

molerson fils unique , et tendrement chéri ,

nous paroît cruel. Nous concevons que

Dieu est le maître de la vie et de la mort.

Mais mettre le couteau à la main d'un

père pour égorger son fils , cela soulève

également notre esprit et notre cœur. Ce

sacrifice d'Abraham qui n'eut pas son effet ,

n'étoit que l'ombre du sacrifice de Jésus-

Christ accompli sur le Calvaire par la main

de son Père. Combien en dut-il coûter à

l'amour infini de ce Père , de traiter ainsi

son Fils unique! Mais l'amour qu'il avoit

pournous l'emporta. Si ce sacrifice étonne

notre raison , il doit bien plus toucher no-

tre cœur , et le réduire à succomber sous

l'effort de son amour et de sa reconnois



SUR L AMOUR DE DIEU . 75

1

sance. Ah ! si nous méditions , non pas

légèrement et en passant, mais profondé-

ment et à loisir ! Ah ! si nous conjurions

Dieu avec instance de nous éclairer sur de

si hautes vérités , et de mettre ensuite dans

notre ame les sentimens qu'elles doivent

nous inspirer ! N'est-ce pas là ce qu'il dé-

sire , ce qu'il est toujours prêt à faire ! A

qui pouvons-nous nous en prendre , qu'à

nous-mêmes , s'il ne le fait pas ?

III MÉDITATION.

Suitedumême bienfait.

PREMIER POINT.

numm

ENN vue de ce Fils unique , devenu mon

frère , Dieu répand sur moi avec profusion

toutes les gråces nécessaires à ma sancti-

fication , et par conséquent à mon bon-

heur présent et à venir : grâces générales

et communes à tous les chrétiens ; grâces

particulières et personnelles ; grâces habi-

tuelles ; grâces actuelles , et spécialement

la grande grâce de la prière , qui est tou-

jours à ma disposition , et avec laquelle ,

si j'en use bien , je suis assuré d'obtenir

*outes les autres , même celle de la persé-

2



76 RETRAITE SPIRITUELLE

vérance finale ; grâces , dont l'enchaîne

ment est tel , que , par ma fidélité à y ré-

pondre , elles augmenteront chaque jour

en nombre et en efficacité ; en sorte qu'elles

me rendront la pratique du bien facile ,

douce , naturelle , pour ainsi dire , et le

retour au mal presque impossible morale-

ment : ce qu'il faut entendre même de la

plus légère faute , commise de propos dé-

libéré ; grâces qui mepoursuivent partout ,

qui ne se rebutent point de ma longue et

opiniâtre résistance ; qui ne craignent point

de se rendre importunes , et de troubler

ma fausse sécurité ; grâces qui n'abandon-

nent les plus grands pécheurs qu'au der-

nier moment , où leur impénitence est

consommée.

Il est juste que je m'arrête ici quelque

temps à me rappeler , autant que je le

puis , les grâces principales que j'ai reçues

de Dieu depuis mon enfance : car pour les

grâces journalières , il ne m'est pas possi-

ble de me souvenir de toutes ; et combien

se sont offertes , auxquellesje n'ai donné

aucune attention ? Est-il une seule de ces

grâces qui ne soit pour moi un pressant

motif d'amour , toutes étant le prix du

sang de Jésus-Christ ? Quels sentimens ne

doivent- elles donc pas exciter en moi si je



SUR L'AMOUR DF DIEU.
77

les considère toutes ensemble ? Et que

seroit-ce , si par ma correspondance je

leur avois donné lieu de se multiplier pres-

que à l'infini ? C'étoit l'intention de Dieu ;

mon défaut de fidélité ne diminue pas sa

libéralité , et ne doit pas diminuer ma re-

connoissance.

SECOND POINT. - En vue de ce Fils uni-

que , Dieu m'a préservé de l'enfer autant

de fois et aussi long-temps que j'ai mérité

d'y tomber. Maître de ma vie, et d'ailleurs

justement irrité contre moi, il pouvoit me

précipiter dans l'abîme du malheur à cha-

cun des instans où j'étois en péché mor-

tel. Combien en ai-je commis ? combien

de temps y ai-je persévéré ? Je n'ai qu'à

supputer les instans, si je puis . Les anges

n'ont péché qu'une fois , Dieu n'a pas at-

tendu leur repentir , il n'y a pas donné

lieu ; il a puni sur-le-champ leur rébel-

lion sans miséricorde. Il pouvoit me traiter

de même ; qui a arrêté son bras ? Le sang

de Jésus- Christ. Il est vrai à la lettre que

Dieu m'a témoigné autant et même plus

de bonté en me préservant de l'enfer ,

qu'il en témoigneroit à un réprouvé ou à

un démon s'il l'en retiroit , le laissant en-

suite libre de s'yexposer de nouveau. Quel

seroit l'amour, quelle seroit la reconnois-



78
RETRAITE SPIRITUELLE

sance de ce démon , de ce réprouvé ! Je

n'en dois pas moins à Dieu pour chaque

fois qu'il a suspendu le châtiment de mon

péché , ou plutôt de mes péchés accumu-

lés.

Il y a actuellement en enfer un très-

grand nombre de damnés qui ont moins

péché que moi. Ils n'ont pas à se plaindre

de la justice divine , et ils ne s'en plai-

gnent pas . Le Ciel m'est encore ouvert ,

et mon sort est entre mes mains. Quelle

seroit mon ingratitude si je ne bénissois

pas sans cesse la miséricorde du Seigneur,

et si elle ne m'étoit pas une raison pres-

sante de l'aimer.

Si vous avez lieu de croire que vous

avez conservé votre innocence, et que vous

n'avez pas mérité l'enfer , vous n'en êtes

que plus redevable à la bonté divine , et

plus obligé de l'aimer , puisque , vu votre

corruption naturelle , votre foiblesse , la

force des tentations , la multitude des oc-

casions , la séduction des mauvais dis-

cours et des mauvais exemples , il est cer-

tain que vous seriez tombé , et plus d'une

fois , si Dieu n'avoit veillé spécialement

sur vous , n'avoit écarté les dangers , ou

ne vous y avoit soutenu de sa mainpuis-

sante.



SUR L AMOUR DE DIEU .
79

TROISIÈME POINT. - En vue de ce Fils

unique , Dieu m'a pardonné autant de fois

que je suis revenu à lui , il a oublié mes

péchés , et les ajetés au fond de la mer,

selon l'expression de l'Ecriture , et il est

toujours prêt à me pardonner et à les ou-

blier. Ni leur énormité , ni la fréquence

des rechutes ne peuvent lasser sa patience

ou épuiser sa miséricorde , pourvu que je

sois sincèremeut affligé de l'avoir offensé,

et résolu de ne plus l'offenser. Quel est

le père qui soit dans la même disposition

à l'égard de son fils ? On l'accuseroit de

trop d'indulgence , s'il le recevoit dans ses

bonnes grâces , après des fautes souvent

pardonnées , toujours réitérées ; on diroit

avec raison qu'il autorise son fils à l'of-

fenser et à abuser de sa bonté. L'amour a

mis , si j'ose ainsi parler , notre Père cé-

leste au-dessus de ces accusations et de ces

reproches , que les justes lui ont fait quel-

quefois au sujet de l'abus que font les pé-

cheurs , et que j'ai fait moi-même de sa

miséricorde, l'offensant avec audace, per-

sévérant avec obstination dans mon péché ,

sur l'assurance d'en obtenir le pardon lors-

que je le demanderois . Ce qu'il y a de

plus admirable , c'est que je ne saurois

retourner de moi-même à Dieu , lorsque

4



80 RETRAITE SPIRITUELLE

je l'ai abandonné; il faut qu'il me pré-

vienne, lorsqu'il me recherche, qu'il coure

après moi , qu'il me rappelle, et que, par

une grâce efficace, il m'arrête , et me ra-

mène : sans quoi mon égarement seroit

sans retour. Combien de fois en a-t-il

usé de la sorte à mon égard ? Et mon

cœur seroit assez dur pour n'être pas

attendri par cet excès de bonté pater-

nelle ! Trois choses sont inconcevables en

Dieu , sa longanimité à supporter nos of-

fenses , sa facilité à nous les pardonner, sa

prévenance à nous tendre la main pour

nous relever de nos chutes. Nul amour ,

nulle reconnoissance de notre part ne peu-

vent jamais les égaler

3



SUR L'AMOUR DE DIEU. 81

CONSIDERATION.

Sur la méditation des bienfaits de Dieu.

S'il est un moyen capablede faire naître,

de nourrir et d'augmenteren nous l'amour

de Dieu , c'est sans contredit la médita-

tion de ses bienfaits. Nous en sommes in-

vestis ; ils sont immenses, continuels et sans

nombre du côté de la nature; ils sont in-

comparablement plus grands , aussi mul-

tipliés , aussi continuels du côté de la

grâce. Notre plus douce occupation de-

vroit être de nous en rappeler sans cesse

le souvenir, de les méditer et de les appro-

fondir. Cette matière est inépuisable, elle

n'a rien quede consolant et d'attendrissant

pour le cœur, elle est à notre portée , et

ne demande pas une grande contention

d'esprit. L'intention de Dieu bien marquée

en mille endroits de l'Ecriture , est que

nous y pensions plus fréquemment qu'à

nulle autre chose , et que nous ne les per-

dions jamais de vue. Il nous y invite , il

nous l'ordonne pour sa gloire et pour no-

tre avantage ; il y a attaché des grâces in-

finies. Et nous, ingrats, stupides , insensi-

bles, nous jouissons des bienfaits d'un Dieu
E5



82 RETRAITE SPIRITUELLE

créateur , d'un Dieu sauveur , et à peine

nous arrive-t- il d'y réfléchir et de lui mar-

quer notre gratitude. Nous prions assez

pour lui demander , nous ne prions pres-

que jamais pour le remercier et le glori-

fier.

Seroit-cetrop dedonnerchaquejourune

demi-heure , un quart d'heure du moins

àméditer les ineffables bienfaits de Dieu ,

à lui rendre des actions de grâces, à exci-

ter en nous les sentimens qu'ils méritent ?

ô que nous nous trouverions bien de cette

pratique , et que l'amour de Dieu en pren-

droit de merveilleux accroissemens dans

notre ame !

Que les chrétiens qui sont condamnés

par leur condition à un travail continuel

ne puissent donner un temps suivi à ce

saint exercice ; qu'ils ne se rappellent les

bienfaits de Dieu que par de courts inter-

valles , et qu'ils s'en occupent seulement

plus à loisir les jours consacrés au Sei-

gneur , il n'en demande pas davantage.

Mais les riches qui disposent de leurs

temps , les riches dont l'esprit estplus cul-

tivé , et qui ont reçu une meilleure éduca-

tion ; les riches àqui les livres de piété ne

manquent pas , ou qui peuvent aisément

s'en procurer, ne sont-ils pas inexcusables ,



SUR L'AMOUR DE DIEU . 83

'ils n'emploient pas leur temps etleur es-

prit à quelque méditation journalière , à

quelque lecture qui entretienne en eux le

30uvenir des bienfaits de Dieu ! Les riches-

ses ont leurs inconvéniens et leurs dan-

zers ; mais elles ont aussi leurs avantages

par rapport au salut età la sainteté , etun

des plus grands sans doute , est qu'elles

procurent plus de libertéde s'occuper des

objets de la religion , et pour l'ordinaire ,

une éducation quidispose àles mieux con-

cevoir et à en tirer plus de fruit. Ceux qui

ont reçu de Dieu ces avantages et ces faci-

lités , lui en rendront certainement comp-

te. Pourquoi , leur dira-t-il , n'avez-vous

presque jamais songé à mes bienfaits ?

Pourquoi les mystères de ma religion n'ont-

ils pas toujours été présens à votre esprit ?

Pourquoi n'avez-vous pas réfléchi sur tant

de grâces personnelles dont votre vie n'é-

toit qu'un tissu ? Vous en aviez le temps ,

je vous l'avois moi-même ménagé à cette

fin ; vous avez préféré de l'employer aux

visites , au jeu , aux spectacles , à des amu-

semens frivoles. Votre esprit ne manquoit

ni de pénétration , ni de culture , et vous

étiez en état de méditer et d'entendre les

bons livres . Vous avez mieux aimé l'exer-

cer sur les sciences et les arts profanes ,
6



84 RETRAITE SPIRITUELLE

souvent sur des matières puériles ou dan-

gereuses. A cela que répondront-ils ? Que

répondrai-je moi-même ? Car j'ai mérité

plus ou moins ces reproches , et il s'en faut

de beaucoup que j'aie donné aux choses

de Dieu tout le temps que j'y pouvois con-

sacrer. Que d'heures perdues , où , ne sa-

chant que faire , je cherchois partout à

tromper mon ennui plutôt que de me li-

vrer à cet objet si intéressant ! Pardon-

nez-moi le passé , ô mon Dieu , et confir-

mez-moi dans la résolution que je prends

de m'occuper le reste de ma vie dans la

méditation de vos bienfaits , et de la faire

servir à avancer dans votre saint amour.



SUR LAMOUR DE DIEU . 85

QUATRIÈME JOUR.

Des avantages de la voie d'amour .

PREMIÈRE MÉDITATION .

Des trois voies , de crainte , d'espérance et d'amour

PREMIER POINT .

Ex supposant qu'un chrétien soit en état

degrâce , comme il est obligé de s'y met-

tre , en ce qui dépend de lui , et que la

charité tienne dans son cœur le rang qu'el-

le doit avoir au-dessus des autres vertus ,

il y a trois voies par lesquelles il peut mar-

cher dans le service de Dieu et parvenir

au salut . La première voie est celle de la

crainte ; la seconde , celle de l'espérance ,

et la troisième , celle de l'amour. On les

nomme ainsi par ce qui les caractérise ,

non qu'aucun de ces trois motifs exclue

absolument les deux autres , autrement

les deux premières voies ne seroient pas

bonnes , l'exercice de la charité n'y ayant

pas lieu , et la troisième voie seroit con-

traire aux principes de la foi et à notre

état présent de voyageurs , au moins en ce



86 RETRAITE SPIRITUELLE

qu'elle excluroit l'espérance. Mais , dans

la première , le motif de la crainte est ce-

lui qui agit le plus souvent , et qui fait une

plus forte impression ; de même dans la

seconde , le motif de l'espérance , et dans

la troisième , le motif de la charité. Per-

sonne n'est le maître , du moins au com-

mencement , de choisir sa voie. Il est des

ames que Dieu conduit d'abord par la

crainte , d'autres qu'il attire à lui par l'es-

pérance , d'autres qu'il s'attache par l'a-

mour. Mais son intention est que , dans le

progrès de lavoie , l'amour gagne toujours

le dessus , qu'il modère et même qu'enfin

il bannisse la crainte , qu'il ennoblisse et

qu'il purifie l'espérance . Il disposeà cela le

cœur peu à peu , s'il est fidèle ; et le de-

voir de tout chrétien est de seconder en ce

point l'opération de la grâce , qui tend à

le faire toujours avancer dans l'accomplis-

sement du grand précepte de l'amour de

Dieu.

SECOND POINT.-Les ames menées par la

voie de la crainte sont extrêmement frap-

pées de la rigueur des jugemens de Dieu ,

des supplices de l'enfer, et de toutes les

vérités terribles de la religion . Dieu se sert

de la crainte pour arrêter la fougue des

passions , pour contrebalancer l'attrait sé



SUR LAMOUR DE DIEU. 87

duisant des objets sensibles , pour prévenir

l'ame contre les occasions et les dangers

de l'offenser , et pour lui servir de frein

lorsqu'elle est pressée par de violentes ten-

tations . Elle est bonne soit pour nous en

retirer , soit pour nous empêcher de con-

tracter de mauvaises habitudes , soit pour

nous en guérir. La jeunesse est l'âge où

elle est le plus utile , et même souvent le

plus nécessaire.

Mais il arrive d'ordinaire que les ames

portées à la crainte la poussent au delà des

bornes que Dieu lui a marquées , qu'elles

se plaisent à s'y entretenir , qu'elles mé-

ditent , ou qu'elles lisent de préférence les

sujets propres à l'augmenter ; qu'elles se

fixent en un mot danscette voie , et qu'il

est très-difficile de les en faire sortir, lors-

que Dieu le demande d'elles , et qu'il est

visible qu'elle nuit plus qu'elle ne sert à

leuravancement.Voilà sans douteun grand

inconvénient. N'y suis-je pas tombé ? N'ai-

je pas à craindre d'y tomber , si je suis trop

mon caractère et mon imagination ?

La crainte est plus propre à éloigner du

mal qu'à porter au bien , et cependant il

n'est pas moins nécessaire au chrétien de

faire l'un que d'éviter l'autre. Si la crainte

fait pratiquer le bien , c'est uniquement



88 RETRAITE SPIRITUELLE

celui qui est d'obligation étroite et rigou-

reuse ; elle ne va guère plus loin , et elle

ne peut guère y aller , parce qu'elle res-

serre le cœur , qu'elle ne lui propose point

ce que la vertu a d'aimable , qu'elle ne

l'anime par aucun motif capable de lui en

faire surmonter les difficultés . Avec la

crainte on peut se sauver , mais on ne de-

viendra jamais un saint. Autre inconvé-

nient très-considérable. Ne m'y rend-elle

pas sujet , et ne retarde-t-elle pas mon

progrès dans la vertu ?

La crainte n'adoucit en rien le joug du

Seigneur , elle laisse sentir toute la pesan-

teur du fardeau. Par là elle engage l'ame

à ne se charger que de ce qu'elle juge ab-

solument indispensable ; et mesurant ses

devoirs à ses forces , qui sont très-petites,

elle les diminue tant qu'elle peut ; elle

dispute avec Dieu , et ne lui accorde que

ce qu'elle ne sauroit évidemment lui refu-

ser . Nulle douceur , nulle consolation , nul

encouragement pour elle ; la joie du Saint-

Esprit lui est inconnue ; elle est triste ,

chagrine , inquiète , lassée , épuisée à cha-

que pas qu'elle fait , souvent exposée à la

tentation de tout abandonner. Troisième

inconvénient qui peut être sujet aux plus

fâcheuses suites. Ne l'ai-ie pas éprouvé



" SUR LAMOUR DE DIEU . 89

aussi long-temps que je me suis laissé do-

miner par la crainte ?

Enfin la crainte laisse trop d'empire à

l'amour-propre qui, de surnaturelle qu'elle

est dans son principe , la rend presque

toute naturelle dans son application : nous

faisant envisager les grandes vérités de la

religion , uniquement par rapport à nous-

mêmes , et à notre intérêt personnel : en

sorte qu'elle dégénère en une crainte ser-

vile , qui a moins d'horreur du péché que

du châtiment qui le suit, et qui y consi-

dère moins l'offense de Dieu , que le mal-

heur éternel qui en résulte pour nous ;

crainte qui seroit manifestement mauvai-

se , et incompatible avec la charité , si l'ap-

préhension de la peine étoit le seul motif

qui nous détournât du péché. Tel est le

précipice où jette quelquefois la crainte ,

quand elle est subjuguée par l'amour-pro-

pre. Dieu nous préserve de cet inconvé-

nient , plus terrible que tous les autres !

TROISIÈME POINT.-L'espérance chrétien-

ne a de très-grands avantages sur la crain-

te. Elle élève le cœur; elle l'anime à la

pratique de la vertu ; elle l'encourage à en

vaincre les difficultés par la vue de la ré-

compense ; elle le porte même à faire et à

souffrir de grandes choses pour la mériter



90
RETRAITE SPIRITUELLE

et l'accroître Tout cela est très-bon sans

doute ; et ce n'est pas en vain que Dieu, qui

connoît notre répugnance au bien et notre

foiblesse , a voulu nous exciter et nous

soutenir par la grandeurdu prix qui nous

attend à la fin de la carrière .

Mais comme nous sommes naturelle-

ment intéressés , il est à craindre que l'a-

me conduite par la voie de l'espérance , ne

donne sur elle à ce motif plus de prise

qu'il ne faut , et d'une manière qui préju-

dicie à l'amour. Elle est exposée en effet

à devenir mercenaire , en arrêtant plutôt

les yeux sur la récompense , que sur la

bonté de Dieu qui s'est engagé à nous la

donner. Elle pense moins à plaire à Dieu

qu'à acquérir des mérites ; elle compte ,

pour ainsi dire , avec lui , et met à prix

ses services . Elle est sujette à tirer gloire

de ce qu'elle fait au-delà de ce qui est pu-

rement nécessaire pour gagner le Ciel ; à

faire valoir en quelque sorte à Dieu sa gé-

nérosité et sa fidélité ; à s'appuyer plus sur

ses bonnes œuvres que sur les mérites de

Jésus- Christ ; à présumer qu'après tout ce

qu'elle a fait et souffert , la récompense

lui est acquise. De plus l'amour-propre

lui fait rapporter à elle-même la posses-

sion éternelle de Dieu ; elle regarde cette



SUR L'AMOUR DE DIEU.
91

possession moins par rapport à Dieu qui

⚫ se glorifiera en elle , que par rapport à sa

propre jouissance , et au bonheur qui lui

en reviendra. En un mot , ce qu'elle aime

dans la félicité céleste , est plutôt son con-

tentement et son rassasiement , que le bon

plaisir de Dieu. Je veux qu'en tout cela il

n'y ait rien qui intéresse essentiellement

la charité ; il est incontestable néanmoins

qu'elle en est affoiblie , que sa pureté en

souffre , et qu'il y a biendel'imperfection

à s'occuper ainsi beaucoup plus de son

propre intérêt que de celui de Dieu. Si le

motif de la récompense est celui qui a le

plus fortement agi sur moi jusqu'ici, c'est

à moi de voir, en présence de Dieu , si je

n'ai pas àme reprocher plusieurs des im-

perfections que je viens de considérer , et

sije ne dois pas travailler à m'en purifier ,

en me tournant davantage du côté de l'a-

mour , et en donnant à son motif toute la

prépondérance qu'il mérite. Les deux mé-

ditations suivantes me convaincront de la

préférence que je dois donner à la voie

d'amour.



92
RETRAITE SPIRITUELLE

num

II• MÉDITATION.

Sur le même sujet.

PREMIER POINT.

,

L'AMOUR ne connoît point habituellement

d'autre crainte que la crainte filiale, c'est-à-

dire , que la crainte de déplaire à Dieu

parce qu'on l'aime en qualité de Père. Cette

crainte étant fille de l'amour est tout autre-

ment attentive et délicate , que la crainte

de la justice divine et de ses châtimens .

Elle porte à éviter les moindres fautes , les

moindres imperfectionsvolontaires. Aulieu

de resserrer et de glacer le cœur , elle l'é-

largit et l'échauffe. Elle ne cause aucun

trouble , aucune alarme ; et lors même

qu'il est échappé quelque faute , elle ra-

mène doucement l'ame à Dieu , par un

repentir paisible et sincère. On cherche à

apaiser Dieu , et à le dédommager promp-

tement et abondamment de la peine qu'on

a pu lui faire. Du reste on ne s'inquiète

point , et l'on ne perd point la confiance.

L'amour ôte à l'espérance ce que l'a-

mour-propre peut y mêler de vues mer-

cenaires. Celui qui aime ne sait ce que



SUR LAMOUR DE DIEU . 93

c'est que de compter avec Dieu , ni de faire

debonnes œuvres principalement afin d'ac-

cumuler des mérites ; et par ce noble dé-

sintéressement , il mérite incomparable-

ment davantage. Oubliant tout ce qu'il a

fait pour Dieu , il ne songe qu'à faire en-

core plus ; il ne s'appuie pas sur soi. Il

envisage la récompense céleste , non sous

le titre de récompense , mais comme une

assurance d'aimer Dien de tout son pou-

voir durant l'éternité , et d'en être aimé de

même. Tel est le point de vue sous lequel

il considère le bonheur , plus du côté du

Bon plaisir de Dieu et de la gloire qui lui

en reviendra , que du côté de son propre

intérêt. Jamais il n'exclut l'espérance .

Comment aimant Dieu , et ne le possédant

pas ici-bas , ne désireroit-on pas de le pos-

séder , et de lui être inséparablement uni ?

Mais il met la volonté de Dieu au-dessus

de la jouissance même de Dieu . Et lorsque

l'amour est à son plus haut point de per-

fection , il est disposé à sacrifier son bon-

heur propre à la volonté de Dieu , si elle

en exigeoit de lui le sacrifice ; ou plutôt il

met son bonheur dans l'accomplissement

de cette volonté. Il ne faut point traiter

ceci de supposition chimérique et de vaine

subtilité. Il est constant que beaucoup de



94 RETRAITE SPIRITUELLE

saints ont passé par cette grande épreuve

de l'amour ; et combien en est-il d'autres

que l'on ignore ! Il est certain pareille-

iment que tous les bienheureux sont dans

cette disposition , et qu'à moins d'y être ,

on n'entre pas au ciel. Il faut donc que

l'amour soit purifié à ce degréence monde,

ou dans l'autre par les peines du purga-

toire. Y a-t-il à délibérer sur le choix ? et

quand la voie d'amour n'auroit d'autre

avantage que celui d'exempter du purga-

toire , ou d'en abréger considérablement

'a durée , pourroit-on balancer à l'em-

Lrasser ?

SECOND POINT. - Servir Dieu par amour

est la voie la plus simple , puisqu'elle ré-

duit tout à un seul motif dominant , où

tous les autres sont éminemment compris .

Si j'aime Dieu , je le crains de la crainte

qui lui est la plus agréable , et qui m'est

la plus utile. Si j'aime Dieu , j'espère en

ses promesses avec la confiance la plus

ferme , et je m'en assure l'exécution , au-

ant qu'il est possible de me l'assurer ici-

bas . Si j'aime Dieu , je n'ai plus besoin

de penser à l'acquisition de chaque vertu

en particulier ; l'exercice de l'amour les

renferme toutes , et les fait pratiquer par

son motif , d'une manière plus relevée et



SUR L AMOUR DE DIEU . 95

plus parfaite , que si je les exerçois chacune

par le motif qui lui est propre. L'amour

me dispense de cette foule de méthodes et

de pratiques , que la plupart des ames cher-

chent avec tant d'empressement , qu'elles

changent continuellement , s'attachant au-

jourd'hui à celle-ci , et demain à celle-là ,

et qui ne font que les embarrasser , que

les inquiéter , que les retarder dans le che-

min de la sainteté. L'amour n'a qu'une

méthode , savoir de suivre l'instinct de la

grâce qui nous porte à aimer ; il n'a qu'une

pratique , qui est d'aimer en tout temps ,

en tout lieu , en toute situation ; il n'a qu'un

acte , auquel tous les autres se rapportent ;

il n'a qu'un motif , aimant parce qu'il

aime ; il n'a qu'une fin , aimant pour ai-

mer. Quoi de plus simple ? Mais est-il un

moyen de perfection que cette simplicité

n'embrasse ? En est-il un qu'elle n'emploie

excellemment , et dont elle ne tire plus de

profit , que si elle s'arrêtoit à ce moyen

considéré en lui-même ? La simplicité de

la voie d'amour approche l'ame de l'état

des bienheureux , qui ne voient Dieu que

pour l'aimer. Si elle y ajoute l'espérance ,

c'est qu'elle ne possède pas encore comme

eux. Que dirai-je de plus? Cette simplicité

l'approche de l'état de Dieu même , qui ne



96 RETRAITE SPIRITUELLE

-

se connoît que pour s'aimer , et en qui l'a-

mour est le terme des émanations divines.

TROISIÈME POINT. Servir Dieu par

amour est la voie la plus douce. Elle nous

prend par le cœur , et notre cœur est fait

pour aimer. Elle mène doucement , mais

très-efficacement la volonté vers ce que

Dieu désire. L'amour met le cœur parfai-

tement à l'aise ; ce que nul autre senti-

ment ne sauroit faire. La crainte gêne ;

l'espérance n'est pas sans quelque retour

d'inquiétude ; l'amour ne connoît ni les

tourmens de la crainte , ni les alarmes de

l'espérance réduite à elle-même. L'amour

inspire la joie , que saint Paul compte pour

le second fruit du Saint-Esprit , mettant

pour le premier la charité (1 ) . Et quelle

joie ? une joie pure , une joie intime , une

joie inaltérable , une joie qui est l'avant-

goût de celle des bienheureux. L'amour

maintient l'ame dans la paix , que l'Apôtre

met après la joie : jamais l'amour ne trou-

ble. Le trouble de l'ame a trois sources ;

ou la mauvaise conscience , ou l'amour-

propre , ou le démon. L'amour tient la

conscience dans le meilleur état ; il tra-

vaille sans cesse à détruire l'amour-propre ;

il méprise les noires suggestions du démon ;

(1) Galat. 5. 22.

il



SUR LAMOUR DE DIEU.

97

il y résiste , il en triomphe. Dieu est la paix

même ; et comme on ne le possède ici-bas

que par l'amour , l'amour est aussi l'uni-

que moyen de jouir de la paix.

Cette voic qui est la plus simple et la

plus douce , est aussi la plus facile. S'il

est une disposition qui puisse nous facili-

ter la pratique de la vertu , sans contredit

c'est l'amour qui de sa nature est noble ,

fort , généreux , à qui rien ne coûte dès

qu'il s'agit de plaire à l'objet aimé , et qui

est prêt à tout souffrir plutôt que de lui

déplaire. Si l'amour qui a sa source dans

la nature , si celui qu'inspire la passion ,

rendent l'homme capable des plus grands

efforts en faveur d'un père , d'un époux ,

d'une personne dont le cœur est épris , que

ne doit-on pas attendre de l'amour surna-

turel , qui a pour objet un être infiniment

aimable , qui est allumé dans le cœur par

Dicu même , fortifié de toute la puissance

de sa grâce , et animé par tous les motifs

qui peuvent toucher un cœur ? On fait vo-

lontiers ce qu'on aime ; on force aisément

les répugnances de la nature. L'amour

ferme les yeux aux difficultés , ou il les

applanit ; il triomphe des obstacles ; il se

jette à travers les dangers ; il sacrifie les

plus chers intérêts ; parce qu'il fait que ,

F



98 RETRAITE SPIRITUELLE

s'oubliant soi-même , on ne songo qu'à ce

qu'ordonne ou souhaite l'instinct impé-

rieux de l'amour. L'amour , dit saint Au-

gustin , ne sent pas la peine ; ou s'il la sent ,

il est bien aise de la sentir ; sachant qu'il

ne se montre nulle part mieux que dans

les occasions pénibles et les grands sacri-

fices . Enfin l'amour rend capable de tout,

et se croit tout possible.

J'ai aimé , ô mon Dieu , mais d'autres

objets que vous ; et j'ai éprouvé qu'en ef-

fet l'amour fait faire aisément et avec plai-

sir ce qu'on ne feroit jamais sans lui. Pour-

quoi me laisserois-je effrayer ? pourquoi

reculerois-je quand vous me proposez de

faire la même épreuve à votre égard ? Vo-

tre amour auroit-il moins de pouvoir sur

moi , que celui d'une vile créature ? avez-

vous moins d'attraits ? méritez-vous moins ?

trouve-t-on moins de satisfaction à vous

plaire ? et , s'il faut regarder à mon propre

intérêt , puis-je attendre mon bonheur

d'un autre amour que du vôtre ?



SUR LAMOUR DE DIEU.
99

III MÉDITATION

Sur le même sujet.

PREMIER POINT.

L'AMOUR se proposant d'éviter tout mal et

de pratiquer tout bien , met par là l'esprit

et le cœur dans une parfaite liberté. On

ne veut pas le croire , et l'on regarde com-

me un paradoxe , que , pour être tout-à-

fait libre , il faille se laisser captiver par

l'amour , et ne connoître plus d'autre loi

que le bon plaisir de Dieu. Rien n'est plus

vrai néanmoins. Dieu n'est-il pas souverai-

nement libre ? Cependant il hait nécessai--

rement le mal , il aime nécessairement le

bien. Plus l'amour m'approchera de la dis-

position où il est , plus j'approcherai d'être

libre comme lui ; j'aimerai ce qu'il aime ,

je haïrai ce qu'il hait , sa volonté sera la

mienne ; et moins il m'arrivera de m'en

écarter , moins je serai esclave . Esclave !

De qui ? du démon , du monde , de mon

orgueil , de mon amour-propre , de mes

passions , de mes sens , de mon imagina-

tion , des objets qui m'attacheront. Voilà

bien des liens et des servitudes , dont l'a

2



100 RETRAITE SPIRITUELLE

mour m'affranchit tout d'un coup. Il me

rend dépendant de Dieu seul , indépendant

de tout le reste , et vraiment maître de

moi-même , autant que je puis et dois

l'être.

D'où viennent les peines de conscience

de la plupart des chrétiens ? De ce que

n'aimant pas assez , ils refusent à Dieu ce

qu'il leur demande ; de ce que , pressés

par la grâce , ils lui font mille promesses ,

ils prennent mille résolutions , qu'ils ne

tiennent pas . D'où il arrive qu'ils ne sau-

roient rentrer en eux-mêmes , sans essuyer

des reproches intérieurs qui les suivent

partout. Que de doutes , que d'embarras ,

que de perplexités tourmentent les ames

qui veulent accorder la grâce avec la na-

ture , l'amour de Dieu avec l'amour-pro-

pre ! Pour sortir de ce milieu , où il est

impossible de se tenir , il n'y a que deux

partis extrêmes ; l'un d'abandonner le soin

de sa perfection , de se livrer à la dissipa-

tion , d'écarter toute réflexion sérieuse sur

l'état de son ame ; l'autre de se consacrer

sans réserve à l'amour de Dieu, etde s'im-

poser la loi de le suivre partout où il nous

conduira . Ya-t-il à délibérer sur le choix ?

C'est une expérience constante que , du

moment que l'amour nous gouverne , les



SUR L'AMOUR DE DIEU. 101

doutes , les anxiétés , les scrupules bien

fondés , et souvent ceux qui ne sont qu'i-

maginaires , tombent tout-à-fait ; que les

reproches de la conscience s'apaisent , et

que l'on jouit d'un calme admirable.

L'amour tranquillise aussi les ames vrai-

ment pieuses et timorées sur les disposi-

tions intérieures.Il leur apprend à n'être

pas si curieuses de connoître leurs progrès,

comment elles sont avec Dieu , s'il est con-

tent d'elles ; mais à s'abandonner à lui , à

ne s'occuper que de lui , et à ne penser à

elles-mêmes , qu'autant qu'il est nécessai-

re pour se corriger , pour avancer , et nul-

lement pour satisfaire l'amour-propre , et

se donner des assurances , qui ne venant

pas de Dieu , sont sujettes à illusion. Ame-

sure que l'amour divin prend l'ascendant

sur l'amour désordonné de soi, il nous

épargne les tourmens que cause ce bour-

reau du cœur humain , qui se déguise en

cent formes différentes , qui s'autorise de

cent prétextes , pour nous faire penserplus

à nous-mêmes qu'à Dieu.

SECOND POINT. - L'amour de Dieu , ou

nous exempte des plus terribles et des plus

dangereuses tentations qui regardent notre

sort à venir , ou il nous donne la force de

les surmonter. Combien d'ames s'affligent,

F3



102 RETRAITE SPIRITUELLE

se dessèchent , se désespèrent presque en

se laissant aller à ce doute affreux ! suis-je

du nombre des prédestinés , ou n'en suis-

je pas ? J'ai péché : j'en suis certain ; j'ai

mérité l'enfer : Dieu m'a-t-il pardonné ?

Suis-je rentré dans ses bonnes grâces ? Je

puis mourir à tout moment. Si je mourois

à présent , où irois-je ? Je n'en sais rien .

Terrible incertitude , qui consterne , qui

glace d'effroi les personnes d'un tempé-

rament mélancolique , d'une imagination

vive et sombre , dominées par l'amour-

propre ; et qui va quelquefois jusqu'à leur

tourner la tête . Plus portés à craindre qu'à

espérer , ils voient le Ciel fermé pour eux ,

et l'enfer ouvert sous leurs pieds . Préoc-

cupés de cette triste idée qui ne les quitte

ni le jour ni la nuit , un confesseur essaie

en vain de les rassurer par les plus soli-

des raisons prises du fond même de la re-

ligion ; en vain il leur dit que Dieu a vou-

lu nous tenir dans cette ignorance sur no-

tre destinée future , et sur l'état présent

de notre ame , pour nous préserver de la

présomption , et nous maintenir dans l'hu-

milité qui est notre sauve-garde ; qu'il a

voulu nous ôter tout appui sur nous-mê-

mes , afin que nous missions toute notre

confiance en lui ; qu'il est impossible



SUR L'AMOUR DE DIEU. 103

cu'une ame qui s'abandonne à lui , et qui

se repose sur sa bonté , périsse , si d'ail-

eurs elle fait ce qui dépend d'elle pour

assurer son salut ; ces raisons et d'autres

semblables ne font presqu'aucune impres-

Sion sur elle , et ne guérissent pas son es-

pritmalade. L'amour-propre , l'intérêt pro-

pre sont le principe de son mal . Que fau-

droit-il pour l'attaquer et le détruire dans

sa racine ? Tourner cette ame du côté de

l'amour de Dieu , lui faire bien compren-

dre que si elle est zélée pour les intérêts

de Dieu , il aura un soin particulier des

siens : que si elle préfère la volonté de Dieu

à toutes choses , elle doit désirer par- des-

sus tout qu'elle s'accomplisse , et qu'avec

un tel désir le salut ne court aucun risque ;

que si elle vit dans la charité , il est mo-

ralement sûr qu'elle mourra dans la cha-

rité ; et que partout où elle portera l'a-

mour de Dieu , elle trouvera le Paradis .

Il est difficile à la vérité de faire entrer

ces réflexions dans une tête blesséę, et de

faire goûter ces sentimens à un cœur inté-

ressé . Mais enfin, si le mal n'est pas invé-

téré , et si le malade n'est pas opiniâtre ,

l'amour est l'unique remède à cette tenta-

tion , comme il en est l'unique préservatif.

Ou la tentation vient de nous , et l'amour



104 RETRAITE SPITUELLE

la prévient , ou il en arrête les effets en

en détruisant la cause ; ou , par la permis-

sion de Dieu , clle vient du démon , et alors

Dieu qui proportionne le secours à l'atta-

que , en rend l'ame victorieuse par la pu-

reté et le désintéressement de l'amour. Car

c'est moins en ce cas une tentation qu'u-

ne épreuve ; et Dieu n'envoie ces sortes

d'épreuves qu'à des ames capables de les

soutenir , et de s'élever au-dessus par la

générosité de leurs sentimens.

TROISIÈME POINT.-La voie d'amour est

celle dont Dieu tire, sans comparaison, le

plus de gloire. Une scule ame qui marche

courageusement dans cette voie, le glorifie

plus que des milliers d'autres qui n'ymar-

chent pas. Aussi mérite-t-elle et obtient-

elle de lui les grâces les plus spéciales ,

grâces de préservation , grâces de protec-

tion , grâces de prédilection , grâces qui

lui font produire des actes héroïques , qui

lui rendent aisé ce qu'il y a de plus diffi-

cile, ce qui seroit même impossible aux

autres ; grâces enfin qui la font avancer

à grands pas dans la carrière immense de

la perfection , et qui la portent bien au

delà des bornes ordinaires . Les ames com-

munes , pieuses d'ailleurs , exactes etfidè-

les , ne comprennent rien , ne peuvent



SUR L'AMOUR DE DIEU . 105

Viencomprendre aux dispositions intérieu-

res d'une ame qui tend à la pureté de l'a-

mour, ni à l'éminente sainteté où il l'é-

lève.

Dieu traite en père ceux qui ont pour

lui l'affection des enfans , et qui s'appli-

quent à le servir par amour. Comme c'est

lui qui leur donne cet amour , et qu'ils ne

font qu'y répondre , quel plaisir ne prend-

il pas à l'accroître à proportion de leur fi-

délité ! il ne souffre pas qu'ils perdent un

moment ; il fournit à chaque instant de

nouveaux alimens au feu qu'il a allumé

en eux , et il ne cesse point de l'augmen-

ter , qu'il n'ait formé un vaste incendie ,

qui consume en eux jusqu'aux moindres

impuretés. Il leur prouve par là à quel

point il les aime , et jusqu'où vont pour

eux sa tendresse , sa bienveillance , ses at-

tentions paternelles : car la marque la

plus certaine qu'une ame est très-chère à

Dieu , est lorsqu'il demande beaucoup

d'elle, et qu'il fait en sorte qu'elle lui don-

ne tout ce qu'elle peut lui donner , ou

qu'elle lui laisse prendre cequ'elle ne sau-

roit donner d'elle-même. Cette ame ne s'y

méprend pas ; elle reconnoît l'amour que

Dicu a pour elle, à sa jalousie inexorable,

et au soin qu'il prend de la dépouiller de



106 RETRAITE SPIRITUELLE

tout , de lui arracher tout , afin qu'elle soit

uniquement et entièrement à lui.

L'amour est la seule voie qui nous intro-

duise dans la vie intérieure , qui nous ob-

tienne le don d'oraison avec les faveurs

qui l'accompagnent, qui établisse un com-

merce familier entre Dieu et nous , qui

nous fasse goûter ici-bas les douceurs de

son amitié , qui nous unisse à lui, et nous

transforme en lui d'une manière ineffable .

Aimons , ne pensons qu'à aimer , et lais-

sons faire Dieu. Ce qu'il fera pour nous ,

même dès cette vie , surpassera nos idées ,

nos espérances et nos désirs . Plus nous se-

rons désintéressés dans nos vues , plus il

nous comblera de ses bontés. Il accorde

quelquefois les petites faveurs aux ames

qui les demandent : les grandes sont ré-

servées à celles qui n'y aspirent pas , et

qui n'en connoissent point de comparable

à l'exercice de l'amour.



SUR L AMOUR DE DIEU .
107

nmn

CONSIDÉRATION.

Sur la pensée du Ciel.

Lapensée du Ciel qui semble appartenir

singulièrement à l'espérance , est très-pro-

pre à nous exciter à l'amour, si nous la

saisissons par son vrai côté . Dans le Ciel ,

en quoi consistera toute ma gloire et ma

félicité ? A aimer. Que ferai-je pendant

toute l'éternité ? Ce que fait Dieu lui-mê-

me ; j'aimerai. Je ne croirai plus , je ver-

rai ; je n'espérerai plus , je posséderai. L'a-

mour m'occupera et m'absorbera tout en-

tier. Mes autres sentimens s'y réduiront

tous à celui de l'amour. Et de quel amour ?

D'un amour absolument pur , absolument

désintéressé, tout-à-fait dégagé de réflexion

et de retour sur moi-même ; d'un amour

qui fixera tellement en Dieu mes pensées

et mes affections , que je ne pourrai ni ai-

mer les compagnons de mon bonheur , ni

m'aimer moi-même , qu'en Dieu et pour

Dieu , parce que Dieu sera tout en tous ,

comme dit l'Apôtre ( 1) ; d'un amour enfin

qui me permettra si peu de m'approprier

(1) 1 Cor. 15. 20.



108 RETRAITE SPIRITUELLE

1

Lajoie qu'il me causera , qu'au moindre

signal de la volonté divine je serai tou-

jours disposé à sacrifier cette joie ineffa-

ble à l'amour , s'il l'exigeoit de moi. Ai-je

l'idée d'un tel amour ? Je suis pourtant ap-

pelé à l'exercer durant l'éternité. Tel est le

feu qui brûlera les heureux habitans du

Ciel , et qui les pénétrera , comme le feu

de l'enfer brûlera et pénétrera les réprou-

vés.

Le Ciel est le séjourde l'amour, comme

l'enfer est le lieu d'où l'amour est exclu ;

telle est la plus juste notion que nous puis-

sions avoir de l'un et de l'autre ; et j'ose

le dire, c'est celle qu'en a Dieu lui-même.

Il règne au Ciel par l'effusion de son amour,

qu'il répand dans tous ceux qui compo-

sent sa cour, et qui lui est fidèlement ren-

voyé , sans qu'aucun en retienne rien pour

soi. C'est un flux et reflux continuel d'a-

mour qui partant de l'adorable Trinité ,

laquelle en est la source , y retourne sans

cesse. Dieu règne aux enfers d'une ma-

nière terrible , en privant à jamais les ré-

prouvés de son amour : il les hait et il en

est haï ; il les maudit, et il en est maudit,

Is ne l'ontpas aimé dans le temps , voilà

eurcrime ; ils ne l'aimeront pas dans l'é-

ternité , voilà leur châtiment. Si je m'ac-

coutumois



a SUR L'AMOUR DE DIEU.
109

coutumois à considérer le Ciel et l'enfer

sous ce point de vue , quel motif puissant

n'y trouverois-je pas d'aimer Dieu ? que

ne ferois-je pas , que ne souffrirois-je pas

pour m'assurer le bonheur de l'aimer tou-

jours , et pour ne pas tomber dans le mal-

heur épouvantable de ne l'aimer jamais ?

La mesure de mon amour ici-bas , sera

celle de mon amour dans le Ciel, l'amour

seul y marque les rangs et les dégrés de

béatitude . Nulle autre distinction entre les

élus , que celle qu'y mettra la charité. La

noble ambition , l'ambition souveraine-

ment agréable à Dieu, et satisfaisante pour

le cœur du chrétien , d'aspirer par l'a-

mour aux premières places dans le Ciel ,

afin d'y aimer Dieu davantage ! O mon

Dieu ! faites que je n'aie plus d'autre am-

bition que celle-là , que l'amour soit tout,

que je le voie partout , que je le recher-

che en tout , que je ne désire le Ciel , que

je ne travaille pour le Ciel qu'en vue de

l'amour; que je ne redoute l'enfer; que je

ne m'efforce del'éviter qu'à cause que vo-

tre saint amour en est banni.

G



110 RETRAITE SPIRITUELLE

CINQUIÈME JOUR.

Jésus- Christ modèle de l'amour divin .

PREMIÈRE MÉDITATION .

PREMIER POINT.

L'INCARNATION du Verbe est sans contredit

la plus grande merveille que Dieu ait pro-

duite , ou même qu'il puisse produire au

dehors . Nulle autre œuvre n'en approche.

Mais en élevant dans la personne de Jé-

sus -Christ un homme à la plus haute et

à la plus intime union avec la divinité ,

quelle fin Dieu s'est-il proposée ? Celle d'ê-

tre aimé comme un Dieu mérite de l'être .

Or , il ne pouvoit l'être de la sorte que par

un Homme-Dieu. Aucune simple créa-

ture , quelque parfaite qu'on la suppose ,

à quelque degré de grâce qu'elle soit éle-

vée , n'est capable d'aimer Dieu d'un

amour qui soit vraiment digne de lui.

Pour l'aimer ainsi, il faut l'aimer sans me-

sure ; il faut l'aimer d'un amour qui ne

soit pas susceptible d'accroissement ni

dans sa qualité , ni dans son degré . Tel a

été l'amour de Jésus-Christ. Par l'union hy



SUR L'AMOUR DE DIEU . 111

postatique cet amour lui a été infus dans

toute sa plénitude ; il l'a continuellement

exercé sur la terre , et il l'exercera à ja-

mais au Ciel selon cette plénitude : en

sorte que la réunion de tous les degrés d'a-

mour distribués entre toutes les créatures

existantes et possibles , n'est nullement

comparable à l'amour immense renfermé

dans le cœur de Jésus. Je ne veuxpas dire

néanmoins que Jésus-Christ homme aime

Dieu autant que Dieu s'aime lui-même.

Cela est impossible. Mais je veux dire qu'il

aime Dieu plus que tous les anges et tous

les hommes ensemble ne sauroient l'ai-

mer. Jugeons par là combien le dessein de

l'Incarnation et son exécution sont glo-

rieux à Dieu ; puisqu'il lui en revient un

amour éminent , unique , que nul autre

ne peut égaler.

SECOND POINT.- Voyons plus particuliè-

rement les effets que l'union hypostatique

a produits dans l'ame de Jésus-Christ .

Premièrement son entendement a été en-

richi des connoissances les plus sublimes,

les plus étendues , les plus distinctes et les

plus claires de la divinité , de ses perfec-

tions infinies en tous genres, et sous tous les

rapports du nombre et de la force de tous

les motifs de l'aimer. Il a donc connu

2



112 RETRAITE SPIRITUELLE

d'une manière supérieure à celle de toute

autre intelligence, et inférieure seulement

à celle de Dieu , son infinie amabilité . Se-

condement , la connoissance étant le fon-

dement de l'amour, son cœur aaimé Dieu,

autant que son esprit l'a connu aimable.

Tout est dit en disant cela. Mais qui peut

le comprendre ? Essayer d'expliquer la

grandeur et la pureté de cet amour , c'est

se tourmenter en vain ; nulle pensée , nul

sentiment , nulle expression ne peut y at-

teindre. Il faut croire , se taire et adorer .

Troisièmement , le don et la consécration

que Jésus- Christ a faite de tout son être à

Dieu , a répondu à cette connoissance et

à cet amour. C'est-à-dire , que cette con-

sécration a été aussi volontaire , aussi en-

tière, aussi irrévocable, aussi parfaite sous

tous les aspects , qu'elle pouvoit l'être de

la part d'un Homme-Dieu. Son esprit la

lui montroit comme un hommage indis-

pensablement dû à tous les titres au do-

maine suprême de Dieu. Son cœur tout

brûlant d'amour ne voyoit que ce moyen

de lui témoigner les sentimens qu'excitoit

en lui sa souveraine amabilité ; et la re-

connoissance sans bornes que méritoient

ses bienfaits . Et sa volonté pleinement li-

bre s'est portée de toute son affection à se



SUR LAMOUR DE DIEU. 113

dévouer sans réserve au bon plaisir de

Dieu, qui lui étoit connu. Il n'a pas diffé-

ré ce dévouement. Connoître Dieu , l'ai-

mer , se donner à lui , ces trois actes se

sont suivis sans interruption ; et il les a

produits à l'instant même de sa concep-

tion dans le sein de Marie.

TROISIÈME POINT. - Jésus - Christ a été

établi notre chef et notre modèle ; il est

venu pour nous rendre sensible par son

exemple à quel point Dieu mérite d'être

aimé et comment il veut être aimé de

nous. Il n'a donc pas aimé ainsi Dieu en

sonnom seulement , mais au nôtre. Il a

rempli cettepremière et souveraine obliga-

tion d'abord pourlui, ensuite pour toute la

nature humaine, qui nepeut s'en acquitter

dignementque par lui, avec lui, eten l'i-

mitant aussi parfaitement qu'il lui est pos-

sible . Aussi telle est l'intention de Dieu, en

premier lieu que nous ayons,en qualité de

chrétiens part au trésor de science divine

et de charité qu'il a mis en Jésus- Christ ;

en second lieuque nous fassions le même

usage que Jésus-Christ de la connoissance

que nous avons de Dieu , et de la charité

habituelle répandue dans nos cœurs par le

Saint-Esprit ; c'est-à-dire , que nous nou.

en servions comme lui pour nous dévouer

3



114 RETRAITE SPIRITUELLE

à Dieu , et l'aimer ainsi de tout notre es-

prit , de tout notre cœur , de toutes nos

forces; en troisième lieu qu'à dessein d'i-

miter de plus près Jésus- Christ, nous étu-

dions ses dispositions à l'égard de son

Père , rapportant tous les traits de sa vie à

l'amour , qui en effet a été le grand mo-

bile de toute sa conduite .

J'ai le bonheur d'appartenir à Jésus-

Christ; j'ai plus ou moins de part aux

lumières surnaturelles qu'il a eues tou-

chant Dieu , touchant l'obligation et les

motifs de l'aimer ; et il ne tient qu'à moi

d'augmenter ces lumières par l'étude des

grandes vérités de la religion . J'ai lieu de

croire aussi , si ma conscience ne me fait

aucun reproche considérable , que j'ai

l'habitude de la charité ; et je sais qu'elle

ne nous est donnée que pour en produire

des actes. Enfin , je ne puis ignorer que

c'est de Jésus-Christ , de sa doctrine et de

ses exemples , que je dois apprendre à ai-

mer Dieu. De quoi tout cela m'a-t-il servi

jusqu'ici ? quel progrès ai-je fait dans l'a-

mour divin ? et quelles résolutions veux-

jeprendre pour l'avenir?



SUR L'AMOUR DE DIEU. 115

II MÉDITATION.

PREMIER POINT.

L'AMOUR de Dieu a tenu Jésus- Christ tou-

jours et uniquement occupé des intérêts

de son Père. Remarquez ces deux mots ,

toujours et uniquement. Pas un seul mo-

ment de sa vie , où il n'ait honoré son

Père , soit par ses sentimens intérieurs ,

soit par ses actions extérieures , soit par

ses souffrances. Sa vie a été courte , mais

toute remplie par l'amour, et sans le moin-

dre vide. Il n'a jamais eu que son Père en

vue; il n'a point songé à soi ; il ne s'est

point regardé lui-même. L'amour le te-

noit toujours hors de lui ; et non-scule-

ment il étoit exemptde tout propre inté-

rêt, soit du temps, soit de l'éternité ; mais

il ne pouvoit pas en avoir. Le zèle de la

gloire de son Père le dévoroit , comme il

est écrit de lui; la volonté de son Père

étoit sa nourriture , et il faisoit toujours

ce qui étoitde son bon plaisir.

L'amour produit nécessairement les

mêmes effets, quoique dans un degré bien

inférieur , dans les ames qui en sont vé

4



116 RETRAITE SPIRITUELLE

ritablement et profondément atteintes. Je

n'ai qu'à faire attention à la viedes saints,

sur lesquels nous avons des détails un peu

suivis . J'y remarquerai sans peine que du

moment qu'ils se sont donnés tout-à-fait à

Dieu , ils n'ont plus été touchés que de ses

intérêts , que de sa gloire ; ils lui ont con-

sacré tous leurs momens ; ils lui ont rap-

porté toutes leurs actions; ils se sont peu

à peu oubliés entièrement eux-mêmes ,

pour ne penser qu'à lui seul. Mon esprit

et mon cœur sont-ils ainsi tournés cons-

tamment vers Dieu ? Son amour est-il

l'ame de mes sentimens , de mes pensées ,

de mes projets , de mes actions , de toute

maconduite? Si cela n'est pas, s'il est dans

mavie des intervalles que l'amour ne rem-

plisse pas , je n'aime encore que bien foi-

blement , et je suis bien éloigné de mon
modèle.

Mais peut-on être toujours et unique-

ment occupé de Dieu ? L'ame qui aimen'a

jamais fait cette question . Elle feroit plu-

tôt celle-ci : Peut-on en aucun moment

ètre occupé d'autre chose que de Dieu ?

Aimez , et vous trouverez que la choseest

possible , qu'elle est facile, et qu'un cœur

blessé d'amour ne conçoit pas qu'onpuisse

faire autrement.



SUR L'AMOUR DE DIEU. 117

SECOND POINT.- L'amour a toujours te-

nu Jésus-Christ dans une entière dépen-

dancede son Père. Dépendance de l'esprit .

Jésus-Christ n'a jamais eu ni voulu avoir

aucune pensée qui ne lui fût inspirée par

son Père. Dépendance du cœur , dont les

mouvemens , quoique libres , étoient com-

mandés , appliqués à leur objet , et réglés

par son Père . Dépendance dans les paro-

les; il n'ajamais dit un mot de lui-même,

et qui ne lui fût pas mis àla bouche par

son Père ; il le déclare expressément dans

l'Evangile. Dépendance dans tous les états

de sa vie; il n'en a embrassé aucun par

son propre choix ; tout étoit déterminé par

son Père jusqu'à la moindre circonstance;

et il s'y est exactement conformé , sans y

rien changer. Dépendance dans ses œuvres;

il n'en a pas fait une seule de son chef.

Jusqu'à l'âge de trente ans environ il a

été soumis à ses parens qui lui représen-

toient son Père; durant le cours de sa vie

publique , pas un voyage , pas un séjour

en aucun lieu , pas une prédication , par

un miracle qu'on puisse attribuer àsa pro-

pre volonté , et qui n'eût été arrêté et ré-

glé par son Père. Il en fut de même de

ses oraisons , du temps qu'il y donnoit, de

ce qu'il eut à souffrir de la part de ses en

G5



118 RETRAITE SPIRITUELLE

nemis pendant sa vie et à sa passion , et

de la manière dont il s'y comporta , tant

à l'intérieur qu'à l'extérieur. En un sens

très-véritable , Jésus-Christ a toujours été

passif , il a été toujours conduit en tout ,

et il n'a fait usage de sa liberté , qu'autant

qu'il étoit nécessaire pour glorifier son

Père , et pour coopérer à ses desseins .

Cette dépendance de Jésus - Christ , la

plus grande qui ait jamais été et qui puisse

être , me paroît bien gênante , et même

effrayante ; je ne l'ai jamais mise en pra-

tique , et je m'accommoderois de celle qui,

se bornant à ce qui est positivement or-

donné ou défendu, me laisseroit d'ailleurs

disposer à mon gré de mes pensées , de

mes affections , de ma conduite. Quoi ?

n'avoir le choix de rien ! ne pouvoir faire

un pas de soi-même ! être réduità consul-

ter en tout le bon plaisirde Dieu , et à s'y

conformer ! quel assujétissement ! quelle

étrange captivité ! Quand je pense , quand

je parle de la sorte , je fais bien voir que

je ne connois pas l'amourdivin , etl'éten-

due de ses droits ; que je connois encore

moins combien il est douxde dépendre de

lui ; et combien ceux qui vivent sous ses

lois, sont éloignés de vouloir s'y soustraire.

Saint Augustin disoit : Aimez , et faites



SUR L AMOUR DE DIEU .
119

ceque vous voudrez : parce que vous ne

voudrez jamais rien decontraire à l'amour,

ou vous cesserez d'aimer. Ne peut-on pas

dire également ? Aimez, afin de faire tou-

jours ce que vous voudrez ; parce que

l'amour nous fait vouloir tout ce qu'il de-

mande de nous. Ainsi on fait toujours sa

volonté en obéissant à l'amour ; on est bien

aise de se gêner et de se captiver pour lui .

Si je ne l'ai pas éprouvé , c'est que je n'ai

pas aimé; si ces épreuves ont été rares ,

c'est que j'ai rarement agi par le motif de

l'amour.

TROISIÈME POINT. -L'amour a porté Jé-

sus-Christ à s'immoler aux volontés les

plus rigoureuses de son Père. Il a fait ce

sacrifice à son entrée dans le monde; tout

le coursde sa vieen a été l'exécution ; sa

mort ignominieuse etdouloureuse en a été

la consommation. Ane le considérer que

par l'extérieur , il a de quoi effrayer les

ames les plus courageuses ; mais si on l'en-

visage du côté de l'intérieur, les peines que

Jésus-Christ a acceptées et souffertes, ont

été incomparablement plus grandes. Et

comment a-t-il fait ce sacrifice ? D'une

volonté pleine , généreuse , sans délibérer ,

sans réflechir sur l'excès des humiliations

et des souffrances par où il lui falloit pas

6



120 RETRAITE SPIRITUELLE

ser. Tout lui fut montré distinctement ,

son amour s'offrit à tout ; et pour plaire à

son Père , si de plus grandes peines eus-

sent pu lui être proposées , il s'y seroit

soumis. Comment l'accomplit - il ? Dans

toute son étendue, sans en laisser échap-

per la moindre circonstance. Il but avec

joie le calice d'amertume jusqu'à la der-

nière goutte , et il ne rendit l'esprit de son

plein gré qu'après que tout fut consom-

mé. Ainsi le plus grand amour qui fut ja-

mais, ahonoré Dieu par le plus grand sa-

crifice .

Voilà commeje dois aimerà proportion.

Aimer , ce n'est pas éprouver des senti-

mens doux , mais stériles ; ce n'est pas

faire de belles promesses , mais sans effet,

ce n'est pas se proposer en imagination des

sacrifices , qu'on ne réalisera jamais. Il ne

coûte rien d'aimer ainsi ; ou plutôt ce n'est

pas aimer , lorsqu'il n'en coûte rien , et

qu'on ne veut pas qu'il en coûte. Aimer ,

c'est donner ; et quoi ? tout ce que l'amour

demande; c'est le donner promptement ,

sans regret , avec joie ; c'est désirer qu'il

demande davantage, et n'être jamais con-

tent de cequ'on lui donne , lorsqu'on peut

donner plus. Aimer , c'est souffrir au gré

de l'amour tout ce qui répugne le plus à



SUR L'AMOUR DE DIEU . 121

lanature: peines d'esprit, peines de cœur,

peines de corps ; c'est souffrir de la ma-

nière qu'il plaît à l'amour , préférant à

toute autre croix celles qui sont de son

choix , et non pas du nôtre ; les portant

comme il lui plaît , sans adoucissement ,

sans consolation , ni de la part des hom-

mes , ni de la part de Dieu ; les portant

aussi long-temps qu'il lui plaît , sans se

plaindre de leur durée , dût-elle être pro-

longée jusqu'au dernier soupir. C'est ain-

si qu'a aimé Jésus-Christ. Aimé-je de mê-

me ? Veux-je aimer désormais de la sorte?

tout amour qui n'est pas de la nature du

sien , est illusoire.

III MÉDITATION.

PREMIER POINT .

St, en réfléchissant sur mes dispositions

intérieures , je ne me sens pas assez d'a-

mour pour être toujours et uniquement

occupé des intérêts de Dieu ; pour avoir un

zèle de sa gloire , qui me fasse désirer qu'il

soit connu , adoré , aimé , servi par toutes

les créatures , qui me rende sensible à

"honneur qu'il reçoit des uns , et aux ou-



122 RETRAITE SPIRITUELLE

;

trages qu'il reçoit des autres ; si je ne me

sens pas assez d'amour pour vouloir vivre

dans une entière et continuelle dépendance

de sa grâce , pour lui faire volontiers tous

les sacrifices qu'il peut demander de moi ,

je ne puis m'en prendre qu'à moi-même ;

et ce seroit une sorte de blasphème d'en

rejeter la faute sur Dieu , comme s'il ne

tenoit qu'à lui que je l'aimasse davantage.

Il m'a donné son Fils ; le cœur de son Fils

contient la plénitude de l'amour divin ; il

est toujours ouvert , toujours accessible ,

toujours empressé de me recevoir ; je puis

y aller puiser l'amour à sa source aussi

souvent et aussi abondamment qu'il me

plaira. Je n'ai pas à craindre qu'elle tarisse ;

je suis assuré d'être bien accueilli ; plus je

m'y représenterai souvent , plus ce cœur

adorable se dilatera pour moi , plus il me

communiquera ses sentimens . Après cela

ne suis-je pas bien coupable , si je suis tou-

jours froid et glacé , pouvant à tout mo-

ment m'approcher de ce brasier , pouvant

y rester , étant même invité , pressé de le

faire , et de ne jamais m'en retirer.

Quand Dieu m'ordonne de l'aimer , pré-

tend-il que je me donne cet amour à moi-

même ? Non sans doute , puisque l'amour

vient de lui , et ne peut venir que de lui ;



SUR L AMOUR DE DIEU. 123

mais , en me donnant Jésus-Christ , il m'a

mis à portée de l'aimer autant que je vou-

drai , parce que Jésus-Christ ne m'a été

donné que pour cela , et n'a reçu tantd'a-

mourque pour melecommuniquer. Qu'ai-

jedonc à faire ? D'abord j'ai à m'humilier ,

à me confondre , à me reprocher vivement

d'avoir eu tout l'amour de Jésus à ma dis-

position , et de ne l'avoir presque point ,

ou très-foiblement prié de m'en faire part.

Ensuite je dois aller à lui avec une certaine

honte , mais pourtant avec confiance , le

suppliant de me pardonner ma négligence

et ma tiédeur passée , et de me permettre

d'enrichir mon cœur du trésor inépuisable

d'amour que possède le sien. Je n'ai qu'à

agir ainsi , priant , pressant , importunant ,

résolu de ne pas me rebuter , et de persé-

vérer ; et mes vœux seront exaucés au delà

de mes désirs .

-SECOND POΙΝΤ. Jésus-Christ m'étant

donné pour modèle , je suis indispensable-

ment obligé de l'imiter ; et en quoi l'imi-

terai-je , si je ne l'imite pas dans son

amour ? C'est par là que je dois commen-

cer , par là que je dois continuer , par là

que je dois finir. Car toute l'imitation de

Jésus - Christ se réduit à l'amour. L'amour

a été le principe, le motif, la fin de toutes



124 RETRAITE SPIRITUELLE

ses vertus. Si pour mieux le copier , je

m'applique d'abord à l'étudier , j'ai une

méthode courte et facile pour le connoître

à fond. Je n'ai qu'à mettre l'amour pour

base de ses pensées , de ses sentimens , de

sa conduite , et qu'à rapporter ensuite à

l'amour chaque mystère , chaque trait de

sa vie. Je n'aurai plus qu'à faire la même

chose à l'égard de son image que je veux

et que je dois exprimer en moi. Que je

mette l'amourpour fondement de l'édifice

de ma perfection ; mais que j'établisse ce

fondement dans toute l'étendue et la so-

lidité qu'il doit avoir. L'amour n'admet

point de bornes ; l'amour doit être iné-

branlable , et à l'épreuve de toutes les at-

taques. Il faut qu'il soit plus fort que la

mort , que sa jalousie soit plus inexorable

que l'enfer ; que les eaux des tribulations

ne puissent éteindre son feu , et que les

flots des tentations ne soient pas capables

de le submerger ( 1) . Tel est l'amour que

Jésus est prêt à me donner , si je le désire

et le lui demande sincèrement ; il n'est

pas même en son pouvoirde m'en donner

un autre , parce qu'en effet il n'y en a

point d'autre.

Ayant une fois jeté cefondement, ilme

(1) Cantic. 8. 6. 7.



SUR L'AMOUR DE DIEU. 125

sera aisé de bâtir dessus l'édifice de toutes

les vertus qui doivent porter sur l'amour ,

et qui ne s'élèveront jamais bien haut ,

qui n'auront jamais de solidité , qui seront

ébranlées et renversées au moindre choc,

si elles ne reposent pas sur cette base.

Mais quellesera la hauteur de cet édifice,

et jusqu'où le pousserai-je ? Il faut que

cette hauteur atteigne jusqu'au Ciel ; Dieu

seul en connoît la mesure ; et si je la fixe

àquelque distance que ce soit , l'édifice

restera imparfait.

Entends-tu bien cela, mon ame ? Con-

çois-tu que la perfection que Dieu exige

du chrétien , est un édifice construit sur

l'amour , un édifice qui embrasse toutes

les vertus , et qui les porte à leur comble ?

L'ouvrier doit toujours travailler , toujours

retoucher , toujours perfectionner ; c'est à

Dieu de mettre fin à l'ouvrage par la mort.

TROISIÈME POINT. Mais aurai-je le cou-

rage d'entreprendre un tel édifice , et de

l'exécuter ? L'amour me le donnera. Ce

qu'il en a coûté à Jésus- Christ pour élever

le sien à la hauteur infinie que Dieu de-

mandoit de lui , surpasse incomparable-

ment tout ce qu'il m'en coûtera à moi-

même. A-t-il compté avec son Père ? A-t-

il calculé ce qu'il auroit à souffrir ? A- t- il



126 RETRAITE SPIRITUELLE

été étonné de la grandeurde ses peines , et

du poids immense dont on le chargeoit ?

Non : l'ardeur de son amour a dévoré tout

cela comme de la paille; et , pour lui ap-

pliquer ce que l'Ecriture dit de Jacob , cette

effroyable carrière de souffrances disparut

devant la grandeur de son amour. S'il eût

pu souffrir davantage , il n'eût pas balancé

à s'y offrir ; et l'on peut assurer que son

amour qui lui rendit légers ses autres tour-

mens , fut lui-même son tourment le plus

violent. Mais le tourment causé par l'a-

mour a toujours sa douceur , quelque dur

qu'il soit d'ailleurs ; il fait partie de l'a-

mour même , et l'on ne pourroit l'en sé-

parer sans détruire l'amour. Aussi Jésus-

Christ a-t-il été paisible , content , heureux

parmi les peines que l'amour lui causa ,

ou lui fit accepter.

Il en sera ainsi de moi , si j'aime. Je ti-

rerai de l'amour une force supérieure aux

travaux et aux peines , aux obstacles et aux

difficultés . Plus il s'en présentera , plus

mon courage s'animera pour les surmon-

ter ; et plus ils seront grands , plus aisé-

ment il en viendra à bout. Rien n'est plus

certain; les premières croix qui sont les

moindres , semblent les plus dures . Lors-

que l'amour , encore foible au commen



SUR L AMOUR DE DIEU .
127

cement , a pris des forces par ses combats

et ses victoires , il trouve légères et douces

les croix les plus pesantes et les plus amè-

res ; au lieu de s'en plaindre , d'en souhai-

ter la délivrance , il endésire de nouvelles ,

et ne souffre jamais assez à son gré. Ainsi

le feu qui s'allume lentement et aveo pei-

ne , lorsqu'il s'est accru à un certain point ,

saisit et consume en un instant les matières

qui résistent le plus à son activité. Nous

avons les preuves de ceci dans les saints

que l'amour a fait marcher sur les traces

de Jésus-Christ. Les premiers pas dans la

carrière ont été pour eux les plus pénibles ;

àmesure qu'ils avançoient , ils marchoient

avec allégresse , ils couroient , ils voloient ;

l'amour lui-même les transportoit au ter-

me avec la rapidité d'un trait. Cependant

leurs épreuves croissoient avec leurprogrès .

mn

CONSIDÉRATION.

Sur l'usage de la Communion.

min

L'usage saint et fréquent de la commu-

nion est assurément le moyen le plus effi-

cace d'accroître en nous l'amour divin. Si

toute grâce tend , par elle-même , ou à



128 RETRAITE SPIRITUELLE

faire naître l'amour , ou à l'augmenter , à

plus forte raison l'Auteurmêmede la grâce

qui se donne à nous dans l'Eucharistie.

Elle est par excellence le sacrement d'a-

mour. Elle est la plus admirable invention

de l'amour. Jésus-Christ s'y unit , s'y in-

corpore à nous ; il passe en nous pour

nous faire passer en lui. Et que recevons-

nous en le recevant ? l'amour dans sa sour-

ce , l'amour dans sa plénitude , l'amour

qui brûle du désir de se communiquer ,

selon qu'il trouve les cœurs disposés . Ce-

tui qui mange ma chair et boit mon

sang , demeure en moi , et je demeure

en tui (1) . C'est-à-dire en d'autres ter-

mes , qu'il demeure dans l'amour , et que

l'amour demeure en lui.

Mais quelle doit être la disposition du

cœur pourque la communion produise en

lui le grand effet pour lequel elle est ins-

tituée ? Ne voyez dans la réception du corps

de Jésus-Christ que l'amour ; n'y cherchez

que l'amour , et vous l'y trouverez. Que

l'amour vous prépare , qu'il vous intro-

duise dans la salle du festin , et qu'il ne

vous quitte point , lorsque vous vous en

retirerez. Vous recourez à mille méthodes

pour communier avec fruit. N'en ayez

(1) Joan. 5. 57.



SUR LAMOUR DE DIEU.
129

qu'une qui , dans sa simplicité , les ren-

ferme toutes , et les surpasse toutes par

son excellence. Reconnoissez-vous , avec

autant de vérité que d'humilité , incapable

de vous acquitter dignement , par tous vos

efforts , d'une action si sainte. Chargez-en

l'amour , recommandez-vous à lui , livrez-

lui votre cœur. Occupez-vous , mais sim-

plement , doucement et paisiblement , de

l'amour que Jésus-Christ vousy témoigne ,

et de celui qu'en reconnoissance il attend

de vous . Dites-lui que vous voulez l'aimer ,

et que vous ne le recevez qu'afin de l'ai-

mer davantage.

Mais prenez garde , en premier lieu , de

ne point chercher uniquement à la com-

munion la douceur des sentimens de l'a-

mour. C'est la force de l'amour , c'est sa

générosité , c'est son désintéressement que

vous devez désirer , et non de contenter la

sensualité de l'amour-propre. En second

lieu , ne croyez pas que l'amour vous soit

donné seulement pour le temps de la com-

munion, Vous devez retourner chez vous ,

au sortir de la sainte table , avec plus d'a-

mour que vous n'y en avez apporté ; par

conséquent avec la détermination de vous

tenir plus recueilli, plus uni à Dieu ; d'être

plus attentif et plus fidèle à la grâce , plus



130 RETRAITE SPIRITUELLE

vigilant sur vous-même , plus courageux à

vous combattre et à vous faire violence ,

plus charitable envers le prochain , plus

doux et plus patient à le supporter , plus

soigneux à remplir les devoirs de votre état,

plus généreux àdonner à Dieu , plus fort

à souffrir tous les genres de croix qui se

présentent. Car tout cela n'est autre chose

que l'amour mis en exercice. C'est pour

vous acquitter plus parfaitement de ces

diverses obligations de la vie chrétienne ,

qui n'est qu'une vie d'amour , que vous

allez plus ou moins souvent à la source de

l'amour , vous nourrissant , vous fortifiant,

vous engraissant par la réception du corps

adorable de Jésus- Christ. En communiant

ainsi , en tirant ces fruits de la communion,

les saints sont parvenus à la perfection de

l'amour ; vous y parviendrez de même , en

suivant la méthode que je vous propose.

Mais pour la pratiquer avec succès, il faut

avant tout que vous veuilliez être à Dieu

sans partage et sans réserve , que vous

soyez résolu de ne lui rien refuser , et de

ne point commettre la plus légère offense

de propos délibéré , autrement ce seroit

vous faire illusion , et votre cœur vous dé-

mentiroit , quand vous prétendriez vous

unir à Jésus- Christ par amour , et n'avoir-



SUR LAMOUR DE DIEU . 151

point d'autre motif ni d'autre fin en le

recevant.

Disons un mot de l'assistance à la mes-

se , et des visites du Saint Sacrement .

Qu'est-ce que la messe ? Le mémorial , le

renouvellement , la continuation du sacri-

fice sanglant du calvaire , de ce grand sa-

crifice d'amour où Jésus - Christ s'offrit

comme prêtre , et fut consumé comme

victime. La même chose se passe d'une

manière non sanglante sur nos autels. Jé-

sus- Christ y est réellement prêtre et vic-

time; il s'y offre à son père en son nom

et au nôtre avec le même amour. Quelle

meilleure manière d'entendre la messe ,

que de s'y tenir occupé de cet amour inef-

fable , moins par réflexion que par senti-

ment ; que de s'offrir avec Jésus- Christ et

par Jésus-Christ , en holocauste à Dieu ,

pourêtre consumé par lefeude son amour!

En lui présentant ainsi notre cœur , une

flamme divine sortira du saint autel , qui

l'embrasera et ledévorera. De même, quel-

les visites plus agréables Jésus-Christ , ren-

fermé dans nos tabernacles , attend-il de

nous , que des visites rendues par amour,

à dessein d'y entretenir et d'y accroître

notre amour ? La vie mystique de Jésus-

Christ est une vie toute d'amour ; l'amour



152 RETRAITE SPIRITUELLE

seul l'a mis en cet état. Allons donc recon-

noître cet excès d'amour ; contemplons-le

dans un silence d'admiration , et prions-le

de nous tenir anéantis devant lui, comme

il est lui-même anéanti en présencede son

Père . Nous ne savons rendre à Jésus- Christ

que des visites intéressées ; nous ne l'en-

tretenons que de nos besoins . En avons-

nous un si grand que celuid'aimer Dieu,

et de l'aimer toujours de plus en plus ?

Sentons vivement celui-là ; insistons, pres-

sons , importunons sur celui-là. C'est le

moyen le plus efficace d'être exaucés sur

tous les autres .

SIXIÈME



SUR L AMOUR DE DIEU . 133

111111 mm

SIXIÈME JOUR.

Les qualités , les effets et les marquesde

l'amour divin .

PREMIÈRE MÉDITATION.

Sur les qualités de l'amour divin.

PREMIER POINT.

L'AMOUR de Dieu a trois qualités principa-

les : l'étendue , la force, le désintéresse-

ment. Par la nature ducœurhumain, dont

les désirs se portent toujours vers l'infini ,

l'amour, nonplus que les autres passions,

ne connoît point de bornes. S'il en a , cé

n'est point le cœurqui les lui donne ; mais

ou la raison , ou la foi , ou la prépondé-

rance d'un objet sur un autre dans notre

pensée ou dans notre affection . Mais ni la

raison , ni la foi , ni la prépondérance

d'aucun autre objet ne sauroient mettre

des bornes légitimes à l'amour de Dieu. Au

contraire , et la raison et la foi s'accordent

à en écarter toutes bornes ; et les autres

objets n'étant rien en eux-mêmes , et ne

devant être aimés que par rapport à Dieu,
H



134 RETRAITE SPIRITUELLE

ne nous peuvent autoriser à limiter son

amour. Ainsi , du côté de Dieu , de l'ètre

infiniment aimable , l'amour qui , de soi ,

tend à égaler son amabilité , peut et doit

croître à l'infini , et n'est borné nécessai-

rement que par la capacité finie de la

créature . Cette espèce d'infinité ressem-

ble à celle du nombre et de la mesure ,

qui , demeurant toujours finis , sont sus-

ceptibles d'augmentation à l'infini .

Du côté de celui qui aime , l'amour di-

vin n'aspire qu'à devenir toujours plus

grand ; jamais il ne s'arrête , ni se propo-

se un terme ; le cœur ne sauroit dire : je

m'en tiens là ; je ne veux pas aimer au

delà. L'amour divin donne tout , ou veut

tout donner, et ne réserve rien ; il souffre

tout , ou veut tout souffrir , et n'excepte

rien. Il ne connoît ni ménagement , ni

prudence humaine, il ne raisonne point ,

il ne prévoit point , il n'appréhende au-

cune suite. Guidé par un instinct supé-

rieur à la raison , il suit fidèlement cet

instinct aveugle pour elle, mais très-éclai-

ré en lui - même. Sa plus haute sagesse

est d'être poussé jusqu'à la folie. Jésus-

Christ n'a-t-il pas aimé ainsi son Père

jusqu'à la folie de la croix , comme s'ex-

prime l'Apôtre ? Un Dieuqui se fait hom



SUR L AMOUR DE DIEU . 135

me , qui naît enfant , qui éprouve toutes

les foiblesses de cet âge, qui obéit à ses

créatures , qui gagne sa vie par le travail,

quise laisse mépriser , calomnier , persé-

cuter , outrager , accabler de tourmens et

d'opprobres, qui meurt enfin dans un sup-

plice infâme , pour témoigner à Dieu son

Père à quel point il l'aime : qu'est-ce que

cela au sens humain, qu'un excès incon-

cevable de folie ? mais au sens divin, c'est

la plus sublime sagesse ; un Homme-Dieu

ne devoit pas aimer moins. Quand un

amant passionné sacrifie avec joie , bien ,

repos, réputation, santé, vie même, à l'ob-

jet de son amour, on dit que c'est folie ;

et l'on a raison , parce que l'objet ne mé-

rite pas de tels sacrifices. Mais qu'on re-

nonce au monde , à ses richesses , à ses

honneurs , à ses plaisirs pour Dieu ; qu'on

crucifie sa chair pour Dieu par toutes sor-

tes d'austérités ; qu'on lui fasse, s'il le

demande, le sacrifice de sa santé, de saré-

putation , de sa vie; qu'on aille plus loin,

et qu'on mette le bon plaisir de Dieu au-

dessus de son propre bonheur; ce n'est

plus folie; c'est une sagesse surnaturelle ,

plus ou moins approchante de celle de

Jésus-Christ. Pourquoi ? parce que Dieu

mérite tous ces sacrifices ; parce qu'onles

2



136 RETRAITE SPIRITUELLE

lui doit , lorsque l'amour les demande ;

parce qu'il est impossible qu'on perde rien

en donnant tout à Dieu , puisqu'on ac-

quiert par là l'ineffable possession deDieu

même.

SECOND POINT. - La seconde qualité de

l'amour de Dieu est la force. Et quelle

force? Une forceà qui rien ne résiste, qui

foule aux pieds le monde avec ses attraits

et ses menaces , le démon avec ses tenta-

tions ; qui triomphe de la mollesse de la

chair et de lacorruption de la nature; une

force qui dompte les passions les plus vio-

lentes , qui surmonte les habitudes les

plus invétérées , qui soumet et humilie le

propre esprit , qui affoiblit et détruit l'a-

mour-propre ; une force qui lutte contre

Dieu même, et les épreuves par où il fait

passer une ame. Voyez dans les martyrs la

force de l'amour; voyez-la dans les soli-

taires , dans les religieux de l'un et de

l'autre sexe , qui ont embrassé et sou-

tenu la vie la plus austère; voyez-la dans

tant d'illustres pénitens, dont les mortifi-

cations de toute espèce effrayent l'imagi-

nation , et paroissent au-dessus de notre

foiblesse naturelle ; voyez-la dans ces apô-

tres et ces missionnaires , qui brûlant du

zèle d'annoncer Jésus- Christ à des nations



SUR L AMOUR DE DIEU . 137

idolâtres , barbares , sauvages, n'ont été

arrêtés par aucune difficulté , par aucuns

dangers , par aucunes fatigues , et qui re-

gardoient comme le prix de leurs immen-

ses travaux le bonheur de verser leur sang

pour Jésus-Christ. Voyez-la enfin dans les

ames intérieures, que l'amour a conduites

par des voies extraordinaires , par les plus

rudes sentiers de la croix, et qui ont été

ses victimes volontaires , par des peines

extrêmes qui ne sont bien connues que de

Dieu , et que l'esprit humain ne sauroit

apprécier.

L'amour n'est réel qu'à proportion qu'il

est fort. S'il s'intimide , s'il se rebute , s'il

recule à la vue de ce qu'il faut faire ou

souffrir , il est foible. Je sais qu'il n'ac-

quiert de force que par degrés , et qu'on

ne peut dire d'une ame qu'elle n'aime pas,

ou qu'elle n'est pas encore capable de cer-

tains efforts de courage ou de patience. Un

enfant peut être très-fort pour son âge ,

quoiqu'il soit très-foible en comparaison

d'un homme fait. Mais comme Dieu , qui

est infiniment sage , proportionne à notre

amour actuel ce qu'il exige de nous, notre

amour est foible , lorsqu'il cède aux occa-

sions journalières , et qu'il ne seconde pas

les opérations du Saint-Esprit ; il est foi

H3



138 RETRAITE SPIRITUELLE

ble, s'il n'est pas fidèle dans les petites

choses qui se présentent à tout instant ; il

est foible , s'il n'est pas constant , et s'il

passe sans cessede la ferveur au relâche-

ment ; il est foible , s'il succombe à la

moindre difficulté, et s'il ne peut franchir

lemoindre obstacle; il est foible enfin, et

très-foible , si Dieu demande de lui quel-

que chose , qu'il soit déterminé à ne lui

point accorder.

TROISIÈME POINT.- Le désintéressement

est la troisième qualité de l'amourdivin. Il

est en effet essentiel à l'amour d'être dé-

sintéressé , c'est-à-dire de s'attacher à son

objet pour lui-même, et non en vue des

biens qu'on en a reçus , ou qu'on en es-

père ; ces choses sont étrangères à l'amour;

elles peuvent le faire naître et l'augmen-

ter, mais elles ne doivent pas en être l'ob-

jet. Si j'aime Dieu seulement à cause de

ses dons et de ses récompenses , ce n'est

pas proprement Dieu que j'aime , maisles

donset les récompensesde Dieu. Pour que

j'aime véritablement Dieu , il faut que

Dieu , pris en lui-même , soit l'objet de

mon amonr , sans faire attention à ce

qu'il me donne , ou à ce qu'il mepromet.

Je conviens que ses bienfaits et ses pro-

messes me donnent lieu de connoître ,



SUR L'AMOUR DE DIEU .
139

d'admirer et d'aimer sa bonté, sa libérali-

té , sa magnificence. Mais aimer ces per-

fections en Dieu , c'est l'aimer lui-même.

Je conviens encore que le bonheur éter-

nel n'étant promis qu'à l'amour , ce bon-

heur et le désir que j'ai d'être heureux ,

me sont de puissans motifs d'aimer ; mais

le motif de l'amour n'est pas l'objet de

l'amour. Il y a donc un amour de Dieu

qui vient à l'occasion et à la suite de la

reconnoissance et de l'espérance; mais

Dieu en lui-même, considéré commebon,

comme libéral , comme aimantà se com-

muniquer , est proprement l'objet de mon

amour. Ceci est clair, et il seroit aisé de

démontrer que nous n'entendons pas la

chose autrement par rapport à l'amour

qu'unhommeporte à son semblable.

Par malheur, l'amour-proprequi n'en-

visage que son intérêt , se glisse dans l'a-

mour de Dieu, et en souille la pureté par

son mélange. Il détourne nos regards du

Bienfaiteur , du Consolateur , du Rému-

nérateur , et les fixe sur les bienfaits , les

consolations , les récompenses ; il nous

porte à nous y attacher démesurément, à

les rechercher ouà en jouir par un esprit

d'appropriation , parce que nous y trou-

vons notre bien-être, et à servir Dieu prin



140 RETRAITE SPIRITUELLE

cipalement dans cette vue. Cet amour-

propre n'est pas criminel , tant qu'il ne

nous éloigne pas de l'obéissance due à

Dieu , mais il est impur.

Or l'amour de Dieu ne souffre aucun

mélange impur, et il tend de toute sa force

às'en dégager. Ainsi, dès qu'il s'est empa-

ré d'un cœur , il travaille à le purifier de

l'amour-propre; il n'exclut pas, à Dieu ne

plaise , le motif de l'intérêt , mais il le

subordonneà des motifs plus nobles et plus

relevés ; il le soumet au bon plaisir de

Dieu , et ne permet pas de se le proposer

pour le terme de nos désirs , et le dernier

but de nos affections. Nous pouvons, avec

la grâce ordinaire , porter notre amour à

un certain degré de pureté. L'incertitude

même où nous sommes de notre destinée

éternelle , nous est une raison de nous

abandonner à la volonté de Dieu , et d'ac-

quiescer par amour à ce qu'il lui plaira

d'ordonner de notre sort. Dieu tire cet ac-

quiescement de plusieurs personnes au

moment de la mort. Il permet que d'au-

tres éprouvent d'horribles tentations con-

tre l'espérance , et qu'elles se persuadent

faussement d'être réprouvées ; et par un

sublime effort d'amour, elles font à Dieu

le sacrifice conditionnel de leur bonheur



SUR LAMOUR DE DIEU. 141

éternel , continuant à le servir, à faire des

actes héroïques de vertu , à souffrir pour

lui , uniquement à cause de lui , sans être

soutenues d'une manière sensible, et aper-

çues par le grand motif de l'espérance ,

laquelle pourtant vit toujours au fond de

leur cœur, et yest plus ferme que jamais ;

mais purifiée , perfectionnée , et comme

absorbée par l'amour, qui , semblable au

feu , transforme en quelque sorte en soi

toutes les vertus . Je l'ai déjà dit , et je ne

saurois trop le répéter : pour qu'une ame

aille droit au Ciel en sortant de ce monde,

il est absolument nécessaire que son

amour pour Dieu soit tout-à-fait pur , et

quand elle n'auroit point de faute à ex-

pier , quand elle ne seroit redevable d'au-

cune dette à la justice divine , il suffit que

l'amour-propre ne soit pas tout-à-fait dé-

raciné de son cœur, pour qu'elle soit con-

damnée à passer par le Purgatoire. Car le

Ciel est fermé à l'amour-propre; toute vue

d'intérêt propre en est bannie. On n'y

connoît que l'intérêt de Dieu , que sa

gloire et son bon plaisir; on n'y pense

point à soi comme à soi. Ceci demande de

nous les plus sérieuses réflexions



142 RETRAITE SPIRITUELLE

II MEDITATION.

Des effets de l'amour de Dieu.

PREMIER POINT.

TROIS choses dépendentde moi, et je suis

le maître, avec le secours dela grâce, d'en

bien disposer : mes pensées et mes inten-

tions , mes désirs et mes affections , mes

projets et mes actions. Voici l'effet que l'a-

mour de Dieu produira par rapport à ces

trois choses ; non en me menant toutd'un

coup à la perfection , mais en m'y ache-

minant peu à peu , et d'autant plus rapi-

dement, que mon amour sera plus grand,

et ma correspondance plus fidèle.

Si j'aime sincèrement Dieu, les pensées

et les intentions de mon esprit auront

principalement pour objet tout ce qui le

concerne. Je m'occuperai volontiers de

lui ; je parlerai de lui avec plaisir, et avec

tout l'intérêt qu'il 'mérite. J'entretiendrai

en moi sa sainte présence. J'écarterai tou-

te pensée inutile , et je regarderai com-

me telles celles qui me dissipent et qui me

détournent de Dieu , soit qu'elles m'af



SUR LAMOUR DE DIEU . 143

fectent vivement , soit qu'elles ne fassent

que m'amuser.

Si j'aime sincèrement Dieu, mes désirs

et mes affections lui seront consacrés ; je

ne souffrirai rien en mon cœur qui le par-

tage; je ne m'attacherai à rien contre le

gré de Dieu , à rien qui affoiblisse ou qui

tienne oisive en moi l'habitude de la cha-

rité , à rien qui ne contribue à l'affermir

et à l'augmenter. Remarquez ces trois de-

grés : le premier m'inspire de l'aversion

pour tout attachement mauvais oudange-

reux ; le second m'éloigne de tout atta-

chement frivole et inutile ; le troisième

m'élève jusqu'à sanctifier par l'amour tout

attachement légitime etpermis .

Si j'aime sincèrement Dicu , je ne for-

merai aucun projet qui ne tende directe-

ment ou indirectement à sa gloire. Je ne

ferai aucune action qui puisse lui déplaire :

c'est peu ; je tâcherai de n'en faire aucune

quin'ait pour objet de lui plaire. L'amour

de Dieu peut-il être en moi , s'il n'est maî-

tre de tout , s'il ne règle et ne gouverne

tout , si tout ne part de lui comme de son

principe, et ne retourne à lui comme à

sa fin?

Car je n'entends pas par aimer sincère-

ment Dieu , avoir l'habitude de la charité



144 RETRAITE SPIRITUELLE

qui n'est qu'une disposition à aimer. L'en-

fant l'a par le baptême , et il n'aime pas

pour cela. J'entends l'exercice de cetteha-

bitude. Si vous ne l'exercez pas , vous n'ai-

mez pas ; si vous l'exercez peu , vous aimez

peu. Lorsque vous commencez à l'exercer

souvent , désirant toujours de l'exercer da-

vantage , et n'étant jamais contentde vous

sur ce point , vous aimez beaucoup ; et si

vous continuez , vous aimerez de plus en

plus.

SECOND POINT. - Je dépends de Dieu en

trois choses , où je dois lui prouver mon

amour. Premièrement , en tout ce qui ap-

partientà l'ordre naturelde la Providence .

Si mon amour pour Dicuest sincère , j'ap-

prouverai toutes ses dispositions par rap-

port à moi ; j'y acquiescerai de bon cœur ;

je m'y conformerai ; je me garderai bien

dem'en plaindre , d'en murmurer, de faire

de vains efforts pour m'y soustraire . Cela

valoin , et c'est un grand etcontinuel exer-

cice d'amour , surtout pour les chrétiens

engagés dans le monde. D'où viennent tant

de révoltes intérieures , tant de plaintes des

riches comme des pauvres , des grands

comme des petits, des sains commedes ma-

lades au sujet des accidens de la vie , des

maux , des embarras , des revers auxquels

chaque



SUR L AMOUR DE DIEU . 145

chaque condition est exposée ? D'où vient

que leurs désirs sont presque toujours en

contradiction avec ce qu'ils éprouvent , et

qu'ils sont d'ordinaire mécontens de leur

état présent ? Cela vientdudéfaut d'amour.

Qu'ils aiment Dieu ; ils le béniront de се

qu'ils sont , de ce qui leur arrive ; et leur

volonté, toujours soumise àla sienne , ne

sera jamais contrariée. L'amour a-t - il pro-

duit cet effet en moi ? Voyons où j'en suis .

Secondement. Jedépends de Dieu en ce

quiappartientàsa providence surnaturelle;

tels que les moyens extérieurs du salut qui ,

selon les lieux et les temps , sont plus abon-

dans , ou plus rares , plus ou moins à ma

portée ; qui me sont tantôt accordés , tan-

tôt retirés selon les arrangemens de la Pro-

vidence ; les grâces intérieures dont la dis-

pensation m'est inconnue , et que l'Esprit

saint distribue de la manière et dans la

mesure qu'il lui plaît; les tentations , tan-

tôt d'un genre , tantôt d'un autre , plus ou

moins longues et violentes , qui m'atta-

quent quand Dieu le permet , et dont nul

autre que lui ne peut me délivrer ; les croix

spirituelles dont la vie du chrétien est

toute semée , qui nesont pasde mon choix,

et dont l'objet est de me faire mourir à

moi-même; les consolations qui ne me

I



146 RETRAITE SPIRITUELLE

viennent pas quand je les attends , et que

je crois en avoir le plus de besoin , et qui

se retirent si vite , lorsque je voudrois en-

core les retenir; enfin, les divers états et

les vicissitudes qui composent la vie spi-

rituelle. L'amour de Dieu a ici un grand

exercice , et produit de merveilleux effets .

Il m'apprend , en ce qui concerne ma

sanctification , àenvisager par-dessus tout

la gloire de Dieu , qui est le grand but

qu'il s'y propose ; à croire qu'étant infini-

ment sage , il choisit les moyens les plus

convenables pour moi , et les plus appro-

priés àmes besoins présens ; que, voulant

monsalut plus ardemment etefficacement

que je ne le puis moi-même, il yréussira,

si je m'en repose sur lui des choses qui le

regardent , et si je me borne à coopérer

fidèlement à ses desseins ; qu'étant infini-

ment puissant et bon , il peut et veut sup-

pléer par lui-même aux moyens dont il

juge à propos de me priver; et qu'il y sup-

pléera infailliblement si je me confie en

lui , et si je le laisse faire sans déranger

rien à son plan par mon activité inquiète .

En un mot , l'effet de l'amour est à la fois

de me sanctifier et de me rendre heureux,

en me tenant tranquille , ferme , invaria-

ble sous la conduite de Dieu.



SUR LAMOUR DE DIEU. 147

TROISIÈME POINT.-Latroisième chose où

je dépends absolument et uniquement de

laprovidence surnaturelle, est ma persévé-

rance finale, et l'état dans lequel je mour-

rai. Et c'est ici où l'amour produit le plus

grand effet. D'abord il me tranquillise sur

l'incertitude de ma situation présente , si

je suis ou non en grâce avec Dieu ; il me

donne la douce assurance de dire avec S.

Augustin : Ma conscience , ô mon Dieu ,

me répondsans aucun doute queje vous

aime. C'est déjà une consolation indicible

que ce témoignage que l'amour se rend à

lui-même au fond de mon cœur. Si j'aime

Dieu , si j'en suis certain , ne puis-je pas

également me répondre de son amitié ? Le

doute ne sauroit avoir lieu que de mon

côté ; je ne l'aimerois pas , si je n'en étois

aimé.

Ensuite l'amour ne me permet ni trou-

ble ni inquiétude pour l'avenir ; il m'inter-

dit une vaine et dangereuse curiosité ; il

me commande une humble et ferme con-

fiance. Il m'inspire même un généreux

abandon , en me mettant dans la persua-

sion intime que , quelque soit mon sort

dans l'éternité , si j'aime Dieu , il est im-

possible que je sois malheureux. Or rien

ne peut , ni en ce monde , ni en l'autre ,

2



148 RETRAITE SPIRITUELLE

me ravir le trésor de l'amour divin , que

ma volonté par un acte tout-à-fait libre

de sa part ; et quand cet amour est à un

certain degré , quoiqu'on puisse absolu-

inent toujours le perdre par sa faute , on

se sent une horreur incroyable seulement

de penser qu'on veuille jamais consentir

à une telle perte. Les tentations et les

épreuves dont on est heureusement sorti ,

nous sont un garant presque assuré que ce

malheur n'arrivera pas. Rien n'empêche

donc qu'on ne s'écrie alors avec saint Paul:

Je suis certain que ni la mort , ni la vie,

ni les anges , ni le présent , nile futur,

ni aucune créature ne pourra me sépa-

rer de la charité de Dieu , qui est en Jé-

sus - Christ notre Seigneur (1) . Quand

aimerai-je assez , pour être autorisé àpar-

ler ainsi avec autant de vérité que de con-

fiance?

(1) Rom. 8. 38. 39.

:

1



SUR L'AMOUR DE DIEU. 149

mms

:

III MÉDITATION.

Des marques de l'amour de Dieu.

PREMIER POINT .

Ce qui vient d'ètre dit des effets de l'a-

mour divin , sont autant de marques aux-

quelles il est aisé de le reconnoître en soi.

En voici d'autres qui sont plus précises .

L'amour qui se borne aux actes extérieurs

de religion , et qui ne produit aucun sen-

timent dans le cœur, ne mérite pas le nom

d'amour ; et si l'on en a l'habitude , c'est

une habitude qui demeure oisive et sans

exercice, Combien de chrétiens qui ne con-

noissent que la prière vocale , et qui ne

prient que des lèvres , sans attention , avec

froideur et insensibilité ; qui assistent à la

messe , qui s'approchent du tribunal de la

pénitence et de la sainte table dans la mê-

me disposition ; qui du reste ne pensent

presque jamais à Dieu , ni à Jésus-Christ !

Peuvent-ils dire qu'ils aiment ? Peuvent-

ils espérer de conserver long-temps l'ha-

bitude de la charité , en la laissant ainsi

sans action ? et ne leur arrive-t-il pas sou

3



150 RETRAITE SPIRITUELLE

vent de la perdre , quelquefois sans qu'ils

y réfléchissent , lorsque leurs péchés ne

sontquede pensée et désir ? Ne sont-ils pas

exposés à tomber en toute occasion ? Si j'ai

vécu autrefois dans cet état , quelles actions

de grâces ne dois -je pas à Dieu de m'en

avoir retiré ; et quelle précaution ne dois-

je pas prendre pour n'y plus rentrer ? Ce

malheur arrive insensiblementaux ames les

plus ferventes , si elles ne se tiennent pas

sur leurs gardes , si elles se négligent , si

elles n'ont pas soin d'entretenir et de ra-

nimer leur amour. Le poids de la nature

nous entraîne sans cesse vers la tiédeur et

la lâcheté ; il faut toujours lutter contre

elle. Car , si l'on cède une fois , on court

risque d'être emporté ; et la chute devient

toujours plus rapide. Préservez-moi , mon

Dieu , de ce qu'ont éprouvé tant d'autres

qui avoient fait plus de progrès que moi

dans votre amour. Rendez-moi attentif et

vigilant au moindre signe de refroidisse-

ment ; tout doit m'alarmer dans une ma-

tière de cette conséquence.

SECOND POINT.- L'amour qui se borne

aux sentimens , aux protestations , et qui

ne passe pas aux effets , est illusoire. Telle

est la dévotion qui ne se nourrit que du

sensible , qui fait des efforts pour s'en



SUR L AMOUR DE DIEU. 101

:

procurer , qui ne cesse d'en demander à

Dieu , qui s'y complaît par amour-propre

lorsqu'elle en a , qui se désole si elle n'en

a pas , et qui quitte tout si elle est long-

temps sans en avoir. Vousgoûtez avec plai-

sir le sentiment de l'amour , parce qu'il

est doux ; vous n'en venez presque jamais

aux effets , parce qu'ils sont pénibles; vous

en redoutez les épreuves , parce qu'elles

sont amères . Est-ce aimer , que vouloir

toujours recevoir , et ne vouloir jamais ni

rien donner , ni rien souffrir ? Que pense-

riez-vous de quelqu'un qui vous aimeroit

de la sorte ?

Le démon se met souventde la partie

dans ce genre de dévotion ; il contrefait

les opérations de la grâce ; il met de faux

sentimens , il répand de fausses douceurs

dans les amesqui en sont tropavides ; et il

réussit aisément à les tromper. Dieu le per-

met pour les punir de leur sensualité . Elles

se trompent aussi elles-mêmes , prenant

pour des effets surnaturels , ce qui n'est

qu'effort d'imagination, ou ce quivientd'un

tempérament affectueux , mis , pour ainsi

dire , à la presse , afin d'en tirer quelque

larme , quelque mouvement de tendresse.

L'amour sensible est bon; Dieu le donne

pour nous attirer à lui, pour nous soutenir

4



152 RETRAITE SPIRITUELLE

dans les commencemens où nous sommes

si foibles , pour détruire nos mauvaises

habitudes , et nous en faire contracter de

saintes . Mais comme il ne donne jamais

le sentiment pour le sentiment même , ni

simplement pour qu'on en jouisse , il ne

faut pas s'y attacher ; encore moins en

faut-il faire la règle et la mesure de son

amour pour Dieu : puisque le sentiment

ne dépend pas de nous , qu'il vient et s'en

va selon qu'il plaît à Dieu ; et que si les

effets n'y répondent pas , il ne peut que

nous nuire .

-TROISIÈME POINT. Le véritable amour

est celui qui donne à Dieu généreusement ,

et avec joie , qui veut toujours lui donner

davantage , qui n'est pas satisfait tant qu'il

lui reste quelque chose à donner. Le véri-

table amour donne ce qu'il a de plus cher ,

ce qui lui coûte le plus à donner ; il le

donne , malgré toutes les répugnances de

la nature et tous ses efforts pour le retenir .

Il lui suffit que Dieu ait témoigné son dé-

sir , il n'a pas de repos , qu'il ne l'ait con-

tenté ; s'il résiste quelquefois , s'il n'ac-

corde qu'en partie , il se le reproche , et

ne parvient à se calmer , qu'après qu'il

s'est défait de tout de bonne grâce. Alors

il s'applaudit et se félicite comme d'un



SUR L'AMOUR DE DIEU. 153

gain qu'il a fait. Le véritable amant souf-

fre volontiers pour Dieu de la part des

hommes , de la part des démons , de la

part de Dieu même. Il souffre dans ses

biens , dans son honneur , dans son corps ,

dans son ame. Il se laisse dépouiller de

tout , arracher tout , jusqu'à ce que réduit

à la dernière nudité , il puisse dire avec

vérité : Vous êtes mon Dieu , et vous

m'êtes toute chose.

L'amour est un feu purifiant , détrui-

sant , consumant tout ce qui tient à la na-

ture corrompue et à l'amour-propre ; c'est

un feuqui ne se nourrit que de sacrifices ,

qui veut des victimes volontaires , et qui

hait la moindre rapine dans l'holocauste .

L'amour est doux dans sa naissance , fort

et véhément dans son progrès , violent et

tyrannique dans sa consommation. Il sol-

licite d'abord doucement la volonté , et la

gagne par ses attraits; ensuite il exige d'elle

avec empire tout ce qu'il est en son pou-

voir de lui donner. Enfin , il lui arrache

de vive force ce dont elle ne peut disposer ,

qu'en lui laissantprendreunconsentement

si subtil et si profond, qu'elle ne le distin-

gue pas , et qu'il lui semble que tout se

fait malgré elle.

Il n'est pas question pour moi d'exami-

I5



154 RETRAITE SPIRITUELLE

ner si j'ai cette marque de l'amour dans

toute sa perfection ; mais si j'en ai du

moins les premiers traits ; et si j'ai com-

mencé à donner quelque partie de cemi-

sérable moi humain , qu'il veut avoir tout

entier , et dont il poursuit la destruction

sans miséricorde. Ne faisons point de pro-

jets de sacrifices , avant que Dieu les de-

mande ; mais prenons avec sa grâce la ré-

solution de ne lui en refuser aucun.

mmun

CONSIDÉRATION.

Sur la pureté d'intention.

PERSONNE n'ignore que c'est l'intention qui
décide de la bonté morale de nos actions :

que si l'intention est droite et pure , l'ac-

tion est agréable à Dieu , et d'autant plus

agréable , qu'elle a plus de droiture et de

pureté. C'est ce que Jésus avoit en vue ,

lorsqu'il a dit : Si votre ait , qui est l'in-

tention de l'ame , est simple , tout votre

corps (toutes vos actions) seralumineux ;

mais si votre œil est mauvais , tout vo-

tre corps sera ténébreux ( 1 ).

Comme l'amour applique l'ame à puri-

(1) Matth. 6. 21. 22



SUR LAMOUR DE DIEU. 155

fier ses intentions , aussi l'application à

écarter de nos intentions tout ce qui en

souille ou en altère la pureté , sert infini-

niment à augmenter et à purifier notre

amour; et c'est pour cela que les cœurs

véritablement épris de l'amour de Dieu ,

'examinent avec tant de soin et de rigueur

sur les motifs de leurs actions.

L'intention est droite , lorsqu'elle se pro-

pose Dieu pour objet , et qu'elle tend à lui

directement et sans détour. Elle ne l'est

pas , lorsqu'au lieu de se porter à Dieu ,

elle se détourne vers la créature. L'inten-

tion est pure , lorsqu'elle envisage Dieu

pourlui-même, qu'elle considère par-des-

sus tout sa volonté et son bon plaisir ; et

que lors même qu'un autre motif , par

exemple , d'espérance, influe dans l'action ,

il n'est pas dominant : en sorte qu'on ne

laisseroit pas de faire la chose en vue de

Dieu , quand même le motif de la récom-

pense n'auroit pas lieu. L'intention n'est

pas pure lorsque le motif de plaire à Dieu ,

et de faire sa volonté pour sa volonté mê-

me , ne domine pas ; mais que quelque

autre motif intéressé l'emporte sur celui-

là : de sorte que je ne ferois pas l'action ,

si je n'y voyois que le pur bon plaisir de

Dieu. A plus forte raison est-elle impure ,
6



156 RETRAITE SPIRITUELLE

lorsqu'il y entre quelque vue grossière d'a-

mour-propre , comme un intérêt tempo-

rel , la vaine gloire , le désir secret de

plaire aux créatures .

Ces motifsgrossiers d'amour-propre ont

souvent part aux actions bonnes d'ailleurs

en elles-mêmes des chrétiens imparfaits ,

qui n'aiment Dieu que foiblement , et qui

se recherchent beaucoup eux-mêmes. Il

est rare que leur intention soit droite , et

qu'elle tende véritablement à Dieu ; très-

peu de leurs actions sont faites par un

motif surnaturel ; et ils n'ont nulle récom-

pense à en attendre de Dieu , parce qu'ils

ne les font pas pour lui. Il est encore plus

rare que leur intention soit pure , et qu'il

ne s'y glisse rien qui en ternisse l'éclat ,

et lui ôte beaucoup de son prix.

Il arrive quelquefois , et la chose est

même assez ordinaire , qu'on a une inten-

tion droite et pure , en commençant une

action , et qu'ensuite il survient quelque

vue détournée , quelque retour secret d'a-

mour-propre , quelque vaine complaisance

en soi-même , quelque désir de s'attirer

l'estime des autres , ou quelque joie de l'a-

voir obtenue. Les plus grands saints ne

sont pas toujours exempts de ces sentimens

vicieux; mais ils y résistent , il les rejè



SUR L'AMOUR DE DIEU. 157

tent dès qu'ils les aperçoivent , et ils se

reprochent là-dessus les plus légères né-

gligences . L'amour leur apprend deux cho-

ses ; la première à ne se proposer en tout

ce qu'ils font que des vues pures et dignes

de Dieu; la seconde , à ne pas souffrir

qu'aucun motif humain , bas , intéressé ,

imparfait , vienne ensuite en souiller la

pureté. Ces deux choses qui sont d'une

pratique journalière et continuelle , sont

la matière de l'examen qu'ils font sans

cesse de leurs dispositions et de leurs sen-

timens intérieurs ; elles ne sont que l'a-

mour de Dieu mis en exercice ; et il en

prend un merveilleux accroissement.

Mais où il importe le plus de purifier

son intention , c'est par rapport à ce qui

regarde directement Dieu même et son

service. Autant qu'il est possible , il faut ,

et dans ses exercices de piété , et dans les

vertus chrétiennes qu'on pratique , et dans

les peines corporelles ou spirituelles qu'on

a à souffrir , se proposer par-dessus tout

lagloire de Dieu, la sanctification de son

règne en nous et dans le prochain , l'ac-

complissement de sa sainte volonté , com-

me Jésus-Christ nous l'enseigne dans la

prière que nous récitons si souvent , et à

laquelle nous faisons si peu d'attention.



158 RETRAITE SPIRITUELLE

Sans exclure les motifs de crainte et d'es-

pérance , qui ne font nul tort à l'amour

lorsqu'ils lui sont subordonnés , on doit

faire en sorte que l'amourdomine toujours

dans nos intentions ; qu'il parvienne à ce

point de perfection, dont parle saint Jean ,

, qui bannit la crainte du cœur ; et qu'il

dégage l'espérance de toute vue d'amour-

propre dans la recherche du bonheur éter-

nel. Que mon intention dans la fuite de

tout mal,soit que le péché est une offense

de Dieu, qu'il déplaît souverainement à

Dieu , et qu'il n'est rien à quoi je ne doive

m'exposer plutôt que de lui déplaire ; que

j'aie la crainte des enfans , et que j'appré-

hende plus d'irriter le Père céleste que d'é-

prouver les effets de sa colère. Que mon

intention principale dans la pratique du

bien, soit que Dieu me l'ordonne , que

Dieu le désire ; que plus je serai saint , plus

monunion sera étroite avec lui , plus j'ap-

procheraide lui ressembler. Quedans mes

oraisons , mes communions , mes autres

exercices de piété ou de mortification , je

n'envisage ma propre sanctification qu'a-

près la gloire de Dieu et son bon plaisir ;

en sorte que , me perdant absolument de

vue moi-même , Dieu me soit tout , et que

je rapporte tout à lui



SUR L AMOUR DE DIEU . 159

SEPTIÈME JOUR.

Sur la pratique de l'amour de Dieu.

PREMIÈRE MÉDITATION.

PREMIER POINT.

QUICONQUE a la volonté sincère d'aimer
Dieu de tout son cœur , doit commencer

parse donner tout-à-fait à Dieu , afin qu'il

fasse en lui et delui tout ce qu'il lui plai-

ra. Se donner ainsi à Dieu , c'est se re-

noncer absolument , pour se remettre en-

tre ses mains ; c'est vouloir n'être plus à

soi , ne plus disposer de soi ; mais se livrer

à la grâce divine, pour en suivre tous les

mouvemens ; àla Providence divine , pour

se conformer à toutes ses dispositions ; à

lavolonté divine , pour qu'elle accomplisse

en nous son bon plaisir.

C'est un très-grand acte d'amour , que

cette donation ; nous en sommes incapa-

bles de nous-mêmes ; et il est besoin d'une

grâce spéciale de Dieu pour le produire.

Il ne la refuse point à quiconque la de-

mande , et désire réellement de l'obtenir.

Mais la plupart même des personnes vrai



160 RETRAITE SPIRITUELLE

ment pieuses , n'ont pas ce désir réel et

efficace ; elles veulent se donner , et elles

veulent se retenir , être à Dieu et à elles-

mêmes ; suivre la grâce , et ne pas renon-

cer entièrement à la nature.

Cependant , avantque d'avoir fait à Dieu

une donation de soi pleine , entière , irré-

vocable , on ne peut entrer dans l'exercice

de l'amour que par de courts intervalles ,

et non avec cette continuité , qui de la vie

de chrétien fait une vie toute d'amour.

Mais àquoi aspirons-nous donc sur la ter-

re , si nous n'aspirons pas à cette vie d'a-

mour ? N'est-ce pas à une telle vie que je

suis appelé dans le Ciel ? Cette vie qui fera

ma béatitude , n'est-elle pas l'unique ob-

jet de mes désirs ? Et je ne voudrois pas

la commencer ici-bas ! O mon Dieu , que

je ne sorte point de cette méditation , que

je ne me sois donné à vous aussi parfaite-

ment que vous le désirez , et que je dois

le désirer moi-même pour votre gloire et

pour monbonheur.

-SECOND POINT.
La raison principale

pourlaquelle il faut se donner ainsià Dieu ,

si l'on veut être introduit dans la voie d'a

mour , c'est que l'amour a sa source en

Dieu ; que c'est de lui qu'il vient à nous ;

qu'il le donne à proportion qu'on s'est



SUR L'AMOUR DE DIEU . 161

donné à lui ; que c'est lui qui en inspire

les pratiques , qui en fournit les occasions ,

qui , par sa grâce actuelle , nous fait pro-

duire des actes d'amour , et nous met à

portée de sanctifier par l'amour toutes nos

pensées , tous nos désirs , toutes nos ac-

tions. Car en tout cela nous ne pouvons

rien de nous-mêmes ; il est nécessaire que

Dieu nous prévienne , qu'il agisse le pre-

mier , qu'il nous aide à coopérer , qu'il

produise avec nous et plus que nous notre

coopération.

Or afin que Dieu nous fasse aimer au-

tant qu'il le souhaite, et qu'il peut et veut

nous en rendre capables, il est nécessaire

qu'il dispose à son gré de notre cœur, que

ce cœur lui appartienne par conséquent ,

et qu'il soit le maître de notre liberté par

une donation sans réserve de notre part .

Autrement nous le gênerons , nous le tra-

verserons , nous mettrons des obstacles à

l'exécution de ses desseins sur nous ; il

voudra une chose et nous ne la voudrons

pas. N'est-ce pas ce qui nous est arrivé

jusqu'ici , et ce qui a été l'unique cause

de nos péchés , et de notre imperfection ,

de notre peu de progrès dans la voie d'a-

mour ? Qu'avons-nous opposé à Dieu? no-

tre propre volonté. Et pourquoi la lui



162 RETRAITE SPIRITUELLB

"

avons - nous opposée ? parce que nous

ne la lui avons pas donnée comme il faut.

Nous avons mis des restrictions , des ex-

ceptions ; notre engagement n'a été que

jusqu'à un certain point , au delà duquel

nous avons prétendu être libres. Nous lui

avons permis enfin de couper les branches

du moi , et nous nous en sommes réservé

le tronc et les racines. Et voilà ce qui a

arrêté Dieu dans l'œuvre de notre sanctifi-

cation. Dieu veut tout avoir, afin d'opérer

librement en nous ; il a son plan tout

dressé ; il l'exécutera , si rien ne s'y op-

pose de notre part; et rien ne s'y oppose-

ra , s'il a notre volonté à sa disposition ,

si nous ne sommes plus à nous en rien ,

mais tout-à-fait à lui. Rien n'est plus clair,

ni plus certain.

TROISIÈME POINT. - Il faut sans doute

être extrêmement généreux pour se don-

ner ainsi à Dieu; mais il n'est pas moins

besoin de courage et de fidélité pour ne

plus se reprendre. Car , en premier lieu ,

il est aisé de donner en général , c'est plu-

tôt une promesse qu'un don ; mais quand

il en faut venir à l'effet , et se dessaisir

réellement de chaque chose à mesure que

Dieu la demande, c'est alors qu'il en coûte,

et qu'on sent toute la difficulté du sacri-

;

1

1



SUR L'AMOUR DE DIEU. 163

fice. La nature voudroit revenir sur ce

qu'on a donné , elle y a regret ; et si elle

ne peut tout garder , elle tâche du moins

d'en retenir une partie. Ce n'est pas une

petite affaire de persévérer dans l'oraison,

malgré les sécheressés , les tentations , les

désolations , l'abandon apparent de Dieu ;

decontinuer à le servir avec la plus grande

exactitude , à rejeter tout adoucissement

de lapart des créatures , à pratiquer sans

relâche la mortification extérieure et inté-

rieure ; celle des sens , par les privations

et les macérations ; celle de l'imagination,

en la réglant et la captivant; celle des pas-

sions , en luttant contr'elles , et en leur

refusant ce qu'elles désirent , ou en les

assujétissant à ce qu'elles appréhendent ;

celle du propre esprit , en arrêtant tout

raisonnement , en supprimant toute ré-

flexion que la grâce interdit, en souffrant

que Dieu le tienne pendant plusieurs an-

nées dans un état de stupidité , de ténè-

bres et d'aveuglement ; celle de la propre

volonté , en la contrariant dans ses incli-

nations et ses aversions , et en trouvant

bon que les autres la contrarient en ne

lui permettant jamais de prévenir le vou-

loir divin , ni d'y résister , ni d'en sortir ;

d'ajouter continuellement sacrifices sur



164
RETRAITE SPIRITUELLE

sacrifices, quoique Dieu paroisse n'y faire

aucune attention , et ne pas y jeter le

moindre 'regard ; qu'au contraire , il re-

double ses rigueurs à mesure qu'on lui

marque plus d'amour ; et que sa jalousie

inexorable poursuit l'amour-propre dans

ses derniers retranchemens. Ah ! quel cou-

rage il fautalors pour ne pas faire un pas

en arrière , pour ne pas s'arrêter , pour

nerien refuser à Dieu en détail de ce qu'on

lui adonné en gros !

En second lieu , Dieu use sans ména-

gement des droits qu'on lui a donnés sur

soi , et qui au fond lui appartiennent ; il

les pousse si loin , qu'on est étonné soi-

même qu'ils aillent jusque là , et qu'on est

presque tenté de rompre , pour ainsi dire ,

le marché. Mais il n'est plus temps , et

Dieu ne permet pas que l'ame en vienne

à cet indigne repentir , lorsqu'elle fait de

grandes avances durant un certain nombre

d'années . On s'est soumis à son domaine ;

il l'exerce par degrés dans toute l'étendue

qu'il lui plaît. On lui a donné sa liberté ;

il en dispose en maître , et sans la con.

traindre , ce qui répugne à la nature du

libre arbitre , il l'amène par sa grâce à

vouloir tout ce qu'il veut , même les choses

les plus dures et les plus crucifiantes . Il

1



SUR LAMOUR DE DIEU. 165

tient son consentement, et il ne souffre pas

qu'elle le retire , quelques efforts qu'elle

semble faire pour cela. Telle est cette ty-

rannie de l'amourdont il a été parlé pré-

cédemment : tyrannie dont l'expérience

seule peut faire connoître la violence et

la dureté , et que néanmoins on seroit fà-

ché de ne pas éprouver; le cœur disant

sans cesse au milieu des révoltes de la na-

ture : Arrachez , détruisez , brûlez , con-

tentez-vous, amour, et ne m'épargnez pas .

m

II MÉDITATION.

PREMIER POINT.

L'ame donnée à Dieu ne doit plus dispo-

ser d'elle-même en rien . C'est à Dieu de

régler tout , de gouverner tout , et pour

l'extérieur et pour l'intérieur. Elle ne vou-

droit pas former un projet , entreprendre

quoi que ce soit, rienchanger d'elle-même

à sa manière de vivre , sans consulter

Dieu , et sans s'assurer , autant qu'il se

peut, de sa volonté. C'est qu'elle sait qu'il

ne faut qu'une démarche, souvent de petite

conséquence en elle-même , pour déran-

ger l'ordre des desseins de Dieu sur elle



166 RETRAITE SPIRITUELLE

où tout se tient et se suit. Un changement

de demeure , un voyage, unepersonne re-

çue chez soi ou refusée , une liaison for-

mée ou rompue contre l'intention de Dieu,

il n'en faut pas davantage pour la faire

sortir du plan de la Providence , avec les

plus fâcheuses suites pour sa perfection, et

quelquefois pour son salut. On peut ob-

server en effet dans la vie debeaucoupde

saints, que leur parfaite conversion et leur

sanctification ontdépendude certaines cir-

constances extérieures ménagées par la

Providence , qui paroissoient indifférentes

en elles-mêmes. A plus forte raison faut-il

que l'ame dépende de la grâce pour son

intérieur, et qu'elle laisse à Dieu toute li-

berté de la traiter comme il le juge à

propos. Ce n'est pas à nous de nous sanc-

tifier , nous n'y entendons rien , c'est Dieu

qui nous sanctifie ; nous n'avons qu'à le

seconder , et qu'à ne pas troubler ses opé-

rations . Pour cela , distinguons soigneuse-

ment ce qui dépend uniquement de Dieu ,

et ce qui dépend aussi de nous. Ce qui dé-

pend uniquement de Dieu , c'est notre

état d'oraison , les consolations , les séche-

resses , les tentations , les diverses épreu-

ves intérieures. En tout cela il faut laisser

agir Dieu, être content de l'état où il nous



SUR'L AMOUR DE DIEU . 167

met, n'en pas désirer la fin , s'il est péni-

ble , ni la continuation , s'il est doux. Ce

qui dépend aussi de nous , c'est la morti-

fication , l'intérieure surtout , la pratique

des vertus selon les occurrences , l'atten-

tion à ne pas sortir de notre recueille-

ment , à conserver notre paix , et à tenir

bon contre ce qui pourroit la troubler.

Pour être fidèles en tout cela , nous avons

des efforts à faire , et des combats à li-

vrer.

SECOND POINT. - Comme Dieu a établi

ses ministres pour la conduite des ames ,

qu'il leur donne pour cela ses grâces et

ses lumières , et qu'il veut qu'on s'adresse

à eux , sans s'ingérer de se diriger soi-

même ; dès qu'on s'est donné à lui , à

dessein de marcher dans la voie du saint

amour , il faut lui demander un homme

selon son cœur, un homme qui réunisse

la science au zèle , un homme intérieur ,

guidé lui-même par l'esprit de Dieu , et

propre à gouverner les autres selon ce

même esprit. Ces directeurs sont par mal-

heur bien rares dans l'Eglise de Dieu ;

mais il y en a , et c'est à nous de prier

pouren rencontrer un de cette sorte. Gar-

dons-nousbien de prétendre faire de nous-

mêmes un choix si délicat et si important:



168 RETRAITE SPIRITUELLE

TROISIÈME POINT.

nous n'en sommes pas capables ; nous se-

rions très-exposés à nous tromper , et nous

mériterions en effet de nous tromper.

Dieu a fait pour nous ce choix de toute

éternité ; et si nous laissons agir sa provi-

dence , il ménagera les choses de manière

que nous tombions entre les mains de

l'homme qu'il nous a destiné ; un instinct

secret nous dira que c'est lui , et les effets

ne tarderont pas de nous en convaincre.

Si l'on écoute Dieu ,

il nous dicte lui-même la conduite que

nous avons à tenir à l'égard du directeur

de notre ame. Le détail seroit trop long ,

et ne peut pas être l'objet d'une médita-

tion. Le point capital est d'envisager cet

homme avec un esprit de foi , comme si

c'étoit Jésus- Christ lui-même , et d'être

intimementpersuadés que, tandis que nous

le considérerons ainsi , et que nous nous

comporterons en conséquence , Dieu ne

permettra jamais qu'il nous arrive aucun

des inconvéniens sans nombre auxquels

est sujette la direction , tant de la part des

hommes que de la part du démon , qui

traverse de toute sa force l'œuvre de Dieu.

Après cela, les trois choses que la direc-

tion demande absolument de nous , sont

l'ouverture du cœur , la confiance et l'o-

béissance.



SUR LAMOUR DE DIEU. 169

béissance. Il ne faut rien cacher à notre

guide de ce qui peut lui servir à nous bien

connoître , et à nous conduire sûrement.

Tant qu'il ne peut pas se répondre de no-

tre exactitude à cet égard , de notre can-

deur et de notre sincérité , il est inquiet ,

il doute , il ne sait quel parti prendre , il

ne peut nous décider et nous conseiller

comme il faut. Notre propre tranquillité

exige que nous ayons une parfaite con-

fiance en lui , que nous ne nous permet-

tions pas de raisonner sur ses décisions ,

ni de penser autrement que lui. Il peut

se tromper ; mais nous ne devons pas pré-

sumer qu'il se trompe; et si cela lui arri-

ve , ou ce ne sera pas en choses de consé-

quence , ou son erreur ne durera pas , ou

enfin Dieu ne souffrira pas qu'elle nous

nuise. Quant à l'obéissance , il est si évi-

dent qu'elle est tout-à-fait indispensable

en tous les cas où il n'y a pas de péché

manifeste , que ce seroit perdre le temps

de s'arrêter à le prouver. Le Saint-Esprit

agissant au dedans , et l'obéissance diri-

geant au dehors , on avancera sûrement

dans la voie de l'amour.

K



170
RETRAITE SPIRITUELLE

III MÉDITATION.

PREMIER POINT.

ILyLy a encore dans la pratique de l'amour

divin trois grandes règles à suivre , qui fe-

ront le sujet de cette méditation. La pre-

mière est de ne pas juger de la conduite

que Dieu tient sur nous. Dès qu'on s'est

donné à lui , on doit ce respect à sa ma-

jesté infinie , de ne pas lui demander rai-

son de la manière dont il nous traite ; on

doit à son infinie sagesse , d'être persuadé

qu'il ne se méprend pas dans ses mesures

pour assurer sa gloire et notre sanctifica-

tion , et l'on doit à son infinie bonté de

croire que les rigueurs qu'il exerce à notre

égard , nous sont nécessaires , et ont pour

fin notre véritable bien. Quand nous nous

donnons à Dieu , que luiprésentons-nous ?

des maux à guérir , mais des maux que

nous ne connoissons qu'imparfaitement ,

dont nous ignorons la cause profonde , des

maux que nous chérissons , au moins dans

leur principe , et dont nous craignons d'e-

tre délivrés . De tels malades ne doivent-

ils pas s'en rapporter pour leur guérison à



SUR LAMOUR DE DIEU. 171

un médecin dont la science , dont la sa-

gesse , dont la bonté sont sans bornes ?

Doivent-ils être surpris qu'il découvre en

eux des maux qui échappoient à leur con-

noissance , qu'il en sonde la profondeur ,

qu'il y applique le fer et le feu , qu'il en-

treprenne d'en extirper jusqu'à la racine ,

et peut-il en' venir à bout sans nous faire

beaucoup souffrir ? Supportons la dou-

leur de l'opération , tenons les yeux fer-

més sur les moyens qu'il emploie , et at-

tendons à la fin pour juger de sa conduite .

,
La voie de l'amour est une voie de foi

obscure pas conséquent, et ténébreuse ; et

c'est ce qui en fait le mérite. On y marche

à l'aveugle', sans savoir où l'on est , ni où

Dieu nous mène. La raison n'y comprend

rien, et il en faut faire le sacrifice depuis

le commencement jusqu'à la fin. Ce n'est

qu'au bout de la carrière que nous verrons

clairement les raisons des divers états par

lesquels Dieu nous à fait passer .

Quand Dieu ordonna à Abraham de lui

immolerson fils, cet enfantde la promesse ,

de qui devoit sortir un jour le Messie ; si

Abraham eût raisonné sur un ordre en

apparence si opposé à la loi naturelle ; s'il

eût cherché à concilier cet ordre avec les

prédictions qui lui avoient été faites ; s'il

2



172
RETRAITE SPIRITUELLE

eût consulté la tendresse paternelle ; s'il

eût enfin demandé à Dieu qu'avoit fait ce

fils pour mériterun traitementsi cruel , et

ce qu'il avoit fait lui-même , pour en être

l'exécuteur ; son grand sacrifice , ce sacri-

fice si glorieux pour Dieu , si agréable à

ses yeux , qu'il récompensa sur l'heure

même , lui renouvelant avec serment les

assurances de sa protection etde ses béné-

dictions spéciales , n'auroit pas eu lieu ;

Abraham se seroit rendu indigne du titre

magnifique de Père des Croyans ; il seroit

sorti de la voie de foi par où il avoit mar-

ché jusqu'alors , il auroit manqué sa per-

fection , et nous ignorons quelles suites fu-

nestes eût pu avoir sa désobéissance cau-

sée par des raisonnemens vains et faux ,

mais très-séduisans .

SECOND POINT. - La même raison qui

nous interdit tout jugement touchant la

conduite de Dieu sur nous , ne nous per

met pas non plus de nous juger nous

mêmes , de chercher à connoître par no

propres réflexions le fond de notre état ,

àsavoir si nous faisons des progrès , si Dieu

est content de nous. En toutes ces ré-

flexions et tous ces regards inquiets sur

nous-mêmes , ily a toujours beaucoup d'a-

mour-propre ; et de plus , nous courons



SUR L'AMOUR DE DIEU. 173

un risque évident de nous tromper , soit

que la présomption nous porte à nous

flatter, ou la pusillanimité à juger de nous

peu favorablement. Contentons-nous de

deux témoignages qui ne peuvent nous

être suspects , de celui de Dieu dans les

momens où nous sommes bien avec lui,

et de celui de notre directeur. Dieu ne

manque jamais au besoin de rassurer l'ame

autantqu'il faut pour la soutenir et la faire

marcher. Quand il ne la rassure pas lui-

même, c'est que cela n'est pas nécessaire,

et qu'il veut qu'elle s'en rapporte à celui

qui tient sa place. La simplicité engage

quelquefois à demander à Dieu des assu-

rances ; alors c'estluiqui inspire de le faire ,

et il ne les refuse pas. Mais la plupart du

temps on y est poussé parune curiositéin-

quiète , par un défaut d'abandon , par la

répugnance qu'on sent à s'oublier et à se

perdre soi-même. C'est aussi ce qui fait

qu'on importune sans cesse un directeur

sur son état , et qu'on l'oblige à répéter

cent fois la même chose.

Ce n'est pas dans les commencemens

qu'on a besoin decesassurances , ni qu'on

pense à les demander ; la douce paix que

l'on goûte , et qui ne nous quitte presque

pas , ne nous laisse aucun lieu de douter ,

K. 3



174
RETRAITE SPIRITUELLE

que nous ne soyons bien avec Dieu. Mais

lorsqu'il s'absente pour long-temps , lors-

que les sécheresses , les tentations , les dé-

solations intérieures surviennent , oncom-

mence à craindre de n'être pas dans la

bonnevoie , on s'examine avec inquiétude ,

on cherche à voir clair dans son état , c'est-

à-dire qu'on appréhende d'entrer dans le

sentier obscur et étroit de la foi et du pur

amour. O qu'ilest dangereux alors de vou-

loir se juger, vu la disposition où l'on est

en ces momens de trouble,d'écouter plu-

tôt l'imagination , l'amour-propre et le dé-

mon, que la raison ,que le directeur et

Dieu lui-même ! Prenez pour règle invio-

lable de ne vous juger jamais en aucune

circonstance. Cette règle sera votre paix et

votre sûreté. Elle est infaillible en elle-

même , et Dieu la bénit toujours,

TROISIÈME POINT. - La troisième règle

est de ne s'effrayer d'aucun danger ,d'au-

cune tentation , d'aucun délaissement ap-

parent de la part de Dieu. Jesaisque cette

règle est plus aisée à proposerqu'à suivre.

Néanmoins il faut s'y résoudre généreuse-

ment , et compter qu'avec le secours de

Dieu , labonne volonté est invincible. Que

ne fait pas le démon , de concert avec l'a-

mour-propre , pour nous retirer de la voiel



SUR LAMOUR DE DIEU.
175

en

Il ne nous montre que des précipices , que

des péchés et des sacriléges ; il s'efforce de

nous ôter la ressource de notre guide ,

nous prévenant contre lui , et nous faisant

accroire qu'il nous perd. Quel parti doit

prendre une ame qui , obsédée de tenta-

tions affreuses , s'imagine yavoir consenti ,

si fortement qu'elle en est comme persua-

dée ? J'ai déjà dit qu'elle ne devoit pas

s'arrêter à son propre jugement , mais s'en

tenir à celui du directeur. Cela ne suffit

pas; il faut qu'elle passe par-dessus cette

imagination , qu'elle la méprise , qu'elle

se fasse une loi de la rejeter avec plus de

force que la tentation même , qui est moins

dangereuse pour elle. Quoi que puisse dire

le directeur , on n'est pas toujours pleine-

ment rassuré , et il ordonne d'aller com-

munier. La crainte de faire un sacrilége se

présente alors à l'esprit et fait frissonner

d'horreur. Il faut pourtant avoir assez de

courage pour obéir malgré cette crainte ,

qui augmente par degrés jusqu'au moment

de lacommunion. Il est vrai qu'à peine a-

t-on reçu Jésus-Christ , qu'elle disparoît

et nous laisse libres et tranquilles avec lui ;

mais que n'en coûte-t-il pas , surtout les

premières fois , pour faire cet effort ! Si

l'on cède , le démon a ce qu'il veut , il



176
RETRAITE SPIRITUELLB

prend de l'empire sur la volonté , et l'on

sera réduit à lui céder toujours , ou il en

faudra venir enfin à le terrasser.

Que faire de même, lorsque le tentateur

nous met à l'esprit que notre guide nous

perd ? Redoubler de confiance en lui , et en

venir, s'il le faut, à cette grande résolu-

tion : Hé bien , qu'il me perde , pourvu

que j'obéisse . Ce parti paroît extrême, il

n'y en a pas d'autre pour triompher dudé-

mon ; et c'est à cette extrémité que Dieu

veut amener une ame généreuse , qui s'est

livrée à l'amour. Alors se vérifie cette

sentence de Jésus-Christ : Celui quiaura

perdu son ame pour moi la retrouve-

ra ( 1) . Si , au contraire , on prétendoit la

sauver en écoutant son imagination échauf-

fée et troublée , en quittant la commu-

nion , en changeant de directeur, on sor-

tiroit de la voie d'amour , on renonceroit

à la perfection , sous prétexte d'assurer son

salut , et peut être risqueroit-on de se per-

dre réellement.

Dieu ne pousse ainsi aux dernières ex-

trémités que les ames sur qui il a de grands

desseins. Mais puisqu'il me presse de m'a-

bandonner totalement à lui par amour , je

ne dois rien prévoir , rien excepter , et être

(1)Matth. 16 25,



SUR-LAMOUR DE DIEU.
177

prêt à tout. Oui , mon Dieu , je consens

d'avance , si tel est votre bon plaisir , à

perdre terre , à ne plus savoir ni ce que

je suis , ni ce que je serai , pourvu que je

parvienne par ce sacrifice à la pureté de

votre amour.

mu

CONSIDÉRATION.

Sur la mortification intérieure.

La mortification intérieure n'est autre

chose que la pratique du renoncement

continuel que Jésus-Christ exige de ses

disciples ; et comme l'amour seul peut la

faire embrasser , aussi de tous les moyens

est-elle le plus court et le plus efficace

pour nous avancer dans le saint amour.

Tout s'oppose en nous àl'amour de Dieu ;

il faut donc se combattre et se renoncer

en tout. Cette guerre qu'on entreprend

contre soi-même est longue , elle ne finit

qu'avec la vie; elle est pénible : il faut

toujours veiller sur soi , toujours lutter

contre soi , et n'accorder ni paix , ni trève

à la nature ; elle est très-douloureuse ; on

ne s'arrache pas à soi-même sans souffrir

extrêmement ; il n'est pas même possible

deprévoir ni de calculer ce qu'on souffrira;



178 RETRAITE SPIRITUELLE

mais enfin il n'y a pas de milieu , il faut

se renoncer tout-à-fait , ou si l'on met des

bornes au renoncement , c'est en mettre

à l'accomplissement du grand précepte de

l'amour.

Au reste , si la mortification intérieure

est dureet effrayante en elle-même , elle

est très-douce et très-consolante dans ses

effets . Quoi de plus doux , que de voir croî-

tre en soi l'amour de Dieu à mesure qu'on

se détruit ! Quoi de plus consolant que de

pouvoir se dire : l'amour de Dieu trouvoit

enmoi cet obstacle ; je l'ai ôté , il ne sub-

siste plus ! La philosophie païenne ne pro-

posoit riendeplus grand , de plus beau ,

de plus heureux àson âge , que de s'élever

au-dessus de ses passions , de se rendre

maître de soi; et en effet , la raison nous

montre et la nécessité et l'avantage qu'il y

a de se commander àsoi-même. La philo-

sophie chrétienne élève l'homme bienplus

haut, et comme elle exige de lui des vic-

toires beaucoup plus difficiles , elle lui en

fait aussi cueillir dès cette vie des fruits

plus délicieux. Non, il n'est point sur la

terre de félicité comparable à celle du

chrétien , qui , après de long combats, est

parvenu à assurer à l'amour divin un rè-

gue paisible dans son cœur , en lui sou



SUR L'AMOUR DE DIEU .
179

mettant ses ennemis, qui sont les passions ,

le caractère , l'esprit propre, la volonté

propre. Ce chrétien n'a plus d'opposition

à faire le bien ; il y trouve même un at-

trait , une facilité merveilleuse ; il n'a nulle

peine à se garantirdu mal , dont l'horreur

lui est devenue comme naturelle ; il est

parfaitement libre , parce qu'il ne dépend

plus que de la grâce, à laquelle il n'ap-

porte plus de résistance. Indifférent et

mort sur tout le reste ; il ne vit plus qu'en

Dieu; il n'est plus sensible qu'aux inté-

rêts de Dieu . Que ne doit-on pas être prêt

à faire et à souffrir pour jouird'un si heu-

reux état.

Et remarquez quece bonheur commen-

ce du moment qu'on s'adonne sérieuse-

ment à la mortification intérieure ; il s'aug-

mente à proportion qu'on y fait du pro-

grès ; il est à son comble lorsqu'on l'a por

tée , ou peut s'en faut , à sa perfection

Ainsi l'on n'a pas à attendrepour recevoir

la récompense de ses peines , et la jouis-

sance suit immédiatement le travail.

Ajoutons que l'amour qui commande la

mortification a la vertu de l'adoucir ; s'il

n'en ôte pas d'abord toute la rigueur, il la

diminue insensiblement, et il parvient en-

fin à faire aimer ce qu'on abhorroit au-



180 RETRAITE SPIRITUELLE

ة

paravant. Cet amour a ses momens de

consolation , qui sont si délicieux , qu'on

se sait bon gré d'y avoir , pour ainsi dire,

acquis une espèce de droit en se morti-

fiant ; et lorsque la saison des douceurs est

passée , la force de l'amour est telle, qu'il

triomphe sans peine des plus violentes ré-

pugnances de la nature.

D'ailleurs , Dieu ne nous met aux prises

que successivement avec les ennemis que

nous avons à combattre. Il ne nous les

montre pas tous à la fois; il nous charge

d'abord de ceux qui sont les plus aisés à

vaincre , et il réserve les plus redoutables

pour le temps où nous serons plus aguer-

ris. Il augmente les secours à mesure que

le combat devient plus difficile ; en sorte

que les dernières victoires nous coûtent

moins que les premières.

Enfin , ce n'est pas nous proprement

qui combattons , c'est la grâce qui combat

pour nous. Dieu se met à notre tête , et

terrasse devant nous nos ennemis. Il ne

nous demande qu'une volonté déterminée ,

que de nous armer du glaive de l'esprit,

et de nous couvrir du bouclier de la foi.

O mon Dieu ! il est vrai que la mortifi-

cation n'effraie que les lâches , qui ne sont

tels que parce qu'ils s'appuient sur eux-

mêmes ,



SUR L'AMOUR DE DIEU.
181

mêmes , et qu'ils manquent de confiance

en vous. Je l'ai été jusqu'ici , mais je ne

veux plus l'être. Je suis résolu d'attaquer

en moi tout ce qui s'oppose à votre amour.

Vous savez quelle est la mesure d'amour

que vous attendez de moi; je ne puis la

remplir que parune mesure égale de re-

noncement. Mon parti est pris ; mais je ne

puis rien que par vous. Aidez, fortifiez ma

foiblesse ; je commence bien tard ; dédom-

magez-moi de tant d'années perdues; vous

le pouvez , vous le voulez; ce sera ma

faute si vous avez à me reprocher de ne

pas vous avoir aimé dans le temps , et de

ne pas vous aimer dans l'éternité autant

que vous le désirez et que je le devois.

L



182 RETRAITE SPIRITUELLE

HUITIÈME JOUR.

Sur l'amour - propre.

PREMIÈRE MÉDITATION.

PREMIER POINT.

APRÈS tant de méditations sur l'amour de

Dieu , nous sommes présentement en état

de connoître l'amour-propre , et de con-

cevoir clairement la nécessité de le haïr et

de le détruire .

Tout être intelligent et capable de bon-

heur s'aime nécessairement soi - même.

S'il trouve en soi sa perfection et sa féli-

cité , l'amour qu'il a pour soi est un amour

de complaisance. Tel est l'amour que Dieu

a pour lui-même , et il est le seul être qui

puisse s'aimer ainsi. Si c'est un être tiré

du néant qui doive à un autre ce qu'il a

de perfection , et qui ne puisse faire à soi-

même son bonheur ; il est évident que cet

être ne trouve en son fonds nulle raison de

s'aimer d'un amour de complaisance qui

s'arrête à lui , et qu'il ne s'aime légitime-

ment et solidement qu'en aimant celui de

qui il tient tout ce qu'il est , de qui il at



SUR L AMOUR DE DIEU . 185

tend sa félicité , et qui est par conséquent

son souverain bien. Tel est l'amour qu'il

m'est , non-seulement permis , mais or-

donné d'avoir pour moi-même , en m'at-

tachant uniquement à Dieu , souveraine-

ment aimable en lui-même, source de tout

le bien qui est en moi , et dont la posses-

sion peut seule me rendre heureux. Nulle

créature n'a droit de s'aimer autrement..

L'amour de soi bien entendu et bien réglé

n'est pas l'amour-propre.

L'amour-propre consiste en ce que la

créature, jetant un regard de complaisance

sur soi , s'aime pour elle-même .sans se

rapporter à Dieu , et au contraire prétend

rapporter Dieu à soi. Cet amour est ma-

nifestement désordonné , et il est en nous

le principe de tout vice et de tout péché.

Il est l'ennemi de l'amour de Dieu , son

ennemi en tout , son ennemi irréconcilia-

ble. Dieu veut absolument être aimé de

nous en lui-même et pour lui-même; ila

ce droit , et personne ne sauroit le lui dis-

puter. Il ne peut pas souffrir que la créa-

ture s'aime en soi et pour soi. Pour peu

qu'elle se livre à cet amour , elle devient

coupable à ses yeux , parce qu'elle porte

préjudice à l'amour qui lui est dû ; et si

elle le pousse jusqu'à une rebellion et une

2



184
RETRAITE SPIRITUELLE

désobéissance ouverte , elle devient cri.

minelle et digne de la haine de Dieu, par-

ce qu'elle s'aime plus que lui , et parpré

férence à lui . C'est ce que saint Augustin

appelle l'amour de soi porté jusqu'au

mépris de Dieu ; au lieu qu'ondoit porter

l'amour de Dieujusqu'au méprisde soi.

L'amour-propre est donc directement op-

posé au grand précepte del'amourde Dieu.

S'il ne s'y oppose qu'en des objets de pe-

tite conséquence , et si cette opposition

n'est pas réfléchie et pleinement délibérée,

c'est un péché véniel, ou tout au moins

une imperfection. S'il s'y oppose en quel-

que objet considérable avec réflexion et

pleine délibération , c'est un péché mortel.

Et comme Dieu hait essentiellement tout

péché, il hait aussi essentiellementl'amour-

propre qui en est la cause , et pour peu

qu'il en aperçoive dans la créature , d'ail-

leurs la plus sainte , il ne l'admettra pas

au bonheurde jouirde sa présence qu'elle

n'en soit tout-à-fait purifiée.

SECOND POINT.-L'amour-propre étant

ennemi de l'amour de Dieu , il est néces-

sairement l'ennemi de l'amour légitime et

bien ordonné que nous devons avoir pour

nous-mêmes. La raison et la foi concou-

rent également à nous faire un devoir



SUR L AMOUR DE DIEU . 185

d'aimer notre vrai bien , notre souverain

et unique bien , elles nous apprennent

l'une et l'autre que ce bien c'est Dieu. Et

la foi m'apprend de plus que si je l'aime

pendant cette vie de la manière qu'il me

l'ordonne , je le verrai , je l'aimerai , je le

posséderai éternellement , ce qui fera ma

souveraine félicité. Or , l'amour-propre

fixant mon affection sur moi qui ne suis ,

ni ne puis être mon bien à moi , me dé-

tourne d'aimer le bien suprême et unique ;

il m'expose à être à jamais privé de sa

jouissance , et il est certain qu'en effet je

n'en jouirai jamais tant qu'il subsistera en

moi quelque germe d'amour-propre. Ain-

si jen'ai pas de plus grand intérêt au mon-

de que d'en être tout-à-fait délivré , puis-

que mon bonheur dépend de là.

TROISIÈME POINT.-L'amour-propre con-

sidéré sous ce double aspect comme l'en-

nemi de Dieu et le mien , est souveraine-

ment haïssable , et comme ni Dieu ni moi

nous n'avons pas d'autre ennemi , c'est

aussi la seule chose qui mérite proprement

sa haine et la mienne. Pourquoi Dieu hait-

il le péché? et pourquoi dois-je le haïr ?

parceque c'est le rejeton de l'amour-pro-

pre. Pourquoi l'enfer est-il un lieu de tour-

mens et d'horreur ? Parce qu'il est le sup

3



186 RETRAITE SPIRITUELLE

plice de l'amour - propre. Pourquoi dans

le Purgatoire Dieu exerce-t-il les rigueurs

de sa justice sur des ames qu'il chérit et

qui l'aiment ? C'est qu'il voit encore en

elles des vestiges d'amour-propre , et il ne

les épargnera pas qu'elles n'en soient en-

tièrement purgées.

La saine raison a toujours condamné

l'amour- propre, comme on le voit dans

les écrits des anciens philosophes ; quoi-

qu'ils n'en aient pasbien compris la nature

et le désordre .

La religion nous fait un devoir de le

combattre , et de travailler de tout notre

pouvoir à le détruire. Toute la morale chré-

tienne se réduit à ce seul point. Cette

obligation étroite et indispensable qu'elle

m'impose , est pour moi la raison la plus

décisive de l'admirer , de l'aimer , de m'y

soumettre . Elle ne seroit pas divine cette

morale, elle ne seroitpas amie de l'homme,

elle seroit fausse, et manqueroit son objet,

qui est d'assurer à Dieu la gloire qui lui

appartient , et à moi le bonheur que je ne

puis espérer quede lui , si elle entroit en

composition avec l'amour - propre , si elle

m'autorisoit àle ménager le moins du mon-

de , si elle ne m'ordonnoit pas , en un

mot , de le poursuivre à toute outrance



SUR L'AMOUR DE DIEU. 187

pour l'honneur de Dieu et pour mon avan-

tage.

II MÉDITATION.

PREMIER POINT.

L'AMOUR-PROPRE a sa source dans l'imper-

fection foncière et radicalede la créature,

qui n'est autre chose qu'une capacité de

s'estimer en s'appropriant les biens qu'elle

a reçusde Dieu , et de s'aimer en se com-

plaisant dans la jouissance de ces biens, et

en disposant d'eux à son gré. Depuis le

péché, ce qui n'étoitqu'une simple capa-

cité dans la créature innocente , est devenu

un penchant violent , qui se déclare en

nous dès la plus tendre enfance , et qui a

déjà acquis une grande force avant que

nous soyons en état de le remarquer et d'y

résister. La raison à peine éclose en sent

le désordre et l'injustice , elle en a honte,

elle voit combien il est odieux ; mais au

lieu de s'appliquer à le dompter , elle ne

songe qu'à le cacher , et bientôt , séduite

elle-même et aveuglée , elle cherche à se

le justifier. D'ailleurs elle est trop foible

pour le vaincre , et si elle triomphe de lui

4



188 RETRAITE SPIRITUELLE

sur un objet , cen'est qu'en lui cédant sur

un autre objet plus important , en sorte

que les victoires qu'elle remporte sur l'a-

mour-propre grossier , tournent à l'avan-

tage d'un autre amour-propre plus raffiné .

Ainsi les sages païens méprisoient les biens

de la terre par orgueil , et s'estimoient

d'autant plus , qu'ils étoient plus vertueux,

regardant comme leur propre ouvrage

l'acquisition des vertus morales ; et n'af-

foiblissant un vice qu'en fortifiant un au-

tre vice. Beaucoup de chrétiens mondains

en font tous les jours autant. La raison

seule ne sauroit venir à bout de l'amour-

propre , si elle n'est puissamment aidée

dela grâce, encore faut-il pour cela viser

sérieusement à la perfection du christia-

nisme. Je conviendrai sans peine de tout

cela , si je veux un peu réfléchir sur moi-

même. Si je me suis guéri de l'amour-

propre sur quelque objet , en suis-je re-

devable à mes réflexions naturelles et à

mes raisonnemens humains ? Nullement.

S'il me reste encore beaucoup d'amour-

propre , et plus sans comparaison que je

n'en connois , en est-il une autre cause

que mon peu d'attention à écouter la grâ

ce , et mon peu de fidélité à la suivre ?

Depuis quand ai-je commencé àdécouvrir

i



SUR L'AMOUR DE DIEU . 189

que l'amour - propre dominoit dans mes

pensées et mes sentimens , dans mes in-

tentions et mes actions ? Depuis que j'ai

pris la résolution de mieux servir Dieu , et

de veiller avec son secours de plus près

sur moi-même. J'aurois fait bien d'autres

découvertes si je m'étois donné à lui sans

réserve ; j'aurois reçu des lumières plus

abondantes pourme connoître,et des for-

ces plus grandes pour mevaincre.

SECOND POINT.- L'amour-propre se par-

tage en deux branches, dont l'une est le

propre esprit , et l'autre la propre volonté.

Le propre esprit me rend jaloux de mon

excellence ; la propre volonté me fait as-

pirer à l'indépendance. Non-seulement le

propre esprit me porte à me préférer aux

autres; mais il me porte en mille circons-

tances à préférer monjugement à celui de

Dieu , à trouver à redire tantôt à ce qu'il

m'ordonne de croire ou de pratiquer, tan-

tôt à la conduite de sa providence , soit

générale , soit particulière , et à ce qu'elle

fait ou permet. Si la préférence que je

donne à mon propre jugement ne va pas

toujours jusqu'au crime , elle n'est jamais

excusable , et elle ne peut venir que d'un

orgueil insupportable , orgueil que je dé-

couvrirois presque en toutes mes pensées

L5



190
RETRAITE SPIRITUELLE

si je les examinois sous les yeux de Dieu ,

àla faveur de sa lumière , et selon les rè-

gles de l'Evangile. La propre volonté pré-

tend être maîtresse en tout ; elle ne peut

rien souffrir qui la contrarie ; elle s'irrite

contre les préceptes divins qui la captivent,

contre les arrangemens de la providence

qui ne s'accordent pas avec ses désirs et

ses projets , elle voudroit se soumettre

Dieu , et elle ne plie que forcément sous

son domaine. Elle lui refuse tout ce qu'elle

croit pouvoir lui refuser impunément , et

c'est beaucoup qu'elle cède à ses plus ter-

ribles menaces. Le propre esprit et la pro-

pre volonté ont peuplé l'enfer ; le propre

esprit et la propre volonté ont obligé Dieu

parbontépour nous à allumer les flammes

purifiantes du Purgatoire ; sans quoi le

Ciel seroit fermé presque à tous les chré-

tiens : car il n'en est presque aucun en qui

le propre esprit et la propre volonté soient

tout-à-fait éteints à la mort.

Concluons de là que c'est dans le propre

esprit et dans la propre volonté qu'il faut

aller attaquer l'amour- propre , captivant

l'un sous l'esprit de Dieu , et assujétissant

l'autre à la volonté divine , non-seulement

dans les points essentiels et d'obligation

rigoureuse , mais absolument en toutes



SUR L'AMOUR DE DIEU.
191

choses. Etudions-nous par-dessus tout à

deux vertus , l'humilité et l'obéissance.

L'humilité abat la présomption , la vanité

et l'arrogance de l'esprit ; l'obéissance flé-

chit la roideur de la volonté et l'accoutu-

me au joug de l'autorité. Ces vertus sont

les deux maîtresses branches de la morti-

fication intérieure , et l'amour-propre est

dompté entièrement, ou peus'enfaut, dans

toute ame vraiment humble et soumise .

Ceci nous montre l'avantage considéra-

ble que la mortification intérieure a par-

dessus l'extérieure. Celle-ci n'attaque di-

rectement que la chair , dont elle ne réus-

sit pas toujours à empêcher les révoltes ,

et non-seulement elle peut subsister avec

l'orgueil de l'esprit et l'indocilité de la vo-

lonté , mais elle contribue quelquefois à les

renforcer. Les exemples n'en sont pas ra-

res. Au lieu que la mortification intérieure

dirige tous ses coups contre l'amour-pro-

pre , et qu'en l'affoiblissant elle diminue

aussi l'empire des sens , dont la rébellion

n'est qu'une punition humiliante de la ré-

volte de l'esprit contre Dieu.

TROISIÈME POINT.- L'amour de Dieu et

l'amour-propre sont comme deux poids

dans une balance , qui se disputent à qui

l'emportera. L'un ne peut baisser que



192 RETRAITE SPIRITUELLE

l'autre ne s'élève, et en ôtant de l'un, vous

donnezà lafin la prépondérance àl'autre.

La règle la plus sûre que vous puissiez

avoir pour connoître si l'amour de Dieu

domine en vous , et à quel point il y do-

mine , est d'observer quelle est votre dis-

position habituelle à l'égard de l'amour-

propre, si vous ne lui faites point quartier

dès que vous l'apercevez , si vous épiez

avec soin tous ses mouvemens , si vous

étudiez tous ses détours et toutes ses ruses ;

si vous êtes bien aise que Dieu l'humilie ,

soit par lui-même, soit par l'entremise

des hommes , soit par les tentations du

démon. On aime bien Dieu quand on est

plein de mépris et de haine pour soi-mê-

me, et quand on se met peu en peine

d'être estimé et aimé des autres. Car le

cœur humain ne peut être sans amour, et

dès qu'on ne s'aime pas soi-même de cet

amour réprouvé par Jésus-Christ , c'est

une preuve assurée qu'on aime Dieu. Je

sais que l'amour-propre est si subtil qu'on

est toujours exposé à se faire illusion sur

ce qui le regarde. Aussi ne peut-on avoir

d'assurance parfaite sur le plus ou le moins

d'empire qu'il a encore sur nous. Mais

sans trop réfléchir ni s'inquiéter , ce qui

seroit un effet de l'amour-propre , l'ame



SUR L'AMOUR DE DIEU. 193

droite et simple s'en rapporte à Dieu sur

ce point si important : elle le prie de ne

pas l'épargner etde lui apprendre à ne pas

s'épargner elle-même;elle sonde paisible-

mentensa présence les replisdesoncœur,

etaumoindre défaut , à laplus légère im-

perfection que la lumière divine lui dé-

couvre,elley met ordreaussitôt, s'avouant

coupable etdemandant la grâce de se cor-

riger.

III MÉDITATION

PREMIER POINT.

11111

L'AMOUR-PROPRE grossier qui nous expose-

roit à tomber dans des fautes grièves , est

facile à apercevoir si peu qu'on ait de

crainte de Dieu ; la conscience nous dicte

assez combien c'est une chose criminelle

de s'aimer au point de ne tenir aucun

compte des ordres exprès du Seigneur. Il

faudroit être d'une extrême mauvaise foi

pour entreprendre de justifier l'amour-

propre poussé àcet excès , et encore n'y

réussiroit-on pas ; la conscience prendroit

le parti de Dieu contre nous , et nous es-

sayerions en vain de lui imposer silence.



194 RETRAITE SPIRITUELLE

Mais en se reprochant les péchésgriefs,

en les accusant, en les expiant même par

la pénitence , on neremontepasàlacause,

et l'on n'attaque pas lemaldans sa racine.

De là les rechutes etledanger toujourspro-

chain de retomber. Il n'est pas possible de

marquer le point précis jusqu'où il est né-

cessaire de faire la guerre à l'amour-pro-

pre, pour se garantir tout-à-fait du péché

mortel. C'est pourquoi ceux qui le ména-

gent de dessein formé sur des objets qui

leur semblent légers , en viennentà la lon-

gue presque toujours à le ménager sur des

objets vraiment considérables. Ce qui fait

prononcerà Jésus- Christ cette terrible sen-

tence contre les tièdes : Parce que vous

n'êtes ni chaud ni froid , mais que vous

êtes tiède , jecommenceraià vous rejeter

de ma bouche ( 1). Jevous retirerai invisi-

blement l'habitude de mon amour , et en-

fin vous la perdrez tout-à-fait. Cemalheur

est toujours à craindre pour un chrétien ,

quelque progrès qu'il ait fait , lorsqu'il

épargne volontairement l'amour - propre

sur quelque point où Dieu le presse de

l'attaquer. Saül dans les commencemens

de son règne , avoit l'esprit de Dieu ; l'E-

criture dit qu'il avoit été changé en un au-

(1) Арос. 3. 16.



SUR L AMOUR DE DIEU . 195

trehomme. Il épargna en partie les Ama-

lécites et leurs troupeaux , qu'il avoit reçu

l'ordre d'exterminer. L'esprit divin se re-

tira de lui , et il fut rejeté sans ressource.

L'exemple est frappant ; l'amour-propre

est cet Amalec que Dieu nous ordonne de

poursuivre jusqu'à une entière extinction .

Si nous lui faisons grâce en quoi que ce

soit , nous sommes menacés du mêmesort

que Saül.

SECOND POINT. - L'amour-propre déli-

cat , qui nous fait commettre une infinité

de péchés véniels que souvent nous n'ap-

percevons pas , qui remplit notre esprit de

mille faux préjugés sur la nature et les de-

voirs de sainteté chrétienne , qui entretient

dans notre cœur des penchans , des répu-

gnances naturelles , des attachemens , des

aversions volontaires , que l'Evangile nous

commande de combattre et de rompre ,

qui nous faitvivre , sinon dans le désordre,

du moins dans la lâcheté etl'imperfection;

cet amour-propre n'est pas si aisé à recon-

noître , tant il est adroit à se déguiser et

habile à s'excuser où même à se justifier.

La plupart des chrétiens n'y font nulle at-

tention , et comme ils ne connoissent l'a-

mour-propre que par ses effets ; lorsque

ses effets ne sont pas considérables , il ne



196
RETRAITE SPIRITUELLE

leur vient pas même à l'esprit qu'ils en

sont pétris , et qu'il domine dans toute

leurconduite. Quededévots et de dévotes

d'amour-propre , qui ne soupçonnent pas

même ce qu'ils sont ; tous ceux qui ont à

vivre avec eux le remarquent ; ils sont les

seuls qui ne s'endoutentpas. Qued'hom-

mes gouvernés par leur propre esprit , par

leur caractère , jalouxà l'excès de leur au-

torité , esclaves de leur propre volonté , à

laquelle ils asservissent les autres ! Dites-

leur qu'en cela ils suiventl'amour-propre ,

et que la nature chez euxl'emporte àtoute

heure sur la grâce ; ils n'en conviendront

pas , ou s'ils en conviennent , ils répon-

dront qu'ils sont ainsi faits , qu'il ne dé-

pend pas d'eux de se refondre. Les plus

sincères avoueront qu'ils ne croyoient pas

qu'il fallût pousser jusque là la guerre

contre soi-même , et que le courage leur

manque pour une telle entreprise. Il faut

pourtant l'avoir , ce courage , il faut le de-

mander instammentà Dieu , il faut en faire

l'essai , et ne pas se rebuter , si l'on veut

que le saint amourprenne en nous la place

de l'amour-propre .

TROISIÈME POINT. -Quelque pénétration

d'esprit , quelque délicatesse de sentiment

qu'on puisse avoir, avec quelque attention

1

!

1



SUR LAMOUR DE DIEU .
197

etquelque recherche qu'on étudie les mou-

vemens de son cœur , pour y démêler ce

qui vient de l'amour- propre , jamais on

ne le connoftra parfaitement si l'on n'est

éclairé au besoin de la lumière divine ;

quand on parviendroit à le connoître , ja-

mais on n'aura la force de le combattre en

tout , et de le chasser de ses derniers re-

tranchemens , si Dieu ne nous la donne.

Pour désirer sincèrement d'avoir cette lu-

mière et cette force , pour en faire le sujet

de ses prières les plus ardentes , pour en

faire usage à mesure que nous les rece-

vons , il faut être déterminé à accomplir

de tout son pouvoir le précepte de l'amour

de Dieu, il faut s'être abandonné à la con-

duite de la grâce , avec la résolution de la

suivre inviolablement. Quels sont les chré-

tiens qui ont pris ce généreux parti ? que

le nombre en est petit ! Que j'aie le

bonheur d'en être, ô monDieu ! et que ce

soit là le fruit de cette retraite ! 3

Encore sais-je bien qu'avec toute ma

bonne volonté , avec tous mes soins et tous

mes efforts , je ne viendrai pas à bout de

faire mourir l'amour- propre tout-à-fait.

Cette mort totale , qui est la consomma-

tion de la sainteté , est un ouvrage qui

vous est réservé , et auquel vous ne mettez



198
RETRAITE SPIRITUELLE

T

la dernière main que par les épreuves. Ce

seroit une témérité à moi de m'y offrir ,

étantincapabled'ensoutenir la plus légère.

Mais , o mon Dieu , si pour détruire en

moi cet ennemi de votre amour , vous

m'avez destiné quelqueépreuve , faites-moi

la grâce de l'accepter quand elle sera ve-

nue , et de la porter jusqu'au bout. Ne

permettez pas surtout que je m'en rende

indigne , et que je fasse manquer vos des-

seins sur moi par monpeude fidélité à ré-

pondre à vos grâces, et parmon peu de

courage à me faire violence.

CONSIDÉRATION.

Sur les Croix.

LEScroix sont le grand moyen que Dieu

emploie par lui-même pour détruire en

nous l'amour-propre , et pour augmenter

et purifier son amour ; tandis que nous

travaillons de notre côté à ces deux objets

par les moyens qu'il a laissés à notre dis-

position. Ce sont les croix qui achèvent

l'ouvrage ; sans elles il resteroit imparfait.

La raison en est claire. Le moi ne peut

pas se donner la mort à lui-même , il faut

que le coup vienne d'ailleurs , et que le



SUR L'AMOUR DE DIEU.
199

moi soit purement passif en le recevant.

Tant que j'agis je suis vivant ; j'aurai beau

me mortifier , je ne parviendrai pas à mou-

rir spirituellement par mes propres efforts .

Je puis me détacher de toutes les choses

auxquelles je tiens , mais me diviser d'avec

moi-même , et m'arracher àmoi , c'est ce

qui n'est pas en mon pouvoir. Il faut que

Dieu s'en charge , que cesoit lui qui agisse

sur mai, et que le feu de son amour dé-

vore lavictime.

Il y a tant de sortes de croix qu'il est

impossible d'en faire le dénombrement , et

les mêmes croix sont susceptibles de varié-

tés à l'infini . Elles changent , selon les ca-

ractères , selon les circonstances , selon le

degré. Les unes sont douloureuses simple-

ment , les autres sont humiliantes , d'au-

tres réunissent l'humiliation à la douleur.

Les unes attaquentl'hommedans ses biens,

dans les personnes qui lui sont chères ,

dans sa santé , dans son honneur , dans sa

vie même. Les autres l'attaquent dans ses

intérêts spirituels , dans ce qui touche l'é-

tat de sa conscience , dans ce qui regarde

son salut éternel , et celles-là sont sans

comparaison les plus intimes , les plus dé-

truisantes et les plus difficiles à porter. Il

en est qui viennent des hommes , d'autres



200 RETRAITE SPIRITUELLE

qui viennent du démon , et d'autres dont

Dieu est l'auteur. Toutes ont des effets que

la mortification intérieure ne sauroit pro-

duire , et sans elles il ne faut pas espérer

deparvenir àun éminentdegré de sainteté.

Les croix ont deuxgrands avantages par

rapport à la destruction de l'amour-pro-

pre. Le premier est qu'elles ne sont pas

de notre choix. L'amour-propre atoujours

quelque part dans celles que nous nous

imposons nous-mêmes , comme sont les

austérités. Notre volonté qui nous les fait

embrasser , nous y soutient , et nous y

trouvons une subtile complaisance qui

nous porte à nous en faire un mérite au-

près de Dieu. C'est moi , semblons-nous

lui dire , qui vous donne cela. Je me prive

de telle chose , j'en souffre telle autre de

mon plein gré pour l'amour de vous. Je

n'y suis pas tenu; c'est une pure généro-

sité de ma part , qui ne peut quevous être

agréable. Il n'en est pas ainsi des croix de

la providence . Elles nous tombent sur les

épaules lorsque nous y pensons le moins.

Loin de les choisir , notre premier mouve-

ment est de les repousser ; ce n'est qu'avec

peine que la volonté se détermine à s'y

soumettre ne pouvant s'y soustraire.

Ainsi l'ame n'est pas tentée de regarder



SUR L'AMOUR DE DIEU. 201

comme un mérite devant Dieu une sou-

mission qui est en un sens l'effet de la né-

cessité. Au contraire , elle est ordinaire-

ment humiliée de son peude courage, des

impatiences , des plaintes , des murmures

qui lui échappent , et dont elle a honte

après tant de belles protestations qu'elle a

faites à Dieu. De plus , parce que ces croix

ne sont pas de son choix , elle ne trouve en

soi aucune force pour les porter ; elle est

obligée de recourir humblement à Dieu ,

d'attendre de lui seul son soutien etde
,

rendre hommage à sa grâce , quand elle

n'y a pas succombé. L'amour-propre n'a

donc point ici lieu de se glorifier.

Le second avantage des croix , c'est que

Dieu , soit qu'il les envoie par lui-même ,

soit qu'il les permette , frappe toujours

sur l'endroit sensible , et enfonce le fer

aussi avant qu'il est nécessaire pour don-

ner en cet endroit la mort à l'amour-pro-

pre; c'est qu'il continue ou redouble mê-

me l'opération crucifiante jusqu'à ce qu'il

ait atteint sonbut. Ainsi , pourvu que nous

le laissions faire , et que la volonté ne re-

mue pas tandis qu'il travaille , le succès

est assuré. Ce qui montre bien que Dieu

vise à l'endroit sensible , qu'il connoît et

que nous ne connoissons pas , c'est que



202 RETRAITE SPIRITUELLE

d'ordinaire nous aimerions mieux toute au-

tre croix que celle qui nous afflige actuel-

lement , c'est que tout y blesse et y révolte

la nature , et qu'elle pousse les hauts cris

en désespérée , ou que l'excès de sa peine

la rend muette. C'étoit donc là qu'il falloit

frapper , puisque la nature y est toute vi-

vante , que l'amour-propre en est désolé

et que, s'il en eût été le maître , il auroit

adressé le coup partout ailleurs , où il eût

eu moins à souffrir. Voilà pour les croix

ordinaires .

Quant à celles qui sortent de l'ordre

commun , qui sont beaucoup plus rares ,

et qui marquent de la part de Dieu quel-

que grand dessein ; la seulechose qu'il soit

à propos d'en dire ici , est que Dieu se sert

de ces croix qui consistentprincipalement

en d'horribles tentations contre la pureté,

la foi , l'espérance et la charité , pour faire

par lui-mêmela guerre à l'amour-propre ;

qu'il le poursuit avec une fureur implaca-

ble partout où il se réfugie , qu'il ne lui

laisse prendre pied nulle part , et qu'enfin

il le bannit tout-à-fait d'uncœur qu'il veut

avoir tout à lui.

Puisque les croix sont le grand fléau des-

tructeur de l'amour-propre , et le moyen

le plus efficace pour établir dans une ame



SUR L AMOUR DE DIEU . 203

le règne de l'amour divin ; mon devoir est

de les estimer , de les chérir , deles désirer ,

si Dieu me l'inspire ; de les attendre du

moins en paix, de les recevoir avec sou-

mission , de les porter avec patience et

abandon , et de mettre ici-bas mon bon-

heur à glorifier Dieu par ce grand trait de

ressemblance avec Jésus - Christ. Ainsi

soit-il.

FIN DE LA RETRAITE .



204
TABLE

TABLE

DE LA RETRAITE SPIRITUELLE.

page

MÉDITATION préliminaire pour la veille de laRetraite.r

Ier Jour. Méditation sur l'amour de Dieu pour lui-

même. 6

Considération sur les actes d'amour de Dieu. 25

Ile Jour. Sur le précepte de l'amour de Dieu.
31

Considération sur l'exercicede la présence de Dieu.57

IIIe Jour. Sur quelques motifs particuliers d'aimer

Dieu. 64

Considération sur la méditation des bienfaits de

Dieu. 8г

IVe Jour. Des avantages de la voie d'amour. 85

Considération sur la pensée du Ciel. 107

Ve JOUR. Jésus-Christ modèle de l'amour divin. IIO

Considération sur l'usage de la Communion. 127

VIe Jour. Les qualités , les effets et les marques de

l'amour divin. 133

Considération sur la pureté d'intention. 154

VIIe Jour, Sur la pratique de l'amour de Dieu. 159

Considération sur la mortification intérieure. 177

VIIIe Jour. Sur l'amour-propre.
182

Considération sur les croix. 198

FIN DE LA TABLE .

DU



DU

DON DE SOI-MÊME

ADIEU.

M





DU

DON DE SOI-MÊME

A DIEU.

-

L'INTENTION de Dieu est que le chré-

tien, dès qu'il a l'usage de la raison , se

donne , se dévoue , et se consacre à lui de

toute la plénitude de son cœur , ratifiant

ainsi l'offrande qui a été faite de luiaubap

tême. Peu de chrétiens , lorsqu'ils sont en

état de se connoître , et qu'ils commen-

centàréfléchir ,fontà Dieucette donation

entière d'eux-mêmes. Le plusgrand nom-

bre, même de ceux qui font profession de

piété , ignorent toute leur vie ce que c'est

quede sedonner ainsi à Dieu; quand on

leuren parle , et qu'on leur propose d'en-

trerdans cettedisposition ,comme étant es-

sentielle au chrétien, ils ne vous goûtent

pas et nepeuvent se résoudre à ce grand

sacrifice , qui embrasse tous les autres. On

se trace un plan de dévotion , conçu selon
2



208
DU DON DE SOI-MÊME

ses propres idées , et non selon celles de

Dieu ; un plan où l'on veut bien s'assu-

jétir à la grâce jusqu'à un certain point ;

mais non pas se laisser dominerparelle ab-

solumentetentoutes choses. En tout ce qui

n'est pas expressément commandé , ou à

quoi l'on ne s'est pas volontairement sou-

mis , on se croit en droit de disposer de soi ,

et que Dieu ne prétend pas nous gêner au

point que nous dépendions delui dans tout

le détail de notre conduite.

S'il en est peu qui fassent pleinement à

Dieu cette donation d'eux-mêmes , il en est

encore moins qui y persévèrent, et qui l'ac-

complissent. Après s'être donnés ainsi , ils

ne tardentpas à se reprendre , et à se gou-

verner plus ou moins au gré de l'esprit pro-

pre et de l'amour-propre. Il en coûte trop

à la nature , pour demeurer constamment

sous la dépendance de Dieu; elle relâche

le joug peu à peu , aujourd'hui dans une

chose, demain dans une autre ; quelquefois

elle en vient à le secouer tout-à-fait. Voilà

pourquoi tant d'ames se perdent ; tantd'au-

tres n'entrentau Ciel qu'après avoir souffert

un long et terrible purgatoire ; et le nom-

bre des saints est si petit. J'entends par

saints ceux qui à quelque âge que ce soit ,

soit qu'ils aient toujours conservé leur in-



ADIKU.
209

nocence ou qu ils l'aient perdue , et qu'ils

aient même vécu quelque temps dans l'ha-

bitude du péché , se sont enfin donnés sé-

rieusement àDieu , et ont rempli les dés-

seins de perfection qu'il avoit sur eux ,

autant qu'il a été en leur pouvoir.

Detoutes les matières de lamorale chré-

tienne , celle-ci est sans contredit la plus

importante; elle est le fondement de tout

l'édifice ; c'est par elle qu'il faut commen-

cer; et je ne pense pas qu'on puisse au-

trement être un vrai disciple de Jésus-

Christ. On ne sauroit donc trop approfon-

dir cette matière , qui , bien comprise ,

nous donnera l'intelligence de tout le res-

te. Demandons à Dieu qu'il nous éclaire

lui-même là-dessus , et lisons avec un

cœur docile les réflexions suivantes.

I.

Qu'est-ce que se donner à Dieu ?

Se donner à Dieu , c'est lui consacrer

toutes ses pensées , toutes ses affections ,

toutes ses actions ; en sorte que l'esprit

ne s'occupe plus quc de lui , et des objets

auxquels il veut à chaque moment que

nous pensions ; que le cœur n'aime que

M3



210 DU DON DE SOI-MÊME

lui , et les créatures qu'en vue de lui , se-

lon l'ordre qu'il a lui-même établi ; que

tout ce qu'on fait , tout ce qu'on souffre ,

lui soit rapporté ; et que sa gloire ,sonbon

plaisir soient notre dernière fin , et notre

principale intention.

Se donner à Dieu, c'est renoncer à se

conduire soi-même, pour être conduit en

tout par lagrâce ; c'est n'avoir plus devo-

lonté propre en quoi que ce soit, et ne

vouloirque ce que Dieuveut; c'est lui re-

mettre notre liberté , afin qu'il en dispose

lui-même , et qu'il la dirige comme il lui

plaira.

Lechrétienqui s'est donné àDieu, n'est

plusà lui-même; il n'a plus aucun droit

sur lui-même; il se laisse entre les mains

de Dieu , et de ceux qui lui tiennent sa

place ; il ne voudroit pas se permettre au-

cun désir , former la moindre entreprise ,

ni faire aucune démarche de son propre

mouvement. En un mot , il estpassé sous

ledomaine de Dieu ; il a toujours les yeux

attachés sur lui, pour connoître sa volon-

té ; il se tient toujours prêt à l'exécuter ,

sans raisonner , sans alléguer aucune ex-

cuse , sans y opposer ses inclinations ou

ses répugnances naturelles. Une si grande

dépendance est effrayante au premier coup



ADIEU. 211

d'œil , et paroît tenir l'ame dans unegêne

insupportable. Nous verrons dans la suite

comment Dieu sait adoucir son joug , et

comment l'amour le rend délicieux.

II.

RAISONS DE SE DONNER AINSI A DIEU..

1.º Rien n'est plus juste.

Sans nous laisser done rebuter par de

vaines imaginations qui sont démenties

par l'expérience,commençonsd'abord par

examiner les raisons qui nous engagent à

nousdonner ainsi à Dieu. Ces raisons sont

sans nombre ; et il seroit trop long de les

rapportertoutes : jeme borneraiauxprin-

cipales.
:

N'est-il pas souverainement juste que je

medonne tout entier et sans réserve à ce-

lui qui m'a tiré du néant , et qui me con-

serve à chaque instant l'existence qu'il m'a

donnée; qui est mon premier principe et

ma fin dernière , mon souverain bien , de

qui j'ai tout reçu , de qui j'attends tout ,

et sans lequel il m'est impossible d'être

heureux ? Quel besoin Dieu a-t-il de moi ?

Aucun. Que j'existe , ou que je n'existe

pas; que je me donne à lui , ou que je no



212 DU DON DE SOI-MÊME

m'y donne pas , il n'en sera pas moins

heureux. Pourquoi donc exige-t-il que je

sois tout à lui ? C'est que l'ordre le veut

ainsi ; c'est que Dieu ne peut pas m'auto-

riser à demeurer le maîtrede moi-même,

ni à medonner à nul autre qu'à lui. Sije

prétens avoir le droit de disposer de moi

comme il me plaît, je suis unusurpateur ;

je ravis àDieu un bien qui lui appartient ;

si je me donne à tout autre , ce ne peut

être qu'à une créature,à qui je ne puis

me donner , et qui ne peut me recevoir ,

sans injustice, et sans faire à Dieu le plus

grand des outrages, celui de lui préférer

quelque chose.

Mais s'il est juste que je sois àDieu , il

est juste que j'y sois en tout et pour tou-

jours : en aucune chose , en aucun temps ,

je ne puis me soustraire à son domaine.

Son droit s'étendàtout ce que je suis , en

quelque état , en quelquecirconstance que

je me trouve. Il m'a créé , et n'a pu me

créer que pour lui. J'abuse de mon esprit ,

si je l'emploie à une autre fin qu'à lecon-

noître ; j'abuse de mon cœur, si je n'em-

ploie à l'aimer tout ce qu'il a d'affection ;

j'abuse de ma liberté, si je m'en sers au-

trement que pour me déterminer à lui

plaire en toutechose; j'abuse de toutes les

1



A DIEU . 213

facultés demon ame et de mon corps , si

je n'en fais pas un usage conforme à ses

intentions. Ce n'est point assez que je ne

l'offense pas , il faut queje m'étudie à lui

être agréable , et parconséquent à faire en

toute rencontre sa volonté. Rien n'est laissé

à ma disposition , pas plus qu'à celle des

anges et des bienheureux. Jésus- Christ ne

nous enseigne-t-il pas à dire au Père cé-

leste : que votre volonté soit faite en la

terre commeau Ciel ? Y a-t-il un instant,

une occasion où la volonté de Dieu ne se

fasse pas dans le Ciel? Nous sommes donc

obligés de tendre à l'accomplir aussi plei-

nement et aussi constamment sur la terre.

Toute la différence qu'ilya entre les bien-

heureux et nous , c'est qu'ils ne peuvent

plus s'écarter de la volonté de Dieu, parce

qu'ils y sont fixés immuablement par leur

état , et que nous avons toujours ici-bas le

malheureux pouvoirde nous en éloigner.

Mais du reste , c'est un devoir aussi indis-

pensable pour nous que pour eux de n'a-

voir point d'autre règle que la volonté di-

vine.

Ainsi , que je consulte ma raison et ma

conscience , que je consulte ma religion et

ma foi , que je considère ce que Dieu est

en lui-même, et ce qu'il est par rapport à

*



214
DU DON DE SOI - MÊME

moi ; tout me fait une loi de me donner

tout-à-fait à Dieu , et à Dieu seul; tout se

réunit pour m'apprendre que c'est là ma

première et ma plus grande obligation .

III.

SECONDE RAISON.

Je ne puis être heureux qu'en me don-

nant à Dieu.

Dieu étant mon souverain bien, il ne

peut y avoir de bonheur pour moi , soit

en cette vie, soit en l'autre , que par mon

union avec lui. Mais ici - bas où je ne le

connois que par la foi , quelle autre union

puis-jeavoir avec Dieu , qu'en medonnant

à lui , pour ne m'en plus séparer ; qu'en

lui dévouant et mon esprit et mon cœur ,

pour ne faire qu'un avec lui par la confor-

mité de sentimens etd'affections ? Car c'est

dans cette conformitéque consiste l'union

des esprits. Il m'a donné le discernement

et la liberté , afin que , connoissant ce qu'il

est , et mes rapports avec lui , je m'atta-

che uniquement et inviolablement à lui

par un choix éclairé. Son intention a été

que cedonde moi-même étant libre , fût

glorieux pour lui et méritoire pour moi ;



ADIEU. 215

c'est-à-dire , quele glorifiant par un amour

de préférence , et commençant dès cette

vie à être heureux par cet amour , je mé-

ritasse de le glorifier à jamais dans le Ciel,

et d'y trouver la consommation de mon

bonheur dans la consommation de mon

amour.

Aussi me dit-il, dans l'Ecriture : Mon

fits , donne-moi ton cœur (1). Tout ce

qu'il veut de moi se réduit à ce don , qui

en effet comprend tout , qui est le seul

dont il soit jaloux , et sans lequel toute of-

frande de ma part ne seroit rien pour lui.

Donne-moi cecœurque j'ai fait pour moi ,

que jepuis seul remplir , qui par ses désirs

les plus intimes ne soupire qu'après moi ,

et qui ne sauroit trouver la paixet le bon-

heur hors de moi. Il m'appartient, et n'ap-

partient qu'à moi ; et ce qui fait sa gran-

deur et sa noblesse , c'est que tout autre

être que moi est trop petit pour lui. Ce

n'est pas pour son propre avantage que

Dieu nous le demande , c'est pour le nôtre .

Il n'a pas besoin de nous ; nous ne pou-

vons nous passer de lui. Il est souveraine-

ment heureux par lui-même ; et je ne se-

rai jamais heureux sans lui.

Puis-je faire mon bonheur à moi-même?

(1) Prov. 23. 26.



216 DU DON DE SOI-MÊME

Non , je ne vois en moi qu'indigence ; et

cela ne me surprend pas , puisque je ne

suis qu'une créature tirée du néant. Les

autres créatures et tous les biens de l'uni-

vers peuvent - ils contribuer à mon bon-

heur ? pas davantage. Ce sont des êtres sor-

tis du néant comme moi , aussi indigens

de leur fonds que moi. Je les posséderois

tous et pour toujours , que mon cœur n'en

seroit pas moins vide, moins affamé, moins

désireux du vrai bien , du bien suprême ,

qui n'est autre que Dieu. Jusqu'à ce que

ce cœur soit tout-à-fait à Dieu, il n'a point

de repos , il désire , il regrette toujours

quelque chose. Au contraire , il est plein ,

joyeux, tranquille , lorsqu'il possède Dieu ;

il n'est plus sujet à l'ennui , qui ronge ,

qui dévore , qui consume quiconque ne

cherche pas son bonheur en Dieu. Mais

jamais le cœur humain ne possédera Dieu,

qu'autant que Dieu le possédera ; Dieu ne

se donnera à lui , qu'à proportion qu'il se

donnera à Dieu . Tout pour tout.

IV



ADIEU
217

IV.

TROISIÈME RAISON.

Je n'ai que lemoment présent pour dis-

poser demoi.

Qué je ne dise pas : je me donnerai à

Dieu quand je voudrai ; rien ne presse , j'ai

tout le temps d'y songer. Un tel discours

ést également faux et insensé. Il est faux:

car je n'ai que le temps de la vie présente,

si courte , si incertaine , pour me donner

à Dieu. Je ne dispose pas d'un mois , d'un

jour , d'une heure ; je n'ai en ma puis-

sance que le moment présent. Si je ne

prends pas à ce moment ma résolution ,

pourrai-je la prendre dans le moment sui-

vant ? Serai-je en vie ? A cet instant la

grâce me sollicite vivement ; si je la re-

bute , ne me rebutera-t-elle pas ? S'est-elle

mise à ma discrétion , pour que j'en use

quand il me plaira ? La chose me sera-t-

ellé plus aisée à faire demain qu'aujour-

d'hui ? Si je diffère , je ne la ferai peut-

être jamais. D'ailleurs n'est-il pas insensé

de remettre d'un jour à l'autre à entrer

dans la seule voie qui mène au bonheur ?

de ne pas faire sitôt que Dieu nous en

Retr. Spir.
N



218 DU DON DE SOI-MÊME

presse , ce qu'on regrettera de n'avoir pas

fait plutôt ? Pourquoi me réduirois -je à dire

un jour avec saint Augustin : J'ai com-

mencé bien tard à vous aimer , beauté

si ancienne , beauté si nouvelle ; j'ai

commencé bien tard à vous aimer ? Hé-

las ! j'aurois déjà ce reproche à me faire ,

en me donnant tout à l'heure à vous , ô

mon Dieu . Pourquoi l'aggraver par de nou-

veaux délais , et me le rendre plus amer ?

Qu'il est douloureux ce reproche , à un

cœur que l'amour divin a blessé ! S'il nous

fait la grâce de blesser le nôtre , rendons-

nous tout aussitôt ; et recevons avec re-

connoissance la plus douce des blessures .

En vérité , nous ne savons pas quel tort

nous nous faisons , en différant de nous

donner entièrement à Dieu.

V.

QUATRIÈME RAISON.

Je ne puis glorifier Dieu autrement

qu'en me donnant à lui.

Dieu m'a créé pour sa gloire ; c'est la

première fin qu'il s'est proposée ; et c'est

aussi la première que je dois avoir en vue

à son service . Mais de quelle autre manière



A DIEU.
219

puis-je le glorifier , qu'en me donnant tout

àlui ?

Ce qui le glorifie , n'est pas ce que je fais

demon chef pour sa gloire ; mais ce qu'il

fait lui-même en moi et par moi. Ilne veut

de moi qu'un dévouement absolu , qu'une

disposition sans bornes d'obéissance , qui,

ne lui refusant rien , ne lui résistant en

rien , lui laisse exercer à son gré son do-

maine sur moi. Il est glorifié par moi au-

tant qu'il veut l'être , lorsqu'il me tient

toujours en sa main , et qu'il me trouve

souple à toutes ses volontés. Que je fasse

pour lui de grandes choses , que je n'en

fasse que de petites , cela lui est indiffé-

rent , pourvu que je fasse ce qu'il veut. Sa

seule volonté donne du prix aux choses ,

il ne les estime que par cet endroit. L'acte

par lequel on se donne sans réserve à lui ,

est proprement le seul qui lui soit glorieux;

tout le reste n'en est que la suite et l'exé-

cution , et tire son mérite de cette source.

Si je suis tant soit peu jaloux de la gloire

de Dieu , puis-je hésiter un moment à la

lui procurer par cette donation entière de

moi-même ?

De plus , Dieu a desdesseins particuliers

sur chaque ame : celle-ci est destinée à le

glorifier d'une façon , et celle-là à le glo-

2



220 DU DON DE SOI-MEME

rifier d'une autre façon. Le choixde la ma

nière ne nous appartient pas ; tout ce qui

nous regarde est de répondre parfaitement

à notre destination. J'ignore ses desseins

sur moi : mais je sais certainement qu'ils

ne seront jamais remplis , que je ne me

sois donné tout-à-fait à lui. Il attend de

moi cette donation pour me les manifester;

parce que s'il me les découvroit aupara-

vant , je n'y consentirois pas , ou que ,

quand j'y consentirois , je n'aurois pas le

courage de les accomplir. Jésus- Christ ne

fit connoître à saint Paul les grandes vues

qu'il avoit sur lui , que quand soumis et

prêt à tout , il lui eût dit : Seigneur , que

voulez-vous queje fasse ? Si nous lisons

avec attention la vie des saints , nousy re-

marquerons qu'il ne s'est expliqué sur ce

qu'il vouloit d'eux , qu'après qu'ils se

furent donnés à lui. Quel malheur pour

moi , si , faute de m'être donné à Dieu ,

je vivois et je mourois sans avoir accom-

pli , ni même connu ses desseins sur moi !



ADIEU . 221

VI.

CINQUIÈME RAISON.

Je ne puis me sanctifier qué par cette

voie.

Ce malheur seroit d'autant plus grand ,

que ma sanctification dépend entièrement

de la gloire que je procurerai à Dieu. Je

serai un saint , si je lui procure toute la

gloire qu'il attend de moi ; je ne parvien-

drai pas à la sainteté , peut-être j'expose-

rai mon salut , si je neme mets pas en état

de glorifier Dieu comme il le désire , en

me donnant tout à lui. Notre-Seigneur

montra un jour à sainte Thérèse la place

qu'elle auroit occupée dans l'enfer , si elle

n'avoit pas répondu aux desseins de sanc-

tification qu'il avoit sur elle. Peut-être n'y

a-t-il point de milieu pour moi entre être

un grand saint ou unréprouvé. Mais quand

il y en auroit un , et quand je ne courrois

aucun risque pour mon salut , ne serois-je

pas ennemide moi-même, de ne pas tendre

à toute la perfection à laquelle je suis ap-

pelé , et où je ne pourrai parvenir , qu'er

me donnant entièrement à Dieu ?

Si j'ai de la foi , je ne dois rien mettr

3



222 DU DON DE SOI-MÊME

au-dessus , ni même en comparaison de la

sainteté qui est pour moi le principe de

tout bonheur présent et à venir. Or , par

la donation de moi-même à Dieu , j'entre

dans la voie de lasainteté , et je ne saurois

y entrer que par là. Car quelle disposition

plus prochaine à la sainteté , que celle de

se remettre tout-à-fait entre les mains de

Dieu , afin que lui-même nous sanctifie ?

Dieu n'est pas moins le seul sanctificateur,

que le seul saint ; toute sainteté résidente

en la créature est l'ouvrage de Dieu. C'est

lui qui le commence , qui le continue , qui

l'achève. Tout ce qu'il me demande est de

m'abandonner à sa conduite , de ne met-

tre aucun obstacle à son œuvre , mais de

la seconder par ma coopération. Il y tra-

vaillera donc avec d'autant plusde succès,

que je l'aurai rendu absolument le maître

de ma volonté ; car c'est sur ma volonté

principalement que se fait ce travail. Que

fais-je en me donnant à Dieu ? Je donne

d'avance un consentement général à tout

ce qu'il jugera à propos de faire en moi

pour ma justification ; et tant que ce con-

sentemeut subsiste , il est clair qu'il s'é-

tend à toutes les opérations particulières

de la grâce en moi. Tant que ce consen-

tement n'est pas révoqué , Dien agit libre-



A DIEU . 223

ment et sans aucune interruption sur moi,

soit pour me corriger de mes défauts , soit

pour me faire pratiquer les vertus , soit

pour purifier mes intentions : la grâce

prend chaque jour plus d'empire sur la na-

ture ; le vieil homme se détruit ; l'homme

nouveau s'édifie ; l'ouvrage s'avance , et

parvient enfin à la perfection que Dieu

veut lui donner. Qui pourroit l'arrêter

dans son travail , dès que je ne lui résiste

pas ? et quel moyen plus efficace de ma

part, de nelui opposer aucune résistance,

que de me livrer tout-à-fait à lui ? Je puis

toujours me reprendre , il est vrai ; mais

Dieu , voyant ma droiture et ma généro-

sité , me tient en garde contre moi-même,

me porte à m'appuyer de plus en plus sur

lui , à me confier entièrement en lui ; et

il manie si bien la volonté , qu'elle n'ap-

préhende rien tant que de redevenir maî-

tresse d'elle-même , et de se retirer de la

conduite de Dieu .

VII .

Le précepted'aimer Dieu ne peut bien

s'accomplir que par là .

Voilà déjà de grandes raisons de faire à

Dieu cette consécration de nous-mêmes .

4



224 DU DON DE SOI-MÊME

A

En voici d'autres , qui ne sont pas moins

fortes . Je suis obligé d'aimer Dieu de tout

mon cœur , de tout mon esprit , de toute

mon ame , de toute ma force. C'est le pre-

mier et le plus grand des préceptes. Mais

comment puis-je l'aimer ainsi , si tout mon

cœur , tout mon esprit , toute mon ame ,

toutes mes forces ne sont pas consacrés à

son amour ? de quelle autre manière puis-

je les lui consacrer , que par une parfaite

donation de moi-même ? Pesez bien cette

raison ; elle est claire et décisive. Vous al-

lez voir que la chose est absolument im-

possible autrement.

Le précepte de l'amour de Dieu oblige à

deux choses ; la première , à éviter toute

offense de Dieu , grande ou petite , et à ne

se rien permettre de propos délibéré qui

puisse le moins du monde lui déplaire ; à

se tenir même en garde le plus qu'il se

peut, contre les fautes légères de premier

mouvement et de surprise ; la seconde , à

pratiquer selon son état et selon les occur-

rences , toutes les vertus que Dieu exige

de nous , et dans toute la perfection qu'il

l'exige ; à s'efforcer de lui plaire en tout

et à ne pas regarder à ce qu'il peut nous

en coûter d'efforts et de sacrifices pour lui

être agréables. Ce précepte pris , comme

,



A DIEU . 225

on doit le prendre , en toute son étendue,

par rapport à ce qu'il défend et à ce qu'il

ordonne , comprend évidemment la fuite

de tout mal , et la poursuite de tout bien .

Mais est-il possible d'être dans la détermi-

nation sincère et constante de fuir tout

mal et de poursuivre tout bien , à moins

de s'être donné à Dieu pleinement et irré-

vocablement ?

Le chrétien ne doit se permettre rien

qui puisse affoiblir en lui tant soit peu la

charité , et au contraire il doit embrasser

tout ce qui est propre à l'augmenter. II est

plus ou moins coupable , s'il est cause du

refroidissement de l'amitié de Dieu envers

lui ; il l'est encore si , par négligence , par

lâcheté, par indifférence , il ne contribue

pas autant qu'il est en lui àl'accroissement

d'une amitié si précieuse. Cela n'est pas

douteux , mais remplira-t-il jamais ces

deux devoirs , et se mettra-t-il en état de

les remplir , autrement que par une do-

nation entière et sans réserve de lui-même

àDieu ?

Dieu seul qui peut mettre en nous son

saint amour , qui seul peut lui donner l'ac-

croissement , est assurément disposé ànous

accorder toutes les grâces qui nous sont

nécessaires pour la conservation et l'aug

N5



226 DU DON DE SOI-MÊME

mentation du trésor de la charité ; mais

ces grâces , sans lesquelles nous ne pou-

vons rien , il ne nous les donne qu'à pro-

portion que nous nous donnons à lui. II

commence ; mais il faut que nous répon-

dions , sans quoi il ne continue pas ; et si

nous usons de réserve à son égard , nous

le forçons , pour ainsi dire , àresserrerpar

rapport à nous les effets de sa bonté.

Quand par son Saint-Esprit il a répandu

dans nos cœurs la charité , le premier ef-

fet qu'il en attend est le don de nous-mê-

mes. Il ne nous témoigne son amour que

pour provoquer le nôtre ; et plus les mar-

ques qu'il nous en donne sont grandes ,

plus il attend de retour de notre part. II

est donc évident que ses grâces n'iront

toujours croissant , qu'autant que nous les

mériterons par notre correspondance ; et

que cette correspondance ne sera jamais

entière , si notre donation ne l'est pas.

Vouloir mettre quelque borne , quelque

réserve à l'amour de Dieu , c'est aller di-

rectement contre la nature de cet amour,

qui , du côté de son objet , est essentielle-

ment infini , et qui ne peutêtre borné que

par la capacité finie du cœur qui aime.

Mais cette capacité peut toujours devenir

plus grande ; elle n'a point d'autre mesure



ADIEU .
227

fixe que celle qu'il plaît à Dieu d'ymettre;

et de ma part je ne puis la fixer. Je dois

aimer Dieu sans mesure , c'est-à-dire , de

toute la capacité de mon cœur, laquelle

est toujours susceptible de s'étendre. Mais

je ne l'aimerai jamais sans mesure , si je

ne suis pas à lui sans mesure ; ni de toute

la capacité demon cœur , s'il ne lui estpas

tout-a-fait dévoué.

S'il nous étoit possible d'aimer Dieu in-

finiment , commeil s'aimelui-même, nous

serions obligés de l'aimer de la sorte , parce

. que cet amour est le seul qui répond à son

infinie perfection ; et nous n'en sommes

dispensés , qu'à cause que cela n'est pas

en notre pouvoir. Nousdevons doncl'aimer

autant que nous en sommes capables avec

sa grâce , qui nous est toujours offerte

pour l'aimer de plus en plus. Ainsi l'in-

tention de Dieu est que notre amour pren-

ne sans cessede nouveaux accroissemens ,

et que nous ne soyons jamais contens de

nous-mêmes , comme si nous l'aimions

assez , puisque nous pouvons à chaque

instant l'aimer davantage. Mais qu'est-ce

qu'aimer, si ce n'est pas se donner à l'ob-

jet qu'on aime ? Le propre de l'amour est

de donner tout ce qu'il peut donner ; il est

imparfait , tant qu'il se réserve quelque

6



228 DU DON DE SOI-MÊME

chose ; et le cœur qui est vraiment à Dieu,

ne sauroit être content s'il a la moindre

réserve à se reprocher.

7

Plus on approfondira la matière de l'a-

mour de Dieu , plus on se convaincra que

l'obligation qui nous est imposée, ne peut

être remplie que par une donation entiè-

re de nous-même. Le cœur ne se sent à

l'aise , que quand il l'a faite ; jusque là il

ne sauroit avoir habituellement le goût de

Dieu , ni trouver une douceur , une paix

parfaite à son service. Consultons - nous

sur ce point ; et notre état intérieur nous

répondra si nous sommes tout-à-fait à

Dieu , ou non.

VIII.

1

L'exemple de Jésus-Christ nous impose

la loi de nous donner à Dieu,

Nous sommes obligés , en qualité de

chrétiens , de marcher à la suite de Jésus-

Christ , c'est-à-dire , de l'imiter. Notre sa-

lut est attaché à cette imitation . L'Evan-

gile y est exprès en beaucoup d'endroits ;

et saint Paulassure de tousles élus , qu'ils

sont prédestinés à devenir conformes à

l'image du Fils de Dieu. En effet , le Verbe

ne s'est fait chair , et n'a habité parmi

nous , que pour nous servir de modèle.



A DIEU .
229

Mais en quoi principalement est-il no-

tre modèle ? Dans son dévouement à Dieu

son Père . Voilà le point capital de notre

ressemblance avec lui ; c'est le premier et

le grand trait, auquel se rapportent tous

les autres. Or , le dévouement de Jésus-

Christ a été parfait; il a commencé au

premier instant de sa vie ; il n'a jamais

été révoqué ni affoibli par la moindre re-

prise; et il a été consommé à son dernier

soupir sur la croix. Toutes les volontés du

Père céleste sur lui , lui ont été proposées ;

il les a acceptées , il s'y est soumis sans

exception , quelque rigoureuses qu'elles

fussent , et il les a accomplies sans en

omettre la moindre circonstance. Qu'est-

ce que la vie de Jésus- Christ , qu'une

exécution suivie et non interrompue de

l'oblation qu'il avoit faite de lui-même

en venant au monde.

Il en doit être ainsi à proportion de la

vie du chrétien. Dès qu'il se connoît , et

qu'il est instruit qu'un chrétien n'est qu'un

disciple et un imitateur de Jésus-Christ ,

il faut qu'il s'offre comme luià toutes les

volontés de Dieu , qu'il se mette en devoir

de les accomplir, sans jamais s'en écar-

ter , et qu'il y soit fidèle jusqu'à la mort .

Il doit être intimement persuadé que tous



230 DU DON DE SOI-MÊME

ses pas sont comptés , que toute sa route

lui est tracée , que tout ce qu'il a à faire

ou à souffrir dans le cours de sa vie est

réglé par la providence , et qu'il n'a plus

qu'à marcher exactement dans cette route

sous la conduite de Dieu. Un chrétien qui

n'est pas dévoué à Dieu , n'est pas chré-

tien dans le cœur , quelque chose qu'il

puisse être à l'extérieur. Un chrétien qui

n'est dévoué à Dieu qu'avec restriction

comme le sont presque tous , est un chré-

tien imparfait , un foible imitateur de Jé-

sus -Christ. Si l'on n'a pas communément

cette idée de la vie chrétienne , c'est qu'on

ne la puise pas à sa source , dans la doc-

trine et l'exemple du Sauveur.

IX.

,

Le renoncement prescrit dans l'Evan-

gile, est la même chose que le don de

soi-même à Dieu.

Jésus-Christ a dit : Si quelqu'un veut

marcher à ma suite, qu'il se renoncesoi-

même, qu'il porte sa croix , et qu'ilme

suive (1 ) . Telles sont les deux conditions

qu'il exige de quiconque voudra le suivre ,

se renoncer , et porter sa croix. Mais ces

(1) Matth. 16 24,



A DIEU . 231

1

deux conditions présupposent et renfer-

ment le don de soi-même à Dieu, et elles

n'ensont proprement que l'exécution . Se

renoncer , dans le sens que Jésus-Christ

l'entend , c'est se remettre entre les mains

de Dieu, afin que de pécheurs et d'im-

parfaits , il nous rende justes et parfaits ;

c'est lui livrer toutes nos facultés , afin

qu'il les purifie ; c'est nous désister de no-

tre propre conduite , afin que nous con-

duisant lui-même par sa grâce , il nous

élève à une sainteté digne de lui. Le chré-

tien ne se renonce que pour se donner à

Dieu ; dès qu'il s'est renoncé , il n'est plus

à lui , il est à Dieu; et la pratique du re-

noncement ne consiste qu'à combattre et

détruire en soi tout ce qui nous empêche

d'être parfaitement à Dieu. Il faut donc

entrer dans la carrière à la suite du Sau-

veur , par un acte général de renonce-

ment , qui répond au don de soi-même ;

et en venir ensuite aux renoncemens par-

ticuliers que Dieu exige successivement ,

nous faisant mourir en détail à nous mê-

mes , pour ne vivre plus qu'en lui.

Pareillement prendre sa croix et la por-

ter , c'est recevoir chaque jour comme de

la main de Dieu toutes les peines , les

contraditions , les humiliations qui nous



232 DU DON DE SOI-MÊME

viennent de quelque part que ce soit , de

Dieu , des hommes , ou du démon ; c'est

ne pas s'en plaindre , mais les souffrir avec

résignation , avec patience , avec amour.

Ce qu'on ne sauroit faire , si l'on ne re-

connoît que Dieu est le maître de dispo-

ser comme il lui plaît de notre personne

et de tout ce qui nous appartient , et si

l'on n'est dans l'état habituel de dévoue-

ment où étoit Job , lorsqu'il disoit : Le

Seigneur m'a donné, le Seigneurm'a ôté;

tout est arrivé selon qu'il a plu au Sei-

gneur; que le nom du Seigneur soit béni.

Est-il possible de parler et de penser de

la sorte , de conserver un cœur soumis et

paisible au milieu de tous les genres d'af-

flictions , si l'on ne s'est pas donné plei-

nement et sincèrement à Dieu , avec la vo-

lonté de ne jamais se reprendre , en quel-

que état qu'on se trouve ? N'est-il pas évi-

dent que, dans les croix, nos plaintes, nos

murmures , nos résistances ont leur source

dans l'esprit propre , dans l'amour-propre ,

dans une nature , en un mot , qui n'estpas

sanctifiée , et qui vit encore en elle-même

et pour elle-même ? Il ne faut donc pas se

flatter de suivre Jésus- Christ par la voie du

renoncement et de la croix, si l'on n'acom-

mencé par se donner entièrement à Dieu.



DIEU . 233

Χ.

Le titre d'enfans de Dieu nous impose

l'obligation de nous donner à lui.

Nous sommes, en qualité de chrétiens, les

enfans de Dieu ; nous recevons au baptême

la grâce de l'adoption divine , adoption

dont le caractère est ineffaçable , et nous y

prenonsl'engagement sacré de vivreen en-

fans de Dieu. Car ce caractère tourneroit

à notre condamnation , si nous le démen-

tions par notre conduite . Or , saint Paul

déclare que ceux-là sont les enfans de

Dieu , qui sont conduits par l'esprit de

Dieu ( 1 ) . Les autres en ont le titre ; mais

ils n'en remplissent pas les obligations , si

l'esprit de Dieu ne les gouverne pas .

,

L'esprit de Dieu , est un esprit de cha-

rité , un esprit de grâce , un esprit surna-

turel qui nous élève au-dessus de nous-

mêmes qui nous change en d'autres

hommes , et qui nous rend conformes à

Dieu dans nos pensées, nos affections , nos

actions. Cet esprit de Dieu, aussi doux que

puisssant , ne nous fait pas violence ; il ne

nous conduit qu'autant que nous consen-

tons à être conduits par lui. Afin donc que

l'esprit de Dieu nous conduise en toutes

(1) Rom. 8. 14.



234 DU DON DE SOI -MÊME

nos démarches , tant pour l'intérieur que

pour l'extérieur , il faut que nous nous

soyons donnés à Dieu , que nous lui ayons

cédé tout pouvoir sur notre volonté , et

que nous le laissions disposer de nous à

son gré. Si nous sommes encore à nous-

mêmes ; si nous prétendons être en droit

de nous gouverner en quoi que ce soit ; si

nous opposons à l'esprit de Dieu la plus

légère résistance , il ne sera pas vrai qu'il

nous conduise en tout , et nous n'agirons

pas en enfans de Dieu dans les choses où

son action ne dirigera pas la nôtre. C'est

une conséquence manifeste de la doctrine

de l'Apôtre .

Remarquons encore , et cette observa-

tion est très-importante , que comme , en

qualité d'hommes et d'êtres raisonnables ,

nous devons suivre en tout la raison , et ne

nous permettre jamais rien qu'elle n'ap-

prouve : de même , en qualité de chrétiens

nous devons suivre en tout l'esprit de Dieu,

et ne jamais nous en écarter. Toute dis-

position intérieure , toute action extérieure

que l'esprit de Dieu ne reconnoît pas pour

la sienne, est condamnable en un chrétien ,

ou du moins ne mérite aucune louange ,

et lui est tout-à-fait inutile pour le salut.

Sur cette règle qui est incontestable , com



A DIEU. 235

bien d'œuvres perdues pour le Ciel , que

d'heures vides dans la vie de la plupart des

chrétiens ! D'où vient cette inutilité , cette

perte immense de momens si précieux ?

De ce qu'ils ne se sont pas donnés à Dieu ,

pour être gouvernés en tout par son es-

prit.

ΧΙ.

La sanctification de nos actions les plus

communes nous impose la même obli-

gation .

Saint Paul, en qui Jésus- Christpartoit,

fait un devoir à tous les chrétiens d'agir

en tout pour la gloire de Dieu , et de sanc-

tifier ainsi leurs actions les plus ordinaires,

même celles qui sont purement animales ,

commele boire et le manger. C'est-à-dire ,

qu'il leur ordonne de se proposer en tout

des vues surnaturelles , et de relever les

actions les plus basses et les plus terrestres,

auxquelles notre condition nous assujétit ,

par la sainteté de nos motifs. Mais il n'est

pas possible d'agir ainsi , si Dieu n'est pas

habituellement l'objet de notre intention ,

s'il n'est pas le maître absolu de notre es-

prit et denotre cœur. Autrement les choses

de la terre qui agissent si fortement sur

nos sens et sur notre imagination , et qui



236 DU DON DE SOI-MÊME

remuent si vivement nos passions , nous

attireront à elles , nous détourneront de

notre fin , et nous porteront à les chercher

pour le plaisir attaché à leur jouissance .

Si elles ne nous entraînent pas dans des

excès criminels, du moins elles nous souil-

leront par une infinité de fautes légères ;

elles nous feront souvent perdre de vue

Dieu et la dignitéde notre condition , pour

nous laisser aller à l'enchantement de la

bagatelle , pour nous occuper trop des

besoins et des aises du corps , et de ce

qui flatte la sensualité , la vanité , la cu-

riosité.

Tant qu'on n'estpas entièrement à Dieu ,

on n'aperçoit pas cette foule d'imperfec-

tions qui se glissent dans notre conduite ,

et qui, s'attachant à notre ame comme la

poussière, en ternissent la pureté et l'éclat.

Elles ne deviennent sensibles , et l'on ne

connoît bien le tort qu'elles nous font ,

qu'à la faveur de la lumière divine , qui

n'est communiquée autant qu'il est besoin

pour cela , qu'aux ames dont Dieu a pris

une pleine possession. Dieu , régnant en

nous , ne souffrira jamais que dans les plus

petites choses nous agissions pour une fin

qui ne soit pas digne de lui , et qui ne se

rapporte pas à sa gloire ; chaque fois que



A DIEU.
257

nous nous en écarterons , il nous le repro-

chera ; et , usant de tout l'empire de sa

grâce, il nous inspirera d'agir chaque jour

d'une manière plus parfaite. Mais Dieu ne

commencera d'établir son règne en nous ,

quedumoment que nous nous serons don-

nés tout-à-fait à lui , pour n'avoir plus

d'autre amour que le sien , d'autres inté-

rêts que les siens , d'autre vue que celle de

lui plaire. Jusque là on sera aveugle sur

lefonds même de la perfection chrétienne ,

et sur les détails immenses qu'elle em-

brasse; on ne s'en formera que de fausses

idées , dont on ne voudra pas revenir ; on

ne la goûtera pas , on ne la pratiquera pas ,

et sous le bas et dangereux prétexte que

le salut n'y est pas essentiellement inté-

ressé , on se moquera de ceux qui la pra-

tiquent et la prêchent , et l'on aura une se-

crète aversion pour eux

XII .

Lanécessitéde se donnerà Dieu est com-

prise dans l'Oraison dominicale.

Jésus-Christ a enseigné de sa propre

bouche la prière que chaque chrétien doit

adresser à Dieu , et il y a renfermé toutes

les demandes qu'il doit faire. Il en est peu



238 DU DON DE SOI-MÊME

quine ladisent au moins deux fois le jour ,

le matin et le soir. Mais la comprennent-

ils ? La profèrent-ils du fond du cœur ?

Mettent-ils en pratique ce qu'elle contient ?

Ils'en faut bien pour la plupart, parce que,

pour avoir l'intelligence , le goût et la pra-

tique de cette prière , il faut être tout-à-

fait à Dieu.

Et sans entrer ici dans une longue ex-

plication , que j'ai donnée ailleurs , peut-on

appeler Dieu du nom de Père , peut- on

avoir dans le cœur les sentimens que ce

nom doit y exciter , peut-on se comporter

comme le doit faire un enfant à l'égard

d'un tel père , si l'on ne lui est pas entière-

ment dévoué ? Pesons bien toutes les qua-

lités et tous les droits de ce titre de père ,

par rapport à Dieu ; pesons tous les devoirs

que le respect , l'amour , la reconnois-

sance , la dépendance nous imposentà son

égard comme ses créatures et ses enfans

adoptifs , et jugeons nous-mêmes si la pre-

mière et la plus indispensable de nos obli-

gations n'est pas de lui donner irrévoca-

blement notre cœur .

Nous lui demandons , avant toutes cho-

ses , que son nom soit sanctifié , c'est-à-

dire que toute la gloire qui appartient à

ce nom ineffable lui soit rendue. Et par

.



ADIEU .
239

qui rendues ? par toutes les créatures in-

telligentes , et principalement par nous-

mêmes . Toute notre vie ne doit donc être

qu'une sanctification continuelle du nom

de Dieu , qu'un désir continuel qu'il soit

sanctifié par les autres hommes. Le zèle

de sa gloire doit nous brûler , nous dévo-

rer sans cesse à la vue de tant d'outrages

qui le déshonorent. Le don de notre cœur

est la seule chose qui puisse nous mettre

daris cette disposition ; et s'il y a si peude

chrétiens qui y soient, c'est qu'il en est

très-peu qui lui aient donné sincèrement

leur cœur. Quelle est d'ailleurs la gloire

que Dieu attend de nous ? Celle d'en être

aimé en toutes choses et par-dessus tou-

tes choses . Dieu , dit saint Augustin , n'est

honoré que par l'amour , tous ses com-

mandemens se rapportent et se réduisent

à l'amour. Et qu'est-ce que l'amour , si ce

n'est pas le don du cœur et les suites de

ce don ?

Nous demandons en second lieu , que

son règne arrive. Quel règne , sinon ce-

lui de l'amour ? et où Dieu veut-il l'éta-

blir, si ce n'est dans notre cœur ? Ce rè-

gne doit se consominer dans le Ciel, mais

il faut qu'il commence sur la terre. Et

peut-il commencer dans chacun de nous



240 DU DON DE SOI-MÊME

autrement que par le don de notre cœur ?

Dieu ne règne en nous qu'à proportion

qu'il est le maître de notre volonté ; il ne

domine sur toutes nos affections quequand

elles se réduisent à une seule , dont il est

l'objet. Son règne ne s'établit que sur la

destruction de l'amour -propre , son en-

nemi capital ; et ce n'est qu'en donnant

notre cœur à Dieu sans réserve , que nous

prenons la résolution efficace d'en bannir

absolument l'amour-propre , tant par nos

efforts secondés de la grâce , qu'en laissant

Dieu porter lui-même les derniers coups

à son ennemi.

Nous demandons enfin que la volonté

de Dieus'accomplisse sur la terre, com-

me elles'accomplit dans le Ciel. N'est-ce

pas lui demander en d'autres termes, que

nos cœurs soient à lui aussi parfaitement

que le cœur des bienheureux ? Qu'il ne

trouve pas plus de résistance de notre part

que de la leur , à toutce qui est de son bon

plaisir ? Que nous nous portions avec la

même ardeur , la même obéissance , le

même désintéressement, à l'exécution de

toutes ses volontés ? Si nous n'avons pas

ces sentimens dans l'ame , lorsque nous

faisons une telle demande , il est clair que

nous ne remplissons pas l'intention de

Jésus-



ADIEU. 241

Jésus-Christ , et que nous ne prions pas

le Père céleste comme nous devons le prier;

nous proférons les paroles , mais le cœur

ne les dicte pas; et comment partiroient-

elles du cœur , s'il n'est pas tout dévoué à

Dieu ? Ces demandes si saintes sont autant

de mensonges dans notre bouche , tant

que nous refusons à Dieu ce qu'il attend

de nouspour la sanctificationdeson nom,

pour l'établissement de son règne , pour

l'accomplissement de ses volontés. Exami-

nons-nous sérieusement là-dessus , etjus-

qu'à ce que nous ayons fait à Dieu une

entière oblation de nous-mêmes , crai-

gnons de proférer pour notre condamna-

tion l'Oraisondominicale.

XIII .

Les desseins de Dieu sur nous supposent

pour leur exécution le don de nous

mémes.

Une autre raison bien capable de nous

déterminer à nous donner généreusement

à Dieu, est celle-ci. Il est indubitable dans

les principes de la foi que Dieu a destiné

chacun de ses élus à un certain degré de

gloire ; qu'en conséquence il l'appelle à une

certaine mesure de sainteté ; qu'il lui apré

0



242 DU DON DE SOI-MÊME

paré une certaine suite de gråces , qui tou-

tes se tiennent et aboutissent à la grâce

décisive de la persévérance finale ; enfin

qu'il a prévu et arrangé sur ce plan toutes

les circonstances et tous les événemens de sa

vie. Mais il est évident que pour atteindre

à ce degré de gloire , pour remplir cette

mesure de sainteté , pour ne pas rompre

cette chaîne de grâces , pour ne jamais

sortir de cet ordre de providence , il est

nécessaire que nous donnions pleinement

notre cœur à Dieu , dans le moment déci-

sif où il nous sollicite fortement de le lui

donner : car il ne nous le demande que

pour accomplir sur nous ses desseins de

miséricorde . Si nous le lui refusons , ses

desseins resteront sans exécution , et peut-

être nous perdrons-nous. J'appelle ici re-

fuser son cœur à Dieu , ne vouloir le lui

donner qu'en partie , sous de certaines

conditions , qu'avec de certaines réserves.

Ces conditions et ces réserves sont pour

Dicu un véritable refus ; car , quand il de-

mande notre cœur , il le demande abso-

lument et tout entier.

Combien de chrétiens de tous les états ,

même les plus saints , sont morts dans la

disgrâce de Dieu , pour lui avoir refusé ce

don de leur cœur ! Combien ont eu à se

に



ADIEU. 243

reprocher des chutes déplorables, dont ils

ont eu bien de la peine à se relever , sans

pouvoir jamais se répondre avec une cer-

taine confiance que Dieu les leur eût par-

données ! Combien ont vécu dans l'im-

perfection , dans la tiédeur , dans des trou-

bles et des anxiétés de conscience , évi-

tant de rentrer en eux-mêmes , et n'osant

jamais se flatter d'être bien avec Dieu ,

parce qu'ils ne lui accordoient pas tout ce

qu'il désiroit d'eux ! Quel tourment pour

un chrétien , qu'une pareille incertitude

sur ses plus grands et ses plus chers inté-

rêts !

XIV .

Le meilleur usage qu'on puisse faire de

sa liberté , est de la remettre entre les

mains de Dieu.

Nous savons tous que notre perfection ,

notre salut , sont attachés aubon usagede

notre liberté . Noussavons encore que nous

pouvons à tout instant en abuser , qu'une

petite faute peut nous conduire à une

plus grande , et ainsi par degrés consom-

mer notre réprobation. Notre foiblesse est

extrême , nous ne pouvons nous le dissi-

muler ; nous sommes investis de tenta-

tions , et toujours enclins au péché par la

2



244 DU DON DE SOI -MÊME

pente de notre cœur. La grâce de Dieu ,

il est vrai , ne nous manque pas , soit pour

nous préserver de tomber , soit pour nous

relever de nos chutes ; mais rien ne nous

est plus ordinaire que de manquer à la

grâce , et c'est là précisément ce qui nous

rend coupables. La liberté nous est don-

née pour nous sauver, et la plupart ne

l'emploient qu'à se perdre.

D'où leur vient ce malheur , et quelle

en est la première cause ? C'est qu'ils n'ont

jamais remis leur libre arbitre entre les

mains de celui qui seul peut le gouverner

sûrement, et empêcher qu'il ne se détourne

ni à droite , ni à gauche. Tant que nous

voudrons en demeurer les maîtres , tant

que nous prétendrons en disposer nous-

mêmes , nous serons toujours dans le dan-

ger prochain d'en mal user , et si cette

prétention ne nous conduit pas toujours à

notre perte , du moins jamais elle ne nous

conduira à la sainteté. Mais si , reconnois-

sant humblement notre aveuglement et

notre foiblesse , nous supplions Dieu de se

charger de nous ; si nous sommes décidés

à ne point prendre parti de nous-mêmes

sur aucun point important ,si nous le con-

sultons pour connoître sa volonté , et si

nous attendons qu'elle se déclare , soit par



ADIEU. 245

des avis intérieurs , soit par la voie de l'au-

torité ou des conseils ; alors nous n'avons

à craindre aucun abus de notre liberté ;

ce n'est plus nous qui répondons de nous-

mêmes , c'est Dieu qui en répond ; et le

soin qu'il prend de sa gloire , le tendre

amour qu'il nous porte , nous garantiront

de tout écueil , et nous conduiront infail-

liblement au port de l'heureuse éternité.

Persuadés , comme nous devons l'être ,

de cette vérité , comment pouvons-nous

hésiter un moment à confier à Dieu la di-

rection de notre liberté ? comment osons-

nous faire un seul pas de nous-mêmes ,

former des projets , nous jeter dans des

entreprises dont nous ne savons pas quel-

les seront les suites pour notre salut ? Ces

projets , direz-vous , ces engagemens n'ont

riende mauvais en eux, et je n'y vois rien

qui intéresse le moins du monde ma cons-

cience. Cela peut être ; mais vous ignorez

ce qui en résultera par rapport à votre

ame , vous ignorez si tel état devie , telle

liaison , tel voyage , tel changement de de-

meure ne sera pas pour vous une occasion

de péché , ne sera pas la source de la per-

version de vos principes et de vos mœurs.

Le précipice ne se montre pas à vous dès

les premiers pas que vous faites dans la

03



246
DU DON DE SOI-MÊME

route ; mais peut-être y en a-t-il un ; Dieu

le voit, et il vous en préserveroit si vous

étiez résolu de ne faire aucune démarche

sans le consulter.

Mais quoi ! reprendrez-vous , Dieu ne

m'a-t-il doué de la liberté , qu'afin que je

m'en dépouille et que je me réduise à un

continuel esclavage ? Je ne pourrai donc

plus disposer en rien de moi-même ? Dieu

vous a donné la liberté afin que vous l'em-

ployiez à son service , et par conséquent

que vous lui en fassiez hommage , et que

vous la teniez toujours soumise à ses vo-

lontés. Il ne vous a pas fait libre pourvous

autoriser à vous retirer de sa dépendance,

mais pour que cette dépendance fût vo-

lontaire et de votre choix . Il vous fait con-

noître les droits qu'il a sur vous ; le besoin

que vous avez de dépendre de lui , les avan-

tages qui vous en reviennent , les risques

que vous courez s'il ne vous tient pas sans

cesse par la main ; après cela il vous laisse

le maître de prendre votre parti. Pouvez-

vous disconvenir que le meilleur usage que

vous puissiez faire de votre liberté ne soit

d'en user selon les vues de Dieu , et de la

lui consacrer pour qu'il la gouverne par sa

providence et par sa grâce ? Vous appelez

cela vous réduire à l'esclavage ! Au con



ADIEU . 247

traire , c'est vous mettre dans la pleine li-

berté des enfans de Dieu. Vous disposerez

en tout de vous-même, mais sous le bon

plaisir de Dieu, dont vous aurez fait le vô-

tre , en vous donnant à lui. Si c'est là une

servitude , c'est celle de l'amour , c'est

celle des anges et des saints dans le Ciel ,

c'est la source de leur bonheur ; vous ne

serez jamais heureux autrement , ni dans

cette vie ni dans l'autre.

XV.

Le don de soi-même à Dieu est la clefde

l'Evangile.

Nous avons tous le plus grand intérêt à

bien entendre l'Evangile , puisqu'il est la

règle de nos mœurs , et aussi celle sur la-

quelle nous serons jugés par Jésus-Christ

qui nous l'a dictée. Cette règle comprend

deux choses , la doctrine de Jésus- Christ

et ses exemples , qui en sont la fidèle et

infaillible interprétation . Maisjamais nous

ne comprendrons bien ni cette doctrine ,

ni-ces exemples ; encore moins les goûte-

rons-nous , et nous mettrons-nous en de-

voir de les suivre , si nous ne commençons

par nous donner sérieusement à Dieu. La

raison en est claire : tout est surnaturel

4



248
DU DON DE SOI-MÊME

dans ce qu'a fait et enseigné Jésus-Christ ;

tout est au-dessus de nos lumières natu-

relles ; et nous ne pouvons en avoir l'in-

telligence qu'autant que la grâce nous éclai-

rera . Mais Dieu n'éclaire notre esprit qu'à

mesure que nous le lui soumettons et qu'il

le trouve docile à ses inspirations. Il ne

sera donc éclairé qu'imparfaitement , tant

qu'il ne sera pas dans une entière dépen-

dance de l'esprit de Dieu. Et c'est pour

cela que si peu de chrétiens , si peu de

prêtres , si peu de religieux ont une con-

noissance un peu profonde de la morale

chrétienne . Les saints eux-mêmes ne l'en-

tendoient pas avant qu'ils se donnassent à

Dieu. Saint Augustin en fait l'aveu dans

ses confessions . A combien de docteurs ,

des plus habiles d'ailleurs , ne pourroit-on

pas dire au sujet de la morale évangélique,

ce que Jésus-Christ disoit à Nicodème :

Vous êtes maître en Israël , et vous igno-

rez ces choses( 1 ) ! Un ignorant , une simple

femme qui sert Dieu de tout son cœur ,

pourroit vous en faire des leçons.

De plus , cette morale qui passe nos lu-

mières , combat nos penchans naturels ;

l'orgueil et l'amour-propre en ont une ex-

trême aversion. Quiconque s'étudie tant

(1) Joan 3. 20.



▲DIEU .

249

soit peu lui-même , ne sauroit se le dissi-

muler , et c'est parce que le cœur ne la

goûte pas , qu'on invente tant de fausses

raisons pour s'en dispenser. Mais quel est

le moyen unique et efficace de surmonter

ce dégoût et cette aversion ? Nul autre que

de se détacher tout-à-fait des créatures et

de soi-même pour se livrer entièrement à

Dieu. Jusqu'à ce qu'on ait pris ce parti ,

on regardera toujours la morale chrétienne

comme un joug pénible auquel on s'assu-

jétira le moins qu'on pourra , comme un

fardeau pesant donton cherchera à se sou- |

lager. Mais qu'on me trouve une seule per-

sonne sincèrement donnée à Dieu , qui ne

sente et qui ne publie hautement que le

joug de Jésus- Christ est plein de douceur,

et que son fardeau est léger ! C'est que

l'amour le lui fait trouver tel , et Dieu la

remplit de cet amour en récompense de ce

qu'elle lui a donné son cœur.

Enfin la pratique de la morale chré-

tienne est au-dessus de nos forces . Quand

nous la comprendrions parfaitement ,

quand nous aurions pour elle le plus vif

attrait , nous avons besoin d'une grâce spé-

ciale pour en venir à l'exécution , pour ne

pas nous rebuter des difficultés , pour sur-

monter les obstacles et pour persévérer



250 DU DON DE SOI-MÊME

jusqu'à la fin dans la guerre contre nous-

mêmes . A qui Dieu accorde-t-il ces secours

privilégiés ? Est-ce aux ames lâches , tié-

des , qui ne le servent que dans la crainte

de se perdre , ou par des vues mercenai-

res , qui disputent en quelque sorte avec

lui , et ne lui donnent que le moins qu'el-

' les peuvent ; qui s'aiment en un mot plus

elles-mêmes qu'elles n'aiment Dieu ? Non ,

ces secours sont réservés aux ames fran-

ches , droites , généreuses , qui se sont

données à Dieu sans faire de conditions

avec lui , et qui veulent être à lui sans par-

tage. Que peut refuser Dieu à qui lui a

tout donné , à qui est déterminé à tout

faire , à tout souffrir pour lui plaire , à qui

s'abandonne à sa conduite , et lui a trans-

porté tout le droit qu'il a sur lui-même ?

L'intelligence , le goût , la pratique de l'E-

vangile sont donc le fruit assuré du don de

soi-même à Dieu .

Arrêtez-vous un peu ici , chrétiens , et

réfléchissez sur ce que vous venez de lire.

Aviez-vous fait jusqu'ici les réflexions que

je vous suggère ? Vous paroissent-elles

vraies , justes , importantes , décisives pour

votre salut éternel , et même pour votre

bonheur présent ? Si cela est , rendez-en

grâces à Dieu ; mais après avoir entendu



ADIEU. 251

sa voix , n'endurcissez pas votre cœur. Of-

frez-lui ce cœur qu'il vous demande , et

que tant de raisons vous pressent de lui

consacrer .

XVI.

Quelles doivent être les qualités du don

De soi-même à Dieu.

Mais quelles qualités doit avoir cette

donation de soi-même à Dieu ? Je les ai

exposées assez au long dans les Caractères

de la vraie dévotion , et dans la seconde

des Maximes spirituelles . On peut y re-

courir , mais cela n'est pas nécessaire . Tout

le monde peut aisément concevoir que

cette donation doit-être telle que Dieu la

mérite , telle qu'il la désire , ou plutôt

qu'il l'exige de tout chrétien par le com-

mandement qu'il lui fait de l'aimer , telle

enfin qu'il la demande de chacun en par-

ticulier. Il s'en explique par ses inspira-

tions ; il ne s'agit que d'être disposé à écou-

ter la grâce et déterminé à y correspondre

fidèlement . Elle doit être faite de toute

l'étendue et de toute la sincérité du cœur.

Il faut qu'elle soit entière , absolue , irré-

vocable : entière , pour ne rien excepter ;

absolue , pour n'admettre aucune condi-

tion ; irrévocable , pour embrasser tous



252
DU DON DE SOI-MÊME

les momens de la vie jusqu'au dernier sou

pir. Ces trois mots comprennent tout.

Donnons - nous donc à Dieu , autant

qu'il nous est possible ,comme il veutlui-

même se donner à nous dans l'éternité :

tout entier , pour toujours , avec un amour

incompréhensible. Est-ce trop que nous ,

qui devons tout à Dieu , qui ne nous ai-

mons bien qu'autant que nous aimons

Dieu , qui ne pouvons être heureux que

par sa possession ; est ce trop , dis-je , que

nous soyons à lui dans le court espace de

lavieprésente, comme il s'est engagé d'être

à nous dans les siècles des siècles ?

Donnons-nous à Dieu , comme Jésus-

Christ notre modèle s'est donné à son

Père . Le dévouement du Sauveur a été

aussi loin qu'il pouvoit aller , il en doit

être ainsi du nôtre à proportion. Jésus-

Christ avoit en soi la plénitude de la grâce,

et il a eu aussi la plénitude du dévoue-

ment. Que le nôtre réponde à la mesure

de grâce que nous recevrons. Dieu n'en

veut pas davantage ; mais aussi il n'en veut

pas moins ; il prétend que sa grâce ait tout

son effet.

Donnons - nous à Jésus-Christ comme

Jésus- Christs'est donné à nous. Il m'aai-

mé , pouvons-nous dire avec saint Paul ,

et



A DIEU . 253

et it s'est livrépour moi ( 1 ) . A quoi s'est-

il livré ? A tout ce que la justice de Dieu

a exigé de lui pour me retirer de l'enfer et

pour m'ouvrir la porte du Ciel. Avec quel

amour il s'est livré ! qui pourroit l'expri-

mer ou même le concevoir ? En retour

qu'attend-il de moi ? que je l'aime et que

je me livre à lui. Non content de s'offrir

pour nous une fois sur la croix , il conti-

nue de s'offrir tous les jours sur nos autels ;

il se donne , il s'unit , il s'incorpore à nous

dans le sacrement de l'Eucharistie , chaque

fois que nous approchons de la table sa-

crée. Puis-je moins faire que de lui don-

ner tout ce que je suis , comme ilme donne

tout ce qu'il est , sa chair , son sang , son

ame , sa divinité?

XVII.

Des avantages du don de soi-même à

Dieu.

Voyons à présent quels sont pour nous

les avantages d'une telle donation. Ce

qu'on en peut dire en général , c'est qu'ils

sont immenses, etqu'ils surpassent tout ce

que l'esprit humain est capable de conce-

voir.

(1) Galat. 11. 2.

Retr. Spir.
P



254
DU DON DE SOI-MÊME

Et d'abord pour ce qui concerne la vue

future , il est certain qu'il n'y aura nulle

proportion entre le bonheur du commun

des élus et le bonheur de l'ame qui s'est

donnée ici-bas à Dieu sans réserve. Car ce

que Dieu récompense dans le Ciel , c'est

moins les bonnes œuvres que la disposition

du cœur , et l'amour qu'on aura eu pour

lui. Il ne dépend pas de nous de faire de

grandes choses pour Dieu , mais il dépend

de nous de l'aimer beaucoup. Quelle sera

donc la récompense d'une ame qui , en

se donnant parfaitement à Dieu , l'a ai-

mé autant qu'il désiroit qu'elle l'aimât ,

autant qu'elle a eu de grâces pour l'aimer ,

autant que son cœur a eu de capacité d'ai-

mer ? Après une telle donation , si elle a

eu toutes les conditions requises , et que

malgré les fautes inévitables à la fragilité

humaine , elle ait été constamment mise

en exécution ; le chrétien en quelque

temps et de quelque manière qu'il meure ,

a-t-il à craindre de passer par le purga-

toire ? Non , il ira droit au Ciel , qui est

ouvert à la charité pure , et par sa dona-

tion il est mis dans cette voie de charité

pure , où il avance toujours , tant qu'il est

fidèle à ne point se reprendre. Quel trésor

de mérites n'amasse-t-il pas chaque ins



A DIEU . 255

tant , et par la moindre de ses actions , à

cause de la pureté et de l'excellence de ses

dispositions ! Sans exclure le motifde son

propre intérêt , il n'y pense point habi-

tuellement , il ne l'a point en vue , tout

occupé qu'il est de Dieu et de son amour.

Mais plus il s'oublie , plus Dieu pense àlui ,

et se propose de reconnoître ce qu'il fait

uniquement pour lui. Dieu qui est l'amour

même , se connoît sans doute en amour , et

il prodiguera avec un plaisir ineffable toutes

ses richesses en faveur d'une ame qui aura

été tout amour pour lui.

A l'égard de la vie présente , il n'est point

de situation plus heureuse que celle d'une

ame qui s'est donnée toute à Dieu.

Penser le contraire , c'est une erreur

aussi injurieuse à Dieu que pernicieuse à

la piété ; c'est une chose démentie par

l'expérience et par le témoignage de tous

les saints , sans exception. Il n'en est pas

un seul qui ait regretté un instant de s'ètre

dévoué à Dieu , et qui n'ait désiré de lui

être plus uni et de l'aimer davantage. Qui

en croira-t-on , si ce n'est pas eux ? Et

d'ailleurs si l'union avec Dieu fait notre

bonheur dans le Ciel , pourquoi ne le fe-

roit-elle pas sur la terre? Dieu est-il moins

notre souverain bien en cette vie qu'il ne

2



256 DU DON DE SOI-MÊME

le sera dans l'autre ? C'est le démon , se-

condéde l'amour-propre , qui nous gros-

sit les peines de la vie intérieure , pour

nous détourner d'y entrer. Gardons-nous

biend'écouter tout cequ'il suggère à notre

imagination ; et souvenons-nous qu'il est

l'ennemi de Dieu et le nôtre. Il veut nous

perdre , et il veut encore plus nous em-

pêcher de glorifier Dieu par notre dévoue-

ment.

XVIII.

PREMIER AVANTAGE POUR LA VIE PRÉSENTE .

L'assurance morale du salut.

Pour en venir au détail , le premier

avantage que cette donation nous procure

ici-bas , est qu'elle assure notre salut au-

tant qu'il est possible de l'assurer. Elle ne

nous endonne pas , à la vérité , une cer-

titude absolue , parce que nous ne pou-

vons jamais nous répondre de nous-mê-

mes; mais elle nous tient à cet égarddans

une confiance et dans un repos que rien

ne peut ébranler. On se dit à soi-même :

Je suis entre les mains de Dieu , pourvu

que je ne m'en retire pas , puis-je périr ?

Tout l'enfer peut-il m'arracherde sa main

toute-puissante?Mon salut n'est plus mon



ADIEU.
257

affaire , c'est cellede Dieu; la mienne est

de l'aimer , de ne songer qu'à lui plaire

et à lui obéir. Dieu m'aime , la foi me

l'apprend ; je l'aime , ma conscience m'en

rend un témoignage dont je ne puis dou-

ter. Il me fera persévérer dans son saint

amour , tant que je lui serai fidèle. Quel-

que chose qu'il m'arrive , tant que je con-

serverai l'amourde Dieu, je serai heureux,

et j'y trouverai mon Paradis.

Hors le casde certaines épreuves inté-

rieures , tel est par rapport à l'assurance

du salut l'état habituel de l'ame donnée à

Dieu. Mais au lieu de chanceler et de s'af-

foiblir par ces épreuves , il ne faut au

contraire que s'affermir davantage : en

sorte que les ames,qui, par les noires sug-

gestions du tentateur , s'imaginent être

réprouvées , sont plus tranquilles que les

autres sur leur sort éternel dans les inter.

valles de repos que leur laissent ces hor-

ribles tentations , et n'ont plus la plus lé-

gère inquiétude sur ce point, lorsqu'elles

ensont délivrées. L'objet de ces tentations,

dans l'intention de Dieu, n'est autre que

de purifier leur amour, et de les porter à

un sacrifice d'elles-mêmes approchant du

sacrifice de Jésus-Christ abandonné de son

Père sur la croix. Mais après qu'elles l'ont

3



258 DU DON DE SOI-MÊME

fait , elles ressuscitent à une vie nouvelle,

où elles goûtent par avance , en quelque

sorte , les délices du Ciel.

ΧΙΧ.

L'exemption de toute peine de cons-

cience .

Le second avantage de cette donation

est qu'elle nous préserve ou nous délivre de

tout scrupule , de toute anxiété , de toute

peine d'esprit , de toute réflexion inquiète

et chagrinante sur nous-mêmes. Quelles

que soient les causes de ces tourmens de

conscience , la principale est que l'ame qui

les éprouve n'est pas entièrement dévouée

à Dieu. Je m'en rapporte sur ce point aux

personnes de bonne foi , sans entrer ici

dans aucune preuve de détail. Rien n'est

si dégagé , si libre , si serein , si joyeux ,

que la conscience d'une ame qui est toute

à Dieu. Elle marche avec assurance , sans

regarder avec tant de timides précautions

où elle va , parce qu'elle ne marche pas

d'elle-même ; mais que Dieula conduit et

la tient par la main. Si elle fait quelque

faux pas , il la redresse ; si elle tombe , il

la relève , s'il faut passer quelque endroit

dangereux , il la porte entre ses bras . Un



ADIEU . 359

simple retour vers son bien-aimé , quand

elle a fait quelque faute , lui rend la paix

du cœur , elle jette un tendre regard sur

lui , pour voir s'il est fâché ; il ne peut

soutenir ce regard, il s'apaise bien vite ,

il lui pardonne , lui rend ses bonnes grå-

ces , et lui fait plus de caresses qu'aupa-

ravant , au point qu'elle est elle-même

étonnée de l'excès de sa bonté , et qu'elle

ne peut s'empêcher de s'écrier : Que le

Dicu d'israël est bon à l'égard de ceux

qui ont le cœur droit ( 1) !

XX.

TROISIÈME AVANTAGE .

La familiarité avec Dieu.

En effet , et c'est le troisième avantage,

du moment qu'elle s'est donnée à Dieu , il

semble que ses attributs effrayans dispa-

roissent à ses yeux, et qu'elle ne voit plus

que ceux qui l'invitent à l'aimer , et à

mettre en lui toute sa confiance . Les véri-

tés terribles de la religion , qui auparavant

l'affectoient si vivement , et qu'elle osoit

à peine envisager , ne font plus d'impres-

sion sur elle ; les vérités consolantes , pro-

pres à l'encourager et à la fortifier , de-

(1)Psalm. 72.

4



260 DU DON DE SOI-MÊME

viennent son attrait , et elle a un goût in-

fini à les méditer. Elle n'envisage plus Dieu

comme un maître , comme unjuge , com-

me un vengeur ; mais comme le meilleur

des pères , le plus tendre des époux , l'ami

le plus intime. Elle lui parle avec une

sainte familiarité , elle l'entretient de ses

affaires ; lui fait confidence de ses peines ;

elle prend même quelquefois la hardiesse

de lui faire de doux reproches , qui lui

sont agréables , bien loin de l'offenser ; on

croiroit , en un mot, que l'amour l'a ren-

due son égale . Il faut l'avoir éprouvé, pour

savoir quelle est l'aisance , la liberté , la

douceur de ce commerce de cœur à cœur

avec Dieu . Le saint auteur de l'Imitation

l'appelle une familiarité tout - à - fait

étonnante.

XXI .

QUATRIÈME AVANTAGE.

La paix intérieure.

En quatrième lieu , elle jouit d'une paix

profonde et inaltérable , non - seulement

dans les commencemens où Dieu l'enivre

de délices , mais encore plus dans la suite,

lorsqu'il l'éprouve et la crucifie. Il est vrai

qu'alors sa paix est moins sensible ; mais



ADIEU 261

ellen'en estque plus intimeet plus stable.

Si elle souffre , elle est bien aise de souf-

frir; et loin de vouloir être soulagée , elle

désirede souffrir davantage. Cela est exac-

tement vrai ; le commun des chrétiens ne

le croit pas ; aussi n'ont - ils pas même

l'idée de la force invincible de l'amourdi-

vin. Tant qu'elle ne se retire pas du sein

de Dieu , elle y dort et yrepose en paix ,

selon l'expression de David , parce que

Dieu l'a établiesingulièrementdansune

espérance qui ne sauroit être ébranlée .

(1) Qui la troubleroit ? les événemens hu-

mains ? Elle s'est élevée au-dessus des cho-

ses de la terre , en fixant son cœur en

Dieu. Ses péchés passés ? La première

chose que Dieu a faite , lorsqu'elle s'est

donnée à lui, a été de les lui pardonner ,

et de ne lui laisser là-dessus aucun doute

affligeant . Ses foiblesses quotidiennes? Elle

s'en humilie , mais elle ne s'en trouble

pas. Son peude progrès dans lavertu ? Elle

en laisse le jugement et l'estimationàDieu;

et se contente d'avancer toujours , sans

examiner curieusement si elle avance. Les

suggestions dudémon ? elles peuvent bien

agir sur son imagination ; mais elles ne

vont pas jusqu'au fondde l'ame où réside

(1) Psalm. 4. 9. 13.

P5



262 DU DON DE SOI-MÊME

la paix. La crainte que Dieu ne l'aban

donne ? Elle sait qu'il n'abandonne jamais

le premier. Celle de ne pas persévérer ?

elle espère tout de la fidélité de Dieu , et

n'attendrien d'elle-même. Tel est l'état

d'une sainte sécurité dans lequel elle passe

sės jours , et qui augmente à l'approche

de sa dernière heure.

ΧΧΙΙ .

CINQUIÈME AVANTAGE .

La protection spéciale de Dieu.

Il y a sans doute une protection parti

culière de Dieu sur les élus ; et Jésus-

Christ nous assure qu'aucun d'eux ne

périra. Mais il faut en reconnoître une

plus spéciale encore à l'égard des ames

qui se sont données spécialement à Dieu;

et cette protection ne se borne pas à

mettre leur salut en sûreté ; mais elle

embrasse tout ce qui peut contribuer à

leur sanctification. Il ne les quitte pas un

seul instant ; il a les yeux continuelle-

ment ouverts sur elles , pour veiller sur

toutes leurs démarches ; il les soutient

dans leurs tentations ; il écarte d'elles

tous les dangers ; il en prend soin comme



A DIEU .
263

de ta prunelle de son œil ; c'est l'expres-

sion qu'il emploie lui-même dans l'Ecri-

ture; il fait en sorte que tout ce qui

leur arrive tourne à leur avantage spiri-

tuel. Il leur choisit lui-même de sa main

le guide qui doit être l'instrument prin-

cipal de leur perfection , et il inspire à ce

guide les mêmes soins , lamême affection

qu'il a pour elles. Si par des arrangemens

de providence , et pour leur plus grand

bien ce directeur vient à leur manquer ,

il en prend la place, et il les gouverne

immédiatement par lui-même. Touchées

de tant d'attentions et de bontés , tant de

la part de Dieu que de celle de son mi-

nistre , et voyant que tout leur réussit ,

même les choses qui leur paroissent le

plus contraires à leur avancement , elles

disent sans cesse avec le prophète : Le

Seigneur me gouverne , et rien ne me

manquera ; il m'a placée dans de bons

pâturages (1 ) .

(1) Psalm. ar.

6



264 DU DON DE SOI-MÊME

XXIII .

SIXIÈME AVANTAGE.

Le don d'oraison .

Si le don d'oraison est si rare parmi les

chrétiens , je ne m'en étonne pas ; il est

réservé aux ames qui sont entièrement

àDieu. Il enest à la vérité quelques-unes

que Dieu prévient de cette faveur ; mais

c'est pour les engager à se donner à lui.

Si elles refusent de le faire , il ne tarde

pas à la leur retirer. On peut donc établir

comme une règle sûre , que toute ame

quiest totalement à Dieu est favorisée du

dond'oraison, soit qu'elle le sache , soit

que pour son bien Dieu le lui laisse igno-

rer; et qu'au contraire l'ame qui n'est pas

toute à Dieu, n'a pas le don d'oraison ,

ou qu'elle ne l'aura pas longtemps , ou

quesonoraison prétenduen'est qu'illusion .

Ainsi le don de soi-même à Dieu avec

toutes ses suites est la pierre de touche

de la vraie oraison.

Cette oraison est toute d'amonr , tant

du côté de Dieu que du côté de l'ame ;

elle est si facile , si douce , si nourrissan-

te pour le cœur , qu'on voudroit la faire

toujours , qu'on ne la quitte qu'à regret ,



A DIEU 265

et que le commerce nécessaire avec les

hommes en devient pénible et presque

insupportable. Quelles caresses , quelles

faveurs Dieu fait à l'ame ! elle ne sait où

se mettre , ni commentexprimerles trans-

ports de sa reconnoissance. Si vous dou-

tez de ceci , lisez ce qu'éprouva saint Au-

gustin immédiatement après sa conver-

sion. Lisez ce qui est racontéde beaucoup

d'autres saints , ou ce qu'ils ont raconté

eux-mêmes.

Cette oraison d'abord semblable à une

rosée douce et pénétrante, devient ordi-

nairement sèche et nue dans son progrès;

mais elle n'en est que plus paisible et

plus intime , et elle unit l'ame à Dieu

d'une manière plus immédiate. Ce n'est

plus une oraison des puissances , mais

une oraison du fond, qui se passe toute

dans le silence , et qui est une image de

la jouissance tranquille et ineffable que

Dieu a de lui-même. En un mot , par

l'oraison l'ame s'enfonce chaque jour de

plus en plus en Dieu jusqu'à ce qu'elle

s'y abîme et s'y perde.



266 DU DON DE SOI -MÊME

XXIV.

SEPTIEME AVANTAGE .

L'entrée dans la voie de la sainteté.

Enfin , comme je l'ai déjà dit plus haut,

on entre par cette donation dans la voie

de la véritable sainteté , de lasainteté qui

est plus spécialement l'ouvrage de Dieu ,

et où la créature n'a autre chose à faire

qu'à le laisser détruire et édifier , par

une trés-simple coopération de sa part ,

ne prévenant point , ne résistant point ,

travaillant seulement autant qu'elle est

mue par l'action divine. Que pouvons-nous

pour notre sanctification , par nos empres-

semens , et par tous nos efforts , quand la

grâce n'en est pas le principe ? Rien. Si

te Seigneur ne bâtit ta maison , ceux

qui la construisent y travaillent en vain.

(1) Il en est de même de notre vigilance

pour nous préserver du mal. Si te Sei-

gneur ne garde la cité , c'est en vain

que veille celui qui la garde. Tout ce qui

est en notre pouvoir avec la grâce , ce

que nous avons à faire de mieux , et ce

que Dieu attend de nous, est de lui dire

(1) Psalm. 36.



ADIEU .
267

avec confiance : Seigneur , me voici ; je

n'ai ni lumière , ni force ; toutes mes

promesses et mes résolutions ne sont

rien ; je ne puis , ni les faire , ni les tenir

sans vous. Chargez-vous de mon ame,je

vous l'abandonne ; sanctifiez-la de la

manière qu'il vous plaira. Je ne veux

travailler à cette œuvre que sous vos or-

dres et votre direction. Ainsi ont fait les

saints , du moment qu'ils ont pris le parti

de le devenir ; ils ont , pour m'exprimer

ainsi , désespéré d'eux-mêmes , et n'ont mis

leur appui qu'en Dieu. Si quelques-uns ont

d'abord un peu trop écouté leur ferveur ,

et ont donné dans de pieux excès , ils ont

depuis changé de conduite ; ils ont appris

à ne point se livrer à leur imagination , à

leurcaractère , à un zèle impétueux etmal

entendu , mais à attendre l'impulsion de

la grâce , à la suivre pas à pas , et à ne

point aller plus loin qu'elle. Ils ont re-

connu enfin par la lumière intérieure et

par l'expérience , que leur sanctification

étoit bien plus l'œuvrede Dieu quela leur,

et qu'ils avançoient d'autant plus , qu'ils

se bornoient à seconder son action .



268 DU DON DE SOI-MÊME

XXV.

PRATIQUE ET RÉCAPITULATION.

Vous me direz : Comment faut-il faire

pour se donner à Dieu ? Cela ne dépend-

il pas plus de sa grâce que de nous ? Ce

don de soi-même n'est-il pas l'acte d'a-

mour le plus excellent ? est-il en mon

pouvoir de produire un tel acte ? Je ré-

pond que cela est en votre pouvoir , si

vous le voulez sincèrement; parce que

tout est prêt de la part de Dieu , qui ne

désire rien tant que la possession de

votre cœur. Faites donc avec confiance

de votre côté ce qui dépend de vous.

Je suppose qu'à la lecture de ce petit

écrit , Dieu vous fait sentir un ardent dé-

sir de vous donner entièrement à lui.

Nourrissez ce désirpardes actes fréquens

durant lajournée. Mon Dieu , vous n'a-

vezpasmis en vain ce désir en moi; fai-

tes quej'en vienne à l'exécution. Quand

me donnerai-je à vous ? Qu'il me tarde

que vous soyez le maître de mon cœur !

L'heureuxmoment, où je pourrai dire :

Dieu est à moi , etje suis à lui! Portez

cette pensée partout ; qu'elle soit le prin-

cipal objet de vos prières ; offrez vos com



ADIEU. 269

munions à cette intention . Une étincelle

d'amour , si elle est entretenue , produira

bientôt un grand incendie. Surtout , pen-

dant tout le temps que vous solliciterez

cette faveur , soyez extrêmement fidèle à

la grâce , nevous permettez aucune faute ,

aucune négligence volontaire ; et s'il vous

en échappe , témoignez-en sur-le-champ

à Dieu votre repentir. Peut-être Dieu vous

préparera-t-il pendantquelquetemps;peut-

être la grâce emportera-t-elle votre cœur

toutd'un coup; mais si vouspersévérez dans

les pratiques que je viens de vous mar-

quer , il est impossible que vous ne pro-

duisiez pas enfin l'acte tantdésiré. Quand

vous l'aurez produit , vous le sentirez par

le changement qui se fera dans votre in-

térieur. Vous ne serez plus la même per-

sonne.

Je ne m'arrêterai pas à réfuter les vai-

nes difficultés qu'on pourroit m'opposer.

Quiconque est capable d'en faire , n'a pas

encore une envie sérieuse d'être tout-à-

fait à Dieu.

FIN.



270
PENSÉES

PENSÉES CHRÉTIENNES .

PREMIÈRE RÉFLEXION.

DIEU mérite bienque vous vous donniez

à lui sans réserve ; il le désire ; il vous l'or-

donne : « Vous aimerez le Seigneur votre

>> Dieu de tout votre cœur , de toute vo-

» tre ame , de tout votre esprit , de toutes

» vos forces. » Vous voyez qu'il ne vous

reste ni cœur , ni ame , ni esprit , ni for-

ces que pour vous attacher à Dieu , et lui

obéir par le désir de lui plaire.

C'est Dieu qui a fait votre cœur. Il l'a

fait pour lui. Il vous sollicite sans cesse de

le lui donner , non pas tant comme un

bien qui vous appartient , que comme le

sien qu'il vous demande. Si vous refusez à

Dieu quelques affections de votre cœur ,

si vous ne lui donnez qu'un cœur partagé,

c'est un larcin que vous faites à un Dieu

à qui vous devez tout.

Vous n'êtes pas à vous-même , mais à

Dieu , et à toute créature pour Dieu ; vous



CHRÉTIENNES. 271

ne devez donc vous servir des sens de vo-

tre corps , et des facultés de votre ame ,

que selon la volonté de Dieu , et pour Dieu .

Vous ne voulez avoir que Dieu dans le

Ciel ; ne désirez , ne cherchez que Dieu

sur la terre ; ne vous occupez que du soin

de lui plaire.

Vous n'aimez pas Dieu comme vous

devez l'aimer , si vous aimez avec Dieu

quelque chose que vous n'aimez pas pour

Dieu. Nulle créature ne doit être dans vo-

tre cœur qu'à la suite de Dieu . Nulle ne

doit y occuper que le rang qu'elle reçoit

de Dieu , et elle y doit être sans le moin-

dre préjudice de ce que vous devez àDieu.

Sondez votre cœur , et voyez s'il ne

forme pas des affections qui ne vous con-

duisent pas à Dieu. Voyez s'il ne tient pas

à quelque personne , à quelque objet créé,

à quelque genre d'occupation , d'une ma-

nière qui ne soit pas agréable à Dieu , et

hâtez-vous d'en faire avec courage le sa-

crifice à Dieu. Protestez-lui que vous ne

voulez que lui sur la terre et dans le Ciel.

II. :

Gardez-vous du découragement , c'est

le plus grand tort que vous puissiez vous



272
PENSÉES

faire. Celui qui se livre audécouragement,

ou seméfie de Dieu, ou compte sur lui-

même. Rien ne déplaît plus à Dieu , rien

ne fait tant de tort à l'ame.

La confiance en Dieu fait peur au dé-

mon...

Labonté , la clémence de Dieu l'empor-

tent toujours sur les péchés qu'ona com-

mis , fussent-ils innombrables; il s'agit de

s'en repentir.

Quels que soient vos écarts , conservez

une grande espérance en Dieu. Il est prêt

à pardonner septante fois sept fois , c'est-

à-dire , toujours ; et il ne demande pour

pardonner, que laconversion, c'est-à-dire,

la contrition et l'amour. Ne portez jamais

vos yeux sur vos misères sans les jeter en

même temps sur les miséricordes divines.

Accoutumez - vous à appeler Dieu votre

père; personne ne mérite tant que lui ce

doux nom.

Grande espérance , vive confiance, mais

qu'elle soit uniquement fondée surla ten-

dresse de celui qui est appelé dans tout

l'univers le bon Dieu , et sur les mérites

infinis d'un Dieu Sauveur , qui a versé

pour vous sur la croix tout son sang. Dieu

est notre Père; Jésus-Christ est notre Sau-

veur; le Saint-Esprit est l'Epoux de notre



CHRÉTIENNES. 275

ame ; Marie est notre mère ; tous les anges

et les saints sont nos protecteurs .

La grandeur de vos péchés est une rai-

son d'espérer. En vous pardonnant , Dieu

fera éclater sa bonté , sa générosité , sa

miséricorde. Pourquoi ne diriez-vous pas

avec le Prophète ? « Seigneur , vous me

pardonnerez mon péché , parce qu'il est

très-grand. » Si j'avois moins péché , j'au-

rois peut-être moins d'espérance : je serai

la gloire de la miséricorde de Dieu.

Ne vous découragez jamais , et quand

vous aurez fait quelque faute , ce qui vous

arrivera souvent , revenez àDieu comme

l'enfant qui s'est laissé tomber; il crie à

sa mère , afin qu'elle l'aide à se relever;

cette mère se baisse , et se hâte derelever

son enfant : Dieu en use ainsi.

III .

:

Quelque grandes que soient vos peines ,

pensez que vous les avez bien méritées ,

qu'elles sont même beaucoup au-dessous

de vos mérites , puisque vous avez mérité

si souvent l'enfer .

Le temps de la souffrance est, de tous les

temps de votre vie , le plus précieux ; ne

lé passez pas à vous plaindre , mais à pro-



PENSÉES

274

duire des actes de conformité à la volonté

du Seigneur. Prosternez-vous aux pieds de

votre Sauveur ; baisez avec amour ses sa-

crées plaies ; unissez vos peines aux sien-

nes , et finissez par dire : « Seigneur , ne

m'épargnez pas en cemonde , mais faites-

moi miséricorde en l'autre . »

Recevez toujours avec action de grâces,

les petits calices que Dieu vons envoie.

Tous les châtimens de ce monde sont de

vraies miséricordes. Vous devez alors avoir

de la douceur envers vous-même , et plus

encore envers les autres .

Dans les pertes de biens , rappelez-vous

que ces biens appartenoient à Dieu , que

vous ne les aviez qu'en emprunt , et qu'il

avoit bien droit de les retirer.

Lorsque vous êtes affligé par des peines

intérieures , dites à Dieu : « Seigneur , si

c'est pour me punir , j'accepte le châti-

ment , et si c'est pour m'éprouver , j'ac-

cepte l'épreuve . »

Rien n'est plus consolant dans les mal-

heurs , que de les méditer dans la volonté

de Dieu , aux pieds de Jésus crucifié, qui

a dit : « Heureux ceux qui pleurent ! »



CHRÉTIENNES. 275

IV.

:

Ne regardez pas Dieu comme un maître

qu'il est difficile de contenter , et qui exi-

ge trop de vous. Regardez-le , au contraire,

commeun père plein de bonté , et de com-

passion pour vos foiblesses.

Il faut craindre Dieu , et il faut encore

plus l'aimer. Craignez-le , mais aimez-le

mille fois plus que vous ne le craignez.

Servez-le avec une crainte mêlée de joie.

Craignez-le d'une crainte filiale . Craignez-

le de la crainte dont les bienheureux sont

pénétrés dans le Ciel.

Ayez pour votre Dieu l'amour et la con-

fiance d'une servante très - attachée au

meilleur des maîtres , ou d'une fille qui

chérit tendrement le plus tendre des pères .

Unissez-vous à Dieu par l'amour. Nour-

rissez pendant le jour ce feu sacré par un

grand nombre d'actes d'amour. Accoutu-

mez-vous à tout faire par le noble motif de

l'amour. Cette pratique est excellente ,

par là vous changerez le plomb en or.

Rien n'est plus honorable àune créatu-

re , et rien n'est plus agréable à Dieu que

de faire souvent des actes de pur amour.

Dites souvent : « Dieu seul , Dieu seul. Mon



276
PENSERS

› Dieu et mon tout. Je vous aime parce

» que vous êtes Dieu. »

Aimons Dieu maintenant. Hélas ! nous

cesserons peut-être de l'aimer , et si nous

ne mourons pas dans son amour , nous ne

l'aimerons pas éternellement. Le meilleur

moyen de l'aimer pendant l'éternité par-

faitement , c'est de l'aimer ici-bas tendre-

ment , ardemment , purement.

Pour vous porterà aimer votreDieu vi-

vement , ne perdez pas de vue le temps si

long pendant lequel vous avez exercé sa

patience.

C'est afinque vous aimiez Dieu , que le

Fils de Dieu s'est rendu visible , qu'il a

fait de si grandes choses , et qu'il a tout

souffert pour vous. Aimez-le , voyez - le

partout ; entretenez - vous familièrement

avec lui ; méditez continuellement sa vie,

sa doctrine , ses souffrances ; ne respirez

que sagloire , son imitation , son service.

Communiez fréquemment , afin d'avoir

une intime communication avec lui , em-

brassez-le étroitement lorsqu'il s'est donné

à vous. Suppliez - le de vous remplir de

son amour , de vous faire croître et mou-

rir dans le divin amour.

V



CHRÉTIENNES.
277

Quevotre grande dévotion soit l'amour

de Dieu. C'est à faire la volonté de Dieu

que toutes les dévotions doivent se réduire .

La perfection et le Paradis de ce mon-

de consistent à faire sans cesse en toutes

choses , avec joie etpar amour, la sainte

volonté de Dieu.

Vous n'êtes point àvous ; riende ce qui

estenvous n'est àvous; vous n'avez point

droitdedisposer de vous ; soumettez-vous

à la volonté de Dieu; désirez que Dieu

fasse en vous, et de vous , soit par lui-

même , soit par les créatures que vous de-

vez regarder comme revêtues de son au-

torité , tout ce qu'il voudra. Qu'il n'y ait

jamais d'intervalle entre connoître la vo-

lonté de Dieu ,et la faire. Faites votre res-

pirationde cette parole deNotre-Seigneur.

Fiat voluntas tua. Que votre volonté soit

faite préférablement à lamienne.

Rompez à tout moment votre volonté

par la pratique de l'obéissance , et la fidé-

lité àvotre règlementde vie.

Regardez-vous commeuneplume expo-

sée au souffle de l'Esprit de Dieu. Il doit

vous importer peu qu'il vous laissetomber

Q



278
PENSÉES

dans la boue , ou qu'il vous élève jusqu'au

Ciel , pourvu que sa sainte volonté s'ac-

complisse , que sa gloire s'augmente , et

que vous ne cessiez jamais de lui être

agréable.

VI.

Vous êtes appelé àune mort entière.

Cette mort se fait insensiblement par des

victoires journalières. Ce ne sont pas les

grandes victoires qui vous enrichiront

mais vous amasserez pour le Ciel des tré-

sors immenses , par un grand nombre de

petites.

,

Mourez à toutes les choses d'ici-bas ,

parlez et agissez comme si vous en étiez

aussi détaché que ceux qui sont morts .

Mourez à l'estime des créatures. Qu'im-

porte à celui qui ne cherche que Dieu ,

qui ne veut plaire qu'à Dieu , et à qui Dieu

suffit , d'être aimé ou estimé des créatures ?

Souhaitez qu'on ne prenne pas garde à

vous , qu'on vous croie inutile , et que les

autres vous soient préférés.

Menez une vie commune. Aimez et gar-

dez votre retraite. N'ayez de communica-

tion au dehors , que le moins que vous

pourrez . Votre vie doit être cachée avec

Jésus - Christ en Dieu



CHRÉTIENNES.
279

L'humilité fait éviter bien des fautes , et

épargne , de plus, bien des chagrins.

Prenez occasiondes louanges qu'on vous

donne pour vous humilier. Vous n'êtes

réellement que ce quevous êtes aux yeux

de Dieu , qui voit souvent bien des misè-

res véritables , où les autres croient voir

des vertus. Le monde vous loue pour la

moitié de votre devoir que vous faites , et

Dieu vous réprouvera peut-être pour l'au-

tre moitié que vous ne faites pas .
1

Un acte d'humilité vaut mieux que tou-

tes les douceurs que certaines ames fer-

ventes goûtent dans la prière.

VII. :

Ne vous relâchez jamais ni pour vos

prières , ni pour vos pratiques d'humilité,

ni pour vos pénitences. Votre combat n'a

nulle proportion avec la couronne , et la

fin approche tous les jours. Vous avez déjà

passé une grande partie de votre vie , pen-

sez souvent que le combat va finir.

La grâce ne s'arrête pas en chemin , et

malheur à qui l'empêche de faire des pro-

grès dans son cœur.

Jusqu'à ce que vous trouviez quelque

chose de plus aimable que Dieu , ou quel-



280 PENSÉES CHRÉTIENNES.

quechosedebonquevous ne trouviez pas

en lui , ne cherchez rien ailleurs.

Voiciunexcellent moyen depersévérer:

vivez au jour la journée , et ne vous pro

posez jamais le matin, que de passer la

journée le mieux que vous pourrez, sans

penser du tout au lendemain. Le soir , de-

mandez pardon de vos fautes , et recom-

mencez le lendemain à prendre la ferme

résolution de bien veiller sur vous-même,

afin de passer le jour sans commettre au-

cune infidélité.

Jevous conjure de ne pas servir Dieu ,

le Roi des rois, comme on sert les rois de

laterre , dans certains temps , dans cer-

tains momens ; servez-le constamment ,

avec confiance ,avec joie et amour , tous

les jours de votre vie , jusqu'à votre der-

niersoupir.

Ainsi soit-il.

FIN.

A



19




	Front Cover
	EN FORME DE RETRAITE ...
	cendu sur la terre que pour y remonter et ...
	de tant de moyens de sanctification, de tant ...
	PREMIER JOUR. ...
	et elles ne sont qu'une même chose que la ...
	? ...
	umm ...
	faut sentir que cet amour est vivant dans le ...
	fication. Après cela tenez-vous tout le temps ...
	SECOND JOUR. ...
	gination, de supposer des circonstances ...
	encore combien l'amour de Dieu doit être ...
	vérités particulières, comme à la vérité ...
	cette grâce augmentant toujours par l'exer- ...
	III MÉDITATION. ...
	lui. Quand il est dans l'ordre de Dieu que ...
	TROISIÈME JOUR. ...
	m'anéantir moi-même; et par pure bonté ...
	1 ...
	TROISIÈME POINT. - En vue de ce Fils ...
	CONSIDERATION. ...
	'ils n'emploient pas leur temps et leur es- ...
	QUATRIÈME JOUR. ...
	III MÉDITATION ...
	doutes, les anxiétés, les scrupules bien ...
	postatique cet amour lui a été infus dans ...
	dévouer sans réserve au bon plaisir de ...
	II MÉDITATION. ...
	SECOND POINT. - L'amour a toujours te- ...
	ce que vous voudrez: parce que vous ne ...
	seul l'a mis en cet état. Allons donc recon- ...
	me, qui naît enfant, qui éprouve toutes ...
	idolâtres, barbares, sauvages, n'ont été ...
	II MEDITATION. ...
	chaque condition est exposée ? D'où vient ...
	TROISIÈME POINT. - La troisième chose où ...
	mms ...
	: ...
	gain qu'il a fait. Le véritable amant souf- ...
	fier ses intentions, aussi l'application à ...
	QUICONQUE a la volonté sincère d'aimer ...
	III MÉDITATION. ...
	un médecin dont la science, dont la sa- ...
	HUITIÈME JOUR. ...
	tend sa félicité, et qui est par conséquent ...
	d'aimer notre vrai bien, notre souverain ...
	L'AMOUR-PROPRE a sa source dans l'imper- ...
	que l'amour - propre dominoit dans mes ...
	le règne de l'amour divin; mon devoir est ...
	TABLE ...
	DON DE SOI-MÊME ...
	nocence ou qu ils l'aient perdue, et qu'ils ...
	puis-je le glorifier, qu'en me donnant tout ...
	VI. ...
	ment et sans aucune interruption sur moi, ...
	on doit le prendre, en toute son étendue, ...
	fixe que celle qu'il plaît à Dieu d'y mettre; ...
	Jésus-Christ, et que nous ne prions pas ...
	reprocher des chutes déplorables, dont ils ...
	des avis intérieurs, soit par la voie de l'au- ...
	tant, et par la moindre de ses actions, ...
	affaire, c'est celle de Dieu; la mienne est ...
	simple retour vers son bien-aimé, quand ...
	elle n'en est que plus intime et plus stable. ...
	de ta prunelle de son œil; c'est l'expres- ...
	PENSÉES CHRÉTIENNES. ...
	Que votre grande dévotion soit l'amour ...

