A propos de ce livre

Ceci est une copie numérique d’'un ouvrage conservé depuis des générations dans les rayonnages d’une bibliothéque avant d’étre nun
précaution par Google dans le cadre d'un projet visant a permettre aux internautes de découvrir I'ensemble du patrimoine littéraire mc
ligne.

Ce livre étant relativement ancien, il n’est plus protégé par la loi sur les droits d’auteur et appartient a présent au domaine public. Lex|
“appartenir au domaine public” signifie que le livre en question n’a jamais été soumis aux droits d’auteur ou que ses droits légaux sont
expiration. Les conditions requises pour qu’un livre tombe dans le domaine public peuvent varier d’'un pays a l'autre. Les livres libres de d
autant de liens avec le passé. Ils sont les témoins de la richesse de notre histoire, de notre patrimoine culturel et de la connaissance hum:
trop souvent difficilement accessibles au public.

Les notes de bas de page et autres annotations en marge du texte présentes dans le volume original sont reprises dans ce fichier, comme
du long chemin parcouru par I'ouvrage depuis la maison d’édition en passant par la bibliothéque pour finalement se retrouver entre vos

Consignes d'utilisation

Google est fier de travailler en partenariat avec des bibliothéques a la numérisation des ouvrages appartenant au domaine public et de
ainsi accessibles a tous. Ces livres sont en effet la propriété de tous et de toutes et nous sommes tout simplement les gardiens de ce

Il s’agit toutefois d’un projet colteux. Par conséquent et en vue de poursuivre la diffusion de ces ressources inépuisables, nous avor
dispositions nécessaires afin de prévenir les éventuels abus auxquels pourraient se livrer des sites marchands tiers, notamment en ins
contraintes techniques relatives aux requétes automatisées.

Nous vous demandons également de:

+ Ne pas utiliser les fichiers a des fins commercidesis avons concu le programme Google Recherche de Livres a I'usage des particu
Nous vous demandons donc d’utiliser uniquement ces fichiers a des fins personnelles. lls ne sauraient en effet étre employés
quelconque but commercial.

+ Ne pas procéder a des requétes automatidBesvoyez aucune requéte automatisée quelle qu’elle soit au systéme Google. Si vous effe
des recherches concernant les logiciels de traduction, la reconnaissance optique de caractéres ou tout autre domaine nécessitant
d'importantes quantités de texte, n’hésitez pas a nous contacter. Nous encourageons pour la réalisation de ce type de travaux I'utili
ouvrages et documents appartenant au domaine public et serions heureux de vous étre utile.

+ Ne pas supprimer l'attributioh.e filigrane Google contenu dans chaque fichier est indispensable pour informer les internautes de notre
et leur permettre d'accéder a davantage de documents par l'intermédiaire du Programme Google Recherche de Livres. Ne le sup
aucun cas.

+ Rester dans la légalitQuelle que soit I'utilisation que vous comptez faire des fichiers, n'oubliez pas qu'il est de votre responsabili
veiller a respecter la loi. Si un ouvrage appartient au domaine public américain, n’en déduisez pas pour autant qu'il en va de mé
les autres pays. La durée Iégale des droits d’auteur d’un livre varie d'un pays a l'autre. Nous ne sommes donc pas en mesure de r
les ouvrages dont I'utilisation est autorisée et ceux dont elle ne I'est pas. Ne croyez pas que le simple fait d’afficher un livre sur
Recherche de Livres signifie que celui-ci peut étre utilisé de quelque facon que ce soit dans le monde entier. La condamnation a laqt
Vous exposeriez en cas de violation des droits d’auteur peut étre sévére.

A propos du service Google Recherche de Livres

En favorisant la recherche et I'accés a un nombre croissant de livres disponibles dans de nombreuses langues, dont le frangais, Goog
contribuer a promouvoir la diversité culturelle grace a Google Recherche de Livres. En effet, le Programme Google Recherche de Livre
aux internautes de découvrir le patrimoine littéraire mondial, tout en aidant les auteurs et les éditeurs a élargir leur public. Vous pouvez
des recherches en ligne dans le texte intégral de cet ouvrage a I'glditps#Books.google.com |



https://books.google.be/books?id=vtx607ly8WgC&hl=fr

Digiized byGoogle






n a3vel
MEDITATIONS

EN FORME DE RETRAITE

SUR

L’AMOUR DE DIEU,

AVEC UN PETIT ECRIT SUR LE DON DE SOI-MEMS,
A DIEU.

Par le P. GROU, de la Compaguie de Jésus.

LIBRAIRIE CATHOLIQUE DE PERISSE FRERES,
LYON, I PARIS,

GRANDE wUS mEaciia®, 33. | 2ux ror-vx-Fun-s.-SoLRICE, 8,

v,ﬁfﬁﬁ%\







AVERTISSEMENT. .

Ox a cru qu'il seroit utile anx fidéles
de leur proposer une suite de Médits-
tions sur 'amour de Dieu, et sur la con-
noissance et 'amour de Jésus-Christ. La
vie éternelle, dit Notre-Seigneur lui-mé-
me, adressant la parole 4 son Pére, con-
siste & vous connoilre , vous qui éles le seul
vrai Dieu, et a connoitre Jésus-Christ
que wous avez envoyé (*). Toute la reli-
gion chrétienne est renfermée dans ces
deux objets. La connoissance conduit A
I'amour, et 'amour engage i la pratique
des commandemens, dont il est /& pre-
mier et le plus grand.

On a mis ces méditations en forme de
Retraite spirituelle, pour la commodité
des chrétiens qui sont dans I'usage de
faire une retraite tous les ans. Mais on
peut aussi ne pas s'astreindre i cette
méthode, et prendre chaque jour un ou
plusieurs points. dé‘l:}gcune de ces Mé

(") Joan. 11.’;.;;‘_"," ;::_‘. 3

SR



Al AVERTISSEMENT.
ditations , pour s’en occuper devant
Dieu. Une lecture attentive suffira pour
les personnes qui n’ont pas la facilité de
méditer. L'objet sera rempli, pourvu
won se pénétre hien I'espritet le ceur
ges vérités qu’on aura lues ou méditées,
et qu'on en vienne ensuite 4 la pratique.

" MEDITATIONS



MEI)ITATIO\IS

. l BN ;FOIMR DE REI‘RAITI!
'SUR L'AMOUR DE VDIEU.

.- MEDITATION mmmmnz'

'Qu 0» ﬁsrq {o uodlt; de g rqram, sur
ces paroles :

" Je suis vend ap‘poﬂe’r fe feu sur Ja terres et que veux-je, sjnon
qu'il s'allume ? (Lue. 13 49.)

. PREMIFR POINT,

Qvn estce feu que Jésus-Christ est venu
apporter sur la terre ? C’est I'amour diviu.
Le Verhe ne s’est fait chair, il n’a habité
parmi nous, il n’a passé par les divers
étatsde sa vie mortelle, il n’a parlé, il n’a
agi, il n'a souffert que pour nous appren-
dre par seslegons et ses exemples 3 aimer
Dieu, pour nous obtenir, nous mériter,
nous communiquer lui-méme la grice
d’aimer Dieu. Cette grice est le plus grand
de ses bienfaits : ellosgypose et renferme
toues les autrses I.e %ﬂ Rieu n’étoit pres-
: A




a RETRAITE SPIRITUELLN

queni conna ni aimé avant Jésus-Christ ;
il ne 'aété, et il ne le sera, jusqu’a la fin
des siécles, que par lui. Il est le soleil d’a-
mour, la vraie lumiére qui éclaire et qui
échauffesurnaturellement tout homme ve-
nant en ce monde. Quelle part ai-je eue
jusqu’ici a ce bienfait de Jésus-Christ ? St
mon ame n’est pas embrasée de ce feu sa-
cré, est-ce A lui, n’est-ce pas plutdt uni-
quement i moi que je dois I'imputer? Que
j’ai ici de quoi me confondre et m’humi-
lier ! et en méme temps que d’actions de
grices , 6 mon Sauveur, j’ai a vous ren-
dre!

SEecoNp pornt.—Jésus-Christ ne veut pas
autre chose, sinon que ce feu s’allume
dans le ceeur des hommes. Il ne veut pas
autre chose ; comme Dieu, parce que sa
gloire et notre bonheur, qui sont les deux
fins de ses ceuvres, sont.attachés a 'amour
de Dieu, et en dépendent comme des effets
de leur cause ; comme homme, jln’a pas
non plusd’autre désir, puisque c’est 'uni-
que objet de sa mission, et qu’elleest par-
faitement remplie, §’il parvient 4 allumer
dans tous les cceurs le feu dont brilent les
habitansdu Ciel , et qu’ils puisent dans le
sein méme de la divinité. Le Ciel est pro-
prement la région de ce feu, qui n’est des-



SUR L AMOUR DE DIEU. 3
cendu sur la terre que pour y remonter et
nous y emporter avec lui. Mais il faut au-
paravant qu’il consume ‘en nous tout ce
qu'il'y-a de terrestre, et il ne nous éléve-
ra jamais au séjour de la gloire et de la
béatitude , tant qu'il restera dans nos ames
quelque chose qu'il n’ait pas purifié. Si Jé-
sus-Christ ne veut et ne peut pas vouloir
autre chose que de m’embraser de ce di-
vin feu, dois-je vouloir autre chose moi-
méme ? Ne suis-je pas I'’ennemi de Dieu,
si je mets obstacle en moi au moyen par
lequel il veut assurer sa gloire? Ne suis-je
pas I'ennemi de Jésus-Christ, si je traverse
. legrand dessein qui I'a appelé sur la terre,
si je m’oppose 4 son désir le plus ardent?
Ne suis-je pas mon propre ennemi, si je
n’ouvre pas mon cceur A cette flamme sa-
crée, source unique de ma sainteté et de
mon bonheur ? Il faut que je choisisse, ou
de braler éternellement du feu de I’'amour
divin , ou de braler. éternellement du feu
‘de l’enfer Ah! Seigneur, puis-je balan-
cer entre le feu de votre amour et celui de
votre colére, entre le feu. dont vous brii-
lez vous-méme, et qui fait votre félicité ,
et celui dont bralent :les démons, et qui
fait leur désespoir, leur rage, leur mal-
heur sans ressouree? o

3



4 RETRAKTE SPIRITUELLE

. Taoiskug point.— Ce feu que Jésus~
Christ est venu apporter , et gu’il veut
allumer, ne s’allumera pas dans mon ceur,
ot du moins, il ne s’y mainticadra pas of
n'y prendra point d’aceroissement, si ja ne
veux moi-méme qu’id 8’y allame, i je ne
Ventretiens, si je n’augmente son ardeur
parma ceopération, J’en ai regu le germa
et la premiére étincelle au baptéme. Dieu
I'a mise en moi par une pure bonté ; il
m’étoit impossible de mériter cette grace;
mais il m’a chargé de la couserver et de
lui fournir sans cesse un aliment, L’ai-jé
fait depuis que j'ai I'dge de raison, depuis
que je connois le prix de la charilé et de
la grace sanctifiante ? Combien de fois ai-
je éteint en moi cette divine charité par
le pécheé mortel! je sais que je I'ai éteinte;
j'ignore si elle s’est rallumée depuis par le
sacrement de pénitence ;si ccla est, c'est
un nouveau bienfait dont je vous suis re~
devable , 6 mon Dieu. Ne suis-je pas bien
coupable encore de 1’avoif laissé affoiblir
par tant de négligence et de licheté, par
une multitude innombrable de fautes vé-
nielles, domt I'habitude m’exposoit a la
perdre tout-a-fait, et peut-&tresans retonr?
Nai-je pas encere & me reprocher de n’a-
voir point fait usage , ou d’aveir mal usé



SUR L AMOUR DE DIEV. 5
de tant de moyens de sanctification, de tant
de grices intérieures et extéricures, dont
le but étoit d’accroitre en moi le feu de la
charité ?

C’est pour gémir devant vous , 4 mon
Dieu, de mes fautes passées, de ma tiédeur
et de ma licheté présente; c’est pour les
réparer, et preandre, avec votre grice, de
saintes et fermes résolutions pour l'avenir;
c’est pour apprendre et commencer tout
de bon i vous aimer , que je vais faire cette
retraite. Divin Jésus, voila mon ceeur, je
vous le livre et vous en laisse le maitre.
Préparez-le & recevoir le saint amour ;
c’est votre désir, c’est aussi le mien. Je ne
vous demande ni douceurs, ni eonsola-
tions ; mais je serai content si je remporte
de ces exercices spiritucls une volonté dé~
cidée de consacrer A I'amour de Dieu tous
les instans de ma vie, de mettre en ctu-~
vre tous les moyens , de profiter de toutes
les occasions qui se présenteront de I’aug-
menter en mai, et de n’avoir point d’an-
tre but de mes pensées , de mes désirs, de
mes actions , de mes souffrances.

Ainsi soit-il

n



A RETRAITE SPIRITUELLE

. PREMIER JOUR.
PREMIERE MEDITATION.
Sur l'amaur de Dieu pour lui-méme.

PREMIER POINT. .

Dum se connoft de toute éternité, et se
voit tel qu'il est, I'Etre existant par lui-
méme et infiniment parfait. I1 ne peut
contempler ses perfections, sans s’aimer
d’un amour aussi infini que ses perfections
mémes; et dans cette connoissance et cet
amour, il trouve sa supréme béatitude ,
sachant qu’il est et sera toujours nécessai-
rement ce qu’il est, qu'il se connoitra, qu’il ~
s’aimera toujours et qu’il sera toujours heu-
reux, se suffisant 4 lui-méme , et n’ayant -
besoin d’aucune autre jouissance. Remar-
quez l'ordre : eonnoissance , amour, féli-
cité. Il s’aime , parce qu’il se connolt, et
qu’il ne peutrien connoitre de meilleur ni
d’aussi bon ; il est heureux, parce qu’il
s'aime, et qu’en se possédant, il poss¢de
le souverain bien. En Dieu ces trois choses,
se connoitre, 8’aimer, &tre heureux, ne se
suivent point, mais elles s'accompagnent,



SUR L AMOUR DE DIRU. 7
et elles ne sont qu’'une méme chose que la
nature méme de Dieu, qui n’est que con-
noissance de soi, qu’amour de soi, que
félicité en soi. Mais selon notre maniére de
conceyoir, et en tout autre étre que Dieu,
Pamour présuppose la connoissance, et le
bonheur présuppose la connoissance et
Pamour. La connoissance est le motif de
I’'amour, et le bonheur est Peffet de I'un
et de I'autre.

SECOXD POINT. —-Dleu s’aime nécessaire-
ment, et il n’aime proprement que lui-:
méme. Avant qu’il eit rien créé, il n’ai-
moit que lui , tout son amour se terminoit
& lui, et s’épuisoit , pour ainsi dire, sur
lui. La création n’a rien changé 4 cet égard.
11 aime les créatures, qui sontson ouvrage;
mais il ne les aime pas en clles-mémes et
pour elles-mémes; il s’aime en elles, et
les rapporte & soi. L’amour qu’il se porte
s’étend sur ses productions au dehors, et
spécialement sur les étres intelligens qu'il
a faits & son image et i sa ressemblance.
Ainsi Pamour que Djeu a pour nous, n’est
point autre que celui qu'il a pour lui-mé-
me, et quoique cet amour soit libre dans
ses effets extérieurs, il est nécessaire dans
son principe. C’est-i-dire que Dieu, par
la raison qu’il s'aime, ne peut point ne

4



8 RETBAITE SPIRITUELLE
pas m’aimer , tant que je ne me rends pas
indigne de son amour , en cessant de Yai-
mer inoi-méme; que par la raison qu'il
est heureux, il ne peut paint ne pas vou-
loir me tendre heureux, selon ma capa-
cité , et selon le genre de félicité auquel il
lui a plu de me destiner, et qu'en effet il
me mettra en possession de celte félicité,
pourva que je remplisse Pindispensable
condition alaquelle il I'a attachée , qui est
de laimer. Mon bonheur n’est qu’une
communication du sien, et il est impossible
que je sois heureux autrement que par
cette communication ; mais il n’ajoute rien
au sien, comme mon malheur ne lui dte
rien, si je me rends malheureux par ma
faute. Ainsi Dieu ne trouve qu’en soi la
raison de m’aimer et de vouloir mon bon-
heur, et cet amour, en tant qu'il se ter-
mine A moi, est tout gratuit, tout pur et
d¢sintéressé de sa part ; puisque , soit qu'il
In’edt créé ou non, soit que je 'aime ou
non, soit que je sois-heureux ou malheu-
reux, il ne s’en est aimé et ne s’en aimera
pas moins, il n’en est et n’en sera pas
moins heureux.

TroisikME poiNT.—Dieu est absolument
le seul Etre qui ait droit de s’aimer parce
qu’il se connoft, qui soit beureux par cette



‘SUR L°AMOUR DR DIEU. 9,
connoissarice et cet amour , et qui ne
puisse rien aimer-que par rapport i soi et
du méme amour qu’il a- pour soi. Toute.
eréature quti se connolt , ne trouve en son,
fonds que le néant, et le néant n'a rien,
d’aimable ; elle ne trouve en sa volonté
que la oapacité de s'écarter de l'ordre qui
lui est prescrit ‘par le Créateur, et cefte
capaeité est une imperfection propre &
Vhomilier , et ¢qu’ede ne saureit aimers,
dans ses facullés elle ne voit que des bor-
nes ; de l'impuissance de se suffire & elle-
méme ; que des désirs: qui prouvent son,
. indigence, et qu'elle n’est pas en état de.

satisfaire. Que pourroit-elle aimer en tout
cela? Ce qu’clle reconnoit de bien en elle.
Iui vient d’ailleurs, a commencer pat
Yexistence, et lui impose l'obligation d’ai-
mer son aweur, et de i rapporter tout
ce qu’elle tient de lui. Si la créature, quel-
que parfaite qu’on la suppose , ne voit en.
soi aucuné raison de  s’aimer pour elle-
méme ; et si au contraire elle n’y décon-
vre que des raisons de ne s’aimer pas, en-
core moins peut-elle étre heureuse en s’ai-
mant , puisque cet amour manquant de
fondement, ne feroit que la tromper et
_lui procurer un faux bouheur. Bien plus,
comme ce seroit e elle un extréme
AS



10 RETBAITE SPIRITUELLE

désordre de s’aimer ainsi, cela n’abouti-
roit qu’a la rendre souverainement mal-
heureuse. Enfin, la créature n’ayant nul
droit de s’aimer pour elle-méme , s’¢loigne
de plus en plus de l'ordre, lorsqu’elle ai-
me quelque chose pour soi, le rapportant
A soi comme A sa fin. Et 8’il est yrai qu’elle
ne puisse pas aimer de la sorte aucune
autre créature , ce serait un effroyable ren-
versement de 1’ordre, si elle n’aimoit Dieu
que par amour pour elle-méme, se regar-
dant comme un centre auquel se termi-
neroit son affection pour Dieu.

Cette méditation est un peu séche et
abstraite , mais elle est nécessaire pour
bien comprendre quel est Pamour- que
nous devons a Dieu. Leg affections du cceur
suivent les lumiéres de I'esprit, et avant
que d’aimer il faut connoitre. Dieu s’ai-
mant nécessairement pour lui-méme, et
tout ce qui n’est pas lui par rapport i soi,
nous devons de méme Paimer pour lui ,
et nous et tout le reste par rapport a lui.



SUR L’AMOUR DE DIEU. 11

II* MEDITATION.
Dieu m'a créé afin que je Paime pour lui-méme.
‘PRENIER POINT.

Tou'ﬂ':s les ceuvres de Dieu au dehors,
sont une effusion de sa bonté , et de purs
bienfaits. La création est le premier, tous
les autres en sont la suite. Un bienfaiteur
tel que Dieu, qui ne doit rien qu’a lui-
‘méme, qui n’a rien fait ni rien pu faire
qu’en vue de lui-méme, puisque hors de
lui rien n’existoit ni ne pouvoit exister que
par un acte de sa puissance et de sa vo-
lonté: un tel protecteur, dis:je, n’a puse
proposer d’autre fin de sa bienfaisance, que
de faire admirer et aimer son infinie bon-
té. Que ses innombrables et inestimables
bienfaits, qui doivent se terminer & notre
souveraine et éternelle félicité, noussoient
un motif trés-puissant d’aimer Dieu , cela
ne peut étre révoqué en doute, et Dieu a
,vou?z expressément que nous en fissions
cet usage. Notre ingratitude seroit extre-
me, s'ils ne nous servoient pas A cette fin.
Mais Dieu a-t-il voulu, a-t-il pu vouloir
que je ne ’aimasse que pour ses bienfaits,
(]



13 RETRAITE SPIRITUELLE

ot gue jo me remontasse pas a oe qu’il ost
en lui-méme, et A ce qu’il mérite de ma,
part d’amour pour lai-méme ? Je soutiens-
que cela est absolument impossible, et.ré=
pugne égalcment 2 la nature du bienfai-
teur et i la qualité de ses bienfaits. Si Dien
est le principe et la fin de tout, il faut que
comme tout part de lui, tout retourne fi-
naléement 2 lui. S'il est quelque chose dont
il soit jaloux, c’est 'amour de ses créatu-
res ; et pourquoi en seroit-il jaloux, s'il
ne lui étoit dil exclusivement i tout autre,
et pourquoi lui seroit-il d de la sorte, s’
n'éfoit pas le seul étre infiniment aimable
par lui-méme ? Quel besoin avoit-il des
créatures ? Aucun. Les a-t-il faites afin
que s'aimant elles-mémes, elles I'aiment
ensuite 4 cause de ses bienfaits ? Il seroit
absurde que la créature et commencé par
s’aimer elle-méme , et qu’clle n’aimat én-
suite son Créateur qu’en vue des biens qu’il
lui a faits, et de ceux qu'il lui promet. Ne
mérite-t-il leur amour qu’a titre de bien-
faiteur ? N’en a-t-il pas un autre incompa-
rablement plus excellent dans sa nature
etdans ses perfections infinies? Dicu a donc.
prétendu ct dd prétendre que les créatures
raisonnables Paimassent avant tout pour
lui-méme. et qu’elles fissent ensuite servir



SUB I, AMOUR DE Ditv. 13
Jes iotifs de reconnojssance et d’espérance’
a I'aimer davantage. Ainsi 'amour de re-
connoissance et d’espérance ne sont point
ka charité proprement dite, que je dois A
Dieu, et qu'il exige de moi ; et si le motif
de sa souveraine amabilité n’est pas le
principal et le plus puissant sur mon cceur
pour me déterminer A I'aimer, 'ie ne re-
connois pas ses bienfaits comme je le dois,
et je me rends mdngne de ses promesses ,
et incapable d’en jouir.

Skcovp roint.—Dieu m'a donné un en-
tendement. A quelle fin? est-ce pour me
connoitre moi-méme ? Non; mon enten-
denient doit s’élever plus haut et par la
connoissance des créatures et de moi-m¢é-
me, parvenir & la connoissance de Dieu N
contempler ses perfections , et se reposer
dans cette contemplation. Mon esprit n’est
{)as capable a la vérité de comprendre

"infini, Dieu seul se comprend lui- -méme;
mafs il est capable de le connoftre; il y
asplre par tous ses efforts, et ce désir est
si- profond en lui, que nulle connoissance
finie ne sauroit contenter plemement sa
curiosité. De plus, quelque science que
mon esprit cultive , sur quelque objet qu’il
porte ses regards, soit que je réfléchisse
sur les aulres ou moi-méme, tout m’éléve



14 RETBAITE SPIRITURLLE
a Dieu, tout me ramene A lui; il est le
premier anneau de la chalne a laquelle
tiennent toutes les vérités ; il est aussi le
dernier auquel elles vont abeutir ; je ne
connois rien A fond, ni dans le physique
ni dans le moral, si je ne connois Dieu,
‘et je ne puis raisonner comme il faut sur
rien, si {’ignore Dieu, cause premiére, et
_ fin derniére de toutes choses. N’est-il pas
évident que Dieu ne m’a. doué dun tel
entendement qu’afin de le connoitre? que
non-seulement le plus noble usage que i’en
puisse faire est de I'appliquer a cet objet,
mais si je 'applique A tout autre sans au-
cun rapport & Dieu, j’en abuse contre sa
destination ? .
Dieu m’a donné une volonté capable
d’aimer. Sans doute , c’est pour aimer ce
qui est aimable. Mais rien n’est véritable-
ment, rien n'est souverainement, rien
n’est uniquement aimable que lui. Ce que
les créatures ont de beau et de bon, de
qui le tiennent-elles , que de celui qui est
la beauté et la bonté supréme ? Les a-t-il
faites pour que j’y fixe mon amour ? M’en
a-t-il accordé I'usage pour que je m’y at-
tache et que je l'oublie ? Ne me disent-
elles pas toutes en leur langage : Ne t'ar-
-#te point A nous, remonte i notre auteur



SUR B AMOUR DE DIEU. t5
‘commun ; c’est pour se faire aimer de toi
qu’il t'offre notre spectacle et te permet
notre usage. La volonté. qui est aveugle
peut se laisser ‘séduire par les sens, par
Pimagination , par les passions. Mais I'en~
tendement est destiné i I'éclairer et & di-
riger ses affections. Qu’elle suive ses pures
lumigres, il ne la portera qu’a aimer Dieu
en lui-méme et dans tous les &tres créés.
Dieu m’a doué du libre arbitre. Pourquoi?
Est-ce afin que je dispose A mon gré de
moi-méme et de ce qu’il a mis dans ma
dépendance ? A-t-il voulu me rendre mon
mailre, et m’auforiser & me soustraire a
son domaine ? Celte pensée ne peut pas
me venir sérieusement a I'esprit. Son des-
sein a été quec 'aimant librement et par
choix, que lui donnant la préférence sur
tout autre objet, cet amour fut glorieux
pour lui , et méritat de sa part une récom-
pense. Son premier but a été sa gloire, et
son second but mon bonheur. Que je com-
mence par le glorifier , en 'aimant libre~
ment pour lui-méme, il me rendra en-
suite heureux par cet amour méme , en
m’assurant 4 jamais 'avantage incompa-
rable de le voir, de I'aimer, de le possé-
der. Mais que je ne renverse pas l'ordre
et que je ne I'aime pas précisément et ex-



16 AETRAITE SPINITUELLE
clustvement en vae de la i-écdmpense o
ne la mériterois pas, ct ;en serois pme
infailliblement.

" TroisiEME POINT. — lnsistans un peu sur
le désir du bonheur, et voyens s’il est op<
posé A1'amour de Dieu pour lui-méme. J¢
désire d'étre heureux par une suite néces-
saire de Pamour que je me porte : cela est
sans tontestation ; mais ce désir d'oh me
vient-il? de mon indigence. Si je me suf
fisois & moi-méme, je ne désirerois pas
d’étre heureux, je le serois. Ot me porte<
t-il? hors de moi, vers un étre plus excel-
lent que moi, vers un étre infini, seul ca<
pable de remplir 'immensité de mes dé«
sirs; vers Dieu, en un mot, envisagé coms
me le souverain bien. Je le connois dono
ce souverain bien ; je 'aime comme- tel en
lui-méme, et pour lui-méme, avant qué
de désirer de lui ¢tre uni comme & mion
souvcrain bien. Car comment le désirerois-
je, si je ne savois qu’il est infiniment par-
fait et aimable, et si je ne I'aimois déja
par rapport & lui, avant que de l'aimer par
rapport 2 moi ? Ce sont les réflexions et les
retours de 'amour-propre qui gitent tout
ici,, et qui changent 'ordre de ces rap+
ports. Mais 'amour-propre et 'amour ré.
glé dec moi-méme, sont deux choses bien



stk L’AMOUR BE DILV. 1y
difbrentes. C’est I'amour réglé qui mie fait
désirer mon bonheur, et qui le cherche
en Dieu, comme en la source de toute
perfection et de toute félicité , comme
dans I'¢tre qui mérite seul d’étre aimé pour
Juisméme, et que j’aime en effet ainsi d’un
amour bien ordonné et d'une maniére di-
recte; que j'aime ensuite par réflexion,
comme ma derniére fin, et le principe de
mon bonheur, non en le rapportant A moi,
ce que fait 'amour-propre ; mais en me
rapportant & lui, Le vice de 'amour-pro-
pre consiste en ce qu’il n’envisage rien, ni
le bonheur, ni Dieu méme, que par rap-
port & soi, en ce qu’il s’approprie tout,
en ce qu'il établit sa fin dans san bien-
é&tre, et qu’il ne considére la possession de
Dieu et son amour une comme um moyen
subordonné 3 ce bien-étre. Par cet étrange
renversement , I'amour de moi-méme de-
vient mon amour principal et dominant,
et 'amour de Dieu n’est plus qu’un amour
secondaire. Je veux mon bonheur, et je
m’aime avant tout ; j’aime Dieu ensuite,
et je veux le posséder commeé un bien né-
cessafre 3 mon bonheur. .
Mais se pourroit il faire que Dieu qui a
mis dans ma nature le besoin et le désir
intimne du bonheur, et d’an bonheur que



a8 . RETRAITE, SPARITYELLR

je ne puis trouver qu’en lui, ait eu inten-
tion par la deme dispenser de I'aimer pour
lui-méme, et de me réduire en quelque
sorte 4 ne Paimer que-par rapport & moi ?
Cela est absurde au supréme degré. Quoi,
Dieun seroit infiniment aimable en lui~
méme, il seroit, comme tel, le souverain
bien, le principe et le terme nécessaire du
bonheur de toute créature intelligente ; et
parce que je ne saurois étre heureux que
par lui, il me seroit impossible de I'aimer
pour lui, et autrement qu'en:vue de sa
possession , que je ne désirerois qu’a cause
de moi! Si la chose étoit vraie, je ne ba-
lancerois pas A dire que Dieu n’auroit ja-
mais créé¢ d’étres capables du bonheur,
parce qu’il edit nui essenticllement a sa
. gloire , et qu'’il se seroit barné 4 s’aimer
lui-méme , sans vouloir 1'¢tre par aucune
eréature d’une maniére si indigne de lui.
Le désir d’¢tre heureux serqit vain dans
I'homme, §'il ne pouvoit aimer, et si en
ceffet il ne devoit pas aimer Dieu pour lui-
‘méme, puisqu’il ne sauroit parvenir au
bonheur, ni en jouir par cet amour.



SUR L'AMOUA DR -DIRV. 19

IIF* MEDITATION.
Sur le méme sujet.

PREMIER POINT.

Dm! est charité, dit saint Jean, et la
source  unique de toute charité C’est lui
qui la met dans nos cceurs par le Saint-
Esprit,, 'amour éternel du Pére et du Fils.
Quel autre amour Dieu peut-il mettre en
moi que celui dont il s’aime lui-méme ? 11
n’y en a point eu de toute éternité , il n’y
en a point, et il n’y en aura jamais dau-
tre. Cet amour est pur, infiniment pur
dans son origine ; il Pest dans son habitude
infuse au baptéme dans I'ame du chrétien,
et ‘il seroit toujours pur dans ses actes, si
Pamour déréglé de moi-méme ne venoit
le souiller de sa malheureuse propriété. Ce
n'est ni la reconnoissance , ni I'espérance
qui en altérent la pureté. Ces deux vertus
ont leurs motifs propres qui g'accordent
trés-bien aveo'le motif propre de la cha-
rité , et qui subsisteroient aisément avec
luf, si Pamour-propre ne %’insinuocit pas
dans ces motifs , et ne les infectoit pas plus
ou moins de son poison. Je puis aimer



20 RETKAFTE SPIRITURLLE

Dien pour ses bienfaits, )e puis lalmer
pour la récompense qu'il me promet et -
que j’attends de lui avec confiance , et en
méme temps I'aimer encore plus pour lui-
méme. Qu’importe aprés tout, que quand
j’aime Dieu par. le motif particulicr de la
reconnoissance ou de l'espérance, je ne
Yaime pas alors par le motif formel de la
charité ? Cette charité en subsiste-+-elle
moins dans men cceur ? Les autres vértus
que je mets dans Jeur rang au-dessous
d’elle , et que j’exerce, quand la griceme
Yinspire, en affoiblissent-elles 1’habitude?
Qu’est-ce que Dieu demande? Que oette
habitude prédomine en moi ; qne j'en pro-
duise: des actes plus fiéquemment, que
jamais ui la vue de ses bienfails, ni 'es-
poir de ses promesses , ni mémé la crainte
de ses-ehatimens, -0’y portent la' moindre
atteinte, et qu’elle demeure toujounrs la
maitresse et la reine de mes affections, A
cela prés, non-seulement il na nie défevd
pas , mais il veut expressément qa’on ocer-
taines rencontres ce soit la terreur dé ses
jugemens qui m’éloigne du mal et mie con+
firme dans la pratique du bien ; quw'en
d’autresrencontres le souvenir de sesbien-
faits me pénétre de gratitode, et m’enga=
g¢ 4 user-de retour envers lui , enlui don-



$6A L'AMOUR DE DIEU. 31
nant de bonne grice oe qu'il demandede
oi; qu'en d'autres cireonstances ce soit
Pespéranee de la récompense promise qui
m'’anime & sarmonter les difficultés .de la
verta, qui m'inspire un généreux mépris
des choses de-la terre , qui she soutienne
dans 1es. souffranees ¢t les afflictions. Jé-
sus-Christ , les apbtres , tout V'ancien-etle
houvedu Testamment nous présentent ces
motifs , nous les incutquent , noas recom-
mandent, nous ordonnent d’ea faire usa~
ge; et assurément ni Jésus-Christ, ni tes
prophétes , ni les apdtres  n'ent pas<cru
préjudieier par 1A le moins du monde hla
pureté de la charité , et & V'obligation d’en
conserver et d’en -fortifier I’habitude par
un fréquent exerociee. - -+ ¢ - o

- Seeoxs roinr.—Comment Dieu ne vou-
dtoit-l pas paridessug tout ¢ire 2imé pour
hai-miéme ? Noas, viles et misérables créa~
tunes , nous paétendons &tre aimées ainsi ,
6t nous ne comnoissons d'wutre véritable
amour qug celui-la.. Quel époux ne seroit
pas chogqué /il avoitlieu de croire que son
épeuse ne aime pas pour Jui, mais peur
des - raisons priseq de som intérét? et Ié-
pouse de méme P Quel pbre feroit cas de
Paflection et del'obéissance de ses enfans,
8 ¢lle w'étolt fondég giae sur-son -titre. de



23 BETRAITE SPIRITOSLLE
pére, et ne prenoit naissance dans les sen-
timens, naturels; mais qu’ils ne 'aimassent
que pour eux-mémes , et pour leur avan-
tage présent ou a venir? Quel maftre ne
désire pas que ses domestiques lui seient
sincérement attachés, et qu’ils ne le ser-

1

vent pas aveo fidélité uniquement. en . vue

de. leurs gages et.des autres, émolumens
qulils en regoivent ou qu’ils en attendent?
Que seroit 'amitié, sinon un simple trafic,
si les services etles bienfaits réciprogues en
€toient le principal motif et I’unique lien?
Et la raison pour laquelle on dit que les
grands de la terre ont rarement des amis,
n’est-ce pas parce qu’on s’attache: d’ordi-,

naire 4 eux pardes vues d’ambition ou d’in-, -

térét? Quoi, les hommes seront délicats
4 I'excés en amour, et Dieu qui seul a le
droit de I'¢tre, Dieu qui est nécessairement
jaloux de notre ceeur, qui en discerne_les
plus secrétes affections, sera indifférent que
nous l'aimions pour lui-méme. ou pour.
nous!et parses bienfaits, par ses promesses,,
il auroit affoibli lui-méme_le premier etle
grand titre .auquel il exige notre amour!.
Que sont nos titres de pére, d'¢poux, de
maitre, d’ami, en;comparaison des siens ?
N’est-il pas éminemmeat tout cela par rap-
port 3 npus ? A ocet.¢gard ne.réunit-il pas



SUR L’AMOUR DE DIEU. a3
et ne surpasse-t-il pas infiniment tous nos
- droits? et de plus n’en a-t-il pas un quennous
ne saurions nous revendiquer ; la perfec-
tion absolue et infinie de sa nature, dont
tout ce qu’il y a d’aimable en nous n’est
qu'un vestige, une ombre, une foible par-
ticipation? Dieun autorise jusqu’a un certain
point ’amour pur entre les hommes, pour-
vu qu’il soit rapporté a lui; il I'exige méme
entre’ les époux, entre les péres et les en-
fans, entre ceux que le sang unit; et il ne
Pexigeroit pas pour lui-méme, il se con-
tenteroit d’un amour dicté par quelque au-
tre motif! Rien ne fait mieux voir jusqu’olr
va Pinjustice et I'aveuglement de 'amour-
propre, qui ose vouloir pour soi ce e qu it

refuse ou dispute i Dieu.

TrorsikMe point. — Loin de’ contester &
Dieu cet amour pur que lui' seul mérite,
je dois mettre toute ma gloire et ma féli-
cité A I'aimer ainsi.- Ma- véritable noblesse
consiste dans la capacité de connoitre et
d’aimer Dieu, et le parfait contentement
de mon esprit et de mon cceur ne se trouve
que dans cette connoissance et cet amour.

Ce qui fait le bonheur de Dieu, doit
commencer ici-bas lemien, et le consom-
mer i jamais dans le Giel. Que ma desti-
nation est grande! Elle m’unit insépara~

!



34 RETSAITE SPIRITUELLE

blement A Dien, et il ne me faut pas moins
que Pamour ¢t la possession de ce souve-
rain Etre pour me rendre heureux. Quel
avilissement, quelle dégradation pour moi,
si je prostitue mon amour A quelgne objet
wmoindre que Dieu! Dieu.m’offre le bon-
heur, et me P'offre dons la jouissance de
ni-méme, et je le chercherois ailleurs! Il
ne me demande d’aytre condition que de
Uaimer, et je ne la remplirois pas! Il me
wontre un malheur ingvitable, une perte
irréparable, le souverain malheur, la per-
te du souverain bien, si je ne I'aime pas;
¢t je n’en serois pas touché, et cette vne
uc me détacheroit pas des créalures pour
m’attacher au Créateur !

Cependant je sais que je me trompe
moi-méme, et que dans les objets qui me
séduisent , je poursnis une félicité qui m’é-
chappe toujours, ou, pour mienx dire,
que je m’imagine dans _leur jonissance une
felicité que je n'y ai jamais remcontrée ,
parce gu’elle n’y est pas, et qu’elle n’y peut
pas étre. La raison et l'expérience, plus
persuavive gue la raison, m’en convajn-
quent également. Ne suis~je donc pas mon
plus mortel ennemi ? et quel mal ne dois-
je pas vouloira ce malhwcux amour-pro-
pre qui me prive du souverain, de I'unique

bien ,



SUR L AMOUR DE DIEV. a5
bien, qui me laisse 3 mon indigence, et
ne la repait que d’une vaine fumée, la-
quelle encore me sera ravie un jour, et me
livrera au désespoir d’avoir tout perdu sans
ressource!

Le désordre ol je tombe en refusant 3
Dieu I'amour le plus justement dd, est si_
grand, qu’il ne m’est pas possible de le
concevoir tel qu’il est. Il ne faut pas moins
qu'une intelligenee infinie pour le bien
comprendre. Je deviens par 1a un étre
monstrueux, un objet d’horreur, non-seu-
lement pour Dieu, mais pour toute créa-
ture amie de 'ordre. Pour peu que j’y ré-
fléchisse , je ne puis m'empécher de me
faire horreur & moi-méme. Ainsi, Ama
sortie de ce monde, si je meurs sans avoir
Iamour de Dieu dans le cceur, j’irai de
mon propre mouvement me préci plter dans
Penfer comme dans le seul lieu qui me
convienne.

CONSIDERATION.

Sur les actes d’amour de Dieu.

Lis considérations de cette retraite rou-

leront sur les moyens d’entretenir et d’aug-

menter 'amour de Dieu en nous: surl'u-
’ B



26 RETRAITE SPIRITUELLK

sage que nous en avons fhit jusqu’ici, et
sur celui que nous en devons faire désor~
mais. Les actes d’amour de Dieu feront le
sujet de la premiére.

L’habitude de la charité n’est infuse en
nos coeurs que pour en exercer les actes.
Autrement cette habitude resteroit oisive,
contre la volonté expresse de Dieu, ce qui
cst déja un grand mal; et de plus, nous
nous exposerions i la perdre. Nous savons
que nous avons regu cette précleuse habi-
tude au baptéme; mais nous n’avons nutle
assurance de l'avoir conservée ou recou-
vrée par la pénitence. Quoique Dieun nous
défende toute inquiétude sur ce sujet, lors-
que la conscience ne nous reproche rien,
parce que son but en nous laissant dans
Iincertitude sur ce point, est de nous
maintenir dans ’humilité; néanmoins rien
n’est plus consolant pour nous, que de
pouvoir nous rendre témoignage que nous
aimons Dieu, et un des gages les plus cer-
tains que nous cn ayons, est lorsque nous
produisons fréquemment des actes de cha-
rité. Quel avantage , quelle douceur ,
quelle source de paix pour un vrai chré-
tien, de pouvoir dire comme saint Augus-
tin : Mon Dieu, ma conscience me ré-
pond que je vous aime ! Mais pour cela il




SUB L'ANOQUR DR DIEU. *»
faut seutir que cet amour est vivant dans le
ceeur, et I'on ne sent qu'il est en vie que
par les actes qu’il produit. Si ces actes
partent véritablement du coeur, c’est une
marque_que I'amour y réside; §’ils sont
fréquens » c’est un signe qu’il est plein de
forge et de vigueur, Si au contraire ces a¢-
tessontrares, 8'ils ne sont quedans la bou-
che, et qu'ils ne soient pas accompagnés
d’un certain_sentiment, c’est une preuve
que amour est foible et languissant, et
Von auroit lieu de croire qu'il est mort,
si l'an passoit des temps considérables sans
en faire aucun acte. )
Le chrétien est obligé non-seulement
de conserver , mais d’accroitre en soi I’ha-
bitude de I'amour de Dieu. Cela ne souffre
aucun doute, quoiqu'on ne puisse pas fi-
xer précisément les bornes de cette obliga-
tion. Or, il est certain gqu'une habitude
quelcongue ne se conserve que par ses
actes, et la seule régle par ol I'oa puisse
juger qu’elle s’affoiblit, on qu'el’e est tout-
a-fait éteinte, est lorsque les actes en de-
viennent rares, ou que depuis long-temps
on n’en produit plus.du tout. Cela a lieu
pour les bonnes habitudes comme pour les
mauvaises , pour les supnaturelles comme
pour les naturelles. Il est certain aussi que
?



28 » ' RETRAITE SPIBITUELLE
toute habitude ne s’accroit et ne se fortifie
qu’a proportion de la fréquence des actes.
D’otr il suit que le chrétien est obligé de
faire souvent des actes d’amour de Dieu.
De ce qu’on ne peut pas marquer au juste -
combien de fois on doit en produire par

mois, par semaine, par jour, ce qu'il en
faut conclure, est qu'on ne doit étre con-
tent de ses dispositions sur ce point, qu’au-
tant qu'on a lieu de présumer que Dieu
- Pest; ce qui va beaucoup plusloin qu'on
ne pense ; Diea n’étant content de nous
que quand nous I'aimons de tout notre
ceeur, de tout notre esprit, de toutes nos
forces. ! , :

Mais quel moyen le chrétien peut-il
avoir d’exercer des actes d’amour aussi fré-
quemment que Dieu le désire ? Le voici :
ce moyen est simple, facile, et en méme
temps il est unique; il 0’y en a point ab-
solument d’autre. Que ce soit Dieu lui-
méme qui régle ces actes et non pas vous;
aussi-bien ne pouvez-vous les produire que
par lui. Commencez donc par ’établir le
maitre absolu de votre cceur et de tousses
mouvemens. Priez-le ensuite chaque jour,
le matin, qu’il vous fasse faire dans la
journée gutant d’actes d’amour qu’il luf
plaira pour sa gloire et pour votre sancti-



‘SUR L'ANOUR DE Ditv. ' a9

"ﬁcaﬂon. Aprés ocla tenez-vous toutle temps
‘du jour assez recueilli, assez attentif a ses
indpirations pour ne manquer aucune de

celles qu'il voys donnera. Prenez du moins

cette ferme résolution ; renouvelez-la cha-

que fois que vous vous en serez écarté, et

faites-vous-en un reproche vif et sincére.

'Vous n’aurez pas usé long-temps de ce
moyen , gue vous en éprouverez les bons

effets. Si vous dites qu’a la vérité ce moyen

“est sir, mais qu'il ne vous parait pas fa-
cile, c’est que vous n’aimez pas, et que

vous ne voulez pas aimer. Embrassez-le ,

et Dieu vous le facilitera. Ne seroit-il pas

étrange que vous prétendissiez pratiquer

Pamour de Dien , sans qu’il vous en coii-

tit aucun assujétissement, aucun effort,

. aucune violence ? Songez donc que votre
nature corrompue par le péché’, répugne
de toute sa force & I'amour de Dieu. Son-
gez que vous avez augmenté cette corrup-
tion et fortifié cette répugnance par vos
fautes personnelles. Songez enfin que le
but de Famour de Dieu est de détruire en
vous Pouvrage du péché, de vous élever
au-dessus de la nature, et de changer
Phomme animal en un homme spirituel et
divin. Et vous voulez n’éprouver aucune

difficulté dans l'exercice de cet amour,
B3



So. ' METRAITE SMAISUNLLE

C’est une contradiction. palpable. Quand
j’ai dit que le moyen que je propose est
facile, j’ai voulu dire qu’il Pesta 3a bonne
volonté., mais non pas 3 ka nature.

Veour d¢sirez de.savoir quels. effls. pro-
duira ¢e moyen. fiélemeny pratiqué. 0°a-
‘bord, Diew voyany volre efficace déter-
mination., veus. aidera, puissampment ;. il;
vous suggérera de.{réquens actes.d’amoiw;.
il vousy fera trouver, tant de godt et de.
douceyr, que vpus aurez un.ardent.désip;
de les multipligr. davantage:;. ils.devienx
dront chaque jour-plys fervens qt pins in-.
times: ils se ghangeront.en habitude; vous
les ferez sams y, réfléchir, presque. sans.
vous en apercevair;. et selon, 'expression.,
de saint Grégoire de Naziange,, ils finiront-
par étre aussi aisés , aussi naturelg, aussi-
continuels que la respiration. Vous sou-
baiteriez en étre la. Commencez, conti
Buez et vous y parviendrez



SUR L'AMOUR BE DIEU. 3
- SECOND. JOUR. -
Sur. fe. nré;:pﬂta de.t’amour de Dien

PREMIERE MEDITATION.
- Sur ces. mlq: ;_'Tn_ailwm.le Seigneur ton Dieu.

RREMJER POINT

Siiinz.Augustin s'étonne avec raison que
’homme ait en besoin d’un précepte for-
mel d’aimer Dieu, comme s’il ne portoit
pas ce précepte dans le fond de sa nature.
11 s’étenne qu’il aitfally.le menacer d’'une
peine telle que. U'enfer., §'il n’aimoit pas
Dieu, comme si we pas 'aimer n’étoit pas
‘une assez grande peine, et méme la plus
grandede toutes. Ces sentimens sont dignes
d’un saint aussi ¢éminent en amour. Mais
enfin, depuis I'introduction du péché dans
le monde, ce commandement et ccs me-
naces nous sont- devenus nécessaires, et
c’est ce qui doit nous humilier profondé-
ment , en pensant a quel point notre na-
ture est dégradée. Ce qui metle comble 4
notre humiliation, c’est que malgré un tel
commandement, et de si terribles menaces,



3a RETRAITE SPIRITUELLE
nous n’aimions pas, nous ayons. tant de
peme A aimer , nous aimions si foiblement;
c’est que notre coeur s’attache avec fureur
4 tout autre objet qu’a Dieu. Rouglssons ,
confondons-nous, et entrons ainsi dans la
méditation des paroles du précepte.
Pensons d’abord & ce que dit Jésus-
Christ, que c’est {e premier et te plus
grand des préceptes. C’est le premier , il
n’y en a point, il ne peut 'y en avoir avant
celui-1a ; il est nécessairement a la tétede
tous les autres. C’est le plus grand par la
majesté de son objet, il s’agit de Dieu ; par
la noblesse du sentiment qu’il commande,
il s’agit de amour ; par Pétendue de sa
matiére, elle comprend tout, et tout s’y
rapporte ; par sa fin, qui est la gloire de
Dieu et le bonheur de la créature; par la
rigueuar de son obligation, dont rien ne
peut dispenser qui que ce soit , en aucun
temps , en aucun lieu, en aucune circons-
tance; parla peine que porte avec soi son
infraction , le malheur de ’homme com-
mence dés instant méme qu’il le viole.
Tu aimeras. De quel amour ? D’un
amour de préférence & taut autre objet, et
a toi-méme ; ton affection pour Dieu sur-
passera, s’il se peut, toute autre affection,
autant’ qu'il est lni-méme au-dessus de




"SUR L°AMOUR BE DIEU. 33
Yous les étres; tu seras disposé dans I'oc-
casion & lui sacrifier tout, méme ta pro-
Ppre vie, plutdt que de 'offenser ; tu crain-
dras par-dessus tout de lui déplaire, et tu
regarderas le péché le plus léger comme
un mal infiniment plus grand que tous les
maux d’un autre genre ; tu mettras Pavan-
tage de lui plaire au-dessus de tout autre,
de quelque prix qu’il soit, et tu seras plus
jaloux de son amitié que de celle de ce
qu’il y a de plus distingué sur la terre. Non-
seulement sa volonté absolue , mais sa vo-
lonté de bon plaisir sera ta loi et ta régle;
tu fouleras aux pieds tout respect humain,
tu mépriseras toute promesse, toute me-
nace ; tu surmonteras tout obstacle pour
la suivre.

Tu aimeras d’'un amour de complai-
sance, contemplant avec joie les perfeo-
tions infinies de Dieu , les admirant, le fé-
licitant de les posséder, t'estimant heu-
reux d’appartenir A un étre si parfait, de
" dépendre de lui, et tu seras plus gloneux
de cette dépendance que si tu jouissois de

Pempire de l'univers.

Tu atmerasd’un amour de bxenve;llan-
ce, et ne pouvant souhaiter 4 Dieu par
rapport 4 sa mature aucun bien qu’il ne
posséde éminemment, tu désireras que les



3 " RETAAITE SPIRITURLLR
-créatares hui rendent toute I gloire qu'il

exige et qu'il attend d’elles; tu seras zéké
pour son honneur , tu le procureras par

tous les moyens qui sont en ton pouveir ,
dumoins par tes veeux et par tes pritres;
ta désireras ardemment que tous les homs
mes le conneoissent, I'adorent, Paiment ,
lui obéissent ; tu seras aflligé jusqu’au fond
du cceur & la vue des crimes qui inondent
Punivers, et ton zéle égal acelui de David,
t¢ desséchera, te fera tomber en une
sainte défaittance au sujet des pa'luura
qus apandonnent sa fot.

Tu atmeras d'un amour effectif, ne te
bornant pas & de simples affections, qui
te tromperoient si elles ne prodnisoient
rien, mais qui ne tromperoient pas Dieug
et tu feras en sorte que les actions répon-
dent aux sentimens.

* Tu axmeras ainsi tonjours et sans inter-
Tuption , sachant que la vie ne t'est don-
née que pour cela, et que tout moment
qui n’est pas consacré A Pamour est perdu
‘pour Diea et pour toi. Tu t’cflorceras d’ai-
mer chaque jour davantage, dirigeant &
‘eette fin tout ce qui t'arrive, tout ce que
‘tu fais , tout ce que tu souffres, tous les
événemens qui se passent dans le monde,
et qui viennent A ta connoissance ; tu re-




S0R L'ANOUR DB DIRU. 35
greiteras de n'avoir pas ajmé plutds, et tu
diras dans ton cour avec saint Augustin :
Beauté si ancitenns. et 83 mowvelle, j'ai
commencé bien tard ¢ vows atmer. Tu te
reprocheras de ne pas aimer assez, et tu
suppléoras & ee qui mangue i fon amour,
en l'unissant i celui des esprits bienheu-
reux, des saints qui sont dans le Ciel, de
ceux qui vivent sur la terre, et surtout a
celui de Jésus~Christ , que tu t'approprie-
ras, parle dreit qu’il t'es donne, et quetu
offriras & Dieu, cemme seul digne de lui.

Secorp rowxz. — Tu atmeras de Sei-
gwewr , le Seigneur par excellence, le Sei-
goeur nnique, 4 qui ce nom appartient
d’ume maniére inscommunicable ; celui de-
vamt gwitous Ips autres seigneurs tremblent
et srampent daus la poussitre, reconnois-
sant ou devamt reconnoitre qu’ils ne sont
que néant , qu’ils tiepnent de lui leur puis-
sance et leur autorité, et gu'ils ne doivent
en user qu'en som noma , selon ses inten-
tions et peur sa gloire. L'Etre qu'il t’est
eomemandé d’aimer est ’Etre Supréme, le
senl grand, le seul parfait, le seul existant
par la nécessité de sa nature, le seul infi-
niment aimable en lui-méme et pour lui-
wmé¢me. Vile créature que tues, la crainte,
lo.nespeot devroient te. tenix anéanti devant



36 RETRAITE SPIRITUELLE
lui; il veut que tn ’aimes, que tu aspires
a sa confidence, 4 sa familiarité la plus
intime ; que ’'amour te fasse entrer en so-
ciété de ses immenses richesses ,- que tu
partages avec lui sa gloire et sa félicité. Il
le veut aussi ardemment que si cela étoit
nécessaire A son bonheur ; il s’abaisse jus-
qu’a toi en te demandant ton amour, pour
t'élever jusqu’a lui, ette consommer,.t'ab-
sorber dans son unité. Quelle ineffable con-
descendance ! quel mcomparable faveur !
Il n’agrée point ta crainte, si elle ne te
conduit pas & 'amour; il n’est pas.flatté
de ton hommage, si ce n’est pas Pamour
qui le dicte. Il t'a prévenu, et il ne de-
mande ton amour qu’aprés t'avoir donné
des témoignages incompréhensibles du
sien. Tu aimeras donc le Seigneur en vue
de ses perfections infinies ; tu feras de cet
amour le premier et le plus cher de tes de-
voirs ; tu mettras ton bonheur A le rem-~
plir, et tu te croiras trop payé de ton
amour par ton amour méme. Cet amour
sera A lui-méme son motif et sa fin, et tu
diras aprés saint Bernard : J’aime, parce
gue j’aime, j’atme pour aimer.
Trowsikme pornt. — T'u atmeras fe Sei-
gneur ton Dieu. Qu’est-ce i dire ton
Dieu ? C'est-a-dire ton bien, ton seuve-
rain,




SUR L AMOVR DE DIEU. 39
rain, ton unique bien. 11 ta fait poun le
posséder; il se donne 4 toi; il veut quau-
cune chose ne t’appartlenne aussx intime-
ment ausst surement, aussx |méparable—
ment que lui. 1l est 4 toi, si ti l'aimes,
et a proportioni que tu I'aimes. Applique
ta foi , ton espérance et ta charité A cette
parole si courte, et qui dxt tant de choses ;
Mon Dicu. Vous &tes mon Dieu dans Por-
dre de la nature; vous in’avez créé et fait
tout ce que je suis ; vous me conservez i
chaque instant ; votre main pulssante qui
m’a tiré du néant, empéche que je 0’y re-
tombe par mon propre pmds. Jc tiens de
vous tous les biens dont je jouis; jene puxs
attendre que de vous tous ceux que j'es-
pére ; ils sont moins les fruits de mes ta-
lens , de mon industrie, de la bonne vo-
lonté du prochain i mon égard, que de
votre libéralité ct des attentions de votre .
providence. Mais qest-ce que tout cela,
au prix de vous, qui n’éles le Créateur, le
Dieu de la nature, que pour étre mon
Dieu ? L’univers Ppassera, et vous me res-
terez et si vous me restez, je naurai nul
regret isa perte. Je ne puis pas dire ; mon
univers , mais je puis dire : Mon Dieu ;
ce qui me rend infiniment plus riche que

si je disposois de Ia nature enlnere.
. c



3% BETRAITE SPIRITUELLE

Vous ¢tes mon Dieu dans un ordre in-
comparablement plus relevé, celui de la
grace. Vous m’avez mis ’d'abord en la per-
sonne de mes premxers parens dans un état
bien supéricur a ma condition naturelle ,
dans un état auquel ni mes désirs, ni mes
pensées n'auroient pu atteindre. Aprés que
je suis déchu de cet heureux état par le
péché , vous m’y avez rétabli plus avanta-
geusement en m'adoptant pour votre en-
fant dans la personne de votre Fils unique;
vous me donnez abondamment tous les se-
cours nécessaires pour arriver 3 ma fin.
Vous me pardonnez chaque fois que je re-
viens a vous apres vous avoir offensé, et
c’est yous qui me sollicitcz de revenir, qui
faites les premiers pas. Quels motifs n’ai-
je pas d’aimer celui qui, n’ayant aucun
besoin de moi, m’a aimé ainsi le premier ?
Lt pourquoi m’a-t-il aimé ? afin que je
P’aime & mon tour, et que, dans le trans-
port de ma reconnoissance, je lui dise :
Vous étes mon Dieu.

Vous voulez I'étre A jamais dans ’ordre
de la gloire. Vous m’avez destiné i I'éler-
nelle possession de vous-méme, a partager
votre propre félicité. Par un effort de votre
loute-puissance , par un exces inconceva-
ble de volre bonté, vous ¢leverez mon in-



SUR L AMOUR DE DIEU. 39
telligence & la capacité de voug voir fa
aface, et de contempler, sans étre ébloui,
I’éclat de votre infinie majesté ; vous élar-
girez mon cceur étroit et borné, au point
de recevoir et de contenir ces torrens de
volupté pure qui coulent de votre essence.
Alors je dirai avec assurance, et sans crain-
dre que vous me soyez jamais ravi: Vous
étes mon Dieu, mon trésor, mon tout.
Mon ame, voild cehii qui t'ayant aimée
de toute éternité, et voulant t'aimer pen-
dant toute I’éternité, te commande de I’ai-
mer dans le court espace de cette vie,
pour le voir, ’'aimer, le posséder A jamais.
'Quel commandement qui a sa source dans
Pamour de Dieu pour sa créature, qui
n’exige d’elle que d’aimer son Dieu, ct
qui lui assure ce méme amour pour éter-
nelle récompense ! Diras-tu qu’il est sou-
verainement raisonnable , qu’il est infini-
ment doux ? Ce n’est pas assez. La loi qu’il
t’impose est de vouloir étre heureuse, ct
de prendre I'unique moyen de I’étre.




40 RETRAITE SPIRITUELLE

VANV N WY *va

I1I* MEDITATION.

Sur les autres paroles du précepte.
PREMIER POINT.

T'o aimeras Diew de tout ton ceeur. Dien
peut-il étre aimé autrement que de tout
le ceeur ? est-ce trop qu'un cceur fini pour
aimer une beauté infinie ? Si.je laime -
moins ‘que de tout mon cceur, peut-il
étre content? puis-je 1I'étre moi-méme ?
Iélas! en V'aimant de toute la capacité de
ce ceeur, je ne lannqraz que bien au-des-
sous de ce qu’il mérite, et j’aurai toujours
ale prier de I'élargir, afin qu’il puisse con-
tenir un plus grand amour. Je n’aimerois
pas Dieu de tout mon ceeur , si j’usois de
réserve avec lui, si j’étois détermmé a ne
pas passer de certaines bornes dans les té-
moignages de mon amour; si je lui refu-
sois avec obstination le sacrifice de cer-
taines choses qu’il me demande, si je me
faisois un plan de dévotion auquel je fusse
résolude m’arréter, quoique la grace veuil-
le me pousser plus loin. Pour m’assurer si
je n’use d’aucune réserve avec Dieu, il ne
s'agit pas de donuer carriére 3 mon ima-.



~

STR L AMOVR DB DIEU. 41
gination , de supposer des circonstances
éxtraordinaires, ol peut-étre je ne me
trouverai jamails, et de me consulter en-
suite sur ce que je ferois en de pareilles
circonstances. Il peut se glisser dans ¢es
sortes de suppositions bien ‘de I'illusion de
ma part , bien de la présomption: nousne
devons point compter sur nous-mémes, ni
sur nos sentimens préscns, lorsque nous
ne sommes pas dans l'occasion. Témoin
saint Pierre ; son expérience le désabusa ;
elle en a désabusé bien d’autres. On s’ex-
pose aussi alors par pusillanimité & tom-
ber dans le découragement et dans une
sorte de désespoir, ne se sentant pas ca-
pable de porter de certaines épreuves aux-
quellesDieu peut mettre notre amour. Ne
prévenons rien , ce que nous croirions
pouvoir , nous ne le pourrions pas réelle-
ment, etce qui nous paroltroit au-dessus
de nos forces, ne le seroit pas si Dieu
I’exigeoit de mnous. Contentons-nous de
nous examiner sur nos dispositions actuel-
les , et de voir si & ce moment nous accor-'
dons 4 Dieu tout ce qu’il nous demande,
et si nous ne mettons aucune restriction
secréte A 1'offrande de nous-mémes. Di-
sons-lui avec autant de sincérité que d’hu-
milit¢ : Vous, qui scul pénétrez le fond de

-3



43 RETRAITE SPIRITUELLE

mon cceur, ne souffrez pas qu'il vous re-
fuse rien, ni qu’il oppose aucune résistan-
ce ouverte ou cachée aux sollicitations
amoureuses de votre grace.

L’amour de Dieu n’admet pas non plus
de partage dans notre cceur. Dieu est sou-
verainement jaloux; il le veut tout entier,
parce qu’il le mérite; il le veut alui seul,
parce qu’il est le seul qui le meérite, et
qu'il ne I’a fait, ni pu faire que pour lui
seul. Si j'en détourne la moindre affection
vers la créature, je la dérobe a Dieu, je
lui 6te un bien qui lui appartient, et qu’il
ne peut céder a personne. Il faut absolu-
ment que je n’aime que lui, ¢t tout au-
tre objet par rapport & lui, parce qu’il
me lordonne et autant qu’il me lor-
donne. De cette sorte toutes les atfections
de mon cceur tendront & lui comme a leur
fin, et se réuniront en lui comme dans leur
centre. Ce n'est pas vous aimer asses ,
dit saint Augustin , gue d’aimer avec vous
quelque chose qu’on n'aime pas pour
vous.

Par ce précepte d'aimer Dieu de tout
notre cceur, est absolument proscrit 1'a-
mour-propre , par lequel on s’aime sans
rapport & Dieu, et 'on aime tout autre
objet par rapport a svi. Par ot I'on voit



SUR L AMOUB DE DIEU. 45
encore combien I'amour de Dieu doit étre
pur, puisqu’il est souillé par tout autre
amour dont il n’est pas le principe et le
terme. En un mot, le cceur humain ‘nedoit
faire usage de sa liberté que pour s’atta-
cher A Dieu; les créatures ne doivent lui
servir qu’a aimer Dieu davantage, et il doit
combattre et détruire en soi tout ce qu’il y
apergoit de contraire & 'amour de Dieu.
Vaste matiére de réflexions et de pratiques.

Secorp poiNt. — Tu atmeras Dieu de
tout ton esprit. De qui tiens-je mon es-
prit? De Dieu uniquement. J'ai pu le cul-
tiver; mais je ne me le suis pas donne.-
Pourquoi Dieu me I'a-t-il donné? Est-ce afin
que je I'exerce A mon gré sur tel objet qu’il
me plaira , soit bon, soit indifférent, soit
mauvais ? Cela ne peut étre. Mais quels
sont les bons objets sur lesquels Dieu veut
que je lexerce ? Lui-méme sans doute
avant tout. autre, et ensuite les objets
créés , considérés sous le rapport qu'ils ont
avec lui; car ils n'ont de bonté que par
cetendroit, et sije les envisage en eux-mé-
mes, si je m’en occupe autrement qu’en
vue de Dieu, ils cessentd’étre & mon égard
de bons etd’utiles objets de connoissance;
ils ne servent plus qu’a satisfaire une vai-
ne et dangereuse curiosité.

4



44 RETRAITE SPIRITUELLE
La preuve que mon espnt est fait pour

Dicu, c’est que nul autre objet ne le con-

tente pleinement; c’est qu’il ne trouve de

repos que dans la contemplation de Dieu.

Plus il a de sagacité et d’avidité, plus il

pénttre avant dans la connoissance des
choses créées, de ce qui nait dans 1¢ temps

et passe avec le temps ; plus il en sent le

vide, plus il s'en dégofite , plus il est por-

té & passer d'un genre d’étude & un autre

genre, sans qu'aucun apaise sa faim insa-

tiable de savoir. L'amour- propre peut le

soutenir quelque temps ; mais enfin la ré-

flexion et l’expenence le convamquent que

toute science qui ne tend paq a Dieu com-

me & son objet principal, n’est que fuméé.

11 lui faut une pature réelle, solide, quile’
remplisse et nc lui laisse rien a désirer; il

lui faut, non une vérité passagére, telle

que celle des faits, qui n’appartietinentqu’a

la mémoire ; non une vérité abstraite et

idéale, telle que celle dés nombres et des

figures , qui plaft & I'esprit, mais qui ne

le rassasie pas; mais une vérité fixe, éter~

nelle, immuable, substantielle et existante

par elle-méme. Toutes les sciences dignes
de ce nom le raménent a cette vénbé, qui
est Dieu. Elle en est le fondement et le
principe , auquel remontent toutes les



SUR L AMOUR DE DIEF. 45
vérités particuliéres, comme a la vérité
premiere et universelle. ' -

Si j’étois seul dans I'univers avec Dieu,
mon esprit ne pourroit évidemment s’ap--
pliquer qu’a lui, et 4 moi par rapport a
lui. L’obligation de le lui consacrer tout-
a-fait se montreroit & moi dans toute sa
force ; elle me paroitroit non - seulement
juste , mais indispensablement nécessaire;
je m’occuperois de lui continuellement ,
sans aucune distraction, et cette occupa-
tion , loin de m’étre pénible , me seroit si
douce , si agréable, que je ne pourrois en
étre pmvé sans devenir aussitét malheu-
reux. Mais quoi! Dieu a-t-il perdu le droit
d’occuper tout mon esprit, parce qu ‘il a
prodmt d’autres créatures , qui sont pour
moi autant de bienfaits de sa part, qui me
servent d’autant de degrés pour m ‘élever
A lui, qui me parlent de sa puissance, de
sa sagesse , de ses autres attributs , en qui
je puis et dois le contempler avec ravisse-
ment? La vue de mes semblables, le com-
merce , soit de nécessité, soit d’utilité, soit
d’agrément que j'ai avec eux, m’autori-
sent-ils & détourner mon esprit de Dieu,
et ne doivent-ils pas aa contraire m’y rap-
peler sans cesse ? En créant le monde, en
‘instituant la société humaine , I'intention

C5



46 BETBAITE SPIRITUELLE

de Dieu a-t-elle pu étre que cela contri-
buat-a me faire perdre son souvenir; ou
que mes besoins, mes affaires, les devoirs
de mon état, mes entretiens, mes études
mémes de goiit et de louable curiosité me
le fissent presque entitrement oublier ?
Nor, I'esprit pense i ce que le cceuraime,
et si jaime. Dieu de tout mon ceeur, j’y
penserai de tout mon esprit. La Houche
partede Uabondancedu ceeur, et si mon
cceur est plein de Dieu, j'en parlerai avec
plaisir toutes les fois que 'occasion s’en
présentera, et je serai attentif 2 la faire
naitre. Sans négliger mes devoirs , ni mes
affaires, je regarderai comme mon pre-
mier devoir, et ma principale affaire, de
méditer surla nature de Dieu, sur ses bien-
faits , sur les vérités de la foi et de la mo-
rale chrétienne , sur toutes les raisons que
j’ai de le craindre etde I’aimer. Tel estle
seul légitime emploi que je puisse faire de
mes lumiéres naturelles et surnaturelles ;
et mon intention sera que diverses con-
noissances me serveut i aimer Dieudavan-
tage. '

Trowsiene point.—T'w azmeras Dieu de
toute ta force. Cela veut dire en premier
lieu, que devant aimer Dieu de toute la
force que me donne la grice actuelle, et




SUR LAMOUL DE DIEU. 47
cette grace augmentant toujours par 'exer-
cice de ’'amour, je dois aussi de jour en
jour aimer Dieu davantage. Car il n’en est
pasde son amour comme de celui des créa-
tures. L’amour des créatures est plus fort,
plus ardent dans son commencement ; il
s’affoiblit ensuite par la jouissance méme,
et finit par la saliété et le dégoit. C'esttout
le contraire .de l'amour divin. Foible en
commencant, il s’accroit & mesure que
Yon connoit mieux Dieu, qu’on le gotite,
gu’ons’approche plus famnili¢rement de lui,
qu’on jouit plus intimement de sa présen-
ce.Et comme la force d’aimer Dieu est en
nous toute surnaturelle , et que c’est Dieu
lui-méme qui en met le germd dans Pame
par lhabijtude de la charité, il augmente
cette force selon le bon usage que 'ame
en fait; le germe de 'amour se développe.
s’étend, et acquiert par degrés une vigueur,
incroyable. Le progrés de 'amour va de
lui-méme i linfini, et la rapidité de ce
progres répond A la fidélité de Fame, lors-
qu’elle ne perd aucune occasion de prou-
ver a Dieu sou amour.

Cela veut dire , en second lieu, que je
dois consacrer & Dieu toutes mes vues, tous
mes desseins, toutes mes actions , n’ayant
d’autre intention aue de lui plaire ; m'a¢-



48 RETRAITE SPIRITUELLE

quitter par amour de tous mes devoirs;
employer mes talens , mes biens, mon
crédit, mon autorité ale faire aimer; avoir
un ztle ardent pour sa glolre et la pro-
curer de tout mon pouvou' , autant que
mon état m’y autorise, que la grice m’y
pousse,, et de sagey conseils me révlent et
me dirigent.

Cela veut dire , en troisitme lieu, qu il
faut que je lutte sans cesse et de tous mes
efforts contre' les divers obstacles qui s’op-
posent & mon amour pour Dieude la part
de la nature corrompue , du monde et du
démon’; et, parce que mes efforts sont foi-
bles, ou plutét nuls contre de si puissans
ennemis, qu'il faut de plus que j"aie un
recours conti'nuel A la priére et aux autres
moyens de vaincre que m'offre la religion,
et que Dieu met A ma disposition.

Cela veut dire, en dernier lieu, que je
dois aimer en souffrant d’abord avec rési-
gnation et patience; ensuite avec une sou-
mission tranquille, une’ parfaite confor-
mité de volonté, une joie spmtuelle tous
les maux qu’il plait & Dieu de m’envoyer,
tant ceux qui affligent le corps, que ceux
qui tourmentent P'esprit et qui mortifient
le ceeur, soit que ces maux soient natu-
turels, comme ceux qu’améne le cours



SUR L’AMOUVR DE DIEU. 49
ordinaire de la providence, ou qui vien-
nent de la part des hommes; soit qu’ils
soient surnaturels, comme les tentations
et les vexations dontle démon est ’auteur,
et les épreuves purifiantes et crucifiantes,
qui sont l’ouvrage de Dieu.

Ai-je jamais envisagé le précepte de I'a-
mour de Dieu dans cette étendue! M’en
suis-je formé cette idée, et me suis-je con-
duit en conséquence? 1l est pourtant vrai
que je¢ ne puis le restreindre sans affoiblir
le sens des parolesmémes du précepte, qui
embrassent tout dans leur généralité et
leur simplicité. Ah! mon Dieu ! je nevous
ai point encore aimé, je ne me suis point
encore reproché -de ne pas vous aimer
comme je le dois; je ne me suis méme ja-
mais sérieusement éxaminé sur I'observa-
tion du premier et du plus grand des pré-
ceptes. Que je commence enfin, et que je
contmue jusqu ’au deérnier soupir.



L) RETRAITE SPIRITUELLE

ATV BN 3 o

II1* MEDITATION.

. Méme sujet.
PREMIER POINT.

Sx le précepte d’aimer Dieu pour les rai-
sons et de la maniére qu’on vient d’expo-
ser ne me paroit pas souverainement jus-
te, je ne connois pas Dieu. je ne me con-
nois pas moi-méme ; je ne pense pas i ce
que Dieu est en soi, a ce qu’il a fait pour
moi, & ce qu’il' mérite de moi. Je ne pense
pas a ce que Dieu est par rapport A moi, mon
premier principe et madernigre fin, et com-
bien je suis tenude Vaimer 4 ces deux ti-
4res. Que je me considére comme homme,
comme chrétien ; que je eonsulle ma rai-
son, que je consulte ma.foi; que je rentre
en moi~méme , gue je jette les regardssur
ce qui est hors de moi, tout me dit que
je dois aimer Dien pour lui-méme, par-
dessus toutes chosecs et en toutes choses,
_et que nul devoir n’est aussi juste que ce-
lui-la, puisqu’il est méme la source de
toute justice; car rien n’est juste si ce pré-
cepte ne I'est pas, et il n’y a plus de mo-
rale, ni naturelle ni surnaturelle.



SUR L AMOUR DE DIRU. 51

Si ce précepte me semble trop génant,
cest que je n’écoute que mes passions
aveugles et insensées, que mon orgueil
qui aspire 3 lindépendance, que mon
amour-propre qui prétend concentrer en
moi mes affections, Mais dois-je les écou-
ter, puis-je les prendre pour juges, quand
il ¢’agit des droits de Dieu et de mes obli-
gations a son égard ? Rien ne prouve micux
la corrupticn de ma nature, et combien
elle est éloignée de sa rectitude originelle,
que cette répugnance que j’éprouve 2 ai-
mer Dieu, que cette violence qu’il faut
gue je me fasse pour la surmonter, que
ces misérables raisons que j’allegue, ginon
pour me dispenser tout-a-fait de ce de-
voir, .du moins pour en resserrer I'éten-
due eten affoiblirl’obligation. Je me plains
qu’il géne ma liberté. Mais quai! Dieu au-
rait-il laiss¢ & ma liberté de ne le pas ai-
mer ou de ne 'aimer gqu’autant qu’il me
plairoit ? Géne-t-il ma liberté, en m’or-
donnant de I'appliquer au seul usage pour
lequel il me ’a donnée ? Fixer ma volon-
té faite pour aimer le bien dans Pamour
du souverain bien, subordonner ses autres
amours i celui-1a, et lui dé¢fendre des’en
¢loigner, ¢’est la régler ct non pas la gé-
ner, c’est la faire servir 4 ma perfection



52 RETRAITE SPIRITUELLE

et 2 ma félicité , et m’empécher d’en faire
Pinstrument de ma dégradation et de mon
malheur.

Secoxp point.—S'il est un précepte pro-
pre A perfectionner mes facultés, c’est ce-
lui d’aimer Dieu; il est méme le seul qui
produise cet eﬂ’et. En quoi consiste la gran-
deur, D’élévation de mon entendement P
En ce qu'il est capable deconnoitre Dieu,
I'étre infini_en tout genre de perfection.
Mais g’il en est capable, c’est évidemment
sa destination ; il la remplit, il se perfec-
tionnelui-méme en s’exergant surce grand
objet, ol il découvre sans cesse de quoi
admirer , de quoi louer, de quoi étre ra-
vi hors delui-méme, & mesure qu'il 'ap-
profondit. Que les objets ‘créés lui sem-
blent petits et indignes de son attention, -
lorsque sortant de la contemplation de ce-
lui-1a, il jette un regard sur eux pour re-
poser son ceil ébloui et fatigué d’an éclat
qu’il ne peut soutenir long-temps! Qu’y
voit-il de beau, que quelques rayons épars
de la beauté supréme ? ce n’est qu’a cause
des vestiges qu’il en découvre en eux,
qu'il daigne s’arréter i les contempler pour
se délasser et se rapporter de nouveau sur
la source Inépuisable de toute beauté.
Quelles nobles, quelles sublimes idées



SUR L AMOUR DE DIRU, 53
que celles que 'esprit humain va pulser
dans ladivinité! Quelle droiture de raison,
quelle profondeur, quelle inébranlable fer-
meté dans les principes, quelle justesse et
quelle certitude dans les conséquences, lors-
qu’on s’assujettit & juger de chaque chose
comme Dieu en juge, qu’'on s’efforce de les
voir telles qu’il les voit, et qu’on ne consulte
que la raison supréme, vraie et unique lu-
miére des esprits ! Quell® extravagante
philosophie, que celle qui s’aveugle jus-
qu’a nier ou révoquer en doute I’existen ce
de Dieu ou sa providence , ou la nécessité
d’une religion révélée ! O mon Dieu , ins-
pirez-moi la plus vive horreur de cette sa-
gesse insensée. »

En quoi consiste de méme la noblesse
du ceeur humain ? En ce qu’il est capable
d’aimer le souverain bien, le bien infini;
en ce que ses désirs I'élévent jusque la,
et que nul autre bien ne peut le conten-
ter. Il est donc destiné & le posséder, et il
ne peut parvenir 4 celte possession que
par 'amour. Il ne sera parfait, il ne sera
heureux que quand il le possédera; il se
perfectionne donc, il se dispose au bon-
heur en Paimant. Si nos facultés se haus-
sent ou s’abaissent, s'étendent ou se resser-
rent , selon les objets qui les occupent,



54 BETBAITE SPIRITUELLE
quelle doit étre I'élévation et la largcur
d’un cceur dont toutes les affections sont
pour Dieu, et qui dédaigne ce qui est
moindre que Dieu! combien doit étre bas
et étroit le cceur qui s’attache aux choses
créées, et qui en fait le terme de ses dé-
sirs | Combien doit étre réglé, pur et saint,
le ceeur qui aime celui qui est l'ordre, la
pureté, la sainteté par essence! Quelle
paix, quelle joie, quelle plénitude! Com-
bien au contraire doit étre déréglé, souillé
et coupable, le ceur qui, se livrant aux
créatures, se plonge dans le désordre, dans
Pimpureté, dans le crime ! Quel trouble,
quelle tristesse , quel vide affreux ! L’ame
qui aime Dieu est nécessairement belle et
de grand prix ; chaque jour elle s’embellit
et devient plus estimable aux yeux de Dieu
et de ceux qui jugent des choses comme
Dieu. Celle qui ne I'aime pas est hideuse
et méprisable, et d’autant plus digne
d’horreur et de mépris, qu’elle a d’ailleurs
de plus grandes qualités naturelles. Tel
est le jugement que Dieu en porte; et si
le monde la trouve aimable et estimable,
c’est qu'’il s’arréte i de trompeuses appa-
rences, et que de plus il n’a pas le juge-
ment sain,

TroisikMe point. — OQutre ces ralsons



SUR L AMOUR DE DIEU, 55
d'aimeér Dieu prises de mon intérét per-
sounel , il y en a d’autres plus fortes et plus
pressantes. 11y va de mon bonheur éternel
de remplir autant que je le puis, le pré-
cepte de I'amour de Dieu. Je suis toujours
4 ]a porte de P’éternité, il ne dépend que
de Dieu que j’y entre A tout instant. Si jai
son amour daus le ceeur, je suis sauvé ; si
je ne I'ai pas, je suis perdu sans ressource.

Je nesais si je suis digne d’amour ou de
haine, et par conséquent si j’ai la grice
sanctifiante et la charité dans le degré suf-
fisant. Pour mettre ma conscience en re-
pos sur un point de cette importance , je
dois m’assurer le plus qu'il m’est possible
de ma bonne volonté. Et quel autre moyen
de m’en assurer, que de consacrer dés a
présent mon espril , mon ceeur et ma force
A Pamour de Dieu ? Hélas! que ceux qui
attendent au dernier moment a4 mettre en
pratique ce commandement, sont expo-
sés au danger de mourir sans I'avoir ac-
compli !

Mon degré de gloire et de bonheur dans
le Ciel , répondra au degré d’amour que
j’aurai eu sur la terre. Il y a la-haut une
prodigieuse diversité de places, et c’est I’a-
mour qui les assigne 4 chacun. Dire com-
me font les loches et les tiédes, qu'on n’as-



56 RETRAITE SPIRITUELLE

pire pas aux premiérus places, et qu’on se
contente des derniéres, c’est un langage
qui ne peut se souffrir, une manitre de
penserimpardonnable; c’est montrer qu'on
ne fait pas grand cas du royaume de Dieu,
et mériter, ou peu s’en faut, d’en étre
tout-a-fait exclus.

On n’acquiert nul mérite dans lautre
vie, et F'on n'y porte que celui qu’on a ac-
quis ici-bas. Le Ciel n’est ouvert qu’a la
charité pure, en quelque degré que ce soit.
Un des principaux objets du Purgatoire est
de purifier cette charité et de la dégager
de tout mélange d’amour-propre. Cette
purification est souvent trés-longue ; 'E-
glise suppose dans ses priéres qu’elle peut
durer plusieurs siécles, et elle ne s’achéve
que par des tourmens inconcevables, dont
la charité ne regoit pas le moindre accrois-
sement. Quand un Chrétien pourroit pré-
sumer qu’il aime assez pour mettre son sa-
lut en sdreté, quelle folie & lui de ne pas
travailler de tout son pouvoir & augmenter
‘et & purifier ici-bas sa charité, de ne pas
s’embarrasser d’aller en Purgatoire et d’y
souffrir de longues et de terribles peines
infligées par la justice divine en punition
de sa lacheté! Outre qu’il ne parviendra
que tard & cette derniére place, dont il se



SUR L 24OUR DE DIEU. 57
contente, quelle perte inappréciable pour
lui, s’il a de la foi, et s’il pense qu’il ne
tient qu’a lui de croitre 4 chaque instant
en charité, et de mériter une plus haute
- place.

- A YN At
CONSIDERATION

Sur P'exercice de la presenee de Dieu.

Un des moyens les plus doux, les plus fa-
ciles, et les plus efficaces pour entretenir
et augmenter en soi Famour de Dieu, est
P’exercice de sa sainte présence. Pour com-
mencer i faire usage de ce moyen, il faut
avoir déja une étincelle d’amour dans le
ceeur. Car le pécheur craint de penser a
Dieu, en qui il ne voit qu’un juge redou-
table qui le condamne: Le chrétien tiéde
évite de penser 4 Dieu; qui lui reproche
sa lacheté et ses résistances continuelles 4
la grice. Le Chrétien dissipé, livré i ses
sens , a son imagination, et toujours hors
de soi, ne veut point d’une pensée quil’o-
blige a rentrer en soi-méme, et i se reti-
rer des objets extérieurs. Mais le Chrétien
qui veut sérieusement étre & Dieu, et qui
désire sincérement de 'aimer, pense vo-



58 RETRAITE SPIRITUELLE
lontiers a lui ; il en fait sa plas douce oc-
cupation ; il souffre avec peine ce qui I'en
retire ; il y revient toujours avec plaisir.
En un mot, rien n’est plus doux que de
penser i ce qu'on aime, surtout quand,
sous tous les rapports, l'objet est infini-
ment aimable, et que le cceur trouve en
lui tout ce qui peut le remplir.

Ce moyen est facile. Tout rappelle i
Dieu celui qui aime Dieu; il le voit en tou-
tes les créatures, qui n’ont de vie, de
mouvement, d’existence que par lui. Le
spectacle de la nature, soit qu’il la consi-
dére d’une vue générale,- soit qu'il des-
cende au particulier , devient pour lui une
espéce de contemplation, qui le ravit dans

‘Padmiration des perfections divines, et qui
le transporte d’amour, en pensant que
Dieu, qui n’a besoin de rien, a fait tout
cela pour 'homme , et encore pour le
temps si court de la vie présente. Si le lien
de mon exil est si beau, s'écrie-t-il, si
tout m’y enchante, si je suis si tenté de
m'y arréler, et d’y fixer mes désirs, que
sera-ce de ma patrie, ol je verrai, oi je
posséderai, non plus des beautés passage-
res et d’emprunt,, mais la beauté éternclle ,
immuable, qui tient de la nécessit¢ de son
¢ire ses attraits infinis ? L'esprit des saints



SUR L’AMOUR DE DIEU. 39
se perdoit daus cette pensée, et tout ce
qu’ils voyoient de beau, de bon, de ma-
gnifique sur Ia terre, élevoit leurs cceurs
au Ciel. Ils trouvoient si facile de s’occu-
per de la présence de Dieu, qu'’ils ne con-
cevoient pas qu’on pfiit s'occuper d’autre
chose. Comment en étoient-ils venus 1 ?
L’amonur les avoit appliqués a la pensée de
Dieu; il leur avoit appris a le chercher et
i le trouver partout, et cet exercice assidu™
de la présence de Dieu, auquel ils s’toient
d’abord fait une loi -de s’assujétir, avoit
donné par degrés un accroissement in-
croyable & leur amour. Cet exercice leur
étoit devenu si familier, qu’ils le prati-
quoient sans y penser, et si nécessaire ,
qu’ils ne pouvoient vivre sans cela, et
qu'il lear edit été impossible de s’en dis-
traire. ‘ ’

La présence de Dieu est encore plus fa-
cile & celui qui s’exerce A se recueillir en
soi-méme, A rentrer dans son cceur, 4 en
étudier les mouvemens. 11 n’a pas besoin
des objets extérieurs pour penser i Dieu ;
il le trouve en soi, il le porte partout avec
soi. En effet, si je sais tant soit peu réflé-
chir, je n’ai qu’a me demander a moi-
méme : que veut connoitre mon esprit ?
quel est son objet? La vérité ; et la vérité,



6o . RETRAITE SPIRITUELLE
c’est Dieu. Que désire mon cceur ? Le bon-
heur; et le bonheur, c’est la possession
de Dieu. Et pour connoitre Dieu, sans
m’arréter aux créatures, je n’ai qu'a ’é-
tudier en lui-méme, qu’a fixer I'ceil de
mon entendement sur sa nature et ses per-
fections, qu’'a creuser un peu ces idées
d’ordre , desagesse, de beauté, debonté,
de justice , d’éternité , d’immensité, d’in-
fini en tout genre, qui sont mes premidres
notions, intimes et ineffables ; les notions
sur lesquelles je juge, je raisopne sans
_crainte de me tromper ; les notions aux-
quelles il fapt que je raméne tout, si je ne
veux pas m’égarer; et je trouverai que ces
notions me viennent de Dieu, qu’elles sont
originairement en Dieu,, qu’elles sont Diea
lui-méme. Voila donc Dieu intimement et
inséparablement présent 3 mon esprit. Si
i'en perds le souvenir, cest que .je me
perds moi-méme de vue, et que j’oublie
ce que je suis. Il est encore plus présent
4 mon cceur, que le désir du bonheur ne
quitte jamais, a qui il est nécessaire, dont
il est la vie. Désirer, e’est aspirer a s’unir,
a jouir. Si Dieu estle bonheur réel et es-
sentiel, comme on n’en peut douter , voili
donc mon ceeur qui désire toujours, na-
turellement et nécessairement Dieu , qui
' n’aspire



SUR L'AMOUR DE DIED. 61
n’aspire qu’i son uhion et & sa jouissance.
Et comment, sije leveux, ce qui est 'ob-
jet direct et nécessaire de mies désirs, ne
me seroit-il pas continuellement.présent ?
Je n’ai pour cela qu'a ne pas détourner ces
désirs de leur véritable objet. Par ces fré-
. quens retours de Pesprit et du cceur vers
Dieu, 'amour se nourmt et se fortlﬁe de
plus en plus.

Etil n’est pas de moyen plus efficace en
lui-méme, parce qu'il agit sans interrup-
‘tion ; rien ne pouvant empécher que mon
esprit et mon cceur ne s’occupent de Dieu.
Mais ce qui agit toujours ne peut man-
quer i la fin de produire un effet considé-
rable. D’ailleurs plus on pense & un objet
tel que Dieu, plus on le trouve aimable;
plus on Plaime, plus on le veut aimer.
L’exercice de la présence de Dieu étant un
exercice d’amour, quel en peut étre le
fruit sinon wun accroissement d’amour ?
Dieu, de son c6té, voyant une ame qui dé-
sire de l’avoir toujours présent, qui fait
pour cela tout ce qui dépend d’elle, qui se
reproche la moindre dissipation volontaire,

se complait dans la fidélité ; il redouble

ses grices; it la visite fréquemment, il se

fait souvent sentir a elle ; non-seulement

elle a sa présence, mais elle la goiite, elle
D



Ga RETRAITE SPIRITUELLE

y trouve ses délices ; il entre en un com-
merce famillier avec elle, et I'admet enfin
a son intime union. Si I'on savoit ce que
c’est que ce commerce et cette union, que
ne feroit-on pas pour en jouir ? Ce qu’on-
en lit dans les vies des Saints ce qu'ils en
ont écrit, n’est rien au prix de ce qu'ils
en ont éprouvé.

On dit que cette présence continuelle
de Dieu est impossible. Celle du ceeur né
I'est certainement pas, et c'est celle-1a
qu’on vous demande principalement. Jai-
me toujours actuellement, quoique je n’y
réfléchisse pas, P'objet que je veux teu-
jours aimer. Celle de ’esprit n’est pas plus
impossible, si on 'entend comme il faut.
Ne dit-on pas dans le langage ordinaire ;
qu’une épouse fidele pense toujours a son
époux une mere 4 son fils unique, un
ami ason ami ? Est<ce a dire qu’ils n’ont
jamais absolument d’autre objet duns I’es-
prit? Non, c’est-a-dire seulement qu'ils y
pensent volontiers,, yu'ils y pensent fré-
quemment , et que la pensée de nul objet
n’afloiblit celle-1a. Tl nous est plus natu-
~ turel, plus aisé en toutes manieres de pen- -
ser de méme a Dieu, d’autant plus guenous
pouvons et nous devons ne penser i toutle
reste qu'a cause “de lui, et par rapport a



SUR L’AMOUR DE DIEU. 65
Iui. Quand il est dans I'ordre de Dieu que
je pense a de certaines. choses; quand je
n’ai d’autre intention en y pensant que de
faire sa volonté ; quand je donne quelque
reldche 4 mon esprit, qui ne peut soute-
nir long-temps une attention sérieuse; je
pense a Dieu, je me maintiens dans sa
sainte présence. Quant aux pensées va-
gues, inutiles, vaines, qui se présentent a
I'imagination , méme au temps de la prié-
re, et & celles qui sont produites par nos
inquiétudes, nos empressemens, nos crain-
tes, nas prévoyances, si elles sont tout-j-
fait involontaires, elles ne distraient point
de la présence de Dieu; si 'on y donne »
occasion par le libertinage de I'esprit ou
Pimmortification du cceur, il faut aller 3
la source du mal, et retrancher peu a peu
en soi tout ce qui met obstacle i la con-
tinuité de la présence de Dieu. Les saints
en sont venus a bout. Nous y réussirons,
si nous le voulons comme ‘enx.



64 RETRAITE SPIRITUELLE

w

TROISIEME JOUR.

Sur quctélues motifs particutiers d’ai-
" . mer Dieu. :

PREMIERE MEDITATION.

Sur la paternité divine.

PREMIER PROINT.

Dmu est mon pére; il n’est point dans la
nature de titre qui donune plus de droit a
étre aimé, que celui-la. Mais comment
Pest-il? d’une maniére qui ne peut appar-
tenir qu'a lui. Il est le créateur de mon
corps et de mon ame, et l'auteur de leur
union. Je ne tiens que de'lui mes facultés
et mes qualités naturelles, telles que je
les posséde. Il est mon pere : je ne conti-
nue a chaque instant d’exister que par lui.
Il est mon pere; il fournit continuelle-
ment & mes besoins, & mes: commodités ,
et méme & mes plaisirs : car je n’en goiite

aucun, mémecontre sa volonté, que ce ne . -

soit lui qui me le procure. Il pourroit me
retirer tout.ce qu’il m’a donné, lorsque
j’en abuse pour loffenser; il pourroit



SUR L AMOUR DE DIEU. 65
m’anéantir moi-méme; et par pure bonié
il ne le fait pas. Que sont les autres peres
comparés i celui-lA? Si la nature faitaux
enfans un devoir sacré et indispensable
d’aimer leurs péres , combien plus suis-je
obligé d’aimer Dieu !

Mais la foi m’apprend que Dieu est mon
pére 4 un titre plus excellent encore que
celui de la création. Celui-ci est dans I'or-
dre purement naturel ; au lien que l'autre
est au-dessus de la nature. La raison con-
coit clairement le premier ; mais le second
est un mystére qui surpasse notre intelli-
gence. Dieu est mon pére, en ce qu’il m’a
adopté en Jésus-Christ son Fils unique. Le
titre de pére est celui qui caractérise la
premiére personne de I'adorable Trinité ,
en ce qu’elle engendre dans I’éternité un
fils de méme substance qu’elle, et en tout
parfaitement égal & elle. Ne pouvant m’en-
gendrer de la sorte, parce que cela répu-
gne & son essence et ala mienne, par une
merveilleuse invention de son amour, et
pour étre mon pére autant qu’il lui est
possible de 1’étre, Dieu a uni la nature hu-
maine inséparablement i la personne de
son Fils ; et de cette maniére il nous a tous
adoptés en lui, nous qui appartenons ace
Fils en qualité de chrétiens. Il est mon

D3



66 RETRAITE SPIRITUELLE

peére par grice , comme il 'est de Jésus-
Christ par nature; il me voit, il m’aime
en Jésus-Christ comme son Fils; je de-
viens, & proportion comme Jésus-Christ ,
I'objet de sa eomplaisance. Par I'Incarna-
tion il a trouvé 'ineffable secret d’étendre
jusqu’a moi la filiation divine, et de par-
tager entre son Fils et moi la tendresse in-
finie qu’il a pour. lui. L’adoption est un
bienfait si éminent, elle m’approche tel-
lement de Dieu, que les anges en seroient
jaloux , s’ils pouvoient I’¢tre. Quel amour
ne dois-je pas 4 Dieu, en reconnoissance
de cette gnalité de pere qu'il a daigné pren-
dre par rapport 2 moi ! Pour comprendre
jusqu’otr il doit aller, il faudroit que je
pusse concevoir I'excés d’amour que Dieu
m’a témoigné en m’adoptant ainsi. De.mé-
me que I'amour du, Verbe éternel pour
son pére est passé dans 'ame de Jésus-
Christ, et lni a ét¢ communigné autant
qu’elle étoit capable de le contenir , de
méme il faut. que de I'ame de. Jésus-Christ
son amour passe dans. la mienne, et la
remplisse selon toute sa capacité.

Secorp point.—Les droits que j'acquiers
aupres de Dieu par le titre d’enfant adop-
tif, sont pour moi autant de raisons de I'ai-
mer davantage. Premiérement : j’entre par



‘SUR L’AMOUR DE DIEU. 67

I'adoption dansla famille de Dieu, etj’en

fais partie. Jésus-Christ en est le premier-

né et le chef; comme membre. de Jésus-

Christ , comme son frére par.adoption, je

suis incorporé i cette famille, appartiens
4 la wmaison de Dieu, non en qualité de

serviteur, mais en qualité d’enfant. Ce qui

ne se peut pas dire des anges, qu’ils sont

enfuns. de Dieu, se dit de.moi; et c’est un

des principaux points de ma croyance. J’ai

-dene droit ainsi que Jésus-Christ 4 la fa-
miliarité de Dicu, et a vivre dans sa mai-

son sur le pied d’enfant. Jésus - Christ ne

met point de distinction a cet égard entre

lui et nous; il dit : Mon Dieu et fe. vd-
tre; mon pére et te vétre (1). Seeonde-

ment, j’ai droit } titre d’enfant A une ten-
dresse spéciale, a des. attentions., A des
soins de la part de mon pére, qui me con-
.sidére comme un. autre lui-méme, qui
s’intéresse amoi d’'une fagon particuliére,
qui- me prodigue. son affection et ses ca-

resses, qui-vit , pour ainsi dire, en moi.,

qui partage mes. plaisirs et mes peines, qui

ne s’applique qu’a me rendre henreurx, et

qui y met sa gloire. Je n’ai qu’a me eom-

‘porter en enfant de Dieu; et-j’éprouverai
a mon égard une hont¢ de sa part , dont

(1) Joan. 20. 7.



68 BETBAITE SPIRITUELLE

celle des péres, selon la chair, ne sauroit
approcher. Tout désobéissant, tout ingrat
et dénaturé que je suis, ou que j’ai été, si
je voulois réfléchir sur la conduite que
Dieu atenue, ou tient encore envers moi,
je serois pénétré d’admiration et de re-
connoissance poursa tendresse et ses soins
paternels. La peinture que Jésus - Christ
nous a tracée des sentimens du pére de
Penfant prodigue , n’est qu'une foible ima-
ge de ceux du pere céleste pour les pé-
cheurs. S’il est tel 4 I'égard de ceux qui
I'offensent, qu’est-il donc pour ceux quij
lui sont obéissans et fideles | soit qu'il
m’ait recu en graces aprés mes péchés ,
soit qu'il m’ait préservé de toute chute
mortelle, par quel amour répondrai-je ja-
majs a celui qu’il m’a témoigné, et qu’a
titre de pére il s’est engagé d’avoir pour
moi ? Car il a voulu me devoir cet amour,
et se mettre hors d’état de me le refuser.
Troisitm<ment enfin , j’ai un droit acquis
et assuré A I’héritage céleste; il ne peut
me manquer, a moins que je ne veuille
obstinément me déshériter moi-méme. La
foi me garantit ce droit aussi infaillible-
ment, qu’'elle me garantit que Dieu est

mon pere. Pour que j'en fusse frustré, et”

que je le perdisse autrement que par ma

<
-
e



SUR L AMOVR DE DIEU. 69
faute , il faudroit que Dieu se dépouillat
du titre de pere : ce qu’il ne peut faire.
Mais quel est cet héritage ayquel j’ai une
prétention si bien fondée? C’est la posses-
sion de Dieu méme : c’est une jouissance
proportionnée 2 ma capacité, mais telle

. en soi_ que Dieu I'a de lui-méme. C’est son
~ propre bonheur qui devient le mien ; et
pour me le communiquer, il m’unira a
lui, il m’abimera, il'me perdra en lui. Je
dois jouir de cet héritage éternellement ,
immuablement , avec I'assurance la plus
intime qu’il ne me sera jamais ravi, que
personne n’en troublera, ni ne m’en dis-
putera la possession. Mon-ingratitude est
monstrueuse, si je n’aime pas de tout mon
caeur, A tous les instans de ma vie, un tel
pére, qui me donne droit sur tout ce qu’il
a, sur tout ce qu’il est, et qui m’associe &
toute sa gloire, A toute sa félicité.
Trosikme po1NT. — Ce titre d’enfant de
Dieu ne peut se perdre. De quelque ma-
ni¢re que je me comporte a 'égard de
Dieu, quels que soient mes sentimens pour
lui, il sera toujours vrai qu’il est mon
ptre. Dans mon caractére ineffacable de
fils adoptif, je lirai toujours I'indispensa-
ble obligation d’aimer Dieu ;" j’y lirai ma
condamnation , si je ne I'aime pas. Ce ti-



7o . BETBAITE SPIRITUELLE

tre sera le plus grand sujet de ma joie dans
le Ciel. Dieu infiniment aimable en lui-
méme , m’y paroitra, si je I'ose dire, plus
aimable encore, envisagé dans sa qualité
de pére, qui m’autorisera a le féliciter plus
amoureusement , et 4 me féliciter moi-
méme de ses perfections, & me les appro-
prier, 2 les regarder comme un bien com-
mun A lui et & moi, en vertu de la liaison
et de I'union qui est entre le fils et le pére.
Ce méme litre sera en enfer, sij’ai le mal-
heur d’y tomber, la source de mes plus
affreux tourmens, des reproches cruels
que je me ferai éternellement de n’avoir
pas aimé un tel pére, et de I’horrible dé-
sespoir ou je serai de ne pouvoir plus I'ai-
‘mer. Oh! si je connoissois toute 'amabi-
lité du Pére céleste , tous les droits qu’il
a sur mon cceur, comme les damnés le
connoissent , avec quelle violence ne me
sentirois-je pas poussé a l'aimer! Leur
malheur est de repousser nécessairement
ce puissant attrait de toute la force de leur
volonté ; mon crime est d’y résister libre-
ment. 1ls reconnoissent toujours Dieu pour
leur pére ; ils ne veulent pas 'aimer; et
ils ne peuvent pas aimer autre chose. Quel
état! Si je le médite, il ne m’apprend pas
moins que ’état des bienheureux , com-



SUR L’AMOVR DE DIEV. 71
bien je dois aimer ici-bas Dien mon ptre,
puisque I'amour jounissant fera le bonheur
des uns, et 'amour désespéré le malheur
des autres.

AN \ N Y 4
II° MEDITATION. n
Sur le don que Dieu le Pére m'a fait de son propre Fils.
PREMIER POINT.

Diev ne sest pas contenté de m’adopter.
Il m’a donné son propre Fils. Tout Dieu
qu’il est, pouvoit-il me faire un plus grand
don, et me témoigner un plus grand
amour ? Cefui, dit saint Paul, qui n’a
pas épargné son propre Fils, mais qui
’a tivré pour nous tous, comment ne
aous a-t-i pas tout donné avec tus (1) ?
Si 'on efit laissé a ma disposition de de-
mander a Dieu tel gage d’amour qu’ilm’edt
plu ; aurois-je jamais songé A celui-1a; et
quand j’y aurocis songé, aurois-je osé le
proposer? Il.n’est pas besoin d’insister da-
vantage sur ce point. La raison en est ac-
cablée, et la langue n’a pas d’expression
pour rendre les sentimens dont le cceur
doit &tre périétré. Il ne reste qu’a s’anéan~
tir devant Dieu, et qu’a le prier de se glo-
(x) Rom. 8. 32,



= RETRAITE SPIRITUELLE
rifier lui-méme au sujet de ce don ineffa~
ble. L’aveu de notre impuissance a lui ren-
dre ici amour et les actions de grices
qu'il mérite, est la seule manié¢re de nous
acquitter envers lui. Sans doute que nous
devons tout donner, et nous donner nous-
mémes A Dieu le Pére qui nous a donné
son Fils unique. Mais qu’est-ce que le don
de tout ce qui nous appartient ? qu’est-ce
que le don de nous-mémes ? qu’est-ce que
I’amour le plus généreux dont une créa-
ture soit capable, pour reconnoitre digne-
ment le dernier effort de I'amour de Dieu ?
Je me dois déja tout entier- i lui A tant de
titres ; qu’ai-je a ajouter pour celui-ci qui
Pemporte infiniment sur tous les autres ?
Seconp point. — En quelle circonstance
Dieu le Pére m’a-t-il donné son Fils ? C’est
une chose  laquelle il faut faire attention , -
parce qu’ellc augmente de beaucoup le
prix du don. Il mel’a donné, lorsque j’é-
tois son ennemi, digne de son éternelle
disgrace et de sa malédjction. Non-seule=
ment rien ne le demandoit pour moi ; mais
tout détournoit Dieu de me I'accorder. Son
amour seul I'a sollicité en ma faveur, et
I'a obtenu. Ce qui reféve. dit encore saint
Paul, {a charité de Dieu a notre égard,
c’est que {orsque nous ctions encore pe-
cheurs ,



SUR L AMOUR DE DIEU. 73
cheurs, Jésus-Christ est mort pour nous.
(») Non-seulement Dieu voyoit en moi le
péché originel, mais il voyoit tous ceux
dont je me suis rendun personnellement
coupable, méme depuis le don, et malgré
le don qu’il n(a fait de son Fils. Et cette
vue qui ne devoit qu’allumer sa colére , n’a
point arrété 'effusion de son amour.

Pourquoi m’a-t-il donné son Fils? Pour
me remettre plus avant que jamais dans
ses bonnes graces ; pour me rétablir avec
avantage dans les droits dont j’étois déchu ;
pour ne me plus voir que dans ce Fils uni-
que , objet de sa complaisance , pour éten-
dre jusqu’a moi I'amour infini qu’il a pour
lui. Tout cela est incontestable dans les
principes de la foi; je fais profession de le
croire, mais mon cceur en est-il plus dis-
posé & aimer ? O mon Dieu, comment puis-
je soutenir dés a présent I’énorme contra-
diction qui se trouve entre ma croyance
et mon affection ! comment la soutiendrai-
je, quand j’aurai & paroitre devant vous!
Cependant ces vérités ne me sont propo=-
sées A croire4 que pour m’engager a ai-
mer; et plus je le crois fermement, plus
je dois aimer ardemment.

- TrorsikMe poixt. — Comment lé¢ Pére

(x) Rom. v. 8, 9. -
E



74 RETRAITE SPIRITUELLE

m’a-t-il donné son Fils? C’est ici le triom-
phe de I'amour divin. En le sacrifiant pour
moi! en I'immolant A sa justice en ma
place; en déchargeant tout le poids de sa
vengeance sur ce Fils bien-aimé, afin de
me faire miséricorde , & moi son ennemi ;
en le traitant comme un coupable, afin
d’effacer tous mes crimes, et de me rendre
juste & ses yeux ; en le regardant comme
un objet de malédiction, afin de verser
sur moi ses bénédictions dans le temps et
dans D’éternité.

L’ordre donné autrefois A Abraham d’im-
moler son fils unique, et tendrement chéri,
nous paroit cruel. Nous concevons que
Dien est le maitre de la vie ct de la mort.
Mais mettre le couteau a la main d'un
pére pour égorger son fils, cela soul¢ve
également notre esprit et notre cceur. Ce
sacrifice d’Abraham qui n’eut passon effet,
n’étoit que 'ombre du sacrifice de Jésus-
Christ accompli sur le Calvaire par la main
de son Pére. Combien en dut-it coiter A
’amour infini de ce Pére, de traiter ainsi
son Fils unique! Piais I'amour qu’il avoit
pournous 'emporta. Si ce sacrifice étonne
notre raison, il doit bien plus toucher no-
tre cceur, et le réduire a succomber sous
I'effort de son amour et de sa reconnois




SUR L AMOUR DE DIEU. 75
sance. Ah! si nous méditions, non pas
légérement et en passant, mais prefondé-
ment et A loisir! Ah! si nous conjurions
Dieu avec instance de nous éclairer sur de
si hautes vérités, et de mettre ensuite dans
notre ame les sentimens qu’elles doivent
nous inspirer | N'est-ce pas 12 ce qu'il dé-
sire, ce qu’il est toujours prét A faire! A
qui pouvons-nous nous en prendre ; qu’a
nous-mémes, s’il ne le fait pas ?

11I* MEDITATION.
Suite du méme bienfait.

PREMIER POINT.

Ex vue de ce Fils unique , devenu mon
frére , Dien répand sor moi avec profusion
toutes les grices nécessaires & ma sancti-
fication , et par conséquent & mon bon-
heur présent et A venir : graces générales
et communes & tous les chrétiens ; graces
particuli¢res et personnelles; graces habi-
tuelles ; grices actuelles , et spécialement
la grande grice de la pridre, qui est tou-
jours 2 ma disposition , et aveo laquelle,
si j’en use bien, je suis assuré d’ebtenir
*~outes les autres, méme celle de la persé-
a



76 RETRAITE SPIRITUERLLE

vérance finale ; grices, dont I’enchaine
ment est tel , que, par ma fidélité a y ré-
pondre, elles augmenteront chaque jour
en nombre et en efficacité ; en sorte qu’elles
me rendront la pratique du bien facile,
douce, naturelle, pour ainsi dire, et le
retour au mal presque impossible morale-
ment : ce qu’il faut entendre méme de la
plus légére faute , commise de propos dé-
libéré ; graces qui me poursuivent partout,
qui ne se rebutent point de ma longue et
opinidtre résistance ; qui ne craignent point
de se rendre importunes, et de troubler
ma fausse sécurité ; grices qui n’abandon-
nent les plus grands pécheurs qu'au der-
nier moment , ou leur impénitence est
consommeée.

Il est juste que je m'arrédte ici quelque.
temps a4 me rappeler, autant que je le
puis, les grdces principales que j’ai re gues
de Dieu depuis mon enfance : car pour les
grdces journaliéres, il ne m’est pas possi-
ble de me souvenir de toutes ; et combien
se sont offertes, auxquellesje n’ai donné
-aucune attention ? Est-il une seule de ces
grices qui ne soit pour moi un pressant
motif d’amour, toutes étant le prix du
sang de Jésus-Christ? Quels senlimens ne
doivent-elles donc pas exciter en moi si je



SUR L'AMOUR DR DIEU. 77
les considére toutes ensemble? Et que
seroit-ce, si par ma correspondance je
leur avois donné lieu de se multiplier pres-
que a linfini? C’étoit I'intention de Dieu;
mon défaut de fidélité ne diminue pas sa
libéralité, et ne doit pas diminuer ma re-
connoissance.

Skconp porxt. — En vue de ce Fils uni-
que , Dieu m’a préservé de I'enfer autant
de fois et aussi long-temps que j’ai méritd
d’y tomber. Maitre de ma vie, et d’ailleurs
justement irrité contre moi, il pouvoit me
précipiter dans I'abime du malheur 4 cha-
cun des instans o j’¢tois en péché mor-
tel. Combien en ai-je commis ? combien.
de temps y ai-je persévéré? Je n’ai qu’'a
supputer les instans, si je puis. Les anges
n’ont péché qu’une fois, Dieu n’a pas at-
tendu leur repentir, il n’y a pas donné
lieu; il a puni sur-le-champ leur rébel-
lion sans miséricorde. Il pouvoit me traiter
de méme ; qui a arrété son bras ? Le sang
de Jésus-Christ. 11 est vrai a la lettre que
Dieu m’a témoigné autant et méme plus
de bonté en me préservant de l'enfer,
qu’il en témoigneroit & un réprouvé ou a
un démon s’il ’en retiroit, le laissant en-
suite libre de s’y exposer de nouveau. Quel

seroit 'amour, quelle seroit la reconnois-
3



78 RETBAITE SPIRITUELLE

‘ sance de ce démon, de ce réprouvé! Je
n’en dois pas moins & Dieu pour chaque
fois qu’il a suspendu le chitiment de mon
péché, ou plutdt de mes péchés accumu-
lés.

Iy a actuellement en enfer un trés-
grand nombre de damnés qui ont moius
péché que moi. Ils n’ont pas A se plaindre
de la justice divine, et ils ne s’en plai-
gonent pas. Le Ciel m'est encore ouvert,
et mon sort est entre mes mains. Quelle
seroit mon ingratilude si je ne bénissois
pas sans cesse la miséricorde du Seigneur,
et si elle ne m’étoit pas une raison pres-
sante de I'aimer.

Si vous avez lieu de croire que vous
avez conservé votre innocence, et que vous
n’avez pas mérité I'enfer, vous n’en étes
que plus redevable A la bonté divine, et
plus obligé de P’aimer, puisque, vu votre
corruption naturelle, votre foiblesse, la
force des tentations , la multitude des oc-
casions, la séduction des mauvais dis-
cours et des mauvais exemples , il est cer-
tain que vous seriez tombé, et plus d’une
fois, si Dieu n’avoit veillé spécialement
sur vous, n’avoit écarté les dangers, ou
ne vous y avoit soutenu de sa_main puis-
sante.



SUR L AMOUR DE DIEU. 99

Trowsikme poixt. —En vue de ce Fils
unique, Dieu m’a pardonné autant de fois
que je suis revenu a lui, il a oublié mes
péchés, et les a jetés au fond de ta mer,
selon P'expression de I’Ecriture, et il est
toujeurs prét 4 me pardonner et & les ou-
blier. Ni leur énormité, ni la fréquence
des rechutes ne peuvent lasser sa patience
ou épuiser sa miséricorde, pourva que je
sois sinctremeut affligé de I'avoir offensé,
et résolu de ne plus I'offenser. Quel est
le pére qui soit dans la méme disposition
a Iégard de son fils? On l'accuseroit de
trop d’indulgence, s'il le recevoit dans ses
bonnes grices, aprés des fautes souvent
pardonnées, toujours réitérées ; on diroit
avec raison qu’il autorise son fils A V'of-
fenser et A abuser de sa bonté. L’amour a
mis, si j'ose ainsi parler, notre Pére cé-
leste au-dessus de ces accusations etde ces
reproches , que les justes lui ont fait quel-
quefois au sujet de I’abus que font les pé-
cheurs, et que j'ai fait moi-méme de sa
miséricorde, Poffensant avec audace, per-
sévérant avec obstination dans mon péché,
sur I'assurance d’en obtenir le pardon lors-
que je le demanderois. Ce qu’il y a de
plus admirable, c’est que je ne saurois
retourner de moi-méme a Dieu, lorsque

4



8o RETRAITE SPIRITUELLS

je I'ai abandonné; il faut qu'il me pré-
vienne, lorsqu’il me recherche, qu’il coure
aprés moi, qu’il me rappelle, et que, par
une grice efficace, il m'arréte , et me ra-
méne : sans quoi mon égarement seroit
sans retour. Combien de fois en a-t-il
usé de la sorte 4 mon égard? Et mon
cceur seroit assez dur pour n’étre pas
attendri par cet excés de bonté pater-
nelle! Trois choses sont inconcevables en
Dieu, sa longanimité a supporter nos of-
fenses , sa facilité A nous les pardonner, sa
prévenance i nous tendre la main pour
nous relever de nos chutes. Nul amour,
nulle reconnoissance de notre part ne peu-
vent jamais les égaler



SUR L'AMOUR DE DIEU. 81

’D
H

CONSIDERATION.

Sur la méditation des bienfaits de Dieu.

S’u. est un moyen capablede faire naitre,
de nourrir et d’augmenter en nous 'amour
de Dieu, c’est sans contredit la médita-
tion de ses bienfaits. Nous en sommes in-
vestis ; ils sont immenses, continuels et sans
nombre du cdté de la nature; ils sont in-
comparablement plus grands, aussi mul-
tipliés, aussi continuels du cdté de la
grace. Notre plus douce occupation de-
vroit étre de nous en rappeler sans cesse
le souvenir, de les méditer etdeles appro-
fondir. Celte mati¢re est inépuisable, elle
n’a rien que de consolant et d’attendrissant
pour le cceur, elle est & notre portée, et
ne demande pas une grande contention
d’esprit. L’intention de Dieu bien marquée
en mille endroits de I’Ecriture, est que
nous y pensions plus fréquemment qu’a
nulle autre chose, et que nous ne les per-
dions jamais de vue. | nous y invite, il
nous I'ordonne pour sa gloire et pour no-
tre avantage; il y a attaché des graces in-
finies. Etnous, ingrats, stupides, insensi-

bles, nous jouissons des bienfaits d’un Dicu
E5b



8a HRTRAITE SPIRITUELLE

créateur, d’'un Dieu sauveur, et A peine
nous arrive-t-il d’y réfléchir et de lui mar-
quer notre gratitude. Nous prions assez
pour lui demander , nous ne prions pres-
que jamais pour le remercier et le glorn-
fier.

Seroit-ce trop de donner chaque jourune
demi-heure ; un-quart d’heure du moins
a méditer les ineffables bienfaits de Dieu ,
a lui rendre des actions de grices, A exci-
ter en nous les sentimens qu’ils méritent ?
8 que nous nous trouverions bien de cette
pratique, et que 'amour de Dieu en pren-
droit de merveilleux accroissemens dans
notre ame !

Que les chrétiens qui sont condamnés
par leur condition A un travail continuel
ne puissent donner un temps suivi & ee
saint exercice; qu’ils ne se rappellent Ies
bienfaits de-Dieu que par de -courts intex-
valles, et qu’ils s’en occupent seulement

‘plus a loisir les jours consacrés au Sei-
gneur, il n'en demande pas davantage.
Mais les riches qui disposent de leurs
temps , lés riches dont I’esprit est plus cul-
tivé, et qui ont recgu une meilleure éduca-
tion ; les riches a qui les livres de piété ne
manquent pas, ou qui peuvent aisément
s’en procurer, ne sont-ils pas inexcusables,



SUB L’ANOUR DE DIEU. 83
#ils n’emploient pas leur temps etleur es-
orit A quelque méditation journalidre, a
jquelque lecture qui entretienne en eux le
souvenir des bienfaits de Dieu ! Lesriches-
ses ont leurs inconvéniens et leurs dan-
gers ; mais elles ont aussi leurs avantages
par rapport au salut et A la sainteté, etun
des plus grands sans doute, est qu’elles
procurent plus de liberté de s’occuper des
-objets de la religion, et pour Pordinaire ,
une éducation qui dispose iles mieux con-
cevoir et den tirer plus de fruit. Ceux qui
ont re¢u de Dieu ces avantageset ces faci-
lités, lui en rendront certainement comp-
te. Pourquoi, leur dira-t-il, n’avez-vous
presque jamais songé i mes bienfaits ?
Pourguoi les mystéres de ma religion n’ont-
 ils pas toujours été présens & volre esprit ?
Pourquoi n’avez-vous pas réfléchi sur tant
de graces personnelles dont votre vie n’é-
toit qu'un tissu ? Yous en aviez le temps,
je vous P'avois moi-méme ménagé i cette
fin; vous avez préféré de Pemployer aux
visites, au jeu , aux spectacles, a des amu-
semens frivoles. Volre esprit ne manquoit
ni de pénétration , ni de culture , et vous
éliez en état de méditer et d’entendre les
bons livres. Vous avez mieux aimé I'exer-
cer sur les scicnces et les arts profancs ,



84 RETRAITE SPIRITUELLE

souvent sur des matiéres puériles ou dan-
gereuses. A cela que répondront-ils ? Que
répondrai-je moi~-méme ? Car j'ai mérité
plus ou moins ces reproches, etil s’en faut
de beaucoup que j'aie donné aux choses
de Dieu tout le temps que j’y pouvois con-
sacrer. Que d’heures perdues, ou, ne sa-
chant que faire, je cherchois partout a
tromper meon ennui plutét que de me li-
vrer & cet objet si intéressant! Pardon-
nez-moi le passé, 6 mon Dieu, et confir-
mez-moi dans la résolution que je prends
de m’occuper le reste de ma vie dans la
méditation de vos bienfaits, et de la faire
servir 4 avancer dans votre saint amour.



SUR L AMOUR DE DIEU. 85

QUATRIEME JOUR,
Des avantages de {a voie d’amour.

PREMIERE MEDITATION.

Des trois voies, de crainte, d’espérance et d’amour.
PREMIER POINT.

Ex supposant quun chrétien soit en état
de grace, comnme il est obligé de s’y met-
tre, en ce qui dépend de lui, et que la
charité tienne dans son ceeur le rang qu’el-
le doit avoir au—dessus des autres vertus ,
il y a trois voies par lesquelles il peut mar-
cher dans le service dé Dieu et parvenir
au salut. La premitre voie est celle de la
crainte; la seconde, celle de I’espérance ,
et la troisitme, celle de I'amour. On les
nomme ainsi par ce qui les caractérise,
non qu'aucun ‘de ces trois motifs exclue
absolument les deux autres , autrement
les deux premiéres voies ne seroient pas
bonnes , I'exercice de la charité n’y ayant
pas lieu, et la troisitme voie seroit con-
traire aux principes de la foi et A notre
état présent de voyageurs, au moins en ce



86 RETRAITE SPIRITURLLE

qu'elle excluroit I’espérance. Mais, dans
la premitre, le matif de la crainte est ce-
lui qui agit le plus souvent, et quifait une
plus forte impression; de méme dans la
seconde, le motif de ’espérance, et dans
la troisiéme , le motif de la charité. Per-
sonne n’est le mattre, du moins au com-
mencement, de choisir sa voie. Il est des
ames que Dieu conduit d'abord par la
crainte, d’autres qu’il attire a lui par I'es-
pérance , d’autres qu’il s'attache par I'a-
mour, Mais son intentian est que, dansle
progres de lavoie , 'amour gagne toujours
le dessus,, qu’il modére et méme qu’enfin
il bannisse la crainte, qu'il ennoblisse et
qu’il purifie 'espérance. Il dispose A cela le
ceeur peu i peu, 8'il est fidéle; et le de-
voir de tout chrétien est de seconder en ce
point l'opération de la grice, qui tend a
le faire toujours avancer dans I'accomplis+
sement du grand précepte de Vamour de
Dieu.

Seconn roint.—Les ames menées par la
voie de la crainte sont extrémement frap-
pées de la rigueur des jugemens de Dieu,
des supplices de l'enfer, et de toutes les
vérités terribles de la religion. Dieu se sert
de la crainte pour arréter la fougue des
passions , pour countrcbalancer Pattrait s¢-



SUR L AMOUR DE DIEU. 87
duisant des objets sensibles , pour prévenir
I'ame contre les occasions et les dangers
de l'offenser , et pour lui servir de frein
lorsqu’elle est pressée parde violentes ten-
tations. Elle est honne soit pour nous en
retirer , soit pour nous empécher de con~
tracter de mauvaises habitudes , soit pour
nous en guérir. La jeunesse est 1'dge ol
elle est le plus utile, et méme souvent le
plus nécessaire.

Mais il arrtve d’ordinaire que les amos
portées ala crainte la poussent au dela des
bornes que Dieun lui a marquées, qu’elles
se plaisent & 8’y entretenir, qu'elles mé-
ditent, ou qu’elles lisent de préférence les
sujets propres 3 I'augmenter; qu'elles se
fixent en un mot dans cette voie, et qu’il
‘est trés-difficile de les en faire sortir, lors-
que Dieu le demande d’elles, et qu'il est
visible quelle nuit plus qu’elle ne sert a
leur avancement.Yoila sans douteun grand
inconvénient. N’y suis-je pas també ? N’ai-
je pas & craindre d’y tomber, si je suis trop
mon caractére et mon imaginalion?

La crainte est plus propre & éloigner du
mal qu’j porter au bien, et cependant il
n’est pas moins nécessaire au chrétien de
faire I’'un que d’éviter P’autre. Si la crainte
fait pratiquer le bien, c’cst uniquement



88 RETRAITE SPIRITUELLE

celui qui est d’obligation étroite et rigou-
reuse ; elle ne va guére plus loin, et elle
ne peut guére y aller, parce qu'elle res-
serre le coeur , qu’elle ne lui propose point
ce que la vertu a d’aimable, qu'elle ne
I!anime par aucun motif capable de lui en
faire surmonter les difficultés. Avec la.
crainte on peut se sauver, mais on ne de-
viendra jamais un saint. Autre inconvé-
nient trés-considérable. Ne m’y rend-elle
pas sujet, et ne retarde-t-elle pas mon
progres dans la vertu?

La crainte n’adoucit en rien le joug du
Seigneur, elle laisse sentir toute la pesan-
teur du fardeau. Par la elle engage l'ame
a ne se charger que de ce qu’elle juge ab-
solument indispensable ; et mesurant ses
devoirs a ses forces , qui sont trés-petites,
elle les diminue tant qu'elle peut; elle
dispute avec Dieu, et ne lui accorde que
ce qu'elle ne sauroit évidemment lui refu-
ser. Nulle douceur , nulle consolation , nul
encouragement pourelle ; la joie du Saint-
Esprit lui est inconnue; elle est triste ,
chagrine , inquitte, lassée, ¢puisée a cha-
que pas qu'elle fait , souvent exposée i la
tentation de tout abandonner. Troisieme
inconvénient qui peut étre sujet aux plus
facheuses suiles. Ne lai-ie pas éprouvé



‘ SUR L AMOUR DE DIEU. 89
aussi long-temps que je me suis laissé do-
miner par la crainte ?

Enfin la crainte laisse trop d’empire &
I’amour-propre qui, de surnaturelle qu’elle
est dans son principe, la rend presque
toute naturelle dans son application : nous
faisant envisager les grandes vérités de la
religion , uniquement par rapport a nous-
mémes, et & notre intérét personnel : en
sorte qu’elle dégénére en une crainte ser-
vile , qui a moins d’horreur du péché que
du chatiment qui lé suit, et qui y consi-
dére moins l'offense de Dieu, que le mal-
heur éternel qui en résulte pour nous;
crainte qui seroit manifestement mauvai-
se , et incompatible avec la charité , si 'ap-
préhension de la peine étoit le seul motif
qui nous détournit du péché. Tel est le
précipice ol jette quelquefois la crainte ,
quand elle est subjuguée par I’amour-pro-
pre. Dieu nous préserve de cet inconvé-
nient, plus terrible que tous les autres !

TaoisikMe poinT.—L’espérance chrétien-
ne a de trés-grands avantages sur la crain-
te. Elle éltve le cceur; elle Panime 4 la
pratique de la vertu ; elle ’encourage 4 en
vaincre les difficultés par la vue de la ré-
compense; elle le porte méme & faire et
souffrir de grandes choses pour la mériter



90 RETAAITRE SPIAITUELLE
et I'accroitre Tout cela est trés-bon sans
doute;; et ce n’est pas en vain que Dieu, qui
connoit notre répugnance au bien et notre
foiblesse , a voulu nous exciter et nous
soutenir par la grandeurdu prix qui nous
attend 2 la fin de la carriére.

Mais comme nous sommes naturelle-
'ment intéressés, il est A craindre que I’a~
me conduite par la voie de I’espéraunce, ne
donne sur elle & ce motif plus de prise
qu’il ne faut, et d’'une manidre qui préju-
dicie & I’amour. Elle est exposée en effet
A devenir mercenaire, en arrétant plutét
les yeux sur la récompense, que sur la
bonté de Dieu qui s’est engagé a nous la
donner. Elle pense moins 4 plaire & Dien
qu'a acquérir des mérites ; elle compte ,
pour ainsi dire, avec lui, et met A prix
scs services. Elle est sujette A tirer gloire
de ce qu’elle fait au-dela de ce qui est pu-
rement nécessaire pour gagner le Ciel ; a
faire valoir en quelque sorte A Dieu sa gé-
nérosité et sa fidélité ; A s’appuyer plussur
ses bonnes ceuvres que sur les 'mérites de
Jésus-Christ ; & présumer quaprés tout ce
qu’elle a fait et souflert, la récompense
lui est acquise. De plus I'amour-propre
lui fait rapporter a elle-méme la posses-
sion ¢ternelle de Dieu ; elle regarde celle



SUR L’AMOUR DE DIEU, g1
possession moins par rapport & Dieu qm
»se glorlﬁera en elle, que par rapport i sa
propre jouissance, et au bonheur qui lui
en reviendra. En un mot, ce qu’elle aime
dans la félicité céleste , est plutét son con-
tentement et son rassasiement , que le bon
plaisir de Dieu. Je veux qu’en tout cela il
n’y ait rien qui intéresse essentiellement
la charité; il est incontestable néanmoins
qu’elle en est affoiblie, que sa pureté en
souffre , et qu’il y a bien del'imperfection
4 s'occuper ainsi beaucoup plus de son
propre intérét que de celui de Dieu. Si le
motif de la récompense est celui qui a lo
plus fortement agi sur moi jusqu’ici, c’est
4 moi de voir, en présence de Dieu, si je¢
n’aj pas Ame reprocher plusieurs des im-
perfections que je viens de eonsidérer, et
si je ne dois pas travailler & m’en purifier,
en me tournant davantage du cété de I'a-
mour , et en donnant 4 son motif toute la
prépondérance qu’il mérite. Les deux m¢-
ditations suivantes me convaincront de la
préférence que je dois donner a la voic
d’amour.



93 RETBAITE SPIRITUELLE

a“n

II* MEDITATION.
Sur le méme sujet.
PREMIER POINT.

L+ ixovs ne connott point habituellement
d’autre ¢rainte quela crainte filiale, c’est-a-
dire, que la crainte de déplaire a Dieu ,
parce qu’on 'aime en qualité de Pére. Cette
crainte étant fille de Pamour est tout autre-
ment attentive et délicate , que la crainte
de la justice divine et de ses chatimens.
Elle porte a éviter les moindres fautes , les
moindres imperfectionsvolontaires. Aulieu
de resserrer et de glacer le cceur, elle I’é-
largit et I'échauffe. Elle ne cause aucun
trouble , aucune alarme; et lors méme
qu’il est échappé quelque faute, elle ra-
méne doucement I'ame & Dieu, par -un
repentir paisible et sincére. On cherche a
apaiser Dieu, eta le dédommager promp-
tement et abondamment de la peine qu’on
a pu lui faire. Du reste on ne s’inquiéte
point, et I'on ne perd point la confiance.

L’amour dte & I'espérance ce que 1'a-
mour-propre peut y méler de vues mer-
cenaires. Celui qui aime nc sait ce que



SUR L ANOUR DE DIEU. 93
c’est que de compter avec Dieu, ni de faire
de bonnes ceuvres principalement afin d’ac-
cumuler des mérites; et par ce noble dé-
sintéressement , il mérite incomparable-
ment davantage. Oubliant tout ce qu’il a
fait pour Dieu, il ne songe qu’a faire en-
core plus ; il ne s’appuie pas sur soi. Il
envisage la récompense céleste, non sous
le titre de récompense , mais comme une
assurance d’aimer Dien de tout son pou-
voir durant I'éternité, et d’en étre aimé de
méme. Tel est le point.de vue sous lequel
il considére le bonheur, plus du coté du
Bon plaisir de Dieu et de la gloire qui lui
en reviendra, que du cété de son propre
intérét. Jamais il n’exclut D’espérance.
Comment aimant Dieu, et ne le possédant
pas ici-bas , ne désireroit-on pas de le pos-
séder, etde lui étre inséparablement uni?
Mais il met la volonté de Dieu au-dessus
de la jouissance méme de Dieu. Et lorsque
Pamouar est 4 son plus haut point de per-
fection , il est disposé & sacrifier son bon-
heur propre i la volonté de Dieu, si elle
en exigeoit de lui le sacrifice ; ou plutdt il
met son bonheur dans I'accomplissement
de cette volonté. Il ne faut point traiter
ceci de supposition chimérique et de vaine
subtilité. 11 est constant que beaucoup de

¢

.



9% REIRAITE SPIRITUELLE -

saints ont passé par cette grande épreuve
de Pamour ; et combien en est-il d’autres
que l'on ignore! Il est certain pareille-
ment que tous les bienheureux sont dans
cette disposition, et qu'a moins d’y étre,
on n’entre pas au ciel. Il faut donc que
Pamoursoit purifié & ce degré en ce monde,
ou dans l'autre par les peines du purga-
toire. Y a-t-il & délibérer sur le choix ? et
quand la voie d’amour n’auroit d’autre
avantage que celui d’exempter du purga-
toire, ou d’en abréger considérablement
‘a durée, pourroit-on balancer 4 I'em-
Lrasser ?

Secoxp roixr. — Servir Dieu par amour
est la voie la plus simple, puisqu’elle ré-
duit tout 4 un seul motif dominant, ol
tous les autres sont éminemment compris.
Si j’aime Dieu, je le crains de la crainte
qui lui est la plus agréable, et qui m’est

la plus utile. Si j’aime Dieu, j’esptre en
- ses promesses avec la confiance la plus
ferme, et je m’en assure 'exécution , au-
‘ant qu'il est possible de me I'assurer ici-
bas. Si j'aime Dieuw, je n'ai plus besoin
de penser A I'acquisition de chaque vertu
en particulier ; Pexercice de I'amour les
renferme toutes, et les fait pratiquer par
son motif, d’'une manitre plus relevée et



_ SUR L AMOUR DE DIRU. 95
plus parfaite, que si je les exergois chacune
pae le motif qui lui est propre. L'amour
me dispense de cette foule de méthodes et
de pratiques, que la plupartdes ames cher-
chent avec tant d’empressement, qu’elles
changent continuellement, s’attachant au-
jourd'hui A celle-ci, et demain i celle-1a,
et qui ne font que les embarrasser, que
les inquiéter , que les retarder dans le che-
min de la sainteté. L’amour n’a qu’une
méthode , savoirdde suivre P'instinct de la
grdce qui nous porte a aimer ; il n’a qu’une
pratique , qui est d’aimer en tout temps,
en tout lieu, en toute situation ; il n’a qu'un
acte, auquel tous les autres se rapportent ;
il n’a qu'un motif, aimant parce qu’il
aime; il n’a qu’une fin, aimant pour ai-
mer. Quoi de plus simple ? Mais est-il un
moyen de perfection que cette simplicité
n’embrasse ? En est-il un qu’elle n’emploie
excellemment, et dont elle ne tire plus de
profit ; que si elle s'arrétoit & ce moyen
considéré en lui-méme ? La simplicité de
la voie d’amour approche I'ame de I'état
des bienheureux, qui ne voient Dieu que
pour l'aimer. Si elle y ajoute I'espérance,
c’est qu’elle ne posséde pas encore comme
eux. Que dirai-je de plus ? Cette simplicité
Yapprache de I'état de Dieu méme, quine



g6 RETRAITE SPIBITUELLE
se connoft que pour s’aimer, eten qui ’a-
mour est le terme des émanations divines.
- Troisikmg poiNt. — Servir Dieu par
amour est la voie la plus douce. Elle nous
prend par le cceur, €t notre cceur est fait
pour aimer. Elle méne doucement , mais
trés-efficacement la volonté vers ce que
Dieu désire. L’amour met le ceeur parfai-
tement A I'aise ; ce que nul autre senti-
ment ne sauroit faire. La crainte géne;
I'espérance n’est pas sans quelque retour
d’inquiétude ; 'amour ne connoit ni les
tourmens de la crainte, ni les alarmes de
Vespérance réduite a elle-méme. L’amour
inspire la joie, que saint Paul compte pour
le second fruit du Saint-Esprit, mettant
pour le premier la charité (1). Et quelle
joie ? une joie pure, une joie intime, une
joie inaltérable, une joie qui est I'avant-
gout de celle des bienheureux. L’amour
maintient ’ame dans la paix , que ’'Apotre
met aprés la joie : jamais I’amour ne trou-
ble. Le trouble de I'ame a trois sources ;
ou la mauvaise conscience, ou I'amour~
propre, ou le démon. L’amour tient la
conscience dans le meilleur état; il tra-
vaille sans cesse 4 détruire I'amour-propre ;
il méprise les noires suggestions du démon ;
(r) Galat. 5. 22. .
il



. 8UR L AMOUR DE DIEU. .97
il y résiste,, il en triomphe. Dieu est la paix
méme; et comme on ne le posséde ici-bas
que par 'amour, 'amour est aussi 1’uni-
que moyen de jouir de la paix.

Celte voic qui est la plus simple et la
plus douce, est aussi la plus facile. S'il
est une disposition qui puisse nous facili-
ter la pratique de la vertu , sans contredit
cest 'amour qui de sa nature est noble ’
fort, génércux, A qui rien ne coite deés
qu’il s’agit de plaire a I'objet aimé s et qui
est prét & tout souflrir plutdt que de lui
(déplaire. Sil'amour qui a sa source dans
la nature, si celui qu’inspire la passion,
rendent ’homme capable des plus grands
efforts en faveur d’un pére, d’un époux,
d’une personne dont le coeur est épris, que
- ne doit-on pas attendre de I'amour surna-
turel, quia pour objet un étre infiniment
aimable, qui est allumé dans le cceur par
Dicu méme, fortifié¢ de toute la puissance
de sa grice, et animé par tous les motifs
qui peuvent toucher un ceeur ? On fait vo-
lontiers ce qu’on aime ; on force aisément
les répugnances de la nature. L’amour
ferme les yeux aux difficultés » ou il les
applanit ; il triomphe des obstacles ; il se
jette a travers les dangers ; il sacrifie les
Plus chers intéréts; parce qu'il fait que,



98 RETRAITE SPIRITUELL®
s'oubliant soi-méme, on ne songe qu’a ce
qu’ordonne ou souhaite l'instinct impé-
rieux de I'amour. L’amour, dit saint Au-
gustin , ne sent pas la peine ; ou 8’il la sent,
il est bien aise de la sentir ; sachant qu'’il
ne se montre nulle part mieux que dans
les occasions pénibles et les grands sacri-
fices. Enfin 'amour rend capable de tout,
et se croit tout possible.

J’ai aimé, 6 mon Dieu, mais d’autwes
- objets que vous; et j’ai éprouvé qu'en ef-
fet 'amour fait faire aisément et avec plai-
sir ce qu’on ne feroit jamais sans lui. Pour-
quoi me laisserois-je effrayer ? pourquoi
reculerois-je quand vous me proposez de
faire la méme épreuve a votre égard? Vo-
tre amour auroit-il moins de pouvoir sur
moi, que celui d’une vile créature ? avez-
vous moins d’attraits ? méritez-vous moins ?
trouve-t-on moins de satisfaction A vous
plaire ? et, s’il faut regarder & mon propre
intérét , puis-je attendre mon bonheur
d’un autre amour que du vétre ?



SUR L AMOUR DE DIEU. 99

.

W A3 3" (X5
III* MEDITATION
Sur le méme sujet.

PREMIER POINT.

L’moun,se proposant d’éviter tout mal et
de pratiquer tout hien, met par la P'esprit
et le ceeur dans une parfaite liberté. On
ne veut pas le croire, etl’on regarde com-
me un paradoxe, que, pour étre tout-a-
fait libre, il faille se laisser captiver par
I'amour, et ne connoitre plus d’autre loi
que le bon plaisir de Dieu. Rien n’est plus
vrai néanmoins. Dieu n’est-il pas souverai-
nement libre? Cependant il hait nécessai-
rement le mal, il aime nécessairement le
bien. Plus 'amour m’approchera de la dis-
position ot il est, plus j’approcherai d’étre
libre comme lui; j’aimerai ce qu’il aime,
je hairai ce qu’il hait, sa volonté sera la
mienne ; et moins il m’arrivera de m’en
écarter, moins je serai esclave. Esclave!
De qui? du démon, du monde, de mon
orgueil , de mon amour-propre, de mes
passions , de mes sens, de mon imagina-
tion, des objets qui m’attacheront. Voila
bien des liens et des servitudes, dont l'a-




100 BETRAITE SPIRITURELE

mour m’affranchit tout d’un coup. Il me
rend dépendant de Dieu seul , indépendant
de tout le reste, et vraiment maftre de
moi-méme, autant que je puis et dois
Pétre. ‘

D’ol viennent les peines de conscience
de la plupart des chrétiens? De ce que
n’aimant pas assez , ils refusent i Dieu ce
qu’il leur demande ; de ce que, pressés
par la grdce, ils lui font mille promesses ,
ils prennent mille résolutions, qu’ils ne
" tiennent pas. D’ou il arrive qu’ils ne sau-
roientrentrer en eux-mémes, sans essuyer
des reproches intérieurs qui les suivent
partout. Que de doutes, que d'embarras ,
que de perplexités tourmentent les ames
qui veulent accorder la grice avec la na-
ture, 'amour de Dieu avec I'amour-pro-
pre ! Pour sortir de ce milieu, ol il est
impossible de se tenir, il n’y a que deax
partis extrémes ; 'un d’abandonner le soin
de sa perfection, de se livrer & la dissipa-
tion , d’écarter toute réflexion sérieuse sur
I’état de son ame; I'autre de se consacrer
sans réserve 4 'amour de Dieu, etde s8’im-
poser la loi de le suivre partout ouiil nous.
conduira. Y a-t-il & délibérer surle choix ?
C’est une expérience constante que, du
moment que I'amour nous gouverne, les



SUR L’ANMUUR DR DIRW. 101
doutes , les anxiétés , les scrupules bien
fondés, et souvent ceux qui ne sont qu’i-
maginaires, tombent tout-a-fait ; que les
reproches de la conscience s’apaisent, et
que l'on jouit d’'un calme admirable.

L’amour tranquillise aussi les ames vrai-
ment pieuses et timorées sur les disposi-
tions intérieures.1l leur apprend A n’étre
passi curieuses de connoltre leurs progrés,
comment elles sont avec Dieu, s’il est con-
tent d’elles; malis A s’abandonner A lui, &
ne s’occuper que de lui, et A ne penser A
elles-mémes, qu’autant qu'il est nécessai-
~ re pour se corriger, pour avancer, et nul-
lement pour satisfaire 'amour-propre, et
se donner des- assurances, qui ne venant
pas de Dietr, sont sujettes Aillusion. Ame-
sure que amour divin prend Pascendant
sur I'amour désordonné de soi, il nous
épargne les tourmens que cause ce bour-
reau du cceur humain, qui se déguise en
cent formes différentes, qui s’autorise de
cent prétextes , pour nous faire penser plus
A nous-mémes qu’d Dieu.

Secoxp roiNT. — L’amour de Dieu, ou
nous exempte des plus terribles et des plus
dangereuses tentations qui regardent notre
sort a venir, ou il nous donne la force de
les surmonter. Combien d’ames s’aflligent,

F3



103 RETRAITE SPIRITUELLE

se desstéchent, se désesptrent presque en
se laissant aller & ce doute affreux ! suis-je
du nombre des prédestinés, ou n’en suis-
je pas? J'ai'péché : j’en suis certain; jai
meérité 'enfer : Dieu m’a-t-il pardonné ?
Suis-je rentré dans ses bonnes grices ? Je
puis mourir A tout moment. Si je mourois
A présent , ol irois-je ? Je n’en sais rien.
Terrible incertitude , qui consterne , qui
glace d’effroi les personnes d’'un tempé-
rament mélancolique, d’une imagination
vive et sombre, dominées par I'amour-
propre ; et qui va quelquefois jusqu’a lear
tourner la téte. Plus portés A craindre qu’a
espérer, ils voient le Ciel fermé pour eux,
et I’enfer euvert sous leurs pjeds. Préoc-
cupés de cette triste idée qui ne les quitte
ni le jour ni la nuit, un confess¢ur essaie
en vain de les rassurer par les plus soli-
des raisons prises du fond méme de la re-
ligion ; en vain il leur dit que Dieu a vou-
lu nous tenir dans cette ignorance sur no-
tre destinée future, et sur l'état présent
de notre ame , pour nous préserver de la
présomption, et nous maintenirdans ’hu-
milité qui est notre sauve-garde; qu’il a
voulu nous éter tout appui sur nous-mé-
mes , afin que nous missions toute notre
confiance en lui ; qu’il est impossible



SUR L’ANOUR DE DIEU. 103
~u’une ame qui s'abandonne i lui, et qui
se repose sur sa bonté, périsse, si d’ail~
“eurs elle fait ce qui dépend d’elle pour
assurer son salut; ces raisons et d’autres
semblables ne font presqu’aucune impres-
sion surelle, et ne guérissent pas son es-
prit malade. L’amour-propre,, I'intérét pro-
pre sont le principe de son mal..Que fau-
droit-il pour I'attaquer et le détruire dans
sa racine ? Tourner cette ame du cété de
Pamour de Dieu, lui faire bien compren-
dre que si élle est zélée pour les intéréts
de Dieu, il aura un soin particulier des
siens : que si elle préférela volonté de Dieu
a toutes choses, elle doit désirer par—des—
sus tout qu’elle s’accomplisse, et qu’avec
un tel désir le salut ne court aucun risque;
que si elle vit dans la charité 5 il est mo-
ralement sir qu’elle-mourra dans la cha-
rité; et que partout ou elle portera I'a-
mour de Dieu, elle trouvera le Paradis.

11 est difficile & la vérité de faire entrer
ces réflexions dans une iéte blessée, et de
faire gouter ces sentimens 3 un cceeur inté-
ressé. Mais enfin, si le mal n’est pas invé-
téré, et si le malade n’est pas opiniitre ,
Pamour estl’'unique reméde a cette tenta-
tion, comme il enest I’'unique préservatif.
Ou la tentation vient de nous, et I'amour



104 RETRAITE SPITUELLE

la prévient, ou il en arrdte les effets en
en détruisant la cause; ou, parla permis-
sion de Dieu,, clle vient du démon, et alors
Dieu qui proportionne le secours a 'atta-
que, en rend I'ame victorieuse par la pu-
reté et le désintéressement de ’'amour. Car
c’est moins en ce cas une tentation qu'u-
ne épreuve ; et Dieu n’envoie ces sortes
d’épreuves qu’a des ames capables de les
soutenir, et de s’¢lever au-dessus par la
générosité de leurs sentimen's.

TaoisikME poixt.—La voie d’amour est
celle dont Dieu tire, sans comparaison, le
plus de gloire. Une scule ame qui marche
courageusement dans cette voie, le glorifie
plus que des milliers d’autres qui n’y mar-
chent pas. Aussi mérite-t-clle et obtient-
elle de lui les graces les plus spéciales ,
graces de préservation, grices de protec~
tion, grices de prédilection , graces qui
lui font produire des actes héroiques , qui
lui rendent aisé ce qu'il y a de plus diffi-
cile, ce qui seroit méme impossible aux
autres ; grices enfin qui la font avancer
A grands pas dans la carri¢re immense de
la perfection, et qui la portent bien au
dela des bornes ordinaires. Les ames com-~
Munes, picuses d'ailleurs, exactes etfide-
les, ne comprenncnt rien, ne peuvent



$UR L'AMOUR DE DIRU, 105

~ ien comprendre aux dispositions intérieu-

res d’une ame qui tend A la pureté de I'a-

mour, ni & I'éminente sainteté ot il I’é-
leve.

Dieu traite en pére ceux qui ont pour
lui I'affection des enfans, et qui s'appli-
quent A le servir par amour. Comme c’est
hii qui leur donne cet amour, etqu'ilsne
font qu’y répondre , quel plaisir ne prend-
il pas a P’accroitre A proportion de leur fi-
délité! il ne souffre pas qu'ils perdent un
moment; il fournit i chaque instant de
nouveaux alimens au feu qu'il a allumé
en eux, et il ne cesse point de I'augmen-
ter, qu’il n’ait formé un vaste incendie ,
qui consume en eux jusqu’aux moindres
impuretés. Il leur prouve par 13 A quel
point il les aime, et jusqu'ol1 vont pour
eux sa tendresse , sa bienveillance, ses at-
tentions paternelles : car la marque la
plus certaine qu'une ame est trés-chére &
Dieu , est lorsqu’il demande beaucoup
d’elle, et qu’il fait en sorte qu’elle lui don-
ne tout ce qu'elle peut lui donner, ou
qu’elle lui laisse prendre ce qu’elle ne sau-
roit donner d’elle-méme. Cette ame ne s’y
méprend pas; elle reconnoit 'amour que
Dieu a pour elle, A sa jalousie inexorable,
et au soin qu’il prend de la dépouiller de



106 ' RETRAITR SPIRITUELLE
tout, delui arracher tout, afin qu’ellesoit
uniquement et enti¢rement a lui.
L’amour est la seule voie qui nousintro-
duise dans la vie intérieure, qui nous ob-
tienne le don d’oraison avec les faveurs
qui ’'accompagnent, qui établisse un com-~
merce familier entre Dieu et nous, qui
nous fasse golter ici-bas les douceurs de
son amitié , qui nous unisse & lui, et nous
transforme en lui d’'une maniére ineffable.
Aimons , ne pensous qu’a aimer, et lais-
sons faire Dieu. Ce qu’il fera pour nous ,
méme dés cette vie, surpassera nos idées,
nos espérances et nos désirs. Plus nous se-
rons désintéressés dans nos vues , plus il
nous comblera de ses bontés. Il accorde
quelquefois les petites faveurs aux ames
qui les demandent : les grandes sont ré-
servées a celles qui n’y aspirent pas, et
qui n’en connoissent point de comparable
a l'exercice de 'amour.



SUR L AMOUR DE DIEU. 107

CONSIDERATION.
Sur la pensée du Ciel.

L. pensée du Ciel qui semble appartenir
singuliérement 4 I’espérance , est trés-pro-
pre & nous exciter & I'amour, si nous la
saisissons par son vrai c6té. Dans le Ciel ,
en quoi consistera toute ma gloire et ma
félicité ? A aimer. Que ferai-je pendant
toute I'éternité ? Ce que fait Dieu lui-mé-
me ; j’aimerai. Je ne croirai plus, je ver-
rai; je n’espérerai plus, je posséderai. L’a-
mour m’occupera et m’absorbera tout en-
tier. Mes autres sentimens s’y réduiront
tousa celui de I'amour. Et de quel amour ?
D’un amour absolument pur, absolument
désintéressé, tout-a-fait dégagé de réflexion
et de retour sur moi-méme ; d’un amour
qui fixera tellement en Dieu mes pensées
et mes affections, que je ne pourrai ni ai-
mer les compagnons de mon bonheur, ni
m’aimer moi-méme , qu’en Dieu et pour
Dieu, parce que Dieu sera tout en tous,
cemme dit I’Apdtre (1) ; d’'un amour enfin
qui me permettra si peu de m’approprier .
(x) 1 Cor. 15. 20. ‘ o '



108 RETRAITE SPIRITUELLR

.a joie qu’il me causera, qu'au moindre
signal de la volonté divine je serai tou-
jours disposé A sacrifier cette joie ineffa-
ple & I'amour , §’il 'exigeoit de moi. Ai-je
I'idée d’un tel amour ? Je suis pourtant ap-
pelé Al'exercer durant I'éternité. Tel est le.
feu qui brilera les heureux habitans du
Ciel , et qui les pénétrera, comme le feu
de I'enfer brilera et pénétrera les réproun-
vés.

Le Cicl est le séjour de I’'amour, comme
I’enfer est le lieu d’ol 'amour est exclu ;
telle est 1a plus juste notion que nous puis-
sions avoir de I'un et de Pautre ; et j'ose
le dire, c’est celle qu’en a Dieu lui-méme.
Tl régne au Ciel par I’effusion de son amour,
qu’il répand dans tous ceux qui compo-
sent sa cour, et qui lui est fidtlement ren-
voyé , sans qu’aucun en retienne rien pour
soi. C’est un flux et reflux continuel d’a-
mour qui partant de I'adorable Trinité,
laquelle en est la source , y retourne sans
cesse. Dieu régne aux enfers d’'une ma-
nitre terrible, en privant 2 jamais les ré-
prouvés de son amour: il les hait et il en
est hai ; il les maudit, et il en est maudit,
{1s ne I'ont pas aimé dans le temps, voila
"eur crime ; ils nc Paimeront pas dans 1'é-
ternité, voila leur chatiment. Si je m’ac-

coutumois



d  SUR L’AMOUR DE DIEU. 109
coutumgis a considérer le Ciel et I’enfer
sous ce point de vue, quel motif puissant
n’y trouverois-je pas d’aimer Dicu? que
ne ferois-je pas, que ne souffrirois-je pas
pour m’assurer le bonheur de I'aimer tou-
jours . et pour ne pas tomber dans le mal-
heur épouvantable de ne I'aimer jamais ?
La mesure de mon amour ici-bas, sera
celle de mon amour dans le Ciel, 'amour
seul y marque les rangs et les dégrés de
béatitude. Nulle autre distinction entre les
élus, que celle qu’y mettra la charité. La
noble ambition, I'ambition souveraine-
ment agréable 4 Digu, et satisfaisante pour
le cceur du chrétien, d’aspirer par I'a-
mour aux premiéres places dans le Ciel,
afin d’y aimer Dieu davantage! O mon
Dieu ! faites que je n’aie plus d’autre am-
bition que celle-l2 , que Pamour soit tout,
que je le voie partout, que je le recher-
che en tout, que je ne désire le Ciel, que
je ne travaille pour le Ciel qu’en vue de
Pamour; que je ne redoute ’enfer; que je
ne m’efforce del’¢viter qu’a cause que vo-
tre saint amour en est banni.

G



110 RETRAUTE SPIRITUELLE

CINQUIEME JOUR.
Jésus-Christ modéle de t’amour divin.
PREMIERE MEDITATION.

PREMIER POINT.

]’ixcammariox du Verbe est sans contredit
la plus grande merveille que Dieu ait pro-
duite , ou méme qu’il puisse produire an
dehors. Nulle autre ceuvre n’en approche.
Mais en élevant dans la personne de Jé-
sus-Christ un homme & la plus haute et
4 la plus intime union avee la divinité,
quelle fin Dieu s’est-il proposée ? Celle d’¢-
tre aimé comme un Dieu mérite de I'étre.
Or, il ne pouvoit P’étre de la sorte que par
un Homme-Dieu. Aucune simple créa-
ture, quelque parfaite qu’on la suppose ,
A quelque degré de grace qu’elle soit éle-
vée, n'est capable d’aimer Dien d'un
amour qui soit vraiment digne de lui.
Pour I'aimer ainsi, il faut I'aimer sans me-
sure; il faut I'aimer d'un amour qui ne
soit pas susceptible d’accroissement ni
dans sa qualité, ni dans son degré. Tel a
¢té Pamour de Jésus-Christ. Par I'union hy-



SUR L’AMOUR DE DIEU. e
postatique cet amour lui a été infus dans
toute sa plénitude; il I'a continuellement
exercé surla terre, et il ’exercera A ja-
mais au Ciel selon cette plénitude : en
sorte que la réunion de tous les degrés d’a-
mour distribués entre toutes les créatures
existantes et possibles, n’est nullement
comparable & I'amour immense renfermé
dans le coeur de Jésus. Je ne veuxpas dire
néanmoins que Jésus-Christ homme aime
Dieu autant que Dieu s’aime lui-méme.
Cela est impossible. Mais je veux dire qu'’il
aime Dieu plus que tous les anges et tous
les hommes ensemble ne sauroient I'ai-
mer. Jugeons par 14 combien le dessein de
I'Incarnation et son exécution sont glo-
rieux a Dieu ; puisqu'il lui en revient un
amour éminent, unique , que nul autre
ne peut égaler.

Seconp roint. — Yoyons plus particulie-
rement les effets que I'union hypostatique
a produits dans I'ame de Jésus-Christ.
Premiérement son entendement a été en-
richi des connoissances les plus sublimes,
les plus étendues, les plus distinctes et les
plus claires de la divinité, de ses perfec-
tions infinies en tous genres, et sous tous les
rapports du nombre et de la force de tous
les motifs de laimer. Il a donc connu

a



113 RETRAITE SPIRITUELLY

d’une maniére supérieure a celle de toute
autre intelligence, et inférieure seulement
A celle de Dieu, som infinie amabilité. Se-
condement, la connoissance étant le fon-
dement de 'amour, son cceur aaimé Dieu,
autant que son esprit I'a connu aimable.
Tout est dit en disant cela. Mais qui peut
le comprendre? Essayer d’expliquer la
grandeur et la pureté de cet amour, c’est
se lourmenter en vain ; nulle pensée , nul
sentiment , nulle expression ne peut y at-
teindre. 1l faut-croire , se taire et adorer.
Troisitmement , le don et la consécration
que Jésus-Christ a faite de tout son étre a
Dieu, a répondu a cette connoissance et
A cet amour. C’est-a-dire, que cette con-
sécration a été aussi volontaire , aussi en-
tiere, aussi irrévocable, aussi parfaite sous
tous les aspects, qu’elle pouvoit ’étre de
la part d'un Homme-Dieu. Son esprit la
lui montroit comme un hommage indis-
pensablement d¢ A tous les titres au do-
maine supréme de Dieu. Son cceur tout
brilant d’amour ne voyoit que ce moyen
de lui témoigner les sentimens qu’excitoit
en lui sa souveraine amabilité ; et la re-
conneissance sans bornes que méritoient
ses bienfaits. Et sa volonté pleinement li-
bre s’est portée de toute son affection i se



SUR L AMOUR DEDIEY. 113
dévouer sans réserve au bon plaisir de
Dieu, qui lui étoit connu. Il n'a pas diffé-
ré ce dévouement. Connoitre Dieu, 1'ai-
mer, se donner i lui, ces trois actes se
sont suivis sans interruption ; et il les a
produits & 1'instant méme de sa concep-
tion dans le sein de Marie.

TroISIEME POINT. — Jésus- Christ a été
établi notre chef et notre modele; il est
venu pour nous rendre sensible par son
exemple & quel point Dieu mérite d’étre
aimé et comment il veut étre aimé de
nous. Il n’a donc pas aimé ainsi Dieu en
son nom seulement , mais au nétre. 11 a
rempli cette premnére et souveraine obliga-
tion d’abord pourlui, ensuite pour toute la
nature humaine, qui ne peut s’en acquitter
dignement que par lui, avec lui, eten P’i-
mitant aussi parfaitement qu’il lui est pos-
sible. Aussi telle est 'intention de Dieu, en
premier lieu que nous ayons,en qualité de
chrétiens part au trésor de science divine
et de charité qu’il a mis en Jésus-Christ;
en second lieu que nous fassions le méme
usage que Jésus-Christ de la conneissance
que nous avons de Dieu ; et de la charité
habituelle répandue dans nos coeurs par le
Saint-Esprit ; ¢’est-a-dire, que nous nou.
en servions comme lui pour nous dévouer



114 RETRAITE SPIRITURLLE
a Dieu, et I'aimer ainsi de tout notre es-
prit, de tout notre cceur, de - toutes nos
forces; en troisi¢éme lieu qu’a dessein d'i-
miter de plus prés Jésus-Christ, nous étu~
dibns ses dispositions A I’égard de son
Pére, rapportant tous les traits de sa vie a
I'amour, qui en effet a été le grand mo-
bile de toute sa conduite. v

Jai le bonheur d’appartenir 3 Jésus-
Christ; j’ai plus ou moins de part aux
lumiéres surnaturelles qu’il a eues tou-
chaunt Dieu, touchant PI’obligation et les
motifs de I'aimer; et il ne tient qu'a moi
d’augmenter ces lumiéres par I'étude des
grandes vérités de la religion. J'ai lieu de
‘croire aussi, si ma conscience ne me fait
aucun reproche considérable, que j'ai
P'habitude de la charité ; et je sais qu'elle
ne nous est donnée que pour en produire
des actes. Enfin, je ne puis ignorer que
c’est de Jésus-Christ, de sa doctrine et de
ses exemples, que je dois apprendre i ai-
mer Dieu. De quoi tout cela m’a-t-il servi
jusqu’ici ? quel progres ai-je fait dans I'a-
- mour divin? et quelles résolutions veux-
Jeprendre pour I'avenir?

»



SUA L'ANOUR DE DIEV. b

3 VAV AN
~ II* MEDITATION.
PREMIER POINT.

]J’Auovl de Dieu a tenu Jésus-Christ tou-
jours et uniquement occupé des intéréts
de son Pé¢re. Remarquez ces deux mots,
toujours et um'qucmmz. Pas un seul mo-
ment de sa vie, ol il n’ait honoré son
Pére, soit par ses sentimens intérieurs ,
soit par ses actions extérieures, soit par
ses souffrances. Sa vie a été courte , mais
toute remplie par I'amour, et sans le moin-
dre vide. Il n'a jamais eu que son Pére en
vue; il n’a point songé & soi; il ne s’est
point regardé lui-méme. L’amour le te-
noit toujours hors de lui; et non-scule-
ment il étoit exempt de tout propre inté-
rét, soit du temps, soit de I'éternité ; mais
il nc pouvoit pas en avoir. Le ztle de la
_gloire de son Pére le dévoroit, comme il
est écrit de lui; la volonté. de son Pére
étoit sa nourriture, et il faisoit toujours
ce (ui étoit de son bon plaisir.

L’amour prodmt nécessairement les
mémes effets, quoique dans un degré bien
inférieur, dans les ames qui en sont vé-

4



116 RETRAITE SPIRITUELLE
ritablement et profondément atteintes. Je
n’ai qu’a faire attention i la vie dessaints,
sur lesquelsnous avons des détails un peu
suivis. J’y remarquerai sans peine que da
moment qu’ils se sont donnés tout-a-faita
Dieu, ils n’ont plus été touchés que de ses
intéréts, que de sa gloire ; ils lui ont con-
‘sacré tous leurs momens ; ils lui ont rap-
porté toutes leurs actions; ils se sont peu
4 peu oubliés entilrement eux-mémes,
pour ne penser qu’d lui seul. Mon esprit
et mon cceur sont-ils ainsi teurnés cons-
tamment vers Dieu? Son amour est-il
T'ame de mes sentimens , de mes pensées,
de mes projets, de mes actions, de toute
ma conduite? Si cela n’est pas, 8'il est dans
ma vie des intervalles que 'amour ne rem-
plisse pas, je n’aime encore que bien foi-
blement, et je suis bien éloigné de mon
modéle.

Mais peut-on étre toujours et unique-
ment occupé de Dieu ? L’ame qui aimen’a
jamais fait cette question. Elle feroit plu-
tét celle-ci : Peut-on en aucun moment
étre occupé d’autre chose que de Dieu ?
Aimez, et vous trouverez que la choseest
possible, qu’elle est facile, et qu'un cceur
blessé d’amourne congoit pas qu’on puisse
faire autrement. '



SUR L'ANOUR DE DIEU. 17

Secoxp porntT. — L’amour a toujours te-
nu Jésus-Christ dans une entiére dépen-
dance de son Pére. Dépendance de 'esprit.
Jésus-Christ n’a jamais eu ni voulu avoir
aucune pensée qui ne lui fat inspirée par
son Pére. Dépendance du ceeur, dontles
mouvemens, quoique libres, ¢étoient com-
mandés, appliqués 4 leur objet, et réglés
par son Pé¢re. Dépendance dans les paro-
les; il n’a jamais dit un mot de lui-méme,
et qui ne lui fat pas mis 4 la bouche par
son Pere; il le déclare expressément dans
P’Evangile. Dépendance dans tous les-états
de savie; il n’en a embrassé aucun par
son propre choix ; tout étoit déterminé par
son Pére jusqu’ala moindre circonstance;
et il s’y est exactement conformé, sans y
rien changer. Dépendance dans ses ceuvres;
il n’en a pas fait une seule de son chef.
Jusqu'a P4ge de trente ans environ il a
été soumis A ses parens qui lui représen-
toient son Pére ; durant le cours de sa vie
publique , pas un voyage, pas un séjour
en aucun lien , pas une prédication, par
un miracle qu’on puisse attribuer asa pro-
pre volonté, et qui n’edt été arrété et ré-
glé par son Pére. Il en fut de méme de
ses oraisons, du temps qu’il y donnoit, de
ce qu'il eut a souffrir de la part de ses en-

G5



1ns BETRAITE SPIRITUELLE
nemis pendant sa vie et 4 sa passion, et
de la maniére dont il s’y comporta, tant
3 lintérieur qu’'a I'extérieur. En un sens
trés-véritable, Jésus-Christ a toujours été
passif, il a été toujours conduit en tout ,
et il n’a fait usage de sa liberté , qu’autant
qu’il étoit nécessaire pour glorifier som
Pere, et pour coopérer i ses desseins.
Cette dépendance de Jésus - Christ, la
plus grande qui ait jamais été et qui puisse
étre, me paroit bien génante, et méme
effrayante; je ne l'ai jamais mise en pra-
tique , et je m’accommoderois de celle qui,
se bornant & ce qui est positivement or-
donné ou défendu, me laisseroit d’ailleurs
disposer 4 mon gré de mes pensées , de
mes affections, de ma conduite. Quoi ?
n’avoir le choix de rien ! ne pouvoir faire
un pas de soi-méme ! étre réduit & consul-
ter en tout le bon plaisir de Dieu, et A s’y
conformer ! quel assujétissement ! quelle
étrange captivité! Quand je pense , quand
je parle de la sorte, je fais bien voir que
je ne connois pas 'amour divin, etl’éten-
due de ses droits ; que je connois encore
moins combien il est doux de dépendre de
lui; et combien ceux qui vivent sous ses
lois, sont éloignés de vouloir s’y soustraire.
Saint Augustin disoit © dimez, et faites



' SUR L ANOUA DR DiRV. 119
€6 qus vous voudrez : parce que yous ne
voudrez jamais rien de contraire a'amour,
ou vous cesserez d’aimer. Ne peut-on pas
dire également P Aémez, afinde faire tou-
jours ce que vous voudres ; parce que
Pameur nous fait vouloir tout ce qu’il de-
mande de nous. Ainsi on fait toujours sa
volonté en obéissant A1’amour; on est bien
aise de se géner et de se captiver pour lui.
8i je nel’ai pas éprouvé, c'est que je n’ai
‘pas aimé ; si ces épreuves ont été rares ,
c’est que j’ai rarement agi par le motif de
Pamour.

- TnosikME point. — L’amour a porlé Jé-
sus-Christ A s'immoler aux volontés les
‘plus rigoureuses de son Pére. Il a fait ce
sacrifice 4 son entrée dans le monde ; tout
-le cours de sa vieen a été 1’exécution ; sa
mort ignominieuse et douloureuse en a été
.1a’ eonsothmation. A ne le considérer que
- .par Pextérieur, il a de quoi. effrayer les
-ames les plus courageuses ; mais si on I’en-
visage du coté de 'intérieur, les peines que
-Jésus-Christ a acceptées et souffertes, ont
.é1é incomparablement plus grandes. Et
-comment a-t-il fait ce .sacrifice ? D'une
" .volonté pleine, généreuse , sans délibérer,
‘sans réflechir sur I'exces des humiliations
et des souffrances par ot il lui falloit pas-

G



130 RETRAITE. SPIKITUELLE
ser. Tout lui fut montré distinctement. ,
, son amour s’offrit 4 tout; et pour plaire a
son Pére, si de plus grandes peines eus~ _
sent pu lui étre proposéés,. il s’y seroit
soumis. Comment I’accomplit - il -? Dans
toute son étendue, sans en laisser échap+
per la moindre circonstance. Il but -avee
joie le calice d’amertume jusqu’a la der~
niére goutte, et il ne rendit esprit-deson
plein gré qu’aprés que tout fut consorn~
mé. Ainsi le plus grand amour qui fut ja-
mais, a honorg Dieu par le plus grand sa-
crifice. o :

Veoila comme je dois aimer i propertion.
Aimer, ce n’est pas éprouver des senti-
mens doux, mais stériles; ce n’est pas
faire de belles promesses , mais sanseffet,
ce n’est pas se proposer en imagination des
sacrifices , qu’on ne réalisera jamais. Il ne
cotte rien d’aimer ainsi ; ou plutdt ce n’est
pas aimer, lorsqu’il n’en ceiite rien; et
qu’on ne veut pas qu’il en codte. Aimer,
c’est donner ; et quoi ? tout-ce que 'amour
demande ; c'est le donner promptement.,
sans regret , avec joie; c'est désirer qu’il
demande davantage, et n’étre jamais con-
tent de ce qu’on lui donne, lorsqu’on peut
donner plus. Aimer, c’est souffrir au gré
de I'amour tout ce qui répugne le plus A



SUR L’AMOUR DE DIRU. 121
1a nature : peines d’esprit, peineés de cceur,
peines de corps ;.c’est souffrir de la ma-
ni¢re qu’il plait & amour, préférant i
toute autre croix celles.qui sont de son
choix , et non pas du nétre; les portant
comms il lui plait, sans adoucissement ,
sans consolation , ni de la part’ des hom-
mes, ni de la part de Dieu; les portant
aunssi long-temps qu’il lui plait, sans s¢
plaindre de leur durée, dat-elle étre pro-
iongée jusqu’au dernier soupir. C'est ain-
si qu’a aimé Jésus~Christ. Aimé-je de meé-
me ? Veux-je aimer désormais de la sorte?
tout amour qui n’est pas de la nature du
sien , est illusoire.

»

TII* MEDITATION.
PREMIER POINT.

Sl » en réfléchissant sur mes dispositions
intérieures , je ne me sens pas assez d’a-
mour pour étre toujours et uniquement
occupé des intéréts de Dieu ; pour avoir un
ztle de sa gloire, qui me fasse désirer qu’il
soit connu, adoré, aimé, servi par toutes
les créatures, qui me rende sensible i
“honneur qu’il regoit des uns, et aux ou-



133 RETBAITE SPIRITUELLE
trages qu'’il recoit des autres ; si je ne me
sens pas assez d’amour pour vouloir vivre
dans une entiére et continuelle dépendance
de sa grace, pour lui faire volontiers tous
les sacrifices qu'il peut demander de moi,
je ne puis m’en prendre qu’'ad moi-méme;
et ce seroit une sorte de blasphtme d’en
rejeter la faute sur Dieu, comme s'il ne
tenoit qu’a lui que je I'aimasse davantage.
1l m’a donné son Fils; le cceur de son Fils
contient la plénitude de I'amour divin ; il
est toujours ouvert, toujours accessible ,
toujours empressé de me recevoir; je puis
y aller puiser 'amour A sa source aussi
- souvent et aussi abondamment qu’il me
plaira. Jen’ai pas & craindre qu’elle tarisse ;
je suis assuré d’¢tre bien accueilli ; plus je
m’y représenterai souvent, plus ce coeur
adorable se dilatera pour moi, plus il me
communiquera ses sentimens. Aprés cela
ne suis-je pas bien coupable, si je suis tou-
" jours froid et glacé, pouvant & tout mo-
ment m’approcher de ce brasier, pouvant
y rester, étant méme invité , pressé de le
faire , et de ne jamais m’en retirer. . -
Quand Dieu m’ordonne de I’aimer, pré-
. tend-il que je me donune cet amour & moi-
méme ? Non sans doute, puisque I'amour
" vient de lui, et ne peut venir que de lui;

£



SUR L AMOUR DE DIEV. 123
‘mais, en me donnant Jésus-Christ, il m’a
mis A portée de I'aimer autant que je vou-
drai , parce que Jésus-Christ ne m’a été
donné que pour cela, etn’a re¢u tant d’a-
mour que pour me lecommuniquer. Qu’ai-
je donc a faire ? D’aberd j’ai & m’humilier,
a me confondre , & me reprocher vivement
d’avoir eu tout I'amour de Jésus & ma dis-
position , et de ne I'avoir presque point,
. ou trés-foiblement prié¢ de m’en faire part.
Ensuite je dois aller A lui avec une certaine
honte, mais pourtant avec confiance, le
suppliant de me pardonner ma négligence
et ma tiédeur passée, et de me permettre
d’enrichir mon cceur du trésor inépuisable
d’amour que posséde le sien. Je n’ai qu’a
agir ainsi, priant, pressant, importunant,
résolu de ne pas me rebuter, et de persé-
vérer; et mes veeux seront exaucés au dela
de mes désirs,

Secoxp roinr. — Jésus-Christ m’étant
donné pour modéle, je suis indispensable-
ment obligé de 'imiter ; et en quoi I'imi-
terai-je , si je ne Pimite pas dans son
amour ? C’est par 1A que je dois commen-
cer, par la que je dois continuer , par la
que je dois finir. Car toute l'imitation de
Jésus-Christ se réduit & I'amour. Llamour
a été le principe, le motif, la fin de toutes



124 RETAAITE SPIRITUELLE v
ses vertus. Si pour mieux le copier, je
m’applique d’abord A P’étudier, j'ai une
méthede courte et facile pour le connottre
a fond. Je n’ai qu'd mettre 'amour pour
base de ses pensées, de ses sentimens, de
sa conduite, et .qu’A rapporter ensuite i
Pamour chaque mystére, chaque trait de
sa vie. Je n’aurai plus qu’a faire la méme
chose 4 I’égard @e son image que je veux
et que je dois exprimer en moi. Que je
mette 'amour pour fondement de I'édifice
de ma perfection ; mais que g’établisse ce
fondement dans toute I’étendue et la so-
lidité qu’il doit avoir. L’amour n’admet
point de bornes; 'amour doit &tre iné-
branlable, et 3 I'épreuve de toutes les at-
taques. Il faut qu’il soit plus fort que la
mort , que sa jalousie soit plus inexorable
que l'enfer; que les eaux des tribulations
ne puissent éteindre son feu, et que les
flots des tentations ne soient pas capables
de le submerger (1). Tel est Pamour que
Jésus est prét a me donner, si je le désire’
et le lui demande sincérement; ‘il n’est
pas méme en son pouveir de m’en donner-
un autre , parce qu'en effet il n’y en a’
point d’autre.

Ayant une fois jeté ce fondement, il me

() Cantic. 8. 6. 7.



SUR L’AMOUR DR PIEU. 125
sera aisé de batir dessus I'édifice de toutes
{es vertus qui doivent porter sur Pamour,
et qui me s'éléveront jamais bien haut,
qui n’auront jamais de solidité, qui seront
ébranlées et renversées au moindre choc,
si elles ne reposent pas sur cette base.
Mais quellesera la hauteur de cet édifice,
et jusqu’olt le pounsserai~je ? Il faut que
cette hauteur atteigne jusqu’au Ciel ; Dieu
seul en connolt la mesure ; et si je la fixe
4 quelque distance que ce soit, I'ddifice
restera imparfait.

Entends-tu bien cela, mon ame ? Con—
gois-tu que la_perfection que Dieu exige
du chrétien, est un édifice construit sur
Yamour, un édifice qui embrasse toutes
Jes vertus, et qui les porte 4 leur comble ?
L’ouvrier doit toujours travailler , toujours
retoucher, toujours perfectionner; c’est a
Dieu de mettre fin & I'ouvrage par la meort.

TroisikME roINT. — Mais aurai-je le cou-
#age d’entreprendre un tel édifice, et de
Iexécuter? L’amour me le dopnera. Ce
qu’il en a coiité A Jésus~Christ pour élever
le sien & la hauteur infinie que Dieu de-
mandoit de lui, surpasse incomparable-
ment tout ce qu'il m’en coiitera & moi-
méme. A-t-il compté avec son Pére? A-t-
il calculé ce qu’il auroit & souflrir? A-t-il



126 . RETRAITE SPIRITUELLR

€té dtonné de la grandeur de ses poines, et
du poids immense dont on le chargeoit ?
Non : I'ardeur de son amoura dévoré tout
cela comme de la paille; et, pour lui ap-
pliquer ce queI’Ecriture dit de Jacob, cette
effroyable carriére de souffrances disparut
devant la grandeur de son amour. S'il eiit
pu souffrir davantage, il n’ett pas balancé
a 8’y offrir ; et 'on peut assurer que son
amour qui lul rendit légers ses autres tour-
mens, fut lui-méme son tourment le plus
violent. Mais le tourment causé par 1’a-
mour a toujours sa douceur, quelque dur
qu’il soit d’ailleurs ; il fait partie de I'a-
mour méme , et I'on ne pourroit I'en sé-
parer sans délrulre P'amour. Aussi Jésus-
Christ a-t-il été paisible,, content, heureux
parmi les peines que l’amour lui causa,
ou lui fit accepter '

11 en sera ainsi de moi, si j"aime. Je ti-
rerai de 'amour une force supérieure aux
travaux et aux peines, aux obstacles et aux
difficultés. Plus.il s’en présentera, plus
mon courage s’animera pour les surmon-
ter ; et plus ils seront grands, plus aisé-
mentil en viendra A bout. Rien n’est plus
certain ; les premiéres croix qui sont les
moindres » semblent les plus dures. Lors-
que I'amour . encore foible au commen~-



SDR L AMOUR DE DIEV. 127
cement , .a pris des forces par ses combats
et ses victoires, il trouve légéres et douces
les croix les plus pesantes et les plus ame-
res; aulieu de s’en plaindre, d’en souhai-
ter la délivrance, il en.désire de nouvelles,
et ne souffre jamais assez & son gré. Ainsi
le feu qui s’allume lentement et aveo pei-
ne, lorsqu’il s’est accru & un certain point,
saisit et consume en un instantles matiéres
qui résistent le plus A son activité. Nous
avons les preuves de ceci dans les saints
que P'amour a fait marcher sur les traces
de Jésus-Christ. Les premiers pas dans la
carriére ont été.pour eux les plus pénibles ;
a mesure qu'ils avangoient, ils marchoient
avec allégresse , ils couroient, ils voloient ;
Pamour lui-méme les transportoit au ter-
me avec la rapidité d’un trait. Cependant
leurs épreuves croissoientavec leur progrés.

" CONSIDERATION.

“-Sur I'usage de la Communion.

Lrvsace saint et fréquent de la commu-
nion est assurément le moyen le plus effi-
cace d’accroitre en nous ’amour divin. Si
toute grice tend, par elle-méme, ou &



128 RETRAITE SPIRITUELLE

faire naitre l'amour, ou A 'augmenter, A .

plus forte raison P’Auteur iméme de la grace
qui se donne 3 nous dans I'Eucharistie.
Elle est par excellence le sacrement d’a-
mour. Elle est la plus admirable invention
de amour. Jésus-Christ 8’y unit, s’y in-
corpore 4 nous; il passe en mous pour
nous faire passer en lui. Et que recevons-
nous en le recevant ? Pamour dans sa sour-
ce, 'amour dans sa plénitude, I'amour
qui brale du désir de se communiquer ,
selon qu’il trouve les cceurs disposés. Ce-
tui qui mange ma chair et boit mon
sang , demeure en moi, et je demeure
en {ui (1). C’est-a-dire en d’autres ter-
mes, qu'il demeure dans l’amour, et que
Yamour demeure en lui.

Mais quelle doit étre la d’sposmon du
coeur pour que la communion produise en
lui le grand effet pour lequel elle est ins-
tituée ? Ne voyez dans la réception du corps
de Jésus-Christ que ’'amour ; 0’y cherchez
que Pamour, et vous I'y trouverez. Que
I’amour vous prépare, qu’il vous intro-
duise dans la salle du festin, et qu’il ne
vous quitte point, lorsque vous vous en
retirerez. Vous recourez 4 mille méthodes
pour communier avec frmt N'en ayez

(x) Joan. 5. 57.

i —



SUR L AMOUR. DE DIEU. 129
quune qui, dans sa simplicité, les ren-
ferme toutes, et les surpasse toutes par
son excellence. Reconnoissez-vous, avec
autant de vérité que d’humilité, incapable
de vous acquitter dignement , par tous yos
efforts , d’une action si sainte. Chargez-en
'amour, recommandez-vous 4 lui , livrez-
lui votre ceeur. Occupez-vous, mais sim-
plement , doucement et paisiblement, de
I’amour que Jésus-Christ vousy témoigne,
ct de celni qu’en reconnoissance il attend
de vous. Dites-lui que vous voulez I'aimer,
et que vous ne le recevez qu’'afin de 1’ai-
mer davantage.

Mais prenez garde, en premier lieu, de
ne point chercher uniquement a la com-
munion la douceur dcs sentimens de Va-
mour. C’est la force de 'amour, c’est sa
générosité, c’est son désintéressement que
vous devez désirer, ¢t non de contenter la
sensualité de ’amour-propre. En second
lieu , ne croyez pas que I'amour vous soit
donné seulement pour le temps de la com-
munion. Yous devez retourner chez vous,
au sortir de la sainte table, avec plus d’a-
mour que vous n’y en avez apporté; par
conséquent avec la détermination de vous
tenir plus recueilli, plus uni & Dieu ; d’étre
plus attentif et plus fidele ala grace, plus



130 RETRAITE SPIRITUELLE

vigilant sur vous-méme, plus courageux
vous combattre et & vous faire violence ,
plus charitable envers le prochain , plus
doux et plus patient & le supporter , plus
soigneux a remplir lesdevoirs de votre état,
plus généreux a donner A Dieu, plus fort
a souffrir tous les genres de croix qui se’
présentent. Car tout cela n’est autre chose
que 'amour mis en exercice. C’est pour
vous’ acquitter plus parfaitement de ces
diverses obligations de la vie chrétienne ,
qui n’est qu’une vie d’amour, que vous
allez plus ou moins souvent & la source de
'amour , vous nourrissant, vous fortifiant,
vous engraissant par la réception du corps
adorable de Jésus-Christ. En communiant
ainsi, en tirant ces fruits de la communion,
les saints sont parvenus a la perfection de
I'amour; vous y parviendrez de méme, en -
suivant la méthode que je vous propose.
Mais pour la pratiquer avec succés, il faut
avant tout que vous venilliez étre 4 Dieu
sans partage et sans réserve, que vous
soyez résolu de ne lui rien refuser, et de
ne point commettre la plus légeére offense -
de propos délibéré, autremeut ce seroit
vous faire illusion , et votre ceeur vous dé-
mentiroit , quand vous prétendriez vous
unir a Jésus-Christ par amour, et n’avoir -



SUR L AMOUR DE DIEU. 151
point d’autre motif ni d’autre fin en le
recevant.

Disons.un mot de I’assistance a la mes-
se, et deg visites du Saint Sacrement.
Qu’est-ce que la messe ? Le mémorial,, le
" renouvellement , Ja continuation du sacri-,
fice sanglant du calvaire, de ce grand sa-
crifice d’amour ou Jésus - Christ, s’offrit
comme prétre , et fut consumé comme
victime. La méme chose se passe d’une
maniére non sanglante sur nos autels. Jé-
sus-Christ y est réellement prétre et vic-
time; il 8’y offre & son Pére en son nom
et au nétre avec le méme amour. Quelle
meilleare maniére d’entendre la messe ,
que de s’y tenir occupé de cet amour inef-
fable, moins par réflexion que par senti-
ment ; que de s’offrir avec Jésus-Christ et
par Jésus-Christ, en holocauste & Dieu,
pourétre consumé par le feude son amour!
En lui présentant ainsi notre cceur, une
flamme divine sorlira du saint autel , qui
Pembrascra et ledévorera. De méme, quel-
les visites plus agréables Jésus-Christ , ren-
fermé¢ daus nos tabernacles , altend-il de
nous , que des visites rendues par amour,,
& dessein d’y entretenir et d’y accroitre
notre amour? La vie mystique de Jésus-
Christ est une vie toute d’amour ; Pamour



152 RETRAITE SPIRITUBLLE

seul I’a mis en cet état. Allonsdonc recon-
noitre cet exceés d’amour ; contemplons-le
dans un silence d’admiration, et prions-le
de nous tenir anéantis devant lui, comme
il est lui-méme anéanti en présencede son
Pére. Nous ne savons rendre & Jésus-Christ
que des visites intéressées ; nous ne l'en-
tretenons que de nos besoins. En avons-
nous un si grand que celui d’aimer Dieu,
et de I'aimer toujours de plus en plus ?
Sentons vivement celui-13 ; insistons, pres-
sons, importunons sur celui-la. C’est le
moyen le plus efficace d’elre exaucés sar
tous les autres.

SIXIEME



SUR L AMOUR DE DIEU. 133

SIXIEME JOUR.

Les quatctéa {es effets et {es marquesde
: famour divin.

PREMIERE MEDITATION. :
~ Surles qualités de Pamour divin.

PREMIER POINT.

Lsnous de Dieu a trois qualités principa-
les : I’étendue, la force, le désintéresse-
ment. Par la nature du cceur humain, dont
les désirs se portent toujours vers l’mﬁm,
P'amour, non plus que les autres passions,
ne connoit point de bornes. S’il en a, cé
n’est point le cceur qui les lui donne ; mais
ou la raison, oula foi, ou la prépondé-
rance d'un objet sur un autre dans notre
pensée ou dans notre affection. Maisni la
raison , ni la foi, .ni la prépondérance
d’aucun autre objet ne saurocient mettre
des bornes légitimes A I’amour de Dieu. Au
contraire , et la raison et la foi s’accordent
a en écarter toutes bornes; et les autres
objets n’étant rien en eux-mémes, et ne
devant étre aimes que par rapport a Dieu,
H



134 RETBAITE SPIRITUELLE

ne nous pcuvent autoriser A limiter son
amour. Ainsi, du coté de Dieu, de 1'étre
infiniment aimable , ’amour qui , de soi,
tend A égaler son amabilité, peut et doit
croitre a l'infini, et n’est borné nécessai-
rement que par la capacité finie de la
créature. Celte esptce d’infinité ressem-
ble A celle du nombre et de la mesure ,
qui , demeurant toujours finis , sont sus-
ceptibles d’augmentation a I'infini.

Du cété de celui qui aime, Pamour di-
vin ‘n’aspire qu’a devenir toujours plus
grand ; jamais il ne s’arréte , ni se propo-
se un terme; le cceur ne sauroit dire : je
m’en tiens 1a; je ne veux pas aimer aun
deld. L’amour divin donne tout, ou veut
tout donner, et ne réserve rien ; il souffre
tout, ou veut tout souffrir, et n’excepte
rien. Il1 ne connoft ni ménagement, ni
prudence humaine, il ne raisonne point, -
il ne prévoit point, il n’appréhende au-
cune suite. Guidé par un instinct supé-
rieur & la raison, il suit fidelement cet
instinct aveugle pour elle, mais trés-éclai-
ré en lui - méme. Sa plus haute sagesse
est d’etre poussé jusqu’a la folie. Jésus-
Christ n’a-t-il pas aimé ainsi son Pére
jusqu’a {a folie de la eroix , commc s’ex-
prime I’Apdtre ? Un Dieu qui se fait hom-



SUR L AMOUR DE DIEV. 135
me , qui natt erifant, qui éprouve toutes
les foiblesses de cet ige, qui obéit A ses
créatures, qui gagne sa vie par le travail,
qui se laisse mépriser , calomnier. persé-
cuter , outrager, accabler de tourmens et

d’opprobres, qui meurt enfin dans un sup-
plice infime , pour témoigner & Dieu son
Pére A quel point il l’aune qu'est-ce que
cela au sens humain, qu'un excés incon-
cevable de folie P mais au sens divin, ¢’est
ia plus sublime dagesse ; un Homme-Dieu
ne devoit pas aimer moins. Quand un
amant passionné sacrifie avec joie, bien,
repos, réputation, santé, vie méme, a I’ob-
jet de son amour, on dit que c’est folie ;
et I'on a raison , parce que 'objet ne mé-
rite pas de tels sacrifices. Mais qu’on re-
nonce an monde, A ses richesses, a ses
honneurs, A ses plalsu-s pour Dieu; qu’on
crucifie sa chair pour Dieu par toutes sor-
tes d’austérités; qu'on lui fasse, s'il le
demande, le sacrifice de sa santé, de saré-
‘putation , de sa vie ; gu’on aille plus loin,
et qu'on mette le bon plaisir de Dieu au-
dessus de son propre bonheur; ce n’est
plus folie ; c’est une sagesse surnaturelle,
plus ou moins approchante de celle de
Jésus-Christ. Pourquoi ? parce que Dieu
mérite tous ces sacrifices; parce qu’onles

2



136 RETRAITE SPIRITUBLLE
lui doit, lorsque 'amour les demande ;
parce qu’il est impossible qu’on perderien
en donnant tout a Dieu, puisqu'on ac-
quiert par 12 'ineffable possession de Dieu
méme. - _ :
Skconp roint. — La seconde .qualité de
Pamour de Dieu est la force. Et quelle
force? Une force & qui rien ne résiste, qui
foule aux pieds le monde avec ses attraits
et ses menaces, le démon avec ses tenta-
tions; qui triomphe de la mollesse de la
chair et de la corruption de la nature; une
force qui dompte les passions les plus vio-
lentes,, qui surmonte les habitudes les
_plus invétérées, qm soumet et humilie le
propre esprit, qui affoiblit et détruit I'a-
mour-propre ; une force qui lutte contre
Dieu méme, et les épreuves par ou il fait
_passer une ame. Voyez dans les martyrs la
force de I'amour; voyez-la dans les soli-
taires, dans les religieux de l'un et.de
I'autre sexe, qui ont embrassé et sou-
tenu la vie la plus austére; voyez-la dans
tant d’illustres pénitens, dont les mortifi-
cations de toute espéce effrayent I'imagi-
nation, et paroissent au-dessus de notre
foiblesse naturelle ; voyez-la dans ces ap8-
tres et ces missionnaires, qui brilant du
ztle d’annoncer Jésus-Christ A des nations



SUR L AMOUR DE DIRV. 137
. idolatres , barbares; sauvages, n'ont été
arrétés par'aucune difficulté , par aucuns
dangers , par aucunes fatigues, et qui re-
gardoient comme. le prix de leurs immen-

ses travaux le bonheur de verser leur sang
pour Jésus-Christ. Voyez-la enfin dans les
ames intérieures, que 'amour a conduites
par des voies extraordinaires, par les plus
rudes sentiers de la croix, et qui ont été
ses victimes volontaires, par des peines
extrémes quine sont bien connues que de
Dieu, et que l'esprit humain ne .sauroit
apprécier.

L’amour n’est réel qu'a proportnon qu’il
est fort. 8’il s’intimide, 8’il se rebute, 8’il
recule 2 la vue de ce qu'il faut faire ou
souffrir; il est foible. Je sais qu’il n’ac-
quiert de force que par degrés, et qu’on
ne peut dire d’'une ame qu’elle n’aime pas,
ou qu’elle n’est pas encore capable de cer-
tains efforts de courage ou de patience. Un
enfant peut étre trés-fort pour son age,
quoiqu’il soit trés-foible en comparaison
d’un homme fait. Mais comme Dieu, qui
est infiniment sage , proportionne a notre
amour actuel ce qu’il exige de nous, notre
amour est foible, lorsqu’il céde aux occa-
sions journaliéres, et qu'il ne seconde pas
les opérations du Saint-Esprit ; il est foi-

H3



138 - AETRAITE SPIRITUELLE

ble, 8’il n’est pas fid¢le dans les petites
choses qui se présentent & tout instant ; il
est foible, #’il n’est pas eonstant, et s'il
passe sans cesse de la ferveur au reldche-
ment; il est foible, 8'il succombe & Ia
moindre difficulté, et s’il ne peut franchir
le moindre obstacle ; il est foible enfin, et
trés-foible, si Dien demande de lui quel-
que chose, qu'il soit déterminé 4 ne lui
point accorder.

TroisikMB POINY, — Le désintéressement
est la troisitme qualité de ’'amour divin. 11
est en effet essentiel 4 'amour d’étre dé-
sintéressé , c’est-a-dire de s’attacher a son
objet pour lui-méme, et non en vue des
biens qu'on en a regus, ou qu’on en es-
pere; ces choses sont étrangéres i 'amour;
elles peuvent le faire naitre et 'augmen-
ter, mais elles ne doivent pas en étre 1’ob-
jet. Sij’aime Dieu seulement i cause de
ses dons et de ses récompenses, ce n’est
pas proprement Dieu que j'aime , maisles
dons et les récompenses de Dieu. Pour que
jaime véritablement Dieu, il faut que
Dieu, pris en lui-méme, soit ’objet de
mon amonr, sans faire attention A ce
qu’il me donne, ou a ce qu’il me promet.
Je conviens que ses bienfaits et ses pro-
messes me donnent lieu de conupilre,



SUR L’AMOUR DE DIEV. 139
d’admirer et d"aimer sa bonté¢, sa libérali-
té, sa magnificence. Mais aimer ces per-
fections en Dien, ¢’est 'aimer lui-méme.
Je conviens encore que le bonheur éter-
nel n’étant promis qu’a I’amour, ce bon-
heur et le désir que j’ai d’étre heureux,
me sont de puissans motifs d’aimer ; mais
le motif de I'amour n’est pas I'objet de
Pamour. Il y a donc un amour de Dieu
qui vient & Poccasion et a la suite de la
reconnoissance ‘et de D’espérance; muais
Dieu en lui-méme, considéré comme bon,
comme libéral, comme aimant 4 se com-
muniquer , est proprement I'objet de mon
amour. Ceci "est clair, et il seroit aisé de
démontrer que nous n’entendons pas la
chose autrement par rapport 4 P’amour
qu’un homme porte & son semblable.

" Par malheur, "'amour-propre qui n’en-
visage que son intérét, se glisse dans 'a-
mour de Dieu, et en souille la pureté par
son mélange. 1 détourne nos regards du
Bienfaiteur, du Consolateur, du Rému-
nérateur, et les fixe sur les bienfaits, les
consolations, les récompenses; il nous
porte i nous y attacher démesurément, a
les rechercher ou & en jouir par un esprit
d’appropriation, parce que nous y trou-
vons notre bien-étre, et a servir Dieu prin-



140 RETRAITE SPIRITURLLE
cipalement dans cette vue. Cet amour-
. propre n’est pas crimine] , tant qu’il ne
nous éloigne pas de I'obéissance due. &
Dieu, mais il est impur.

. Or 'amour de Dieu ne souffre aucun
mélange impur, et il tend de toute sa force
as’en dégager. Ainsi, dés qu'il s’est empa-
ré d'un cceur, il travaille 4 le purifier de
Iamour-propre; il n’exclut pas, & Dieu ne
plaise,, le motif de l'intérét, mais il le
subordonne a des motifs plus nobles et plus
relevés; il le soumet au bon plaisir de
Dieu, et ne permet pas de se le proposer
pour le terme de nos désirs, et le dernier
but de nos affections. Nous pouvons, avec
la gridce ordinaire , porter notre amour a
un certain degré de pureté. L'incertitude
méme ou nous sommes de notre destinée
éternelle, nous est une raison de nous
abandonner A la volonté de Dieu, et d’ac-
quiescer par amour & ce qu’il lui plaira
d’ordonner de notre sort. Dieu tire cet ac-
quiescement de plusieurs personnes au
moment de la mort. 1l permet que d’au-
tres éprouvent d’horribles tentations con-
tre l'espérance , et qu’elles se persuadent
faussement d’étre réprouvées; et par un
sublime effort d’amour, elles font a Dien
le sacrifice conditionnel de leur bonheur



SUR 1, AMOUR DE DIEU. 14
éternel,, continuant A le servir, A faire des
actes héroiques de vertu, a soufftir pour
lui, uniquement i cause de lui, sans étre °
soutenuets/d une maniére sensnbleket aper-
gued, par le grand motif de I'espérance,
laquelle pourtant vit toujours au fond de
leur cceur, et y est plus ferme que jamais ;
mais purifiée, perfectionnée, et comme
absorbée par 'amour, qui , semblable au
feu, transforme en quelque sorte en soi
toutes les vertus. Je I’ai déja dit, et je ne
saurois trop le répéter : pour qu’une ame
aille droit au Ciel en sortant de ce monde,
il est absolument nécessaire que son
amour pour Dieu soit tout-a-fait pur, et
quand elle .n’auroit point de faute X ex-
pier , quand elle ne seroit redevable d’au-
cune dette A la justice divine, il suffit que
Pamour-propre ne soit pas tout-a-fait dé-
raciné de sou cceur, pour qu’elle soit con-
damnée A passer par le Purgatoire. Carle
Ciel est fermé A& 'amour-propre; toute vue
&’intérét propre en est bannie.. On n’y
connoit. que l'intérét de Dieu, que sa
- gloire et son bon plaisir; on n’y pense
point A soi comme 2 soi. Ceci demande de
nous les plus sérieuses réflexions



143 BETRAITE SPIRITUELLE

VALY

.II* MEDITATION.

Des effets de 'amour de Dieu. '
PREMIER POINT.

Tnons choses dépendent de moi, et je suis
le maitre, avec le secours dela grice, d’en
bien disposer : mes pensées et mes inten-
tions , mes désirs et mes affections, mes
projets et mes actions. Voici I'effet quel’a-
mour de Dieu produira par rappert i ces
trois choses ; non en me menant tout d’un
coup 4 la perfection , mais en m'y ache-
minant peu 4 peu, et d’autant plus rapi-
dement, que mon amour sera plus grand,
et ma correspondance plus’fidéle.

Si j’aime sincérement Dieu, les pensées
et les intentions de mon esprit auront
principalement pour objet tout ce qui le
concerne. Je m’occuperai volontiers de
lui; je parlerai de lui avec plaisir, et avec
tout I'intérét qu’il ‘mérite. J'entretiendrai
en moi sa sainte présence. J’¢carterai tou-
te pensée inutile, et je regarderai com-
me telles celles qui me dissipent et qui me
détournent de Dieu, soit gu'elles m’af-



SUR L AMOUR DE DIEC. 143
feetent vivement, soit qu’elles ne fassent
que m’amuser.

Si y’aime sincérement Dieu, mes désirs
et mes affections lui seront consacrés ; je
ne souffrirai rien en mon cceur qui le par-
tage; je ne m’attacherai A rien contre le
gré de Dieu, arien qui affoiblisse ou qui
tienne oisive en moi I’habitude de la cha-
rité, A rien qui ne contribue i 'affermir
etal augmenter. Remarquez ces trois de-
grés : le premier m’inspire de I’aversion
pour tout attachement mauvais ou dange-
reux; le second m’éloigne de tout atta-
chement frivole et inutile; le troisitme
m’éleéve jusqu’a sanctifier par 'amour tout
attachement légitime et permis.

Si j’aime sincérement Dicu , je ne for-
merai aucun projet qui ne tende directe-
ment ou mdlrectement a sa gloire. Je ne
ferai aucune action qui pulsqe lui déplaire :
c’est peu; je tacherai de n’en faire aucune
quin’ait pour objet de lui plaire. L’amour
de Dieu peut-il étre en moi, §’il n’est mai-
tre de tout, s’il ne régle et ne gouverne
tout, si tout ne part de lui comme de son
principe, et nc¢ retourne a lui comme a
sa fin?

Car je n’entends pas par aimer sincere-
ment Dieu, avoir I'habitude de la charité



144 RETBAITE SPIRITUELLE

qui n’est qu'une disposition a aimer. L’en-
fant I'a par le baptéme, et il n’aime pas
pour cela. J’entends I'exercice de cette ha-
bitade. Sivousne I'exercez pas, vous n’ai-
mez pas ;si vous I'exercez peu,vousaimez
peu. Lorsque vous commencez 4 I'exercer
souvént, désirant toujours de ’exercer da-
vantage, et n’étant jamais content de vous
sur ce point, vous aimez beaucoup; et si
vous continuez, vous aimerez de plus en
plus.

Seconp poi1sT. — Je dépends de Dieu en
trois choses, ol je dois lui prouver mon
amour. Premitrement, en tout ce qui ap-
partientd Pordre naturelde la Providence.
Si mon amour pour Dieuest sincére, j'ap-
prouverai toutes ses dispositions par rap-
port A moi ; j'y acquiescerai de bon cceur;
je m’y conformerai; je me garderai bien
dem’en plaindre , d’en murmurer, de faire
de vains efforts pour m'y soustraire. Cela
valoin, et c’estun grand etcontinuel exer-
cice d’amour, surtout pour les chrétiens
engagés dans le monde. D’otr viennent tant
de révoltes intérieures , tant de plaintes des
riches comme des pauvres, des grands
comme des petits, des sains comme des ma-
lades au sujet des accidens de la vie, des
waux, des embarras, des revers auxquels

chaque



SUR L AMOUR DE DIEU. 145
chaque condition est exposée ? D’olr vient
que leurs désirs sont presque toujours en
contradiction avec ce qu’ils éprouvent, et
qu’ils sont d’ordinaire mécontens de leur
état présent? Cela vient du défaut d’amour.
Qu’ils aiment Dieu ; ils le béniront de ce
qu’ils sont de ce qui leur arrive; et leur
volonté, toujours soumise dla sienne, ne
sera jamais contrariée. L’amour a-t-il pro-
duit cet effet en moi ? Voyons ol j’en suis.

Secondement. Jedépénds de Dieu en ce
qui appartient A sa providence surnaturelle ;
tels que lesmoyens extérieurs du salut qui,
selon leslieux etles temps, sont plusabon-
dans, ou plus rares, plus ou moins & ma
ponée -qui me sont tantét accordés, tan-
tot retirés selon les arrangemens de la Pro-
vidence ; les grAces intérieurcs dont la dis-
pensation m’est.inconnue, et que UEsprit
saint distribue de la manitre et dans la
mesure qu’il lui plait; les tentations, tan-
tdt d’un genre , tantdt d’un autre , plus ou
moins longues et violentes , qui m’atta-
quent quand Dieu le permet, et dont nul
autre que luine peut medélivrer ; les croix
spirituelles dont la vie du chrétien cst
toute semée, qui nesont pas de mon choix,
ct dont I'objet est de me faire mourir
moi-méme; les consolations qui ne me

i .



146 RETRAITE SPIRITUELLE

viennent pas quand je les attends , et que
je crois en avoir le plus de besoin, et qui
se retirent si vite , lorsque je voudrois en-
core les retenir; enfin, les divers états et
les vicissitudes qui composent la vie spi-
rituelle. L’amour de Dieu a ici un grand
exercice , et produit de mrerveilleux effets.
Il m’apprend, en ce qui concerne ma
sanctification, A envisager par-dessus tout
la. glou-e de Dieu, qui est le grand but
qu'il ¢’y propose; & eroire qu’étant infini-
ment sage, il choisit les moyens les plus
canvenables pour moi, et les plus appro-
priés 4 mes besoins présens que, voulant
-mon salut plus ardemment et efficacement
que je ne le puis moi-méme; #l yréussira,
#i je m’en repose sur lui des choses quile
regardent, et si je me borne & coopérer
fidélement A ses desseins; qu’étant infini-
ment puissant et bon , il peut et veut sup-
pléer par lui-méme aux moyens dont il
juge A propos de me pnver, etqu'il y sup-
pléera infailliblement si je me confie en
lui, et si je le laisse faire sans déranger
rien 4 son plan par mon activité inquitte.
En un mot, Yeffet de 'amour est ala fois
de me sanctifier et de me rendre heureux,
en me tenant tranquille, ferme , invaria-
ble sous la conduite de Dieu.



SUR L AMOUR DE DIEU, 9
‘TromsikMe porsr.—La troisiéme chose ot
je dépends absolument et uniquement de
1a providence surnaturelle, est ma perséveé-
rance finale, et I'état dans lequel je mour-
rai. Bt c’est ici ol ’'amour produit le plus
grand effet. D’abord il me tranqmlhse sur
Pincertitude de ma situation présente, si
je suis aqu non en grace avec Dieu ; il me
donne la douce assurance de dire avec S.
Augustin : Ma conscience , 6 mon Dieu ,
me répond sans aucun doute que je vous
aime. C’est déjd une consolation indicible
que ce témoiguage que 'amour se rend a
lui-méme au fond de mon ceeur. Si j"aime
Dieu , si j’en suis certain, ne puis-je pas
également me répondre de son amitié ? Le
doute ne sauroit avoir lieu que de mon
.cOté ; je ne l'aimerois pas, si je n’en étois
aimé, - ’ v
Ensuite Pamour ne me permet ni trou-
ble ni mqunétude pour I'avenir; il m’inter-
dit une vaine et dangereuse curxoslté il
me commande une humble et ferme con-
fiance. II m’inspire méme un généreux
abandon, en me mettant dans la persua-
sion intime que, quejjue soit mon sort
dans I'éternité, si j'aime Dieu, il est im-
possible que je sois malheureux. Or rien
ne peut, ni en ce monde, ni cn I'autre ,
2



148 RETRAITE SPIRITUELLE’

me ravir le trésor de 'amour divin, que
ma volonté par un acte tout-a-fait libre
de sa part; et quand cet amour est & un
certain degré , quoiqu’on puisse absolu-
ment toujours le perdre par sa faute, on
se sent une horreur incroyable seulement
de penser qu’on veuille jamais consentir
A une telle perte. Les tentations et les
épreuves dont on est heureusement sorti ,
nous sont un garant presque assuré que ce
malheur n'arrivera’ pas. Rien n’empéche
donc qu on ne s’écrie alors avec saint Paul:
Je suis certain queni i {a mort, nt la vie,
ni {es anges , ni e présent, nife futur,
ni aucune créature ne pourra me sépa~-
rer de la charité de Dieu , qui est en Jé-
sus - Christ notre Seigneur (1). Quand
aimerai-ie assez , pour étre autorisé a par-
ler ainsi avec autant de vérité que de con-
fiance ?

(1) Rom. 8. 38. 39.



SUR L'AMOUR DE DIRU. I49

I1l* MEDITATION.
Des marques de l'amour de Dieu.
PREMIER POINT.

Cn qui vient d’¢tre’ dit des effets de l'a-
mour divin, sont autant de marques aux-
quelles il est aisé de le reconnoitre en sai.
En voici d’autres qui. sont plus précises.
L’amour qui se borne aux actes extérieurs
de religion , et qui ne produit aucun sen-
timent dans le cceur, ne mérite pas le nom
d’amour; et si 'on en a P’habitude , c’est
une habitude qui demeure oisive et sans
exercice. Combien de chrétiens qui ne con-
noissent que la ‘priére vacale, et qui ne
prient que des lévres, sans attention, avec
froideur et insensibilité; qui assistent & la
messe , qui s'approchent du tribunal de la
pénitence et de la sainte table dans la mé-
me disposition ; qui du reste ne pensent
presque jamais & Dieu, ni & Jésus-Christ!
Peuvent-ils dire qu’ils aiment ? Peuvent-
ils espérer de conserver long-temps I’ha-
bitude de la charjté, en la laissant ainsi

sans action ? et ne leur arrive-t-il pas sou-
%

.



150 RETRAITR SPIRITUELLE

vent de la perdre, quelquefois sans qu ‘ils
y réfléchissent, lorsque leurs péchés mne
sont que de pensée et désir? Nesont-ils pas
exposésa tomber en toute occasion ?Si j’ai
vécu autrefois dans cet état, quelles .actions
de grdce’s ne dois-je pas i Dieu de m’en
avoir retiré ; et quelle précautnon ne dois-
je pas prendre Jpour n 'y plus reatrer ? Ce
malheur arrive insensiblement aux ames les
plus ferventes , si elles ne se tiennent pas
sur leurs gardes, si elles se négligent, si
elles n’ont pas soin d’entretenir et de ra-
nimer leur amaur. Le poids de 1a nature
nous entraine sans cesse vers la ti¢cdeur et
la lcheté; il faut toujours lutter contre
elle. €ar, sil’on ctde une fois, on court
risque d’étre emporté ; et la chute devient
toujours plus rapide. Préservez-moi, mon
Dieu, de ce qu'ont éprouvé tant d’autres
qui avoient fait plus de progrés que moi
dans- votre amour. Rendez-moi attentif et
vigilant au moindre signe de refroidisse-
ment ; tout doit m’alarmer dans une ma-
tiere de cette conséquence.

Secomp point. — L’amour qui se borne
aux sentimens, aux protestations, et qui
ne passe pas aux effets, est illusoire. Telle
. est la dévotion qui ne se nourrit que du
sensible , qui fait des efforts pour s'en



8CR L AMOUR DE DIEU. 101
procurer, qu’i ne cesse d’en demander a
Dieu, qui 8’y complalt par amour-propre
lorsqu ‘elle en a, qui se désole si elle n’en
a pas, et qui qmtte tout si elle e¢stlong-
temps sans en avoir. Yous goiitez avec plai-
sir le sentiment de I'amour, parce qu'il
est doux ; vous n’en venez presque jamais
aux effets,, parce qu’ils sont pénibles; vous
en redoutez les épreuves, parce -qu’clles
sont améres. Est-ce aimier, que vouloir
toujours recevoir , et ne vouloir jamais ni-
rien donner, ni rien souffrir ? Que pense-
riez-vous de quelqu’un qui vous aimeroit
de la sorte ?

Le démon se met souvent de la partie
dans ce genre de dévotion ; il contrefait
les opérations de la grice; il met de faux
sentimens, il répand de fausses douceurs
danslesames qui en sont tropavides; et il
réussit aisément a les tromper. Dieu le per-
met pour les punir de leur sensualité. Elles
se trompent aussi elles-mémes, prenant
pour des effets surnaturels, ce qui n est
qu’effort d’imagination, ou ce qui vientd’u
tempérament affectueux, mis, pour ainsi
dire, 2 la presse, afin d’en tirer quelque
larme, quelque mouvement de tendresse.

L’amour sensible est bon; Dieu le donne
pour nous attirer a lui, pour nous soutenir

4



152 RETBAITE. SPIRITOELEE

dans les commencemens ol nous sommes
si foibles, pour détruire nos mauvaises
habitudes , et nous en faire contracter de
saintes. Mais comme il ne donne jamais
le sentiment pour le sentiment méme, ni
simplement pour qu’on en jouisse, il ne
faut pas s’y attacher; encore moins en
faut-il faire la régle et la mesure de son
amour pour Dieu : puisque le sentiment
ne dépend pas de nous, qu'il vient et s’en
va selon qu'il plait A Dieu; et que si les
-effets n’y répondent pas, il ne peut que
nous nuire. , )

Trowsikse roint. — Le véritable amour
est celui qui donne A Dieu généreusement ,
et avec joie, qui veut toujours lui donner
davantage , qui n’est pas satisfait tant qu’il
lui reste quelque chose & donner. Le véri-
table amour donne ce qu'il ade plus cher,
ce qui lui colite le plus & donner; il le
donne , malgré toutes les répugnances de
la nature et tous ses efforts pour le retenir.
1I lui suffit que Dieu ait témoigné son dé-
sir, il n’a pas de repos, qu’il ne l'ait con-
tenté ; s'il résiste quelquefois, s’il m’ac-
corde qu’en partie, il se le reproche, et
ne parvient & se calmer, qu’aprés qu’il
s'est défait de tout de bonne grace. Alors
il s’applaudit et se félicite comme d'un



SUR L’AMOUR DE BIEU. 153
gaimr qu'il a fait. Le véritable amant souf-
fre volontiers pour Dieu de la part des
hommes , de la.part des démons, de la
part de Dien méme. Il souffre dans ses
biens , dans son honneur, dans son corps,
dans son ame. Il se laisse dépouiller de
tout, arracher tout, jusqu'a ce que réduit
a la derniére nudité, il puisse dire avec
vérité : Vous étes mon Dieu , et vous
m’étes toute chose, ,

L’amour est un feu purifiant, détrui-
sant, consumant tout ce qui tient 4 la na-
ture corrompue et & ’amour-propre ; c’est
un feu qui ne se nourrit que de sacrifices,
qui veut des victimes volontaires, et qui
hait la moindre rapine dans I’holocauste.
L’amour est doux dans sa naissance , fort
et véhément dans son progrés , violent et
tyrannique dans sa consommation. Il sol-
licite d’abord doucement la volonté, et la
gagne par ses attraits ; ensuite il exige d’elle
avec empire tout ce qu'il est en son pou-
voir de lui donner. Enfin, il lui arrache
de vive force ce dont elle ne peut disposer,
qu’en lui laissant prendre un consentement
si subtil et si profond, qu’elle ne le distin-
gue pas, et qu'il lul semble que tout se
fuit malgré elle,

Il ’est pas question pour moi d’exami-

I5



154 _ RETRAITE SPIRITUELLE

ner si j'ai cette marque de 'amour dans
toute sa perfection ; mais si j’en ai du
moins les premiers traits ; et si j’ai com-
mencé 4 donner quelque partie de ce mi-
sérable mot humain, qu'il veut avoir tout
entier, et dont il poursuit la’ destruction
sans miséricorde. Ne faisons point de pro-
jets de sacrifices, avant que Dieu les de-
mande j mais prenons avec sa grace la ré-
solution de ne lui en refuser aucun.

hAdebd Ak b b & dadd § h bt dd

CONSIDERATION.
Sur la pureté d’intention.

Personne n’ignore que c’est l'intention qui
décide de la bonté morale de nos actions :
que si l'intention est droite et pure , I'ac-
tion est agréable A Dieu, et d’autant plus
agréable , qu’elle a plus de droiture et de
pureté. C'est ce que Jésus aveit en vue ,
lorsqu'il a dit: §3 votre eif, qui est I'in-
tention de 'ame, est simple, tout votre
corps ( toutes vos actions) sera fumineux ;
mais s volre sl est mauvais, tout vo-
tre corps sera ténébreux (1).
Comme I'amour applique 'ame 2 puri~
(+) Matth. 6. ar. 22-



SUR L AMOCA DE DIEV. 155
fier ses intentions, aussi 'application &
‘écarter de nos intentions tout ce qui en
souille ou en altére la pureté, serl infini-
niment 3 augmenter et A purifier notre
amour ; et c’est pour cela que les coeurs
véritablement épris de I'amour de Dieu ,
s’examinent avec tant de soin et de rigueur
sur les motifs de leurs actions. -

L’intention est droite, lorsqu’ elle se pro-
pose Dieu pour cbjet, et qu’elle tend a lui
directement et sans détour. Elle ne Dest
pas, lorsqu’au lieu de se porter A Dieu,
elle se détourne vers la créature. L’inten-
tion est pure, lorsqu’elle envisage Dien
pour lui-méme, qu'elle considére par-des-
sus tout sa volonté et son bon plaisir ; et
que lors méme qu'un autre motif, par
exemple, d’espérance, influedanslaction,
- il n’est pas dominant: en sorte qu’on ne
laisseroit pas de faire la chose en vue de
Dieu, quand méme le motif de la récom-
pense n’auroit pas lieu. L’intention n’est
pas pure lorsque le motif* de plaire 4 Dieu,
et de faire sa volonté pour sa volonté mé-
me, ne domine pas; mais que quelque
autre motif intéressé I'emporte sur celui-
l1a : de sorte que je ne ferois pas 'action,
si je n’y voyois que le pur bon plaisir de
Dieu. A plus forte raison est-elle impure,

: 6



156 RETRAITE SPIRITUELLE

lorsqu'il 'y entre quelque vue grossiére d’a-
mour-propre , comme un intérét tempo-
rel, la vaine gloire, le désnr secret de
plaire aux créatures.

Ces motifs grossiers d'amour-propre ont
souvent part aux actions bonnes d’ailleurs
en elles-mémes des chrétiens imparfaits,
qui n’aiment Dien que foiblement, et qui
se recherchent beaucoup eux-mémes. Il
est rare que leur intention soit droite, et
qu'elle tende véritablement 4 Dieu; trés-
peu de leurs actions sont faites par un
motif surnaturel ; etils n’ont nulle récom-
pense 4 en attendre de Dieu, parce qu’ils.
ne les font pas pour lui. Il est encore plus
- rare que leur intention soit pure, et qu'il

ne s’y glisse rien qui en ternisse I’éclat ,
et lui dte beaucoup de son prix. '
11 arrive quélquefois . et la chose est
méme assez ordinaire , qu'on a une inten-
tion droite et pure, en commencant une
action , et qu'ensuite il survient quelque
vue détournée, quelque retour secret d’a-
- mour-propre , quelque vaine complaisance
en soi-méme, quelque désir de s’attirer
P’estime des autres, ou quelque joie de I'a-
voir obtenue. Les plus grands saints ne
sont pastoujours exempls de ces sentimens
vicicux ; mais ils y résistent , il les rejé-



SUR L'AMOUR DE DIEU. 157
tent d¢s qu’ils les apergoivent, et ils se
‘reprochent la-dessus les plus légéres né-
gligences. L'amour leur apprend deux cho-
ses ; la premiére & ne se proposer en tout
ce qu'ils font que des yues pures et dignes
de Dieu; la seconde, 2 ne.pas souffrir
qu’aucun motif humain, bas, intéressé,
imparfait, vienne ensuite en souiller la
pureté. Ces deux choses qui somt d’une
pratique journaliére et continuelle, sont
la matitre de l'examen  qu’ils font sans
cesse de leurs digpositions et de leurs sen-
‘timens intérieurs ; elles ne sont que 1'a-
mour de Dieu mis en exercice; et il en
-prend un merveilleux accroissement.
Mais ou il importe le plus de purifier
son infention, c’est par rapport & ce qui
regarde. directement Dieu méme et son
service. -Autant qu'’il est possible, il faut,
et dans ses exercices de piéié, et dans les
vertus chrétiennes qu’on pratique, et.dans
les peines corporelles ou spirituelles qu'on
a a.spuffrir, se proposer par-dessus tout
‘la gloire de Dieu, la sanctification de son
régne en nous et dans le prochain , I'ac-
complissement de sa sainte volonté, com-
me Jésus-Christ nous P'enseigne dans la
priere que nous récitons si souvent, et a
laquelle nous faisons si peu d’attention.



>

158 RETRAITE SPIRITUELLE

Sans exclure les motifs de crainte et d’es-
pérance , qui- ne font nul tort A amour
lorsqu’ils lui sont. subordonnés., on doit
faire en sorte que ’amour domine toujours

- dans nos inteptions ; qu’il parvienne a ce

point de perfection, dont parle saint Jean ,
qui bannit la crainte du ceeur; et qu'il
dégage 'espérance de toute vue d’amour-
propre dans Ja recherche du bonheur éter-
nel. Que mon intention dans la fuite de
tout maly soit«que le péché est une offense
de Dieu, qu’il déplait souverainement a
Dieu, et qu’il n’est rien A quoi je ne doive
m’expo,ser. plutdt que de lui déplaire; que
j'aie la crainte des enfans, et que j'appré-

- hende plus d'irriter le Pére.céleste que d’é-

prouver les effets de. sa colére. Que mon
intention principale dans la pratique du
bien ,/soit;que Dieu me Vordonne, que
Dieu le désire; gue plus je serai saint, plus
mon union sera étroite avec lui, plus j’ap-
procherai de lui ressembler. Que dans mes
oraisons , mes communions, mes. autres
exercices de piété ou de mortification, je
n’envisage ma propre sanctificatien qu’a-
prés la gloire de Dieu et son bon plaisir ;
en sorte que , me perdant absolument de
vue moi-méine,-Dieu me soit tout, et que
je rapporte tout 3 lui .



SUR L AMOUR DE mxn.' 159
ﬁm
SEPTIEME JOUR.

Sur {a prasique do Camour de Dmo
PREMIERE MEDITATION.

nnlxn'p POINT.

Qulcomns_ a la volonté sincére d’aimer
Dieu de tout sen cweur, doit commencer
par se donner tout-a-fait a Dieu, afin qu’il
fagse en lui et de lui tout ce quw’il lui plai-
ra. Se donner ainsi & Dieu, c’est se re-
noncer absolument , pour se remettre en-
tre ses mains ; c’est vouloir n’étre plus a
s0i , ne plus disposer de soi ; mais se livrer
a la grace divine , pour én suivre tous les
mouvemens ; ala Providence divine , pour
se conformer A toutes ses dispositions; a
la volonté divine , pour qu’elle accomplisse
en nous son bon plaisir. '
C’est un trés-grand acte d’amour, que
cette donatio® ; nous en sommes incapa-
bles de nous-mémes ; et il est besoin d’une
grice spéciale de Dieu pour le produire.
Il ne la refuse point i quiconque la de~
mande, et désire réellement de 1’obtenir.
Mais la plupart méme des personnes vrai-



160 RETRAITE SPIRITUELLE ]
ment pieuses, n’ont pas ce désir réel et
efficace ;.elles veulent se denner, et clles
veulent se retenir, étre & Dieu et & elles-
mémes ; suivre la grice, et ne pas renon-
cer enti¢rement 4 la nature.

" Cependant, avant que d’avoir fait & Dieu
une donation de soi pleine, entiére, irré-
vocable, on ne peut entrer dans I'exercice
de 'amour que par de courts intervalles,
et non avec cette continuité, qui dela vie
de chrétien fait une vie toute d’amour.
Mais & quoi aspirons-nous dono sur la ter-
" re, si nous n’aspirons pas & cette vie d’a-
mour ? N’est-ce pas a une telle vie que je
suis appelé dans le Ciel ? Cette vie qui fera
ma béatitude , n’est-elle pas I'unique ob-
jet de mes désirs ? Et je ne voudrois pas
la commencer ici-bas! O mon Dieu, que
je ne sorte point de cette méditation, que
je ne me sois donné a vous aussi parfaite-
ment que vous le désirez, et que je dois
le désirer moi~méme pour votre gloire et
pour mon bonheur.

Secorp roirr. — La raiSon principale
pour laquelle il faut se donner ainsi  Dieu,
si 'on veut étre introduit dans la voie d’a.
mour, c’est que 'amour a sa source en
Dieu ; que c’est de lui qu’il vient 4 nous ;
qu’il le donne a proportion quon s’est




SUR L’AMOUR DE DIEU. 161
donné 2 lui ; que c’est lui qui en inspire
les pratiques, qui en fournit les occasions ,
qui, par sa grace actuelle , nous fait pro-
duire des actes’ d’amour , et nous met i
portée.de sanctifier par I’amour toutes nos
pensées , tous nos désirs, toutes nos ac-
tions. Car en tout cela nous ne pouvons
rien de nous-mémes; il est nécessaire que
Dieu nous prévienne, qu'il agisse le pre-
mier, qu'il nous aide & coopérer, qu’il
produise avec nous et plus que nous notre
coopération.

Or afin que Dieu nous fasse aimer au-
tant qu’il le souhaite, et qu’il peut et veut
nous en rendre capables, il est nécessaire
qu’il dispose & son gré de notre coour, que
ce cceur lui appartienne par conséquent,
et qu’il soit le maitre de notre liberté par
une donation sans réserve de notre part.
Autrement nous le génerons , nous le tra-
verserons , nous mettrons des obstacles &
Yexécution de ses desseins sur nous; il
voudra une chose et nous ne la voudrons
pas. N'est-ce pas ce qui nous est arrivé
jusqu’ici, et oe qui a été 1'unique cause
de nos péchés, et de notre imperfection,
de notre peu de progrés dans la voie d’a-
mour ? Qu’avons-nous opposé A Dieu? no-.
tre propre volonté. Et pourquoi la lui



162 " RETRAITR SPIRITUELLE
avons - nous opposée ? parce queé nous
ne la lui avons pas dounée comme il faut. .
Nous avons mis des restrictions, des ex-
ceptions; notre engagement n’a été que
jusqu’a un certain point, au deld duquel
nous avons prétendu &tre libres. Nous lui
avons permis enfin de couper les branches
du moz, et nous nous en sommes réservé
-- le troac et les racines. Et voila ce qui a
~ arrété Dieu dans ’ceuvre de notre sanctifi-
" cation. Dieu veut tout avoir, afin d’opérer
librement en nous; il a son plan tout
dressé ; il I'exécutera, si rien ne s’y op-
pose de notre part; et rien ne s’y oppose-
ra, 8’il a notre volonté A sa disposition ’
si nous ne sommes plus & nous en rien,
“ mais tout-a-fait a lui. Rien n est plus clau-,
ni plus certain.

Taoisikng roiNt. — I faut sans doute
&tre extrémement généreux pour se don-
ner ainsi & Dieu ; mais il n’est pas moins
besoin de courage et de fidélité pour ne
plus se reprendre. Car, en premier lieu,

_ il est aisé¢ de donner en genéral,c est plu-
tot une promesse qu’uri don ; mais quand
il en faut venir A l'effet, et se dessaisir-
réellement de chaque chose & mesure que
Dieu la demande, c’est alors qu’il en coﬁte,
et qu'on sent toute la difficulté du sacri- '



SUR L'ANOUR DR DIEU, 163
fice. La nature voudroit revenir sur ce
qu’on adonné, elle y a regret; et sielle
ne peut tout garder, elle tiche du moins
_ d’%n retenir une partie. Ce n’est pas une
petite affaire de persévérer dans I'oraison,
malgré les sécheressés ; les tentations, les
désolations, 'abandon apparent de Dieu;
de continuer A le servir avec la plus grande
exactitude, A rejeter tout adoucissement
de la part des créatures,  pratiquer sans .
relache la mortification extérieure et inté-
rieure ; celle des sens, par les privations
et les macérations; celle de ’imagination,
en la réglant et la captivant; celle des pas-
sions, en luttant countr’elles, et en leur
refusant ce qu’elles désirent, ou en les
assujétissant A ce qu’élles appréhendent ;
celle du propre esprit, en arrétant tout
raisonnement, en supprimant toute ré-
flexion que la grace interdit, en souffrant
que Dieu le tienne pendant plusieurs an-
nées dans un état de stupidité, de téne-
bres et d’aveuglement ; celle de la propre
volonté , en la contrariant dans ses incli-
nations et ses aversions, et en trouvant
bon gue les autres la contrarient en ne
lui permettant jamais de prévenir le vou-
loir divin, ni d’y résister, ni d’en sortir;
d’ajouter continuellement sacrifices sur



104 RETRAITE SPIKITUELLE
sacrifices,” quoique Dieu paroisse n'y faire
aucune attention, et ne pas y jeter le
moindre 'regard ; qu’au contraire, il re-
double ses rigueurs i mesure qu'on lui
marque plus d’amour; et quesa jalousie
inexorable poursuit Pamour-propre dans
ses derniers retranchemens. Ah ! quel cou-
rage il fautalors pour ne pas faire an pas
en arriére, pour ne pas s’arréter, pour
nerien refuser  Dieu en détail de ce qu’on
lui a donné en gros |
En second lieu, Dieu use sans ména-
gement des droits qu’on lui a donnés sur
sei, et qui au fond lui appartiennent; il
leg pousse si loin, qu'on est étonné soi-
méme qu’ils- aillent jusque 13, et quw’on est
presque tenté de rompre, pour ainsi dire,
“le marché. Mais il n’est plus temps, et
Dieu ne. permet pas que I'ame en vienne
A cet indigne repentir, lorsqu’elle fait de
grandes avances durant un certain nambre
d’années. On s’est soumis & son domaine;
il exerce par degrés dans toute I'étendue
qu'’il lui platt. On lui a donné sa liberté ;
il en dispose ‘en mattre, et sans la con-
traindre, ce qui répugne a la nature du
libre arbitre, il Paméne par sa grace a
vouloir tout ce qu’il veut , méme les choses
les plus dures et les plus crucifiantes. Il



. SUR L AMOUR DE DIEU. 165
tient son conséntement, et il ne souffre pas
qu’elle le retire, quelques efforts qu’elle
semble faire pour cela. Telle est celte ty-
rannie de I'amour dont il a été parlé pré-
cédemment .: tyrannie, dont I'expérience
seule peut faire connoftre la violence et
la dureté, et que néanmoins on seroit fa-
ché de ne pas éprouver; le coeur disant
sans cesse au milieu des révoltesde la na-
ture : Arrachez, détruisez, brulez, con-
tentez-vous, amour, et ne m’épargnez pas.

" [I* MEDITATION.
" PREMIER PoINT.

L sue donnée a Dien ne doit plus dispe-
ser d’élle-méme en rien. C’est & Dieu de
régler tout, de gouverner tout, et pour
Yextérieur et pour l'intérieur. Elle ne vou-
droit pas former un projet, entreprendre
quoi que ce soit, rien changer d’elle-méme
4 sa manitre de vivre, sans consulter
Dieu, et sans sassurer, autant qu’il se
peut, de sa volonté. C’est qu’elle sait qu’il
ne faut qu'une démarche, souvent de petite
conséquence en elle-méme , pour déran-
ger lordre des desseins de Dieu sur elle



166 RETRAITE SPIRITUELLE
ou tout se tient et se suit. Un changement
de demeure , un voyage, une personne re-
gue chez soi ou refusée, une liaison for-
mée ou rompue contre I'intention de Dieu,
il n’en faut pas davantage pour la faire
sortir du plan de la Providence , avec les
plus fAcheuses suites pour sa perfection, et
quelquefois pour son salut. On peut ob-
server en effet dans la vie debeaucoup de
saints, que leur parfaite conversion et leur
sanctification ont dépendu de certaines cir-
constances extérieures ménagées par la
Providence, qui paroissoient indifférentes
en elles-mémes. A plus forte raison faut-id
que I'ame dépende- de la grice pour son
intérieur, et qu’elle laisse & Dieu toute li-
berté¢ de la traiter comme il le juge &
propos. Ce n’est pas A nous de nous sanc-
tifier, nous n'y entendons rien , c’est Dieu
qui nous sanclifie ; nous n’avons qu'a le
seconder, et qu'a ne pas troubler ses opé-
rations. Pour cela, distinguons soigneuse-
ment ce qui dépend uniquement de Diea,
‘et ce qui dépend aussi de nous. Ce qui dé-
pend uniquement de Dieu, c’est notre
état d’oraison, les consolations, les séche-
resses, les tentations, les diverses épreu-
ves intérieures. En tout cela il faut laisser
agir Dieu, ¢tre content de 1’état ou il nous



SUR L AMOUR DE DIEU. 167
met, n’en pas désirer la fin, 8’il est péni-
ble, ni la continuation, s'il est doux. Ce
qui dépend aussi de nous, c’est la morti-
fication, lintérieure surtont, la pratique
des vertus selon les occurreneces, atten-
tion & ne pas sortir de notre recueille-
ment, A conserver notre paix, et A tenir
bon contre ce qui pourrdit la troubler.
Pour &tre fidéles en tout cela, nous avons
des efforts 4 faire, et des combats a li-
vrer. .

Skcon poinr. — Comme Dien a établi
ses ministres pour la conduite des ames,
qu’il leur donne pour cela ses graces et
ses lumiéres, et qu'il veut qu’on s’adresse
A eux, sans s'ingérer de se diriger soi-
méme ; dés qu'on s’est donné & lui, 2
dessein de marcher dans la voie ‘du saint
amour, il faut lui demander un homme
selon son cceur, un homme qui réunisse
la science au ztle ; un homme intérieur,
guidé lui-méme par P'esprit de Dieu, et
propre & gouverner les autres selon ce
" méme esprit. Ces directeurs sont par mal-
heur bien rares dans I’Eglise de Dieu;
mais il y en a, et c’est & nous de prier
pour en rencontrer un de cette sorte. Gar-
dons-nousbien de prétendre faire de nous-
mémes un choix si délicat et siimportant:



"168 RETRAITE SPIRITUBLLE
nous n’en sommes pas capables; nous se-
rions trés-exposés & nous-tromper, et nous
mériterions en effet de nous tromper.
Dieu a fait pour ‘nous ce choix de toute
dternité ; et si nous laissons agir sa provi-
dence, il ménagera les-choses de maniére
que nous tombions entre les mains de
I’homme qu’il nous a destiné; un instinct
secret nous dira que c’est lui, et les effets
ne tarderont pas de nous en convaincre.
TroisikMe poiNt. — Si 'on écoute Dieu,
il nous dicte lui-méme la conduite que
nous avons A tenir 4 I'égard du directeur
de notre ame. Le détail seroit trop long,
et ne peut pas étre I'objet d’'une médita-
tion. Le point capital est d’envisager cet
homme avec un ecsprit de foi, comme si
c’étoit Jésus-Christ lui-méme , et d’étre
intimement persuadés que, tandis gue nous
le considérerons ainsi, et que nous nous
comporterons en conséquence, Dieu ne
permettra jamais qu’il nous arrive aucan
des inconvéniens sans nombre auxquels
est sujette la direction, tant de la part des
hommes que de la part du démoun, qui
traverse de toute sa force I’ceuvre de Dieu.
Aprés cela, les trois choses que la direc-
tion demande absolument de nous, sont
Iouverture du cceur, la confiance et ’o-
béissange.



SUR L AMOUR DE DIEU. 169
béissance. Il ne faut rien cacher A notre
guide de ce qui peut lui servir & nous bien
connoitre, et A nous conduire siirement.
Tant qu'il ne peut pas se répondre de no-
tre exactitude a cet'égard , de notre can-
deur et de notre sincérité, 1l est inquiet ,
il doute, il ne sait quel parti prendre, il
‘ne peut nous décider et nous conseiiler
comme il faut. Notre propre tranquillité
exige que nous ayons une parfaite con-
fiance en lui, que nous ne nous permet-
tions pas de raisonner sur ses décisions ,
ni de penser autrement que lui. Il peut
se tromper ; mais nous ne devons pas pré-
sumer qu'il se trompe; et si cela lui arri-
ve, ou ce ne sera pas en choses de consé-
"quence, ou son erreur ne durera pas, ou
enfin Dieu ne souffrira pas qu’elle nous
nuise. Quant A P'obéissance, il est si dvi-
dent qu’elle est tout-a-fait indispensable
en tous les cas ol il n’y a pas de péché
manifeste, que ce seroit perdre le temps
de s’arréter A le prouver. Le Saint-Esprit
agissant au dedans, et I'obéissance diri-
geant au dehors, on avancera siirement
dans la voie de I'amour,



170 RETRAITE SPIRITUELLE .
- . 1

W skl ahd Ao

III* MEDITATION.
PREMIER POINT.

Il. y a encore dans la pratique de I'amour
divin trois grandes régles A suivre , qui fe-
ront le sujet de cette méditation. La pre-
miére est de ne pas juger de la conduite
que Dieu tient sur nous. Dés qu’on s'est
donné A lui, on’ doit ce respect 2 sa ma-
jesté infinie, de ne pas lui demander rai-
son de la manit¢re dont il nous traite ; on
doit a son infinie sagesse , d’étre persuadé
qu’il ne se méprend pas dans ses mesures
pour assurer sa gloire et notre sanctifica-
tion, et I’on doit 3 son infinie bonté de
croire que les rigueurs qu'il exerce a notre
égard, nous sont nécessaires, et ont pour
fin natre véritable bien. Quand nous nous
donnons A Dieu, que lui présentons-nous ?
des maux A guérir, mais des maux que
nous ne connoissons qu’imparfaitement ,
dont nous ignorons la cause profonde, des
maux que nous chérissons, au moins dans
leur principe, et dont nous craignons d’e-
tre délivrés. De tels malades ne doivent-
ils pas s’en rapporter pour leur guérison 4



SUR L AMOUR DE DIEU. 171
un médecin dont la science, dont la sa-
gesse, dont la bonté sont sans bornes ?
Doivent-ils étre surpns qu'il découvre en
eux des maux qui échappoient i leur con-
noissance, qu’il en sonde la profondeur,
qu’il y applique le fer et le feu , qu’il en-
treprenne d’en extii'per iusqli’a la racine,
et peut-il en’ venir & bout sans nous faire
beaucoup . souffrir ? Supportons la, dou-
leur de Popération, tenons les yeux fer-
més sur les moyens qu 'il emploie, et at-
tendons A la fin pour juger de sa conduite.

La voie de I’amour est une voie de foi ,
obscure pas conséquent, et ténébreuse ; et
cest ce qui en fait le mérite. On y marche
A Paveugle, sans savoir oti ' on est, ni ol
Dleu nous meéne. La raison n’y comprend
rien), et il en faut faire le sacrifice depuls

commencement jusqu'3 la fin. Ce n’est
qu’au bout de la carri¢re que nous verrons
clairement les raisons des divers états par
lesquels Dieu nous a fait passer.

Quand Dieu ordonna 4 Abraham de lui
immolerson fils, cet enfant de la promesse ,
de qui devoit sortir un jour le Messie ; si
Abraham et raisonné sur un ordre en
apparence si opposé A la loi naturelle ; s’il
et cherché A concilier cet ordre avec les
prédictions qui lui avoient été faites; s'il

3



173 ©  RETAAITE SPIRITUELLE :
et consulté la tendresse paternelle; ¢'il
. elt enfin demandé A Dieu qu’avoit fait ce
fils pour mériterun traitementsi cruel, et
ce qu'il avoit fait lui-méme, pour en etre
Pexécuteur ; son grand sacrifice, ce sacri-
fice si glorieux pour Dieu, si agréable &
ses yeux, qu'il récompensa sur I'heure
méme, lui renouvelant avec serment les
assurances de sa protection etde ses béné-
dictions spéciales, n’auroit pas eu lieu ;
Abraham se seroit rendu indigne du titre
magnifique de Pére des Croyans; il seroit
sorti de la voie de foi par ot il avoit mar-
ché jusqu’alors, il auroit manqué sa per-
fection, et nous ignorons quelles suites fu-
nestes edt pu avoir sa désobéissance can-
sée par des raisonnemens vains et faux,
mais tri¢s-séduisans, v

Secorp roint. — La méme raison qui
nous interdit tout jugement touchant la
conduite de Dieu sur nous, ne nous per
met pas non plus de nous juger nous
mémes, de chercher A connoitre par no
propres réflexions le fond de notre état,
A savoir si nous faisons des progres, si Dien
est content de nous. En toutes ces ré-
flexions et tous ces regards inquiets sur
nous-mémes, ily a toujours beaucoupd’a-
_ mour-propre; et de plus, nous courons



" SUR L'AMOUR DE DIEU, 293
un risque évident de nous tromper , soit
que la présomption nous. porte A nous
flatter, ou la pusillanimité a juger de nous
peu favorablement. Contentons-nous de
deux témoignages qui ne peuvent nous
¢tre suspects, de celui de Diew dans les
momens ol nous sommes hien avec lui,
et de celui de notre. diregteur, Dieu ne
manque jamais au besoin de rassurer 'ame
autant qu'il faut pour la soutenir et la faire
wmarcher. Quand il ne la rassure pas lui-
méme, c’est que cela n’est pas nécessaire,
et qu'il veut qu’elle s’en rapporte A celui
qui tient sa place. La simplicité engage
quelquefois a4 demander & Dieu des assu-
‘rances; alors c’estlui qui ingpire de le faire ,
et il ne les refuse pas, Mais la -plupart du
temps an y est poussé parune curigsité in-
quitte, par un défaut d’ahandon, par la
répugnance qu’on sent 3 s’oublier et a se
perdre soi-méme. C’est aussi ce qui fait
qu'on importine sans cesse un directeur
sur.-son état, et qulon I'oblige & répéter
cent fois la méme chose. -

Ce n’est pas dans les commencemens
qu’on a besain de ces assuranoes, ni qu’on
pense 4 les demander ; la douce paix que

on godte, et qui ne nous quitta presque
pas, ne nous lalsse aucun lieu de douter

K3



174 RETRAITE SPIRITUELLE.
que noud ne soyons bien avec Dieu. Mais
lorsqu’il e’absente pour long-temps , lors-
que les sécheresses, les tentations , les dé-
solations intérieures surviennent, on com-
mence 4 craindre de n’étre pas dans la
bonne voie , on s’examine avec mqmétude .
on cherche & voir clair dans son état , ¢’est-
A-dire qu'on appréhende d’entrer dans le
sentier obscur et étroit de la foi et du pur
amour. O qu'ilest dangereux alorsde vou-
loir se juger, vu la disposition ot Pon est
en ces momens de trouble, d’écouter plu-
tét I'imagination,, I'amour-propre et le dé-
mon, que la raison , que le directeur et
Dieu lui-méme ! Prenez pour. régle invio-
lable de ne vous juger jamais en aucune
circonstance. Cette ragle sera votre paix et
votre sareté. Elle est infaillible en, elle-
méme , et Dieu la bénit toujours,
TroistkME poiNz. — La, troisidme régle.
est de ne s'effrayer d'aueun danger , d’an-
cune tentation , d’aucun délaissemént ap-
parent de la part de Dieu. Jesais que cette
régle est plus aisée & proposer gu*a suivre,
Néanmoins il faut 8’y résaudre généreuse-.
ment, et compter qu'avee.le. secours de.
Pieu, labonne volonté est invincible. Que.
ne. fait pas le démon, de congert avecl'a-.
mour-propre , pour nous retirer-de la voie!



SUR L ANOUR DE DIED. 175
Il ne nous montre que des précipices, que
des péchés et des sacriléges ; il s’efforce de
nous oter la’ ressource de notre guide , cn
nous prévenant contre lui , etnous faisant
accroire qu’il nous perd. Quel parti doit
prendre une ame qui, obsédée: de tenta-
tiens affreuses , s'imagine y avoir consenti ,
si fortement qu’elle en est comme persua-
dée? Fai déja dit qu’elle ne devoit pas
s’arréter & son propre jugement, mais s'en
tenir A -celui du directeur. Cela ne suffit
pas; il faut qu'elle passe par-dessus cette
imagination, qu’elle la méprise, qu’elle
se fasse une loi de la rejeter avec plus de
force que]a tentationméme , qui est moins
dangereuse. pour elle, Quoi que. puisse dire
le directeur, on n’est pas teujours pleine-
ment rassuré, et il ordonne d’aller com-
munier. La crainte de faire un sacrilége se
présente alors & Kesprit et fait frissonner
d’horreur. Il faut pourtant avoir assez de
courage pour obéir malgré cette crainte,
qui augmente par degrés jusqu’au moment
de la communion. H est vrai qu’a peine a-
t-on recu Jésus-Christ, qu’elle disparoit
et nous laisse libres et tranquilles avec lui;
mais que n'en coiite-t-il pas, surtout les
premitres fois, pour faire cet effort! Si
Yon céde, le démon a ce qu’il veut, il



176 RETRAITE SPIKITURLLR

prend de Pempire sur la volonté, et V'on |
sera réduit a lui céder toujours, ou il -en
faudra venir enfin i le terrasser.

Que faire de méme, lorsque le tentateur
nous met & Pesprit que notre guide nous
perd ? Redoubler de confianee en lui, et en
venir, 8%l le faut, A cette grande résolu- .
tion : H¢ bien, qu’it me perde, pourvu
que J’Obéuso €e parti paroit extréme, i
n’y en a pas d'autre pour triompher du d¢-
mon ; ef c'est A cette extrémité que Dien
veut amener une ame généreuse , qui s’est
livrée A Vamour. Alors se vérifie cette
sentence de Jésus-Christ: Cefui qui aura
perdu son ame pour mos {a retrouve-
ra (1). Si, au contraire , on prétendoit la
sauver en écoutant son imagination échauf-
fée et troublée, en quittant la eommu-
nion, en changeant de directeur, on sor-
tiroit de la voiée d’amour, on renonceroit
ala perfection , sous prétexte d’assurer son
salut, et peut étre risqueroit-on de se per-
dre réellement. -

Dieu ne pousse ainsi aux dernidres ex-
trémités que lesames sur qui il a de grands
desseins. Mais puisqu’il me presse de m’a-
bandonner totalement A lui par amour , je
nedoisrien prévoir, rien excepter, et etre

(1) Matth. 16 23,



SUR ‘L AMOUR DE DIEU. 177
prét A tout. Oui, mon Dieu, je consens
d’avance, si tel est votre bon plaisir, 3
perdre terre, 4 ne plus savoir ni ce que
ie suis , ni ce que je serai, pourvu que je
parvienne par ce sact‘iﬁce ila yurcté de
votre amour. .

o vy

CONSIDERATION.
Sur la mortification intérieure.

L. mortification intérieure n’est autre
chos¢ que la pratique du renoncement
continuel que Jésus-Christ exige de ses
disciples ; et comme I'amour seul peut la
faire embrasser , aussi de tous les moyens
est-clle le plus court et le plus efficace
pour nous avancer dans le saint amour.
Tout s’oppose en nous & Pamour de Dieu;
il faut donc se combattre et se renoncer
en tout. Cette guerre qu'on entreprend
cantre soi-méme est longue, elle ne finit
qu’avec la vie; elle est pénible: il faut
toujours veiller sur soi, toujours lutter
contre soi , et n’accorder ni paix, ni tréve
4 la nature; elle est trés-douloureuse; on
ne s’arrache pas a soi-méme sans souffrir
extrémement ; il n’est pas méme- possible
de prévoir ni de calculer ce qu’on souffrira;



178 BETRAITE SPIRITUELLE

mais enfin il n’y a pas de milieu, il faut
serenoncer tout-a-fait , ou si 'on met des
bornes au. réenoncement, ¢’est en mettre
a l'accomplissement du grand précepte de
I'amour.

Au reste, sila mortiﬁcatnon intérieure
est dure et eflrayante .en elle-méme, elle
est trés-douce et trés-consolante dans ses
effets. Quoi de plus doux , que de voir croi-
tre en soi 'amour de Dieu & mesure qu'on
se détruit! Quoi de plus consolant que de
pouvoir se dire : ’'amour de Dieu trouvoit
on moi cet abstacle; je I’ai 0té, il ne sub-
siste plus ! La philosophie paienne ne pro-
posoit rien de plus grand , de plus beau ,
de plus heureux A son age , que de s’élever
au-dessus de ses passions, de se rendre
matitre de soi; et en effet, la raison nous
montre et la pécessité et 'avantage qu’il y
a de se commander & soi-méme. La philo-
sophie chrétienne él¢ve I'homme bien plas
haut, et comme elle exige de lui des vic-
toires beaucoup plus difficiles, elle lui en:
fait aussi cueillir. dés cette vie des-fruits
plus délicieux. Non, il n’est point sur la
terre de félicité comparable & celle du
chrétien, qui, aprés de long combats, est
parvenu a assurer A ’'amour divin un ré-
gue paisible dans son cceur, en lui sou-



[}

SUR L’AMOUR DE DIEU. . l?a
mettant ses ennemis, qui sont les passiens ,
le caractére , P'esprit propre, la volonté
propre. Ce chrétien n’a plus d’opposition
-a faire le bien;:il y trouve méme un at-
trait,, une facilité merveilleuse ; il n’a nulle
peine & se garantirdu mal , dont ’horreur
lui est devenue comme naturelle; il est
parfaitement libre, parce qu'il ne dépend
plus que de la grace, a laguelle il n’ap-
porte plus de résistance. Indifférent et
mort sur tout le reste ; il ne vit plus qu’en
Dieu ; il n’est plus sensible qu’aux inté-
réts de Dieu. Que ne doit-on pas étre prét
A faire et A souffrir pour )Ou;rd’un si heu-
reux état.

Et remarquez que ce bonheur commen-
ce du, moment qu'on s’adonne sérieuse-
ment i la mortification intérieure ; il s’aug-
mente A proporlion qu’on y fait du pro-
grés; il est A son comble lorsqu’on Pa por
tée, ou peut s'en faut, i sa perfection
Ainsi Pon n’a pasa attendre pour recevoir
la récompense de ses peines ,-¢t la jouis-
sance suit immédiatement le travail.

Ajoutons que 1’'amour qui commande la
mortification a la vertu de I'adoucir ; s’i]
n’en Ote pas d’abord toute la rigueur, il la
diminue insensiblement, et il parvient en-
fin A faire aimer ce qu'on abhorroit au-



(]

180 RETRAITE SPIRITUELLE .
paravant. Cet amour a ses momens de
consolation , qui sont si délicieux, qu’on
se sait bon gré d’y avoir, pour ainsi dire,
acquis une esptce de droit en se morti-
fiant ; et lorsque la saison des douceurs est
passée , la force de 'amour est telle, qu’il
triomphe sans peine des plus violentés ré-
pugnances de,la nature.

D’ailleurs, Dieu ne nous met aux prises
que successivement avec les ennemis que
nous avons & combattre. 11 ne nous les
montre pas tous 4 la fois; il nous charge
d’abord de ceux qui sont les plus aisés a
vaincre, et il réservé les plus redoutables
pour le temps ol nous serons plus aguer-
ris. Il augmente les secours A’ mesure que
le combat devient plus difficile ; en sorte
que les dernitres  victoires nous coltent
moins que les premiéres. :

Enfin, ce n’est pas nous proprement
qui combatsons, c’est la grace qui combat
pour nous. Dieu se met A notre téte, et
terrasse devant nous nos ennemis. Il ne
nous demande qu’une volonté déterminée ,
que de nous armer du glaive de {’esprit,
et de nous couvrir du $ouctier de {a fos.

O mon Dieu! il est vrai que la mortifi-
cation n’effraie que les liches , quine sont
tels que paroe qu’ils s’appuient sur eux-

mémes ,



SUR L’AMOUR DE DIEU. 181
mémes, et qu’ils manquent de confiance
en vous. Je I'ai été jusqu’ici, mais je ne
veux plus I'étre. Je suis résolu d'attaquer
en moi tout ce qui s’oppose A votre amour.
Vous savez quelle est la mesure d’amour
que vous attendez de moi; je ne puis la
remplir que par une mesure égale de re-
noncement. Mon parti est pris ; mais je ne
puis rien que par vous. Aidez, fortifiez ma
foiblesse ; je commence bien tard ; dédom-
magez-moi de tant d’années perdues ; vous
le pouvez, vous le voulez; ce sera ma
faute si vous avez 4 me reprocher de ne
Pas vous avoir aim¢ dans le temps, et de
e pas vous aimer dans I'éternité aatant
que vous le désirez et que je le devois.



RETRAITE SPIRITUELLE

-

e ———————.

183
———ee

- HUITIEME JOUR.
Sur Camour - propre. '
;  PREMIERE MEDITATION.

PREMIER POINT.

Aniv.s tant de méditations sur 'amour de
Dieu, nous sommes présentement en état
de connoltre I'amour-propre ; et de con-
cevoir clairement la nécesslté de le hair et
de le détruire.

Tout étre intelligent et capable de bon-
heur s’aime nécessairement soi - méme.
S'il trouve en soi sa perfection et sa féli-
cité, amour qu’il a pour soi est un amour
. de complaisance. Tel est 'amour que Dieu
* a pour lui-méme, et il est le seul étre qui
puisse s’aimer ainsi. Si c’est un étre tiré
du néant qui doive a un autre ce qu'’il a
de perfection , et qui ne puisse faire a soi-
méme son bonheur ; il est évident que cet
étre ne trouve en son fonds nulle raison de
s'aimer d’un amour de complaisance qui
s’arréte A lui, et qu’il ne s’aime légitime-
ment et solidement qu'en aimant celui de
qui il tient tout ce qu’il est, de qui il at-




SUR L AMOUR DE DIEU. 183
tend sa félicité, et qui est par conséquent
son souverain bien. Tel est. 'amour qu'il
m’est , non-seulement permis, mais or-
donué d’avoir pour moi-méme, en m’at-
tachant uniquement & Dieu, souveraine-
ment aimable en lui-méme, source de tout:
le bien qui est en moi, et dont la posses-
sion peut seule me rendre heureux. Nulle
créature n’a droit de s’aimer autrement.
L’amour de soi bien entendu et bien réglé
n’est pas 'amour-propre. :

L’amour-propre consiste en:ce que- la:
créature, jetant un regard de complaisance
sur soi, s’aime pour. elle-méme . sans se:
rapporter & Dieu, et au contraire prétend.
rapporter Dieu a:soi. Cet amour est ma-.
nifestement désordonné, et il est.en nous
le principe de tout vice et de tout péché.

11 est I'ennemi de I’amour de Dieu, son
ennemi en tout, son ennemi irréconcilia-
ble. Dieu veut absolument étre aimé de
nous en lui-méme et pour lui-méme;ila
ce droit, et personne ne sauroit le lui dis-
puter. Il ne peut pas souffrir que la créa-
ture s’aime en soi et pour soi. Pour pew
qu’elle se livre & cet amour, elle devient
coupable A ses yeux, parce qu’elle porte
préjudice a 'amour qui lui est dii; et si:
elle le pousse jusqu’a une rebellion et une

a



184 RETRAITE SPIRITUELLE

désobéissance ouverte , elle devient cri-
minelle et digne de la haine de Dieu, par-
ce qu’elle s'aime plus que lui, etparpré
férence i lui. C’est ce que saint Augustin
appelle I'amour de sotv porté jusqu'aw
méprisde Dieu ; au lieu qu'on doit porter
tamour de Dieu jusquw au méprisde soi.
L’amour-propre est donc directement op-
posé au grand précepte dé 'amourde Dicu.
S$'il ne s’y oppose qu’en des objets de pe-
tite conséquence, et si cette opposition
n’est pas réfléchie et pleinement délibérée,
c'est un péché véniel, ou tout au moins
une imperfection. S’il s’y oppose en quel-
que objet considérable avec réflexion et
pleine délibération , c’est un péché mortel.
Et comme Dieu hait essenticllement tout

péché, il hait aussi essentiellement 'amour-

propre qui en est la cause, et pour peu
qu'il en apergoive dans la créature, d’ail-
leurs la plus sainte, il ne I’admettra pas
au bonheurde jouirde sa présence qu’elle
n’en soit tout-a-fait purifiée.

Secoxp roinr. — L’amour-propre étant
ennemi de 'amour de Dieu, il est néces-
sairement ’ennemi de 'amour légitime et
bien ordonné que nous devons avoir pour
nous-mémes. La raison et la foi concou-
rent également A nous faire un devoir

-—



SUR L AMOUR DE DIEU. 185
d’aimer notre vrai bien, notre souverain
et unique bien , ellés nous apprennent
I'une et I'autre que ce bien c’est Dieu. Et
la foi m apprend de plus que si je I'aime
pendant cette vie de la maniére qu’il me
'ordonne, je le verrai, je Yaimerai, je le
posséderai éternellement, ce qui fera ma
souveraine félicité. Or, Pamour-propre
fixant mon affection sur moi‘qui ne suis,
ni ne puis étre,mon bien & moi, me dé-
tourne d’aimer le bien supréme et unique;
il m’expose & étre & jamais pmé de sa
]ouussance , et il est certain qu’en effet je
n’en jouirai jamais tant qu’il subsistera en
moi quelque germe d’amour-propre. Ain.
si je n’ai pas de plus grand intérét au mon-
de que d’en étre tout-a-fait délivré , puis-
que mon bonheur dépend de la.

TroistiMe point.—L’amour-propre con-
sidéré sous ce double aspect comme Ven-
nemi de Dieu et le mien , est souveraine-
ment haissable, et comme ni Dieu ni moi
nous n’avons pas d’autre ennemi, c’est
aussi la seule chose qui mérite proprement
sa haine et la mienne. Pourquon Dieu hait-
il le péché? et pourquoi dois-je le hair ?
parce que c’est le rejeton de Pamour-pro-
pre. Pourquoil’enfer est-itun lieu detour-
mens et d’horreur ? Parce qu’il est le sup-



186 RETRAITE SPIRITUELLE

plice de I'amour- prepre. Pourquoi dans
le Purgatoire Dieu exerce-t-il les rigueurs
de sa justice sur des ames qu’il chérit et
qui I'aiment ? C’est qu'il voit encore en
elles des vestiges d’amour-propre, et il ne
les épargnera pas qu'elles n’en soient en-
titrement purgées.:

La saine raison. a toujours condamné
Pamour-propre, comme on le voit dans
les écrits des anciens philosophes ; quoi-
qu’ils n’en aient pasbien compris la nature
et le désordre.

‘La religion .nous fait un_ devoir de le
combattre, et de travailler de tout notre
pouvoir 2 le détruire. Toute la morale chré-
tienne se réduit A ce seul ‘point. Cette
obligation étroite et indispensable qu’elle
m’impose , est pour moi la raison la plus
décisive de 'admirer, de Paimer, de m’y -
soumettre. Elle ne seroit pas divine,cette
morale, elle ne sereit pas amie de ’homme,
elle seroit fausse, et manqueroit son objet,
qui est d’assurer & Dieu la gloire qui lui
appartient, et 2 moi le bonheur que je ne
puis espérer quede lui, si elle entroit en
composition avec 'amour - propre , si elle
m’autorisoit 4 le ménager le moins du mon-
de, si elle ne m’ordonnoit pas, en un
mot, de le poursuivre 4 toute outrance



SUR L’AMOUR DE DIEU. 18y
pour ’honneur de Dieu et pour mon avan-
tage. - : :

“II*. MEDITATION.
- PREMIER POINT. -

L’monn-rmnn a sa source dansl'imper-
fection fonciere et radicalede la créature,
qui n’est autre chose qu’une capacité de
s’estimer en s’appropriant les biens qu’elle
a recus de Dieu, et de s’aimer en se com-
-plaisant. dans la jounissance de ces biens, et
‘en disposant d’eux i son' gré. Depuis le
péché, ee qui n’étoit qu’une simple capa-
-cité dans la créature innecente, est devenu
un penchant violent, qui se déclare en
nous dés la plus tendre enfance, et quia
déjA acquis une grande force avant que
nous soyons en état de le remarquer et d'y
tésister. La raison A peine éclose en sent
le désordre et Vinjustice, elle en a honte,
-elle voit combien il est odieux ; mais au
lieu de s’appliquer a le dempter , elle ne
somge qu’d le cacher, et bientdt,. séduite
elle-méme- et aveuglée, elle cherche a se
le justifier. D’ailleurs elle est trop foible
pour le vaincre, et si elle triomphe de lui

4

s



188 RETBAITE SPRAITUELLE

sur un objet, ce n’est qu'en lui cédant sur
un autre objet plus important, en sorte
que les victoires qu’cHe remporte sur l'a-
mour-propre grossier , tournent d 'avan-
tage d’'un autre amour-propre plus raffiné.
Ainsi les sages paiens méprisoient les biens
de la terre par orgueil, et s’estimoient
d’autant plus\qu’ils étoient plus vertueux,
regardant comme leur propre ouvrage
Pacquisition des vertus morales; et n’af-
foiblissant un vice qu’en fortifiant un au-
tre vice. Beaucoup de chrétiens mondains
en font tous les jours autant. La raison
seule ne sauroit venir 2 bout de ’amour-
propre, si elle n’est puissamment aidée
de la grice ', encore faut-il ponr eela viser
sérieusement 2 la perfection du christia~
nisme. Je conviendrai sans peine de tout
cela, si je veux un peu réfléchir sur moi~
méme. Si je me suis guéri de I'amour~
propre sur quelque objet, em suis-je re-

devable A mes réflexions naturelles et i

mes raisonnemens humains  Nullement.
S’il me reste encore beaucoup d’amour-
propre, et plus sans comparaison que je
n’en connois, en est-il une autre cause
que mon peu d’attention & écouterla gra»
ce, et mon peu de fidélitd A la suivre ?
Depuis quand ai-je commencé 3 découvrir




SUR L’AMOUR DE DIEU. 189
que Pamour - propre dominoit dans mes
pensées et mes sentimens, dans mes in-
tentions et mes actions ? Depuis que f’ai
pris la résolution de mieux servir Dieu, et
de veiller avec son secours de plus prés
sur moi-méme. J’aurois fait bien d’autres
découvertes si je m’étois donné A lui sans
réserve; j'aurois regn des lumitres plus
abondantes pour me connotre et des for-
ces plus grandes pour me vaincre.

8kconp pornt.— L’amour-propre se par-
tage en deux branches, dont 'une est le
propre esprit, et Pautrela propre volonté.

~ Le propre esprit me rend jaloux de mon
excellence; la propre volonté me fait as-
pirer a 'indépendance. Non-seulement le
propre esprit me porte A me préférer aux
autres; mais il me porte en mille circons-

tances A préférer mon jugement A celui de'

Dieu, A trouver & redire. tantdt & ce qu'il
‘m’ordonne de ¢roire ou de pratiquer, tan-
tot A la conduite de sa providence, soit

- générale, soit particuliére , et & ce qu'elle

fait ou permet. Si la préférence que je

donne & mon propre jugement ne va pas

toujours jusqu’au crime, elle n’est jamais

excusable, et elle ne peut venir que d’un

orgueil insupportable , orgueil que je dé-

couvrirois presque en toutes mes pensées
L5



190 RETRAITE SPIRITUELLE .
si je les examinois sous les yeux :de Dieu,
4 la faveur de sa lumigre, et selon les ré-
gles de ’Evangile. La propre volonté pré-
tend étre maitresse en tout ; elle ne peut
vien souffrir qui la.contrarie ; elle s’irrite
contre les préceptes divins qui la captivent,
contre les arrangemens de. la providence
qui-ne s'accordent pas avec ses désirs et
ses projets., elle ‘'voudroit se soumettre
Dieu, et elle ne plie que forecément sous
son domaine, Elle lui refuse tout ce qu’elle
croit pouvoir lui refuser impunément., et
c’est beaucoup qu’elle céde a ses plus ter-
ribles menaces. Le propre esprit et-la pro-
pre volonté ont peuplé Penfer; le propre
esprit et la propre volonté ont obligé Dien
par bonté pour nous a allumer les flammes
purifiantes du. Purgatoire ; sans : quoi: le
Ciel seroit fermé presque 4 tous les chré-
tiens : car il n’en est presque aucun en qui
le propre esprit et la propre volonté soient
tout-a-fait éteints i la mort.

Concluonsde Ja que c’est dans le propre
esprit et dans la propre volonté qu’il faut
aller attaquer I'amour- propre , captivant
P'un sous P'esprit de Dieu, et assujétissant
Paatre ala volont¢ divine, non-seulement
dans les points essentiels et d’obligation
rigoureuse, mais absolument en toules



' SUR L’AMOUR DE DIFU. 190

choses. Etudions-nous par-dessus tout A
deux vertus, humilité et l'obéissance.
L’humilité abat la présomption, la vanité
‘et Parrogance de Pesprit; Fobéissance flé.
chit la roidenr dela volonté et Vaccoutu-
me au joug de I'autorité. Ces vertus sont
les deux mattresses branches de la morti-
fication intérieure, ct Pamour-propre est
dompté entidrement, ou peus’en faut, dans
toute ame vraiment humble et soumise.

Ceci nous montre I'avantage considéra-
ble que la mortification intérieure a par-
dessus P'extérieure. Celle-ci n’attaque di-
rectement que la chair, dont elle ne réus-
sit pas toujours 4 empécher les révoltes-,
et non-seulement elle peut subsister avec
Yorgueil de I’esprit et I'indocilité de la vo-
lonté, mais elle contribue quelquefois & les
renforcer. Les exemples n’en sont pas ra-
res. Au lieu que la mortification intérieure
dirige tous ses coups contre ’'amour-pro-
pre, et qu'en laffoiblissant elle diininue
‘aussi I'’empire des sens, dont la rébellion
n’est qu’une punition humiliante de la ré-
volte de I’esprit contre Dieu.

Troisikne poinr.— E’amour de Dien ¢t
Pamour-propre sont comme deux poids
dans une balance , qui se disputent a qui
Pemportera. L'un ne peut baisser que



7] . BATAAYTE SRIRITPRLLE

lautre ne s'éléve, ¢t en 6tant de 'un, vous
donnez 4 la fin la prépendérance A )'autre.
La régle la plus sire que vous puissiez
avoir pour cannoitre si I'amour de Dien
domine en vous, et 3 quel pointil y do-
mine, est d’observer quelle est.votre dis—
position habituelle A I'égard de P'amaour-
propre, si vous ne lui faites point quartier
dés que vous l'apercevez, si vous épiez
avec soin tous ses mouvemens, si vous
étudiez tous ses détours et toutes ses ruses ;
si vous étes bien aise que Dien I'humilie ,
soit par lui-méme, soit par I’entremise
des hommes, soit par lgs tentations du
démon. On aime bien Dieu quand on est
plein de mépris et de haine pour soj-mé-
me, et quand on sc met peu en peine
d’étre estimé et aimé des autres, Gar le
cceur humain ne peut étre sans amour, et
das qu'on pe s’aime pas soi-méme de cet
amour réprouvé par Jésus-Christ, c’est
une preuve assurée qu'on aime Dieu. Je
sais que 'amour-propre est si subtil qu'on
est toujours expos¢ a se faire illusion sur
ce qui le regarde. Aussi ne peut-on avoir
d’assurance parfaite sur le plus ou le moins
d’empire qu'il a encore sur nous. Mais
sans trop réfféchir ni s’inquiéter, ce qui
seroit un effet de l'amaur-propre, Pame



SUR L’ANOUR DE DIRU, - 193
droite et simple s’om rapporte -2 Dieu sur
ce point si ‘important ; elle le prie de ne
pas I’épargner etde lui apprendre & ne pas
s’épargner ele-méme ; elle sonde paisible-
ment en sa présence les replis de son coeur;
et au moindre défaut, 4 la plus légbre im-
perfection que la lumiére divive lui dé~
couvre, elie y metordre aussitdt, s’avouant
coupabie ét demandant la gﬁoe de 86.cor-
riger.

'

PRV \d \A2 Ve VWA

~ II* MEDITATION |
PlBuln mlN’l‘

L 'AMOUA-PROPAE grossner qui Bous expose-
roit & tomber dans des fautes grieves , est
facile 3 apercevoir si peu qu’on ait de
crainte de Dien; la conscience nous dicte
assez combien c’est une chose criminelle
de s’aimer au point de ne temir aucun
compte des ordres expnés du Seigneur. 11
faudroit ¢tre d'une extréme mauvaise foi
pour entreprendre de justifier Iamour-
propre poussé & cet excés, et encore n’y
réussiroit-on pas ; la couscience prendroit
le parti de Dieu contre nous,’et nous es-
sayerions en vain de lui imposer silence.



194 . ARTRAITE SRIRITUELLE

Mais en se reprochant les péchés griefs,
en les accusant, en les expiant méme par
la pénitence , on neremonte pas-a la cause,
et 'on n’attaque pas lemal dans sa racine.
De li les rechutes et le danger toujours pro-
chain de retomber. Il n’est pas possible de
marquer le point précis jirsqgu'oir il est né-
cessaire de faire la guerre 4 V'amour-pro-
pre, pour se garantir lout-a-fait du péché
mortel. C’est pourquoi ceux qui le ména-
gent de dessein formé sur des objets qui
leur semblent 1égers , en viennenta la lon-
gue presque toujours 4 le- ménager sur des
objets vraiment considérables. Ce qui fait
prononcer & Jésus-Christ cette terrible sen-
tence contre les tiedes : Parce que vous
n’étes ni chaud ni froid , mats gue vous
étes tiéde , je commencerai d vous rejeter
de ma bouche (1). Jevous retirerai invisi-
blement I’habitude de mon amour, et en-
fin vous la perdrez tout-a-fait. Cemalheur
est toujours i craindre pour un chrétien ,
quelque progrés qu'il ait fait , lorsqu’il
épargne volontairement 'ameur - propre
sur quelque point ot Dien le presse de
I'attaquer. Saiil dans les eommencemens
. de son régne, avoit I'esprit de Dieu ; I'E-
criture dit qu’il avoit été changé en un au-

(1) Apoc. 3. 16. ' '



SUR L AMOUR DE DIEU. 195
tre homme. Il épargna en partie les Ama-
Jécites et leurs troupeaux, qu’il avoit recu
P’ordre d’exterminer. L’esprit divin se re-
tira de lui, et il fut rejeté sans ressource.
‘L’exemple est frappant ; 'amour-propre
est cet Amalec que Dieu nous ordonne de
poursuivre jusqu’a une entiére extinction.
'Si nous lui faisons grice en quoi que ce
soit , nous sommes menaoés du méme sort
que Saﬁl :

Seconp rorvr. — L’amour-propre déli-
cat, qui nous fait commettre une infinité
de péchés véniels que souvent nous n’ap-
percevons pas, qui remplit notre esprit de
mille faux préjugés sur la nature et les de-
voirs de sainteté chrétienne, un entretient
dans notre cceur des penchans, des répu-
gnances naturelles , des attachemens des
aversions volontaires , que I’Evangile nous
commande de combattre et de rompre
qui nous faitvivre , sinon dans le désordre,
du moins dans la licheté et 'imperfection;
cet amour-propre n’est pas si aisé & recon-
noitre , tant il est adroit & 3e déguiser et
habile & 8’excuser o méme & se justifier.
La plupart des chrétiens n’y font nulle at-
tention, et comme ils ne connoissent 1'a-
mour-propre que par ses effets ; lorsque
ses effets ne sont pas considérables, i} ne



196 RETRAITE SPIRITUELLE
leur vient pas méme a l'esprit qu'ils en
sont pétris , et qu’il domine dans toute
leur conduite. Que de dévots et de dévotes
d’amour-propre., qui ne ;oupqounent pas
méme ce qu’ils sont ; tous ceux qm ont &
vivre aveo eux le remarquent; ils sont les
seuls qui ne s’en doutent pas. Que d’hom-
mes gouvernés par leur propre gsprit, par
leur caractére , jaloux 3 I'exces de leur au~
torité , esclaves de leur propre volonté, a
laquelle ils asservissent les autres ! Dites-
leur qu’en cela ils suiventi’amour-propre ,
et que la nature chez ouxl’emporte atoute
heure sur la grace ; ils n’en conviendront
pas, ov 8’ils en conviennent, ils répon-
dront qu’ils sont ainsi faits , qu’il ne d¢-
pend pas d’eux de se refondre. Les plus
sincéres avoueront qu ’ils ne cmyownt pas

quil fallit pousser jusque 1A la guerre
contre soi-méme , et que le courage leur
manque pour une telle entreprise. Il faut
pourtant l'avoir, ce courage, il faut le de-
mander instammenta Dieu , il faut en faire
P'essai , et ne pas se rebuter, si I’on veut
que le saint amour prenne en nousla place
de 'amour-propre.

TrosikMe poINT. — Quelque pénétratlon
d espmt, quelque délicatesse de sentiment
qu’on puisse avoir, avec quelque attention



_ SUR L ANOUR DE BIEU. 197
et quelque recherche qu’onétudieles mou-
vemens de sen caeur , pour y déméler ce .
qui vient de I'amour~propre , jamais on
ne le conndftra parfaitement si Pon n'est
éclairé au besoin de‘la lumigre divine ;
quand on parviendroit 3 le connoitre , ja-
mais on n’aura la force de Je combattre en
tout, et de le chasser de ses derniers re-
tranchemens, i Dien ne nous la donne.
Pour désirer singérement d’avoir cette lu-
migre et cette force , pour en faire le sujet
de ses pridres les plus ardentes , pour en
faire usage & mesure que nous les rece-
vons, il faut étre déterminé & accomplir
de tout son pouvoir le précepte de I’amour
de Dieu, il fant 8'étre ahandonné a la con-
duite de la grace, avec la résolution dela
suivre inviolablement. Quelssont les chré-
tiens guni ont pris ce généreux parti ? que
le nombre en est pelit ! Que j'aie le
bonbeur d'en étre, 6 mon Dieu ! ot que ce
soit 13 le fruit de cette ratraite ! .
Encere sais-je bien qu’avec toute ma
bonne volonté , avec tous mes soins-et tous
mes offorts , je ne viendrai pas & bout de
faire mourir I'amour - propre teut-a-fait.
Cette mort totale , qui est la consomma-
tion de la saintelé , est un ouvrage qui
vous est réservé, et auquel vous ne meitez



198 RETBAITE SPIRITUELLE
la derni¢re main que par les épreuves. Ce
seroit une témérilé i moi de m’y offrir ,
étant incapable d’en soutenir la pluslégere.
Mais, 6 mon Dieu, si poul détruire en
moi cet ennemi de votre amour, vous
m’avez destiné quelque épreuve , faites-moi
1la grace de l’aceepter quand elle sera ve-
nue, et de la porter jusqu’an bout. Ne
permettez pas surtout que je m'en rende
indigne, et que je fasse manquer vos des-
seins sur moi par mon peu de fidélité a ré-
pondre & vos grices, et par mon peu de
vourage a me fan'e violence.

CONSIDERATION.
Sur les Crolx. .

Lns croix sont le grand moyen que Dieu
emploie par lui-méme pour détruire en
nous I'amour-propre , et pour augmenter
et purifier sem ameur; tandis que nous
travaillons de notre c6té A ces.deux objets
par.les moyens qu’'d a laissés & notre dis-
position. Ce sont les croix qui achtvent
Pouvrage ; sans elles il resteroit imparfait.
La raison en est claire. Le mo¢ ne peut
pas se donner la mort A lui-méme, il faut
que le coup vieane d’ailleurs , et quele




SUR L’AMOVE DE DIEV. 199
mot soit purement passif en le recevant.
Tant que j’agis je suis vivant ; j’aurai beav
me mortifier , je ne parviendrai pas 4 mou-
rir spirituellement par mes propres efforts.
Je puis me détacher de toutes les choses
auxquelles je tiens , mais me diviser d’avec
moi-méme, et m’arracher 3 moi , c’est ce
qui n’est pas en mon pouvoir. 1l faut que
Dieu s’en charge , que cesoit lui qui agisse
sur i, ‘et que le feu de son amour dé-
vore la victime.

Il y a tant"de sortes de croix qu’il est
impossible d’en faire le dénombrement, et
les mémes croix sont susceptibles de varié-
tés & Pinfini. Elles changent, selon les ca-
ractéres , selon les circonstances, selon le
degré. Les unes sont douloureuses simple-
ment, les autres sont humiliantes, d’au-
tres réunissent Thumiliation & la douleur.
Les unes attaquent’homme dans ses biens,
dans les personnes qui lui sont chéres,
dans sa santé, dans'son honneur , danssa
vie méme. Les autres 'attaquent dans ses
intéréts spirituels, dans ce qui touche I’é-
tat de sa conscience , dans ce qui regarde
son salut éternel, et celles-12 sont sans
comparaison les plus intimes , les plus dé-
truisantes et les plus difficiles & porter. 1}
en est qui viennerit dés hommes, d’autres




200 RETBAITE SPIRITUELLE
qui viennent du démon , et d’autres dont
Dieu est I'auteur. Toutes ont des eflets que
la mortification intérieure. ne sauroit pro-
duire , et sans elles il ne faut pas espérer
de parvenir 3 un éminent degré de sainteté.

Les croix ont deux grands avantages par
rapport A la destruction de 'amour-pro-~
pre. Le premier est qu’elles ne sont pas
de notre ehoix. L’amour-propre a toujours
quelque part dans celles que nous nous
imposons nous-mémes , comme sont les
austérités. Notre volonté qui nous les fait
embrasser, nous y soutient, et nous y
trouvans uue subtile complaisance qui
nous porte & nous en faire un mérite au-
prés de Dieu. C’est moi, semblons-nous
lui dire, qui vous donne cela. Je me prive
de telle chose , j’en souffre telle autre de
mon plem gré pour l'amour de vous. Je
n’y suis pas tenu; c'est une pure généro-
sit¢ de ma part, qui ne peut que vous étre
agréable. 1l n'en est pas ainsi des croixde
la providence. Elles nous tombent sur les
épaules lorsque nous y pensons le moins.
Loin de les choisir, notre premler mouve-
mentest de les repousser ; ce n’est qu’avec
peine que la volonté se détermine i s’y
soumetire , ne pouvant s’y soustraire.
Ainsi )'ame n'est pas tentée de regarder



SUR L’AMOUR DE DIEV. 201
comme un mérite devant Dieu une sou-
mission qui est en un sens Peffet de la né-
cessité. Au contraire, elle est ordinaire-
ment humiliée de son peu de courage, des
impatiences, des plaintes , des murmures
qui lui échappent , et dont elle a honte
aprts tant de belles protestations qu’elle a
faites 4 Dieu. De plus, parce que ces croix’
ne sont pas de son choix, elle ne trouve en
soi aucune force pour les porter ; elle est
obligée de recourir humblement & Dieu ,
d’attendre de lui seul son soutien , et de
rendre hommage a sa grice , quand elle
n'y a pas succombé. L’amour-propre n’a
donc peiiit ici lieu de se glorifier.

Le second avantage des croix , c’est que
Dieu, soit qu'il les envoie par lui-méme,
soit qu’il les permette , frappe toujours
sur lendroit sensible , et enfonce le fer
aussi avant qu'il est nécessaire pour don-
ner en cet endroit la mort & Yamour-pro-
pre ; c’est qu'il conlinue ou redouble mé-
me 'opération. crucifiante jusqu’a ce qu’il
ait atteint sonbut. Ainsi, pourvu quenous
le laissions faire, et que la volonté ne re-
mue pas tandis qu'il travaille , le succés
est assuré. Ce qui montre bien que Dien
vise 4 I'’endroit sensible , qu’il connofit et
que nous ne connoissons pas, c'est que



202 RETRAITE SPIRITUELLE

d’ordinaire nous aimerions mieux toute au--
tre croix que celle qui nous afflige actuel--

lement, c’est que tout y blesse et y révolte

la nature, et qu’elle pousse les hauts cris-

en désespérée, ou que ’excés de sa peine

la rend muette. C’étoit donc li qu’il falloit.

frapper, puisque la pature y est toute vi-
vante, que I'amour-propre en est désolé ,
et que, §'il en edt été le maitre, il auroit-

adressé le coup partout ailleurs, ou il eiit-
cu moins a soutfrir. Voild pour les croix.

‘ordinaires.

Quant a celles qui sortent de I'ordre’

. commun , qui sont beaucoup plus rares ,:
el qui marquent de-la part de Dieu quel--
que grand dessein ; la seul@chose qu’il soit
A propos d’en dire ici, est que Dieu se sert’
de ces croix qui consisient principalement:
en d’horribles tentations contre la pureté,
la foi, D'espérance et la charité, pour faire:
par lui-méme la guerre a 'amour-propre ;.
qu’il le poursuit avec une fureur implaca-
ble ‘partout ou il se réfugie, qu’il ne lui-
laisse prendre pied nulle part, et qu’enfin
il le bannit tout-a-fait d’un ceeur qu’il veut
avoir tout i lui.

Puisque les croix sont le grand fléau des-
tructeur de I’'amour-propre, et le moyen
le plus efficace pour établir dans une ame

L




=

SUR L AMOUR DE DIEU. 209
le régne de 'amour divin ; mon devoir est
deles estimer, de les chérir, deles désirer,
si Dienu me l'inspire ; de les attendre du
moins en paix, de les recevoir avec sou-
mission , de les porter avec patience et
abandon, et de mettre ici-bas mon bon-
heur & glorifier Dieu par ce grand trait de
ressemblance avec Jésus- Christ. Ainsi
soit-il. .

FIN DE LA.RETRAITE.



204 TABLE
m-:
TABLE =
DE LA RETRAITE SPIRITUELLE.

- page
Miprrarion préliminaire pourla veille dela Retraite. «
I° Joun. Meditation sur 'amour de Dieu pour lui-

méme. 6
Considération sur les actes d'amour de Dieu. 25
11° Jour. Sur le précepte de 'amour de Dieu. 31

Considération sur 'exercice de la présence de Dieu.59
IlI° Joua. Sur quelques motifs particuliers d’aimer

Dieu. . 64
Considération sur la méditation des bienfaits de
Dieu. 8r

IV® Joua. Des avantages de'la voie d’'amour. 85
Considération sur la pensée du Ciel. 107
V¢ Jour. Jésus-Christ modéle de 'amour divin, 1ro
Considération sur I'usage de la Communion. 129
VI® Jour. Les qualités, les effets et les marques de
I'amour divin. 133
Considération sur la pureté d’intention. 154

VII® Jour, Sur la pratique de Pamour de Dien. 159

Considération sur la mortification intérieure. 199
VIII® Jour. Sur Pamour-propre. 182
~ Considération sur les croix. 198

FIN DE LA TABLE.

DU



DU

DON DE SOI-MEME
A DIEU.






DU

DON DE SOI-MEME
A DIEU.

L inzesrion deDieu est que le chré-

tien, dés qu'il a 'usage de la raison, se
donne, se déveue, et se consacre A lui de-
toute la plénitude de son cceur , ratifiant
ainsi Poffrande qui a été faite de luiau bap

téme. Peu de chrétiens, lorsqu’ils sont en
état de se connoitre,, et qu'ils commen-
oent Aréfléchir , font a2 Dieu cette donation
entidre d’eux-mémes. Le plusgrand nom-
bre, méme de ceux qui font profession de
piété, ignorent toute leur vie ce que c’est
que de se donner ainsi a Dieu; quand on
leur en parle, et qu'on leur propose d’'en~
trer dans cette disposition , comme étant es-
sentielle au chrétien, ils ne vous goiitent
pas et ne peuvent se résoudre 4 ce grand
sacrifice , qui embrasse tous les autres. On
s¢ trace un plan de dévotion , congu selon

a

iy
o



208 DU DON DE 801-MEMB

ses propres idées, et non selon celies de
Dieu; un plan ol I'on veut bien s’assu-
jétir & la grice jusqu'a un certain point ;
mais non pas se laisser dominer par elle ab-
solument eten touteschoses. En tout ce qui
n’est pas expressément commandé , ou a
quoi I’on ne s’est pas volontairement sou-
mis , on se croit en droit de disposer de soi,
et que Dieu ne prétend pas nous géner au
point que nous dépendions delui dans tout
le détail de notre conduite.

S'il en est peu qui fassent pleinement &
Dieu cette donation d’eux-mémes, il en est
encore moins qui y persévérent, et qui ac-
complissent. Aprés s’¢tre donnés ainsi, ils
ne tardent pas A se reprendre, et 2 se gou-
verner plus oumoins au gré de Yesprit pro-
pre et de 'amour-propre. Il en colite trop
3 la nature, pour demeurer constamment
sous la dépendance de Dien; elle: reliche
le joug peu a peu, aujourd’hui-dans une
chose, demain dans une autre ; quelquefois
elle en vient 2 le secouer tout-a-fait. Voild
pourquoi tant d’ames se perdent ; tant d’au-
tres n’entrent au Ciel qu’aprés avoir souffert
un long et terrible purgatoire ; et le nom-
bre des saints est si petit. J’entends par
saints ceux qui A quelque age que ce soit,
soit qu’ils aient toujours conservé leur in-



A DIXU. 209
nocence ou qu ils 'aient perdue, et qu’ils
aient méme vécu quelque temps dans I'ha-
bitude du péché, se sont enfin donnés sé-
rieusement A Dieu’,'et ont rempli les des-
seins de perfection qu'il’ avoit ‘sur eux ,
autant qu’il a été en leur pouvoir. '

De toutes les matitres de lamorale chré-
tienne, celle-ci est sans contredit la plus
importante ; elle est le fondement de tout
I’édifice ; o’est par elle qu’il faut commen-
cer; et je ne pense pas quon puisse au-
trement. étre un' vrai disciple de Jésus~
Ghrist. On ne sauroit donc trop approfon-
dir cette matiére, qui, bien comprise,
nous donnera Pintelligence de tout le res-

te. Demandons & Dien qu'il nous éclaire
lm-meme la-dessus , et lisons avec un
ceeur docile les réflexions suivantes.

I.
Qu’est-ce que se danner & Dieu?

- ‘Se donner 4 Dieu, c’est lui consacrer
toutes ses pensées , toutes ses affections ,
toutes ses actions; en sorte que lesprit
ne g’occupe plus que de lui, et des objets
auxquels il veut i chague moment que

nous penuons ; que le cceur n‘aime que
M3



a0 DU DON :BR 801-MENE
lai, et les créatures gqu’en vue de lui, se-

“len l'ordre qu’il a lni-méme établi; que -

tout ce qu’on fait, tout ce qu'on oouﬂ‘re s
lui soit rapporté; et que sa gloire, son bon
plaisir soient notre dernitre fin, et netre
principale intention. -

Se donner 4 Dieu, c’est renoncer & se

conduire soi-méme, pour étre cenduit en
tout par la grace; c’est n’avoir plus de vo-
lonté propre en quoi que ce soit, et ne
vouloir que ce que Dieu veut ; ¢’est Ini re-
mettre notre liberté , afin qu'il ‘en dispose
lui-méme , ot qu’xl la dirige comme il lui
plaira.

Le chrétien qui o’est donné & Dien, n’est
plus & lui-méme; il n’a plus aucun droit
sur lui-méme; il se laisse entre les maing
de Dieu, et de cenx qui lui tiennent sa

place ; il ne voudroit pas se permettre au-.

cun désir, former la moindre entreprise ;
ni faire aucune démarche de son propre
mouvement. En un mot, il estpassé sous
le domaine de Dieu ; il a toujours les yeux
attachés sur lui, pour connoitre sa volon-
té; il se tient toujours prét A 'exécuter ,
sans raisonner, sans alléguer aucune ex~
cuse, sans y opposer ses inclinations ou
ses répugnances naturelles. Une si grande
dépendance esteffrayante au premier coup



& DIRD. P12t
d’xil, et paroit tenir ’ame dans une géne
_ insupportable. Nous verrons dans la suite
commenk Dieu sait- adoucir son joug, et

comment 'ameur le rend délicieux.

IL.
BAISONS DE SE DONNER AINSI A DIEU..
" 1.* Rien n’est plus juste.

Sans nous laisser done rebuter par de
vaines imaginations' qui sont démenties
par l’expérience, commengons d’abord par
examiner les raisons qui nous engagent i
nousdonner ainsi a Dieu. Ces raisons sont
sans nambwre ;. e} il seroit. trop long de les
rappoﬂertoum : |e me bomeranaus prin-
cipales.

N'est~il pas souverainement juste que je
me donne tout entier et sans réserve i ce-
lui qui m’a tiré du néant, et qui me con-
serve 4 chaque. instant l'existence qu’il m’a
donnée; qui est mon premier principe et
ma fin derniére, mon souverain bien, de
qui j’ai tout regu, de qui j’attends tout ,
et sans Jequel il m’est impossible d’étre
heureux ? Quel besoin Dieu a-t-il de- moi ?
Aucun. Que j'existe, ou que je n’existe
pas; que je me donne A lui, ou que je ng



212 DU DON DE 801-MEME
m'’y donne pas, il n’en sera pas moins
heureux. Pourquoi donc exige-t-fl que je
sois tout A lui ? C’est que I'ordre le veut
ainsi ; ¢’est que Dieu ne peut pas m'auto~
riser 3 demreurer le maitre de moi-méme,
ni 2 me donner 2 nul autre qu’a lui. Sije
prétens avoir le droit de disposer de moi
comme il me plait, je suisunusurpateur;
je ravis a Dieu un bien qui lui appartient ;
si je me donne a tout autre, ce ne peut
étre qu'Ad une créature 2 qui je ne puis
me donner, et qui ne peut me recevoir,
sans injustice, et sans faire a Dieu le plus
grand des -outrages’, celui de lui préﬁérer
quelque chose.
Mais s’il est juste que ie sois ‘A Dieu, il
est juste que j’y sois en tout et:pour tou-
- jours : en aucune chose, en aucun temps,
je ne puis me soustraire & son domaine.
Son droit s’étend A tout ce que je suis, en
quelque état, en quelque circonstance que
je me trouve. Il m'a créé, et n’a pu me
créer que pour lui. J’abuse de mon esprit,
si je ’emploie A une autre fin qu’a lecon-
noftre; j’abuse de mon coeur, si je n’em-
ploie & Paimer tout ce qu il ‘a d’affection ;
j'abuse de ma hberté , 8i je m’en sers au-
trement que pour me déterminer alui
plaire en toute chose; j’abuse de toutes les



A DIEU. 213
facultés de mon ame et de mon corps, si
je n’en fais ‘pas un usage conforme i ses
intentions. Ce n’est point assez que je ne
Yoffense pas, il faut que je - m’étudie a lui
&tre agréable, et parconséquent 4 faire en
toute rencontre sa volonté. Rien n’est laissé
& ma disposition, pas plus qua celle des
anges et des bienheureux. Jésus-Christ ne
nous enseigne-t-il pas a dire au Pére cé-
leste : que votre volonté soit faite en {a
terre commeau Ciel ? Y a-t-il uninstant,
une occasion ol la volonté de Dien ne se
fasse pas dans le Ciel? Nous sommes donc
obligés de tendre A I’accomplir aussi plei-
nement et aussi constamment sur la terre.
Toute la différénce qu 'il y-a entre les bien-
heureux et nous, c’est qu’ils ne peuvent
plus s’écarter de la volonté de Dieu, parce
qu’ils y sont fixés immuablement par leur
état, et que nous avons toujours ici-bas le
malheureux pouvoir de nous en éloigner. -
Mais du reste, c’est un devoir aussi indis-
pensable pour nous que pour eux de n’a~
voir point d’autre régle que la volonté di-
vine.

Ainsi, que je consulte ma raison et ma
conscience, que je consulte ma religion et
ma foi, que je considére ce que Dieu est
en lui-méme, et ce qu'il. est par rapport &



214 DU DON DE soi-NENEB

moi ; tout me fait une loi de me donner
tout-a-fait & Dieu, et 2 Dieu seul; tout se
réunit pour m’apprendre que c’est 14 ma
premiére et ma plus grande obligation.

IH.
SECONDE RAISON.

Je ne puss éire héureux gqu’en me don-
nant ¢ Dieu.

Dieu étant mon souvérain hien, il ne
peut y avoir de bonheur pour moi, soit
en cette vie, soit en I'autre , que par mon
union avec lui. Mais ici - bas oll je ne le
connois que par la foi, quelle autre union
puis-je avoir aveo Dieu, qu’en medonnant
A lui, pour ne m’en plus séparer; qu'en
lui dévouant et mon esprit et mon coeur ,
pour ne faire qu'un avec lui par la confor-
mité de sentimens et d’affections ?Car c’est
dans cette conformité que consiste 'union
des esprits. Il m’a donné le discernement
et la liberté, afin que, connoissant ce qu’il
est, et mes rapports avec lui, je m’atta-
che uniquement et inviolablement & lui
par un choix éclairé. Son intention a éte
que ce don de moi-méme étant libre, fot
glorieux pour lui et méritoire pour moi;



A DIEV. 215
c’est-2-dire, que le gloriiant par un amour
de préférence, et commencant dés cette
vie A &tre heureux par cet amour, je mé-
ritasse de le glorifier 4 jamais dans le Ciel,
et &’y trouver la consommation de meon
bonheur dans la consommation de mon
amour.

Aussi me dnt-ll, dans I’Ecriture : Mon
fits , donre-mos ton cour (1). Tout ce
qu’il veut de moi se réduit & ce don, qui
en effet comprend tout, qui est le seul
dont il soit jaloux, et Sans lequel toute of-
frande de ma part ne seroit rien pour lui.
Donne-moi ce ceeur que j’ai-fait pour moi,
que je puis seul rempllr, qui parsesdésirs
les plus intimes ne soupire qu aprés moi,
et qui ne sauroit trouver la paixetle bon-
heur hors de moi. Il m’appartient, et n’ap-
partient qu’a moi ; et ce qui fait sa gran-
deur et sa noblesse, c’est que tout autre
étre que moi est trop petit pour lui. Ce
n’est pas pour son propre avantage que
Dieu nous le demande, c’est pourle nétre.
Il n’a pas besoin de nous; nous ne pou-
vons nous passer de lui. Il est souveraine-
ment heureux par lui-méme ; et je ne se-
rai jamais heureux sans lui.

Puis-je fairemon bonheur & moi-méme?

(1) Prov. 23. 26.



218 DU DON DE 80i-MEME

Non, je ne vois en moi qu’indigence ; et
cela ne me surprend pas, puisque je ne
suis qu’une créature tirée du néant. Les
autres créatures et tous les biens de I'uni-
vers peuvent - ils contribuer 4 mon bon-
heur ? pas davantage. Ce sont des étres sor-
tis du néant comme moi, aussi indigens
de leur fonds que moi. Je les posséderois
tous et pour toujours , que mon ceur n’en
seroit pas moins vide, moins affamé, moins
désireux du vrai bien, du bien supréme ,
qui n'est autre que Dieu. Jusqu’a ce que
ce cceur soit tout-a-fait A Dieu, il n’a point
de repos, il désire, il regrette toujours
quelque chose. Au contraire, il est plein,
joyeux, tranquille, lorsqu’il posséde Dieu ;
il n’est plus sujet & P'ennui, qui ronge ,
qui dévore, qui consume quiconque ne
cherche pas son bonheur en Dieu. Mais
jamais le cceur humain ne possédera Dieu,
qu’autant que Dieu le possédera ; Dieu ne
se donnera a lui, qu’a proportion qu'il se
donnera & Dieu. Tout pour tout.

w



ADIEU » 217
~1v.
' homizn faisos.

JE nai que te moment pré.wnt pour dis:
- -poser dé moi.

_Qué ;e ne, dise pas: 19 me donnera; a

ieu quand je voudrai ; nen ne presse, j’ai
tout le temps d’y songer. Un tel discours
ést également faux et insensé: JI est faux:
car ]e n'ai que ie temps de la vie présente,
8i courte , 8i incertaine , pour me donner
& Dieu. Je ne dlspose pas d un mois, d’un
}Our, dune heure; je n’ai en ma puls-
sance, que le moment présent Si je ne
prends pas i ce moment ma résolution ;
pourrai-je la p'rendre dans e moment sui-
vant ? Serai-je en vie ? A cet instant la
grace mie sollicite vivement ; sije la re-
bute , ne me rebutera-t-elle pas ? S’est-elle
" “fnise'd ma discrétion, pour que j’en use
quand il me plalra ? La chose. me sera-t-
ellé plus afsée a faire demain qu'aujour-
d’hui ? Si je differe; je me la ferai peut-
étre jamais. D'ailleuts n ’est-il pas insensé
de remettre d’un lonr A l'autre a entrer
dans la seule. voie qui méne au bonheurf'

de neé pas faire sitdt que Dieu nous én
Retr. Spir. . N



a8 DU PON DE 501-MEME

presse , ce qu’on regrettera de n’avoir pas
fait plutﬁt ? Pourquoi me réduirojs-je i dire
un jour avec saint Augustin : J’at com-
mencé bien tard & vous aimer, Heauté
st anctenne , beauté si nouvetle ; j’ai
commencé bien tard & vous aimer ? Hé-
las ! j’aurois déja ce reproche & me faire,
en me donnant tout A I’heure 4 vous, &
mon Dieu. Pourquoil’aggraver par de nou-
veaux délais, et me le rendre plus amer P
Qu’il est douloureux ce reproche , & un
ceeur que Pamour divin a blessé | $7l nous
fait 1a grice de blesser le nétre, rendons-
nous tout aussitdt ; et recevons avec re-
connoissance la plus douce des blessures.
En vérité, nous ne savons pas quel tort
nous nous faisons, en différant de nous
donner entitrement & Dieu.

. Y.
QUATRIEME BAISON. -

Je ne puis glorifier Diew autrement
qu’en me donnant & {ui.

Dieu m’a créé pour sa gloire; c’est la
premiére fin qu’il s’est proposée ; et c’est
aussi la premiére que je dois avoir en vue
a son service. Mais de quelle autre maniere



A DIEU, 219 -
puis-je le glorifier , qu ’en me donnanttout
alui?

Ce qui le glonﬁe , n'est pas ce que )e fais
de mon chef pour sa gloire ; mais ce qu’il
fait lui-méme en moi et par moi. Ilne veut
de moi qu’un dévouement absolu , qu'une
disposition sans bornes d’obéissance , qui,
ne lui refusant rien, ne Iui résistant en
rien, lui laisse exercer & son gré son do-
maine sur moi. Il est glorifié par moi au-
tant qu’il veut I’étre, lorsqu’il me tient
toujours en sa main , et qu'il me trouve
souple & toutes ses volontés. Que je fasse
pour lui de grandes choses, que je n’en
fasse que de petites , cela lui est indiffé-
rent, pourvu que je fasse ce qu’il veut. Sa
seule volonté donne du prix aux choses ,
il ne les estime que par cet endroit. L’acte
par lequel on se donne sans réserve i lui,
est proprement le seul qui luisoit glorieux;
tout le reste n’en est qué la suite et 'exé-
cution, et tire son mérite de cette source.
Si je suis tant soit peu jaloux de la gloire
de Dieu , puis-je hésiter un moment a la
lui procurer par cette donation entié¢re de
moi-méme ?

De plus, Dieu a desdesseins particulicrs
sur chaque ame : celle-ci est destinée a le
glorifier d’une fagon, et celle-1a A le glo-

a
[3



220 DU DON DE SOI-MENE
rifiecr d’unc autre fagon. Le choixde la ma:
niére ne nous appartient pas; tout ce qui
nous regarde est de répondre parfaitement
a notre destination. J’ignore ses desseins
sur moi : mais je sais certainement qu’ils
ne seront jamais remplis, que je ne me
sois donné tout-i-fait & lui. Il attend de
moi cette donation pour me les manifester;
parce que s’il me les découvroit aupara- -
vant, je n'y consentirois pas , ou que,
quand j’y consentirois , je n’aurois pas le
courage de les accomplir. Jésus-Christ ie
fit connoftre a saint Paul les grandes vues
qu’il avoit sur lui, que quand ‘soumis et
prét & tout, il lui edt dit: Seigneur, que
voulez-vous que je fasse ? Si nous lisons
avee attention la vie des saints, nousy re-
matquerons qu’il ne s’est expliqué sur ce
qu'il vouloit d’eux , qu'aprés qu'ils se
furent donnés a lui. Quel malheur pour
moi , si, faute de m’étre donné A Dieu N
je vivois et je mourois sans avoir accom-
pli , ni ménie connu ses desseins sur moi!



A DIEU. - 231
VI.
'CINQUIEME RAISON.

Je ne puis me sanctifier que par cette
vote.

Ce malheur seroit d’autant plus grand,
que ma sanctification dépend enti¢rement
de la gloire que. je procurerai a Dieu. Je
serai un saint, si je lui procure toute la
gloire qu’il attend de moi; je ne parvien-
drai pas & la saintet¢ , peut-étre j’expose-
rai mon salut, sije ne me meits pas en état
de glorifier Dieu comme il le désire , en
me donnant tout i lui. Notre-Seigneur
montra un jour a sainte Thérése la place
qu’elle auroit occupée dans l'enfer, si elle
n’avoit pas répondu aux desseins de sane-

-tification qu'il avoit sur elle. Peut-étre n’y
a-t-il point de milieu pour moi entre étre
un grand saint ou un réprouvé. Mais quand
il y en auroitun, et quand je ne courrois
aucun risque pour mon salut, ne serois-je
pas ennemi de moi-méme, de ne pas tendre
a toute la perfection a laquelle je suis ap-
pelé, et ol je ne pourrai parvenir, qu'er
me donnant enti¢rement & Dieu ?

Si j’ai de la foi, je ne dois rien mettr.

3



223 DU ‘DON DE 80I1-MEME

au-dessus, ni méme en comparaison de la

sainteté qui est pour moi le principe de

tout bonheur présent et i venir. Or, par

la donation de moi-méme a4 Dieu , j’entre

daus la voie de lasainteté, et je ne saurois

y entrer que par la. Car quelle disposition

plus prochaine 4 la sainteté, que celle de

se remettre tout-a-fait entre les mains de

Dieu , afin que lui-méme nous sanctifie ?

Dieu n’est pas moins le seul sanctificateur,

que le seul saint ; toute sainteté résidente

en la créature cst Pouvrage de Dieu. C’est

lui qui le commence, qui le continue , qui

I'acheve. Tout ce qu'il me demande est de

m’abandonner 4 sa conduite, de ne met-

tre aucun obstacle A son ceuvre , mais de-
la seconder par ma coopération. 1l y tra-

vaillera donc avec d’autant plus de succes,

que je 'aurai rendu absoluinent le maitre

de ma volonté ; car c’est sur ma volonté
principalement que se fait ce travail. Que
fais-je en me donnant 4 Diéu ? Je donne

d’avance un consentement général a tout

ce qu’il jugera & propos de faire en moi
pour ma justification ; et tant que ce con-

sentemeut subsiste , il est clair qu’il 8’é-.
tend A toutes les opérations particuliéres
dela griece en moi. Tant que ce consen-
tement n’est pas révoqué , Dien agit libre-



A DIEU. 223
ment et sans aucune interruption sur moi,
soit pour me corriger de mes défauts, soit
pour me faire pratiquer les vertus, soit

_pour purifier mes intentions : la grace
prend chaque jour plus d’empire sur la na-
ture ; le vieil homme se détruit; ’homme
nouveau s¢difie ; I'ouvrage s’avance, et
parvient enfin A la perfection que Dieu -
veut lui donner. Qui pourroit I'arréter
dans son travail , dés que je nelui résiste
pas? et quel moyen plus efficace de ma
part, de nelui opposer aucune résistance,
que de me livrer tout-a-fait alui ? Je puis,
toujours me reprendre, il est vrai ; mais
Dieu , voyant ma droiture et ma généro-
sité , me tient en garde contre moi-méme,

“me porte & m’appuyer de plus en plus sur
lui, 2 me confier entitrement en lui; et
il manie si bien la volonté, qu’elle n’ap-
préhende rien tant que de redevenir mai-
tresse d’elle-méme , et de se retirer de la
conduite de Dieu. v

'
v VII
Le précepte d’ aimer Dieu ne peut bien
accomplir que par a.

Voild déja de grandes raisons de faire a
Dieu cette consécration de nous-mémes.

4



22| DU DON DE sommu
En' voici d’autres , qui ne sont pas moins
fortes. Je suis obhgé d'aimer Dieu de tout
mon cceur , de tout mon esprit , de toute
mon -ame , de toute ma force. C’estle re—
mier et le plus grand des préccptes. ais
comment puis-je Paimer ainsi , si tout mon
coeur, tout mon esprlt toute mon ame ,
toutes mes forces ne sont pas consacrés a
son amour ? de quelle autre maniére puis-
je les lui'consacrer, que par une parfaite
donation de moi-méme ? Pesez bien cette
raison ; elle est claire et décisive. Vousal-
lez voir que la chose est absolumeut im-
possible dutrement.
" Le précepte de 'amour de Dieu oblige &
deux choses ; la premlére a éviter toute
offense de Dieu , grande ou petite , et 2 ne
se rien permettre de propos délibéré qui
puisse le moins du monde lui déplanre a
se tenir méme en garde le plus qu il se
peut, contre les fautes légéres de premier
mouvement et de surprise ; la seconde , &
pratiquer selon son état et selon les occur-
rences, toutes les vertus que Dieu exige -
de nous, et dans loute la perfection qu nl
l’exlge a deflorcer de lui plaire en tout ,
et a ne pas revarder a ce qu'il peut nous
en cotter d vll‘orlq et de'sacritices pour lui
étre agréables. Ce précepte pris , comme



A DIEV. 225
on doit le prendre, en toute son étendue,
par rapport a ce qu’il défend et A ce qu'il
ordonne , : comprend évidemment la fuite
de tour:mal , et-la poursuite de tout bien.
Mais est-il possible d’étre dans la détermi-
mation sincére et constante de fuir tout
‘mal et de poursuivre: tout bien, 4 moins
de s'¢tre donné a Dieu plemement et irré-
vocablement ? -

Le chrétiea ne doit se permettre rien
qui puisse. affoiblir en lui tant soit peu la
charité , et .au contraire il doit embrasser
tout ce qui:est propre a 'augmenter. Il est
‘plus on moins coupable , 8’il est cause du
refroidissement de I'amitié¢ de Dieu envers
lui; il I'est encore si ., par négligence, par
lacheté, par.indifférence , il ne eontribue
pas autant qu’il est en lui al'accroissement
d’'une amitié si précieuse: Cela n’est pas
douteux , mais remplira-t-il jamais ces
deux devoirs , et se mettra-t-il en état de
les remplir, autrement que par une do-
nation entliére. et sans réserve de lui-méme
a Dieu ?

Dieu séul qui peut metire en nous son
saint amour, qui seul peut lui donner I'ac-
croissement, est assurément disposé 4 nous
accorder toutes les graces qui nous sont
néoessaires pour la conservation et I'aug-

N5



-

236 DU DOK DE SOI~-MENK
mentation du. trésor de la charité ; mais
ces grices , sans lesquelles mous ne pou-
vons. rien , il ne nous lés. donne qu’a pro-
portion que nous-nous donnons A lni. Il
commence ; mais il faut que nous répon-
dions, sans quoi il ne continue pas ; et si
nous usons de réserve.a son égard , nous
le forcons , pour ainsi dire , Aresserrerpar
rapport 4 nous les effets de sa bonté.
Quand par son Saint-Esprit il a répandu
dans nos ceeurs la: charité , le premier ef-
fet qu’il en attend est le don de nous-mé-
mes. Il ne nous témoigne son amour que
pour provoquer le ndtre ; et plus les mar~
gues qu’il nous en donne sont grandes ,
plus il attend de retour de notre part. Il
est dono évident que ses griaces n’iront
toujours croissant, qu’autant que nous les
mériterons par notre correspondance ; et
que cette correspondance ne sera jamais
entiére, si notre donation ne I'est pas.
Vouloir mettre quelque borne ,.quelque
réserve 4 Pamour de Dieu, c'est aller di-
rectement contre la nature de cet amour,
qui, du cdté de son objet, cst essentielle-
" ment infini, et qui ne pentétreborné que
par la capacité finie du cceur qui aime.
Mais cette capacité peut toujours devenir
plus grande; elle n’a paint d’autre mesure



A DIEU. 329
fixe que celle qu'il plait 4 Dieu d’ymettre;
et de ma part je ne puis la fixer. Je dois
aimer Dieu sans mesure , c’est-2-dire , de
toute la capacité de mon cceur, laquelle
est toujours susceptible de s’étendre. Mais
je ne P'aimerai jamais sans mesure , si je
ne suis pas A lui sans mesure ; ni de toute
la capacité demon ceeur, 8'il ne lui est pas
tout-a-fait dévoué.

- §’il nous étoit possible d’aimer Dieu in-
finiment , comme il s’aime lui-méme, nous
serions obligés de 'aimer de la sorte , parce
que cet amour est le seul qui répond a son
infinie ‘perfection ; et nous n’en sommes
dispensés , qu’a cause que cela n’est pas
en notre pouvoir. Nous devons donc ’aimer
autant que nous en sommes capables avec
sa grice ;, qui nous est toujours offerte
pour 'aimer de .plus en plus. Ainsi I'in-
tention de Dieu est que notre amour pren-
ne sans cesse de nouveaux aceroissemens,
et que nous ne soyons jamais contens de
nous-mémes, comme si nous l'aimions
assez , puisque nous pouvons i chaque
instant I'aimer davantage. Mais qu’est-ce
qu’aimer, si ce n’est pas se donner a 1’ob-
jet qu'on aime ? Le propre de I’amour est
de donner tout ce qu'il peut donner ; il est
imparfait, tant qu’il se réserve quelque
6



238 DU DON DE SOI-MEME

chose ; et le cceur qui est vraiment a Dieu,
ne sauroit ‘étre content gilala moindre
réserve A se reprocher.

Plus.on approfondlra la matlére de I'a-
mour de Dieu, plus on se convaincra que
I'obligation qui nous est 1mposée,\ne peut
étre remplie que par une donauon entlé-
re de nous-méme. Le cceur ne se sent'a
laise, que quand il I'a faite ; jusque 14 il
ne ‘'sauroit avoir habxtuellement le gouit de
Dieu’, ni trouver une douceur , une paix
parfalte A 'son service. Consultons - nous
sur ce pomt ‘et notre étit intérieur nous
répondra si nous sommes tout-&—falt a
Dxeu s ou non '

VIIL

cwompte de Jésus-Christ nous tmpose
ta {oi dé nous donmer & Diew. -

Nous sommes obligés , en qualité de
chrétiens, de' marcher a la suite de Jésus-
Christ, c’est-a-dire, de I'imiter. Notre sa-
Iut est attaché A cette imitation. L’Evan-
gile y est expres en beaucoup d’endroits ;
€t saint Paul assure de tousles élus , qu 1ls
sont’ prédestinés’ A devenir conformes 'a
Pimage du Fils de Dieu. En effet, le Verbe
ne s'est fait chair, et n’a habité parmi
nous, que pour nous servir de modéle.



A DIEU. 229
Mais en quoi prmclpalement est-il no-
tre ny)déle ? Dans son dévouement 4 Dieu
son Pére. Voila le pomt capxtal de notre
ressemblance avec lui; c’est le premier et
le grand trait, auquel se rapportent tous
les autres. Or, le dévouement de Jésus-
Chns; a été parfait; il a commencé au
premicr instant de sa vie; il n’a jamais
é1é révoqué ni affoibli par la, moindre re-
prise ; et il a été consommé¢ A son dernier
soupir sur la croix. Toutes les volontés du
Pere céleste surlui, lui ont été proposées;
il les a acceptées, il 8’y est soumis sans
exception , .quelque rigoureuses qu’elles
fussent, et il les a accomphes sans en
omettre la moindre circonstance. Qu’est-
ce que la vie de Jésus-Christ, qu’une
exécution suivie et non interrompue.de
Poblation qu’il aveit faite de lui-méme
en vepant au monde.
Il en doit étre ainsi .a propertion, de la
vie du chrélien. Dés qu’il se connoit, et
ju’il est mstruxt qu’un chrétien n’est qu’un
dlsclple et un imitateur de Jésus-Christ,
il faut qu’il s’offre comme lui & toutes les
volontés de Dieu, qu’il se mette en devoir
de Ies accomphr, sans jamais s’en écar-
ter, et qu’il y soit fid¢le jusqu’a la mort.
11 doit étre intimncment persuadé que tous



230 PU DON DE SOI1-MEME

ses pas sont comptés, que toute sa route
lui cst tracée, que tout ce qu’il a A faire
ou & souffrir dans le cours de sa vie est
réglé par la providence, et qu’il n’a plus
qu’a marcher exactement dans cette route
sous la conduite de Dieu. Un chrétien qui
n’est pas dévoué a Dieu, n’est pas chré-
tien dans le cceur, quelque chose qu’il
puisse étre i I'extérieur. Un chrétien qui
n’est dévoué¢ i Dien qu’avec restriction ,
comme le sont presque tous, est un chré-
tien imparfait, un foible imitateur de Jé-
sus-Christ. Si I'on n’a pas communément
cette idée de lavie chrétienne , ¢’est qu’on
ne la puise pas i sa source , dans la doc-
trine et I'exemple du Sauveur.

IX.

Le renoncement preserit dans ¢’Evan~
gile, est {a méme chose que {e don de
soi-méme & Dieu.

Jésus-Christ a dit : §i quelgu’un veut
marcher ¢ ma suite, qu’il se renoncesoi-
méme, qu’il porte sa croix, et qu’'ilme
sutve (1). Telles sont les deux conditions
qu’il exige de quiconque voudra le suivre,
se renoncer, et porter sa croix. Mais ces

(1) Matth, 16 24.

T T e S g

N Ny




. A DIEU. a3
deux conditions présupposent et renfer-
ment le don de soi-méme a Dieu, et elles
n’en sont proprement que l'exécution. Se
renoncer. , dans le sens que Jésus-Christ
Pentend , c’est se remettre entre les mains
de Dieu, afin que de pécheurs et d’im-
parfaits, il nous rende justes et parfaits ;
c’est lui livrer toutes nos facultés, afin
qu'il les purifie ; c’est nous désister de no-
tre propre conduite, afin que nous con-
duisant lui-méme par sa grice, il nous
éléve A une sainteté digne de lui. Le chré-
tien ne se renonce gue pour se donner i
Dieu ; dés qu’il 5’est renoncé, il n’est plus
A lui, il est & Dieu; et la pratique du re-
noncement ne consiste u'a combaitre et
détruire en soi tout.ce qui nous empéche
d’¢tre parfaitement a Dieu. Il faut donc
entrer dans la carriére 4 la suite du Sau-
veur, par un acte général de renonce-
ment , qui répond au don de soi-méme ;
et en venir ensuite aux renoncemens par-
ticuliers que Dieu exige successivement,
nous fuisant mourir én détail & nous mé-
mes, pour-ne vivre plus qu'en lui.

Pareillement prendre sa croix et la por-
ter , c’est recevoir chaque jour comme de
la main de Dieu toutes les peines, les

- contraditions, les humiliations qui nous



232 DU DON DE 801-MEME

viennent de quelque part que ce soit , de
Dicu, des hommes, ou du démon; c’est
ne pass’en plaindre , mais les souffrir avec
résignation, avec patience, avec: amour.
Ce qu’on ne saureit faire, si 1’on ne re-
connoit que Dieu est le maitre de dispo-
ser comme il lui.plait de notre personne
et de tout ce qui nous appartient, et si
I'on n’est dans I'état habituel de dévoue-
ment ol était Job, lorsqu’il disoit : Le
Seigneur m’ adonné, le Seigneur m’a 6té;
tout est arrivé sefon qu’il a ptu au Sei-
gneur; que {e nom du Seigneur soit Héni.
Est-il possible de parler et de penser de
la sorte, de conserver un cceur soumis et -
paisible au milieu de tous les genres d’af-
flictions, si I'on ne s’est pas donné plei-
nement et sincérement a Dieu, avec la vo-
lonté de ne jamais se reprendre , en quel-
que état qu’on se trouve ? N'est-il pas évi-
dent que, ‘dansles croix, nos plaintes, nos
murmures, nos résistances ont leur source
dans Pesprit propre , dans!’amour-propre ,
dans une nature, en un mot, qui n’est pas
sanctifiée, et qui vit encore en elle-méme
et pour elle-méme ? 11 ne faut donc pas se
flatter de suivre Jésus-Christ parla voie du
renoncement et de la croix, si I'on n’acom-
mencé par se donner enticrement a Dieu.



A DIEV. 233
X. . .
Le titre d’enfans de Diew nous impose
Cobligation de nous donner & fus.
Nous sommes, en qualité dechrétiens, les
enfans de Dieu ; nous recevons au baptéme
la grace de 'adoption divine , adoption
dont le caractére est ineffacable , et nous y
prenonsl’engagement sacré de vivreen en-
fans de Dieu. Car ce caractére tourneroit
a notre condamnation , si nous le démen-
tions par notre conduite. Or, saint Paul
déclare que ceux-td sont fes enfans de
Dieu , qui sont conduits par {esprit de
Dieu (1). Les autres en ont le titre ; mais
ils n’en remplissent pas les obligations, si
Yesprit de Dieu ne les gouverne pas. '
L’esprit de Dieu, est un esprit de cha- -
rité, un esprit de grice, un esprit surna-
turel qui nous éléve au-dessus de nous-
mémes , qui nous change en d’autres
hommes, et qui nous rend conformes &
Dieu dans nos pensées, nos affections , nos
actions. Cet esprit de Dieu, aussi doux que
puisssant, ne nous fait pas violence; il ne
nous conduit qu'autant que nous consen-
tons i étre conduits parlui. Afin donc que
I'esprit de Dieu nous conduise en toutes
(1) Rom. 8. 14.



234 DU DON DE SOI-MEME
nos démarches , tant pour lintérieur que
pour - I'extérieur , il faut que nous nous
soyons donnés & Dieu , que nouslui ayons
cédé tout pouvoir sur notre volonté, et
que nous le laissions disposer de nous a
son gré. 8i nous sommes encore & nous-
mémes ; si nous prétendons étre en droit
de nous gouverner en quoi que ce 8oit ; si
nous opposons a l'esprit de Dieu la plus
légere résistance, il ne sera pas vrai qu’il
nous conduise en tout, et nous n’agirons
pas en enfan’s de Dieu dans les choses ol
son action ne dirigera pas la nétre. C’est
une conséquence manifeste de la doctrine

de I’Apétre. .
i Remarquons encore, et cette observa-
:tion est trés-importante , que comrie, en
-qualité d’hommes et d’étres raisonnables,
nous devons suivre en tout la raison, et ne
nous permetire jamais rien qu'elle m’ap-
prouve : de méme, en qualité de chrétiens
_nous devons suivre en tout I'esprit de Dieu,
“el ne jamais nous en écarter. Toute dis-
! position intérieure , toute action extérieure
que l'esprit de Dieu ne reconnoit pas pour
la sienne, est condamnable en un chrétien,
* ou du moins ne mérite aucune louange,
et lui est tout-a-fait inutile pour le salut.
Sur cette régle qui est incontestable , com



A DIEU. 235
bien d’ceuvres perdues pour le Ciel, que
d’heures vides dans la vie de la plupart des
chrétiens | D’our vient cette inutilité , cette
perte immense de momens si précieux ?
De ce qu'’ils ne se sont pas donnés i Dieu,
pour étre gouvernés en tont par son es-
prit. v e

XI.

La sanctification de nos actions {es plus
communes nous impose ta méme obti-
gation.

Saint Paul, enquz.lésus—Chmtpartou
fait un devoir & tous les chrétiens d’agir
en tout pour la gloire de Dieu , et de sanc-

tifier ainsi leurs actions les plus ordinaires,

méme celles qui sont purement animales,
commele boire et le masger. C’est-a-dire,
qu’il leur ordonne de se proposer en tout
des vues surnaturelles, et de relever les
actionsles plusbasses et les plus terrestres,
auxquelles notre condition nous assujétit ,
par la sainteté de nos motifs. Mais il n’est
pas possible d’agir ainsi, si Dieu n’est pas
habituellement Pobjet de notre intention ,
8’il n’est pas le maitre absolu de notre es-
prit et de notre cceur. Autrement leschoses
de la terre qui agissent si fortement sur
nos sens et sar notre imagination, et qui

,



236 DU DON DE SOI-MEME

remuent si vivement nos passions, nous
attireront & elles, nous détourneront de
notre fin, et nous porteront a les chercher
pour le plaisir attaché & leur jouissance.
Si elles ne nous entrainent pas dans des
exces criminels, du moins elles nous souil-
leront par une infinité de fautes légéres;
elles nous feront souvent perdre de vue
Dieu et la dignité de notre condition , pour
nous laisser aller @ ¢’enchantement de la
bagatelle , pour nous occuper trop des
besoins et des aises du corps, et de ce
qui flatte la sensuahté la vanité, la cu-
riosité.

Tant qu’on n’estpas entiérement .’1 Dieu,
on n’apergoit pas cette foule d’imperfec-
tions qui se glissent dans notre conduite ,
et qui, s’attachant i notre ame comme la
poussiére, en ternissent la pureté et I'éclat.
Elles ne deviennent sensibles, et 'on ne
connoit bien le tort qu’elles nous font,
qu’a la faveur de la lumiére divine, qui
n’est communiquée autant qu’il est besoin
pour cela, qu'aux ames dont Dieu a pris
une pleine possession. Dieu, régnant en
nous, ne souffrira jamais que dans les plus
petites choses nous agissions pour une fin
qui ne soit pas digne de lui, et qui ne se
rapporte pas a sa gloire; clfaque fois que



A DIEV, a5y
nous nous en écarterons, il nous le repro-
chera ; et, usant de tout I'empire de sa
grice, il nous inspirera d’agir chaque jour
d’une maniére plus parfaite. Mais Dieu ne
~ commencera d’établir son régne en nous,
que dumoment que nous nous serons don-
nés tout-a-fait 'a lui, pour n’avoir plus
d’autre amour que le sien , d’autres infé-
réts que les siens, d’autre vue que celle de
lui plaire. Jusque la on sera aveugle sur
lefonds méme de la perfection chrétienne,
et sur les détails immenses qu’elle em-
brasse; on ne s'en formera que de fausses
idées , dont on ne voudra pas revenir ; on
ne la goutera pas ; on ne la pratiquera pas,
et sous le bas et dangereux prétexte que
le salut n’y est pas essentiellement inté-
ressé, on se moquera de ceux qui la pra-
tiquent et la préchent, et 'on aura une se-
créte aversion pour eux

XIiL
Lanécessité de se donrier & Dieu est com-
prise dans ¢’ Oraison dominicale.
Jésus-Christ a enseigné de sa propre
houche la priére que chaque chrétien doit

adresser a Dieu, et il y a renfermé toutes
les demandes qu'il doit faire. Il en est peu



238 DU DOX DE SO1-MEME

quine la disent au moins deux fois le jour,
le matin et le soir. Mais la comprennent-
ils? La proférent-ils du fond du coeur?
Mettent-ils en pratique ce qu’elle contient ?
1ls’en faut bien pour la plupart, parce que,
pour avoir Vintelligence , le gott et la pra-
tique de cette pritre, il faut étre tout-a-
fait & Dieu. :

Et sans entrer ici dans une longue ex-
plication , que j’ai donnée ailleurs, peut-on
appeler Dieu du nom de Pére, peut-on
_avoir dans le ¢ceur les sentimens que ce
nom doit y exciter, peut-on se comporter
comme le doit faire un enfant &-1'égard
d’un tel pére, si 'on ne lui est pas entiére-
ment dévoué? Pesons bien toutes les qua-
lités et tous les droits de ce titre de pere,
par rapport A Dieu ; pesons tousles devoirs
que le respect, I'amour, la reconnois-
sance, la dépendance nous imposent & son
égard comme ses créatures et ses enfans
adoptifs, et jugeons nous-mémes si la pre-
miére et la plus indispensable de nos obli-
gations n’est pas de lui donner irrévoca-
blement notre cceur.

Nous lui demandons, avant toutes cho-
ses, que son nom soit sanctifié , c’est-a -
dire que toute la gloire qui appartient a
cc nom ineffable lui soit rendue. Et par



A DIEU. 339
qui rendues? par toutes les créatures in-
telligentes , et principalement par nous-
mémes. Toute notre vie ne doit donc étre
qu’une sanctification continuelle du nom
de Dieu, qu'un désir continuel qu’il soit
sanctifié par les autres hommes. Le zéle
de sa gloire doit nous briler, nous dévo-
rer sans cesse a la vue de tant d’outrages
qui le déshonorent. Le don de notre cceur
est la seule chose qui puisse nous mettre
daris cette dnposmon et 8'il y a si peu de
chrétiens qm y soient, c’est qu’il en est
trés-peu qui lui aient douné sincérement
leur cceur. Quelle est d’ailleurs la gloire
que Dieu attend de nous ? Celle d’en étre
aimé en toutes choses et par-dessus tou-
tes choses. Diew , dit saint Augustin , n’est
honoré que par l’amour, tous ses com-
mandemens se rapportent et se réduisent
A 'amour. Et qu’est-ce que I'amour, si ce
n’est pas le don du cceur et les suites de
ce don ?

Nous demandons en second lieu, que
son régne arrive. Quel régne, sinon ce-
lui de I'amour? et ou Dieu veut-il I'éta-
blir, si ce n’est dans notre cceur? Ce re-
gne doit se consommer dans le Ciel, mais
il faut qu’il commence sur la terre. Et
peut-il commencer dans ¢chacuan de nous



ajo DU DOK DE SOI~-NEME
autrement que par le don de notre cceur ®
Dieu ne régne en nous qu’a proportion
qu’il est le maitre de notré volonté; il ne
domine sur toutes nos affections que quand
elles se réduisent A une seule, dont il est
Yobjet. Son régne ne s’établit que sur la
destruction de I’amour - propre, son en-
nemi capital ; et ce n’est qu'en donnant
notre cceur  Dieu sans réserve, que nous
prenons la résolution efficace d’en bannir
absolument I’amour-propre, tant par nos
efforts secondés de la grace, qu’en laissant
Dieu porter lui-mxéme les derniers coups
a son ennemi. o ) ) )
Nous demandons enfin gue la volonié
de Dieus’ accomptuse sur la terre, com-
me elles’accomplit dans le Ciel. N'est-ce
pas lui demander end’autres termes, que
nos cceurs soient a lui aussi parfaltement
que le cceur des bxenheureux? Qu’il ue
trouve pas plus de résistance de notre part
que dela leur, a toutce qui est de son bon
plaisir ? Que nous mnous portions avec la
méme ardeur, la méme obéissance ; le
méme démntéressement, A Pexécution de
toutes ses volontés? Si nous n’avons pas
ces sentimens dans I'ame, lorsque nous
faisons une telle demande , il est clalr que
nous me remplissons pas l’mtenhon de
Jésus-



A DIEV. af
Jésus-Christ , et que nous ne prions pas
le Pére céleste comme nous devons le prier;
nous proférons les paroles, mais le cceur
ne les dicte pas; et comment partiroient-
elles du cceur, 8'il n’est pas tout dévoué a
Dieu? Ces demandes si saintes sontautant
de mensonges dans notre bouche , tant
que nous refusons A Dieu ce qu’il attend
de nous pour la sanctification deson nem,
pour DP’établissement de son régne, pour
laccomplissement de ses volontés, Exami-
nons-nous sérieusement la-dessus, etjus-
qu’'a ce que nous ayons fait 3 Dieu une
entitre oblation de nous-mémes, crai-
gnons de proférer pour notre condamna-
tion I’Oraison dominicale.

XIIL

Les desseins de Dieu sur nous supposent
pour teur exécution {e don de nous
mémes.

Une autre raison bien capable de nous
déterminer 4 nous donner généreusement
a Dieu, est celle-ci. Il est indubitable,dans
les principes de la foi.que Dieu a destiné
chacun de ses élus & un certain degré de
gloire ; qu’en conséquence il 'appelle 4 une
certaine mesure de sainteté; qu’il lui a pré-



242 DU DON DE S0I-MEME

paré une certaine suite de graces, qui tou-
tes se tiennent et aboutissent a la grace
décisive de la persévérance finale ; enfin
qu’il a prévu et arrangé sur ce plan toutes
les circonstances et tous les événemens de sa
vie. Mais il est évident que pour atteindre
a ce degré de gloire, pour remplir cette
mesure de sainteté, pour ne pas rompre
cette chalne de grices, pour ne jamais
sortir de cet ordre de providence, il est
nécessaire que nous donnions pleinement
notre cceur A Dieu, dans le moment déci-
sif ot il nous sollicite fortement de le lui
donner : car il ne nons le demande que
pour accomplir sur nous ses desseins de
miséricorde. Si nous le lui refusons, ses
desseins resteront sans exécution, et peut-
étre nous perdrons-nous. J’appelle ici.re-
faser son cceur i Dieu, ne vouloir le lui
donner qu'en partie, sous de certaines
conditions, qu’avec de certaines réserves.
Ces conditions et ces réserves sont pour
Dicu un véritable refus ; car, quand il de-
mande notre cceur, il le demande abso-
lument et tout entier. .

Combien de chrétiens de tousles états ,
méme les plus saints, sont morts dans la
disgrace de Dieu, pour lui avoir refusé ce
don de leur cosur ! Combien ont en a se



A BIEU, : 245
reprocher des chutes déplorables, dont ils
onteu bien de la peine a se relever, sans

. pouvoir jamais se répondre avec une cer-
taine confiance que Dieu les leur edt par-
données ! Combien ont vécu dans I'im-
perfection , dans la tiédeur, dapsdes trou-
bles et des anxiétés de econscience, évi-
tant de rentrer.en eux-mémes, et n’osant
jamais se flatter d’étre bien avec Dieu,
parce qu’ils ne lui accordoient pas tout ce
qu’il désiroit d’eux! Quel tourment pour-
un chrétien , qu'une pareille incertitude
sur ses plus grands et ses plus chers mté-
réts!

~XIV.

* Le meitleur usage qu’on puisse faire de
sa liberté, est de ta remetire entre {es
mains de Diew.

Nous savons tous que.notre perfection ,
notre salut, sont attachés au bon usage de
notre liberté. Noussavons encare que nous
pouvons & tout instant en abuser, quune
petite faute peut nous conduire a une
plus grande, et ainsi par.degrés consom-
mer notre réprobation. Notre foiblesse cst
extréme , nous ne pouvons nous le dissi-
muler; nous sommes investis de tenta-
tions, et toujours enclins au péché par la

a



244 DU DON DE 80I-NEMR

pente de notre coeur. La grace de Dieun ,
il est vrai , ne nous mangue pas, soit pour
nous préserver de tomber, soit pour-nous
relever de nos chutes ; mais rien ne nous
est plus ordinaire que de manquer a la
grice, et c’est 1 précisément ce qui nous
rend coupables. La liberté nous ést don-
née pour nous sauver, et la plupart ne
Pemploient qu’a se perdre.

D’ou leur vient ce malheur, et quelle
en est la premiére cause ? C’est qu'ils n’ont
jamais remis leur libre arbitre entre les
mains de celui qui seul peut le gouverner
sirement, et empécher qu’il ne se détourne
ni & droite ; ni 4 gauche. Tant que nous
voudrons en demeurer les maitres , tant
que nous prétendrons en disposer nous-
mémes, nous serons toujours dans le dan-

-ger prochain d’en mal user , et si cette
prétention ne nous conduit pas toujours i
notre perte, du moins jamais elle ne nous
conduira & la sainteté. Mais si, reconnois-
sant humblement notre aveuglement et
notre foiblesse’, nous supplions Dieu de se
charger de nous; si nous sommes décidés
4 ne point prendre parti de nous-mémes
sur aucun point important, si nous le con-
sultons pour connoitre sa volonté , et si
nous attendons qu’elle se déclare, soit par



A DIEU, , 245
des avis intérieurs , soit par la voie del’au-
torité ou des conseils ; alors nous n’avons
A craindre aucun abus de notre liberté ;
ce n’est plus nous qui répondons de nous-
mémes , c’est Dieu qui en répond; et le
soin qu'il prend de sa gloire, le tendre
amour qu’il nous porte , nous garantiront
de tout écueil , et' nous conduirent infail-
liblement au port de ’heureuse éternité.

Persuadés , comme nous devons I’étre,
de cette vérité , comment pouvons-nous
hésiter un moment a confier A Dieu la di-
rection de notre liberté ? comment osons-
nous faire un seul pas de nous-mémes ,
former des projets, nous jeter dans des
éntreprises dont nous ne savons pas quel-
les seront les suites pour notre salut ? Ces
pro;ets , direz:-vous , ces engagemens n’ont
rien de mauvais en eux, et je n’y vois rien
qui intéresse le moins du monde ma cons-
cience. Cela peut étre ; mais vous ignorez
ce qui en résultera par rapport i votre
ame , vous ignorez si tel état de'vie, telle
liaison , tel voyage, tel changement de de-
meure ne sera pas pour vous une occasion
de péché , ne sera pas la source de la per-
version de vos principes et de vos meeurs.
Le préclpnce ne se montre pas i vous dés
les premiers pas que vous faites dans la

03



s

P

246 DU DON DB SOI-MENMR

route ; mais peut-&ire y en a-t-il un ; Dieu
le voit, et il vous en préserveroit si vous
étiez résolu de ne faire aucune démarche
sans le consulter._

Mais quoi ! reprendrez-vous ,» Dieu ne
m’a-t-il doué de la liberté , quiafin que je
m’en dépouille et que je me réduise & un
continuel esclavage ? Je ne pourrai donc
plus disposer en rien de moi-méme ? Dieu

- vous a donné la liberté afin que vous I'em-
ployiez A son service, et par conséquent
que vous lui en fassiez hommage, et que
vous la teniez toujours soumise A ses vo-
lontés. It ne vous a pas fait libre pour vous
autoriser A vous retirer de sa dépendance,
mais pour que cette dépendance fiit vos-
lontaire et de votre choix. Il vous fait con-
noitre les droits qu’il a sur vous; le besoin
que vousavez de dépendre de lui, les avan-
tages qui vous en reviennent , les risques
que vous courez s'ik ne vous tient pas sans
cess€ par la.main ;.aprés cela il vous laisse
le maitre de prendre votre parti. Pouvez-
vous disconvenir que le meilleur usage'que
vous puissiez faire de votre liberté ne soit
d’en user sclon les vues de Dieu, et de la
lui consacrer pour qu’il la gouverne par sa
providence et par sa grice ? Yous appelez
cela vous réduire a Fesclavage! Au con-



A DIET, 245
traive, c’est vous mettre dans la, pleine li-
berté des enfars de Dieu. Vous disposerez
en tout de vous-méme., mais squs le bon
plaisir. de Dieu, dont vous aurez fait le vé-
tre, envous donnant A lui. Sic’est 1aune
servitude , c’est celle. de amour , c’est
celle des anges et des saints dans le Ciel,
C’est la source de leur bonheur ; vous ne .
serez jamais heureux autrement, ni dans
-¢atte vie nj dans.l’autre.

XV,
Ee don de soi-méme d Dieu est ta ctefde
' Y Evangile. -

Nous avons tous 1 plus grand intérét &
bien entendre PEvangile, pmsqu’ll est la
régle de nos meeurs , et aussi celle sur Ja-
quelle nqus serons iugés par. Jésus-Christ
qui.nous I'a dictée. Cette régle comprend
deux choses , la doctrine de Jésus-Christ
et ses exemples, qui en sont la fidele et
infaillible interprétation. Mais jamais nous
ne comprendrons bien ni cette doctrine ,
ni-ces cxemples ; encore moins les goiite~
rons-nous, et nous mettrons-nous en de-
voir de les suivre , si nous ne commencons
par nous donner sérieusement a Dieu. La
raison en est claire : tout est surnaturel



248 DU DON DE SOI-MEME

dans ce qu'a fait et enseigné Jésus-Christ;
. tout est au-dessus de nos lumiéres natu-
relles ; et nous ne pouvons en avoir I’in-
telligence qu'autant quela grdce nouséclai-
rera. Mais Dieu n’éclaire notre esprit qu'a
mesure que nous le luisoumettons.et qu'il
le trouve docile A ses inspirations. 11 ne
sera donc éclairé qu’imparfaitement, tant
‘qu’il ne sera pas dans une entiére dépen~
dance de P’esprit de Dieu. Ef c’est pour
oela que si peu de chrétiens, si peu de
prétres, si peu de religieux ont une con-
noissance un peu profonde de la morale
chrétienne. Les saints eux-mémesne ’en-
tendoient pas avant qu’ils se donnassent &
Dien. Saint Augustin en fait I'aveu dans
ses confessions, A combien de docteurs ,
des plus habilés d’ailleurs , ne pourroit-on
‘pas dire au sujet de Ia morale évangélique,
ce que Jésus-Christ disoit & Nicodéme :
¥ ous étes mattre en lsraét , et vous igno-
rez ces choses(1)! Un ignorant , une simple
femme qui sert Dieu de tout son cceur ,
pourroit vous en faire des lecons.

De plus, cette morale qui passe nos lu-
mitres, combat nos penchans naturels ;
I'orgueil et I'amour-propre en ont une ex-
tréme aversion. Quiconque s’étudie tant

(1) Joan 3. 20.



A DIEU. 349

soit peu lui-méme , ne sauroit se le dissi-
muler, et c’est parce que le ceceur ne la
_gotte pas, qu'on invente tant de fausses
raisons pour s’en dispenser. Mais quel est
le moyen unique et efficace de surmonter
ce dégout et cette aversion ? Nul autre que
de se détacher tout-affalt des créatures et
de soi-méme pour se livrer enti¢rement i
Dieu. Jusqu’a ce qu’on ait pris ce parti ,
on regardera toujours la morale chrétienne
comme un joug pénible auquel on s’assu-
jétira le moins qu’on pourra, comme un
fardeau pesant donton cherchera a se sou-
lager, Mais qu’on me trouve une seule per-
soune sincérement donnée a Dieu , qui ne
sente et qui ne publie hautement que le
joug de Jésus-Christ est plein de douceur,
et que son fardeau est léger ! C’est que
P’amour le lui fait trouver tel , et Dieu la
remplit de.cet amour en récompense de ce
qu’elle lui a donné son cceur.

Enfin la pratique de la morale chré-
tienne est au-dessus de nos forces. Quand
nous la comprendrions parfaitement ,
quand nous aurions pour elle le plus vif
attrait , nous avons besoin d’une grace spé-
ciale pour en venir i I’exécution, pour ne
pas nous rebuter des difficultés, pour sur-
monter les obstacles et pour persévérer

—



a5o _ DU DON DE SOI-MEMEB
jusqu’a la fin dans la guerre contre nous-
mémes. A qui Dieu accorde-t-il ces secours
privilégiés ? Est-ce aux ames liches , tié-
des , qui ne le servent que dans la crainte
" de se perdre, ou par des vues mercenai-
res, qui disputent en quelque sorte avec
lui, et ne lui donnent que le moins qu’el-
‘les peuvent ; qui s’aiment en un mot plus
élles-mémes qu’elles n’aiment Dieu ? Non,
ces secours sont réservés aux ames fran-
ches , droites, généreuses, qui se sont
données a Dieu sans faire de conditions
avec lui, et qui veulent étre a lui sans par-
‘tage: Que peut refuser Dieu 3 qui lui a
:tout donné, 4 qui est déterminé a tout
faire , 2 tout souffrir pour hui plaire, & qui
ts’abandonne A sa conduite , etluia trans~
porté tout le droit qu’il a sur lui-méme ?
L’intelligence , le gout , la pratique de PE-
vangile sont donc le fruit assuré du don de
soi-méme a Dieu.

Arrétez-vous un peu ici, chrétiens , et
réfléchissez sur ce que vous venez de lire.
Aviez-vous fait jusqu’ici les réflexions que
je vous suggére ? Vous paroissent-elles
vraies , justes , importantes, décisives pour
votre salut éternel , et méme pour votre
bonheur présent ? Si cela est , rendez-en
graces & Dieu ; mais aprés avoir entendu



A DIEU. 251
sa voix, n’endurcissez pas votre cceur. Of-
frez-lui ce cceur qu’il vous demande , et
que tant de raisons vous pressent de lui
consacrer.

XVIL

Quelles dotvent étre tes quatlités du don.
De soi-méme & Dieu.

Mais quelles qualités doit avoir cette
donation de soi-méme 3 Dieu ? Je les ai
exposées assez au long dans les Caractéres
de {a vraie dévotion ; et dans la seconde
des Maximes spirituetles. On peut y re-
courir, mais cela n’est pas nécessaire. Tout
le monde peut aisément concevoir que
cette donation doit-étre telle que Dieu la
mérite, telle qu’il la désire , ou plutdt
qu’il Pexige de tout chrétien par le com-
mandement qu’il lui fait de 'aimer, telle
enfin qu’il la demande de chacun en par-
ticulier. Il s’en explique par ses inspira-
tions; il ne s’agit que d’étre disposé a écou-
ter la grice et déterminé 4y correspondre
fidelement. Elle doit étre faite de toute
Yétendue et de toute la sincérité du cceur.
11 faut qu’elle soit entitre , absolue, irré-
vocable : entiére, pour ne rien excepter ;
absolue , pour n’admettre aucune condi-
tion ; irrévocable , pour embrasser tous



a3 DU DON DE SOI-MEME
les momens de la vie jusqu’au dernier sot
pir. Ces trois mots comprennent tout.
Donnons - nous donc 4 Dieu, autant
qu'il nous est possible , comme il veut lui-
méme se donner & nous dans D’éternité :
tout entier , pour toujours , avec un amour
. incompréhensible. Est-ce trop que nous,
qui devons tout A Dieu, qui ne nous ai-
mons bien qu’autant que nous aimons
Dieu, qui ne pouvons étre heureux que
par sa possession ; est ce trop, dis-je , que
nous soyons i lui dans le court espace de
la vie présente, comme il s’est engagé d’étre
A nous dans les si¢cles des siecles?

Donnons-nous i Dieu, comme Jésus- .

Christ notre modile gest donné a son
Pére. Le dévouement du Sauveur a été
aussi loin qu'il pouvoit aller, il en doit
étre ainsi du nétre a proportion. Jésus-
Christ avoit en soi la plénitudede la grace.
etil a eu aussi la plénitude du dévoue-
ment. Que le ndtre réponde & la mesure
de grice que nous recevrons. Dieu n’en
veut pas davantage ; mais aussi il n’en veut
pas moins ; il prétend que sa grace ait tout
son effet. :

Donnons - nous 3 Jésus-Christ comme
Jésus-Christs’est donné a nous. It m’a ai-
mé , pouvons-nous dire avec saint Paul,

’ et

i
1

‘ .




A DIED. 253
et ¢ 8’ est {ivré pour moi(1). A quoi s’est-
il livré ? A tout ce que la justice de Dieu
a exigé delui pour me retirer de I'enfer et
pour m’ouvrir la porte du Ciel. Avec quel
amour il s’est livré ! qui pourroit expri-
mer ou méme le concevoir ? En retour
qu’attend-il de moi ? que je I'aime et que
je me livre 4 lui. Non content de s’offrir
pour nous une fois sur la croix, il conti-
nue de s’offrir tous les jours sur nos autels;
il se donne, il s’unit, il s’ incorpore & nous
dans le sacrement de I’Eucharistie, chaque
fois que nous approchons de la table sa-
crée. Puis-je moins faire que de lui don-
ner tout ce que je suis , comme ilme donne
tout ce qu’il est, sa chair, son sang, son
ame, sa divinité?

XVIIL

Des avantages du don de soi-méme &
Dieu.

Voyons & présent quels sont pour nous
les avantages d’une telle donation. Ce
qu’on en peut dire en général, c’est qu’ils
sont immenses, etqu’ils surpassent tout ce
que I'esprit humain est capable de conce-
voir.

(1) Galat. 11, 2.
" Retr, Spir. - | 4



ab4 DU DON DE SOI-MEME
Et d’abord pour ce qui concerne la vue
future, il est certain qu'il n’y aura nulle
proportion entre le bonheur du commun
* des élus et le bonheur de Yame qui s’est
donnée ici-bas & Dieu sans réserve. Car ce
que Dieu récompense dans le Ciel, c’est
moins les bonnes couvres que la disposition
du cceur , et 'amour qu’on aura eu pour
lui. i ne dépend pas de nous de faire de
grandes choses pour Dieu , mais il dépend
de nous de V'aimer beaucoup. Quelle sera
donc la récompense d’une ame qui, en
‘se donnant parfaitement & Dicu, I'a ai-
mé autant qu’il désiroit qu'elle laimat,
autant qu’elle a eu de graces pour laimer,
autant que son cceur a eude capacité d’ai-
mer? Aprés une telle donation, si elle a
eu toutes les conditions requises , et que
malgré les fautes inévitables a la fragilité
_ humaine, elle ait été’ constamment mise
! en exécution ; le chrétien en quelque
temps et de quelque maniére qu’il meure,
a-t-il a craindre de passer par le purga-
toire ? Non, il ira droit au Ciel, qui est
ouvert a la charité pure, et par sa dona-
tion il est mis dans cette voie .de charité
pure, ol il avance toujours, tant qu’il est
fidele & ne point se reprendre. Quel trésor
de mérites n’amasse-t-il pas chaque ins-



A DIEU. 255
tant, et par la moindre de ses actions, a
cause de la pureté et de l’excellence de ses
dispositions ! Sans exclure le motif de son
propre intérét, il n’y pense point habi-
tuellement , xl ne I’'a point en vue, tout
occupé qu'il est de Disu et de son amour.
Mais plus il s’oublie , plus Dieu pense alui,
ct se propose de -reconnoitre ce ‘qu’il fait
uniquement pour lui. Dieu qui est Pamour
méme, se connoit sans doute en amour, et
il prodiguera avec unplaisir ineffable toutes
ses richesses en faveur d’'une ame qui aura
¢té tout amour pour lui.

A I'égard dela vie présente, il n’est pomt
de situation plus heureuse que celle d’une
ame qui s’est donnée toute & Dieu.

Penser le contraire, c’est une erreur
aussi injurieuse A Dieu que pernicieuse a
la piété; o’est une chose démentie par
I'expérience et par l¢ témoignage de tous
les saints , sans exception. Il 'n’en est pas
un seul qui ait regretté un-instant de s’¢tre
dévoué A Dieu, et qui n’ait désiré de lui
&tre plus uni et de Yaimer davantage. Qui
en croira-t-on, si ee n’est pas eux? Et
d’ailleurs si I'union avec Dieu fait notre
bonheur dans le Ciel, pourquoi ne le fe-
roit-elle pas sur la terre? Dieu est-il moins
notre souverain bien en cette vie qu'il ne

2



256 DU DON DE SOI-MEME

le sera dans l'autre ? C'est le démon , se-
condé de Pamour-propre , qui nous gros-
sit les peines de la vie intérieure , pour
nous détourner d’y entrer. Gardons-nous
bien d’écouter tout ce qu’il suggére 4 notre
imagination; et souvenons-nous qu’il est
I'ennemi de Dieu et le ndtre. Il veut nous
perdre, et il veut encore plus nous em-
pécher de glarifier Dieu par notre dévaue-
ment. »

XVIIL..
PREMIER AVANTAGE POUR LA VIE PRESENTE.

L’assurdnce morafe du safut.

Pour en venir au détail, le premier
avantage que cette donation nous procure
igi-bas, est qu'elle assure notre salut au-
tant. qu'il est possible de 1'assaver. Elle ne
nous en donne pas, A la vérité , une cer-
titude absolze, parce que nous ne pou-
vons jamiais nous répondre de nous-mé-
mes; mais-elle nous tient 4 cet égard dans
une confiance et dans un repos que rien
ne peut ébranler. On se dit A soi-méme :
Je suis entre les mains de Dieu, pourvu
que je ne m’en retire pas, puis-je périr ?
Tout'enfer peut-il m'arracher de sa main
toute-puissante ? Mon salut n’est plus mon



A DIEU. aby
affaire , c’est celle de Dieu; la mienne est
de l'aimer, de ne songer qu’a lui plaire
et alui obéir. Dneu m’aime, la foi me
Papprend ; je I'aime , ma conscience m’en
rend un témoignage dbxit je ne puis dou-
ter. 1l me fera perséyérer dans son saint
amour, tant que 1e lui serai fidele. Quel-
que chose qu'il m’arrive, tant que je con-
serveral 'amour de Dieu, je serai hcureux,
et j’y trouverai mon Paradis. '

Hors le cas de certaines épreuyves inté-
rieures, tel est. par rapport A Passurance
du salut I'état habituel de 'ame donnée a
Dieu. Mais au lieu de chanceler et de s’af-
foiblir par ces: épreuves, il ne faut au
contraire - que s'affermir d&vantage :t en
sorte que les ames, qui, par les noires sug.
gestions du tentateur, s'imaginent étre
réprouvées , sont plus tranquilles que les
autres sur leur sort éternel dans les inter,
valles de repos que leur laissent ces hor~
ribles tentations, et n’ont plusla plus Ié~
gtre inquiétude sur ce point, lorsqu’eles
en sont délivrées. L'objet de ces tentations,
dans lintention de Dieu, n’est autre que
de purifier leur amour, et de les porter &
un sacrifice d’elles-mémes approchant du
sacrifice de Jésus-Christ abandonné de son
Pére surla croix. Mais aprés qu’elles I'ont



258 DU DON DE SOI-MEME .
fait , elles ressuscitent A une vie nouvelle,
ot elles golitent par avance , en quelque
sorte, les délices du Ciel.

. XIX.

Lexemption de toute peine de cons-
cience..

Le aecond avantage de cette donation
est qu’elle nous préserve ou nous délivre de
tout scrupule, de toute anxiété , de toute
peine d’esprit, de toute réflexion inquiéte
et chagrinante sur nous-mémes. Quelles
que soient les causes de ces tourmens de
conscience , la principale est que 'ame qui
les éprouve n’est pas enti¢rement dévouée
4 Dieu. Je m’en rapporte sur ce point aux
personnes de bonne foi, sams entrer ici
dans aucune preuve de détail. Rien n’est
si dégagé, si libre , si serein ,. si joyeux ,
que la conscience d’une ame qui est toute
a Dieu. Elle marche avec assurance , sans
regarder avec tant de timides précautions
ol elle va, parce qu ’élle ne marche pas
d’elle-méme ; mais. que Dieu'la conduit et
la tient par la main. Si elle fait quelque
faux pas, il la redresse ; si elle tombe , il
la reléve, #'il faut passer quelque endroit
dangereux , il la porte entre ses bras. Un



A DIEU. . a5
-simple retour vers son bien-aimé , quand
elle a fait quelque faute, lui rend la paix
du ceeur ,. elle jette un tendre regard sur
lui, ‘pour voir s'il est fiché; il ne peut
soutenir ce regard ,- il s’apaise bien vite,
il lui pardonne, lui rend ses bonnes gri-
ces, et lui fait plus de caresses qu'aupa-
ravant, au point qu’elle est elle-méme
étonnde de I'excés de sa bonté , et qu’elle
pe peut s'empécher de s’écrier : Que {e
Dicu d’israét est bon a €égard de coux
qus. ont le caur droit (1) !

' . XX.
TROISIEME AVANTAGE.
- La familiarité avec Dieu.

En effet , et c’est le troisitme avantage,
du moment qu’elle s’est donnée A Dieu, il
semble que ses attributs effrayans dispa-
roissent A ses yeux, et qu'elle ne voit plus
que ceux qui linvitent 3 laimer, et &
meltre en lui towte sa confiance. Les véri-
tés terribles de la religion , qui auparavant
P'affectoient si vivement, et qu’elle osoit
A peine envisager, ne font plus d’impres-
sion sur elle; les vérités consolantes, pro-
pres & I’encourager et a la fortifier , de-

() Psalm. 7a.

4



260 DU DON DE SOI-MEME
viennent son attrait, et elle a un goatin=
fini A les méditer. Elle n’envisage ptus Dieu-
comme un maitre , comme un juge , com-
me un vengeur ; mais comme ie meilleur
des péres, le plus tendre des époux, 'ami
le plus intime. Elle lui parle avec une
sainte familiarité , elle 1’entretient de ses
affaires ; lui fait confidence de ‘ses peines ;
elle prend méme quelquefois 1a’ hardiesse
de lui faire de doux reproches, qui lui
sont agréables , bien loin de I'offenser; on
croiroit, en un mot, que I'amour Pa ren-
due son égale. Il faut I'avoir éprouvé, pour |
savoir quelle est laisance, la liberté, la
douceur de ce commerce de ceeur i ceeur
avec Dieu. Le saint auteur de I'Imitation -
Pappelle une famzlwntd tout-d- faie
étonnante.

QUATRIENME AVANTAGE.
. La paiz intdrieuse.

En quatriéme lieu, elle jouit d’une paix
profonde et inaltérable, non - seulement
dans les commencemens ol Dieu ’enivre
de délices, mais encore plus dans la suite,

lorsqu’il l’éprouve et la crucifie. I1 est vrai
qu’alors sa paix esl moins sensible ; mais



A DIEU aGs
elle n’on est que plus intime et plus stable.
Si elle souffre, elle est bien aise de souf-
frir; et loin de vouloir étre soulagée , elle
désire de souflrir davantage. Cela est exac-
tement vraf ; le commun des chrétiens ne
le croit pas; aussi n’ont-ils pas méme
Yidée de 13 force invincible de 'amour di-
vin. Tant qu’elle ne se retire pas du sein
de Dieu, efle y dort et y repose en paix ,
selon l'expression de David,. parce que
Dieu ¢ a établie singuliérement dans une
espérance qui ne sauroit éire ébrantée.
(1) Qui la troubleroit? les événemens hu-
mains ? Elle s’est élevée au-dessusdes cho-
ses de la - terre , en fixant son ceeur en
Dieu. Ses péchés passés ? La premidre
chose que Dieu a faite, lorsquelle s’est
dopnée a lui, a été de les lui pardonner ,
et de ne lui laisser 12-dessus aucun doute
aflligeant. Ses foiblesses quotidiennes? Ells
s'en humilic, mais elle ne s’en trouble
pas. Son peude progrés dans la vertu ? Elle
en laisse le jugement et V'estinnation & Dieu;
at se contente d’avancer toujours, sans
examiner curieusement si elle avance. Les
suggestions du démon ? elles penvent bien
agir sur son imagination ; mais elles ne
vont pas jusqu’au fond de I'ame ou réside

(1) Psalm. 4. 9. 13. 5



263 DU DON DX SO1-MRME

la paix. La crainte. que  Dieun- ne ’aban
donne? Elle sait qu’il n’abandonne jamais
le premier. Celle de me pas persévérer P
elle espére tout de la .fidélité de Dieu , et
n'attend .rien- d’elleméme. Tel est I'état
d’une sainte sécurité dans lequel elle passe
s€s jours , et qui augmente A’ l’approche
de sa dermérc heure.

- XXIIL

~ CINQUIEME AVANTAGE.
La protection spéciale de Dieu.

. 1.y a sans doute une protection parti
culi¢re de - Dieu . sur les élus; et Jésus-
Christ nous - assure qu’aucun d’eux nc
périra. Mais il faut en reconmofitre une
plus spéciale encore & Yégard des ames
qui se sont données spécialement i Dieu;
et celte protection ne se borne pas A
mettre leur salut en sireté; mais elle
embrasse tout ce qui peut contribuer a
leur sanctification. Il ne les quitte pas un
seul instant; il a les yeux continuelle-
ment ouverts sur elles, pour veiller sur
toutes leurs démarches; il les soutient
dans leurs tentations; il écarte d’elles
tous les dangers; il en prend soin comme



4 DIEV. 265

de (a prunetle de son il ; c’est I'expres-
sion qu’il emploie lui-méme dans I'Ecri-
ture; il fait on- sorte que tout ce qui
leur arrive tourne a leur avantage spiri-
tuel. 1l leur choisit lui-méme de sa main
le guide qui doit étre Iinstrument prin-
‘cipal de leur perfection, et il inspire & ce
guide les- mémes, soins, la méme affection
-qu'il a pour elles. 8i par des arrangemens
de providence, et pour leur plus grand
bien ce directeur vient i leur manquer,
il en prend la place, et il Ies gouverne
- jmmédiatement par lui-mréme. Touchées
de tant d’attentions et de bontés, tant de
la part de Dieu que de celle de -son mi-
nisire , et voyant que tout leur réussit -,
méme les choses- qui leur paroissent le
;plus contraires & leur avancement , elles
disemt sans cesse avec le prophéte: Le
Seigneur me gouverne, ¢t rien ne me
manguera ;- ¢ m’a placée dans de -bons
pdturages (1). :

(1) Psalm. ave



264 DU DON DE 801-MEME
Xxut, |

SIXIENE. kVAIﬂ'AGE. .

Le don d’orawon o

Si le don d’oraison est mmrepanm les
chrétiens, je me m’en -étonne pas; il est
réservé aux ames qui sont entitrement
a Dieu. 1l en est & la vérité quelques-unes
.que Dien prévient de cette faveur; mais
o’est pour les engager & se donner i lui.
Si elles refusent.de le’ faire, il ne.tarde
pas 4 la lenr.aetirer. On peut donc établir
comme une.xtgle shre , que toute ame
qui est totalement & Dieu est favorisée du
don d’oraisan, soit..qu’elle le: sache , soit
que pour son bien:Pieu le lui laisse igno-
rer; et qu’an centraire ’ame qui n’est pas
toute & Disn, n’a pas le don d’oraison,
ou qu'elle. ne. Vaura pas lengtemps, oun
que son oraison prétendue n’est qu’illusion.
Ainsi le don de soi-méme:2 Dieu avec
toutes ses suites est la pierre de touche
de la vraie oraison.

Cette oraison est toute d’amonr, tant
du cdté de Dieu que du cété de I'ame ;
elle est si facile, si douce , si nourrissan-
te pour le ceeur, qu'on voudroit la faire
toujours, qu’'on ne la quitte qu’a regret ,



A DIEV 265
et que le commerce nécessaire avec les
hommes en devient pénible et presque
insupportable. Quelles caresses , quelles
faveurs Dieu fait & ’ame! elle ne sait ot
se mettre , ni' comment éxprimer les trans-
ports de sa reconnoissance. Si vous dou-
tez de ceci, lisez ce qu'épreuva saint Au-
gustin immédiatement aprés sa conver-
sion. Lisez ce qui-est racenté de beaucoup
d’autres saints , ou ce qu’ils ont raconté
eux-mémes.

Cette oraison d’abord semblable i une
rosée douce et pénétramte, devient ordi-
nairement séche et nue daps son progrés;
mais elle n’en est que plus paisible et
plus intime, et elle unit 'ame A Dieu
d’une maaiére plus immédiate. Ce n’est
plus une. oraison ‘'des . puissances, mais
une oraison du fopd, qui se passe toute
dans le silence , et qui ¢st une image de
la jomissance tranquille et ineffable que
Dieu a de lui-méme. En un mot, par
Poraison I'ame s’enfonee ehaque jour de
plus en plus en Dieu jusqu’a ce qu'elle
s’y abime et 8’y perde.



266 DU DON DE $O1-NEME

- XXIV. .
SEPTIEME AVANTAGE.

L’entrée dans la voie de la samtctc’

Enﬁn,comme )elm déja dit plus haut,
on entre par cette donation dans la voie
de la véritable sainteté , de la sainteté qui
est plus spécialement I'euvrage de Dieu,
et ol la créature n’a autre chose 4 faire
qua le laisser détruire et édifier, par
une trés-simple coopération de sa part,
ne prévenant point, ne résistant point,
travaillant seulement autamnt.qu’elle est
mue par I’action divine. Que pouvons-nous
pour notre sanctification , par nos empres-
semens, et par tous nos efforts , quand Ia
grice n’en est pas le principe ? Rien. Sz
{e Seigneur ne 0dtis ¢u. maison , ceux
qui {a construisent y travaillent en vain.
(1) 11 en est de méme de notre vigilance
pour nous préserver du mal. Si {¢ Sei-
gneur ne garde {a ctié, c’est en vain
que veille celui qui {a garde. Tout ce qui
est en notre pouvoir avec la grice, ce
que nous avons i faire de mieux, et ce
que Dieu attend de nous, est de lui dire

(1) Psalm. 36, = 5



A DIEU. 269
avec confiance : Seigneur, me voict ; je
n’ai nt tumiére, ni force; toutes mes
promesses et mes résolutions ne sont
rien; je ne puis, nt les faire , ni tes tenir
sang vous. Chargez-vous de mon ame, je
vous {abandonne; sanctifiez-la. de {a
" maniére qu’il vous plaira; Je ne veux
travaitler & cette cuvre ques sous vos or-
dres et votre direction. Ainsi ont fait les
saints , du moment qu’ils ont pris le parti
de le devenir; ils ont , pour m'exprimer
ainsi, désespéré d’eux-mémes, et n’ont mis
leur appui qu’en Dieu. Si quelques-uns ont
d’abord un peu trop écouté leur ferveur,
et ont donné dans de pieux exceés, ils ont
depuis changé de conduite ; ils ont appris
a ne point se livrer A leur imagination , a
leur caractére , a un zéle impétueux et mal
entendu , mais A attendre I'impulsion de
la grice, 4 la suivre pas a pas, et & ne
point aller plus loin qu’clle. Ils ont re-
connu enfin par la lumiére intérieure et
par l'expérience, que leur sanclification
¢toit bien plusl’ceuvrede Dieu quela leur,
et qu’ils avangoient d’autant plus, qu'ils
se. bornoient a seconder son action.



268 DU DO DE SQI-MENE

XXV.
PRATIQUE ET RECAPITULATION.

Vous me direz: Comment faut-il faire
pour se donner & Dieu ? Cela ne dépend-
il pas plus de sa grice que de nous ? Ce
don de soi-méme n’est-il pas l'acte d’a-
mour - le plus excellent ? est-il en men
pouvoir de produire un tel acte ? Je ré-
pond que cela eést en votre pouvoir, si
vous le voulez sincérement; parce que
tout est prét de la part de Dieu, qui ne
désire rien tant que la possession de
votre oceur. Faites donc avec confiance
de votre cdté ce qui dépend de vous.

Je suppose qu’a la lecture de ce petit
écrit , Dieu vous fait sentir un ardent ‘dé-
sir de vous donmer entitrement i lui.
Nourrissez oe désir par des actes fréquens
durant la journée. Mon Dieu, vous n’a-
vez pasmis en vain co désir en mos ; fai-
tes que §’en vienne & Lexécution. Quand
me donnerai-je & vous ? Qu’it me tarde
que vous soyez le matire de mon caur!
L’heureux moment, od je pourrai dire:
Diecu est & moi , et je suis & tut! Portez
cetle pensée partout ; qu'elle soit le prin-
cipal objet de vos prieres; offrez vos com-



A DIRU, 269
munions A cette intention. Une étincelle
d’amour, si elle est entretenue , produira
bient6t un grand incendie. Surtout, pen-
dant tout le temps que vous solliciterez
cette faveur, soyez extrémement fidéle 4
la grice , ne vous permettez aucune faute,
aucune négligence volontaire ; et ¢'il vous
en échappe, témoignez-en sur-le-champ
A Dieu votre repentir. Peut-étre Dieu vous
préparera-til pendant quelque temps; peut-
é&tre la grice emportera-t-elle votre cceur
tout d’un coup; mais si vous persévérez dans
les pratiques que je viens de vous mar-
quer, il est impossible que vous ne pro-
duisiez pas enfin Pacte tantdésiré. Quand
vous Paurez produit , vous le sentirez par
le changement qui se fera dans votre in~
térieur.’ Vous ne serez plus la méme per-
sonne.’ S '

Je ne m'arréterai pas & réfuter les vai-
nes difficultés qu’on pourroit m’opposer.
Quiconque est capable d’en faire, n’a pas
encore une envie sérieuse d’¢tre tout-a-
fait 4 Dieu. '

FIN.



250 PENSERS

PENSEES CHRETIENNES.
 PREMIERE REFLEXION. -

Dieo mérite bien que vous vous donniez
a lui sans réserve; il le désire ; il vous I'or-
donne : « Yous aimerez le Seigneur votre
» Dieu de tout votre cceur, de toute vo-
» ire ame, de tout votre esprit , de toutes
» vos forces. » Vous voyez qu’il ne vous
reste ni ceeur, ni ame, ni esprit, ni for-
ces que pour vous attacher & Dieu, et lui
obéir par le désir de lui plaire.

C’est Dieu qui a fajt votre cceur. Il I'a
fait pour lui. Il vous sollicite sans cesse de
le lui donner, non pas tant comme un
bien qui vous appartient, que comme. le
sien qu’il vous demande. Si vous refusez d
Dieu quelques affections de votre cceur,
si vous ne lui donnez qu’un cceur partagé,
c’est un larcin que vous faites 3 un Dieu
4 qui vous devez tout.

Vous n’étes pas a vous-méme, mais 2
Dieu, et & toute créature pour Dieu ; vous



CARETIENNES. 291
ne devez donc vous servir des sens de vo-
tre corps, et des facultés de votre ame,
que selon la volonté de Dieu, et pour Dieu.

VYous ne voulez avoir que Dieu dans le
Ciel ; ne ‘désirez, ne cherchez que Dieu
sur la terre ; ne vous occupez que du soin
de lui plalre. :

Vous n’aimez pas Dleu comme vous
devez Yaimer, si vous .aimez avec Dieu
quelque chose que vous n’aimez pas pour
Dieu. Nulle créature:ne doit étre dans vo-
tre cceur qu’a la ‘suite de Dieu. Nulle ne
doit y occuper que le rang qu’elle recoit
de Dieu, etelle y doit étre sans le moin-
dre préjudice de ce que vous devez & Dieu.

Sondez votre ceeur, et voyez s'il ne
forme pas des affections qui ne vous con-
duisent pas a Dieu. Voyez 8’il ne tient pas
a quelque personne, i quelque objet créé,
a quelque genre d’occupation , d'une ma-
ni¢re qui ne soit pas agréable & Dieu, et
hatez-vous d’en faire avec courage le sa-
crifice -4 Dieu. Protestez-lui que vous ne
voulez gue lui sur la terre et dans le Ciel.

11

Gardez-vous du découragement, c’est
le plus grand tort que vous puissiez vous



273 . PENSEES

faire. Celui qui se livre au découragement,
ou se méfie de Dien, ou compte sur lui~
méme. Rien ne déplait plusva Dieu, rien
ne fait tant de tort 4 Yame

Laconﬁanoeen Bneufalt pcu:an dé-
mon.

La bonté la clémence de Dien l’empor-
tent toujours sur les péchés qu’on a com-
mis, fussent-ils innombrables ; nl g'agit de
~ -g'en repentir. -

Quels que soient vos écarts, conserver
une grande espérance en Dieu. Il est prét
a pardonner septante fois sept fois , c’est-
a-dire, toujours; et il ne demande pour
pardouner, que la conversion, c’est-d-dire,
la contrition et I’amour. Ne portez jamais
V08 yeux sur vos mistres sans les jeter en
méme temps sur les miséricordes divines.
Accoutumez - vous a appeler- Dieu votre
ptre ; personne ne meérite tant que lui ce
doux nom.

Grande espérance, vive conflance, mais
qu’elle soit uniquement fondée surla ten-
dresse de celui qui est appelé dans tout
I'univers {e bon Dieu, et sur les mérites
infinis d'un Dieu Sauveur, qui a versé
pour vous sur la croix tout son sang. Dieu
est notre Pdre; Jésus-Christ est notre Sau-
veur; le Saint-Esprit est 'Epoux de notre



CHRETIENNES. 273
ame; Marie est notre mére ; tous les anges
et les saints sont nos protecteurs.

La grandeur de vos péchés est une rai-
son d’espérer. En vous pardonnant, Dien
fera éclater sa bonté, sa' générosité, sa
miséricorde. Pourquoi ne diriez-vous pas
ave¢ le Prophéte? « Seigneur, vous me
pardonnerez mon péché:, parce qu'il est
trés-grand. » Si j’avois moins péché , j’au-
rois peut-étre moins d’espérance : je serai.
la gloire de la miséricorde de Dieu.

Ne vous découragez. jamais, et quand
vous aurez fait quelque faute , ce qui vous
arrivera souvent, revenez i Dieu: comme
I'enfant qui s’est laissé tomber; il crie a
sa mére, afin qu'elle 'aide & se relever;:
celte mére se-baisse , ct se hdte: deralever
son enfant : Dieu en use aiusi.

110

Quelque grandes que soientvos peinss,
pensez que vous les avez. bien méritées ,
qu’elles sont méme beaucoup au-dessous
de ves mérites, puisque vous avez: mérité
si souvent 'enfer.

Le temps de la souffrance est, de tous les
temps de votre vie, le plus précieux ; ne
l¢ passez pas & vous plaindre, mais & pro-



274 PENSEES

duire des actes de conformité & la volonté
du Seigneur. Prosternez-vous aux pieds de
votre Sauveur ; baisez avec amour ses sa-
crées plaies ; unissez vos peines aux sien-
nes , et finissez par dire : '« Seigneur, ne
m’épargnez pasen ce monde , mais faites-
moi miséricorde en lautre.»

Recevez toujours avec action de graces,
les petits calices que Dieu vons envoie.
Tous les chatimens ‘de ce monde sont de
yraies miséricordes. Vous devez alors avoir
de la douceur envers vous-méme., et plus
encore envers les antres.

Dans les pertes de biens, rappelez-vous
que ces biens appartencient & Dieu, que
vous ne les aviez qu'en emprunt, et qu’il
avoit bien droit de les retirer. )

Lorsque vous étes aflligé par des peines
intérieures , dites & Dieu : « Seigneur, si
Cest pour me punir, jaccepte le chati-

" ment, et si c’est pour m’éprouver, j'ac-
cepte I'épreuve. » : :

Rien n’est plus consolant dans les mal-
heurs , que de les méditer dans la volonté
de Dieu, aux pieds de Jésus crucifié, qui
a dit : « Heureux ceux qui plenrcnt!»



CHRETIENNES. 275

1v.
.. Ne regardez pas Dieu comme un maitre
qu’il est difficile de contenter, et qui exi-
ge trop de vous. Regardez-le,, au contraire,
comme un pére plein de bonté, et de com-
passion pour vos foiblesses.

11 faut craindre Dieu, et il faut encore
plus l'aimer. Craignez-le, mais aimez-le
mille fois plus que vous ne le-craignez.
Servez-le avec une crainte mélée de joie.
Craignez-le d’une crainte filiale. Craignez-
le de la: crainte dont les bienheureux sont
pénétrés dans le Ciel.

Ayez pour votre Dieu Pamour et la con-~
fiance d’une servante trés- attachée au
meilleur des mattres , ou d’une fitle qui
chérit tendrementle plus tendre des péres.

Unissez-vous & Dieu par 'amour. Nour-
rissez pendant le jour ce feu sacré par un
grand nombre d’actes d’amour. Accoutu-
mez-vous 2 tout faire par le noble motif de
Pamour. Cette pratique est excellente ,
par 1a vous changerez le plomb en or.

Rien n’est plus honorable 4 une créatu-
re, et rien n’est plus agréable 4 Dieu que
de faire souvent des actes de pur amour.
Dites souvent : « Dieu seul, Dien seul. Mon



276 PENSLRR
» Dieu et mon tout. Je vous aime parce
» que vous étes Dieu.» )

Aimons Dieu maintenant. Hélas! nous
cesserons peut-&tre de 1'aimer, et si nous
ne mourons pas dans sen amour, nous ne
P’aimerons pas éternellement. Le meilleur
moyen de Paimer pendant I'éternité par-
faitement , c’est de I'aimer ici-bas tendre-
ment, ardemment, purement.

Pour vous porter & aimer votre Dieu vi-
vement, ne perdez pas de vue le temps si
long pendant lequel vous avez exercé sa
patienvce.

C’est afin que vous aimiez Dieu , que le
Fils de Dieu s’est rendu visible , qu’il a
fait de si grandes choses, et qu’il a. tout
souffert pour vous. Aimez-le, voyez-le
partout ; entretenez - vous familiérement
avec lui ; méditez continuellement sa vie,
sa doctrine, ses souffrances ; ne respirez
que sa gloire , son imitation, son service.
Communiez fréquemment , afin d'avoir
une intime communication avec lui, em-
brassez-le étroitement lorsqu’il s’est donné
a vous. Suppliez-le de vous remplir de
son amour , de vous faire croitre¢ ¢t mou-
rir dans le divin amour.




cmxiTIENNES. a9y
V.

Que votre grande dévotion soit 'amour
1e Dieu. C’est & faire la volonté de Dien
que toutes les dévotions doivent se réduire.

La perfection et le Paradis de ce mon-
de oconsistent & faive sans cesse en toutes
choses, avec joie et par amour, la sainte
volonté de Dieu.

Vous n'étes point & vous; rien de ce qui
est en vous n'est & vous; vous n’avez point
droit de disposer de vous ; soumettez-vous

A la volonté de Dieu; désirez que Dien
fasse en vous, et de vous, soit par lui-
méme, soit par les créatures que vous de-
vez regarder comme revétues de son au-
torité, tout ce qu'il voudra. Qu'il 'y ait
jamais d’intervalle entre connottre la vo-
"lonté de Dieun, et la faire. Faites votre res-
piration de cette parole de Notre-Seigneur.
Fiat vofuntas tua. Que vetre volonté soit
faite préférablement A la mienne.

Rompez A tout moment votre volonté
par la pratique de I'obéissance, et la fidé-
lit¢ & votre réglement de vie.

-vous comme une plume expo-
sée au souffle de I'Esprit de Dieu. 11 doit
vous importer peu qu'il veus laimQtomber



378 PENSEES

dans la boue , ou qu’il vous éléve iusqu au
Ciel , pourva que si sainte volonté s’ac-
complisse, que sa glou'e 8 augmente , €t
que vous ne cessiez. ]amals de lui- eu-e
agréable.

VI

Vous &tes appelé 4 une mort entiére.
Cette mort se fait insensiblement par des
victoires )ournahéres Ce ne’ sont pas les
grandes victoires qui ' vous enrichiront ,
mais vous amasserez pourle Ciel des tré-
sors immenses , par un grand nombre de
petltes. &

Mourez A toutes les choses d’ici-bas',
parlez et agissez comme si vous en étiez
aussi détaché que ceux qui sont morts.

Mourez 2 I’estime des créatures. Qu’im-
porte 4 celui qui ne cherche que Dleu.,
qui ne veut plaire qu’a Dieu', eta qui Dieu
suffit , d'étre aimé ou estimé des créatures?
Souhantez qu’on ne prenne pas garde ‘2
vous , qu’on vous croie inutile , et que les
autres vous soient préférés. -

Menez une vie commune. Aimez et gar-
dez votre retraite. N'ayez de. communica-
tion au dehors que le meins que vous
pourrez. Votre v1e doit étre cachée avec
Jésus-Christ en Dien.



CHRETIENNES. a7g

L’humilité fait éviter bien des fautes, et
épargue, de plus, bien des chagrins.. :

Prenez occasion-des lonanges qu’on vous
donne; pour vous humilier. Vous :n’étes
réellement que ce que vous étes aux yeux
de Dieu, qui voit souvent bien des misé-
res véritables, ol les autres croient voir
des vertis. ‘Le monde vous loue pour la
moitié de votre devoir que vous faites , et
Dieu vous réprouvera peut-étre pour au-
tre moitié que vous ne faites pas.' ~ ' -

Un acte d’humilité vaut mieux que tou-
tes les douceurs que ‘certaines ames fer-
ventes godtent dans la priére.

VIL

Ne vous relichez jamais. ni -pour vos
pri¢res , ni pour vos pratiques d’humilité,
ni pour vos pénitences. Votre combat n’a
nulle proportion avee la couronne, et la
fin approche tous les jours. Yous avez déja
passé une grande partie de votre vie, pen-
_ sez souvent que le combat va finir.

La grice ne s'arréte pas en chemin, et
malheur & qui 'empéche de faire des pro-
grés dans son coeur.

Jusqu’d ce que vous trouviez quelque
chose de plus aimable que Dieu, ou quel-



980 PENSERS CRAKTIENNES.

que chose de bon que vous ne trouviez pas
en lui, ne cherchez rien ailleurs,

Voici un excellent moyen de persévérer: -

vivez au jour la jourmée, et ne vous pro-
posez jamais le matin, que dé pasier la
journée le mieux que vous pourres, $ans
penser du tout au lenderain. Le wir, de-
~mandez pardon de vos fautes, et recom-
mencez le lendemain 4 prendre la ferme
résolution de bien veiller sur yous-méme,
afin de passer le jour sans comumgitre au-
cune infidélité.
- Je vous conjure de ne pas servir Dieu,
. le Roi des rois, comme on sert les rois de
la terre , dans certains temps, dans cer-
tains momens; servez-le constamment ,
avec confiance , avec joie et amour, tous
‘les jours de votre vie, jusqu’d votre der-
nier soupir.
Aiusi seit-il.

l

{






Digiized byGoogle



	Front Cover
	EN FORME DE RETRAITE ...
	cendu sur la terre que pour y remonter et ...
	de tant de moyens de sanctification, de tant ...
	PREMIER JOUR. ...
	et elles ne sont qu'une même chose que la ...
	? ...
	umm ...
	faut sentir que cet amour est vivant dans le ...
	fication. Après cela tenez-vous tout le temps ...
	SECOND JOUR. ...
	gination, de supposer des circonstances ...
	encore combien l'amour de Dieu doit être ...
	vérités particulières, comme à la vérité ...
	cette grâce augmentant toujours par l'exer- ...
	III MÉDITATION. ...
	lui. Quand il est dans l'ordre de Dieu que ...
	TROISIÈME JOUR. ...
	m'anéantir moi-même; et par pure bonté ...
	1 ...
	TROISIÈME POINT. - En vue de ce Fils ...
	CONSIDERATION. ...
	'ils n'emploient pas leur temps et leur es- ...
	QUATRIÈME JOUR. ...
	III MÉDITATION ...
	doutes, les anxiétés, les scrupules bien ...
	postatique cet amour lui a été infus dans ...
	dévouer sans réserve au bon plaisir de ...
	II MÉDITATION. ...
	SECOND POINT. - L'amour a toujours te- ...
	ce que vous voudrez: parce que vous ne ...
	seul l'a mis en cet état. Allons donc recon- ...
	me, qui naît enfant, qui éprouve toutes ...
	idolâtres, barbares, sauvages, n'ont été ...
	II MEDITATION. ...
	chaque condition est exposée ? D'où vient ...
	TROISIÈME POINT. - La troisième chose où ...
	mms ...
	: ...
	gain qu'il a fait. Le véritable amant souf- ...
	fier ses intentions, aussi l'application à ...
	QUICONQUE a la volonté sincère d'aimer ...
	III MÉDITATION. ...
	un médecin dont la science, dont la sa- ...
	HUITIÈME JOUR. ...
	tend sa félicité, et qui est par conséquent ...
	d'aimer notre vrai bien, notre souverain ...
	L'AMOUR-PROPRE a sa source dans l'imper- ...
	que l'amour - propre dominoit dans mes ...
	le règne de l'amour divin; mon devoir est ...
	TABLE ...
	DON DE SOI-MÊME ...
	nocence ou qu ils l'aient perdue, et qu'ils ...
	puis-je le glorifier, qu'en me donnant tout ...
	VI. ...
	ment et sans aucune interruption sur moi, ...
	on doit le prendre, en toute son étendue, ...
	fixe que celle qu'il plaît à Dieu d'y mettre; ...
	Jésus-Christ, et que nous ne prions pas ...
	reprocher des chutes déplorables, dont ils ...
	des avis intérieurs, soit par la voie de l'au- ...
	tant, et par la moindre de ses actions, ...
	affaire, c'est celle de Dieu; la mienne est ...
	simple retour vers son bien-aimé, quand ...
	elle n'en est que plus intime et plus stable. ...
	de ta prunelle de son œil; c'est l'expres- ...
	PENSÉES CHRÉTIENNES. ...
	Que votre grande dévotion soit l'amour ...

