A propos de ce livre

Ceci est une copie numérique d’'un ouvrage conservé depuis des générations dans les rayonnages d’une bibliothéque avant d’étre nun
précaution par Google dans le cadre d'un projet visant a permettre aux internautes de découvrir I'ensemble du patrimoine littéraire mc
ligne.

Ce livre étant relativement ancien, il n’est plus protégé par la loi sur les droits d’auteur et appartient a présent au domaine public. Lex|
“appartenir au domaine public” signifie que le livre en question n’a jamais été soumis aux droits d’auteur ou que ses droits légaux sont
expiration. Les conditions requises pour qu’un livre tombe dans le domaine public peuvent varier d’'un pays a l'autre. Les livres libres de d
autant de liens avec le passé. Ils sont les témoins de la richesse de notre histoire, de notre patrimoine culturel et de la connaissance hum:
trop souvent difficilement accessibles au public.

Les notes de bas de page et autres annotations en marge du texte présentes dans le volume original sont reprises dans ce fichier, comme
du long chemin parcouru par I'ouvrage depuis la maison d’édition en passant par la bibliothéque pour finalement se retrouver entre vos

Consignes d'utilisation

Google est fier de travailler en partenariat avec des bibliothéques a la numérisation des ouvrages appartenant au domaine public et de
ainsi accessibles a tous. Ces livres sont en effet la propriété de tous et de toutes et nous sommes tout simplement les gardiens de ce

Il s’agit toutefois d’un projet colteux. Par conséquent et en vue de poursuivre la diffusion de ces ressources inépuisables, nous avor
dispositions nécessaires afin de prévenir les éventuels abus auxquels pourraient se livrer des sites marchands tiers, notamment en ins
contraintes techniques relatives aux requétes automatisées.

Nous vous demandons également de:

+ Ne pas utiliser les fichiers a des fins commercidesis avons concu le programme Google Recherche de Livres a I'usage des particu
Nous vous demandons donc d’utiliser uniquement ces fichiers a des fins personnelles. lls ne sauraient en effet étre employés
quelconque but commercial.

+ Ne pas procéder a des requétes automatidBesvoyez aucune requéte automatisée quelle qu’elle soit au systéme Google. Si vous effe
des recherches concernant les logiciels de traduction, la reconnaissance optique de caractéres ou tout autre domaine nécessitant
d'importantes quantités de texte, n’hésitez pas a nous contacter. Nous encourageons pour la réalisation de ce type de travaux I'utili
ouvrages et documents appartenant au domaine public et serions heureux de vous étre utile.

+ Ne pas supprimer l'attributioh.e filigrane Google contenu dans chaque fichier est indispensable pour informer les internautes de notre
et leur permettre d'accéder a davantage de documents par l'intermédiaire du Programme Google Recherche de Livres. Ne le sup
aucun cas.

+ Rester dans la légalitQuelle que soit I'utilisation que vous comptez faire des fichiers, n'oubliez pas qu'il est de votre responsabili
veiller a respecter la loi. Si un ouvrage appartient au domaine public américain, n’en déduisez pas pour autant qu'il en va de mé
les autres pays. La durée Iégale des droits d’auteur d’un livre varie d'un pays a l'autre. Nous ne sommes donc pas en mesure de r
les ouvrages dont I'utilisation est autorisée et ceux dont elle ne I'est pas. Ne croyez pas que le simple fait d’afficher un livre sur
Recherche de Livres signifie que celui-ci peut étre utilisé de quelque facon que ce soit dans le monde entier. La condamnation a laqt
Vous exposeriez en cas de violation des droits d’auteur peut étre sévére.

A propos du service Google Recherche de Livres

En favorisant la recherche et I'accés a un nombre croissant de livres disponibles dans de nombreuses langues, dont le frangais, Goog
contribuer a promouvoir la diversité culturelle grace a Google Recherche de Livres. En effet, le Programme Google Recherche de Livre
aux internautes de découvrir le patrimoine littéraire mondial, tout en aidant les auteurs et les éditeurs a élargir leur public. Vous pouvez
des recherches en ligne dans le texte intégral de cet ouvrage a I'glditps#Books.google.com |



https://books.google.be/books?id=0JVVAAAAYAAJ&hl=fr

Digitized by GOOS[@






AR

G"ox}









Digitized by GOOS[@



3069



varzeaty GOOGle



MAXIMES SPIRITUELLES

AVEC BES EXPLICATIONS,



A_ la méme Librairie

OEUVRES DU P. GROU

DE LA COMPAGNIE DE JESUS.

Morale tirée des Confessions de
saint Augustin. Nouvelle édition, revue
par le P. Cadrés. — 1 gros vol. in-12. 4 fr.

Rintéricur de Jésus et de Marie.
Nouvelle édition, revue par le P. Cadrés.
—2vol.in12....... ... ... 5 fr.

La Science pratique du Cracifix, revue
par le R. P, Cadrés. — 1 vol. in-18. Nouvelle
édition..........ooviiiiiiaiat, 1 fr. 20

Caractéres de la vraie dévetton. Nou-
velle édition, revue par le R. P. Cadrés. —
lvol.in18.......ccoiviiiiaant, 60 c.

Manuel des ames Intérienres. Nou-
velle édition, revue par le R, P. Cadrés, dela
Compagnie de Jésus. ~ 1b. vol. in-12. 2 fr,

Le Chrétien sanctifié par 'Oraison do-
minicale. Nouvelle édition, revue par le

R. P. Cadrés. — 1 vol. in-18........ 60 c.
Maximes spiritaelles. Nouvelle édition.
—Jvolin-18......ciii i 1 fr.

Méditations en forme de retraite sur 'amour
de Dieu. Nouvelle édit.— 1 vol. in-18. 170 c.



MmEL ol

M AXIMES

SPIRITUELLES

\:

!.

AVEC DES EXPLICATIONS,

1,(/ PAR
,} *
UWord

Rév. P. JEAN NICOLA§ GROU

de la Compagnie de Jésus.

NOUVELLE EDITION.

NOUVELLE MAISON PERISSE FRERES DE PARIx
LIBRATRIE GATHOLIQUE ET CLASSIQUE
REGIS RUFFET & Cle, SUGCESSEURS
PARIS TOURNAI
38, rue Saint-Sulpice Rue du Bourdon-St-Jacques,s

1872
Tous droits réservés

LYY



THE NEW YORK
PUBLIC LIDRARY
SPEREE

ASTCR, LENSC AND -

TILDEN FOUIBATIONS.
R 1911 L




JAN £ 1

G Uopt 11 ¢ ie Ltflon.,

ML B TR YT ‘J‘

§~
2

,
”

§~ -y '

°”" MAXIMES 24

A

v
SPIRITUELLES \{

‘I\

AVEC DES EXPLICATIONS.

AVANT-PROPOS.

A la fin du petit ouvrage ou j'expose les ca-
racteres.de la vraie dévotion, je me suis engagé
a en donner un autre sous le titre de Mazimes
spirituelles, ou seraient expliqués les moyens
‘qui concernent la pratique du dévouement.
Je m’acquitte aujourd’hui de cette promesse.

¥ai mis ces maximes en vers, afin qu’elles
‘fussent plus aisées A saisir et & retenir..J’y ai
.joint des explications qui en développent le
sens, qui en montrent 'importance et la soli-
“dité, et me donnent lieu d’entrer dans quel-
ques éclaircissements que j’ai jugés nécessai-
res. Ces explications seront courtes, eu égard
-2 ]a vaste étendue des matiéres, qui embrassent
presque toute la vie spirituelle. Mais j’ai taché
- qu’elles fussent claires et suffisantes. Je n’aipas

en-vue de faire un grand ouvrage, mais un
1

r.

~



o

“f o MAXIMES SPIRITUELLES.

‘livre que chacun put aisément se procurer, et
#dontla lecture ne rebutat pas par sa longueur.
Afin de le rendre complet, en faveur de ceux
qui n’auraient pas ’autre écrit, j’y donne, dans
la seconde maxime, une idée succincte de la
nature du dévouement. Mais quoique je pré-
sente le méme fonds, c’est sous un autre jour,
qui fera paraitre la chose nouvelle & ceux
r?¢mes qui auront lu le premier écrit.

Si je suis obligé quelquefois de dire des
choses qui peut-étre ne seront pas entendues
de tout le monde, qu’on soit assuré que la pra-
tique en donnera un jour lintelligence. Le
grand maitre de la voie intérieure, c’est ’ex-
périence. Pour la bien connaitre, il faut y mar-
cher; on comprend mieux & proportion du pro-
gres que Lon fait.

Que ce nom de voie intérieure n’effarouche
personne. Tout chrétien doit étre intérieur. Le
régne de Dieu est au dedans de vous (1), dit Jé-
sus-Christ. Celui en qui Dieu n’a pas établi ce
régne intérieur, ne peut étre qu’un chrétien
imparfait. .

Au reste, je proteste de la droiture de mes
intentions. Je n’ai dessein de proposer que ce
que Jésus-Christ a enseigné et pratiqué. En
parlant, quoique sobrement, de la voie passive,
et de certains états peu ordinaires, i1 peut arri=

1) Lue, xvi, 21. .

cenen
Sevee



e

L
MAXIMES SPIRITUELLES. 3

ver que je nem’explique pas avec assez de jus-
tesse et de précision. Qui oserait présumer
d’expliquer des matiéres si délicates d’une ma-
viére qui mette & ’abri de toute censure? Mais
fespére qu’on sera convaincu que j’abhorre
loute espéce de quiétisme, et tout ce qui peut
¥y conduire.

MAXIMES SPIRITUELLES,

A
- L
Léchelle de 1a saintet§,
Si nous le savons bien entendre,

Fait monter 'homme d’un cété,
Et de I’autre le fait descendre,

IL

Domtér 4 Dieu sa liberts,
Afin qu’il en dispose en maitre;
N’avoir plus d’autre volonté
Que celle du souverain Etre.

1L

S’adresser 2 lui pour le choix

D’un directeur de conscience ;
. Dont on écoutera la voix

Avec respect et confiance.

1v.

Marcher en présente de Dieu ;

Se le rappeler a toute heure ;

11 ne nots quitte en aucun lien;
Le caur du juste est sa demeure.

.



MAXIMES SPIRITUELLES.

V.
S’occuper la nuit et le jour
De Jésus-Christ, de ses mystéres
Et puiser le plus pur amour
Dans ses blessures salutaires.

VI.
Bien user des deux sacrements,
Dont I'un nous lave et purifie;
L’autre de divins aliments
Nous engraisse et nous fortifie.
VII. '
Daus le repos, dans I'action,
Avoir une intention pure;
Loin de nous la dévotion
Sans simplicité, sans droiture.
vil.
Se défler du propre esprit,
Aveugle, trompeur et perfide ;
Suivre I'esprit de Jésus-Christ,
Qui seul nous éclaire et nous guide.
IX.
Pour tout ce qui frappe les sens,
Etre indifférent, insensible ;
Chercher les vrais biens au dedans.
Avec toute I'ardeur possible.
X.
Ne point sortir de notre ceeur,
Ot Dieu se plait a nous instruire;
De sa paix goiiter la douceur,
Et fuir ce qui peut la détruire.
XI.
Agir avec lui simplement,
Comme un enfant avec son pére;
Mettre notre contentement
Dans I'attention A lui plaire.



MAXIMES SPIRITUELLES.

: XII.
Craindre surtout de résister
A son attrait qui nous invite;
Et jamais ne lui disputer
Nulle chose, grande ou petite.
XIIlL.
Faire la guerre au vieil Adam,
Et ne jamais poser les armes :
11 vit en nous A notre dam,
Et nous coitera bien des larmes.
XI1v.
Laisser agir, dans I’oraigon,
L'instinct que Dieu donne lui-méme,
Lorsqu’il fait taire la raison
Devant sa majesté supréme.
XV.
Savourer, sans attachement,
Les doux effets de ses caresses ;
Et porter sans abattement
Les ennuis et les sécheresses.
XVL
Le démon, pour mieux nous tenter,
Joint la ruse & Ia violence ;
Opposer, pour lui résister,
La priére et la vigilance.
XVIL.
Du rival de 'amour divin,
Qui veut nous surprendre, et se glisse
Pour nous ravir notre butin,
Craindre et prévenir Partifice.
XvVIIL.
Demeurer volontiers chez soi
Dans la retraite et le silence;
Et de son temps régler 1'emploi,
N’accordant rien a P'indolence.



'mxmiss SPIRITUELLES,

XIX.
Sous prétexte de piété,
Ne point négliger ses affaires;
Remplir avec fidélité
Ses moindres devoirs ordiraires.
XX.
Etre doux, cordial, bénin;
Ne point se préférer aux autres;
Passer les défauts au prochain,
Et ne point épargner les notres.

XXI.

Aller toujours sans s’arréter

Et sans regarder en arriére;
Gémir, mais sans s’inquiéter,

Sus sa faiblesse et sa misére.
) XXII.

En éprouvant qu’on ne peut riem,
On sent mieux le prix de la grace;
Et notre impuissance a tout bien
Nous convainc de son efficace.
XXIIL,

Quaimer soit notre unique loi;
Posséder Dien,.notre partage;
Ici, dans Pombre de la foi,

Au ciel sans voile et sans nuage.

XXIV.

Prions sans cesse le Seigneur

De graver au fond de notre ame,
Pour sa gloire et notre bonheur,
Ces maximes en traits de flamme.




EXPLICATIONS.

PREMIERE MAXIME,

L’éehelle de la sainteté,

Si nous le savons bien enten
Fait monter 'homme d’un ¢d
Et de Pautre le fait descendre.

Toute la sainteté du ehrétien est renfermée
en deux choses : la connaissance de Dieu, et
la connaissance de soi-méme. Que je vous con- .
naisse, disait & Dieu saint Augustin, et gue je
me connaisse, Priére courte, mais dont le sens
est d’une étendue infinie. La connaissance de
Dieuélével’dme; la connaissance de soi-méme
I’humilie. L’une la fait monter jusqu’a ’abime
des perfections divines; lautre la fait des-
cendre jusque dansl’abime du néant et du pé-
ché. Et ce qu’il y a de merveilleux, ¢’est que la
méme connaissance deDieu,qui éléve’homme,
Phumilie par la comparaison qu’il fait de soi-
méme a Dieu; et que la connaissance de soi-
méme, qui ’humilie, ’éléve par la nécessité
ou elle le met de s’approchier de Dieu, pour
frouver en lui un soulagement a sa misére.



N MAXIMES SPIRITUELLES.

Admirable échelle de la sainteté, ou I'on
descend en méme temps que ’on monte, et
dans la méme proportion! Car la véritable élé-
vation de I’homie est inséparable de sa véri-
table humiliation. Pour lui, étre élevé sans
étre humble, ¢’est éire superbe ; étre humble
sans étre élevé, c’est étre malheureux sans
ressource. Que produirait en lui la connais-
sance de Dieu la plus sublime, s§’il n’était petit
3 ses yeux par la connaissance de lui-méme?
11 se perdrait dans la hauteur de ses pensées.
Que lui servirait pareillement de connaitre
I’exceés de sa bassesse et de sa misére, s'il n’y
trouvait du contre-poids dans la connaissance
de Dieu ? Il tomberait infailliblement dans un
affreux désespoir. Mais cette double connais-
sance sert 4 le rendre saint; parce que pour
I’étre, il faut sentir et avouer qu’on n’est rien
de soi-méme, et qu’on tient tout de Dieu dans
Pordre de la nature et de la grice, et qu'on
attend tout de lui dans I’ordre de la gloire.

Quand je parle de la connaissance de Dieu,
je n’entends point une connaissance abstraite
et purement idéale, telle que I’ont eue les dis-
ciples de Pythagore et de Platon. Ils se sont
évanouis dans leurs vaines et stériles spécula-
tions, et n’en ont été que plus orgueilleux.
Connaitre Dieu, pour le chrétien, n’est pas rai-
sonner a perte de vue sur son essence et ses
perectfions, comme un géomeétre raisonne sur



PREMIERE MAXIME. 9

les propriétés du triangle et du cercle. Beau-
coup de philosophes, et méme de théologiens,
qui ont eu de grandes et belles idées de la na-
ture divine, n’en ont pas été pour cela plus
vertueux ni plus saints. Mais c’est connaltre
ce que lui-méme nous a révélé de la trinité de
- ses personnes, et de ce que chacune d’ellesa
opéré dans notre création, notre rédemption,
notre sanctification ; ¢’est connalire son do-
maine, sa providence, sa sainteté, sa bonté, sa
justice, sa miséricorde ; ¢’est connaitre la mul-
titude et ’étendue de ses bienfaits, la merveil-
leuse économie de sa grace, la magnificence de
ses promesses et de ses rétompenses, la ter-
reur de ses menaces et la rigueur de ses chati-
ments; c’est connaitre enfin le culte qu'il
exige de nous, les préceptes qu’il nous impose,
- les vertus dont il nous fait un devoir, les motifs
par lesquels il nous invite & les pratiquer ; ce
qu’il nous est, en un mot, et ce qu’il veut que
nous soyons par rapport a lui.

Voila la vraie et I’utile connaissance de Dieu,
celle que I’Ecriture Sainte nous enseigne &
toutes les pages, celle qui est d’obligation pour
toue les fidéles, & laquelle ils ne sauraient trop
s’appliquer, sans laquelle ils ne peuvent de-
venir saints, et dont la substance au moins est
de nécessité indispensable pour le salut. Voila
quel doit étrele grand objet deleurs réflexions,
de leurs méditations, et sur quoi ils doivent

1.



10 MAXIMES SPIRITUELLES.

prier Dieu sans cesse de les éclairer. Qu’ils ne se
flattent jamais d’étre assez instruits, ni d’avoir
assez approfondi une si riche matiére. Elle est
inépuisable en tout sens: plus ony découvre
de choses, plus on voit ‘qu’il en reste a décou-
vrir. C'est un océan qui devient plus profond
a4 mesure qu’on avance; ¢’est une montagne
dont on ne peut jamais atteindre le sommet, et
qui, & mesure qu’on s’éléve, découvre aux re-
gards un plus vaste horizon. La connaissance
de Dieu croft en nous avec la sainteté ; ’'une et
P'autre peuvent croitre a I'infini ; et il ne nous
est pas permis de mettre des bornes ni 3 I’'une
ni a 'autre.

Connaissance qui ne s’arréte pas i l'esprit,
mais qui va droit au cceur, qui le touche, qui
le pénétre, qui le réforme, qui ’ennoblit, qui
Péchauffe, qui lui inspire 'amour de toutes les
vertus. Celui qui connait bien Dieu, ne peut
manquer d’avoir une foi vive, une espérance
ferme, une charité ardente, une crainte filiale
de lui déplaire, une confiance en lui & toute
épreuve, une soumission entiére & sa volonté.
Celui qui connait bien Dieu, ne trouve point
de difficulté dans la fuite du mal et dansla pra-
tique du bien : au lieu de se plaindre de la ri-
gueur de la loi, il en admire la douceur, il
Paime, il I'embrasse dans toute son étendue ;
a ce qui est de précepte, il ajoute ce qui est de
perfection. Celui qui connait bien Dieu, mé-



lJ

PREMIERE MAXME.

prise toutes les choses d’ici-bas, et ne les juge
pas dignes de son attention : non-seulement il
ne s’empresse point d’en jouir, mais il en use
comme n’en usant point, selon le conseil de
PApotre ; et passant & travers les objets péris-
sables, il s’avance a grands pas vers les biens
éternels. Ce que le monde a de plus attrayant
ne le tente point; ce qu’il a de plus dangereux
ne le séduit point; ce qu’il a de plus redou-
table ne I’épouvante point. Son corps est sur
la terre ; mais son dme est déja dans les cieux
par la pensée et le désir.

On puise cette connaissance dans Ia lecture
des Livres saints, faite avec les dispositions con-
venables. Car combien les lisent sans les en-
tendre, ou ne les entendent que selon la lettre,
et n’en pénétrent pas ’esprit? Les saints Livres
sont la souree de tout ce qu’il a plu a Dieu de
nous faire connaitre de son essence et de ses
perfections, de ses ceuvres naturelles et surna-
turelles, de ses desseins sur ’homme, de la fin
4 laquelle il le destine, et des moyens pro-
pres & I’y conduire. On y voit que Dieu est
le principe de tout, qu’il gouverne tout, qu’il
rapporte tout & sa gloire, et qu’il a tout fait
pour lui-méme, ne pouvant se proposer une
autre fin. C:: voit le plan, économie et la suite
dela religion ; et comment le sort des empires,
leur élévation et leur décadence ont une étroite
liaison avec ce grand objet. Pour tout dire en



12 MAXIMES SPIRITUELLES.

‘m mot, tout ce qu’il importe & ’homme de
savoir par rapport a son salut, tout ce qui est
capable de pénétrer de crainte, de vénération
et I’amour pour la Divinité, est renfermé dans
les Ecritures, et ne se trouve que la.

On puise encore cette connaissance dans
les écrits des saints, et dans les ouvrages de
piété, qui ne sont qu'un développement de
ce qui est contenu dans les saintes Ecritures,
et qui sont d’autant meilleurs, qu’ils en expli- .
quent mieux le sens, et en donnent une plus
parfaite intelligence.

On la puise surtout dans le commerce im-
médiat avec Dieu, dans la priére et la médita-
tion. Approchez-vous de lui, dit le prophéte, et
vous serez éclairés (1). Dieu est lumiére, et il
0’y aen lui aucunes ténébres; sa présence les
fait disparaitre de ’4me qui s’unit a lui dans
“oraison. Qui, I’4me sort de I’oraison plus ins-
truite de ce qui regarde Dieu, que ne le sont
les savants avec toutes leurs études. Témoin
tant de personnes simples et ignorantes, for-
mées a I'école de Dieu, qui parlent mieux de
lui, avecplusd’élévation,plus d’abondance, plus
@onction, que les plus habiles docteurs, qui, ne
* faisant point oraison, parlent et écrivent des
- choses de Dieu d’une maniére séche, pénible,
sans noblesse, sans chaleur, sans sentiments.

(1) Psalm, xxxu, 6.



N

PREMIERE MAXIME. - 13

Mais outre cette connaissance, qu’en peut
appeler lumineuse, parce qu’elle appartient a
Pesprit, il en est une autre toute de gout, et
qui est le partage du cceur. Celle-1a a quelque
chose de plus doux, de plus nourrissant, de
plus intime. C’est une certaine expérience que
Dieu donne de lui-méme et de sa possession.
Il semble dire a ’dme : Goute et vois combien
douce est ma jouissance. L’avantage de cette.
- connaissance sur l’autre, est qu’elle attache
bien plus fortement la volonté & Dieu. L’dme
ici n’agit point; c’est Dieu qui agit en elle, et
qui lui communiqué un faible écoulement de
sa félicité.

Saint Antoine eonnaissait Dieu de la sorte
lorsqu’il se plaignait que le soleil venait trop tot |
letirer de son oraison ; saint Francois de méme
lorsqu’il passait les nuits entiéres & répéter avec
une merveilleuse suavité ces paroles : Mon
Dieu et mon tout. Ce gott de Dieu, cette science
expérimentale a été le désir et le veeu de tous
les saints, et le fruit de leur union avec lui.
Pour que Dieu se communique ainsi & nous,
il faut se donner entiérement a lui, car il n’ac-
corde cette grace signalée qu’a ses plus chers
amis. Quand nousaurons renoncéa tout,comme
saint Francois, quand Dieu sera, comme lui,
notre unique bien, alors nous pourrons dire
" avec autant de vérité et de sentiment que lui :
Mon Dicu et mon tout,



/

13 MAXIMES EPIRITUELLES.

D’expliquer ce que c’est que ce gotitdivin, la
chose est impossible. Ce qui s’arréte au cceur
ne présente aucune idée a lesprit, et ne se
rend point par les paroles. Comment le pour-
rait-on a I’égard des choses surnaturelles, puis-
que, méme dans les naturelles, les expressions
nous manquent pour tout ce qui est de gout et
de sentiment. Dire que ce sont des réveries et
des imaginations, parce qu’on n’a rien éprouvé
de semblable, c¢’est comme si I’on niait les im-
pressions de I'amour profane sur lg cceur,
parce qu’on n’a point ressenti les effets de cette
passion. Ce qui est certain, est que ce gout
de Dieu, éléve ’Ame beaucoup plus que ne font
toutes les lumiéres ; qu’il la rend capable des
plus hauts desseins et des plus grands sacrifices.

La connaissance de nous-méme n’est pas
moins précieuse, ni moins nécessaire a la sain-
teté que celle de Dieu. Se connaitre, c’est se
rendre justice ; c¢’est s’estimer précisément ce
qu’on est par soi-méme ; ¢’est se voir comme
Dieu nous voit. Or, que voit Dieu en nous?
ngant et péché, rien de plus. Il n’y a que cela
qui nous appartienne ; le Teste vient de Dieu et
doit lui étre attribué. Quelle profonde humilité, -
.quel mépris, quelle haine de soi-méme n’ins-
pire pas une telle connaissance !

Je ne suis que néant par mon fonds. De toute
cternité je n’étais pas, et nulle raison ne de-

- mandait que j’existasse, ni que je fusse ce que



REMIERE MAXIME. 13

Je suis. Mon existence est un pur effet de la
volonté de Dieu : il me I’a donnée telle qu’il
lui a plu. C’est lui qui me la conserve ; et si
sa main puissante ne me- soutenait a chaque
instant, jeretomberais dans le néant. Mon ame,
mon corps, les bonnes qualités de 1’'un et de
Pautre, ce qu’il y a d’aimable et d’estimable
en ma nature, je tiens tout cela de Dieu. C'est
sur ce fonds que 1’éducationa travaillé ; et, tout
considéré, cette éducation est encore plus un -
don de Dieu, qu’un fruit de mon industrie et
de mon application.

Non-seulement ce que je suis, mais ce que
je posséde, les créatures dont je jouis, tout ce
qui m’environne, tout ce que je rencontre quel-
que part que j’aille, tout cela est encore de
Dieu, et destiné & mon usage. Je ne suis que
néant, et hors Dieu tout est néant comme moi.
Que puis-je donc aimer et estimer en moi et
dans tout le reste ? rien que ce que Dieuya
mis. C’est-a-dire qu’en tout ce qui n’est rien de
soi, et n’est quelque chose que par la volonté
de Dieu, je ne dois rien aimer, rien estimer
que Dieu et ses dons. Voila déja un beau fon-
dement d’humilité, de mépris de soi-méme et
de toutes les créatures.

Mais ceci n’est encore rien. Je suis péché par
ma volonté, par 'abus que j’ai fait de ce qu’il
y a de plus excellent en moi, de ma liberté.
Qu’est-ce a dire, je suis péché ? C’est-a-dire, en



16 MAXIMES SPIRITUELLES.

premier lieu, par le fonds de mon étre, et par
cela méme que je suis tiré du néant, jai le
malheureux pouvoir d’offenser Dieu, de me
rendre son ennemi, de me soustraire a sa loi,
de manquer & mes devoirs les plus essentiels,
dem’dcarter pour toujours de mafin derniére :
pouvoir tellement inhérent & ma qualité de
créature, que rien ne I’en peut séparer. Pou-
voir de pécher, qui depuis la chute d’Adam est
devenu une tendance, une forte inclination au
péché, parce que j’ai perdu par sa faute le par-
fait équilibre de ma liberté, dans lequel sans
cela j’aurais été créé.

C’est-a-dire, en second lieu, depuis que j’ai
T'usage de la raison, j’ai péché réellement, je
me suis rendu coupable d’'un grand nombre
d’offenses plus ou moins griéves. Car qu’ils
sont rares ceux qui ont conservé l’'innocence
qu’ils ont recue au baptéme ! et pour ce qui
est des fautes vénielles, qui sont toujours un
tres-grand mal, la plus éminente sainteté n’en
est pas exempte.

C'est-a-dire en troisiéme lieu, il n’est pas de
péché, quelque énorme qu’il soit, que je ne
sois capable de commettre, si je ne suis tou-
jours sur mes gardes, et si Dieu ne m’en pré-
serve, Que faut-il pour cela? une occasion, une
tentation, une infidélité a la grace, qui entrai-
nera apres soi les suites les plus funestes. Telle
est I'idée qu’ont eue d’eux-mémes les plus



PREMIERE MAXIME. - 17

Srands saints; et 'on ne se trompera pas en.
pensant de soi la méme chose apres eux.

C’est-a-dire, en quatriéme lieu, qu’étant une:
fois tombé, je suis dans une impuissance abso--
lue de me relever de ma chute par mes seules;
forces, et de concevoir un repentir sincére de.
mon péché. Si Dieu ne m’ouvre les yeux, s'il.
ne touche ma volonté, s’il ne me tend une
main secourable, c¢’est fait de moi; je multi-
plierai, j’accumulerai mes crimes, j’en fuirai
les remédes, je m’endurcirai, je mourrai dans,
Pimpénitence ; et ce malheur effroyable est tou-
Jjours & craindre pour moi, & quelque degré de
vertu que je sois parvenu.

Ce n’est pas tout; a cette malheureuse incli-
nation au mal se joint une égale répugnance
au bien. Toute loi me géne, et me semble une
atteinte donnée & ma liberté; tout devoir m’est
pénible; tout acte de vertu me cotte des ef-
forts. Bien plus, je suis incapable par moi-
méme de toute ceuvre surnaturelle, méme d’en
avoir la pensée, d’en former le désir. Jai tou-
jours besoin d’une grace actuelle, qui m’ins-
pire la bonne action, et qui m’aide & la faire.

Dans cet état, qui est celui de tous les mo-
ments de ma vie, quels sentiments avantageux
puis-je avoir de moi-méme ? de quoi puis-je
me glorifier ? et quel sujet n’ai-je pas de me
confondre et de m’anéantir?

‘Telle est la connaissance que me donne de

LN



18 MAXIMES SPIRITUELLES.

moi la foi jointe au sentiment intérieur et &
Iexpérience. Qu’il s’en faut bien que la seule
philosophie, méme la plus pure et la plus saine,
m’apprenne & me connaltre ainsi ! L’homme a
toujours ¢té le grand objet de I’étude et des
réflexions des philosophes. Mais le plus beau
génie, avec toute sa pénétration et toutes ses
recherches, ne peut parvenir & se bien connaf-
tre; et c’est, & mon avis, ce qu’il y a de plus
humiliant pour nous. Si la foi ne m’éclaire, la
raison seule ne me dira jamais que je suis sorti
du néant, et que Dieu est mon créateur ; elle
ne I'a dita avcun philosophe de I’antiquité ; ils
ont ignoré ce premier rapport entre ’homme
_ et Dieu, qui est le fondement de tous les autres.
- Et dans quels embarras ne les a pas jetés cette
ignorance sur Porigine de ’homme? Quelles
étranges absurdités n’ont-ils pas débitées a ce
sujet ? Nos modernes incrédules, qui ont es-
sayé de philosopher sur le méme objet, sans
avoir égard aux lumiéres dela révélation, n’ont-
ils pas donné dans de pareilles absurdités, ou
dans de plus grandes?

Pour ce qui est de notre inclination au mal,
et de notre répugnance au bien, de cette dé-
fectibilité inhérente & la créature, de la nature
du péché considéré par rapport a Dieu, et de la
nécessité de la grice; la philosophie la plus
religieuse n’a entrevu que trés-faiblement quel-
ques-uns de ces points; elle n’a eu d’idées jus-



PREMIERE MAXIME. 19

tes sur aucun, et sur la plupart elle a été plon-
. gée dans les plus épaisses ténébres.

Qu’a-t-elle donc connu en cette matiére ? Ce
qu’il n’est pas possible d’ignorer, les maux qui
assiégent notre vie, la faiblesse de I’enfance,
les infirmités de la vieillesse, les défauts natu-
rels de Desprit et du corps, les passions, leur
tyrannie et leurs désordres, la nécessité de
anourir & tout ige, sans savoir néanmoins ce
que ’homme devenait aprés la mort. Connais-
sanece triste, affligeante, désespérante, qui a
porté le plus grand nombre des philosophes &
se plaindre hautement de la nature, et a 1’ac-
cuser de nous avoir traités en injuste maritre.
ls avaient raison, s’ils n’en savaient pas da-
vantage ; et le sort de I’homme devait leur
paraitre d’antant plus déplorable, ‘qu’ils ne
voyaient nul reméde & ses maux, ni dans leurs
vains systémes, ni dans la fausse religion du
peuple. '

Cependant, toute désolante qu’était cette
connaissance, elle les révoltait plutdt qu’elle
ne les humiliait ; parce qu’en effet elle était
trop imparfaite, et que d’une part elle n’allait
pas jusqu’au fond de notre misere, tandis que
d’autre paxt 'elle ne présentait aucunr contre-
poids au peu qu’elle en découvrait.

Iln’en est pas ainsi de notre sainte ‘religion.
En méme temps qu’elle rabaisse ’homme a ses
propres yeux, qu’elle ’humilie profondément,



20 MAXIMES SPIRITUELLES.

quelle le réduit au néant et au-dessous du
néant, elle le soutient, elle e console, elle ra-
nime son espoir et lui montre en Dieu les plus
grands motifs de confiance. Bien plus, elle lui
inspire une haute idée de lui-méme, en lui
dévoilant sa véritable grandeur, la noblesse de
ges facultés, ses rapports intimes' avec Dieu,
la sublimité de sa destination, les attentions
paternelles de la Providence, l'inestimable
bienfait de la rédemption, le prix que son dme
a cotité Aun Dieu fait homme. Elle lui apprend
meéme A respecter son corps, comme le temple
de Dieu, et destiné a partager un jour par une

glorieuse résurrection, ’éternelle félicité de

Pame.

Telles sont les lumiéres que la religion nous
donne sur ’homme ; lumiéres stires, appuyées
sur les preuves inébranlables de la révélation ;
lumiéres vives et pénétrantes, qui augmentent
sans cesse par 1’étude et la pratique de la reli-
gion; lumiéres qui écrasent ’orgueil humain,
lorsqu’on examine ce qu’on est en soi, et qui
élévent les sentiments lorsqu’on s’envisage
dans les desseins de Dieu.

Mais outre les motifs d’humilité que fournit
la méditation de I’Evangile et la pratique de sa
morale, que Dieu a bien d’autres moyens d’hu-
milier jusqu’au centre ceux qu’il destine & une
haute sainteté ! 11 leur fait éprouver que leur es-
pritn’estque ténébres, leurvolonté quefaiblesse;

.



PREMIERE MAXIME. o

que leurs plus fermes résolutions ne tiennent
arien, qu’ils sont incapables par-tous leurs
efforts de se corriger du moindre défaut ou de
faire le plus petit acte de vertu. Il permet qu’ils
sentent d’extrémes répugnances pour leurs de-
voirs; que les exercices de piété leur soient
pénibles, et presque insupportables par les dé-
gouts, les sécheresses, les ennuis qui les y
assiégent ; que les passions qu’ils croyaient
amorties se réveillent, et leur suscitent d’é-
tranges combats; que le démon les tente en
mille maniéres, et qu’ils soient livrés en appa-
rence & toute la malice et la corruption de leur
ceeur : en sorte qu’ils ne voient en eux que pé-
ché et qu’inclination violente au péché. 11 leur
montre 3 la lumiére de son infinie sainteté
tombien leurs motifs sont impurs, et leurs
vues intéressées, combien leurs bonnes ceuvres
sont souillées par Yamour-propre, etleurs ver-
tus infectées de son poison. Il leur reproche
mille négligences, mille l4chetés, mille infidé-
lités, des recherches continuelles d’eux-mémes,
de secrets désirs d’étre estimés des autres, de
vaines complaisances, des respects humains;
que sais-je enfin? il Jes réduit & se mépriser, &
se hair, & se regarder comme des monstres
d’mgratltude, par I'abus des graces dont ilsse
reconnaissent coupables.

Pour les rabaisser encore plus & leurs yeux,
il feint d’étre indigné contre eux; i les dé~



22 MAXIMES SPIRITUELLES.

pouille de tous les dons, de toutes les grices -
sensibles et apergues, et les faisse dans la plus’ -
honteuse nudité, qu’ils ne voient qu’avec hor-
reur, etne peuvent pourtant s’empécher devoir.
11 parait méme se retirer d’eux et les abandon--
ner ; et d’autre part, il permet qu’on suspecte
leur piété; quon la taxe d’hypocrisie, qu’ori’
les calomnie, qu’on les persécute : il le permet -
non-seulement de la part des méchants et dés-
chrétiens ordinaires, mais de la part des per--
sonnes vertueuses, d’'une grande capacité et:
d’une vie exemplaire, qui, en les décriant et.
les maltraitant, s’imaginent rendre gloire &:
Dieu. Jésus-CHrist, le saint des saints, a voulit, .
comme victime du péché, porter ces excés de:
confusion et d’opprobre, et encore de plus:
grands ; et voilh les faveurs spéciales qu’il ré-:
serve & ses plus chers amis. C’est ainsi que, les:
consommant dans I’humilité, il consomme leur-
sainteté, et les met a couvert de toute tenta--
tion.

Montons donc et descendons par cette mer=-
veilleuse échelle de la connaissance’ de Dieu et*
de nous-mémes. Montons aussi haut’et des--

cendons aussi bas que nous le pourrons, avec'
Taide de la grace; et quand nous aurons fait-
les derniers efforts, prions Dleu que, par des-
moyens connus de lui seul, il nous éléve et’
nous abaisse encore davantave. Au reste, plus’
on monte en effet, moins on croit monter ; et



DECXIEME MAXIME. 23

plus on descend, moins on croitdescendre : ce-
i parait un paradoxe ; rien n’est pourtant plus
vrai. Plus on avance dans la connaissance de
Dieu, plus on trouve que les sentiments qu’on
a de lui, sont au-dessous de ce qu’il est et de
ce qu’il mérite. Pareillement plus on s’enfonce
dans la connaissance de soi-méme, plus on est
porté a juger qu’on ne se hait pas, qu’on ne se
méprise pas assez. De cette maniére, on est
élevé et humble, c’est-a-dire, on est saint sang
se croire tel.

DEUXIEME MAXIME.

Donner & Dieu sa liberté,

Afin qu'il en dispose en maitreg.
N’avoir plus d’autre volonté
Que celle du souverain Etre.

‘Pour bien faire entendre ce que j’ai & dire
‘dans le développement de cette maxime, je
crois nécessaire d’établir d’abord quelques
principes dont la vérité est incontestable.

Dieu nous ayant créés avec la raison et I'in-
telligence, capables de le connaitre et de I’ai-
-mer, et nous ayant destinés & jouir éternelle-
ment de cette connaissance et de cet amour, a
voulu qu'un tel bonheur fit pour nous une
‘récompense, et par conséquent qu’il fut meé-



’

24 MAXIMES SPIRITUELLES.

rité. Dang ¢¢ dessein, il nous a pleicés suf la
terre pour un temps, dont lui seul connait le
terme, et noys a doués de la liberté, c’est-a-
dire de la faculté de disposer 3 notre gré de
nos actions, afin qu'étant faites par notre
choix, elles fussent susceptibles de mérite ou
de démérite, de louange ou de blime, de
récompense ou de chitiment. Le mérite, la
louange et la récompense sont don.c attachés &
Yaccomplissement libre des devoixs que Diew
nous a imposés ; et le démérite, le blime, le
chitiment suivent la violation lib re de ces de~
voirs. : '

La liberté, prise en soi et abs traction faite
du sujet en qui elle réside, ne ivenferme pas
essentiellement le pouvoir de fair‘e le bien ou
le mal; autrement Dieu, qui est souveraine-
ment libre, ne le serait pas, ne pouvant jamais-
ni vouloir, ni faire le mal. Le pouvoir. de faire-
le mal ne vient donc pas en nous de.la liberté;.
mais des deux autres causes, dont ’une est,
qu’étant nécessairement dépendants de Dieu
d’une dépendance morale, nos actions ont'dans
sa volonté une régle qu’elles doivent suivre ;
en sorte qu’elles sont bonnes moralement, si
elles y sont conformes; et moralement mau-
vaises, si elles s’en écartent ; et I’autre, qu’é-
tant défectibles par le fonds méme de notre na-
ture, il peut arriver que dans notre conduite
nous nous écartions de cette régle. De ces deux



DEUXIEME MAXIME. 23

causes combinées avec le libre arbitre, qui
~ nous rend simplement maitres de nos actions,
Y vient ce fat"1 pouvoir de mal faire, qu’'on ne
peut, sans injustice et sans blasphéme, accuser
Dieu de nous avoir donné. A la vérité, il dé-
pendait de lui d’en empécher Veffet; mais nulle
raison ne 1y obligeait; et sa sagesse supréme a
jugé plus a propos de le permettre, parce qu'il
ne pouvait préjudicier & sa gloire.

La plus parfaite liberté est, sans contredit,
celle de Dieu qui ne peut vouloir que le bien.
Ainsi, plus notreliberté approchera dela sienne,
plus elle approchera de la perfection : au con-
traire, plus elle s’en éloignera, plus elle sera
imparfaite. La volonté de pécher est donc un
défaut et un abus de la liberté; et plus cette,
volonté est forte, plus elle est passée en habi-
tude, plus aussi ce défaut est grand.

Il est évident que tout notre désir doit étre
de n’abuser jamais de notre liberté, et de la
rendre, le plus qu’il est possible, semblable &
celle de Dieu, par Pamour du bien et la haine
du mal. Plus nous serons moralement néces-
sités au bien, plus nous serons libres comme
Dieu, qui y est nécessité par sa nature: plus
nous serons moralement nécessités au mal,
plus notre liberté sera enchainée. Voild pour-
quoi saint Paul dit que la volonté, lorsqu’elle
se livre au mal, devient esclave du péché;
quau contraire, élant délivrée du péché, elle



26 MAXIMES SPIRITUELLES.

devient esclave de la justice (1). Double esclave,
dont le premier dégradela liberts, et le second
I’éleve et la perfectionne : car Dieu lui-méme
est, si 'on peut parler ainsi, esclave de la jus-
tice ; il I'est infiniment plus que nous ne pou-
vons I'étre ; et ¢’est dans cet esclavage que con-
siste sa supréme liberté. Si I'expression d’es-
clavage n’est pas juste par rapport a lui, cela
vient de ce qu’il est & lui-méme sa régle, et
qu’il ne connait d’autre loi que sa volonté. Jé-
" sus-Christ disait aux Juifs dans le méme sens
que PApotre : Quiconque commet le péché, est
esclave du péché ; et il ajoute : Si done le Fils
wous délivre, vous serez vraiment libre (2).

Or, la grice seule peut nous affranchir de
Pesclavage du péché, et nous assurer la vraie
liberté ; d’ou il suit que plus la volonté s’assu-
jettira & la grace, plus elle fera tout ce qui dé-
pend-d’elle pour s’en rendre absolument, plei-
nement et constamment dépendante, plus elle
sera libre. Sa parfaite délivrance n’aura lieu
qu’au ciel, ou elle sera pour jamais confirmée
dans le bien. Mais ici-bas, quelque soumise
ya’elle soit & empire de la grice, elle est tou-
jours exposée au danger d’en secouer le joug,
et elle doit toujours ’appréhender.

Ce malheur sera d’autant plus & craindre
pour la volonté, qu’elle demeurera plus mat-

(1) Rom., v1, 17, 18. — (2) Joan., vi, 34, 36.



DEUXIEME MAXIME. 27

tresse de disposer d’elle-méme; et il sera d’au-
tant moins & craindre, qu’elle sera plus fran-
chement abandonnée a la disposition de Dieu.
Ainsi tout consiste pour elle & se remettre entre
les mains de Dieu, & n’user de son activité
propre que pour parvenir a étre plus dépen-
dante de lui; & laisser la grace agir librement
sur elle en toute occasion, et dans toute 1’¢-
tendue de son opération, ne se réservant de
force que pour y correspondre par une entiére
fidélité.

Ces principes posés, il est clair que le don
de sa liberté, dont parle la maxime, est-la
méme chose que 1a dévotion, ou le dévouement
4 Dieu; car on ne peut entendre par ce dé-
vouement qu'un engagement qu’on prend de
renoncer a sa volonté, pour suivre en tout celle
de Dieu. Ce don de la liberté peut se faire en
deux maniéres, dont 'une dépend de nous, et
Tautre dépend de Dieu. 11 dépend de nous, en
retenant ’exercice de notre liberté, de nous
proposer fermement de I’assujettir aux inspi-
rations de la grice, et d’étre fidéles & ce bon
propos. 11 dépend de Dieu de se rendre en effet
maitre de notre liberté, au moyen de la ces-
sion que nous en faisons, de la gouverner im-
médiatement par lui-méme, et sans lui faire
violence, de la tenir captive sous son domaine.
De 13 deux manicres de servir Dieu, dont 'une
se nomme la voie active, et Pautre la voie pas-



28 MAXIMES SPIRITUELLES.

sive : toutes deux bonnes, toutes deux agréa-
bles & Dieu, toutes deux intérieures, toutes
deux propres a former des saints.

En suivant la premiérg, voie, le chrétien em-
ploie & sa satisfaction les facultés que Dieu lui
a données, sa mémoire, son entendement, sa
volonté. C’est-lui-méme qui les exerce et qui
les met en ceuvre. Quoique sous la direction de
la grace, dont il est résolu de ne pas s’écarter,
il conserve néanmoins toujours le domaine de
sa liberté, délibérant, jugeant, choisissant, se
déterminant par son propre mouvement, en
tout ce qui regarde I’affaire de son salut. 11 se
pénétre des vérités de ’Evangile par la médi-
tation; il s’y affectionne par les efforts de sa
volonté; il-se les applique, et en tire des con-
séquences pour sa conduite; il forme des réso-
lutions, et tiche de les mettre en pratique; il
se sert de pieuses méthodes, de saintes indus-
tries que D’esprit de Dieu lui suggére, ou qu’il
trouve dans les bons livreset dans les exemples
des saints. C’est ainsi que, par des réflexions
continuelles sur lui-méme, et par une applica-
tion soutenue, jointe aux secours qu’il tirede la
priére, de V'usage des sacrements, et des bons
conseils, il parvient & se corriger de ses vices
et de ses défauts et & acquérir les vertus chré-
tiennes.

La plupart de ceux qui travaillent sérieuse-
ment a leur salut, marchent par cette voie,



DEUXIEME MAXIME. 29

qui estla plus commune, et celle qu’enseignent
les livres de piété le plus en usage parmi les
fideles. De 1a tant de méthodes, tant d’exer-
cices, tant de pratiques, soit pour apprendre a
méditer, soit pour entendre saintement la
messe, soit pour se bien confesser et bien
communier. C’est toujours par cette voie qu’il
faut commencer, & moins d’un attrait particu-
lier; il y faut marcher constamment, et n’en
jamais sortir, si Dieu lui-méme ne nous en tire.
Qu’on remarque bien ce point, qui est de la
derniére importance, qui obvie a bien des illu-
sions, et qui sape le quiétisme par le fonde-
ment. .

On entre dans Ia voie passive, lorsqu’on se
sent attiré au dedans par une opération égale-
ment douce et forte de la grice, qui, pour
donner lieu & son action, nous porte & sus-
pendre la ndtre: lorsqu’on est poussé inté-
rieurement 4 rendre Dieu le maitre absolu de
notre cceur, a lui faire un don irrévocable de
notre liberté, & renoncer entre ses mains au
domaine naturel que ’homme a sur lui-méme,
afin qu’il nous gouverne -par son adorable vo-
lonté. Par ce transport, Dieu prend possession
des puissances de ’dme; il agit sur elles, et
les fait agir & son gré; et ’homme ne fait que
suivre, toujours librement, le mouvement qui
lui est imprimé. Il se tient dans la disposition
générale de faire a chagne moment ce que Dieu

2.



30 MAXIMES SPIRITUELLES.

veut; et Dieu, par une inspiration secréte, lui
fait connaitre & mesure ce qu’il désire de lui :
bien entendu pourtant que, sous prétexte d’ins-
piration, jamais on ne se soustrait a I'obéis~
sance qu’on doit a I’Kglise, & sa regle, a tous
ceux qui ont sur nous quelque autorité : au
contraire, il n’est point d’ames plus dociles,
plus soumises que celles qui marchent par
cette voie.

Jei done, tout ’exercice de la liberté humai-
ne, par rapport aux choses intérieures (car
¢’est uniquement de celles-la que je parle)
consiste & seconder la motion divine, et & ne
jamais la prévenir. Dés qu’on lui résiste ou
qu’on la prévient, on agit par 'impression du
propre esprit. Le chrétien est alors sous la
main de Dieu, comme un instrument sur qui
et par qui il opére. Ce n’est pas toutefois un
instrument purement passif, mais un instru-
ment qui consent, qui coopére par sa propre
action, souvent avec une extréme répugnance,
et en se faisant violence. La comparaison de
Penfant écrivant sous la main du maitre qui
conduit la sienne, représente trés-bien I'action
principale de Dieu qui meut et dirige la vo-
lonté, et action secondaire de la volonté qui
obéit & Pimpression qu’elle regoit.

1 est aisé maintenant de concevoir pourquoi
cette voie est appelée passive, et en quoi elle
différe de la voie active. Dans celle-ci, les puis-



" DEUXIEME MAXIME. 3

sances de Y’ame, toujours aidées de la grice,
s’exercent pour ainsi dire d’elles-mémes, et
par leur propre ressort. C’est Penfant qui écrit
sur les exemples du maitre, sous ses yeux, et
suivant ses instructions. On choisit I'objet sur
lequel on veut réfléchir ; on y applique ses di-
verses facultés : on forme des raisonnements,
on produit des affections, on examine, on déli-
bére, on consulte avec soi-méme sur le parti
qu’on doit prendre; on pese les raisonne-
ments, et ’on se détermine. Tout cela est ac-
tif, comme ’on voit.
Dans celle-la on agit aussi ; mais V'action de
- Dieu donne le branle a la notre. On se tient
librement attentif, souple et docile & la motion
divine, comme P’enfant soumet librement sa
main & celle du maitre, dans Uintention d’en
exécuter tous les mouvements. Mais de méme
que cet enfant, quoiqu’il ait la faculté d’écrire,
attend que le maitre la mette en exercice ;
ainsi les puissances de 1’ame liées et suspen-
dues, nes’exercent que sur 'objet auquel Dieu
les applique, et autant qu’il les applique.
Leurs opérations sont alors plus simples, plus
intimes, et par cette raisom: moins apergues :
ce qui fait que souvent on croit ne point agir
quoiqii’on agisse en effet.
L’ame, si active et siinquiétc de sa nature,
subjuguée par l'action divine qui V'attire au
repos, se trouve dans un calme habituel. Dans



32 MAXIMES SPIRITUELLES.

P’oraison, nul objet distinct ne se présente &
Yesprit : il n’a, pour Pordinaire, qu'une vue
générale, obscure et confuse. Le gout de la
présence de Dieu n’est qu'un sentiment pai-
sible et continu, quine s’exhale point en affec-
tions marquées. Le cceur est nourri, mais sans
effort de sa part : Dieu lui présente le sein, et
il en tire son aliment par une action aussi
simple, aussi aisée que celle de ’enfant qui
téte sa mére. C’est la comnparaison de sainte
Thérése, et aprés elle de saint Francois de
Sales. Si I’on parle, si I'on écrit des choses de
Dieu, c’est sans préméditation : lui-méme met
alabouche etsousla plume ce qu’il veut qu’on
dise : aprés, on n’y pense plus, on ne s’en
souvient plus. On ne s’étudie point a déraci-
ner tel défaut, ni & acquérir telle vertu par tel
ou tel moyen : mais Dieu, par son action con-
tinuelle sur ’dme, par les pratiques qu’il en
exige, par les épreuves intérieures ou il la met,
la purifie insensiblement de ses défauts, et
lui imprime les différentes vertus qu’il lui fait
exercer dans les occasions, sans qu’elle y
songe, et méme sans qu'elle pense les avoir.

Iy a plus d’infus dans cette voie et plus
d’acquis dans l’autre ; tellement cependant,
quece qui est infus est aussi acquis & sa ma-
niére, parce qu’il en cotte pour le conserver
et pour l'accroitre.

Je ne parle ici que de la voie passive ordi-



DEUXIEME MAXIME. . 33

naire , autrement nommeée la voie de foi nue.
L’extraordinaire, qui est trés-rare, est celle
ou I’on a des extases, des ravissements, des
révélations, des visions, et d’autres faveurs
semblables; et ol I’on éprouve de la part du
" démon, desobsessions, des vexations, et di~ -
vers tourments d’esprit et de corps. Je n’en *
dirai rien, parce qu’on ne doit ni la désirer,
ni Pappréhender, ni étre curieux de savoir
ce qui 8’y passe, ni lire les livres qui en trai-
tent, hors du besoin pour conduire les autres.

Telle est en gros la différence de la voie ac-
tive et de la voie passive. Tout le monde peut
et doit marcher dans la premiére avec la grace
ordinaire; il n’appartient qu’a Dieu d’intro-
duire dans la seconde. Il est vrai cependant
que beaucoup d’4mes n’entrent pas dans celle-
¢i, ou ne continuent pas d’y marther, par
Jeur pure faute. Il est encore vrai que, dans
Vintention de Dieu, la premiére servirait trés-
souvent de disposition 3 la seconde, si I'on
correspondait plus fidélement & la grace, si
T'on avait plus de générosité, plus de courage, .
plus de simplicité ; si 'on pouvait consentir
A se dépouiller enti¢rement du propre esprit ;
et si mille faux préjugés dont on est imbu n’en
fermaient ’entrée.

Comme celtevoie a sur I'autre de trés-grands
avantages pour notre sanctification, puisque
Cest Dieu qui s’en charge, et qui y travaille



34 MAXIMES SPIRITUELLES.

immédiatement par lui-méme, il importe ex-
trémement de se défaire des préventions qu’on
a contre elle, et de ne rien négliger de ce qui
peut nous en ouvrir la porte ; car je suis per-
suadé que Dieu y appelle plys d’dmes qu’on
ne pense. [l ne s’agit que de bien connaitre les
marques de cet appel, et de s’y rendre avec
docilité.

_ Les uns y sont conviés par un attrait inté-
rieur, deés leurs premiers ans : Jn en voit la
preuve dans la vie d’un grand nombre de
saints. Si P'on suivait cet attrait, si des parents
vertueux et ceux qui élévent la jeunesse, au
lieu de le combattre, le favorisaient et écar-
taient soigneusement tout ce qui lui est con-
traire : si les confesseurs s’attachaient & culti-
ver les premiéres semences de la grice, et &
développdr ce germe de vie intérieure; le
nombre des dmes conduites par ’esprit de Dien
serait incomparablement plus grand, surtout
parmi les personnes du sexe, que leur éduca-
tion paisible et retirée, sans parler de leurs
dispositions naturclles, rend plus propres aux
opérations divines. La premiére innocence,
ou ’ame est simple, docile, dégagée de pré-
jugés, est sans contredit la plus favorable au
parfait dévouement ; el si Pon s’étudiait & y
disposer de bonne heure les enfants, par des
lecons proportionnées a leur dge, avec la sou-
plesse, la dextérité et la patience nécessaires,



: . —
DEUXIEME MAXIME. 3/

on tirerait pour la suite de merveilleux fruits
(’une pareille éducation.

D’autres, dans un 4ge plus avancé, aprés
avoir marché plus ou moins longtemps par
la voie commune, s’apercoivent qu’ils ne peu-
vent plus appliquer leur esprita la méditation,
ni méme produire les affections qu’ils pro-
dnisaient auparavant ; ils prennent du dégout
pour les méthodes qu’ils avaient suivies jusque-
1a. Je ne sais quoi les porte & suspendre toute
action & Poraison : Dieu méme les y invite,
par la paix et le calme qu’il leur fait gouter.
Quand cette disposition n’est point passagére,
mais qu’elle persévére, malgré les tentatives
ritérées qu’on fait pour .suivre sa premicre
route, ¢’est une marque infaillible que Dieu
veut s’emparer de ces 4mes, et les introduire
dans la voie passive. -

D’autres y sont préparés par des troubles,
des agitations, des tentations, des renverse-
ments quils ne peuvent concevoir ni expli-
quer. Dieu, voulant élever dans leur cceur un
nouvel édifice, ébranle ’ancien, I'abat et le
détruit jusqu’aux fondements. C’est & un con-
fesseur expérimenté, de déméler ce dessein
de Dieu, et de déterminer ceux qui sont dans
cet état de crise, & faire généreusement le sa-
crifice d’eux-mémes, et & se livrer sans ré-
serve et sans retour, & la volonté divine. Ce
sacrifice fait, le trouble cesse, 1’dr~< *areuvo



36 " MAXIMES SPIRITUELLES.

une paix qui lui était inconnue, et elle entre
dans une région nouvelle.

Il en est qui, vivant d’ailleurs dans la piété,
sont mécontents d’eux-mémes et de leur état,
sentent que Dieu demande d’eux autre chose,
et cherchent sans pouvoir dire ce qu’ils cher-
chent. Une occasion ménagée par la Provi-
dence les adresse enfin & un homme qui sans
les connaitre, et sans trop savoir pourquoi,
leur parle dés la premiére fois de la vie inté-
rieure. A ce mot, leurs inquiétudes cessent,
les voila tranquilles et satisfaits;ils ont trouvé,
lorsqu’ils s’y attendaient le moins, ce qu’ils
cherchaient depuis longtemps.

Ce ne sont pas seulement des justes, mais
encore des pécheurs, et méme de grands pé-
cheurs, que Dieu appelle & la voie passive.
Les uns, au moment de leur conversion, sont
tout & coup transformés par la grice, et de-
viennent d’autres hommes, comme une Mag-
deleine, un saint Paul, une Marie d’Egypte,
un Augustin. Les autres, aprés avoir passé
plusieurs années dans les exercices de la pé-
nitence, sont élevés par degrés & une sublime
contemplation. Ce qu’on aurait peine & croire
et qui est pourtant vrai, le changement subit
et merveilleux que la miséricorde divine opére
dans les pécheurs, est, pour ’ordinaire, plus
parfait et plus solide que celui des justes. Pé-
nétrés de leurs miséres et de L'excés des bontés



DEUXIEME MAXIME, 3

de Dieu, ils se donnent a lui plus généreuse-
ment, ils s’humilient plus profondément des .
faveurs qu’ils en recoivent, ils soutiennent
Pplus courageusement les épreuves par lesquel-
les il les purifie. De quels efforts n’est pas ca-
pable une grande dme qui, par un trait de mi-
séricorde infinie, se voit tirée des abimes de
Yenfer, et qui, de 'empire du démon, passe
sous le domaine de Dieu ? .
Tous ces hommes, tant justes que pécheurs,
qui ont marché dans la voie passive, n’y sont
entrés que par le sacrifice qu’ils ont fait a
Dieu de leur liberté, afin quil en disposat
absolument ; ils lui ont dit, comme Saiil ter-
rassé : Seigneur, que voulez-vous que je fasse ?
Ordonnez : je ne suis plus a moi, je vous ap-
partiens désormais. 1ls n’ont pu y entrer au-
trement; car Dieu ne prend que ce qu’on lui
donne : la violence qu’il fait & ’'dme en ce mo-
ment est toujours douce, et pour se rendre
maitre d’un cceur il attend son consentement.
Au reste, que peut-on appréhender, en se

donunant ainsi a Dieu ? Quel est objet de ses
tendres invitations, de ses vives et pressantes
sollicitations, sinon notre bien, notre vrai
bien, qu’il connait infiniment mieux que nous,
qu’il désire plus ardemment, qu'il peut seul
nous procurer ? Notre salut n’est-il pas incom-
parablement Jus assuré entre ses mainsqu’en-
tre les notres? Lui confier sans réserve nos

Y

9



.

38 MAXIMES SPIRITUELLES.

plus chers intéréts, n’est-ce pas les garantir
de tous les dangers auxquels ils seraient expo-
sés de nofre part et de celle du démon? Est-il
quelqu’un d’assez puissant pour ravir notre
. 4me 2 Dieu, aprés qu’il en a accepté le don,
si elle n’a point la lacheté et I'infidélité de se
reprendre ? Est-il un moyen plus efticace pour
déterminer Dieu & prendre soin de nous, que
de nous abandonner & lui ?

Au fond, que pouvons-nous pour nous sau-
ver, que ce que Dieu nous fait pouvoir? De
qui avons-nous & craindre et 3 nous défier?
Est-ce de lui}ou de nous? Notre liberté est,
sans contredit, I'instrument de notre bonheur
ou de notre malheur éternel. Mais tant que
nous nous en réservons la disposition, ne
courons-nous pas toujours le risque d’en
abuser ? Serons-nous également exposés quand
nous P'aurons remise & Dieu, afin qu'il la cap=
tive et l'enchaine par les doux liens de sa
grice? Craignons-nous qu’il n’en use malgré
nous, et que ce qu’il désirera de nous, il ne
sache pas nous amener a le vouloir? Et si nous
le voulons en effet trés-librement, qu'appré-
hendons-nous de ’empire d'un maitre qui ne
dait rien exiger de nous, que ce que nous con~
sentirons & lui accorder ?

Quel usage d’ailleurs plus noble, plus glo
rieux pour lui, plus conforme aux vues éter-
nelles de son amour pouvons-nous faire de

»



DEUXIEXE JAXIME. 39

cette liberté, le plus précieux de nos biens,
que de nous rendre ses esclaves volontaires,
de nous assujettir irrévocablement & lui, et de
Pinviter & exercer sur nous toute la plénitude
du domaine qui lui appartient? Quels actes
héroiques d’hommage, de fei, d’amour, de
confiance, d’abandon, ce sacrifice ne renferme-
t-il pas? Et pourvu qu’il se soutienne jusqu’a
la fin ; pourvu que la victime, 8’étant une foia
~ offerte en holocauste au bon plaisir de Dieu,
se laisse paisiblement immoler, & quoi peut
aboutir cette immolation, gquw'a procurer a
Dieu la plus grande gloire, et & nous assurer
la plus grande récompense? Donner & Dieu sa
liberté, ¢’est en faire sur la terre le méme
usage que les bienheureux en font dans le ciel.

Il est vrai que Pamour-propre s’oppose da
toute sa force & ce sacrifice : il frémit d’hor-
reur au seul mot de dévouement entier at sans
réserve de soi-méme a Dieu. Quoi? ne pouvoir
plus disposer de soi en rien! n’étra plus mai-
tre d’une pensée, d’un regard, d’une parole!
S’obliger a suivre la grace en tout ce qu’elle
exigera de nous! S’engager dans les routes
obscures de la foi, dans les sentiers bardés de
précipices sans savoir olt 'on pose le pied,
. etcroyant aller 3 une perte certaine | Consen~
tir d’essuyer les plus délicates et les plua dan=
gereuses tentatians, de souvenir de la part de
Dien de rudes épreuves, d’affreux délaisse=



Limetent

40 MAXIMES SPIRITUELLES.

ments, et de la part des hommes, de violentes
contradictions, des calomnies, des humilia-
tions, des persécutions! S’étendre en un mot

. sur la croix, s’y laisser attacher, et vouloir

.y rester jusqu'au dernier soupir! Car telles

peuvent étre les suites de ce don que l’on fait
a Dieu de sa liberté : voila ce que renferme le
sacrifice de soi-méme ; et, soit qu’on passe ou
non par ces terribles épreuves, on s’y engage
du moins en général puisque le devouement
n’excepte rien.

L’amour-propre se révolte a cette pensée.
Mais qu’est-ce que Pamour-propre ? Un amour
aveugle et mal entendu de nous-mémes; un
fruit malheureux du péché, un ennemi de
Dieu et de notre bonheur, que ’Evangile nous
ordonne dé¢ combattre et de poursuivre sans
reldche ; qui nous fermera P'entrée du ciel,
jusqud ce qu’il soit tout a fait détruit; et
dont il faut que P'4me soit entitrement pu-
rifiée, soit ici-bas, soit dansles flammes du
purgatoire, avant que de jouir de la posses-
sion de Dieu.

§’il en est ainsi, il me semble -que plus 'a-
mour-propre s’oppose a ce sacrifice, plus c’est
pour nous une raison pressante de le faire ;
puisque non-seulement il ne connait pas nos
vrais intéréts, mais il y est absolument con-
traire. Est-il donc étonnant qu’il s’oppose a
ce qui l'attasue et le menace d’une ruine en-



DEUXIEME MAXIME. 1

tiére ? Si cet amour et Pamour de Dieu se dis-
putent la possession de notre cceur, qui ne
peut se partager entre eux deux, ne devons-
nous pas saisir avec joie le moyen le plus str
de nous délivrer de ce poison funeste, lors-
que Dieu lui-méme veut bien se charger de
nous en guérir? Ne vaut-il pas mieux qu’il soit
consumé ici-bas par le feu de la charité avec
une gloire incomparable pour Dieu et un mé-
rite égal pour nous, que de ’étre par la justice
divine dans le purgatoire, sans ‘qu’il en re-
vienne aucune gloire a Dieu,; ni & nous aucun
accroissement de mérite ? Souffrance pour
souffrance , quelle est la plus grande? Ici,
¢’est une justice apparente et une miséricorde
réelle : 13, c’est une justice pure, inexorable,
qui exerce tous ses droits sans aucun ména-
gement. Ici, les peines ont leurs intervalles
de repos et de consolations : 1a, rien ne les
surprend ni ne les interrompt. Ici, la grace.
soutient et répand sur les croix une douce
onction qui est inconnue dans le purgatoire.
Si l’on a de la foi, si ’on a quelque étincelle
d’amour de Dieu, si ’on s’aime véritablement
soi-méme, sous quelque point de vue qu’on eg-
visage la chose, y a-t-il & balancer? ,

Je dis, si Pon s’aime véritablement soi-
méme. Car enfin, qu’est-ce que s’aimer ? ¢’est
vouloir son souverain bien ; ¢’est travailler &



42 MAXIMES SPIRITUSLLES.

se le procurer. Par conséquent, c'est aimer
Dieu, sa gloire, ses intéréts dans lesquels sont .
renfermés les ndtres. Nous nous aimerons sans
doute dans le ciel. Mais de quelle maniére?
Du méme amour dont nous aimerorts Dieu : il
ne nous sera pas libre d’associer aucun autre
amour a celui-la : et si nous pouvions y for-
mer un acte d’amour réfléchi sur nous-mémes,
nousdécherrions sur-le-champ de la béatitude.
Commengons dés cette vie de nous aimer ainsi,
en nous domnant & Dieu pour n’aimar plus
que lui seul. Cet'amour qui consumera la-haut
notre félicité, nous en fera gotter ici-bas les
prémices. Jajoute une derniére considéra-
tion : c’est que dés Pinstant qu’on a formé cet
acte généreux de dévouement, si I'on venait
3 mourir, Dieu nous en tiendrait compte,
comme si nous avions passé une longue vie
dans Yexercice continuel de ce dévouement :
- parce que la volonté y aurait été tout entiére
de notre part, et que P’exécution n’aurait pas
dépendu de nous.

Si Yon m’objecte que la voie passive n’est
point ouverte & quiconque désire d’y entrer,
et que, de mon aveu, il faut attendre que Dieu
-nous y appelle : je n’en disconviens pas. Mais
je dis qu’il est de certaines dispositions qui -.
nous préparent & cet appel, et que ces dis-
Ppositions sont en notre pouvoir. Je dis encore



—————

DEUXIEME MAXIME, 43

que, quand méme Dieu ne nous y appellerait
pas, nous aurions toujours le mérite de nous y
étre préparés.

La premiére de ces dispositions est de con-
cevoir un désir sincére, mais tranquille et
sans empressement, d’étre sous le domaine de
la grace, et de s’offrir souvent a Dieu, afin
qu'il daigne établir son régne dans notre ceeur
et le gouverner 2 son gré. La seconde est de
faire toutes nos bonnes ceuvres dans la vue
d’obtenir ce bonheur. La derni¢re est d’étre
extrémement fideles & Dieu, et de correspon-
dre & toutes ses inspirations selon notre état
présent.

On pourra faire & cette intention la priére
que voici : elle est d’un grand saint, qui a été
tout dévoué a la gloire de Dieu.

Seigneur Jésus, acceptez le don de ma li-
berté dans toute son étendue : recevez ma
mémoire, mon entendement et ma volonté.
Tout ce que j’ai, tout ce que posséde, je le
tiens de vous. Je vous le rends et vous le re-
mets, pour le gouverner selon voire bon
plaisir. Donnez-moi volre amour et volre
grdce : je serai assez riche, et je ne vous de-
manderai rien autre chose. Ainsi soit-il.



44 MAXIMES SPIRITUELLES.

TROISIEME MAXIME,

S’adresser a lui pour le choix
D’un directeur de conscience;
Dont on écoutera la voix
Avec respect et confiance.

La grande raison qui doit porter le chrétien
a se dévouer a Dieu, est qu’il est le premier,
et a parler proprement, I'unique directeur des
Ames. Jésus-Christ n’est pas seulement la voie
qu’il nous montre dans sa doctrine et dans ses
exemples : il est encore son guide intérieur;
il est le pasteur qui fournit les bons paturages,
et qui, par des inspirations et des motions se-
créetes, y conduit ses brebis. Ce qui n’empéche
pas que, suivant 'ordre de la providence qu’il
aétabli, il ne se serve pour la direction des
dmes du ministére des prétres, auquel il atta-
. che ses gréces, leur donnant par eux les avis et
les instructions nécessaires. 1l est toujours
le maitre intérieur : lui seul parle et peut par-
ler au coeur. Mais il lui parle surtout, lorsque
ses ministres parlent & P'oreille dans I’exercice
de leurs fonctions; il veut qu’on les écoute et
qu’'on leur obéisse, comme représentant sa
personne.
Ainsi, puisque les prétres sont le moyen
principal et ordinaire que Dieu emploic pour



TROISIEME MAXIME. 45

la conduite des ames, et que, par eux, il les °

introduit et les dirige dans le chemin de la
perfection chrétienne; quiconque aspirea cette
perfection (et tous y doivent aspirer, chacun
selon son état), lorsqu’il est libre sur le choix
d’un directeur, doit consulter Dieu, afin qu’il
Péclaire dans ce choix, et l’adresse a celui
qu’il lui a destiné pour le conduire. C’est ce
que Dieu ne manque jamais de faire lorsqu’on
le prieavec confiance sur cet important objet.

Malbeur a ceux qui, dans une délibération
de cette conséquence, ont égard a des motifs
humains,ous’en reposentsur leur propre pru-
dence, ou écoutent les suggestions de 'amour-
propre et de la nature qui cherche  étre flattée
et ménagée, ou s’en tiennent a des conseils
qu'évidemment ’esprit de Dieu n’a pas inspi-
rés! ils se tromperont infailliblement, et ne
reviendront peut-étre jamais de leur erreur.
Car il n’est point de matiére sur laquelle on
s’aveugle plus aisément, et ou il soit plus dif-
ficile de se guérir de ses préventions. C’est
donc 4 Dieu surtout qu’il faut s’adresser, mais
avec des vues droites, pures et désintéressées,
et dans la résolution de prendre celuiqu’il nous
mdiquera, malgré nos préjugés, malgré méme
nos répugnances et nos aversions, enfin, mal-
gré toutes les considérations humaines.

Ce que je dis du choix d’un directeur, doit
gentendre, non-seulement lorsqu'on n’en a

3.

.



46 MAXIMES SPIRITUELLES,

point, mais encore lorsqu’il est question d’en
changer. Car on a quelquefois de trés-justes
raisons de quitter son confesseur, soit qu’il ne
soit pas assez éclairé, soit qu’il ne se donne
pas toute la peine et les soins nécessaires, soit
que sa conduite soit trop humaine, soit qu’il
manque de fermeté ou de douceur, soit pour
beaucoup d’autres causes sur lesquelles on a
lieu de juger qu’il ne nous tonvient pas. Alors,
aprés avoir mirement examiné la chose devant
Dieu, il faut prendre son parti sans balancer,
et passer par-dessus toutes les vaines consi-
dérations qui pourraient arréter.

Le choix dont il s’agit est d’autant plus dé-
licat, que les bons directeurs sont trés-rares,
et que les marques extérieures auxquelles on
croit pouvoir les reconnaitre sont trés-fautives.
Saint Francois de Sales disait qu’d peine s’en
trouvait-il un entre mille, et méme entre dix

* mille. L’expression est sans doute un peu exa-
gérée ; toujours est-il vrai qu’ils ne sont pas
communs; il est aisé de s’en convaincre, si
I'on réfléchit sur Passemblage des qualités qui
forment le parfait directeur. Car ce doit étre
un homme intérieur et d’'une grande expé-
rience dans les choses spirituelles, entiérement
mort & lui-méme, intimement uni & Dieu, dé-
pouillé de tout esprit propre, qui ne prétende
point dominer, ni s’asservir les 4mes qu’il con-
duit; un homme qui ne cherche en rien sa



TROISIEME MAXINE. . /]

gloire ni ses intéréts, mais la gloire et lesin-
téréts de Dieu ; qui ne soit susceptible d’autre
attachement que celui qu’inspire la charité ;
qui exerce son ministére avec une pleine indé-
pendance ; un homme au-dessus de toute mé-
thode et de tout systéme, infiniment souple
aux inspirations de la gréce, etqui puisse pren-
dre comme elle mille formes diftérentes, pour
se plier aux diverses dispositions des dmes,
et aux dessein’ de Dieu sur elles: qui sache,
comme ’Apbtre, donner du lait aux enfants,
une nourriture plus solide & ceux qui sont plus
avancés, et se proportionner 4 chaque age et
i chaque état de la vie spirituelle ; un homme
sage, mais d’une sagesse toute divine, doux
sans mollesse, compatissant sans faiblesse,
ferme sans roideur, zélé sans empressement ;
qui s’accomode & tous les esprits, a tous les
caractéres; qui condescende jusqu’a un cer-
tain point aux miséres, aux préjugés et aux
infirmités humaines § qui soit surtout d’une
patience a toute épreuve, d’une égalité d’ame
inaltérable ; qui reprenne ‘ou qui console, qui
pousse ou qui arréte, qui céde ou qui résiste &
propos, qui soutienne, qui encourage, qui hu~
milie, qui manifeste ou qui cache & P'Ame son
progrés selon le besoin; un homme, en un .
mot, qui ne mette rien du sien dans la direc- -
tion ; qui seconde I’ceuvre de Dieu, sans la pré-
cipiter ni la retarder ; qui suive la grace pasa



48 MAXIMES ‘SPIRITUELLESs

pas, qui aille toujours aussi loin qu’elle, et
jamais au deld. De tels hommes sont-ils
communs aujourd’hui ? I’étaient-ils méme au
temps de saint Francois de Sales, ou la vie
intérieure était plus connue et plus pratiquée?

On ne saurait donc trop prier, pour obtenir
de Dieu qu’il nous donne un directeur de ce
caractére, puisque c’est une des plus grandes
grices qu’il puisse nous faire, une grace qui
est pour nous la source de toutes les autres, .
une grace qui, si nous savons en bien user,
nous conduira stirement & la perfection. Ne
serait-ce pas une présomption insupportable
de se croire en état de faire un tel discerne-
ment par ses propres lumiéres? Et ne serait-
ce pas le plus dangereux des abus de s’en
rapporter la-dessus a des conseils humains, ou
de ne s’y pas conduire par les vues les plus -
saintes ?

Ceci regarde plus spécialement les commu-
nautés religieuses, que tout autre qu’un saint
n’est guére en étal de bien diriger, soit qu’il
s’agisse d’y entretenir la ferveur, ou de la faire
revivre. Il est & souhaiter, pour mille bonnes
raisons, que toutes les filles d’'une commu-
nauté aillent au méme confesseur ; il faut, par
conséquent, qu’il leur convienne a toutes; et
jamais il ne leur conviendra, jamais il ne pro-
curera leur avancement, jamais il n’établira
ou ne maintiendra parmi elles la régularité,



TROISIEME MAXINE. 49

Punion, la charité, s’il n’a dans un degré émi-
nent les qualités dont je viens de faire I'énu-
mération. .

Je sais qu’on n’est pas toujours le maitre du
choix de son confesseur, etqu'il arrive souvent
que ceux qui en décident pour nous ne sui-
vent pas les intentions de Dieu. C’est un grand
inconvénient sans doute de tomber, soit qu’on
le sache ou non, entre les mainsd’un directeur-
qui n’a pas les qualités requises. Mais alors
Dieu supplée au défaut de son ministre; il se
charge de nous faire marcher lui-méme dans
ses voies; et jamais il ne nous manquera, si
nous ne lui manquons les premiers, C’est ainsi
qu'il dirigea Paul et Marie Egyptienne dans le
désert ; c’est ainsi que dans les pays infideles
il dirige dés chrétiens privés presque de tout
secours, et qui voient & peine une fois I’an
les missionnaires. C’est ainsi que dans les
campagnes, sous des curés peu zélés ou igno-
rants, le Saint-Esprit conduit immédiatement
.de bonnes 4mes, et leur apprend les secrets de
la vie intérieure.

Quoi qu’il en soit, lorsqu’on alieu de croire
que la Providence nous a adressés a celui
qu’elle nous destinait ; lorsqu’on sent que ses
paroles éclairent nos ténébres, dissipent nos
doutes, réveillent notre langueur, échauffent
notre cceur, et nous portent aservir Dieu d’une
maniére digne de lui; lorsqu’on reconnait par



50 . . MAXIMES SPIRITUELLES,

expérience que cet homme est pour nous V'or-
gane de Dieu, qu’il seconde en effet les opé-
rations secrétes de la gréice, et surtout qu'il
nous conduit par la vole du recueillement, de
Poraison et de la mortification intérieure (car
c’est1a la pierre de touche des véritables direc-
teurs), il ne faut point hésiter & nous livrer en-
titrement & lui, & nous ouvrir avec la plus
parfaite confiance, et 4 lui développer les re-
plis les plus cachés de notre cceur.

Pour Pordinaire, Dieu inspire, au commen-
cement, de lui faire une confession générale,
pour Pinstruire non-seulement dé nos fautes
passées, mais des grices que nous avons re-
cues, des dangers dont nous avons été préser-
vés, des attraits intérieurs que nous avons
suivis ou négligés, des vices et des tentations
- auxquels nous sommes le plus sujets. Par ce
moyen, il connait toute la suite de notre vie,
notre caractére, fes dispositions habituelles de
notre 4me, les diverses tentatives de la gricé
sur nous, les obstacles qui nous arrétent, le
degré précis ol nous en sommes; il est plus en
élat de discerner ce que Dien attend de nous
et comment il doit coopérer & ses desseins.
C’est ainsi qu’un médecin habile, pour asseoir
son jugement sur un tempérament, pour le
guérir ou le maintenir en parfaite santé, se
faif rendre compte du régime de vie qu’on a
suivi, des maladies qu'on a essuyées, des in-



'

TROISIKME MAXIME. ]

dispositions du corps habituelles ou passagé-
res, des remédes qui ont produit un bon ou un
mauvais effet; enfin, de tout ce qui peut lui
donner une pleine connaissance de la com-
plexion d’un homme etlui indiquer les moyens
qu’il doit mettre en ceuvre, selon les régles de
son art. '

Cette ouverture ne peut aller trop loin, en
ce qui concerne les dispositions intérieures ;
et dans tout le cours de la direction, il ne faut
jamais rien laisser ignorer, ni des vues que
Dien nous donne, ni des penchants ou des ré-
pugnances de la nature, ni des suggestions du
malin esprit, dont il nous est impossible de
déméler par nous-mémes les ruses et les arti-

" fices. Ce qu’un orgueil secret, ou quelquefois
une tentation du démon nous porte & cacher ou
4 déguiser, est toujours ce qu’il nousimporte
le plus de déclarer; et quelque humiliation
Jui doive nous en revenir, il ne faut jamais le
taire. :

On doit prendre garde aussi de se laisser
aller 4 des soupgons, a des préventions contre
le directeur, 4 mille imaginations qui nous
passent par l'esprit, ou que le démon y jette 2
dessein d’altérer motre confiance. Car c’est 3
quoi il vise le plus; et dés qu'il s’apercoit
qu'un directeur travaille fortement a notre
avancement spirituel, il ne manque guére de
Dous inspirer pour lui de la défiance et de



]

S

52 MAXIMES SPIRITUELLLS.

Péloignement. On ne saurait donc étre trop en
garde sur ce point. Le mal vient presque tou-
jours de ce qu’on se permet des réflexions sur
la maniére dont on est conduit. Pourquoi m’a-
t-il défendu cela? Quelle raison a-t-il eue de
me traiter de la sorte? La-dessus on raisonne,
on juge, on censure, la confiance s’ébranle,
Pobéissance chancelle, I’on perd de vue Dieu,
-t 'on ne fait plus attention qu’a ’homme.

Je dirai ici en passant, qu’'une des marques
les moins équivoques de la disposition d’une
ame 2 la vie intérieure, est cette candeur, cette
belle franchise qui engage a ne rien dissi-
muler, ni de ses défauts, ni de ses fautes, ni_
des motifs qui les ont fait commettre ; & ne
point s’excuser ; a dire sans détour ce qui peut
nous humilier, et diminuer la bonne idée qu’on
aurait de nous. Quelle est rare et précieuse
aux yeux de Dieu cette ingénuité qui suppose
beaucoup de droiture et d’humilité!

Mais il ne suffit pas de s’ouvrir avec con-
fiance a un confesseur; il faut encore écouter
avecrespect ses avis et ses décisions, comme
s'ils sortaient de la bouche de Dieu méme. I1
ne faut point contester, ni disputer avec lui,
ni méme raisonner intérieurement sur ce qu’il
nous dirait de contraire & nosidées. Nous de-
vons soumettre, en ce qui touchela conscience,
notre maniére de penser 2 la sienne ; croire de
nous, de nos dispositions, de nos actions, le



TROISIEME MAXIME. N3

bien et le mal qu’il nous en dit; ne pas justi-
fier ce qu’il condamne, ni par une fausse hu-
milité condamner ce qu’il approuve. On dit
pour ses raisons, quon ne s’est pas assez
bien expliqué, qu’il ne nous connait pas, qu’il
ne voit pas si bien que nous ce qui se passe
dans notre intérieur; vains prétextes pour
avoir droit d’exercer son jugement propre. Le
confesseur juge mieux que nous de nous-
mémes ; ne lui cachons rien sciemment; aprés
quoi, soyons tranquilles.

Outre que nous sommes aveugles sur ce qui
nous regarde, pouvons-nous ignorer que Dicu
veut nous conduire par la foi et par I'obéis-
sance ; que nous allons directement contre son
intention, en réfléchissant trop sur nous-mé-
mes et en nous établissant non-seulement nos
juges, mais les juges de nos conducteurs ? Ne
savons-nous pas aussi que le démon essaie de
nous jeter dans la présomption, ou dansl’abat-
tement, en nous représentant ou meilleurs ou
pires que nous sommes? Ces jugements qu’on
porte de soi et de ses actions, sans docilité ct
sans soumission, sont toujours dictés par I’a-
mour-propre; ils sont.la source des erreurs
de la conscience et de I’aveuglement funeste
qui en est la suite; ils sont le principe des
scrupules, des anxiétés, et de toutes les peines
intérieures qu’enfante ’imagination ; ils expo-
sent - une ame aux piéges les plus subtils



54 MAXIM ESSPIRITUELLES.

du démon et aux illusions ‘les plus dange-
reuses.

La vie spirituelle a ses dangers, et de trés-
grands dangers, si elle est mal concue et mal
prise ; et il est assez ordinaire de s’en faire de
fausses idées. Ce mal est inévitable pour qui-
conque prétend étre juge, par rapport a soi,
des opérations de Dieu ou dudémon, et dis-
cerner par son propre esprit ce qui vient de la
nature ou de la grace. Il faut donc, aprés avoit
déclaré sincérement et nettement son état in-
térieur, se soumettre humblement et sans rai-
sonner, & ce que le directeur en décide. Quand
méme il se tromperait, et ce qui peut lui arri-
ver, puisqu’iln’est pas infaillible, il n’en ré-
sulterait aucun inconvénient pour nous; Dieu
bénirait toujours notre soumission et notre
obéissance ; il empécherait ou réparerait les
suites de Derreur. Il y est engagé par sa
providence, parce qu’il veutqu'on le regarde
lui-méme dans le ministre qui tient sa place.
Ce principe est le fondement assuré, 'unique
base dela conduite spirituelle. -

Je conviens qu’il faut une grande foi, pour
envisager toujours Dieu dans un homme qui,
apres tout, est sujet A erreur, et n’est pas
exempt de défauts; que ce n’est pas un léger
sacrifice de renoncer, en ce qui nous intéresse
le plus, 4 nos propres idées, & de forles etvives
imaginations, 4 des persuasions, et méme a ce



TROISIEME MAXIME. 55

qui nous paralt une entiére certitude. Mais,
sans ce sacrifice, point d’obéissance du juge-
ment, et sans cette obéissance, point de véri-
table direction.

Enfin, on doit exécuter ponctuellement et
fidelement tout ce que le directeur ordonne;
et si Pon y a manqué par licheté, par faiblesse,
par quelque raison que ce soit, lui en rendre
compte. Ce n’est que par cette fidélité qu’on
peut avancer. Il nous prescrira souvent des
choses fort pénibles & la nature; des pratiques
humiliantes, surtout & I’égard du prochain ;
des pratiques d’un assujettissement continuel,
quelquefois des pratiques petites et minutieuses
en apparence, que notre orgueil dédaignera;
des pratiques opposées & nos idées, & notre
caractére, & nos plus chéres inclinations; et
8’il a Vesprit de Dieu, il est nécessaire qu’il en
agisse ainsi, puisquele but de Dieu, qu’il veut
seconder, ne peut étre que de nous faire mou-
rir & nous-mémes. I} faut étre déterminé & lui
obéir en toutes choses ol ’on ne verra point
de péché manifeste ; et si on croit avoir liew
de lui faire quelque représentation, elle doit
toujours étre soumise 4 sa décision.

L’on auraittortde lui alléguer des difficultés,
ou des impossibilités, ‘souvent imaginaires,
qui sont I'cffet d’une forte prévention ou de la
tentation. En tout cas, aprés les avoir allé-
guées, s’il n’v a aucun égard, il faut céder, et



56 MAXIMES SPIRITUELLES,

se résoudre A obéir. On peut s’assurer de trou-
ver dans ’exécution plus de facilité qu’'on ne
pensait. Rien n’est impossible & la grice et a
Tobéissance, et s’il fallait faire de grands ef-
forts pour se surmonter, la victoire en serait
d’autant plus glorieuse et plus meéritoire pour
nous. Les vertus sont un don de Dieu; il les
accorde presque toujours en récompense de
quelque effort signalé, aprés lequel ce qui
nous coiitait le plus devient aisé. On voit des
preuves sans nombre de ceci dans les vies des
saints.

E—

QUATRIEME MAXIME.

Marcher en présence de Dien;

Se le rappeler 2 toute heure;

Il ne nous quitte en aucun lieu;
Le cceur du juste est sa demeure.

Il n’est point d’exercice spirituel plus recom-
mandé que celui dela présence de Dieun; il n’en
est point de plus utile, ni de plus propre a
nous avancer dans la vertu; c’est un moyen
indispensable. Comment devenir saint, et par-
venir & Punion avec Dieu, si 'on ne s’occupe
habituellement de sa présence? C’est un moyen
tres-efficace. Peut-on, ayanttoujours Dieu pré-
sent, ne pas chercher & lui plaire en tout, ¢t



QUATRIEME MAXIME. 87

ne pas éviter ce qu'on croit lui déplaire? Cest
un moyen trés-simple, qui, dans sa simplicité,
embrasse tous les autres. Dien présent suggére
a chaque instant a Pdme attentive ce qu’elle
doit faire. C’est un moyen trés-doux. Quoi de
plus délectable que le souvenir continuel de
bieu, pour quiconque veut I’aimer et étre tout
a lui! Enfin, c¢’est un moyen dont la pratique
n’a rien que d’ais¢, pour peu qu’on ait de bonne
volonté. .
Marchez en ma présence, dit Dien 2 Abraham,
et vous serez parfait (1). Il ne lui demande que
ce point, parce qu’il renferme tout. David dit
delui-méme, qu’il £appliquait d avoir toujours
Dieu présent en sa pensée (2). Et pourquoi cela?
Parce qu'il est d ma droite, ajouie-t-il, afin que
riennem’ébranle. S’il n’etit pas manqué de fidé-
lité & cet égard, la vue d’une femme ne P'eilt
pas enfrainé dans Iadultére, et de Padultére
dans Yhomicide. Tous les saints, tant de ’an-
cien Testament que du nouveau, n’ont rien eu
de plus & cceur que cette pratique : c’est un fait
connu, sur lequel il n’est pas besoin que j’in-
siste. Je n’en exposerai pas non plus les avan-
tages, parce qu’il n’est personne, ni juste, ni
Pécheur, qui puisse en douter. Je me bornerai
donc a deux points : le premier, 2 bien expli-

s) Genes., xvi, 1,
) Psaim, zv, 8,



- .

58 MAXIMES SPIRITUELLES.

quer ce qu’il faut entendre par marcher en la
présence de Dieu; le second, a indiquer les
moyens qui facilitent cet exercice.

La présence de Dieu peut s'envisager sous
différents rapports. Dieu est présent & tout par
son immensité. Cette présence est nécessaire,
et s’étend aux méchants comme aux bons, aux
damnés comme aux bienheureux, a toutes les
créatures animées et inanimées.

Dieu est encore présent & tout par sa provi-
dence, voyant tout, non-seulement les actions,
mais les pensées les plus secrétes; voyant ls
bien pour Papprouver et le récompenser ; la
mal, pour le condamner et le punir : prenant

' soin de tout, dirigeant tout, selon ses desseins
éternels ; et malgré tous les obstacles, faisant
tout servir a sa gloire,

Dieuest présent d’une maniére spécialedans
les justes, par la grice sanctifiante. Le coeur
dy juste est sa demeure, dit saint Grégoire,

_ pape. Cette présence est une présence de bien~
veillance, de charité et d’union ; elle est le
principe de nos mérites ; elle nous rend en-
fants de Dieu, agréables & ses yeux, et dignes
de le posséder un jour éternellement : elle nous
est communiquée par le baptéme, on la recou-
vre par la pénitence : elle est habituelle et dure
aussi longtemps que I'on conserve la gricea
laquelle elle est attachée. Quoiqu’aucun juste
ne puisse se répondre de cette présence de



QUATRIEME MAXIME. 89

Dieu en so1, parce que personne ne sait s'il
est digne d’amour ou de haine : néanmoins,
quand il a fait ce qui‘lui est prescrit pour se la
procurer, il peut sans présomption croire que
Dieu en a favorisé, et doit faire tout ce qui
dépend de lui pour s’y maintenir.

Dieu est présent 2 I'dAme par la gréce ac-
tuelle, qui éclaire V’esprit et attire la volonté.
Cette présence a ses intervalles ; car quoique
la grice nous soit toujours offerte, elle n’agit
pas toujours, parce que son action suppose de
notre part certzines dispositions. Cette pré-
sence agit plus ou moins sur les pécheurs &
qui elle reproche leurs crimes, et qu’elle in-
vite au repentir, Il en égt qu’elle poursuit sans
reliche, et qui ne peuvent rentrer un instant
en eux-mémes, sans entendre la voix de Dieu
qui les rappelle. A plus forte raison agit-elle
sur les justes, pour les détourner du mal, les
exciter au bien et sanctifier toutes leurs ceu-
vres. Elle se fait d’autant plus sentir, et elle
est d’autant plus efficace, que notre attention
et notre fidélité sont plus grandes.

Enfin, il est une présence de Dien, qui con-
siste dans une paix infuse habituelle. Cette pré-
sence se fait d’abord remarquer par sa douceur,
qui surpasse tout sentiment, au témoignage de
saint Paul. Ensuite, elle 1’est plus qu’apercue,
sans étre goltée, et 'on finit par en jouir,
comme on jouit de la santé, sans y faire de



G0 MAXIMES SPIRITUELLES, -

réflexion. Dieu ne gratifie pas ainsi de sa pré-
sence tous les justes, mais seulement ceux dont
il prend une possession spéciale, et qu ’il veut
meitre dans1’état passif. Les autres n’en éprou-
vent que les effets passagers.

Ces différentes présences ainsi expliquées, il
est aisé de concevoir ce que c’est que marcher
en la présence de Dieu. Ce n’est pas simplement
s'occuper de Dieu, par la pensée, comme peut
faire un philosophe ou un théologien qui mé-
dite sur les choses divines, sans aucun retour -
sur soi; mais c’est penser & Dieu, relativement
4 nos mceurs et a notre conduite, et tirer de
cette pensée des conséquences morales, pour
le réglement de-notréfyie. Ainsi, dans I’exer-
cice de la présence de Dieu, c’est une volonté
droite et pieuse qui doit diriger 'entendement,
et le cceur y a ‘toujours la principale part.

C’est aussi se faire une fausse idée de la pré-
sence de Dieu, que de faire consister cette pra-
tique dans de violents efforts d’esprit, pour
se rendre la pensée de Dieu continuelle. Cela
n’est point praticable, méme dans la solitude
1a plus entiére, et dans le dégagement le plus
absolu des choses d’ici-bas : combien moins
Pest-il pour ceux qui vivent dans le monde,
distraits par les besoins de la vie, par les em-
barras domestiques, par les affaires et par une
foule de rapports inévitables ? Dira-t-on qu’ils
sont dispensés de s’appliquer a la présence de



QUATRIEME MAXIME. 61

Dieu? Ils le seraient sans doute, s'il était vrai
que, pour avoir Dieu présent, il ne fallit pen-
ser & nul autre objet. Mais non : nul chrétien
n’est dispensé de cet exercice a raison des oc-
cupations de son état; parce qu'en effet il est

* trés-compatible avec Ja vie d’ailleurs la plus
occupée.

On marche donc en la présence de Dieu, lors-
que, pouvant disposer de son temps, on a des
exercices réglés qui rappellent a Dieu en diffé-
rentes heures du jour, tels que la méditation
ou Yoraison, la messe, les lectures ‘de piété,
les visites au Saint-Sacrement, les priéres vo-
cales; et que du reste on s’applique sous ses
yeux 4 des choses hqnnétes et utiles, évitant
Voisiveté, et ne laissant point aller son imagi-
nation ni son cceur sur des objets ou mauvais
ou dangereux, ou méme propres a dissiper
T'dme.

On y marche, lorsque, le travail remplis-
sant 1a journée, outre la priére du matin et du
soir, dont rien ne peut exempter un chrétien,
on offre & Dieu ses principales actions, on le
bénit avant et aprés le repas, on se rappelle
par intervalles son souvenir, et I'on use fré-
quemment de ceS courtes oraisons, qu’on ap-
pelle jaculatoires.

On y marche, lorsque, comme Job, on est
attentif sur toutes ses ceuvres, et qu'on veille
sur ses pensces, sur ses paroles, sur sa con-

4



52 MAXIMES SPIRITUELLES,

duite, pour ne rien dire ou faire qui blesse la
conscience et qui déplaise & Dieu. Cette pra-
tique n’a rien de génant pour celui qui craint
Dieu, encore moins pour celui qui 'aime; et
c’est celle de tous les bons chrétiens, Elle n’est
autre chose que la fidélité a conserver la grice
sanctifiante et I’amitié de Dieu : fidélité qui est
le premier devoir du chrétien,

On y marche d’'une facon plus particuliere,
lorsque, comme David, on ne s’éloigne jamais
de son cceur, afin de pouvoir toujours entendre
ce que Dieu lui dit, et les avertissementssecrets
qu’il lui donne ; lorsqu’on s’étudie A corres-
pondre & toutes les inspirations de PEsprit
saint, et a faire chacune de ses actions sous la
direction de la grice. Toutes les personnes in-
térieures suivent cette méthode, la plus propre
a les conduire a la perfection,

Enfin, on y marche d’une maniére plus par-
faite encore, lorsque, ayant été favorisé de la
paix infuse dont j’ai parlé, on s’applique & n’en
point sortir, demeurant toujours au dedans de
sai pour la gotiter, écartant avec soin ce qui
la trouble et nous expose & la perdre, et em-
brassant avee ardeur tout ce qui peut I’entre-
tenir et 'augmenter. Cette paix, comme j’ai dit,
est un pur don de Dieu ; il n’est pas en notre
pouvoir de nous la procurer, mais il dépend
de nous de la conserver,

Quant aux moyens qui facilitent Pexercice

N



QUATRIEME MAXIME. 63

de la présence de Dieu, il en est de généraux,
il en est de particuliers.

Le point capital est d’dter les obstacles : dés
qu’ils sont une fois levés, la présence de Dieu
nous devient familidre et aussi libre, pour ainsi
dire, aussi aisée que la re;piration. 11 faut done
mortifier I’envie de voir, ’entendre, d’appren-
dre des choses inutiles, ou qui ne nous regar-
dent pas, et tout ce qui tient 4 la curiosité, car
la curiosité nous tire de nous-mémes et nous
Jette sur les objets de dehors} et la présence
de Dieu rappelle I’4me au dedans. {1faut arréter
une certaine inquétude naturelle qui porte a
aller, 4 venir, 3 changer de lieu, d’objet, de
situation : inquiétude qui est ’effet de ’ennui
dont ’homme est dévoré, lorsqu’il rentre en
soi et qu’il n'y trouve pas Dieu. Il faut modérer
la grande vivacité, V'activité, I’empressement,
la véhémence des désirs.

11 faut tenir en bride I'imagination, 1’accon-
tumer peu a peu 4 se fixer ; ou, si elles’échappe
malgré nous, la ramener doucement ;.lui sous-
traire ce qui la nourrit, ¢e qui la frappe vive-
ment, et fait sur elle de profondes impres-
sions, comme les spectacles, certaines lectures,
et une application trop marquée aux arts qui
sont de son ressort, dont on peut faire un amu-
sement passager, mais auxquels on ne doit pas
se livrer. Rien n’est plus dangereux que de
donner trop de prise sur nous & 'imagination,



64 MAXIMES SPIRITUELLESS

ni plus incompatible avec Vexercice de la pré-
sence de Dieu. Nous ne sommes pas, il est
vrai, tout & fait les maitres de cette faculté,
dont les égarements sont le tourment des 4mes
pieuses, une matiére féconde des scrupules
pour qui ne sait pas les mépriser, et un grand
sujet d’humiliation. Mais nous sommes les
maitres de lui refuser les objets qu’elle désire
avec ardeur, sur lesquels elle se jette avec avi-
dité et auxquels elle s’attacheavec une sorte de
fureur. Evitons donc soigneusement ce qui lui
sertde pature, cequi la dissipe, cequil’échauffe,
ce qui ’applique trop fortement.

11 faut se conserver dans une grande liberté
d’esprit et de cceur, ne point promener sans
cesse ses pensées sur le passé ou sur avenir,’
mais ne s’occuper que du présent, qui seul est
a notre disposition : supprimer toutes les ré-
flexions inutiles, car il est également contraire
ala présence de Dieu, de réfléchir trop ou trop
peu : ne point semeéler des affaires d’autrui, ni
de ce qui nous est étranger ; mettre ordre 3
ses propres affaires, sans trop de prévoyance
ni d’inquiétude sur le succés, en prenant un
soin raisonnable, et abandonnant le reste a 1a
Providence : ne point se surcharger d’occupa-~
tions, et se ménager des moments pour respi-
rer un peu, et revenir a soi. 1l est bon de ren-
dre service au prochain, et de vaquer aux eu-
vres de charité ; mais le ien a sa mesure, et



N

QUATRIEME MAXIME. 65

il n’est plus bien dés qu’il nuita notreintérieur.
Voila pour la liberté de esprit.

A 1’égard de celle du cceur, n’y rien souffrir
qui le passionne, qui V'affecte trop sensible- '
ment, qui Pagite et le trouble ; qui excite en
lui des désirs ou des craintes, des joies ou des
tristesses excessives ; rien, en un mot, qui le
captive, qui Penchaine, et qui détourne ses
mouvements de P'unique objet ot ils doivent
tendre. Comme cet exercice est un exercice
d’amour, la distraction des affections y est bien
Pplus nuisible que celle des pensées.

Plus Vesprit et le cceur seront libres, plus
on aura de facilité & se tenir en la présence de
Dieu, parce que Dieu est toujours la premiére
chose qui se présente a I'un et a V'autre, lors-
qu’ils sont vides de toute autre chose.

Les moyens particuliers sont: d’avoir habi-
tuellement sous les yeux des objets pieux qui
rappellent & Dieu, tels que le crucifix, des
images ou des tableaux de dévotion, des sen-
tences prises de 'Ecriture ou des Péres : I'es-
Pprit se prend par les sens, et rien n'est plus
capable de fixer I'imagination, ou de la ra-
mener; de faire souvent le signe de la croix,’
selon P'usage des premiers chrétiens, qui, au’
rapport de Tertullien , commencaient par la
toutes leurs actions, méme les plus indifféren-
tes; de savoir par cceur un certain nombre
d’aspirations tirées des peanmes, on d’autres

4.



66 MAXIMES SPIRITUELLES.

endroits des livres saints, et d’en faire usage
dans le cours de la journée. Pour peu qu’on s’y
astreigne dans les commencements, habitude
en deviendra douce et facile, soit seul ou en
compagnie. Si ’on fait chaque jour la médita-
tion, ’on peut se nourrir le long du jour de la
pensée ou de P'affection dont on aura été plus
vivement touché. On peut aussi s’imprimer
fortement dans 'esprit quelque grande vérité,
quelque sentence, et se proposer de la rumi-
ner pendant quelque temps , jusqu’a ce qu’on
en soit bien pénétré, et passer ensuite 3 une
autre. Chacun peut imaginer, a cet égard, dif-
férentes pratiques, les suivre et les changer se-
lon son gout et le profit qu’il en retire.

Mais le grand moyen d’acquérir la présence
continuelle de Dieu, est de s’occuper beaucoup
de Jésus-Christ et de ses mystéres, surtout ce-
lui de sa passion. Les diverses représentations
de ses souffrances frappent vivement I'imagi-
nation: P’esprit y trouve une matiére inépuisa-
- ble de solides et saintes réflexions; le cceur
en est touché, attendri, excité a tous les sen-
timents qui nourrissent 1a dévotion. J’en parle-
rai plus au long dans la maxime suivante.

A P'égard des personnes qui sont dans la
voie passive, il n’est pas besoin qu’on leur en
seigne aucune méthode particuliére pour se te-
nir en la présence de Dieu. Le Saint-Esprit les
leur fait employer toutes; elles n’ont qu’a se li



QUATRIEME MAXIME. 67

vrer 4 sa conduite. Elles gottent dés Ven-
trée, trop de délices dans leur entretien secret
avec Dieu, pour qu’elles soient tentées de se
rien permettre qui puisse I'interrompre. Elles
ont méme regret a tout ce qui leur parait les
en distraire.

Mais dans la suite, lorsque le sensible leur
est 0té, et que Dieu les chasse en quelque
sorte d’elles-mémes, pour les empécher de
faire attention & ce qu’il opére dans leur inté-
rieur, qu’elles se gardent bien d’aller cher-
cher auprés des créatures des consolations
qu’elles ne trouvent plus auprés de Dieu. 11
les en punirait avec une jalouse sévérité ; et si
elles persistaient dans cette infidélité, elle se-
raitimmanquablement suivie de la,perte de leur
état. Sans donc s’assujettir & aucune pratique
marquée, qu’elles soient fidéles & celles que la
grice leur inspire; qu’elles ne se dispensent
d’aucun de leurs exercices de piété ; qu’elles
g’exercent sans reliche dans la mortification
intérieure et extérieure; et qu’elles se persua-
dent que, comme Dieu leur donne plus qu'aux
autres, il exige aussi plus d’elles.

Ilen est, au reste, de’habitude delaprésence
de Dieu comme de toutes les autres. Elle cotite
& acquérir; mais quand on V’a acquise, ce n’est
plus une peine, ¢’est un plaisir de la conserver.
Le tendre souvenir de Dieu, ce souvenir si in-
téressant et si nourrissant pour ’dme, ce sou-



68 MAXINES SPIRITUELLES.

venir si nécessaire dans tous les états de la vie
spirituelle, lui rend insipide et insupportable
tout autre souvenir. Plus elle avance, plus elle
voit Dieu en toutes choses. Elle le voit dans
chacun des objets que la nature offre a ses
regards: la vue de ’ouvrage la rappelle & 'ou-
vrier, et la perfection de ses ceuvres la jette
dans un doux ravissement. Elle le voit dans les
grands événements qui varient la scéne du
monde, dans les biens comme dans les maux
publics et particuliers ; tout est pour elle un
sujet d’admirer et de bénir la Providence. Elle
le voit surtout en ce qui appartient a I'ordre
moral, dans les diverses révolutions qu’é-
prouve sa religion, ici florissante, 14 combat-
tue, dans les scandales que I’hérésie, le
schisme, I'impiété et le libertinage causent en
son Eglise, et-dans la protection toute-puis-
sante qu’il lui actorde, la soutenant depuis
tant de siécles contre des attaques qui renver-
seraient tout autre édifice qu’un édifice divin,
et la consolant par les vertus éclatantes, par la
doctrine, par les travaux et par le zele infati=
gable de plusieurs de ses membres.

Elle le voit enfin en ce qui lui arrive de per-
sonnel, dans la maladie comme dans la santé,
dans Vadversité comme dans la prospérité,
dans les désolations intérieures comme dans
les consolations; et tous les états lui sont
égaux, parce que Dieu se manifeste également



CINQUIEME MAXIME. 69

dans tous. Elle ne voit elle-méme qu’en Dieu,
ses intéréts dans les intéréts de Dieu, sa gloire
dans la gloire de Dieu, son bonheur dans le
bonheur de Dieu. Dés le temps, elle se trouve
transportée dans D’éternité; les choses de la
terre ne se montrent i elle que dans le loin-
tain qui les lui rend tout a fait étrangers ; elle
en juge déja, comme elle en jugera un jour -
dans le ciel. Tels sont les admirables -effets de
Pexercice de la présence de Dieu.

CINQUIEME MAXIME:

S’occuper la nuit et le jour

De Jésus-Christ, de ses mystéres;
Et puiser le plus pur amour
Dans ses blessures salutaires.

Jésus-Christ est le centre de la vie spiri-
tuelle, comme il I’est de la religion. Dans quel-
que voie que l'on marche, active, passive,
ordinaire, extraordinaire, il est le guide uni-
que de toutes les dmes, leur modéle, le grand
objet de leurs méditations et de leurs contem-
plations, le terme de leurs affections, le Yut
de leur course. 11 est leur médecin, leur pis-
teur, leur roi, leur aliment, leurs délices. £¢
sous le ctel 1l n’est point d’aulre nom donné aux



70 MAXIMES SPIRITOELLES.

#ommes, por qui ils puissent étre sanvés (1), ni
parvenir & la perfection.

1l est donc absurde, il est impie de supposer
qu’il y a une oraison, d’ou Phumanité de Jé-
sus-Christ soit bannie, et dont on doive I'ex-
clure, comme n’étant pas un objet assez subli-
me. Ce ne peut étre qu’une illusion diabolique,
de se figurer un état o il ne faille plus s’occu-
per de ’'Homme-Dieu. Que I'on contemple les
perfections de Dieu, si tel est notre attrait;
qu’on se plonge méme et qu’on s’abime dans
Pessence divine: rien n’est plus permis, ni plus
louable, pourvu que la grice nous donne Y'es=~
sor, et que I'humilité nous accompagne en
cette sublime contemplation. Mais qu’on ne
s’imagine pas que ce soit en descendre et se
rabaisser, que de jeter et d’arréter ses regards
sur le Sauveur, toutes les fois qu’il se présente
a la pensée. Une pareille erreur est le fruit
d’une spiritualité fausse, d’un orgueil raffiné ;
¢et, qui le croirait? elle conduit directement
aux déSordres de la chair, par lesquels Dieu
punit presque toujours la superbe élévation de
Pesprit. :

On doit done savoir que, tant que I’dme a le
libre usage de ses facultés, soit qu’elle médite,
soit qu’elle contemple simplement, ¢’est prin~
cipalement vers Jésus-Christ qu’elle doit se

(1) Act.,1v, 12,



CINQUIEME MAXIME. i}

porter. La contemplation pure, ol la seule in-
telligence s’exe‘rce sur un objet tout spirituel,
esttrop haute pour des esprits aussi faibles que
les notres, enfermés dans une masse de chair,
et assujettis en tant de maniéres aux choses
matérielles. Ils ne peuvent soutenir longtemps
une vue si sublime ; il faut se guinder pour s’y
élever : I'ceil de Pame s’éblouit, se trouble,
g'égare : la téte tourne ; et pour avoir voulu
sonder la majesté du Treés-Haut, I'on est ac-
cablé du poidsimmense de sa gloire. Les séra~
phins se couvrent en sa Présence le visage de
leurs ailes ; et nous oserions de nous-mémes
lever et fixer les yeux sur lui! Aussi, pour les
uns, c’est moins une oraison qu’une spécula-
tion platonicienne ; pour les autres, ¢’est une
imagination creuse, ot 'on perd également de.
vue et Dieu et soi-méme. -

De plus, cette contemplation est trop nue et
trop séche pourle cceur, qui n’y trouve aucune
nourriture ; qui, dans une essence et des per-.
fections infinies, considérées d’'une maniére
abstraite, ne voit rien qui I'échauffe, qui I'a-
nime  la pratique de la vertu,qui le soutienne
et Pencourage dans ses peines. Le repos qu’on
se procure par cette prétendue oraison, est un
repos faux, un dangereux quiétisme. On en
sort sec, froid, plein d’estime de soi-méme et
de mépris des autres, de dégot et de dédain
pour la priére vocale, si nécessaire & notrg fa}-
blesse, pour les pratiques communes de piéi¢,



72 MAXIMES SPIRITUELLES,

de charité, d’humilité; plein méme d’indiffé-
rence pour le plus saint et le plus auguste de
nos sacrements.

* Si I'dme, au temps de l’oraison, se trouve
liée dans ses puissances, je congois qu’elle
n’est pas maitresse alors de penser a Jésus-
Christ, ni & quelque autre objet que ce soit.
Dieu, qui veut humilier Iesprit, détruire la
propre activité, et dter au cceur le gout immo-
déré des consolations sensibles, laisse quelque-
fois cette 4me pendant plusieurs années dans
un vide, ou ni Jésus-Christ, ni aucun autre
objet distinct ne se présentent & elle.

Mais premicrement, cet état est violent pour
elle; c’est une espéce de martyre auquel elle
acquiesce, parce que Dieu le veut ainsi, mais
sans 8’y complaire. Et lorsque dans cette af-
freuse nudité, Jésus-Christ lui est rendu par
intervalles, quelle joie pourelle dele retrouver,
des’entreteniravec lui, deleposséderdurant ces
courts moments! avec quel empressement elle
Pembrasse! avec quelle force elle le retient!
- quelle peine, lorsqu’il se retire et la replonge
dans la nuit du néant !

Secondement, qu’elle sait bien se dédom-
mager dans le reste du jour de la perte qu’elle
souffre & 'oraison! Quelle soif ardente de s’u-

ir & lui dans la sainte communion, 3 lui qui,
Zans ces temps d’aridité, est son seul soutien,
gon unique aliment ! Par combien d’élévations
decceur ne se rappelle-t-elle point son précieux



CINQUIEME MAXIME, 73

souvenir ! par combien d’élaps, presque aussi
fréquents que la respiration, ne s’unit-elle
‘point 2 lui! Combien de pratiques ménagées
dans le cours de la journée, ou elle Pinvoque
et 'adore dans ses différents mystéres! C’est
lui qu’elle cherche par-dessus tout dansses lec-
tures de piété, lui qu’elle va visiter de temps
en temps dans son saint temple, lui & qui elle
s'adresse pour toutes les grices qu’elle veut
obtenir, et & qui elle a recours dans toutes ses
tentations. Il n’est point d’dme vraiment et
solidement intérieure, passive ou non, qui
Naspire & vivre en Jésus-Christ, de Jésus-
Christ et pour Jésus-Christ, qui n’ait avec lui,
au moins de cceur, un commerce intime et
continuel. ' ’

Et comment la chose pourrait-elle 8tre au-
trement? Dieu le Pére nous 1’a donné dans
cette vue; lui-méme s’est fait homme pour se
rapprocher de nous et nous rapprocher de lui.
Trop de distance séparait Dieu et ’homme de-
puis son péché. Jésus-Christ s’est revétu de
notre nature, pour faire disparaitre cette dis-
tance; il est le milieu qui réunit les deux ex-
trémes. Personne n’arrive jusqu’au Pére que
par lui, personne ne demeure uni au Pére que
par lui. Quitter pour un moment son humanité
sainte, c’est rompre le lien qui nous attache &
Padorable Trinité. Comment peut-on penser
que le Pére, qui nous attire lui-méme a son

5



14 MAXIMES SPIRITUELLES.

Fils incarné, nous mette jamais dans je ne sais
quel état d’oraison, ou ce soit une imperfec-
fion de se souvenir de ce cher Fils, ot il faille
séparer en lui humanité de la divinité, et
laisser celle-1a pour ne s'occuper que de celle-
ci? Quelle absurdité! quel blaspheme !

Saint Paul était non-seulement un homme
intérieur, mais dans 1’état passif, /i¢ comme il
le dit lui-méme, par I’ Esprit saint (1), qui mai-
trisait souverainement et ses pensées et ses
sentiments, et ses paroles et ses écrits, at ses
courses apostoliques et toutes ses actions. 1l
était méme dans Vétat passif le plus extraor-
dinaire : on ne peut en douter, aprés ce qu’il
raconte de ses ravissements jusqu’au traisiéme
ciel, de la sublimité de ses révélations, des
tentations humiliantes qui en étaient le con-
tre-poids nécessaire, et des dons du Saint-Es-
prit, dont il possédait la plénitude,

Que contiennent ses épitres? que respirent-
elles d'un bout & Pautre, que Jésus-Christ? {1
ne parle que de lui; mais avec quols transports
d’amour et de reconnaissance! ll en est si plein,
que dés que ce nom divin s¢ présente 3 son es-
prit, Peffort qu’il fait pour exprimer tout ce
qu’il en pense, et en méme temps 'impossibi-
1ité or il se sent de rendre ses idées at ses sen=
timents, malgré ce qu’il en dit de plus relavé

(1) Act., 3%, 22



CINQUIEME MAXIME. 75

et de plus touchant, jettent dans son discours -
une sorte d’embarras et de désordre, par l'af-
fluence et I’accumulation des pensées qui en-
chérigsent les unes sur les autres : désordre et
embarras qui sont I'expression la plus vive du
sublime et de I’enthousiasme surnaturel. Que
recommande-t-il sans cesse aux fidéles? d’étu-
dier Jésus-Christ, d'imiter Jésus-Christ, de se
revétir de Jésus-Christ, de tout faire, de tout
souffrir au nom de Jésus-Christ. Il se propose
lui-méme 2 eux comme une copie fidéle de
Jésus-Christ ; il déclare qu’il remplit en sa per-
sonne ce qui manque & la passion de Jésus-
Christ ; ¢’est-a-dire que par ses travaux et ses
souffrances, il s’applique les mérites de la pas-
sion de son maltre ; il assure qu’il porte sursa
chair les stigmates, ou les marques et les ca-
ractéres de Jésus-Christ; il atteste enfin que ce
n’est plus lui qui vit, mais que Jésus-Christvit
en lui.

Que dirai-je de Vapétre saint Jean, le favori
de Jésus, cet aigle qui s’est élevé jusqu’a la
Divinité, pour contempler dans le sein du Pére
la génération éternelle du Verbe? N’a-t-il pas
reposé mystiquement toute sa vie sur la poi-
trine du Sauveur, sur laguelle sa téte avait
reposé A la derniére céne ? Quelle dme fut plus
intérieure et favorisée d’une plus haute con-
templation ? Cependant qu’est-ceque son Evan-
gile, que Vexposition la plus sublime et la plus



76 , MAXIMES SPIRITUELLES.

touchante dans sa sin,..<ité de ce qu’est Jésus:
Christ selon la nature divine, de ce qu’il a
voulu étre pour nous, de ce qu’il désire que
nous lui soyons, et des sentiments les plus in-
~ times de son cceur, tant pour la gloire de son
Pére que pour le salut des hommes ? Que voit-
on dans ses épitres, qu’une tendre exhortation
A aimer Jésus-Christ, et A& nous aimer les uns
les autres comme il nous a aimés? Qu'est-ce.
que ’Apocalypse, qu’une description prophé-
tique de Jésus-Christ, ici-bas sur son église,
au ciel sur ses élus, lavés et purifiés de son
sang, et de son triomphe temporel et éternel
sur ses ennemis ? L’ap6tre touchait 4 la fin de
sa carriére, et il était consommé dans la plus
parfaite unité avec son maitre, lorsque ’Esprit
saint lui dictait ces divins écrits. Et 'en osera
dire qu’il y a un genre d’oraison si élevé, que
Phumanité sainte n’y doit avoir aucun accés !
Avec quelle horreur saint Jean eiit-il entendu
et rejeté une si détestable proposition !

Parmi les saints de I'un et 'autre sexe, tant
anciens que modernes, il y a eu certainement
un grand nombre de contemplatifs, de quelque
contemplation qu’on P’entende, soit active, soit
passive. Qu’on en nomme un senl qui n’ait
pas fait de Jésus-Christ et de ses mystéres la
base de son oraison, autant qu’il a dépendu de
lui d’y appliquer son esprit, et qui, dans ses
écrits, n’ait proposé la connaissance et 'amour



CINQUIEME MAXIME. 11

_ de Jésus-Christ comme P'unique voie qui con-
duise a la perfection. Il n’y en a point, il n’y
en a jamais eu, il n’y en aura jamais.

Vous donc qui aspirez a la vie intérieure,
¢'est-a-dire alavéritable vie chrétienne, entrez,
selon le conseil du saint auteur de ’Imitation,
dans Pintérieur de Jésus-Christ ; appliquez-vous
a bien connaitre son 4me, et transportez dans
votre cceur les sentiments du sien. Que cetle
étude soit la matiere ordinaire de vos oraisons,
de vos lectures, de vos réflexions; que tout s’y
rapporte, comme & son centre et & sa fin. Ne
croyez jamais que vous ’ayez épuisée, ni méme
assez approfondie. Les saints y ont toujours dé-
couvert de nouveaux trésors, & mesure qu’ils
avancaient, et tous se sont plaints que ce qu’ils
en savaient, était bien peu de chose auprés de
ce qu’ils désiraient en Savoir.

Ne vous bornez pas & étudier JeSllS‘Chl'lSt
excitez votre cceur a 'aimer. L’amour de Dleu
etI’amour de ’'Homme-Dieu ne sont qu’un seul
et méme amour. Nourrissez-en votre 4me, met-
tez tout en usage pour V’accroitre de jour en
jour, et que ce soit le but de tous vos exercices.
Qui n’aime pas Jésus-Christ, soit anathéme.
L’aimer faiblement, ¢’est n’étre qu’un chrétien
imparfait ; I’aimer en vrai chrétien, c’est dési-
rer, c’est s’efforcer de ’aimer toujours davan-
age, persuadé qu'on ne V’aimera jamais assez,



78 - MAXIMES SPIRITUELLES.

ni autant que le mérite excés ineffable de son
amour pour nous.

Mais I’aimer sans’imiter, seraitune affection
vaine, stérile et trompeuse. Soyez donc les
imitateurs de Jésus-Christ. Le modéle est par-
fait, chaque trait en est parfait. 1l convient &
tous les états et & toutes les conditions. Rois et
sujets, hommes publics, hommes privés, riches
ou pauvres, vivant dans le monde ou retirés du
monde, sains ou malades, dans la prospérité
ou dans Padversité, dans ’état actif ou dans
‘Pétat passif, et dans tousles degrés de cesétats,
dans les consolations ou dans les peines inté-
rieures, Jésus-Christ offre dtousdans ses mysté-
res, dans ses vertus, dans sa doctrine, les exem-
ples et les lecous qu’ils doivent suivre ; il leur
en fournit les plus puissants motifs, et dans
sa grace et ses sacrements, il Jeur en présente
les moyens les plus efficaces. Le détail me me-
nerait trop loin, et d’ailleurs il existe sur ce
sujet quantité d’excellents ouvrages.

Mais méditez surtout sa passion, affection-
nez-vous a sa passion, retracez dans votre vie
les vertus dont sa passion vous montre le ta-
bleau le plus frappant. Allez & I’oraison puiser
Pamour dans ses plaies salutaires, et surlout
dans celle de son cceur. Souvenez-vous que
C’est sur sa passion que porte tout I’édifice de
notre religion, que c’est pour motrir sur la



CINQUIRME MAXIME. 79

croix qu’il est descendu du ciel, que ¢’est par
ce sacrifice qu’il a apaisé son Pere, qu’il a
expié le péché, qu'il nous a ouvert le ciel et
mérité toutes les graces qui nous y conduisent;
que T'auguste sacrifice de nos autels, lequel est
Pacte principal de notre culte, n’est que le mé-
morial, le renouvellement et Vextension de
celui du Calvaire; que lui-méme a recom-
mandé tant aux prétres qu’aux simples fidéles,
d’offrir son corps adorable et de le manger en
mémoire de lui crucifié et immolé pour notre
amour.

Le crucifix est et sera toujours le plus beau
livre des 4mes pieuses; il parle aux sens, il
parle & Vesprit, il parle au cceur : nul langage
n’est aussi éloquent, aussi touchant que le
sien. II est & la portée des plus simples et des
plus ignorants, et en méme temps au-dessus
de l'intelligence des plus grands génie~ et des
plus savants : il dit tout, il apprend \ #:il
répond 4 tout; il anime aux plus grands efforts
de vertus; il console et soutient dans les peines
les plus améres; il en change méme I'amer-
tume en douceur.

1l invite les pécheurs & la pénitence; il leur
fait sentir toute la malice et I’énormité de leurs
crimes; il les leur reproche avec autant da
tendresse que de force; il leur en présente
le reméde, leur en assure le pardon, et il
excite dans leur cceur les sentiments d’une



80 MAXIMES SPIRITUELLES.

tontrition également amoureuse et doulou-
reuse.

Il encourage les justes, il leur aplanit les
difficultés de la vertu; il les porte  se combat-
tre, & se renoncer, a se rendre sourds aux
cris de amour-propre qui craint la pauvreté
la douleur, les afflictions, tout ce qui mortifie
Vesprit et la chair ; surtout il humilie et anéan-
tit orgueil humam, source de tout vice et de
tout péche.

1l nous attire au recuenllement EY I’oraison,
a la vie intérieure. Il nous préche la douceur
la patience, le pardon des injures, Pamour
des ennemis, la charité envers nos fréres, jus-
qu’a donner notre vie pour eux. Il nous pro-
voque a ’amour de Dieu, en nous apprenanta
‘quel point il nous a aimés, et combien il mé-
rite d’étre aimé; a la soumission et a la con-
formité . parfaite & sa volonté, quelques ri--
gueurs qu’'elle exerce sur nous; & ’'amour des
croix et des humiliations; a la confiance et &
Tabandon dans les plus extrémes désolations.
11 nous engage, en un mot, i la pratique de
toutes les vertus et a la fuite de tous les vices,
d’une maniére si douce, si persuasive, si
efficace, qu’il n’est pas possible de s’y refuser.
Ame dévote, voulez-vous parvenir & I’union
avec Dieu? voulez-vous obtenir le don pré-
cieux de sa présence continuelle, qui vous faci-
litera l'accomplissement de tous vos devoirs?



CINQUIEME MAXIME. 81

passez chaque jour quelque temps en oraison
devant le crucifix; n’ayez point d’autre sujet de
meéditation que celui-13, regardez-le, prenez-le,
entre les mains, conjurez Jésus-Christ atta-
ché sur la croix, d’étre lui-méme votre mai-
tre et votre directeur., Faites taire I’esprit en
sa présence et ne laissez parler que le cceur.
Baisez tendrement ses pleds et ses mains; ap-
pliquez votre bouche a la plaie de son cbté

voire dme g’attendrira, des torrents de gréce
Yinonderont; vous en puiserez les eaux avec
Jote dans les sources du Sauveur (1); vous
avancerez dans les voies spirituelles, qui toutes
sont renfermées dans la croix.

Et ne dites pas que cette vue ne vous dit
rien, qu’elle laisse votre cceur froid et insen-
sensible, que vous demeurez muet, quelque
effort que vous fassiez pour exprimer votre af-
fection. Si vous ne pouvez parler, vous pouvez
écouter. Tenez-vous en silence, humble et
anéanti aux pieds de votre Sauveur; si vous
persévérez, il ne tardera pas & vous instruire,
a vous nourrir, & vous fortifier, Et quand vous
n’en sentiriez pas les effets dans ’oraison méme,
vous vous en apercevrez dans votre conduite,
et au changement qui se fera peu 2 peu dans
vos dispositions. Nous sommes impatients, et
nous voulons toujours du sensible : voild ce

(1) Isaie, xi1, 8.
8.



82 MAXIMES SPIRITUELLES.

qui nous fait quitter les meilleures pratiques,
lorsqu’elles ne réussissent pas au premier es-
sai. Persévérez, je le répéte; trouvez bon que
Jésus-Christ éprouve un peu votre amour, vous
qui avez tant abusé du sien; il couronnera
votre persévérance, et la récompense sera le
don d’oraison.

La passion du Sauveur a été la dévotion
spéciale des saints les plus renommés pour la
vie intérieure, d’un Bernard, d’'un Francgois
d’Assise, d’un Jean de la Croix, d'une Cathe-
rine de Sienne, d’'une Gerfrude, d’une Thé-
rése, pour ne point parler de mille autres. Elle
a fourni la matiére d’'un nombre infini d’ou-
vrages de piété. Qui ne connait en particulier
P’admirablelivre des souffrances de Jésus-Christ,
composé par un saint religieux, captif chez les
Mahométans? Est-il quelqu’un qui I’ait lu, qui
Pait médité, sans en tirer un grand profit

' spirituel ?

Si les vrais mystiques disent qu’il y a des
états ot on perd de vue Jésus-Christ, ils ont
soin d’ajouter que ces états sont l'expression
des états mémes de Jésus-Christ; que c¢’est lui
qui imprime successivement dans I'ime toutes
les dispositions de la sienne, depuis son en-
fance jusqu’a sa mort; qui de degré en degré
les fait passer d’abord par les douceurs sensi=
bles, ensuite par les souffrances de corps et
d’esprit, par les humiliations, par les contra~



CINQUIEME MAXIME. -83

dictions, les calomnies et les persécutions de la
part des hommes, par les tentations de la part
des démons; et, du cbté de Dieu, par les
épreuves et le délaissement intérieur,

Dans ces états, I’dAme ne voit pas Jésus-Christ
qui la crucifie, parce que ce serait pour elle
une consolation trop grande, de savoir que
c’est lui qui est Pauteur de ce qu’elle endure,
et qu’il est nécessaire qu’elle Vignore, afin de
donner lieu & I'exercice de sa foi, & son parfait
abandon et & la plénitude de son sacrifice.
Jésus-Christ se cache i elle, afin que; souffrant
davantage, elle mérite aussi davantage. 1l la
tient durant toute la vie dans les ténébres et la
nudité, pour donner plus de prix a sa confiance
et & son obéissance.

Ainsi, il est vrai que cette 4me n’est jamais
plusréellement et plusintimement unie  Jésus-
Christ, que dans ces moments ou il met entre
elle et lui un voile épais, qu’elle voudrait bien,
mais qu’elle ne peut pas lever. C’est en ce sens
uniquement, qu’il faut entendre tous les spi-
rituels approuvés, qui ont traité cette matiére.
Ce serait une injustice criante de les confondre
avec les quiétistes avérés ou légitimement sus-
pects; et, faute de bien connaitre la différence,
ou plutdt Popposition de leurs sentiments, un
directeur se mettrait hors d’état de connaitre
la voie passive, de la distinguer de la fausse



85 MAXIMES SPIRITUELLES.

quiétude, et de conduire les dmes éprouvées
. que Dieu lui adresserait.

Ce que je viens de dire de Jésus-Christ doit
s’entendre aussi de la sainte Vierge et des
saints. La dévotion envers les saints a son
principe et sonfondement en Jésus-Christ, seul
auteur de leur sainteté, et elle se rapporte a
lui. Cette dévotion appartient & tous les états,
méme les plus sublimes. Vouloir ’en bannir,
ne fit-ce que pour un temps, sous quelque
prétexte que ce soit, ¢’est une erreur.

Et quel moyen de se persuader qu’il y ait un
état d’oraison d’ol la douce pensée de Marie
soit exclue, ou il ne faille ni Pinvoquer, ni
s’occuper de ses vertus et de ses grandeurs?
Nest-ce point par elle que 1’on va a son Fils,
comme c’est par le Fils qu’on va au Peére?
N’a-t-elle pas des rapports intimes et particu-
liers avec les trois personnes de I’adorable Tri-
nité? Tous les mystéres de la religion ne nous
rappellent-ils pas & elle? N’est-elle pas le canal
des graces, et laplus puissante médiation qu’on
puisse employer auprés de Jésus-Christ?

Si donc, dans les temps de ténébres, de trou-
ble et de désolation intérieure, I'dme, au mo-
ment de oraison, est privée de la vue et du

commerce de Marie, ¢’est pour les mémes rai-

sons qui Ja privent de Ja vue et de l'entretien
de Jésus-Christ. Mais comme c’est alors que ;



CINQUIEME RMAXINE, 83

Jésus-Christ 8'unit plus étroitement & I’dme,

¢’est alorsaussi qu’illui communique un amour

plus tendre et plus profond poursa sainte mére.
| D’ailleurs, cette privation n’empéche pas que

“lematin &t le soir, et dans le cours de la journée,
: on adresse a Marie des priéres parucuheres, et
i qu’on ne I’honore par diverses pratiques.

11 faut en dire autant par proportion des
autres saints. L’dme intérieure a un commerce
étroit avec eux ainsi qu’avec les saints anges.
En quelque état qu’elle soit, elle a.toujours
Pintention de les honorer et de les prier; plus
son état est relevé, plus sa dévotion pour eux
s’accroit, quoiqu’elle n’ait pas toujours la li-
berté de penser a eux et de les invoquer. Mais
lorsqu’elle le peut, et je ne crois pas qu’il y ait
des jours ou elle ne le puisse, 2 moins d’une
suspension extraordinaire en ses facultés, elle
leur rend en général et en parliculier le cults
qu’elle leur doit.



86 MAXIMES SPIRITUELLES.

SIXIEME MAXIME.

Blen user des deux sacrements,
Dont I'un nous lave et purifie;
L’autre de divins aliments

Nous engraisse et nous fortifle.

Tout le monde sait qu’aptrés le baptéme, qui
nous régénére, mais qui ne se donne qu’une
fois, les deux principales sources de la grice
sont les sacrements de pénitence et d’eucha-
ristie, qui peuvent se renouveler aussi souvent
que I’dme en a besoin, et dont le premier la
nettoie de ses souillures, et la rend toute pure
- aux yeux de Dieu; le second entretient sa vie
spirituelle, en la faisant participer & l'awteur
méme de cette vie. Le bon usage de ces deux
sacrements est donc ce qui contribue le plus &
la sanctification des chrétiens; et I'on peut ré-
pondre du salut de quiconque fait ses efforts
pour s’en approcher dignement, et pour en
tirer le fruit attaché & leur institution.

Faurais trop de choses a dire, 8’il me fallait
traiter cette matiére dans une certaine étendue;
et d’ailleurs mon sujet ne le demande pas. Je
n’écris pas ici pour ceux qui n’approchent du
tribunal de la pénitence et de la sainte table,
que pour satisfaire au précepte de 'Eglse. Ce



SIXIEME MAXIME. 87

que je puis leur dire, si cet ouvrage leur tombe
entre les mains, ¢’est qu'en se bornant  ce qui
est de devoir indispensable, ils courent grand
risque de ne pas apporter 4 la réception de ces
deux sacrements les dispositions requises;
c’est que §’ils ont quelque habitude criminelle,
il est fort & craindre qu’ils ne §’en corrigent
pas, n’étant soutenus qu’une fois ’an par les
bons avis d’un confesseur, et par la nourriture
du banquet eucharistique, et par conséquent,
qu’ils sont bien exposés & ne pas faire leur
salut. ‘

Je n’écris pas méme pour les personnes qui
sont dans 'usage de ne se confesser et de ne
communier qu’aux grandes fétes. Il peut se
faire qu’elles ménent une vie exempte de
fautes considérables; mais on peut leur repro-
cher avec raison de ne pas avoir assez de zéle
pour leur sanctification, et de ne pas répondre
au désir de 1’Eglise, ni a U'intention de Jésus-
Christ dans linstitution de ces deux sacre-
ments. Qu’elles me permettent de les exhorter
a lire quelque bon ouvrage sur les avantages
inestimables qu’on en tire, lorsqu’on s’en ap-
proche dignement et fréquemment; & serendre
aux pressantes invitations que I’Eglise leur fait
1a-dessus dans ses instructions publiques, et &
écouter avec docilité les conseils salutaires du
guide de leur conscience.

Je n’écris que pour les chrétiens qui, résolus



88 AMAXIFES SPIRITUELLES.

de vivre saintement, et sachant qu'un des
moyens de sainteté les plus eificaces est la fré-
quentation des sacrements, ont pris la pieuse
habitude de se confesser et de communier, ou
-tous les quinze jours,outoutes les semaines, ou
méme plus souvent, selon que leurs occupa-
tions le leur permettent, et que leur confesseur
les y autorise. J’écris pour les personnes con-
sacrées a Dieu, comme les prétres, les reli-
gieuses, dont les uns, pour le devoir de leur
ministére, pour le bon exemple, pour se con-
former au reglement du concile de Trente, sont
dans le cas de célébrer la messe tous les jours,
ou tout au moins les dimanches et les fétes; et
les autres sont astreints par leur régle & un
certain nombre de communjons par semaine,
auxquelles ils ne peuvent manquer habituelle-
ment sans une sorte de scandale.

En me restreignant & ces personnes, que de
choses n’aurais-je point & dire, que d’abus 3
relever, que d’imperfections a corriger, que
de conseils & donner! Je me bornerai a ce qu’il
y ad’essentiel, avec d’autant de plus de raison,
que e détail sur cette importante matiére est
épuisé dans je ne sais combien d’écrits gui
sont .entre les mains des fidéles. J’avertis seu-
lement qu’il faut étre également en garde con-
tre les livres qui tendent 2 éloigner de la
sainte table. en exigeant des dispositions trop
parfaites, qui ne peuvent étre le fruit que de



SIXIEME MAXINE. 89

la réception fréquente du corps de Jésus-
Christ, et en exagérant les dangers de la com-
munion indigne, sans insister assez fortement
sur les avantages de la bonne communion ; et
contre les livres qui établissent sur ce sujet
des principes trop reldchés, au jugement des
pasteurs de I’Eglise. Ce que je dis des livres,
doit & plus forte raison s’entendre des confes-
seurs, dont les mauvaises décisions, par cela
méme qu’elles sont secrétes et en dernier res-
sort, n’en sont que plus dangereuses.

Je regarde d’abord comme un grand mal,
par rapport & l'usage de la pénitence et de
P’eucharistie, qu’on se soit écarté des princi-
pes et de la pratique de I’ancienne Eglise, ou
la confession était plus rare, et la communion
plus fréquente. L’évéque était alors le seul, ou
presque le seul confesseur ; et si les premiers
fidéles qui communiaient chaque fois qu'ils as-
sistaient au sacrifice, sans parler des commu-
nions qu’ils faisaient dans leurs maisons, se
fussent confessés aussi souvent que le font
aujourd’hui les personnes dévotes, il est évi-
dent que Vévéque , déja fort occupé d’ailleurs,
n’elit pu suffire a les entendre. Quoique leur
vie fit plus sainte que la notre, il leur échap-
pait cependant journellement bien des fautes
légeres, dont ils ne jugeaient pas qu’il fut be-
soin de s’accuser habituellement ! S’ils avaient
quelque peine contre leurs fréres, ils se récon-



90 - MAXIMES SPIRITUELLES.

ciliaient et s’embrassaient avant que de prd-
senter leur offrande ; et pour les fautes quoti-
diennes, ils croyaient, comme V’enseigne saint
Augustin, qu’elles étaient entiérement effacées
par la récitation de P’oraison dominicale. lls
ne s’adressaient donc & 1’évéque, ou au pré-
tre qui en avait la charge de sa part, que pour
les péchés un peu considérables, ou du moins
douteux ; et on peut croire que leur cons«
cience était pour le moins aussi délicate que
celle des dévots de nos jours.

Dans la suite, 'les confesseurs s’étant multi-
pliés, la facilité de s’adresser & eux a rendu les
confessions beaucoup plus fréquentes ; et le
saint usage de communier chaque fois qu’on as-
sistait & la messe s’étant perdu, on n’a cru
pouvoir le faire sans 1’avis et la permission du

“confesseur, ce qui a introduit les confessions
réglées a4 la huitaine, ou méme plus souvent.
Il est trés-rare que les bonnes 4mes portent &
ces confessions des péchés griefs : ce ne sont
pour Dordinaire que des fautes vénielles, que
des imperfections et des manquements d’inad-
vertance et de pure fragilité. Cependant la
plupart croient qu’il est absolument néces-
saire de s’en confesser avant que de commu-
nier. De la vient que, si leur confesseur est
absent ou malade, elles s’abstiennent de eom-
munier; ou méme s’il leur arrive de tomber
en quelque faute légére, elles suspendent les



SIXIEME MAXIME. 1 |

communions qui leur sont prescrites, lors-
qu’elles n’ont pas la commodité de recourir au
sacrement de pénitence. Il en est qui n’oseraient
communier plusieurs fois la semaine, si elles
ne se confessaient chaque fois, quoique la cons-
cience ne leur reproche rien de tant soit peu
considérable ; il en est de méme qui, commu-
niant tous les jours, croient, par cette raison,
devoir aussi se confesser tous les jours.

Or, ces confessions si fréquentes, dont on se
fait une sorte d’obligation, sont sujettes & abus.
Elles donnent lieu aux anxiétés et aux scru-
pules; on se tourmente pour trouver quelque
chose 4 dire; on s’arréle & des imaginations
qu’on ferait mieux de mépriser ; on s expose &
manquer de contrition. Souvent il n’y a pas
matiére d’absolution, et néanmoins on trouve-
rait mauvais que le confesseur ne la donnit
pas. Le plus grand mal est que, faute de con-
fession, ’on manque Ja communion, lorsqu’on
pourrait et devrait la faire. On nesaurait croire
ce qu’il en cotite & des confesseurs sensés pour
réduire sur ce point de certaines &mes & une
pratique raisonnable : elles s’effarouchent; el-
les se scandalisent; on ne peut souvent en ve-
nir & bout ; il faut céder 4 leur entétement, si
Pon ne veut pas prendre de parti violent.

Un autre abus plusgrand encore et plus com-
mun, est celui de faire consister toute la per-
fection dans Vapproche fréquente des sacre-



92 ' MAXIMES SPIRITUELLES.

ments. Il'y a bien des personnes qul,sans son-
gerz‘l se corriger de leurs défauts, péut-étre
méme sans les connaitre, tant I’amour-pro-
pre les aveugle ; qui, impatientes, aigres, cri-

tiques, médisantes, pleines d’estime d’elles-

mémes et de mépris pour le prochain, fieres
dela multitude de leurs pratiques extérieures,
et n’ayant pas méme idée de la mortification
intérieure, se croient des saintes parce qu’el-
les communient plusieurs fois la semaine, ou
méme tous les jours.

Cependant elles sont sensibles, dehcales,
_soupconneuses, ombrageuses, dures pour au-
trui, indulgentes pour elles-mémes, dissimu-
lées, politiques, flatteuses, curieuses, jalouses,

————

impérieuses, intrigantes, inquittes sur leur -

santé, ennemies de la moindre géne, sensuel-
les, attentives & se procurer toutes les com-
modités ; mais parce qu’elles demeurent long-

temps & I’église, ou elles entendent plusieurs -

messes de suite; parce qu’elles récitent régu-
lierement chaque jour un certain nombre de
priéres vocales ; parce qu’elles ont une heure
marquée pour faire ou entendre une lecture
de piété, dont elles ne profitent pas; parce
qu’assises pour 'ordinaire, et le corps fort &
Paise, elles font une prétendue oraison, qui
est une véritable oisiveté, elles sont trés-con-
tentes d'elles-mémes, et se proposeraient vo-
lontiers pour des modcles de perfection. Tout



SIXIEME MAXIME. 93

le fruit qu’elles retirent de leurs communions
et de leurs autres exercices est une vanité
spirituelle, un orgueil secret, et tousles vices
subtils qu’engendre une dévotion entée sur la
recherche de soi-méme.

C’est aux confesseurs a voir si leur cons-
cience n’est pas chargée de tant de communions
pour le moins inutiles. Ils n’y prennent pas
toujours garde d’assez prés, et ils ne pensent
pas que les justes reproches qu’on fait a ces
personnes retombent sur eux, lorsqu’ils leur
accordent avecune indiscréte profusion la nour-
riture céleste, dont Dieu les a établis dispen-
sateurs.

Un troisiéme abus est de se faire une espéce
de routinede la confession et de la communion.
On s’y présente sans préparation, ou avec une
préparation superficielle, parce que F'on crain-
drait de manquer 2 la régleet d’étre remarqué,
ou parce que le directeur I’a ainsi ordonné ; et
Pon s’acquitte de ces actions si saintes & peu
prés comme d’une action ordinaire.

Mais considérons chaque sacrement en par-
ticuliér. Ce qui est le plus & craindre au sujet
de la confession fréquente, c’est premiérement
ou qu'on ne s’examine pas assez, ou qu’on
pousse I'examen jusqu’a Iinquiétude et aun
scrupule. Les personnes légeres, dissipées,
ou qui n’ont qu'uue dévotion froide et indifié-"
rente, sont sujettes & se mal examiner. Quel-



N

94 MAXIMES SPIRITUELLES.

ques-uns ne s’examinent que sur leurs actions
extérieures, et touchent a peine a ce qui se
passe au dedans. D’autres ont des défauts fa-
voris, auxquels ils ne pensent méme pas.
D’autres ont une formule d’examen toute dres-
sée, qu’ils récitent de mémoire au confesseur,
resque toujours dans le méme ordre et dans
es mémes termes. Il en est aussi qui, sujets
d’habitude a des fautes vénielles, comme &
mangquer a certaines régles, et n’ayant nulle
enviede s’en corriger, prennent le parti de les
exclure de leur examen et de leur accusation.
En général, ’examen se fait mal, ou parce
qu’on n’est pas assez instruit, ou parce qu’on
ne veille pas assez sur soi dans I'intervalle des
confessions, ou parce qu'on n’a pas un désir
sincére d’avancer dans la piété.

Au contraire, les 4mes excessivement timo-
rées, les imaginations vives, les petits esprits,
sont exposés & s’examiner avec trop de sévé-
rité, ou avec trouble et anxiété : ils voient des

. fauites partout ; ces fautes, qui quelquefois ne

sontrien,ils les grossissent, s’en font des mons-
{res, ils confondentle sentiment avec l¢ consen-
tement, le premier mouvement, qui est invo-
lontaire, avee Vacte réfléchi ; ils s’embarrassent
dans leurs recherches ; les heures entiéres nd
leur suffisent pas; c’est un tourment pour eux
chaque fois qu’il faut se confesser. Cet examen
les fatigue non-seulement au moment de la

.



SIXIEMB MAXIME. 1]

confession, mais 4 tous les instants de la jour-
née : et, au lieu queles premiers ne rentrent
presque jamais dans leur conscience, ceux-ci
n’en sortent point, et ne font autre chose que
de se chicaner et de s’éplucher.

Favoue qu’il est difficile de tenir ici le juste
milieu entre le trop et le trop peu. Pour les
personnes dont la vie est réglée, qui ont peu
de rapports extérieurs, et dont les occupations
sont toujours a peu prés les mémes, qui, d’ail-
leurs, font chaque jour 'examen de conscience,
il me parait que celui qui précéde la con-
fession, doit leur prendre peu de temps, et
qu'un coup d’eeil leur rappelle ce qu’elles ont
fait dans lasemaine. i} faut plus de temps pour
les autres ; mais ce temps a ses bornes; un
quart d’heure est plus que suffisant pour une
confession de huit jours; et encore vaut-il
mieux s’exposer 3 oyblier quelque faute légére,
que de se soumettre & la torture pour n’en
omettre aucune, .

L’examen doit se faire avec simplicité, avec
paix, avec droiture, aprés avoir invoqué I'Es-
prit saint sur les lumiéres dé qui 'on doit plus
compter que sur ses propres recherches, Je
voudrais donc que, sans faire de pénibles ef4
forts de mémoire, on le pridt de nous éclairer
sur les fautes qui déplaisent le plus  Dieu, qui
choquent ou scandalisent le prochain, et qui



96 MAXIMES SPIRITUELLES.

nuisent davantage a notre avancement ; qu’en-
suite 'on s’en tint a celles qui se présentent 2
Pesprit; qu’on fit plus d’attention aux habi- |
tuelles qu’aux passageres, a celles o il entre |
du propos délibéré et de la réflexion, qu’a
celles qui échappent par inadvertance et par
vivacité.

Mais ce qui est plus important, est de con-
cevoir de ses fautes une véritable douleur et de
formerun ferme propos de s’en corriger. Pour
les &mes que j’aiici en vue, la chose n’est pas
difficiled’égard des péchés tant soit peu griefs,
dont je suppose qu’elles ont une horreur habi-
tuelle. Mais il n’en est pas de mémed I’égard
des moindres péchés, soit d’action, soit d’omis-
sion, qui tiennent & quelque défaut qu’on mé-
nage trop, et sur lequel on n’a pas le courage
de se combattre, tels que la vanité, la curio-
sité, laparesse, la sensualité, 'esprit de critique,
et d’autres semblables. Ces péchés reviennent
a chaque confession : il est bien difficile qu’on
en ait une contrition sincére, ni qu’on se pro-
pose sérieusement de n’y plus retomber, tant
qu’on en laisse subsister la cause, et qu’on ne
prend nulle mesure pour la détruire. Ce sont
tout au plus les branches que 'on coupe:
mais elles repoussent sur-le-champ, parcequ’or,
épargne laracine. La contrition des fautes vé<

. nielles d’habitude, et commises avec vue, est



SIXIEME MAXIME. 97

aussi suspecte que celle des péchés mortels
de méme nature. On voudrait s’en corriger,
mais au fond, on ne le veut pas; c'est-a-
dire que la grice le demande, et la volonté le
refuse.

Jesais qu’on ne peut jamais s’assurer que
moralement de sa contrition ; mais s’il y a un
moyen de se tranquilliser sur ce point, c’est
de prendre la ferme résolution de ne commet-
treaucune faute avec vue et réflexion, et de
tenirla main & Pexécution. Alors ilne reste
plus que les fautes de premier mouvement,
d’inadvertance, de pure fragilité, ol il n’entre
qu’une demi-volonté; et la détermination ou
Pon est de ne s’en permettre aucune, nous
obtient aisément de Dieu la grace du repentir :
car nous ne le formons pasen nous,cerepentir,
c’est Dieu qui I'accorde, et il ne Paccorde qu’a
la volonté qui use bien des autres gréices quiy
disposent.

Doutez donc, 4me chrétienne, de la sincérité
de votre contrition, jusqu’a ce que vous syez
formé le ferme propos d’éviter toute faute vo-
lontaire. Mais aussi, si telle est votre disposi-
tion habituelle, n’ayez plus d’inquiétude sur ce
sujet. Cen’est point par les sentiments que
vous tachez d’exciter envous au moment de
la confession, ni par les actes que vous profé-
rez, qu’il faut juger de votre contrition ; mais
par 'horreur que vous avez habituellement

6



98 MATXIMES SPIRITUELLES.

du péché, par votre attention extréme a vous
en garder, par vos efforts pour combattre vos
mauvais penchants et vos mauvaises habi-
tudes. Cette régle est sire, et il n’y en a pas
d’autre.

Vous é&tes quelquefois effrayée, parce que
vous ne sentez aucune douleur, que votre
ceeur vous parait froid et glacé, et que vous ne
prononcez, ce vous semble, que de bouche
votre acte de contrition. Autrefois vous aviez
‘un regret sensible; I'amour vous serrait le
ceeur, vous versiez méme des larmes. Con-
sultez le fond de votre volonté ; voyez si vous
y trouvez une sincére détestation des péchés
que vous allez accuser. Si vous pouvez vousen
répondre, soyez tranquille et ne cherchez pas
@’autre certitude. Votre disposition est peut-
étre meilleure qu’elle n’était quand vous étiez
touchée d’une douleur sensible. Rejetez done
hardiment toutes les craintes, tous les doutes,
tous les scrupules qui vous viennent 13-dessus;
et aprés avoir pris, s’il le faut, 1’avis de votre
confesseur, ne vous permettez jamais de vous
_ Y arréter.

Au reste, s’exciter 4 la contrition n’est pas,
comme bien des personnes se I’imaginent, se
presser le caeur pour en exprimer quelque
sentiment, ni se provoquer aux larmes; c’est
demander humblement & Dieu qu’il mette lui-
méme dans votre dme un véritable repentir,



BIXIEME MAXIME, 99

et ensuite faire simplement et paisiblement
son acte de contrition. 11 suffit de le taire une
fois avant que d’entrer au tribunal, et de le
répéter tandis que le prétre nous donne I’ab-
solution. ,

Aprés vient I'accusation, ou P'on tombe en
bien des défauts par trop ou trop peu de détail,
par amour-propre, par une mauvaise honte.
Quant aux manquements qui viennent d’un
esprit borné, grossier, mal instruit, ¢’est an
confesseur d’y suppléer par les questions qu’il
jugera nécessaires.

L’accusation doit étre courte et simple. Point
da détails inutiles et ol souvent ’on implique
le prochain. Point de détours, point de circon-
locutions. Ne pas faire un long récit pour dire
qu’on s’est impatienté ou qu’on a manqué 3
la charité. 11 est des personnes qui croient se
mal accuser, si elles ne racontaient par le
menu tout ce qu'on leur a dit et ce qu’elles
ont répondu.

Elle doit étre claire et précise. Point d’obs-
curité, ni d’ambigulté, ni de déguisement.
Que le confesseur comprenne la chose comme
vous la comprenez vous-méme. Point de ces
accusations vagues qui ne sont qu’un remplis-
sage inutile, auxquelles sont sujets ceux qui
veulent charger leur confession de beaucoup
d’articles. On s’accuse d’avoir de 1’amour-
propre et de Yorgueil; c’est 'accusation d’un



100 MAXIMES SPIRITUELLES.

vice et non celle d'un péché. On s’accuse de
sa lacheté au service de Dieu; il faut dire en
quoi. On s’accuse d’avoir communié avec tié-
deur. Qu’est-ce que cela signifie?

Elle doit étre entiére. Ne rien supprimer des
circonstances nécessaires. Joindre a la faute le
motif qui I'a fait commettre, et qui, quelque-
fois, est plus coupable que la chose en elle-
méme. Ne rien faire de ce qui géne tant soit
peu la conscience. Ne point garder pour la fln
les fautes qu’on juge les plus humiliantes, ou
pour lesquelles on craint d’étre repris. Les
ames vraiment humbles commencent toujours
par 'accusation de ces fautes-la. Il est & propos
aussi de déclarer ses tentations et d’cxpliquer
en quoi elles consistent, quoiqu’on ait liew de
croire qu’on n’y a pas succombé. La honte
porte quelquefois & cacher des tentations d’une
certaine nature : cela est dangereux; c’est une
ruse que le démon emploie pour nous faire
tomber plus aisément, et il y réussit d’ordi-
naire.

Enfin il faut que Paccusation soit dans
Pexacte vérité. On ne doit pas exagérer ses
fautes, ni les diminuer et les excuser. Donnez
pour certain ce que vous croyez certain, pour
.douteux ce qui vous parait douteux. Les scru-

jpuleux et ceux qui sont tentés sont sujets a
dirc quils ont consenti lorsqu’ils n’ont pas
consenti. C’est au confesseur, quand il les

=t I |



SIXIEME MAXIME. 101

connait, d’'y prendre garde, et de ne pas les
croire aisément sur leur parole, ce qui les
ietterait dans le désespoir. Quelques-uns pen-
sent qu’il vaut mieux dire plus que oins; il
faut, s’il se peut, ne dire ni plus ni moins. Les
personnes qui ont I'imagination vive et forte
doivent s’en défier en se confessant.

Il est d’autant plus important d’apprendre
de bonne heure 2 se confesser, et de profiter
la-dessus des avis qu'on nous donne, qu’a un
certain 4ge, il est presque impossible de se cor~
riger des défauts contractés par une longue
habitude. Le confesseur y perd sa peine, et
n’a pas d’autre ressource que la patience, et de
laisser les gens se confesser & leur maniére.

Hors des-cas de trouble et de grandes ten-
tations, les Ames qui sont dans la voie passive
s’examinent avec beaucoup de paix et sont
trés-clairvoyantes sur Pétat de leur conscience;
elles ne se chicanent pas, et aussi elles ne se
passent rien, parce qui la moindre faute
qu'elles commettent, Dieu ne manque pas de
leur en faire des reproches; elles n’ont point
d’inquiétude sur leur contrition ; elles s’accu-
sent avec une candeur, une ingénuité, une
simplicité d’enfants, sans embarras, sans en-
veloppe, sans tergiversation. Leur confession
est courte pour Pordinaire, parce qu’elles ne
la chargent de rien de vague ni d'inutile. A
moins qu’elles n’y soient assuietties par une

6.



191 MAXIMES SPIRITUELLES.

régle, elles ne se confessent qu’au besoin ;
lorsqu’elles sont obligées de se présenter,
elles déclarent nalvement qu’elles n’ont rien
qui leur fasse peine. A ces marques, il est
aisé de reconnaitre les personnes qui sont dans
cette voie, et celles qui ont de la disposition a
y entrer.

On demande s’il est & ‘propos de se servir _
de quelqu’un de ces exercices pour la confes-
sion et la communion, qui se trouvent dans
tous les livres de priéres.

Yai déja dit ailleurs ma pensée la-dessus.
Je les crois utiles et méme nécessaires a ceux
qui approchent rarement des sacrements. lls
sont propres aussi & soutenir la piété naissante
des jeunes personnes, dont I'imagination est -
légére et qui ont beaucoup de peine a se re-
cueillir. Des actes bien faits, qu'on lit ou
quon prononce de mémoire avec attention,
inspirent de la dévotion a ceux qui n’en ont
point ; insinuent dans les cceurs les sentiments
qu’ils contiennent; ils préviennent les dis-
tractions, ou rappellent P’esprit, quand il s’¢é-
gare.

Mais il me semble que ceux qui ont Pavan-
tage de communier fréquemment feraient bien
de s’accoutumer insensiblement 4 se passer de
ces méthodes ¢ car elles ont d’abord Iinconvé-
nient qu’elles ne font plus d’ijmpression quand
on s’y est habitué. En cegenre surtout, iln'ya



SIXIEME MAXIME. . 103

que la nouveauté qui frappe. On se lasse donc
bientdt d’un exercice qu’on sait par cceur,et
qui nous laisse froids et secs : on en prend un
second que l'on quitte encore, et 1’onse dé«
goute de tous successivernent, parce qu’ils ne
nous offrent rien de frappant.

Un autre inconvénient qui n’est pas moindre,
est que, trouvant dans les livres des actes tout
faits, on n’excite point son cceur & en produire
de lui-méme, et qu’on croit avoir exprimé ses
propres sentiments, tandis qu’on n’a fait que
g’approprier pour un moment des sentiments
étrangers. Aussi ces sentiments empruntés ne
laissent-ils rien dans I'dme : au lieu que ceux

_qu’elle tire de son fonds & I'aide de la grace,
la nourrissent, la développent et y produisent
une disposition sainte qui, renouvelée fré-
quemment, se tourne enfin enhabitude et nous
tamiliarise avec le recueillement intérieur.

On ne peut pas douter non plus que les
actes qui sont l’expression de nos sentiments
intimes ne soient plus agréables & Dieu et ne
tiennent davantage de la véritable priére qui
doit partir du cceur. Au fond, qu’importent
4 Dieu tous ces actes méthodiques et arrangés ?
Les sentiments qui lui plaisent sont ceux qu'il
met dans I’dme et non ceux que I’dme va puiser
ailleurs. S’ils ne sont pas nécessaires pour
suppléer & notre indigence et pour fixer notre
attention, ce sera le mieux de nous en passer



104 MAXIMES SPIRITUELLES.

et de donner & notre ceeur toute liberté de s’é-
pancher en présence de Dieu. Les affections
libres et sans apprét sont plus naturelles, plus
vives et plus touchantes.

Je voudrais donc qu’on essayét peu a peu de
laisser les livres, tant avant qu’apres la commu
munion, et qu’on fit paisiblement et sans effort
de téte, sa préparation et son action de grces
avec le seul secours de Dieu, qui nous est plus
présent que jamais dans la plus sainte des ac-
tions, Je voudrais méme que, reconnaissant
combien nos soins sont insuffisants pour nous
préparer a recevoir Jésus-Christ et pour le re-
mercier dignement de cet inestimable bienfait,
on eit la confiance de le supplier de nous
mettre lui-méme- dans les dispositions conve-
nables : que dans la ferme foi qu’il le veut
faire, et dans l'attente qu’il le fera, 'on se tint
simplement recueilli et dans le silence inté-
rieur; qu'on lui donnét toute la liberté d’agir
sur notre cceur, soit pour le préparer i son
entree, soit pour en prendre une entiére pos-
session.

Cette méthode toute divine, ou Jésus-Christ
mettrait tout du sien, et ol nous mettrions du
nétre, la simplicité, ’humilité, 1a foi, I'amour
et 'abandon, serait bien meilleure sans doute
que notre empressement, notre activité, et ces
secousses qu’on se donne pour se jprocurer un
peu de ferveur sensible. Quelle paix intime on



SIXIEME MAXIME. 103
serait I'effef ! quelle douce suspension de puis-
sances de I'Ame! quelle attente amoureuse
de la présence de Jésus-Christ! quel ravisse-
ment et quelle plénitude aprés l'avoir recu !
Mais quoi ! ’'amour-propre veut toujours agir,
et il gite tout par son action. Il semble craindre
que Dieu ne fasse pas aussi bien quelui : aussi,
partout ot se méle ’'amour-propre, Dieu ne
fait-il rien, ou peu de chose.

Je conviens qu’une telle méthode n’est que
pour les &mes déja avancées. Néanmoins, il
est de jeunes cceurs purs et innocents, il est
méme des 4mes belles et droites revenues sin-
cérement & Dieu, qu’il invite lui-méme de
bonne heure a prendre cette pratique, les atti-
rant au silence intérieur, et les embrasantd’un
amour doux et paisible au temps de la com-
munion. Que ces 4mes ne craignent rien;
quelles laissent alors, non-seulement les livres,
mais leurs actes propres, et qu’elles s’aban-
donnent a I'action de Dieu. Que les confesseurs
a qui elle feront part de ce qu’elles éprouvent,
leur donnent le méme conseil, et se gardent
bien de les mquneter

11 est vrai que le golit sensible a la commu-
nion n’a qu un temps : il est vrai encore qu’on
ne doit ni fe' rechercher, ni s’y attacher avi-
dement, ni le regretter et se désoler lorsqu’on
ne l'a plus. 11 y a bien de la sensualité spiri-
tuclle en tout cela, et ce n’est pas i aimer



106 MAXIMES SPIRITUELLES.

Jésus-Christ pour lui-méme, mais pour ses con-
solations. Quand cette privation ne vient point
de notre faute, la communion, pour étre séche,
n’en est pas moins bonne. On y a toujours la
paix, quoiqu’on ne la sente pas, et malgré un
vide apparent, le cceur est toujours rempli.
L’état out 'on est & la communion suit d’ordi-
naire 1’état de Poraison, et plus on avance
dans la mort & soi-méme, plus on s’y trouve-
sevré de toute douceur. Si la viande céleste est
alors moins savoureuse, elle n’en est que plus
nourrissante. L’dme, dans les épreuves, a
moins besoin de consolation que de force, et
elle lui est copmuniquée abondamment dans
ces communions, ou elle n’a. rien de sensible
mi d’apercu.

Il ne faut pas toujours juger de la bonté d’'une
communion par ce qui 8’y passe : ce sont les
suites qui en décident. Il y a des 4mes fortes
et désintéressées que Dieu met bien vite au-des-
‘sus des douceurs, pour leur donner quelque
-chose de plus substantiel. La communion est
toujours excellente, lorsqu’on en sort avec une
généreuse détermination de se corriger de ses
.. @éfauts, de se faire violence, de porter les
“"aeroix intérieures et extérieures que Dieu nous
envoie, de lui donner enfin, selon notre état
présent, les preuvesqu'il exige de notre amour,
de notre fidélité, de notre abandon. Les com=
munions qui ne produisent pas cet effet, sont



SIXIEME MAXIME. 107

tout au moins infructueuses. La sensibilité na-~
turelle, I'imagination, et quelquefois le démon
peuvent avoir la principale part aux douceurs
qu’on y goute, et qui ne servent qu'a entrete-
nir une 4me molle, liche et vaine dans une
dangereuse illusion. .

A P’égard de la communion fréquente, c’est
au confesseur 4 la régler suivant une sainte
discrétion. Ul faut y aller par degrés et & pro-
portion du progrés que fait I'dme. Dés qu’un
chrétien est en voie de travailler efficacement
a son salut, sans attendre qu’il soit tout & fait
corrigé de ses anciennes habitudes, ou plutdt
afin qw’il s’en corrige plus aisément, on doit
P’exhorter a approcher de la sainte table tous
les mois : et il peut y avoir des raisons, comme
de fortes tentations, des occasions fréquentes
et inévitables, des devoirs difficiles a remplir,
qui déterminent a lui permettre de 8’en appro-
cher plus souvent.

Lacommunion de chaque semaine et de plw-
sieurs fois la semaine ne doit, réguliérement =
parlant, s’accorder qu’aux dmes qui n’ont
nulle attache & aucun péché véniel, qui sont
méme déterminées a ne faire aucune faute de
propos délibéré, et A ne rien refuser a Dieu :
qui de plus s’adonnent fortement a la mortifi-
zation intérieure et a 'oraison mentale, autant
que leur état le permet.

La communion quotidienne peut se per-



108 * MAXIMES SPIRITUELLES.

mettre aux mémes ames, lorsqu’on voit qu’elles
s’affermissent dans la pratique des vertus,
quelles sontgénéreuses a se conibattre, qu’elles
évitent tout ce qui peut le moins du monde les
retirer de leur recueillement intérieur et de
’'union avec Dieu. Comme la vie spirituelle a
une marche certaine, s’il est toujours aisé aun
directeur éclairé de s’apercevoir si ces &mes
avancent, ou si elles reculent : et s’il s’apercoit
de quelque relachement, aprés les avoir sérieu-
sement averties a plusieurs reprises, il doit di-
minuer le nombre de leurs communions.

Je ne dis rien des maisons religieuses oules
communions sont réglées. Il ne faut pas aisé-
ment en permettre au dela de ce que prescrit
la régle. Cette distinction, accordée & quelques-
unes, excite la jalousie des autres, et les expose
elles-mémes a une secréte vanité. 11y a néan-
moins quelquefois de bonnes raisons de passer
par-dessus la régle : c’est & la sagesse des su-
périeurs et des confesseurs & en décider. Mais
ils doivent tenir la main a ce qu’on ne manque
aucune communion de régle, et se persuader
que le relichement sur ce point capital a de
ficheuses suites partout ou il s’introduit. :

Beaucoup de prétres séculiers et réguliers,
engagés par état & célébrer tous les jours la
sainte messe, ne songent pas assez a la perfec-
tion quexige d’'eux ’avantage d’offrir chaque
jour cet auguste sacrifice. Je ne .vois rien qui



SEPTIEME MAYXIME. 109

les dispense d’une sainteté personnelle aussi
éminente que celle qui est requise dans les
laiques pour la communion quotidienne. Au
contraire, le sacerdoce est par lui-méme un
engagement a ce que la vie chrétienne a de
plus parfait : & plus forte raison, si I'on joint
au sacerdoce les veeux de religion. S'ils sont
obhges d’office a dire 1a messe, ils sont obligés
A ¢’y préparer dignement, eta en tirer tous les
fruits spirituels qui y sont attachés. Il me sem~
ble qu’a raison de leur état, des fonctions qu’ils
remplissent, de I’exemple gu’ils doivent, ¢’est
une loi pour eux, non-seulement d’égaler,
mais de surpasser en sainteté les chrétiens
adonnés a la vie intérieure. Sur cela, que
¢haque prétre s’examine et se juge,

SEPTIEME MAXIME:

Daps le repos, dans Paction,
Avoir une intention pure;
Loin de nous la dévotion
Sans simplicité, sans droitare.

Si votre caeur est simple (1), dit Jésus-Christ, :
dout votre corps sera lumineuz. Tous les saints *
Péres ong expliqué cette parole de la pureté

(1) Matth., v, 22. !
1

R e ]



110 MAXIMES SPIRITUELLES.

d’intention, et ils ont entendu que, si nos vues
sont pures, nos actions seront saines. Comme
r’eeil est le guide, et en un sens la lumiére du
corps, dont il éclaire et dirige les mouvements:
ainsi l'intention est la lumiére de 'ame; elle
1a guide dans ses actions, et leur donne ce qui
les rend bonnes ou mauvaises, savoir la mora-
1ité. Puis donc que la sainteté des actions dé-
pend de la pureté de Vintention, il n’est rien
dont il nous importe plus de nous assurer;
mais en méme temps il n’est rien qu’il nous
soit plus difficile de bien connaitre.

L’intention est ce qu’ily a de plus profond
dans le cceur humain. Ainsi, pour la déméler
autant que cela est possible, il faut étre exereé
a réfléchir sur soi, 3 se demander un compte
exact de ses motifs secrets, et & pénétrer jusque
dans les replis de I’dme les plus cachés : ce
que font trés-peu de personnes, et ce qu’on ne
peut faire dans les choses surnaturelles qu’a
Paide de la lumiére divine qu’il est besoin
d’implorer sans cesse.

L’intention est ceque I'amour-propres’étudie
le plus a nous déguiser, & cause de l'intérét
qu’il y a; et par malheur il 0’y réussit que
trop. On se trompe, on s’en impose  soi-méme
en une infinité de choses, et quoiqu’on ne se
trompe que parce qu’on le veut, cela se fait si
subtilement, qu’a peine s’en apercoit-on. Peu

-de gens sont de bonne foi en tout avec eux-



SEPTYEME MAXIME. : 411

mémes : et nous sommes les premiers dont
nous ayons a nous défier. 11 faut par consé-
quent se précautionner contre les ruses de
Pamour-propre, qui sont plus déliées dans les
matiéres de piété que dans les autres. Et quel
est celui qui se tient continuellement en garde
contre cet ennemi? Quel est celui qui se garan-
tit, je ne dis pas toujours, mais le plus souvent,
de ses surprises?

Si, pour se connaitre a fond, il est néces-
saire de discerner le vrai motif de ses démar-
ches; et si, éfant profondément mauvais et
corrompus, nous avons tant de sujets de nous le
cacher et de nous le dissimuler, combien sont
rares les hommes, et en particulier les chré-
tiens, qui ont unevéritable connaissance d’eux-
mémes? Ou esi celui qui ne se flatte point de
quelque vertu qu’il n’a pas, ou gui s’avoue tous
les vices et tous les défauts qu’il a? et d’ou
viennent nos erreurs en ce point, sinon de ce
qu’on déguise ses motifs et ses intentions ?

Pour trancher le mot, nous ne sommes
parfaitement connus que de Dieu seul; et cela
dans le point le plus essentiel ; savoir si nous
sommes a ses yeux dignes d’amour ou de
haine. Nous ne pouvons pas méme nous ré-
pondre certainement d’une seule de nos ac-
tions, comme lui étant agréable. Nous serons
dans cette ignorance toute notre vie, et il nous
sera par conséquent toujours impossible de



i e i &7

-

112 * MAXIMES SPIRITUELLES.

prononcer avec une entiére certitude sur la
pureté de nos intentions. Car si nous étiens
assurés qu’elles sont pures, nous le serions
aussi de la sainteté de nos actions, et, par une
suite nécessaire, que nous sommes en état de
grice. C’est pour cela que nous devons tou-
jours dire avez David : Purifiez-moi de mes
foutes secrétes (1); et que ce saint prophéte a
eu raison de s’écrier : Quel est celui qui @ une
pleine connarssance de ses pichés? Vérité bien
affligeante en elle-méme, et désolante pour
Pamour-propre, qui cherche toujours des assu-~
rances ! maisdans le dessein de Dieu, ellenedoit
que nous humilier et non pas nous désespérer.
Si Fon ne peut parvenir sur ce point & une
certitude indubitable, on peut du moins, en
s'étudiant et en s’adressant humblement a
Dieu, en avoir une certitude morale, qui suffit
pour nous tranquilliser. Mais aussi I’on ne deit
rien négliger pour se la procurer.

Qu’est-ce donc que la pureté d’intention ?
Cest une vue qui a Dieu seul pour objet, et qui
n’estmélangée d’aucun intérét propre. L’inten-
ton, pour n’éire pas pure, n’est pas toujours
Tormellement mauvaise ; il arrive méme sou~
vent que V'intention principale est bonne, mais
souillée par une intention accessoire qui s’y

_joint. Un ministre du Seigneur, dans ses @wa-

(1) Psalm, xvi, 13,



_ SEPTIEME MAXINS. 113

vaux apostoliques, veut principalement la
gloire de Dieu; mais il n’est pas insensible
aux applaudissements humains. Or, ¢’en est
assez aux yeux infiniment purs de Ja Diviniteé,
pour que notre premiére intention, et Paction
faite en conséquence, fie soient pas tout a fait
saintes et 3 1’abri de tout reproche.

Chétiens imparfaits que nous sommes, ju=
geons par li dumal imperceptible qui se glisse
presque dans toutes nos ceuvres. Je n’entrerai
dans aucun détail ; il me menerait trop loin.
Mais, que nous serions éloignés de prendre ja-
mais aucune vaine complaisance en nous-mé-
mes, si nous étions bien pénétrés de cette vérité !
Et c’est ce que Dien prétend : car il ne nous
sauve que par 'humilité, et non par la con-
fiance en nos mérites. Aussi les saints, qui en
étaient bien persuadés, tremblaient-ils comme
Job sur toutes leurs actions ; et saint Augustin
§’écriait, au sujet méme de Monique, sa mere :
Malheur, 6 mon Dieu, é la vie la plus louable,
st vous la discutez sans miséricorde !

Et que faut-il faire pour acquérir cette pré-
cieuse pureté d’intention? Avoir toujours Peeil
ouvert sur ses motifs, afin d’écarter; non-seule-
ment ceux qui sont évidemment mauvais, mais
seux qui sont imparfaits. Or, nous ne démélons
e qu'il y a d’imparfait dans nous qu’a mesure
¢ uenous avangons, et que nos motifs, lumiéres
soivituelles, eroissent. Dien n’augmente nos



114 WAXIMES SPIRITUELLES.

lumiéres que progressivement, selon le bon
nsage qu'il sait que nous en faisons; il les
proportionne a nos besoins présents et audegré
actuel de pureté qu’il exige de nous. C’est &
leur faveur qu’on discerne avec le temps, dans
ses intentions, des imperfections quon n’y
apercevait pas d’abord, et que Dieu lui-méme
nous dérobait. Car, quel est le commencant,
quelque bonne volonté qu’il ait, qui pourrait
soutenir la vue des actions qu’il croit les meil-
leures, si Dieu les lui montrait telles qu’il les
voit lui-méme ? Uy aurait de quoi le jeter dans
le dernier découragement. Dieu a fait cette
grdce a quelques saints, qui en ont con¢u une
extréme confusion, et le plus grand mépris
d’eux-mémes. Mais tous ne sont pas capables
de porter de pareilles faveurs.

Pour me faire mieux entendre, je veux don-
ner un exemple de ces vues imparfaites. Dieu
séme ordinairement de fleurs ’entrée de la
voie spirituelle; il y verse les douceurs et les
consolations en abondance, afin de détacher
Pame de tout ce qui n’est pas lui, et de lui faci-
liter les exercices de la vie intérieure qui, sans
cela les rebuteraient. L’Ame qui n’a jamais rien
éprouvé de si délicieux, 8’y attache fortement.
Pour jouir de ces douceurs, elle renonce a tout,
elle s’adonne & Doraison et a la mortification
des sens; elle ne se plait qu'avec Dieu seul ;
tout ce qui la retire d’une si douce compagnie



SEPTIEME MAXIME. 113

lui est insupportable. Si Dieu s’absente pen-

dant quelque temps, elle se désole, elle crie -
apres lui pour le faire revenir ; elle le cherche

avec inquiétude et ne se donne point de repos

qu’elle ne laitretrouvé.

Il y a, sans contredit, en cela beaucoup
d’imperfection. Son motif est bon, c’est Dien
gu’elle cherche; mais ce motif n’est pas pur,
parce qu’elle cherche de plus les douceurs spi-
rituelles et le gout sensible de Dieu. Cependant,
elle ne voit pas alors cette imperfection : Dieu
méme la lui cache, et il y aurait de I'impru-
dence au directeur de la lui découvrir. Mais
quand elle aura été quelque temps nourrie de
ce lajit et qu’elle commencera a prendre des
forces, les absences de Dieu deviendront plus
Jongues et méme habituelles. Alors une lumiére
lui sera donnée pour connaitre qu’auparavant
son intention n’était pas pure; et elle appren-
dra peu A peu a servir Dieu pour lui-méme et
non pour ses dons. Cette lumiére qui lui eut
ét¢ nuisible au commencement, lui est utile
alors, et elle s’en sert pour épurer son motif.
Elle en recoit aussi une nouvelle & chaque
changement d’état qui lui découvre les imper-
fections de 1’état précédent.

Sans donc trop se fatiguer & examiner ses
intentions, il n’est question que de mettre 4
profit la lumiere que Dieu nous donne. Mais
aussi, il faut étre trés-fidele a la consulter et



116 MAXIMES SPIRITUELLES. .

a la suivre; il faut rejeter sans balancer tout
mélange dont elle nous montre Vimpureté.
Parla on parvient par degrés a une pureté
d’intention plus ou moins grande, selon les
vues que Dieu a sur nous. Car ¢’est la pureté
d’intention qui est la mesure de la sainteté, et
cette pureté est proportionnée au degré de
lumiére que Dieu communique et & la fidélité
avec laquelle on y correspond. Ce ne sont pas,
en effet, nos actions en elles-mémes que Dieu
considére, mais nos motifs; et c’est d’eux
qu’elles tirent tout leur mérite. Voila pourquoi
1a moindre action de la sainte Vierge était d’un
plus grand prix aux yeux de Dieu que les
ceuvres les plus relevées des autres saints,
parce que son intention était d’'une pureté in-
comparable. '
La simplicité est absolument la méme chose
que la pureté d’intention. Aussi Jésus-Christ
dit-il : 87 votre caur est simple, <’est-a-dire si
votre regard n’est pas double et s'il n’envisage
qu'un seul objet qui est Dieu. Je pourrais
donc me taire sur la simplieité et m’en tenir &

" eequ’on vient de lire sur la pureté d’intention.

Mais il est 3 propos de montrer que la sim-

plicité, dont peu de gens ont une juste notion,

est la perfection par excellence et la racine de

toute perfection. Pour cela il faut remonter

iusqu a Dieu méme et la considérer d’abord en
i



SEPTIEME MAXIME., - 117

U0’y a de parfaitement simple que ce qui
est infini, ni d’infini que ce qui est parfaite-
ment simple. Tout ce qui est fini est multiplié
ou composé, et tout ce qui est multiplié est
fini. Cela est sans exception. Ainsi, la par-
faite simplicité ne convient qu’a Dieu ; et par
elle on rend raison de Pinfinité de ses perfec-
tions. L’étre de Dieu est immense, paree qu’il
est simple et tout en tout sans extension ni
division. Son éternité est infinie, parce qu’elle
est simple, n’ayant ni commencement ni mi-
Yieu, ni fin, et excluantV’idée méme de durée
qui exprime une succession d’instants: sa
puissance est infinie, parce qu’elle est simple,
s'étendant 2 tout ce qui est possible; ou dont
Vexistence ne renferme aucune contradiction.
© ets’exercant sans nul effort, par un pur acte
de volonté. Sa science est infinie, parce qu’elle
est simple etqu’elle consiste dans une seule
idée, qui est 'idée méme de Dieu, dans la-
quelle il voit toujours tout ce qui a été, est et
sera, et tout ce qui doit demeurer dans I’ordre
des possibles. L’essence méme de Dieu est
infinie, parce qu’elle est simple; en lui I'es-
sence est ’existence, les attributs sont un
entre eux, et avec I’essence, n’étant distingués
que par des précisions que nous imaginons
selon notre faible maniére de concevoir. En
ui encore la puissance estacte etla faculté
exercice; en sorte que l’eutendem?,m divin



118 MAXIMES SPIRITORLLES.

est un entendre etla volonté divine un vouloijr
éternel.

Il en est de méme des attributs moraux.
Quoique finis par rapport 4 nous dans leurs
effets, ils sont infinis en eux-mémes, & raison
de leur simplicité : telles sont la sainteté, la
sagesse, la bonté, la justice, la miséricorde.
Lafin qu’il se propose en toutes ses ceuvres est
pareillement infinie, parce qu’elle est simple :
c’est sa gloire & laquelle il est nécessaire que
tout se rapporte. Les esprits exercés a réfléchir
peuvent suivre cette sublime théorie que je ne
fais qu'énoncer.

La snmplncxté étant donc le principal carae-
tére des perfectioms de Dieu, de ses desseins
et de ses opérations, il ne faut pas étre surpris
qu’elle soit aussi ce qui ¢ontribue le plus & la
perfection de la créature raisonnable. Il ne peut
s’agir pour ellede la simpli¢ité physique, puis-
qu’elle est essentiellement finie ; mais elle est
capable de la simplicité morale, et elle doit y
tendre de toute sa force.

Cette simplicité se réduit & son égard 4 un
seul point, qui est de n’avoir que Dieu pour
régle de ses idées et de ses jugements, pour
objet de ses désirs, pour but de ses actions et
de ses souffrances ; de lui rapporter tout, de
préférer & tout son bon plaisir, de ne voir, de
ne suivre en tout que sa sainte volonté. Voild
bien des choses renfermées en peu de mots,



SEPTIEME MAXIME. 119

L’Ame est vraiment simple, quand elle est par-
_venue a cette unique vue de Dieu, et elle est
consommeée dans I'unité. Ineffable unité, qui
nous divinise en quelque sorte, par 'union
morale la plus parfaite avec celui qui est sou-
verainement et absolument un. Une’ d un, di-
sait sans cesse un fameux contemplatif. Quel
grand sens dans cette courte parole! Toute la
vérité, toute la perfection de la sainteté y est
exprimée, ainsi que tout le bonheur dont elle
est la source. Dieu est un d’une unité qui con-
vient et ne peut convenir qu’a lui. H est un,
et il raméne nécessairement tout & son unité;
il est un, et il sanctifie tout par la participa-~
tion de son unité ; il est un, et toutes les créa-
tures capables d’étre heureuses ne le sont que
par la possession de son unité. L’4me done,
pour étre sainte, pour étre heureuse, doit étre
une par son adhésion d’esprit et de ceeur a lui
" seul, pour lui seul, sans aucun retour sur
80i. Si avec Dieu elle s’envisage soi-méme en
quoi que ce soit, d’une vue qui la distingue de
Dieu, d’'une vue de propriété qui sépare son
intérét de celui de Dieu, elle n’est plus une ni
simple moralement ; maiselle est double, puis-
qu’elle a deux objets ; et tant qu’elle sera dans -
cet état, il cst impossible qu’elle soit immédia- -
tement unie a Dieu : elle ne I'est point ici-h::
par la foi ; elle ne le sera dans l'autre vic



120 MAXIMES SPIRITUELLES,

quaprés quele feu purifiant aura dégagée de
toute multiplicité.

Si nous aspirons & la sainteté, si nous aspi-
rons a la félicité, aspirons donc a la simplicité
et a P'unité. Attachons-nous a simplifier nos
vues, en les réduisant a I'unique regard de
Dieu. Oublions-nous pour ne penser qu’a lui
seul. N'ayons d’autre volonté que la sienne,
d’autres intéréls que les siens. Ne cherchons
que sa gloire, et que son bonheur fasse le né-
tre. Tel est I’état des bienheureux. Nous ne se-
rons admis & la vue et & la jouissance de Dieu
que quand nous serons dans cette disposition
mettons-nous-y sur la terre, autant que nous
en sommes capables.

Mais, hélas | que pouvons-nous pour I'acqui-
sition de cette sublime simplicité, dont 'idée
seule passe toutes nos conceptions ? Prions
PEtre infiniment saint, qu'il daigne travailler
lui-méme & nous simplifier ; consacrons-nous,
dévouons-nous & lui dans cette intention. Tous
nos efforts ne nous délivreront jamais de la
multiplicité. Mais plus Dieu agira seul en nous,
et plus nous serons souples aux opérations de
sa grice, plus nous ferons de progrés dans la
simplicité, sans nous en apercevoir, sans vou-
loir méme y regarder.
 Simplicité dans notre entendement, dont

Dieu bannira tant de préjugés, tant d’opinions



SEPTIEME MAXIME, 124

incertaines, tant de doutes, tant de faux juge-
ments, pour y substituer la trés-simple vérilé,
dont il écartera encore les réflexions, les pré-
voyances, les défiances, les soupgons, enfants
d’une fausse prudence, réduisant insensible-
ment nos raisonnements multipliés, & une vue
de simple intelligence.

Simplicité dans la volonts, qui n’aura plus
qu’'un seul désir, qu’une seule crainte, qu'un
seul amour, qu’une seule haine et qu’un seul
objet de ses affections ; et qui tendra vers cet
objet avec une droiture invariable, avec une
force que rien n’affaiblira.

Simplicité dans les vertus, qui toutes se con-
centreront dans la charité, et se confondront
avec elle, autant que le comporte I’état de la
vie présente. Simplicité dans I’oraison, qui ne
sera, pour ainsi dire, qu'un seul acte renfer-
mant éminemment tous les acles. Simplicité
enfin dans la conduite toujours égale, toujours
uniforme, toujours droite et vraie, toujours
partant du méme principe, et aboutissant au
méme terme.

La droiture dont il me reste & parler n’est
aussi, sous un autre nom, que la pureté d’in-
tention et la simplicité. Aussi ’Ecriture, parlant
de Job, joint ensemble ces- deux éloges, etl’ap-
pelle un homme simple et d’un ceur droit (1).

(1) Job, 1, 4.



122 MAXIMES SPIRITUELLES.

L’Ame est droite en effet, lorsqu’elle suit une
regle simple, qui ne varie point, qui ne fléchit
point, et qu'elle ne s’en détourne jamais, lors-
qne %a direction est toujours la méme, et que,
comme la ligne droite, elle tend 4 son centre
par la voie la plus courte. Ce centre de 1’dme
est Dieu, qui lui a donné une tendance intime
vers lui: tendance qui, tant qu’elle la conserve,
la maintient dans I'innocence et dans la paix ;
et dont elle ne peut s’écarter sans tomber dans
Je péché et dans le trouble.

Or, elle ne s’en écarte qu’en se repliant et se
recourbant sur elle-méme, se donnant ainsi
un autre centre et une autre direction ; par la
elle perd sa droiture primitive. Elle a recu un
mouvement ; elle 8’enimprime une autrg en un
sens opposé ; ce qui, par une suite de détours,
Péloigne de Dieu et la raméne 3 elle-méme.

Dieu avait fai¢ ’homme droit (1), comme dit
PEcriture, et tourné uniquement vers lui, avec
un penchant secret pour s’en approcher et s’y
unir. Mais par son imperfection fonciére, .
I’homme pouvait tendre vers lui-méme ; il en
a eu la tentation, et il y a succombé. De 1a le
péché originel et ses suites, qui ont donné
une force prodigieuse & cette tendance vers
nous-meémes, & laquelle, sans la grace qui nous
rappelle & Dieu, nous ne pouvons que céder.

(1) Eccles, vii, 30,



SEPTIEME MAXIME. 13

Je sais que tant que ’homme conserve la
grace sanctifiante, il ne perd pas la droiture
essentielle, nécessaire et suffisante pour le sa-
lnt. Mais tout retour d’amour-propre, toute
complaisance en soi-méme, toute recherche
de son intérét sans subordination A I'intérét de
Dieu, est une altération 4 cette droiture, un
gauchissement, un écart léger peut-étre, dont
néanmoins les suites peuvent devenir trés-fa-
cheuses. Le danger du moindre écart consiste
en deux choses: la premiére, que nous ne
pouvons jamaisrevenir de nous-mémes & notre
premiére droiture, quelque peu que nous nous
en soyons éloignés; la seconde, que nous ne
sommes 'pas les maltres de nous arréter, ni
de ne porter cet écart que jusqu’a un cerfain
point. Deux considérations qui doivent nous
déterminer & ne jamais faire de propos délibéré
un seul pas hors de la voie droite.

Conservons donc, autant qu’il est en nous,
la rectitude dans laquelle Dieu nous a rétablis ¢
craignons de la fausser le moins du monde;
soyons en garde contre nos penchants natu-
rels, qui ne tendent qu’a la courber, et a lui
donner une autre direction. C’est en cela que
nous sommes nos plus dangereux et nos plus
mortels ennemis, parce que nous nous aimons
mal, ayant une secréte inclination & nous éta-
blir centre de tout, 4 diriger vers ce centre tous
nos mouvements, et y rapporter tout, jusqu’a



124 MAXIMES SPIRITUELLES.

Dieu méme. Cet amour est infiniment dangee
reux, a cause de la finesse de ses ruses et de
ses détours, dont on ne se défie point, et méme
qu’on n’apercoit point, ayant leur source dans
le fond de notre nature; et il est mortel pour

_nous, parce que Dieu étant la vie de notre me,
tout ce qui nous éloigne de lui tend a nous don-
ner la mort.

Examinons donc bien le caractére de notre
dévotion; voyons si elle est pure, simple et
droite. Et comme il pourrait se faire que nous
fussions dans ’aveuglement, prions, consul-
tons, et profitons des lumiéres que nous re-
cevrons de Dieu. Le bon usage que nous en
ferons nous en attirera de plus grandes, et
insensihlement nous acquerrens cette pureté
d’intention, cette simplicité, cette droiture de
cceur, si rares aujourd’hui et de tout temps
parmi les personnes qui font profession de
piété.

T ————— —_———— — —
HUITIEME MAXIME.
Se défier du propre esprit,

Aveugle, trompeur et perfide ;
Suivre 'esprit de Jésus-Christ,
Qui seul nous éclaire et nous guide.

La plupart de ceux qui sont dévots, le sont &
leur maniére, et suivant leurs idées et leur ca-



-

HUITIEME MAXiME. 125

ractére. Le trés-petit nombre est de ceux qui,
renoncant totalement a eux-mémes, ne veu-
vent plus suivre d’autre lumiére que celle de la
grice, et s’aveuglent volontairement, pour n’é-
tre éclairés que par la sagesse éternelle. La
pratique de cette maxime, d’ot dépend pres-
que tout le progrés de la vie intérieure, coute
beaucoup plus aux hommes qu'aux femmes,
parce qu’ils tiennent davantage a leur propre
jugement. Proposez & un homme plein de con-
fiance en sa raison, abondant en son sens, et
qui s'estime capable de juger de teut, de re-
noncer a son propre esprit, pour entrer dans
les voies de Dieu; il ne vous entend pas, il n’en
voit pas la nécessité; il ne congoit pas combien
les idées de Dieu sont au-dessus de nos idées,
et ses voies différentes des notres. Il se croit
en droit de se conduire lui-méme, et en état
de conduire les autres.

Qu’arrive-t-il de 1a? C’est qu’on n’est jamais
pleinement assujetti & esprit de Dieu; c’est
qu’au lien d’y étre assujetti, on le contrarie,
on le combat en soi, et dans les 4mes dont on
est chargé; c’est qu'on porte des jugements
trés-faux sur les choses spirituelles et sur les

. personnes; c’est qu’on rejette obstinément ce

qui est bon, qu’on approuve ce qui est mau-
vais, ou qu’on varie a tont instant, et qu’on
n’a rien de fixe et de suivi, ni dans les princi-
pes, ni dans la dirveclion.



B i G

126 MAXIMES smmwnu,ns.

Mais qu’est-ce que le propre esprit? C'est la
raison humaine, en tant qu’elle prétepd juger
des choses de Dieu par ses propres lumiéres,
sans recourir a celles de la grace ; c’est la pru-.
dence naturelle, qui croit se suffire a elle-
méme, pour établir des maximes et des régles
de conduite en ces matiéres, tant pour soi que
pour les autres; qui, sur ses propres raisonne-
ments, se fait des plans et des méthodes o ni
Dieu, ni ceux qui nous tiennent sa place ne
sont consultés.

Afin de bien concevoir ceci, il faut poser pour
principe, que nous ne connaissons les choses
spirituelles et tout ce qui tient aux opérations
de la grice, que par une lumiére surnaturelle;
que I'on ne s’en forme de justes idées, qu’au-
tant que Dieu les imprime lui-méme dans notre
dme; qu'on ne comprend bien que par cette
voie ce qui en est écrit dans les livres saints,
et dans les ouvrages qui traitent de ces matié-
res; que sans cette lumiére il nous est impos-
sible de discerner, ni dans nos expériences, ni
dans celles des autres, ce qui vient de Dieu, ou
ce qui part d’'une autre source.

11 suit de la que D’esprit de I’homme, pour
asseoir un jugement solide sur lés choses spi-
rituelles, doit étre dans une dépendance con-
tinuelle de Vesprit de Dieu, pénétré de son in-
suffisance et de son absolue incapacité; qu’il
doit avoir recours sans cesse a l'oraison, ou



~

HUITIEME MAXIME. 127

plutdt étre dans un état d’oraison habituelle.
I1 suit encore que la seule lecture des livres,

~ méme les plus exacts etles plus profondsen ces

matiéres, et que laseule méditation o1 'homme
n’appelle au secours que ses réflexions, ne suf-
fisent pas pour donner une juste connaissance
des secrets de la vie intérieure; mais qu’il faut
attirer sur soi la lumiére d’en haut par une
humble priére. Sans cela, ou 'on n'entendra
rien 4 ce qu’on lira, ou par présomption, s’i-
maginant I’entendre, on I’entendra mal. En gé-
néral, quiconque n’est pas intérieur, comprend
peu de chose dans les matiéres spirituelles; et
le peu qu’il y comprendra, dans P’occasion, il
ne saura pas l’appliquer comme il faut. Bien
plus, celui méme qui est intérieur, n’entend
bien dans les livres que les choses dont il a
Pexpérience. Tout ce qui est au dela de son
degré le passe, si la lumiére ne lui en est don-
née. Et Dieu, qui veut nous conduire par la
voie obscure de la foi, ne nous donne pas cette
lumiére pour nous-mémes; mais il I’accorde

& ceux qu’il charge de la direction des autres.

Comme cetle connaissance est infuse, elle ne
se conserve que par ’humilité, par une fidéle
correspondance a la grice, et par un soin con-
tinuel d’avancer dans la piété. On la perd, si
on se l'approprie par orgueil, si on néglige
Toraison et les autres pratiques qui I’entretien-
nent, si 'on donne trop au raisonnement et a



128 MAXIMES SPIRITUELLES.

la curiosité, si 'on ne tient pas en bride ’ae~
tivité de Vesprit, qui doeit étre passif quand il
s’agit de recevoir ce que Dieu lu1 donne. Rien
n’est plus délicat que Vesprit de Dieu : il est in-
finiment pur, et rejette tout alliage de I’esprit
humain; rien n’est plus difficile que de le re-
cevoir et de le conserver dans toute sa pureté,
tant nous sommes enclins 3 y méler du ndtre;
rien n’exige plus d’attention, plus de vigilance
et de défiance pour soi-méme. L’amour-propre
et le démon n’ont d’autre occupation que de
Yaltérer et de le corrompre en nous, de nous
détourner de le suivre, et de nous en dépouil-
ler par des ruses secrétes et imperceptibles.

11 faudrait un volume entier pour bien dé-
peindre le propre esprit, pour en assigner les
caractéres distinctifs, pour en décrire les fu-
nestes effets par rapport a notre conduite per-
sonnelle, ou celle des autres. Le propre esprit
est la plus ancienne maladie de I’dme; elle a
méme précédé le péché originel, et elle en a
étéla cause dans nos premiers parents. lls n’eus-
sent point péché, s’ils n’eussent pas raisonné
sur le précepte de Dieu, s’ils n’eussent pas re-
cherché les motifs de sa défense, ni écouté sur
ce point les suggestions du tentateur. Le pro-
pre esprit leur apprit 4 examiner, et les amena
jusqu’a désobéir; ils durent au propre esprit
la perte de leur droiture originelle, de leur
simplicité, de leur heureuse innocence, et la



HUIMIEME MAXIME. 129

fatale connaissance du mal qu’ils ignoraient
auparavant.

La maladie du propre esprit est 1a plus uni-
verselle, la plus profonde, la plus invétérée,
la plus malaisée & guérir. C’est un poison sub-
til, qui corrompt toute la substance de P’dme;
qui infecte jusqu’a ses bonnes qualités et jus-
qu’a ses vertus. Il est 'ennemi de Dieu et de
sa grice, il ferme Ventrée a ses donms, ou il
mous les ravit; tous les péchés que I'homme
commet en sont les effets ou la punition. Ce
mal résiste aux remédes les plus violents; la
graee ordinaire ne suffit pas pour en opérer
I'enfiére guérison; il en faut de trés-spéciales,
il faut passer par de longues et cruelles épreu-
ves; encore, tant que Yon respire, est-il tou-
jours & craindre qu’il ne revive; un seul re-
gard sur soi peut produire ee malheureux effet
dans les dmes les plus élevées, qui n’en sont
affranchies tout a fait que par la mort.

La propre volenté, autre mal qui, dit saint
Bernard, a creusé I’enfer, marche a la suite du
propre esprit; elle en est, pour ainsi dire, la
fille; car nos jugements précédent nos affec-
tions; ce sont eux qui les réglent et les déter-
minent. Si le ceeur s’attache quelquefois a des
objets dont Vesprit le détourne, ou s’il pread
au contraire en aversion ce que V’esprit lui pro-
pose d’aimer, cela n’a lieu que quand Pesprit
64 guidé par la pure raison ou par la grice; et



130 MAXIMES SPIRITUELLES.

alors ce n'est plus le propre esprit, mais I’es-
prit éclairé par la lumiére naturelle, ou par
une illustration surnaturelle, qui viennent de
Dieu 'une et 'autre. Ainsi, il demeure vrai que
tous les péchés, non-seulement de malice et de
réflexion, mais de faiblesse et de surprise, sont
les enfarts du propre esprit. Qu’on juge parla
combien il est dangereux, et combien on doit
s’en défier.

Les marques auxquelles om le distingue se-
raient aisées i connaitre, si on le voyait par
d’autres yeux que les siens. Nous les aperee-
vons facilement dans les autres, et nous ne
sommes que trop clairvoyants a cet égard. Mais
ces marques, qui nous frappent en-autrui, nous
échappent quand nous portons la vue sur nous-
mémes. o

Il est confiant, présomptueux, raisonneur,
prompt et hardi a juger; il adhére a son sens,
et ne se rend qu’avec peine aux raisons d’au-
trui, tant il est préoccupé des siennes. 11 vewt
toujours voir et ne plie qu’avee effort sous le
joug de P"autorité qui lui impose Ia néeessité de
croire. H est curieux et veut tout savoir; il ne
connait point ses bornes, et croyant que’ towt
esl de son ressort, il se permet de tout appre-
fondir. It n’oserait se dire infaillible ; mais-il
prononce avec la méme assurance que §'il Fé-
tait. Avouer son erreur est pour lui la plus
grande des humiliations : plus vous le pousse



HUITIEME MAXIME. 134

pour I’en faire revenir, plus il se roidit et s'v-
pinidtre; lors méme qu’il est convaincu, il 1¢-
siste encore; et il lui est ordinaire de fermecr
par entétement les yeux a la vérité connue.

De plus, il a la vue trouble, et ne saisit pas

les objets tels qu’ils sont; mais il les regarde du
. cOté qui le flatte. Il est dissimulé, faux, pervers,
-hautain, railleur et méprisant, en garde con-
tre tout ce qui ’humilie, ami de Padujation, et
ajoutant toujours en secret aux louanges qu’on
lui donne. Il est encore défiant, soup¢onneux,
porté a croire le mal, & douter du bien, et &
donner ur mauvais tour aux choses les plus in-
noeentes; toujours satisfait de lui-méme, il
n’est content d’autrui, qu’autant qu’on lui ap-
plaudit; et ’on a toujours tort, dés qu’on le
contredit et qu’on le blame.

Tels et plus affreux encore sont les traits qui
caractérisent le propre esprit. )1 aurait horreur
de lui-méme, s’il se voyait tel qu’il est; mais
pour comble de misére, il est aveugle; et son
aveuglement volontaire croit en raison de sa
difformité. Kssayez de lui ouvrir les yeux; vous
Pirritez, vous le désespérez, il se révolte contre
vous, et tout ce que vous lui dites pour le dé-
tromper, ne fait que le confirmer dans la bonne
opinion qu’il a de soi.

La raison de cela est que, tout aveugle qu’il
est, il se croit clairvoyant. Plus il se trompe syr
son compte, plus il est persuadé qu’il se rend



132 MAXIMES SPIRITUELLES.

justice, et que les autres la lui refusent. Quant
a son aveuglement, il vient de ce qu’il ne se voit
qu’a Ja fausse lueur de Yorgueil, de la vanité,
dela présomption, qui non-seulement lui cache
ses vices et ses défauts, mais les transforme en
bonnes qualités et en vertus. S’il pouvait con-
sulter la raison, et encore plus la grice, il se
connaitrait au juste a la faveur de cette double
lumiére; mais c’est ce qu’il ne fait jamais, et
6e qu’en tant que propre esprit, il est incapa-
ble de faire. o .

Je peinsici presque tous les hommes, méme
ceux qui font profession de piété et de dévo-
tion, sans excepter un bon nombre de ceux
qui se croient intérieurs et spirituels. Ce pro-
pre esprit, en ce qui regarde la religion, n’est
autre chose que Vesprit pharisaique, dont Jé-
sps-Christ a tracé dans son Evangile un tableau
sj frappant, qu’il a attaqué si fortement dans
ses discours, qu’il 2 condamné si hautement
dans sa conduite, et dont il a consenti & étre la
+victime, pour en inspirer plus d’horreur a ses
disciples. o

~Cependant cet esprit d’un 2éle amer, faux et
superbe, cet esprit ambitieux et intéressé, cet
esprit jaloux et critique, et esprit observateur
scrupuleux de la loi dans les petites choses,
tandisqu’il laviole ouvertement et sans remords
dans les choses essentielles cet esprit qui exige
tout des autres, et qui se permet tout & luis



HUITIIME MATINE, 133

méme; qui leur impose des fardeaux iwenp-
portables, auxquels il se garde bien de tou- -
cher; cet esprit enfin, qui, prévenu et enilé de
sa propre justice, dédaigne et rebute les peé-
cheurs, n’est par malheur que trop commun
dans le christianisme, et parmi les simples fi-
deéles, et parmi les ministres du Seignenr.
Tels sont tous ceux qui, dans I'exercice du
ministére, cherchent la considération et les
avantages temporels; tous ceux qui recoivent
A bras ouverts les grands et les riches, qui les
attirent, qui les flattent, et qui repoussent ou
traitent durement les petits et les pauvres; tous
ceux qui dominent sur les consciences, qui
font parade de rigorisme et d’une inflexible sé-
vérité, qui outrent tout, qui condamnent tout,
qui voient du péché partout. Tels sont encore
les esclaves des pratiques extérieures, qui ne
connafesent que la lettre de la loi, et n’en pé~
nétrent pas Vesprit; qui n’ont qu’une routine
de priéres, et se gont tracé un cercle dont pour
rien au monde ils ne veulent sortir; tous ceux
qui ne trouvent bien que ce qu’ils font, et qui
se croient autant de régles vivantes; qui ont
toujours les yeux ouverts sur le prochain, pour
se comparer & lui, et le censurer en tous les
points ou il ne leur ressemble pas; tous ceux
qui, ne connaissant que la méditation, et la
Hisant d’une maniae séche, ou le ceur n’a
presque point de part, réprouvent V'oraison
8



134 MAXIMES SPIRITUELLES.

simple et huinble, etla taxent de stérile et dan-
gereuse oisiveté; tous ceux qui se glorifient
d’une spiritualité guindée, extraordinaire,
pleine d’affectation, dont le siége n’est point
dans le cceur, mais dans un esprit orgueilleux,
et dans une imagination remplie d’illusions.

Toutes ces personnes, et bien d’autres dont
le dénombrement m’échappe, substituent dans
la dévotion leur propre esprit a I’esprit de Dieu,
ou du moins ils en font un mélange qui nuita
leur avancement, qui décrédite la piété, qui
scandalise, qui donne matiére aux railleries
des mondains, et les éloigne de la pratique de
PEvangile : comme s’il était responsable d’une
substitution ou d’'un mélange qu’il condamne
absolument. .

La premiére chose donc que doit se proposer
quiconque veut étre solidement chrétien, et
bannir de sa dévotion tous les défauts dont je
viens de parler, est non-seulement de se défier
du propre esprit, mais de travailler & s’en dé-
faire, de le combaitre, et de le poursuivre sans
reldche. Cette guerre fait sans contredit la prin-
cipale partie du renoncement & soi-méme, que

~

Jésus-Christ prescrit & tous. eeux qui veulent

marcher 3 sa suite.

Or, le propre esprit ne peut se combattre
lui-méme, puisqu’il ne se connait pas. La rai-
son, si elle n’est éclairée de la foi et aidée de
la grace, ne nous fournit contre lui que de fai-



BUITIEME MAXIME. 133

bles armes : et nous ne connaissons pasd’exem-
ple d’aucun philosophe, qui par ses réflexions
soit parvenu & se dépouiller du propre esprit.
Les fréles avantages qu’on remporte sur lui par
cette voie, loin de l’affaiblir, lui donnent de
nouvelles forces parla vaine complaisance qu'on
prend en sa victoire.

L’unique moyen efficace de s’en défaire, est
de P’attaquer avec les armes de la grice; et
apreés lui‘avoir porté tous les coups qu'on aura
Pu, de supplier Dieu qu’il lui déclare lui-méme
la guerre, et qu’il emploie contre lui sa force
toute-puissante. Il faut le lui livrer comme son
mortel ennemi, lui protestant qu’on en regar-
dera l’entiére destruction comme le plus grand
des bienfaits. Si cette protestation est sincére
et souvent réitérée, Dieu se chargera de ce
combat, et nous apprendra de quelle maniére
nous devons 1’y seconder. Il nous revétira de
son esprit, dont nous ne tarderons pas a sentir
la présence. Cet esprit minera et réglera peu 3
peu Pactivité du notre; il en fera tomber les
réflexions; il en fixera I’agitation il en redres-
sera les idées; il en corrigera la malignité; i
en abattra Porgueil; il en retranchera la pro-
priété; et nous en viendrons par degrés, jusqu’a
pouvoir dire comme saint Paul : Je vis (1), mais

(1) Gal., 11, 30e



436 MAXIMES SPIRITUELLES.

ce n’est plus moi, c’est Jésus-Christ, c’est son
esprit qut vit en mot.

Comment eela se fait-il? C’est le secret de
Dieu, et un secret tout & fait inexplicable, le-
quel Pesprit humain ne peut pénétrer; et il ne
mourrait méme jamais, 8’il voulait s’obstiner a
Ie sonder; car il ne meurt qu’autant qu’il se
laisse priver successivement de toute vue, de
tout acte et de tout sentiment propre.

Ce que je puis dire, est qu’on s’aper¢oit bien-
tot des premiers effets de I’opération divine :
on se sent tout aulre qu’on était auparavandt.
On sait hien que la cause de ce changement
est un esprit intérieur que Dieu nous a com-
muniqué: mais qu’est-ce que cet esprit inté-
rieur? Comment opére-t-il? C’est ce quon
ignore.

Le changement qu’il produit d’abord dans
nos idées et dans nos affections est tel, qu’il
faut Tavoir éprouvé pour savoir ce que c’est,
L'Ecriture en parle comme de la naissance de
Ihomme nouveau, de ’homme intérieur et
spirituel qui, par ses accroissements suc-
cessifs, détruit imperceptiblement le vieil
homme et lui donne la mort, lorsque lui-
meéme est parvenu a la plénitude de 1’age par-
fait. La nourriture de cet homme nouveau est
Yoraison, mais une oraison infuse, une orai-
son qui n'est jamais interrompue, tandis qu’on



HUITIEME MAXIME. 137

jouit de sa raison, et qu’aprés le repos de la
nuit on retrouve & son réveil; une oraison qui
se fait en nous en quelque sorte sans nous, et
dont I’habitude une fois formée ne coute
presque plus a entretenir.

Voild la lime sourde qui agit continuelle-
ment sur le propre esprit. Ajoutez-y les tenta-,
tions, les épreuves, les contradictions, les hu-
miliations. Dieu emploie tout contre ce
redoutahle ennemi; et les préventions des
hommes et leur malice, et celle des démons et
les armes menagantes de sa justice: ce qui
faisait dire & Job que les terreurs de Dieu
combattaient contre lui (1). L’Ame seconde
Dieu dans cette guerre en se livrant  ses opé-
rations crucifiantes, et eny joignant les pra-
tiques de la mortification intérieure. -

On me dira que I'on convient sans peine
que le propre esprit est tel que je I'ai dépeint,
aveugle, trompeur et perfide; qu’il faut suivre
Yesprit de Jesus-Christ qui nous empéche de
marcher dans les ténébres et nous commu-
nique la lumiére de vie. On ajoutera que I'in-
tention de tous ceux qui servent Dieu de bonne
foi est de suivre I'esprit de Jésus-Christ, mais
on me demandera pourquoi il y ena si peu
qui le suivent réellement.

Je réponds que le nombre de eeux qui ser-

(1) Job, i, 4.

e



138 MAXIMES SPRITGELLES.

vent Dieu de bonne foi n’est pas aussi grand
qu'on le pense: non qu’on soit hypocrite, ni
qu’on cherche a faire illusion aux autres, mais
on se la fait A soi-méme. Si Pon était de si
bonne foi, se flatterait-on? S’épargnerait-on?
Disputerait-on & Dieu, lui refuserait-on méme
tant de choses qu’on sait qu’il nous demande?
Ferait-on si souvent la sourde oreille et se
plaindrait-on de Pimportunité de sa grace qui
nous poursuit ? Aurait-on recours a tant de
raisonnements pour imposer silence a la cons-
cience! Emploierait-on tant de petites adres-
ses pour concilier ses propres mntéréts avec
ceux de Dieu ? Ignore-t-on qu’il veut que le
chrétien se renonce en tout et toujours? Le
fait-on ? La bonne foi du moins se reproche sa
lacheté, s’en humilie, s’en repent, fait tous ses
efforts pour s’en corriger et ne cesse de prier
dans cette vue. Je I'invoque ici cette bonne foi ;
qu’elle me réponde, ou plutdt qu’elle réponde
a Dieu sincérement sur tous ces points.

Je dis de méme que Pintention qu’on a de
suiwre Jésus-Christ, n’est dans la plupart
gu'une intention vague, superficielle et spé-
culative, qui n’a point d’objet déterminé, qui
ne part point du fond de la volonté et qui ne
se soutient pas dans la pratique. Sans aller
plus loin, pour suivre Pesprit de Jésus-Christ,
il fandrait le connaitre; pour le connaitre il
faudrait l’étudier; pour I'étudier il faudrait,



HUITIRMB MAXIME, 439

eomme dit 'auteur de I’Imitation, entrer dans
Pintérieur de Jésus et faire une recherche
exacte des sentiments et des dispositions de
son dme. Et qui sont ceux qui fontleur de-
meure dans Vintérieur de Jésus? Qui sont ceux
encore qui mettent en pratique ce qu’ils con-
naissent de oet intérieur et qui sont résolus de
pousser Ia conformité avec ce divin modéle
aussi loin qu’elle peut aller ? De tels chrétiens
sont rares.

La plupart n’ont pas méme la moindre idée
des dispositions intérieures de Jésus ; d’autres
oraignent de les trop bien connaitre, & cause
de Pobligation ou ils savent qu’ils sont de s’y
conformer : d’autres enfin veulent bien expri-
mer en eux, quoique trés-imparfaitement,
quelques traits de ee modéle ; mais ils ne veu-
lent point aller jusqu’a l’enuere ressemblance.

Quel a éé, en effet, Pesprit de Jésus-Christ,
cet esprit qui seul nous éclaire et nous guide
dans la voie du salut? L’esprit de Jésus-Christ
a 6té un esprit tout intérieur, un esprit par
lequel il a été eontinuellement uni & Dieu son
pére, entiérement dévoué & sa gloire et & son
bon plaisir: un esprit infiniment élevé au-
dessus de tous les biens périssables, plaisirs,
richesses, honneurs pour lesquels il n’a eu
que de P’aversion et du mépris : un esprit qui
P’a portd & choisir et & embrasser la pauvreté et
Vobeourité, les traveux et les souffrances, les



140 MAXIMES SPIRITUELLES.

humiliations et méme Vexcés des opprobres;
un esprit dégagé de toute vue, de tout senti-
ment, de toute affection naturelle : un esprit
toujours et en tout dépendant de la gréce, et
tellement soumis a ses opérations qu’il n’a ja-
mais rien pensé, rien voulu, rien désiré, rien
dit, rien fait de son propre mouvement: un -
esprit sur qui la divinité, 3 laquelle il était
personnellement uni, avait un empire absolu,
une autorité sans bornes, une influenee con-
tinuelle, toujours absorbe et perdu en elle, ne
voyant rien, n’estimant rien, ne jugeant de
rien que par la lumiére divine : un espritenfin
qui ne lui a jamais permis d’envisager en quoi
que ce soit ses propres intéréts, ni sa propre
gloire, de s’attribuer rien ni des donséminents
dont il était revétu, ni de sa doctrine toute cé-
leste, ni de ses vertus, ni des choses merveil-
leuses qu’il opérait; de jeter un seul regard
de complaisance sur la dignité unique et en
quelque sorte infinie & laguelle son humanité
était élevée par 1'union hypostatique ; mais
qui Pa toujours tenu dans I’état du plus par-
fait dévouement aux intéréts de son pére, dans
Vétat d'une immolation sans réserve aux
droits de la justice divine, dans Phumilité
la plus profonde et dans un continuel anéan-
tissement.

Voila quel a été Pesprit de Jésus-Christ, et 2
proportion quel doit étre le notre, en qualité



HUITIRME MAXIME. 14

de chrétiens. C’est en ce point surtout que,
comme chef des prédestinés, il nous est proposé
pour modéle. Dieu a voulu nous montrer en
lui ce que nous devons étre, et ¢’est pour nous
servir d’exemple, que le Verbe éternel s’emt
abaissé jusqu’a prendre notre nature. Les dis-
- ciples sont obligés de marcher sur les traces du
maitre.

Pour se dispenser de I'imiter, on objecte que
Jésus-Christ était Dieu ; mais ce n’est pas comme
Dieu, c’est comme homme qu’il se propose &
notre imitation. Nous n’atteindrons jamais a
la perfection de ce divin original : on le sait
bien, ce serait méme une absurdité impie d’y
prétendre. Mais chacun doit s’efforcer de ré-
pondre a sa grice particuliére, comme Jésus-:
Christ a répondu a la sienne. Dieu n’en de-
mande pas davantage, mais aussi il n’en de-
mande pas moins.

On voudrait faire entendre que, parce que:
Jésus-Christ était Dieu, tout lui était facile, et
que rien ne lui coitait. 11 est vrai qu'il ne pou-~
vait pécher, ni résister & aucune grace; il est
vrai qu’il ne trouvait en soi aucun obstacle
quelque acte de vertu que ce fut. Et avec cela
il est vrai qu’il a porté un état sans comparai-
son plus pénible que tous les martyrs et tous
les saints ensemble; il est vrai que Ia nature
humaire a été accablée et écrasée en lui, sous
le poids terrible des vengeances célestes; il



142 MAXIMES SPIRITUELLES.

est vrai que, s’il était Homme-Dieu, il a ét¢
éprouve, il a souffert, autant qu'un Homme
Dieu pouvait étre éprouvé et souffrir. Dieu ne
fait rien d’inutile; et dans un dessein aussi
grand que celui de I'incarnation de son Fils et
du vachat du genre humain, tout a été réglé
par une sagessc iufinie, et mesuré suivant une
exacte justice. Il a exigé de Jésus-Christ, & pro-
portion de la grice et de la forpe qu’il avait
regues.

Si toutefois la vue d’un modéle si parfait
effraie notre licheté, jetons les yeux sur de
purs hommes, j’y consens; sur un saint Paul,
par exemple, qui invitait les premiers chrétiens
2 étre ses imitateurs, comme il 1’était de Jésus
Christ. Etudions D'esprit et les sentiments de
ecet apdtre dans ses divines épltres, et excitons
nous a les imprimer dans notre conduite. On
me dira encore que ¢’était un homme converti
par une grice extraordinaire, un vaisseau d’é-
lection, sur qui Dieu avait les plus grands des-
seins, et qu’il avait comblé de ses dons. Je ré-
- ponds que ce n’est ni la gualité d’apétre, ni
celle de vaisseau d’élection qui a sanctifié saint
Paul, mais sa eorrespondance & la vocation di-
vine. Et ¢’est en cela seulement, ¢’est dans le
bon usage qu’il a fait des graces de Dieu, qu’on
vous demande de I’imiter. Qui vous en empé-
che? Saint Paul n’était-il pas blasphémateur
el perséeuteur, lorsque Dieu le terrassa? Dites



HUITIEME MAXIME. 143

comme lui, quand la grace vous presse : Sei-
gneur, que voulez-vous que je fasse (1)? Et ac-
complissez ensuite avec la méme fidélité tout
ce qu’elle vous: prescrira.

Voulez-vous des modéles encore plus a votre
portée ? Lisez les Vies des saints. 1 y en a eu
de tous les dges, de tous les états, de toutes les
conditions. Plusieurs ont conservé leur inno-
cence ; d’autres avaient été des pécheurs, et
méme de grands pécheurs;ils ont été sujets
aux mémes paSﬁiOl’lS aux mémes habitudes,
exposés aux mémes tentations, quelques-uns
a de plus grandes; en un mot, ils ont eu au-
tant ou plus d’cbstacles & surmonter. Et ce qui
est remarquable, jamais I'Eglise n’a eu plus
"de saints que dans les premiers siécles ou la
profession du christianisme était un engage-
ment au martyre.

Vous m’objecterez encore que ¢’étaient des
saints. Et quels autres modeéles voulez-vous
donc qu’on vous propose? A quoi étes-vous
appelés, ainsi qu’eux, sinon & la sainteté ? Ils
ne se sont sanctifiés que parce qu’ils ont été de
vrais disciples’ de Jésus-Christ et qu’ils ont
suivi Desprit, les lecons et les exemples de
leur maitre.

Mais de quelles sources partent ces vaines
‘objections ? Du propre esprit et rien ne montre

(1) Act.,1x, 6.



145 MAXBES SPIRITORLLES)

mieux combien il est aveugle. Dans tous les
arts et méme dans tous les objets d’imitation,
Ton cherche les modéles les plus excellents, on
les étudie avec un soin extréme, on s’applique
2 se former sur eux, on les désirerait plus par-
aits encore. Et Pon se plaint de leur perfec-
tion dans l’art par excellence, dans P’art uni-
guement important, celui de bien régler sa
vie, de se rendre agréable & Dieu et digne de
son éternelle possession. Quelle monstrueuse
contradiction! L’on refuse de se revétir de
Yesprit de Jésus-Christ, parce qu’il faudraiten
‘méme temps se dépouiller du sien. C’est comme
si un artiste refusait de prendre la maniére
d’un grand maitre, parce qu’il faudrait quitter
fla sienne qui ne vaut rien. Mais tant qu’on ne
voudra pas renoncer & son propre esprit, il
aut absolument renoncer & étre vrai chrétien,
caron n’est chrétien réellementet dans la pra-
tique qu’autant qu’on pense et qu’on agit selon
Vesprit de Jégus-Christ.



NEUVIEME MAXIME. 148

P ottt bttt e
————

e

NEUVIEME MAXIME.

Pour tout ce qui frappe les sens,
Etre indifférent, insensible ;
Chercher 1os vrais biens au dedans
Avec toute I'ardeur possible.

’homme animal, le vieil homme, Phomime
de péché n’est appelé ’homme extérieur qu’a
cause de sa pente naturelle vers les objets sen~
sibles; et Phomme spirituel, I'homme nou-
veau,’homme de lagricen’estappelé ’homme
intérieur qu’d cause que, renfermé en soi-
méme avec Dieu, il ne s’attache qu’aux objets
invisibles et surnaturels.

L’erupire des sens sur I’homme est prodi-
gieux. Il commence dés enfanee qui ne con-
nait que le plaisir et la douleur et ne se méne
que par 3. 11 se développe avec ’age ; Pame
g'affecte vivement de tout ce qui la frappe au
dehors ; ce qui reléve de certains hommes au-~
dessus des autres, la noblesse, les dignités, les
honneurs; ce qui leur procure les plaisirs et
les commodités de la vie excite son admiration
et son envie. Il regarde tout: cela comme les
vrais biens et leur donne son estime et son
amour; i n’aspire qu’a en jouir;il se croit
‘heureux de les posséder et malheureux d’en
éire privé.

Sy, 9
F"_" "Tl/ GiTlr
[ : ,’ /'F R1v=ray \//‘\m:,

e

feivy (07



146 WAXIMES SPIRITUELLES.

L’ouvrage des sens et de la nature eorrem-
pue est déja bien avancé, lorsque la griee se
présente pour le déiruire et élever sur sa des-
truction un édifice tout opposé. Elle vient nous
apprendre que nous ne sommes ehrétiens et
_ que nous ne remplissons les devoirs de ehré-
" tiens que par les mépris que nous faisons des
choses sensibles et par notre application cons:
tande aux ehoses spirituelles; gu'en eessant
d’étre des hommes extérieurs et qu'en devenant
tout A fait intérieurs ; qu’'ainsi le chrétien quij
n’est intémeur qu’a certains égards, par inter-
vables et eomme par aceés, est imparfait, et
que le chrétien parfait est intérieur en tout et
toujours; que tendre 2 la vie intérieure et
tendre a la perfection chrétienne c’est 1a méme
chose. -

Dure et triste lecon pour la nature, que les
uns refugent absolument d’écouter, que d’an-
tres n'entendent qu’aves bien de la peine, 3
laquelle ils résistent longtemps, qu’ils ne pra-
tiquent la plupart que le moins qu’ils peuvent
et avec une extréme répugnanee, qui n’est
goltée, qui n’est pleinement et fidélement ob-
servée que d’un trés-petit nombre et encore
apres de longs et de pénibles combats. Tant la
sagesse d’en haut est gontraire a la prudence
de la chair ; et tant il en codte pour §'élever 2
la sublime philosophie de Ja grice, 1a vraie et
Punique phiiosophie ’



NEUVIEME MAXIME. - 147

Le chrétien est, en effet, en cette qualité, un
étre surnaturel, destiné non-seulement a I’im-
mortalité, mais 4 la jouissance éternelle de
Dieu ; jouissance qui passe toutes ses pensées,
tous ses désirs, toutes ses espérances et exi-
gence méme de sa nature qui est un pur bien-
fait du Créateur; qui lui est promise par la
révélation et ne Jui est connue que par la foi.
Il est préparé a cette destination par d’auires
hienfaits du méme ordre quis’appellent graces,
dont la principale qui est hairiueile, estla
grice sanctifiante ; les autres sont des grices
actuelles qui tendent, ou 3 lui faire recouvrer
celle-la quand ill’a perdue, ou & la conserver
et a l'augmenter. L’objet de ces graces est de
rendre surnaturels et ’état du chrétien et les
actes libres par lesquels il peut et doit mériter
la jouissance de Dieu. ‘

Le chrétien nait et vit un certain temps dans
ce monde, mais il n’est pas de ce monde, il ne
lui appartient pas, il y est étranger et ne fait
qu’y passer. Les biens présents et sensibles ne
sont pas son objet; il peut en user, dit saint
Augustin, mais il ne doit pas en jouir ; ¢’est-a-
dire que Dieu les lui accerde pour les nécessi-
tés de la vie animale, mais que son ceeur ne
doit pas s’y attacher, ni s’y reposer comme -
dans sa fin. Ici-bas, les vrais biens du chrétien
sont la grace de Dieu, le commerce intime avec
Dieu, tout ce qui entretient et accroit en lui la



148 MAXIMES SPIRITUELLES.

vie surnaturelle; les vrais maux sont ce qui
affaiblit en lui cette vie, ou ce qui ’en prive.
- Les biens et les maux extérieurs ne sont

donc pour lui, & parler juste, ni de vrais
biens, ni de vrais maux; mais ce qu’il appelle
bien peut devenir un mal et ce qu'il appelle
mal peut devenir un bien suivant I'usage qu’il
en fait. 11 n’en est pas ainsi des biens et des
maux intérieurs qui ont un rapport essentiel
avec son état surnaturel, c’est-a-dire avec son
étre de chrétien et avec son bonheur et son
malheur éternel.

11 doit, par conséquent, étre indifférent pour
les biens et les maux sensibles, puisqu’en eux-
mémes ce sont des choses indifférentes qui lui
sont avantageuses ou nuisibles, selon ses dis-
positions intérieures. Et, au coutraire, toute
Papplication de son esprit, toute la force de sa
volonté doivent étre employées a se procurer
Ies biens et décarterlesmaux intérieurs et d’un
ordre surnaturel qui ne peuvent jamais étre
indifférents pour lui, & cause de leur liaison
intime avec sa fin derniére.

Tous les chrétiens conviennent assez de cette
grande vérité dans laspéculation ; mais la plu-
part et méme presque tous suivent d’autres
principes dans la pratique. Je ne parle pas de
ceux qui ont une soif ardente des richesses,
des honneurs et des plaisirs et qui croient tous
les moyens légitimes pour satisfaire leurs dé-



NEUVIEME MAXIME. = 149

sirs, Ceux-l2 ne sont chrétiens que de nom, et
tant qu’ils persévérent dans cette disposition,
ils renoncent a 1'étre en effet. .
Mais, parmi les autres, en est-il beaucoup
qui ne soient fiers de leur noblesse et des titres
de leur famille, qui ne s’en fassent pas un mé-
rite et une raison de s’estimer plus que ceuxqui
leur sont inférieurs par la naissance ? En est-il
beaucoup qui, pouvant aspirer aux honneurs
et aux dignités, ne désirent pas d’y parvenir,
ne se donnent pas bien des mouvements pour
cela, ne soient pas flattés quand ils les obtien-
nent et affligés quand leur espérance est frus-
trée? Beaucoup qui ne portent point envie 3
des rivaux et a des concurrents plus habiles ou
plus heureux, et qui’les voient sans jalousie
élevés a des postes auxquels ils avaient ou
croyaient avoir au moins autant de droit de
prétendre? Beaucoup qui, eontents de la mé-
diocrité de leur condition, ne fassent aucun
effort pour s’élever plus haut, qui attendent
paisiblement qu’on pense a eux, et se mettent
" peu en peine qu’on les oublie? Beaucoup qui
pour s’avancer n’aient recours qu’aux voies
honnétes et ne fassent valoir que le mérite et
les services? Beaucoup enfin qui n’envisagent
les charges et les emplois que par rapport au
bien public etn’y considérent pas, méme prin-
cipalement, leurs avantages particuliers.
A Dlégaxd des richesses, jomets le nombre

v



130 MAXIMRS SPIRITUELLES.

presque infini de ceux qui dans tous les états
se les procurent par mille moyens que l’exacte
-probité et la religion condamnent, et sur les-
quels on est si habile 4 se faire illusion. Mais
je demande : Sont-ils bien communs les chré-
tiens qui, ayant un nécessaire honnéte et suf-
fisant & ’entretien de leur famille, ne désirent
nNen au dela? Se persuadent-ils méme aisé-
ment qu’ils ont ce nécessaire et ne trouvent-ils
pas toujours qu’ils n’ont pas assez? Qu’il est aisé
de compter ceux qui ne sont pas trop ardents
4 amasser du bien, trop attentifs & le conser-
ver, trop inquiets de le perdre et trop affligés
de 1’avoir perdu? N’est-il pas encore ordinaire
que lorgueil accompagne ’opulence et qu’on
s’estime a proportion de ce qu’on est riche?

Pour ce qui est des plaisirs, dans ceux mé-
mes qui sont permis (car je ne parle pas des
autres), que de sensualité parmi les chrétiens,
que de recherches, que de délicatesse! Avec
quel empressement on les poursuit! Avec
quelle ardeur on s’y livre. Avec quel art on les
varie, on les multiplie, on en invente chaque
jour de nouveaux! QQue de soins ne se donne-
t-on pas pour se ménager toutes les commodi-
tés de la vie, pour écarter jusqu’aux moindres
sensations désagreables, pour flatter sa chair
et lui procurer toutes les satisfactions dont elle
est avide ?

On se croit bon chrétien pourvu qu’en tout



’

‘ iiuvn‘:n MAXIME. 1%

eela on évite ce qui est défendu par laloi et
gu’on ne tombe dans aucun excds. Mais qu’il y
a loin de 14 au ehrétien parfait !

Celui-ci étouffe dans son cceur tout germe
d’ambition : non-seulement il ne désire pas les
honneurs, mais il les craint, il les déteste,
il les fuit, se souvenant de ee qui est dit
dans VEvangile; que ce qui est élevé aux
yeux des hommes est une abomination devant
Diew (1). 11 ne voit dans les hautes places
qu'une grande charge pour la conscience, de
grands devoirs A remplir et de grands comptes
4 rendre. Si la naissance ou V’ordre de la Pro-
vidénce 'y appelle, il s’y montre dans le simple
appareil de la modestie et de Phumilité ; il est
en garde contre lui-méme et contre les piéges
qui lui sont tendus de toutes parts; il examine
sans cesse sa conduite avec la plus serupuleuse
attention, secroyant responsable de tout le bien
guil ne fait pas et de toutle mal qu’il n’em-
péche pas. il est d'une condition obscure, il
en remercie Dieu, et s’en applaudit, comme
d’un état plus conforme a I’Evangile, plus heu-
reux, plus innocent, plus favorable au salut;
il est bien éloigné de penser a faire aucune
démarche pour s’en tirer. Non-seulement il
abhorre les honneurs, mais il souhaite les hu-
miliations dont il connait et sent tout le prix ;

(1) Luc,xvy, 15.



132 MAXIMES SPIRITUELLES.

il lui en arrive, il les recoit comme une fa
veur du Ciel et s’estime heureux d’étre mé-
prisé, rebuté, calomnié, persécuté a 1’exemple
de son mailre.

Quant aux richesses, le vrai chrétien les re-
garde, d’aprés VEvangile, comme des épines
et des embarras qui le détournent malgre lui
de soins plus imporwants ; il les posséde sans
attache; il en use avec une extréme modéra-
tion; il les partage avec les pauvres dont il se
fait Véconome et il diminue en leur faveur le
plus qu’il peut sa dépense, convaincu gue son
superflu est leur nécessaire et que tout ce qu’il
peut épargner leur appartient. S’il est pauvre,
il se félicite de sa pauvreté, il est bien aise d’en
ressentir les effets et de manquer méme quel-
fois du nécessaire ; il ne se permettrait pasle
moindre désir de passer & une condition plus
aisée. C’est pour lui un avantage trop précieux
d’étre semblable en ce point & Jésus-Christ qui
a voulu naitre, vivre et mourir pauvre,

La sainte sévérité de PEvangile est sa régle
de morale dans I'usage des plaisirs. Il n’en
recherche aucuns pour eux-mnémes, et il passe
comme par le feu a travers ceux que le Gréa~
teur a attachés & certaines actions pour la
conservation des individus et de I’espéce hu-
maine. Loin de flatter sa chair en rien, il est
industrieux a la mortifier, n’accordant rien 3

ses gouts et forcant en toute occasion ses ré-

)



NEUVIEME MAXIME. . 153

pugnances ; le tout pourtant avec une sainte
liberté, sans affectation et avec discrétion.
‘L’on ne trouvera pas un saint, ¢’est-a-dire un

‘;vrai chrétien, qui ait traité son corps avec in-
dulgence ; et la plupart 'ont réduit en servi-
tude par des jeunes, des veilles, des macéra-
tions qui épouvantent notre délicatesse et
notre lacheté. Tous se sont fait un devoir essen-
tiel de porter toujours dans leur chair la
mortification de Jésus-Christ.

Voila ce qu’ont été, a ’égard des biens de la
terre, les chrétiens parfaits, méme vivant au
milieu du siécle : car je ne borne pas ce que
je viens de dire & ceux qui ont embrassé la
pauvreté volontaire, la chasteté et qui ont re-
noncé entiérement au monde pour vivre dans
les solitudes et les monastéres. En quelque état
que la Providence les ait fait naitre, en quelque
situation qu’elle les ait placés, ils se sont étu-
diés 2 mourir en leurs sens et A leur refuser
les satisfactions les plus innocentes. On ne
saurait croire jusqu’ou va ce détail, quand on
-ge laisse conduire a 1’esprit mtémeur et qu on
est fidéle a la grace.

Que ceux qui, comme dit saint Bernard, ne
voient que les croix qu’il nous est ordonné de
porter et ne voient pas l'onction qui les ac-
compagne, ne s’effraient pas de cette peinture,
-et qu’ils ne s’imaginent pas que la vie du vrai
chrétien soit une géne, un tourment perpétuel.

9.



134 MAXIMES SPIRITUELLES.

Les libertins et les ennemis de la piété se plai-
sent & la représenter sous ces affreuses cou-
leurs pour se justifier d’y avoir renoncé. Mais
ils blasphément ce qu’ils ignorent; ils se
trompent & dessein et ils veulent tromper.

Non, le vrai chrétien, en suivantla morale
de la religion, ne se géne pas, ne se tourmente
. pas; il fait, & la vérité, violence a la nature,
mais il n’en fait point & son esprit ni & son
ceeur. Ce qu’il pratique, il est intimement
couvaincu qu’il doit le pratiquer et il aime a
le pratiquer. Il méprise, il hait, il fuit, mais
par un principe surnaturel, toutes les douceurs,
tous les faux biens dont il se prive. Dieu a mis
son 4me dans une position qui s’éléve au-des-
sus de tout cela; il I'a éclairée, désabusée sur
ce que le monde offre & la cupidité; il lui a
découvert quels sont les vrais honneurs, les
vraies richesses, les vrais plaisirs, et cette dé-
couverte ne lui fait voir partout ailleurs que
vanité et affliction d’esprit, A ’école de la sa-
gosse et ensuite 4 celle de 'expérience, le chré-
tien apprend que servir Dieu ¢’est régner,
que posséder les vertus, ¢’est &tre riche, que
le solide plaisit de homme est dans la paix
du ceeur.

Clest en rentrant au dedans de soi-méme,
c’est en réfléchissant sur ses égarements passés,
c’est en s’avouant qu’il n'a jamais été heureux
par la jouissance d’aucun des biens du monde,



NEUVIEME MAXIME. 185

c’est en écoutant Dieu dans le silence de la
méditation et de P’oraison que le chrétien a fait
cette admirable découverte ; ¢’est 13 qu’il a pé-
nétré jusqu'au fond dapns le néant des choses
d’ici-bas et qu’il a vu qu’elles ne pouvaient
qu’irriter ses passions et jamais rassasier son
ceeur. C’est 1a qu’une touche secréte et pro-
fonde lui a fait connaitre que les vrais biens de
Phomme sont en Dieu ; que pour les gotiter et
les posséder il faut renoncer, au moins d’affec-
tion, a tous les autres. De ce moment, tout lui
est insipide, excepté I'oraison et le commerce
avec Dieu : 16 monde a été crucifié pour lui et
il a été crucifié pour le monde, il n’a plus eu
d’attrait que pour Dieu; il Va cherché et
trouvé dans son intérieur qui en estle véri-
table temple.

Qui pourrait exprimer sa joie d’avoir trouvé
en soi-méme ce qu’il cherchait partout hors de
soi inutilement! d’avoir rencontré le vrai tré-
sor, le trésor infini et inépuisable, le trésor qui
remplit 'immense capacité du cceur, ou plutot
pour lequel le cceur lui-méme est trop petit,
et ou il va se plonger, se perdre et s’abimer!
Comment veut-on qu’aprés cette heureuse
expérience, il lui vienne a la penséede quitter
Dien pour la créature, et selon Pexpression
d’un prophéte (1),la source d’cau vive pour

() Jérém., 1, 13.



156 RIAXIMES SPIRITUELLES.

des citernes crevassées qui ne peuvent garder
Teau qu’elles recoivent ? Comment veut-on
qu’il partage ses affections entre celui qui est
tout et ce qui n’est rien, entre ce qui étanche
sa soif et ce qui l'altére; entre ce qui lui as-
sure la plénitude du bonheur etce qui ne lui
en présentej qu’une apparence trompeuse ?
Cela est absolument impossible, 3 moins
que, par une monstrueuse infidélité, il ne
quitte peu a peu la voie intérieure ou il est
entré. On peut faire et méme bien faire la
méditation et conserver encore quelque rapport
avec les sens et avec les objets qui les flattent;
mais on ne peut faire pendant quelque temps
Ia véritable oraison, sans rompre enfin tout
commerce avec les créatures. Car le propre de
cette oraison est de concentrer toutes nos af-
fections en Dieu et de ne pas nous permettre
de rien aimer que par lui, ¢n lui et pour lui.
Faites-en 1’essai, ame chrétienne, et vous
verrez sije vous en impose. Si vous me dites
qu’il n’est pas en votre pouvoir d’entrer dans
cette voie d’oraison, je vous réponds de la part
. de Dieu, qu’il est prét a seconder votre bonne
. volonté et qu’il-vous y introduira, si vous
vous y disposez par les moyens qui dépendent
de vous. Ayez celte bonne volonté, et parce
que vous ne pouvez jamais vous assurer de
" Yavoir, priez Dieu instamment qu’il vous la
donne, Cette priére en est déja le commence-

7



DIXIESE MAXIME. 157

ment ; et comment Dieu vous refuserait-il ce
qu’il vous inspire de lui demander? Si peu de
gens l’ont, c’est que peu désirent de I’avoir, et
que ceux qui la demandent craignent, la plu-
part, de L'obtenir. Dieu lit dans le cceur ;il voit
si Pon répond aux sentiments qu’il y met et il
exauce toujours ceux qui y répondent. Maisil
n’exauceque la. Les autres s’en prennent a lui,
comme s’il rejetait leurs demandes : j’ai beau
prier, disent-ils, j’ai beau demander la bonne
volonté, Dieu ne me la donne point. 11 leur
fera voir un jour que, s’ils ue P’ont pas eue,
¢’est uniquement leur faute. Je le répéte, il ne
se peut faire qu'une dme qui coopére de son
mieux a la grice présente, n’obtienne a
chaque moment de plus grandes graces, et que
si elle continue d’y coopérer, elle ne parvienne
a toute la sainteté que Dieu attend d’elle.

DIXIEME MAXIME.

Ne point sortir de notre ceeur,

Ou Dien se plait & nous instruire ;
De sa paix gouter la douceur,

Et fuir ce qui peut la détruire.

Puisqu’il est certain que Dieu fait ses déli-
ces d’étre avec les enfants des hommes et qu’il
se plait a leur parler an caeur, tout le secret de



188 MAXIMRS SPIRITUELLES.

la vie spirituelle consiste & savoir se retirer
dans son cceur et y habiter avec Dieu. Par ol
Dieu convertit-il les pécheurs? C’est en les
rappelant a leur cceur: ils ne sauraienty ren-
trer que leurs péchés ne se présentent a eux
et ne leur fassent éprouver les remords les plus
cruels ; mille réflexions salutdires leur vien-
nent a Iesprit; de bons sentiments naissent en
foule dans lenr 4me. Qu’ils ne craignent pas
de demeurer avec eux-mémes: qu’ils ne se
fuient pas et ne se jettent point au dehors sur
les objets qui les dissipent, ils ne tarderont
pas a changer de vie.

Qu’une d4me encore soit bonne, mais 1égére,
dissipée, sujette 4 bien des défauts, qu’elle ait
de V’affection pour quelques péchés véniels, ot
qu’aprés avoir été fervente, elle soit tomhee
dans le relichement, Dieu se sert du méme
moyen pour la retirer de I'imperfection ou
de la tiédeur. 1l la fait rentrer dans son
ceur ou elle entend des reproches justes,
mélés de bonté et de sévérité. Pour peu qu’elle
les écoute et qu’elle s’y rende docile, elle de-
viendra meilleure, et si elle continue a de-
Toeurer ainsi en elle-méme avee Dieu, elle
avancera immanquablement de vertu en vertu.

Ce retour au dedans de soi pour y entendre
la voix de la grace est ce qu’on appelle recueil-
lement, terme qui exprime I’action par laquelle
I'Ame ramasse et rassemble en soi son atten-



DIXIEME MAXIME. 1%9

tion dispersée et partagée entre divers objets
étrangers. Il y a deux sortes de recueillements :
Pun actif et qui est I'ouvrage de la volonté
aidée de la grace; I'autre passif et qui est un -
don de Dieu. Le second est pour P'ordinaire
la récompense du premier, lorsqu’on I’a prati-
qué quelque temps avec fidélite.

Le premier objet du recueillement actif est
la garde des sens, en particulier de la vue et
de Youte, qui sont comme les fenétres par les-
quelles 'ame regarde au dehors et s’ occupe de
ce qui s’y passe. Tandis qu’elle est ainsi atten-
tive aux choses extérieures, elle ne peut veiller
sif elle-méme, ni donner son attention au
maitre intérieur qui veut Pinstruire et la cor-
riger; elle n’est pas méme en état d’entendre
sa parole.

11 faut donc s’accoutumer de bonne heure a
une grande retenue dans ses regards pour ne
pas les jeter, non-seulement sur des objets
dangereux, mais méme sur ceux quine sont
quamusants et dissipants. Fixer la mobilité
inquidte des yeux estun moyen efficace pour
arréter la légéreté et pour modérer la vivacité
de l’imagination, pour prévenir la naissance
des passions et pour mettre I’Ame dans un état
trés-favorable a la méditation et encore plusa
Poraison.

La déihangeaison de tout entendre et de tout
savoir n’est pas moins funeste 4 la solide piété



(£

50 MAXIMES SFIRITUELLES.

etlon ne saurait trop la réprimer. L’Ame se
répand par les oreilles sur quantité de choses
qui la distraient et qui I'occupent ensuite,
méme malgré elle, jusque dans la priére. Voila
pourquoi Pon choisit pour méditer sur quoi
que ce soit, et surtout pour prier, les lieux
éloignés de tout bruit ; et pourquoile tumulte
des villes nous dissipe naturellement, au lieu.
que le silence des campagnes et des bois nous
invite de lui-méme au recueillement. Ajoutez
que la curiosité occasionne les courses, les vi-
sites, les conversations longues, fréquentes et
contraires & la charité ; les questions indiscré-
tes, les soupcons et les conjectures, ies juge-
ments témeéraires, les raisonnements a perte de
vue sur les affaires, soit publiques, soit parti-
culiéres ; toutes choses o Dieu est souvent
offensé et incompatibles avec Yesprit de priére
et la vraie dévotion.

Ainsi celui qui veut se disposer A la vie in-
térieure doit renoncer & tout ce qui repait ’a-
vidité des curieux, comme les raretés de toute
espéce, les tableaux, les statues, les beaux
édifices, les pompes, les fétes publiques, les
concerts et surtout les spectacles qui remuent
Pame trop fortement et ou tout concourt & lui
inspirer une joie fausse ou des passions dan<
gereuses. Il ne doit point montrer d’empresse-
ment & s'instruire des bruits d’une ville, des
affaives des farmtlles, des nouvelles publigues,



DIXIEME MAXIME. 161

ni s’en occuper, lorsque son état et ses intéréts
personnels ne I’y obligent pas. Ce n’est pas
qu’on ne puisse voir ou entendre en passant et
par occasion des choses ou il n’y a point de
danger, mais il ne faut ni les désirer, ni s’y
attacher, ni en emporter avec soi 'image et le
souvenir.

La curiosité de l’espm n’est pas moins a
craindre ; et si 'on veut parvenir a I'habitude
du recuelllement il est nécessaire de la retenir
dans de justes hornes. Yentends par curiosité
dé Desprit cette envie démesurée de connaitre
et d’apprendre, qui fait qu’on promeéne un re-
gard avide et presque toujours superficiel sur
les différents genres de sciences; qu’on veut lire
tous les livres qui paraissent, plutdt par vanité
et pour paraitre les avoir lus qu’a dessein de se
former. LEe recueillement ne peut, ce me
semble, compatir avec une telle disposition,
elle marque méme peu de solidité dans
Pesprit.

Ne donnons donc point dans ce défaut, et si
nousy sommes sujets, travaillons a nous en
corriger. Bornons-nous aux connaissances né-
cessaires ou convenables & notre état ; nelisons
pas un livre, précisément parce qu’il est nou-
veau ou parce qu’il fait du bruit; et pour les
livres mémes de piété, tcnons-nous-en a un
petit nombre et aux plus eximés. Ne ressem-
blons pas & tant de personnes qui veulent tout



{62 MAXTMES SPIRITUELLES.

avoir en ce genre, qui passent sans ¢esse d’an
livre & Pautre et qui peut-étre n’en achévent
aucun. Ce n’est pasici le lieu de m’étendre sur
la maniére de lire utilement ces sortes d’ou-
vrages; je dirai seulement qu’il n’en est point
ol P’on doive apporter moins de curiosité.

Une autre disposition qui, au premier coup
d’ceil, parait favorable au reeusillementet qui
néanmeins y est trés-contraire, est eelle des
personnes mélancoliques dont I’imagination
s'attache fortement aux objets, et forge sans
cesse mille chiméres qui lui servent de pAtiure,
se rappelant le souvenir du passé, s’étendant
sur l'avenir, formant et arrangeant une foule
de .prejets, avec toutes les circonstances des

-lieux, des personnes et dés situations. Imagi-
nations romanesques qui se sufflsent 2 elles-
mémes pour vivre dans une distraction conti-
nuelle, et qui seules, sans sortir d’'une chambre,
g’entretienrient avec¢ tout Yunivers. Les gens
de ce caractére aiment la solitude ; ils sont ré-
veurs et taciturnes; ils sont maltres de leurs
sens, ou plutét ils en font peu d’usage, ne s’ar-
rélant guere aux objets extérieurs. On les eroi-
rait recueillis, ils ne sont que distraits et il
n’en est point A qui il soit plus difficile de se
rendre la présence de Dieu familitre .

La pratique des oraisons jaculatoires est

. encore un excellent moyen d’acqueérir le re-

cueillement, parce que son but est de nous



DIXIEME MAXIME. 163

rappelet seuvent & nous-mémeés eta Dieu. Il
est trés-bon de s’y astreindre, mais il faut
prendre garde de nme pas faire ces sortes de
priéres par routine. €’est e cceur qui doit les
produire plutdt que la bouche, et elles seront
d’autant meilleures que ce sera un simple re-
tour de ’dme vers Dien, sans étre accompagné
d’aucune parole, méme formée mentalement.
On ne saurait trop s’exereer A cette maniére
de prier, qui, devenant chaque jour plus
fréquente et passant en habitnde, nous dis-
pose a la priére continuelle.

Enfin, soit gu’on lise, soit qu’on médite, soit’
méme qu’on fasse des priéres vocales, il est
A propos de se ménager de temps en temps
des intervalles de repos ot I'dme suspende
tout 2 fait son action pour donner lieu a Iac-
tion de Dieu. Pour peu qu’en ces rencontres
on se sente touché de la grace, on ne peut
mieux faire que de s’y livrer et de jouir
en paix des sentiments que Dieu nous donne
alors; quand limpression sera passée, on
reprendra sa lecture ou ses priéres.

Ces touches passagéres sont un petit com-
mencement d’oraison infuse auquel il faut
répondre avec la plus grande fidélité ; c’est une
visite momentanée ol Dieu se communique en
passant. Ces visites, quoique trés-courtes, sont
bien plus utiles 2 I'’Ame que toutes les pensées
-+t les affections ou elle s’entretient elle-



164 . MAXIMES SPIRITUELLES.

méme. Pourquoi lit-elle? Pourquoi prie-t-elle,
sinon pour attirer Dieu en soi? Ainsi, lorsqu’il
vient, et que par une certaine impression se-
créte il avertit ’dme de sa présence, elle a ce
quelle désire. Qu’elle s’arréte donc a cette
impression aussi longtemps qu’elle durera.
Elle manquerait méme de respecta Dieu, si
elle continuait alors son occupation; elle se
priverait du fruit de ses visites et les rendrait
plus rares. Saint Francois de Sales recom-
mande fort cette pratique a ses filles et il veut
qu’en ces occasions elles suspendent méme la
récitation de leur office.

Le recueillement passif n’est point une vi-
site passagére de Dieu, mais un gout habituel
qu’il donne & 'dme de sa présence. Elle sent
cetle présenceen soi, elle n’en peut douter et
elle en expérimente des effets si intimes, si
suaves, qu’il lui est évident que Dieu seul peut
les produire. C’est un calme, une paix, une
douce suspension des puissances, un je ne sais
quoi qui nourrit ’dme, qui la remplit et au-
prés de qui tous les plaisirs natnrels, soit des
sens, soit de I'imagination, soit méme de 'es-
prit’ pur ne sont rien. Ce n’est pas seulement
a Ioraison et dans ses autres exercices de piété
qu’elle goite ce sentiment, mais il Paccom-
pagne dans presque toutes ses actions. En
quelque lieu, en quelque occupation, avec
quelque pérsonne qu’on soit, pour peu qu’on



DIXIEME MAXIME. 163

rentre en soi-méme, on sent que Nieu y est et
nous tient fidéle compagnie.

-, 11 n’est pas question de traiter ceci de ré-
verie, sous prétexte qu’on n’a rien éprouvé de
semblable et qu’on ne peut se figurer ce que
c’est. Ce serait aller contre la doctrine des
saints et démentir les expériences de tout ce
qu’il y a eu de personnes intérieures. llnefaut
pas craindre non 'plus que ce soit une illusion
du démon, elle ne peut avoir lieu dans cette
présence habituelle de Dieu o I'imagination
n’a aucune part.

L’effet principal de ce recueillement est de
tourner 'dme au dedans, de la dégouter des
objets extérieurs, de la séparer des sens et d’en
émousser les impressions, de fagon qu’unique-‘!
ment attentive i ce qui se passe en elle, elle
n’est point affectée des sensations ordinaires
qu’elle recoit par la vue, par ’ouie et par les
autres organes. Quand je dis qu’elle n’est
point affectée, ce n’est pas qu’elle ne sente :
ce rtecueillement n'est pas une extase quila
prive de V'usage des sens ; mais elle ne s’arréte
point & ce qu’elle sent, elle n’y réfléchit point,
parce qu’elle est retenue au dedans par un
charme plus puissant que tout ce qui Pattire
au dehors. Par 13 Dien détache I’dme du com-
merce des créatures et se I'attache tout a fait ;
en sorte qu'elle % regarde comme seule avec
Dieu dans l'univers et ne donne aucune atten-



166 MAXIMES SPIRITUELLES.

tion & tout le reste. Ce recueillement est pro-
prement Pentrée de la vie intérieure et c'est la
régle la plus sire pour juger si une dme est
dans V’état passif. ' ¢

11 est d’abord sensible, parce qu’il s’agit de
dégager I'ame du commeree des sens et de lui
inspirer un souverain mépris pour les sensa-
* tions agréables qu’ils procurent ; mais quand
cet effet est produit, le recueillement quitte la
surface de I’ame et devient plus profond. On
ne le sent plus, on I'apercoit seulement, parce
que pendant quelque temps on conserve ’ha-
bitude d’y réfléchir; enfin, on cesse de 'aper-
cevoir, parce qu’a mesure qu'on avance on sort
de soi pour passer en Dieu et qu'en s’occupe
moins de son intérieur.

Cette présence de Dieu habituelle étant le
principe de toutes les graces qu’il fait ensuite &
P’4me, on ne saurait apporter trop de fidélité &
1a conserver. Pour cela, outre ’assiduité & I’o-
raison et aux autres exercices de piété, outre
la fréquentation des sacrements, outre les pra-
tiques de mortification extérieure auxquelles
porte Pamour sensible qu’on a pour Dieu dans
ces commencements, 1l faut se retirer absolu-
ment des créatures et n’avoir avee elles que les
rapports indispensables. 11 faut méme, autant
qu’il se peut, retrancher la plupart des bonnes
ceuvres qui seraient une ogcasion de se ré-
vandre trop au dehors ; car I'essentiel alors est



DIXIEME MAXIME. 167

de se livrer enticrement a 1'action de Dieu, qui
exige la retraite, le silenee et le dégagement de
oute affaire, 8 I’exception des devoirs de U'état
ui passent avant tout. On reprendra ces
bonnes ceuvres dans la suite et méme on y en
ajoutera d’autres, lorsque Dieu en donnera le
signal et qu’on ne courra plus le risque de se
digsiper. 1l faut encore ne donner aucune li-
Dberté a ses sens, ne se permetire aucuns egpece
-de euriosité, rejeter toutes les pensées inutiles
qui passent par I’esprit, tenir son cour libre
de tout attachement, écarter enfin tout ce qui
peut rompre ou suspendre notre commerce
avec Dieu.
Qu’on ne se figure pas que eela soit pénible,
Tant que dure le recueillement sensible, rie
ne coute: Dieu demande alors ce qu’il désire
de nous d’une maniére si douce et si insi-
nuante qu’il est comme impossible de lui résis-
ter: on en regoit tant de grices qu’on ne croit
jamais pouvoir en faire assez pour les recon-
naitre; on est, en un mot, dansla premiére fer-
veur de I'amour ou I'on va au devant de tout
pour témoigner a Dieu qu’on Vaime. Ainsi les
mémes pratiques, qui sont d’une observation
_ trés-difficile dans le recueillement actif, qui pa-
raigsent et quisont en effet de grands sacrifices,
A cause de la continuité, sont trés-aisées pour
celui qui est dans le recueillement passif; les
beures entiéres d’oraison ne lui paraissent que



168 MAXIMES SPIRITUELLES.

des instants; les vains amusements du siécle
lui sont insipides ; les conversations dont il ne
peut se dispenser le fatiguent: ces méme
compagnies, qui lui semblaient auparavant si
délicieuses,lui sont insupportables. Il se refu-
serait presque aux besoins naturels et ce n’est
qu’a regret qu’il y satisfait. Qui a fait en lui ce
merveilleux changement ? Un faible écoule-
“ ment des douceurs du ciel. Si tel est le com-
mencement de la vie spirituelle, quelle en
sera la consommation ?

Encore un mot sur cette maxime. On veut
&tre instruit des choses de Dieu ; on consulte
pour cela les hommes et leurs écrits et ’on ne
s’adresse pas a celui qui dans un instant
éclaire ’dme humble, qui I’enseigne sans bruit
de paroles et lui 'en apprend plus dans une
seule oraison que ne feraient en plusieurs
années les hommes les plus consommés dans
la spiritualité. On se travaille, on se tour-
mente Vesprit pour étre recueilli & la priére,
et pour I’élre, il n’y a qu’a le vouloir sincére-
ment et qu’a prendre dans le cours de la jour-
née les mesures qui nous y disposent ; car de
prétendre étre recueilli & ’oraison et dissipé
hors de I'oraison, c’est une chimére. On veut
faire D'oraison par ses propres efforts et Dieu
la fait en nous, dés qu’intimement convaincus
de notre impuissance, nous cessons toute ac-
tion de notre part pour donner lien & la sienne;



DIXIEME MAXIZE. 169

il nous invite lui-méme a cette cessation, lors-
qu’il a dessein d’agir en nous. On veut gotuter
la paix et I’on s’agite, on se trouble pour I’ob-
tenir ; on se désole de ne la pas sentir, quand
on fait tout ce quiest propre a1’éloigner ; et 'on
ne pense pas que le Dieu de la paix n’habite
ni dans lagitation, ni dans le trouble, mais
qu’il se fait sentic comme le souffle léger
du zéphir, qui est le fruit du calme et qui
Pentretient.

On se cherche soi-méme en faisant semblant
de chercher Dieu; et c’est pour cela qu’on ne
Ie trouve pas. -

Oh! si on savait combien le recueillement
simple demande peu de travail de notre part,
on en serait étonné. Mais ’homme est jaloux
de son action, et veut tout s’attribuer. Dieu
est infiniment plus jaloux de la sienne, et veut
qu’on lui attribue tout. Voila la cause de toutes
les fausses idées qu’on se forme de la vie inté-
rieure, et du peu de succés de nos tentatives.
Dieu ne fait rien en celui qui croit étre quelque
chose, et qui prétend tout devoir & son travail ;
mais il agit avec complaisance sur une dme
qui se tient humblement tranquille en sa pré-
sence, qui, attirant doucement par ses désirs,
ne compte pas sur son industrie, et qui attend
tout de sa seule bonté. Dans le moral comme
dans le physique, Dieu tire tout du néant. Hu-

10



170 MAXIMES SPIRITUELLES.

millions-nous, anéantissons-nous devant luij .
et il nous fera sentir les effets de sa puissance.

ONZIEME MAXIME.

Agir avec lui simplement,
Comme un enfant avec son pére;
Mettre notre contentement

Dans F'attention a lui plaire.

Il semble que rien ne devrait étre plus aisé
aux chrétiens, ni plus ordinaire, que d’envi-
sager Dieu comme leur pére et de se conduire
envers lui avec simplicité, confiance et aban-
don. C’est 1a le véritable esprit de la loi nou-
velle, et ce qui la distingue de I’ancienne loi.
Un des dogmes fondamentaux de notre reli-
gion, est que Dieu le pére nous a adoptés en
Jésus-Christ, son fils, et nous a éleves a la
qualité surnaturelle de ses enfants : qualité qui
nous rend les héritiers de Dieu, les cohéritiexs
de Jésus-Christ et nous donne droit au cie}
comme & notre palrie, et & I'éternelle posses~
sion de Dieu comme a notre héritage. Ce titre
@’enfant de Dieu suppose et nous rappelle les
principaux objets de notre foi; il est le fonde-
ment de notre espérance, et le grand motif de
notre amour.



ONZIEME MAXIME. 171

Cependant rien n’est plus rare parmi les
chrétiens que cetle disposition filiale  I'égard
de Dieu ; et presque tous sont plus portésa le
craindre qu’a P’aimer. C’est pour eux une chose
extrémement difficile dans la pratique qu’une
entiére confiance en lui et un abandon sans ré-
serve. La remise réelle de tous nos intéréts en-
tre ses mains, avec une ferme foi que rien ne
peut nous arriver de sa part, d’ol1 il ne résulte
un bien pour nous, & moins que nous n’y met-
tions obstacle, est ce qu’il y a de moins connu,
de moins fidélement observé dans la vie spi-
rituelle, et de plus pénible en effet 2 1a nature.

D’ou vient cela? de ’amour-propre qui nous
persuade que nos intéréts ne sont en sireté
gu’autant que nous en sommes les maitres. On
ne peut se résoudre a les confier & Dieu, a en
agir & cet égard avec lui comme avec un pére,
et & se rassurer sur sa bonté dans les diverses
€preuves ol il met notre amour. Nous croyons
qu’il nc se conduit en pére que quand il nous
caresse, qu’il nous envoie des douceurs, quand
il nous accorde tout ce qu’il nous plait de lui
demander. Mais lorsque pour nous apprendre
a laimer et & le servir pour lui-méme, sans
aucune vue d’intérét, sans aucun retour sur
nous, comme le mérite sans doute un pére tel
que lui, il nous retire les counsolations dont
nous abusons, il nous refuse ce qui nous nui-



172 MAXIMES SPIRITUCELLES.

rait, et nous donne ce qui nous est utile, mais
dont nous ne voulons pas; alors nous cessons
de voir en lui un pére; nous n’y trouvons qu’un
maitre dur et impitoyable, son service nous
rebute; nous sommes tentés a tout instant de
le quitter, et nos guides spirituels ont bien de
Ia peine & nous soutenir, comme nous en avons
nous-mémes & leur obéir, lorsqu’ils prennent
le parti de Dieu contre nous.

11 est pourtant vrai que Dieu ne se montre
jamais plus pére, que dans les épreuves qu’il
nous envoie; que les plus précieuses faveurs
qu’il puisse nous faire ici-bas, ce sont les croix;
et que plus il en accable ceux qui se sont don-
nés a lui, plus il leur témoigne son amour.
Jésus-Christ n’était-il pas son fils bien-aimé,
en qui il avait mis ses complaisances? Com-
ment Va-t-il traité depuis le moment de sa
naissance jusqu’a son dernier soupir? Etait-il
mioins son pére, lorsqu’il le livrait aux bour-
reaux, lorsqu’il Pabandonnait en apparence
sur la croix, et qu’il le laissait mourir dans les
tourments et dans Vopprobre? Non assuré-
ment; et on peut dire avec vérité, que si le
Calvaire futle théitrede ’amour de Jésus-Christ.
pour son pére, il fut aussi la démonstration la
plus réelle de Pamour du Pére céleste pour -
Jésus-Christ. Jugez-en par les suites. Il est cer-
tain que tout ce que Jésus-Christ commehomme



ONZIEME MAXIME. 173

posséde de gloire, de puissance et de bonheur,
il 1e doit 4 sa croix. 1! a fallu (1), dit-il lui-
méme, que le Christ souffrit, et qu’il entrdt par
la dans sa gloire. Son pére exigeait et attendait
de lui cette preuve passagére d’obéissance, pour
lui donner 3 son tour ume preuve eternelle-
ment subsistante de sa magnificence a le ré-
compenser.

Apres cet exemple qui nous est donné dans
le chef et dans le modele des prédestinés. gar-
‘dons-nous bien de penser que Dieu sedépouille
a notre égard de la qualité de pére, quand il
exige de nous les sacrifices les plus pénibles a
1a nature; quand aprés avoir demandé et ob-
tenu notre consentement, il nous force, pour
ainsi dire, 2 accomplir nos engagements, et
gue par la toute-puissance de la grice, il tire-
de nous Yexécution de ses promesses. Quoi-
qu’il nous montre alors un visage sévére, quoi-
quw’il paraisse exercer sur nous une justice
inexorable, jamais il ne fut plus noire pére;
jamais il ne nous en donna des marques plus
solides et plus indubitables aux yeux de la foi.

La nature elle~méme nous offre une image
de la conduite paternelle de Dieu dans le cours
de la vie spirituelle. Considérez ’édacation
d’un enfant. Tandis qu’il est enoore tendre et
faible, on le poste entre les bras, on prévient

(1) Lue, xx1v, 26.
10,



174 MAXIMES SPIRITUELLES.

tous ses besoins, on le caresse, on V’apaise, on
le flatte, on ne le contredit en rien. Mais lors-
qu’il devient plus grand, on commence a Las-
sujettir; on lui impose des devoirstrés-facheux
pour son 4ge, et dont il ne voit pas encore 1'u-
tilité; on ne craint plus de le contrarier; on se
rit de ses pleurs ; onle rompt & ’obéissance; on
Iaccoutume a combattre ses gotits, et & suivre
la raison, aux depens de ses inclinations; ona
recours, quand il le faut, a la sévérité, aux me-
naces, aux chatiments. Pourquoi cela? c’est
qu’on veut tirer parti de ses talents naturels,
former en lui un homme, le rendre utile a la
société, et lui assurer pour l’avenir une vie
honnéte et agréable, selon sa condition. Plus
son pére s’applique & le dresser, & le corriger,
a I’exercer soit pour I’esprit, soit pour le corps,
plus il lui moutre d’affection, et mienx il rem-
Plit & son égard les devoirs de pére. §’il I'épar-
gnait et lui faisait toute liberté, il ne I'aimerait
point, ou il Paimerait mal.

Dieu tient la méme conduite envers ses en
fants, dont il a dessein de faire des citoyens de
la cité céleste. Lorsdu’ils commencent a se don-
ner 3 lui, il a les plus grands ménagements
pour leur faiblesse; il leur prodigue les dou-
ceurs et les tonsolations pour gagner leur
ceeur; il leur rend tout aisé; il écarte les ten-
tations ; il les amuse, et se fait en quelque sorte
petit enfant avec eux. Mais lorsqu’ils prennent



ONZIEME MAXIME. - 178

des forces, et qu’ils deviennent capables de
solides legons de la vie intérieure, il suit un
autre plan : il attaque la nature, et la poursuit
dans tous ses vices et ses défauts, sans en
épargner aucun; il prescrit des devoirs péni-
bles, et en exige ’accomplissement avec une
extréme sévérité. Le langage de la grice n’est
plus tendre et insinuant; il est fort, impérieux,
menacant méme ; la moindre résistance est ri-
goureusement punie. Il proportionne les exer-
cices, les épreuves, les tentations a leur avance-
ment et & leurs forces; et plus il a mis en eux
de dispositions naturelles et surnaturelles, plus
il demande d’eux, jusqu’a ce qu’il les ait for-
més a toutes les vertus, et qu’il les ait fait pas-
ser par tous les degrés de sainteté. Et lorsqu’ils
sont au point de perfection ou il les veut, lors-
qu’il les a rendus dignes de lui, leur éducation
spirituelle est achevée;, il les transporte en son
royaume, ot1 il couronne leurs combats et leur
obéissance, et les rend & jamais participants de
sa gloire et de sa félicité.

La vie intérieure n’est donc dans toute sa
suite qu’une éducation divine, mais paternelle,
toute inspirée et dirigée par ’amour. Dieuren:-
plit toujours exactement de son coté la tiche
que lui impose son titre de pere, et le désir
qu’ilade nous rendre heureux. Effor¢ons-nous
pareillement d’accomplir ce qu’exige de nous
ia qualité d’enfants d’un tel pére.



176 MAXIMES SPIRITUBLLYS.,

Prenons encore ici pour modéles les enfants.
Quelles sont les dispositions d’un enfant bien
né envers son pére? Lapremiére estune grande
simplicité, accompagnée d’ingénuité et de can-
deur. L’enfant ignore la feinte et la dissimula-
tionalégard de son pére; il lui ouvre son dme,
et lui fait part de tous les sentiments qu’il
éprouve. Usons-ende méme par rapport aDieu.
Dans nos désirs, dans nos craintes, dans nos
joies, dans nos chagrins; adressons-nous a lui
avec Pouverture et l'ingénuité des enfants. 11
sait mieux que nous tout ce qui se passe en
nous; mais il dime que nous lui en parlions;
il veut étre notre ami et notre confident. Ne
craignons pas méme de lui faire quelquefois
de tendres reproches : cette sainte liberté lui
est agréable; et rien ne lui déplait davantage
qu’une froide réserve.
~ La seconde disposition des enfants est la
confiance. Craintif et défiant & I’égard de tout
autre, V'enfant ne met nulle borae a sa con-
fiance en son pére. Il sait qu’il en est tendre-
ment aimé, qu’il est ’objet de ses soins, qu’on
ne s’occupe que de lui, qu’on ne travaille que
pour lui, qu’on n’a d’autre vue que celle de son
bonheur. Aussi n’a-t-il nul souci, nulle in-
quiétude sur ce qui concerne son bien-étre, se
reposant de tout sur son pére, qui pourvoita
ses besoins, qui pourvoit méme & ses innocents
plaisirs, qui va au devant de ses moindres dé-



ONBIRME MAXIME. 117

sirs, et qui lit dans ses yeux et daas sa conte-
nance. Il est persuadé que les avis, que les
lecons, que les corrections de son peére, que la
géne ou il le tient, que les travaux divers qu’il
lui impose, que la sévérité dont il use, que le
mal méme apparent qu’il lui fait, n’a d’autre
objet que son bien. Celte persuasion n’est pas
en lui le fruit de la réflexion et du raisonne-
ment, mais de Pinstinct naturel et de 'expé-
rience. ~

Oh! si nous avions la méme confiance dans
notre Pére céleste, qui la mérite infiniment
mieux que fous les péres de la terre; si nous
remettions a sa providence le soin de nos in-
téréts spirituels; si nous attendions desagrice
bien plus que de nos efforts notre perfection et
notre salut; sinous étions intimementconvain-
cus qu’il arrange tout, qu’il ordonne de tout
pour notre bien; que ses préceptes qui met-
tent un frein si génant & nos passions, que les
devoirs en apparence si pénibles qu’il exige,
que les maux et les afflictions qu’il nous en-
voie, que les dispositions secrétes par lesquelles
il déconcerte nos vues, traverse nos desseins, -
renverse nos entreprises; que les fautes mémes
dans lesquelles il permet que nous tombions,
a dessein de nous humilier, et de nous faire
perdre toute confiance en nous-mémes; si nous
étions, dis-je, convaincus que toute la conduite
que Dieu tient, sur nous ne tend qu’a notre



¢
178 MAXIMES SPIRITUELLES.

éternelle félicité et qu’elle nous y meénerait
infailliblement, si nous la suivions pas a pas,
et si nous n’usions de notre liberté que pour
nous abandonner i lui; de quelle sécurité ne
jouirions-nous pas? combien Dieu serait-il ho-
noré de notre confiance, et quelles attentions,
quels soins, quelle protection spéciale ne nous
attirerait-elle pas?

Saint Paul établit pour maxime que fou?,sans
exception contribue d lavantage de ceur qui
aiment Dieu (1). Et qu’est-ce qu’aimer Dieu,
sinon voir en lui un pére, s’adresser & lui, se
confier en lui pour toutes choses, agir et coo-
pérer sous lui, et avoir fait de notre coté tout
ce qu’il atlend de nous, s’appuyer uniquement
sur sa tendresse et ses miséricordes!

Confiance filiale, que vous épargneriez d’in-
quiétudes aux chrétiens qui veulent sincére-
ment leur salut et que vous ’assureriez bien
mieux que toutes les peines d’espritoi les jette
leur amour-propre ! Laisser 4 Dieu le gouver-
nement de notre intérieur, suivre paisible-
ment l'attrait de sa grace, consulter en tout sa
sainte volonté, ne lui opposer, et du reste sup-
primer nos vaines réflexions, calmer notre
imagination, mépriser ces alarmes et ces
frayeurs injurieuses 4 sa bonté, voili le chemin
du ciel. $’il s’y vencontre des épines, ne nous

(1) Rom., vur, 28,



ONZIEME MAXIME. 179

plaignons point, c’est nous qni les semons.

L’obéissance est la iroisiéme disposition des
enfants, mais une ol.éissance toute fondée sur
Pamour et qui n’est point diclée pav la crainte
comme celle des esclaves, ni par Pintérét
conime celle des mercenaires ; une obéissance
qui s’étend a ioutes les volontés du pére et qui
ne regarde pas si l'exécution en est aisée ou
difficile, agréable ou répugnante a la nature;
une obéissance généreuse, promp.e, coura-
geuse, qui n’oppose ni vainesraisons, ni mur-
mures ; une obéissance qui trouve sa récom-
pense dans le plaisir d’avoir fait son devoir en
contentant un pére qu’on chérit et qu'on res-
pecte.

Est-ce ainsi que la plupart des chrétiens
obéissent & Dieu? Il s’en faut bien. Et quelle
.en est la cause? Clest qu’ils perdent de vue
que Dieu est leur pere et qu’ils le considéerent
sous tout autre aspect. Les uns appréhendent
plus de se perdre qu’ils ne désirent de se sau-
ver, parce qu’ils ont I’esprit plus frappé de
Iidéedesflammes éternelles dont Dieu menace
les méchants que de celle des biens ineffables
qu’il promet aux bous. La crainte est le prin-
cipe de leur obéissance ; ils ne voient en Dieu
qu’un maitre impérieux, qu’'un juge sévere et
incorruptible, qu’un vengeur inexorable.

Or, la crainte a bien la force de nous éloi-
gner du mal, mais elle n’a pas celle de nous



1380 TIAXIMES SPIRITUCLLES.

porler au hien; elle est un frein, mais non un
aiguillon. Elle est le commencement de la sa-
gesse , mais ellen’en est quele commencement.
L’intention de Dieu n’est pas qu’on s’y fixe;
il veut que de la crainte on passe & ’amour.
Au fond, ce n’est pas craindre Dieu que de ne
craindre que ses chitiments; et ce n’est pas
Iui obéir de la maniére qu’il le désire que de
ne céder qu’ases menaces. Aussi cette obéis-
sance n’est-elle pas moins imparfaite dans son
motif. Elle laisse sentir toute la pesanteur du
joug et n’arrache pas du cceur 'envie secrete
de la secouer. Elle s’en tient aux termes précis
de la loi; et parce que nous sommes toujours
enclins a I'interpréter en notre faveur, on est
souvent exposé a ne pas en remplir les obliga-
tions.

D’autres considérent a la vérité Dieu comme
rémunérateur; ils le servent par le motif de
Pespérance. Mais les biens que Dieu leur pro-
met les touchent plus que Dieu méme ; ¢’est-a-
dire que dans la possession de Dieu qu'ils es-
pérent ils aiment plus leur bonheur gqu’ils
waiment Dieu; ils sont trop sensibles a leur
propre intérét, ils ne font méme presque au-
cune attention a autre chose.

Ce motif est bon en lui-méme, il les excite
a la pralique du bien, mais il n’est pas assez
pur, et leur obéissance qui n’a pointd’autre
appui est faible, chancelante, pénible méme en



ONZIEME MAXIME. i

mille occasions. La vraie foi, celle qui opére
par lacharité, n’a que trés-peu d'influencesur
leur conduite; les biens et les maux présents
balancent en euxlimpression des biens 4 ve-
nir. C’est ce qui leur rend extrémement diffi-
cile la pratique de la vertu qui s’exerce princi-
palement dans le mépris des biens et dans le
support des maux de cette vie : et ils ne sont
guere a I’épreuve de certaines tentations déli-
cates dont la victoire est réservée & 'amour de
Dieu.

Ce n’est ni dans la crainte, ni dansla vue du
propre intérét, mais dans 'amour, qu’est le
principe habituel de I’obéissance qu’on doit a
Dieu et rien n’est plus capable de faire naitre
en nous cet amour, que la qualité de pére que
Dieu a daigné prendre par rapport & nous.
Lorsque venant & réfléchir sur ce nomsi tendre
et sur les dispositions qu’il suppose en Dieu a
mon égard, je considére que de toute éternité
il m’a aimé, non simplement comme sa créa-
ture, mais comme son enfant, et qu’il va jus-
qu'a nous témoigner dans ses Ecritures que
quand une meére pourrait oublier le fruit de
son sein, jamais il ne nous oubliera: lorsque
je pense qu’il m’a adopté en Jésus-Christ, son
Fils unique, A dessein de m’associer avec ce
Fils & 'héritage céleste, de partager éternelle-
ment avec moi son propre bonheur : quand je
songe surtout & l'admirable invention de son

1



182 MAXIMES SPIRITUELLES.

amour paternel, 2 ce qu’il en a couit & son
Fils pour m’élever a cette divine adoption, et
aux gréces inestimables qui ont accompagné
et suivi ce bienfait; que puis-je refuser a un
tel Pére, qui n’a d’autre motif en tout ce qu’il
demande dg moi, que ’amour qu’il me porte et
Ie bien qu’il me veut faire ? Que vois-je dans
sa loi que le plus doux comme le plus juste
de mes devoirs, celui de l’aimer, auquelen
effet, toute la loi se réduit? Comment puis-jela
regarder comme un joug et un fardeau? Oh!
que ce joug m’est agréable! Que ce fardeau
m’est léger et que j'aurais de regret de n’en
pas étre chargé ! Aimer par reconnaissance le
meilleur des péres, qui m’a aimé le premier,
¢t lui prouver mon amour par mon obéissance
me parait étre mon plus grand bonheur,
comme mon plus grand malheur serait de ne
pas Vaimer et de lui désobéir dans la moindre
chose.

Dans ces sentiments, je ne m’en tiens point
a ce qu’il commande sous peine d’encourir sa
disgrice. Jétudie ce qui peut lui plaire; le
moindre signe de sa part est une loi pourmoi;
je nelui dispute rien, je ne murmure de rien;
je me soumets avec joie & toutes les disposi-
tions de sa providence, méme & celles qui me
semblent les plus pures, parce que le titre de
pére m’apprend a les envisager toujours
conme une marque de son amour et comme



ONZIEME MAXIME. - 183

une épreuve du mien. C’est ainsi que Job était
affecté, lorsqu’il disait au plus fort de ses
peines : 8¢ nous avons recu les biens de la
main de Dieu, pourquot n'en recevrions-nous
pas aussi les mauz (1) ? et Quand il me donne-
rait le coup de la mort, j’espérerais en lui (2) ;
et encore : Que ma consolation soit gu'en m’af=
fligeant il ne m’épargne pos et que je me
contredise en rien sa sainte volonté (3). Voila
jusqu’ou le chrétien doit porter la contiance et
la soumission 4 I’égard d"un pére tel que Dieu.

Que le désir de plaire au monde, que la
crainte de lui déplaire, que le respect humain,
ce redoutable ennemi de la vertu, est faible
contre un cceurou domine I’'amour filial! Levé-
ritable enfant de Dieu estinsensible aux attraits
du monde; il est inaccessible & sa séduction;
il n’appréhende ni ses menaces, ni ses raille-
ries. 11 marche téte levée, et se déclare hau-
tement dans les occasions ou ’honneur de son
Pére est intéressé. S’il se cache aux yeux des
hommes, c’est toujours par humilité et jamais
par faiblesse ; il ne fait rien pour étre vu, mais
il ne se met pas en peine qu’on le voie et
gu'on le remarque, qu’on le loue ou qu’on le
bldme, qu’on I'estime ou qu’on le méprise. Le
monde est pour lui comme 8’il n’existait pas ;
en public comme en secret, sa vue est tou-

(1) Job, 13, 10, — (2) Id. xm, 15. — (3) Id. w1, 10.



'

184 MAXIMES SPIRITUELLES.

jours attachée sur son Pére, il ne s’occupe que
i de lui seul.
! Et comment s’embarrasserait-il de plaire au
* monde, lui qui ne veut pas se plaire & lui-
" méme? [l ne redoute rien tant que ses propres
regards; il se fuit, il soublie et ne voudrait
pas dérober la moindre chose 4 la gloire de
son Pére par le plus léger retour de complai-
sance; s'il lui arrive quelquefois de s’y sur-
prendre, il se le reproche comme un crime.
Ladélicatesse va plus loin. Content de plaire
a Dieu, il n’est pas méme empressé de savoir
s'il lui plait. Il ne néglige rien pour mériter
‘sa bienveillance, mais il ne lui en demande ni
assurance , ni témoignage. L’amour-propre
pourrait se reposer dans une si flatteuse assu-
rance etson amour pour Dieu en serait moins
pur.

DOUZIEME MAXIME.

Craindre surtout de résister
A son attrait qui nous invite;
Et jamais ne lui disputer
Nulle chose, grande ou petite.

Comme le propre de la grice est de combat-
tre en tout la nature, il faut sattendre qu’elle
nous demandera souvent, ou plutdt toujours,



OUZIEME MAXIME. 185

des choses contraires 4 nos inclinations vicieu-
ses ou imparfaites; et par conséquent que la
nature lui opposera une forte résistance, et ne
se rendra qu’a I’extrémité. Mais la valonté doit
toujours étre du parti de la grice. J’entends
par la volonté, non de certains désirs ineftica-
ces, de certaines répugnances et aversions qui
ne sont pas libres, mais une résolution ferme
et déterminée; non un je voudrais, mais un je
veux, qui triomphe également des penchants
et des répugnances.

Cette volonté généreuse, décidée et inébran-
lable de répondre en tout aux vues de Dieu,
n’est pas commune, méme parmi ceux qui
croient s’étre donnés tout & fait a lui. Dans
certains moments de ferveur sensible, on fait &
Dieu les plus belles protestations; on se flatte
qu’elles partent du fond méme de la volonté,
mais on se trompe; elles ne sont que ’effet de
la chaleur de la grace.

Dés que cette chaleur s’est ralentie, et que
Yame est rendue & elle-méme et a la grace or-
dinaire, elle voit avec surprise que toutes ses
bonnes résolutions se sont évanouies. Ou bien
encore on présume de ses forces, comme saint
Pierre; et tant qu’on est bien loin du danger,
on se croit en état de tout affronter. Mais 1’oc-
casion se présente-t-elle, on céde, comme cet
apotre, & la plus légeére tentation. lly a bien
de la différence, disait un saint homme qui en



186 MAXIMES SPIRITUELLES.

avait ’expérience, entre sacrifier 3 Dieu sa vie
dans un transport de dévotion, et la lui sacri-
fier sur le point de monter au gibet. Or, c’est
quand, aprés Paction passagére du feu céleste,
Y4me est refroidie et reconduite & une grice
insensible, ¢’est dans le moment méme du sa-
crifice qu’il faut juger des véritables disposi-
tions de la volonté.

On ne doit donc pas se flatter aisément d’a-
voir cette bonne volonté : au contraire, on doit
toujours craindre de ne Yavoir pas. Ce n’est
pas qu’il faille &tre pusillanime; mais il est
essentiel de se défier toujours de soi, et de ne
compter que sur le secours d’en haut, avec la
ferme confiance qu’il ne nous manquera pas
aubesoin. Nous sommes sifaibles, que nous ne
pouvons nous répondre de la victoire avant
I’événement ; la moindre présomption nous en
rend indignes, et souvent I’ennemi nous 1’ar-
rache des mains lorsque nous croyonsla tenir.

Voulons-nous n’étre jamais dans le cas de
résister & Dieu? Ne perdons point de vue la
parole de Jésus-Christ, que Pesprit est prompt,
mais que la chair est faible. En conséquence,
veillons et ptions comme il nous Pordonne,
pour ne point succomber a la tentation. Veil~
lons afin de ne pas nous exposer nous-mémes,
et de ne donner aucune prise & ’ennemi :
prions afin de trouver en Dieu la force qui nous
manque. En nous conservant ainsi dans la



DOUZIEME MAXIME. 1817

crainte salutaire de n’atre pas fidéles ala grace, ;
Dieu nous préservera de tout accident ficheux;
ou 8’il permet quelquefois que nous fassions
I’épreuve de notre faiblesse, ce ne seront ja-
mais des chutes mortelles; il mettra lui-méme
la main sous le coup, pour nous empécher de
nous froisser; il nous relévera promptement,
et nous n’en serons ensuite que plus fermes.

La crainte de résister a Vattrait de la grice
peut aussi se prendre en un autre sens, qui
est que ceite résistance est le plus grand mal
que nous ayons a appréhender. Quand Dieu a
dessein de s’emparer d’une dme et de la gou-
verner par lui-méme, il lui donne une foule
de vues pour sa perfection; il veille avec une
attention particuliére sur ses pensées, sur ses
paroles, sur ses actions, sur ses motifs; il ne
lui passe rien, il examine toutes ses démar-
ches, et lui reproche avec force les moindres
infidélités.

Or, ’ame ne saurait étre trop attentive a ces
vues qu’elle recoit de Dieu, & ces reproches
intérieurs qu’il lui fait, et il est pour elle de la
derniére importance d’y avoir égard. Car en
premier lieu, qu’elle résiste & ce que Dieu lui
demande, elle arréte tout court le progres de
sa perfection : ¢’est un obstacle qu’elle met sur .
8a route, et elle n’ira pas plus avant qu’elle ne
Pait surmonté. Non-seulement elle n’avance
pas, mais elle reculera; parce que c’est un



188 MAXIMES SPIRITUELLES.

principe dans la vie spirituelle, que qui n’a-
vance pas recule. En second lieu, les graces se
tiennent les unes aux autres : une prcmiére
dont on profite en attire une seconde ; celle-ci
en attire une troisiéme, et ainsi de suite : en
sorte qu’elles forment une chaine qui aboutit
a la sainteté et a la persévérance finale. Par la
méme raisou, la premiére grice rebutée nous
prive de la seconde, et celle-ci des suivantes;
et la chose peut aller si loin, qu’elle nous-con-
duise & une perte inévitable.

11 est done toujours extrémement dangereux
de rompre cette chaine; et comme il est cer-
tain qu’on parviendra & toute la perfection que
Dieu attend de nous, si 'on conserve soigneu-
sement 1'union de tous les chainons qui la
composent, il est certain pareillement qu’on
décherra et qu’on courra risque de se perdre,
sil’on interrompt cette union a quelque endront
de la chaine que ce soit.

Ceci est vrai surtout de certaines gracesprin-
cipales qui en sont comme les maitresanneaux,
et qui en ont par elles-mémes de grandes sui-
tes, telles que la grace de la vocation, l’attrait
pour Veraison et d’autres de cette nature. Elles
sont comme Dentrée de la vie par laquelle
Dieu veut nous conduire au port du salut. Y
répondre fidelement et constamment, c’est
mettre son salut en assurance; y résister, c’est
rejeter la voie que Diew nous propose, et qui



. R
DOUZIEME MAXINE, 489

peut-étre est la seule par laquelle il prétend
nous sauver,

11 est bon cependant d’avertir ici les ames
timorées que les fautes de surprise, d’inadver-
tance, de premier mouvement, d’imprudence
méme et d’indiscrétion, ies fautes en un mot
de pure fragilité n’interrompent point cette
chaine : il 0’y a que celles qui sont faites avec
vue, de propos délibéré, et méme que I’on
commet a plusieurs reprises, qui aient cet
effet. Car Dieu ne se rebute pas pour une pre-
miére faute; il revient plusieurs foisa la charge;
sa patience 4 attendre une 4me est longue, 2
proportion de Pimportance de V'objet; il ne se
retire tout a fait, que quand il voit une certaine
obstination dans la volonté.

Il en use de méme dans les occasions ou il
demande de certains sacrifices. II poursuit
quelquefois une 4me des années entiéres avant
que de se lasser, surtout si le sacrifice est
grand et si Yame y a une forte répugnance.
Mais enfin le moment n’est connu que de lui.
Alors cette dme sort de P’ordre de la Providence
surnaturelle ; il est & craindre qu’elle n’y ren-
tre jamais, et elle expose par la jusqu’a son
salut éternel. Dieu montra 2 sainte Térése la
place qu’elie edt eue dans I'enfer, si elle eiit
manqué celle quilui était préparée dans le ciel.
1 n’y avait pas de milieu pour elle entre étre

11,



190 MAXIMES SPIRITUELLES.

sainte ou réprouvée. Combien d’imes sont
dans ce cas, sans qu’elles le sachent!

C’est aussi une des principales raisons pour-
quoi les maitresde la vie spirituelle recomman-
dent si fort le recueillement et Vattention a la
grice. 1l veulent que I’dme préte continuel-
lement Poreille aux avertissements que Dieu
ne cesse de lui donner, soit pour Ia porter au
bien, soit pour la détourner du mal, et qu’elle
soit dans la plus grande fidélité a les suivre.
Cette attention et cette docilité sont, selon Jé-
sus-Christ méme, le caractére distinctif de ses
¢€lus. Mes brebis, dit-il, me suivent parce qu’elles
conneissent ma voiz (1). Et Pon peut dire que
toute 1a méthode des vrais directeurs consiste
a inspirer cette disposition aux dmes qu’ils
conduisent. 4

La maximeajoute qu’il ne faut jamais dispu-
ter 2 Dieu nulle chose, grande ou petite. C’est
qu’il ne nous appartient point de juger du plus
ou du moins d'importance des choses que Dieu
nous demande, et que nous sommes trés-sujets
a nous faire illusion 13-dessus. C’est encore que
la volonté de Dieu signifiée donne de V'impor-~
tance aux objets les plus petits en eux-mémes,
et yu’il faut considérer plus que tout le reste,
P'intention et le bon plaisir d’un si grand mai-

(1) Joon,, X, 4



DOUZIEMZ MAXIME. 191

tre. Qu’était-ce en svi de manger ou de ne man-
ger pas d’un certain fruit? Le salut du genre
humain dépendait pourtant de ’observatiog
d’un précepte si 1éger en apparence. Dieu est
le maitre absolu des grices qu’il nous fait : il
Pest aussi des conditions auxquelles il les atta-
che. Or, nous ignorons si ce n’est pas de notre
fidélité a telle chose qui ne nous paralt rien,
que dépendent des graces qu’il nous a desti-
nées.

D’ailleurs, il se présente rarement des oc-
casions de faire de grandes choses pour Dieu,
au lieu que celles d’en faire de petites se re-
nouvellent & chaque instant; et c’est princi-
palement dans cette soigneuse application & ne
rien négliger, que se montre la délicatesse de
Pamour. Rien ne prouve mieux quelle grande
idée on a de Dieu,quel désir on a de lui plaire,
que cette persuasion que rien n’est petit & son
service. Enfin, comment peut-on se répondre
qu’on sera fidéle & Dieu dans les grandes cho-
ses, si ’on ne craint pas de lui manquer dans
les petites? Celles-ci sont plus & notre portée,
plus accommodées & notre faiblesse : celles-1a,
au contraire, demandent de grands efforts, qui
passent nos forces, et dont il y aurait de la
présomption & nous croire capables. Les grands
actes de vertu sont plutét I’'ouvrage de Dieu
que le ndtre, et les moindres nous appartien=



"492 MAXIMES SPIRITUELLES.

nent en quelque sorte davantage, quoique Dicu
Y mette toujours plus du sien.

Que de motifs accumulés de s’attacher a la
pratique des petites choses, et de n’en refuser
aucune a Dicu sous ce prétexte! C’estal’entiére
et parfaite fidélité que se reconnaissent les
grandes dmes; et la fidélité n’est point par-
faite, si elle n’embrasse tout sans exception.
Jugeons du service de Dieu par le ndtre. Nous
voulons qu’on y soit exact, ponctuel, qu’on ne
mangque arien; et nous trouverions fort mau-
vais qu’on se dispensit de nous obéir, quand
Iobjet n’est pas considérable. Est-ce trop que
nous serviens Dieu comme nous exigeons qu’on
nous serve ?

La pratique des petites choses nou$ entre-
tient dans Uhumilité et ne nous expose point &
la vanité. Elle est d’un prix inestimable devant
Dieu, si elle est relevée par de grands motifs.
Nous acquérons par elle cette extréme pureté de
conscience qui nous rapproche si fort de Dieu.
Qu’est-ce, en effet, qui caractérise sa sainteté
infinie? Est-ce son aversion pour les grands
erimes? Non; ¢’est son incompatibilité avec
les plus 1égéres souillures. 11 en est de méme a
preportion des saints.

Combien done se trompent les ames qui
usent de véserve avec Dieu, qui composent,
pour ainsi dire, avec lui; qui consentent a lui



DOUZIEME MAXINME, 493

_ accorder de certaines choses et qui lui en refu-
sent d’autres obstinément ; qui s’observent avec
une exiréme vigilance sur de certains points,
et qui se négligent absolument sur d’autres,
qui mettent enfin des bornes  leur perfection,
" et qui disent dans leur cceur : Jirai jusque la
et non au dela? Eh! ne voyez-vous pas que ce
que vous refusez a Dieu, est justement ce qu’il
vous demande avec plus d’instance, et le sujet
de ses reproches les plus vifs et les plus fré-
quents? C’est donc ce qu’il vousimporte le plus
de lui donner : car s’il vous presse avec tant de
force, ce n’est pas pour son intérét, mais pour
le votre. 11 voit mieux que vous, pour ne pas
dire qu’il voit seul ce qui est utile et nécessaire
a votre avancement : et puisqu’il insiste si fort
sur tel point, c’est une marque infaillible que
ce point n’est pas si peu considérable que vous
Yimaginez.

Ahlc’esticilegrand objetde’examende con-
science et sur lequel il ne se faut rien pardon-
ner. Portons la recherche a cet égard jusque
dans les replis les plus cachés de notre ceeur;
voyons §’il n’y a point quelque réserve secréte,
quelque rapine dans I’holocauste. Et aprés
toutes nos recherches, prions Dieu qu’il porte
lui-méme le flambeau dans tous les recoins de
notre dme, et qu’il nous éclaire sur nos dispo-
sitions intimes; qu’il ne permette point que
nous ayons la volonté de lui disputer la moin-



194 MAXIMES SPIRITUELLES.

dre chose; et qu’il use de son autorité supréme
pour nous arracher ce que nous aurions la fai~
‘blesse de retenir.

TREIZ;EME MAXIME.

Faire la guerre au vieil Adam,
Et ne jamais poser les armes :

11 vit en nous a notre dam,

Et nous coltera bien des larmes.

Quel est ce vieil homme que saint Paul nous
ordonne de crucifier, et que Jésus-Christ a at-
taché dans sa personne au bois de sa croix,
pour nous apprendre ce qu’il mérite et com-
ment nous devons le traiter? C’est la chair,
c’est-a-dire tout ce qui est opposé en nous 2
Pesprit de Dieu. Ainsi Pentend PApotre, qui,
sous le nom d’ceuvres de la chair, comprend
non-seulement les vices qui ont le corps pour
objet, mais encore ceux qui ont leur source
dans Vesprit. Les premiers se rapportent tous 2
la sensualité, et les seconds & I'orgueil ou a
Pestime immodérée de soi-méme.

Pour bien’ entendre ce que c’est que cette
guerre que le chrétien doit se faire, et que ces
deux hommes, I'un spirituel et I'autre animal,
qu'il porte en soi, qui ont des inclinaisons tout



TREIZIEME MAXIME. 193

4 fait opposées, et qui tendent mutuellement a
se détruire; il faut remonter jusqu’au péché
originel et aux deux grandes plaies qu’il nous
a faites. Nous prendrons par 1a une idée juste
de la mortification chrétienne, de sa nécessité,
de son étendue et de sa continuitd,

Dans Adam sortant des mains du Créateur,
Vesprit était humble et soumis 4 Dieu, le corps
était souple et soumis & I'esprit. Ainsi tout en
lui était dans Vordre et il n’avait rien 4 faire
qu’s 8’y maintenir. Le péché a renversé cet
ordre : Adam 8’est révolté contre Dieu. Sa ré-
volte est venue d’un principe d’orgueil et d’un
fol espoir de devenirsemblable a Dieu en man-
geant le fruit défendu. La révolte de sa chair a
€té destinée 3 humilier son orgueil, et a lui-
faire sentir que ’homme qui, abusant de sa
raison, aspire 4 I’égalité avec Dieu, mérite pour
chitiment d’étre mis au niveau des bétes, et
d’étre asservi comme elles 3 ’empire des sens.

Aussi la premiére chose dont il s’apercut
aprés son péché, fut cette rébellion de la chair;
ce fut pour lui I'indice et le témoignage indu-
bitable de sa dégradation; et ce désordre si
honteax pour lui, qu'il ne put en soutenir la
vue, lui et appris combien la rébellion de son
esprit contre Dieu était plus humiliante et plus
odieuss, 8’il n’edt été aveuglé par son péché. 11
" fallut que Dieu lui buvrit les yeux, et le mit en
état de juger de Vexcés du désordre de son



1968 MAXIMES SPIRTTURLLES.

esprit, par la confusion que lui causait le dés-
ordre de sa chair.

Malheureux enfants d’Adam, nous naissons
tous avec une funeste disposition a ce double
-désordre. La chair désobéit & Vesprit, ses ap-
pétits et ses mouvements préviennent la vo-
lonté, qui n’a que trop de penchant d’abord a
Y consentir, ensuite a les exciter, enfin & s’y
assujettir au point d’en devenir entiérement

Yesclave. La raison, quoique maitresse de ré-
gler les appétits nécessaires, tels que ceux du
boire et du manger, et de commander abso-
lument aux autres, a la faiblesse d’y céder;
et non-seulement elle les contente souvent au
deld du besoin et contre P'intention du Créa-
teur, mais elle se dégrade jusqu’a rechercher
uniquement le-plaisir attaché a la satisfaction
des sens, jusqu’a s’y reposer comme dans sa
fin, jusqu’a employer son industrie et ses lu-
miéres & se procurer des voluptés raffinées de
toute espéce, jusqu’a franchir méme les bor-
nes immuables de la nature, et se livrer & des
excés qu’elle abhorre. Etat infiniment humi-
liant pour ’homme, qui le ravale bien au-des-
sous de la brute, et que néanmoins il sent si
peu, qu’il s’en fait un meérite et une gloire.

La désobéissance de V’esprit 4 Dieu va, il
se peut, plus loin encore. Nous affectons une
indépendance absolue, nous mettons notre li-
berté a faire sans exception tout ce qui nous



TREIZIEME MAXIME. 197

plait, et nous vegardons cette liberté illimitée
comme un droit qui ne peut nous étre disputé
sans injustice. L’empire que Dieu exerce sur
nous, quoique nécessaire, quoique doux et
modéré, quoique favorable 4 notre bien-étre
présent, et n’ayant pour but que notre bon-
heur ¢ternel, si légitime, si raisonnable,
exercé avec tant de ménagement, nous blesse,
et nous tendons continuellement a le secouer,
ou du moins & l’affaiblir. Toute loi de sa part
nous parait un attentat contre nos droits; tout
commandement nous peése ; toute défense nous
irrite; et il suffit qu’une chose nous soit inter-
dite, pour que nous la désirious avec plus
d’emportement. D’ou vient cette étrang e dispo
sition, que chacun de nous trouvera en sot
s’il veut g’étudier, sinon d’un orgueil prodi-
gieux qui ne connait point de maitre, d’'une
idée folle de notre propre excellence, d’un
aveuglement sur nous-mémes porté jusqua
Yidolatrie?

Voila les maladies que I’Evangile nous ap-
prend a connaitre et qu’il nous enseigne a
guérir. Toute la morale chrétienne n’est autre
chose que le reméde & ces denx grands désor-
dres. Pour cela elle nous propose, comme
aussi justes qu’indispensables, deux sortes de
mortifications, dont 'une a pour objet de met-
tre le corps sous le joug de Pesprit, 'autre de
soumetire Pesprit & Dieu, afin de rétablir par



198 MAXIMES SPIRITUELLES.

13 ordre primitif et de réparer le mal causd
par le péché. La premiére se nomme extérieure
et la seconde intérieure.

Le premier degré de la mortification exté-
rieure, lequel est d’obligation absolue pour
tout chrétien, est de s’abstenir de tout plaisir
défendu par la loi de Dieu; de s'interdire tout
excés dans ceux dont il est permis d’user ou
qui sont attachés aux actions nécessaires pour
la conservation de ’espéce humaine et de cha~
que individu ; de ne point les rechercher pour
eux-mémes; parce que ce ne sont que des
moyens; mais de les faire servir & la fin pour
laquelle lé Créateur les a institués ; d’observer
religieusement les abstinences et les jednes
prescrits par PEglise. Par excés dans les plai-
sirs 1égitimes, je n’entends pas seulement ceux
qui vont jusqu’a troubler la raison ou & altérer
1a santé, mais encore tout rafinement de sen-
sualité, tout ce qui provoque et irrite I'appé-
tit pour le satisfaire au dela du besoin. '

Le second degré ne s’en tient pas 1a. Il nous
donne pour régle de refuser aux sens toutce
qui n’est pas de nécessité, de manger pour la
faim, de boire pour la soif, de dormir pour ré-
parer ses forces, de se vétir et de se loger pour
se garantir de incommodité des saisons et de
n'accorder rien ni a ce qui flatte le gout, ni a ce
qui favorise la mollesse. Tous les ménage-
ments excessifs pour le corps fomentent sa ré-



TREIZIEME MAXIME. 199

bellion contre I'esprit; et nous ne savons que
trop par expérience qu'il est toujours disposé
4 abuser de ce qu’on lui donne au deld du be-
soin. Le chrétien mortifi¢ méne une vie com-
mune, éloignée de toute singularité, mais sim-
Pple, sobre, uniforme, et il s’étudie a ne s’écar-
ter en rien des régles de la tempérance et de
1a modération. 11 regarde son corps comme un
méchiant serviteur qui n’obéit qu’a regret, et
qui fait un effort continuel pour s’affranchir du
joug. C’est pourquoi il le tient dans une étroite
dépendance, et tellement asservi 4 V’esprit, que
non-seulement il n’en géne pas, mais qu’il en
seconde les opérations. Telle est la loi que Dieu
a établie; la raison seule nous lintime suffi-
samment; PEvangile ne fait qu’en presser et
qu’en faciliter ’observation.

L’avantage de cette mortification modérée,
mais soutenue, est qu’elle ne donne aucune
prise & P'orgueil, qu’elle n’a rien qui se fasse
remarquer, et qu’elle nous met a I’abri de tous
les excés d’une ferveur indiscréte. D’ailleurs,
1a chair est toujours assez matée quand elle se
voit réduite au pur besoin, et privée de tout ce
qu’elle désire au dela.

Cependant, et c’est le troisiéme degré de
mortification, Dieu inspire quelquefois aux
dmes pieuses de faire des pénitences afflictives:
elles peuvent méme leur étre nécessaires, soit
pour Vexpialion de leurs péchés, soit pour



200 MAXIMES SPIRITUELLES.

dompter Vorgueil de 1'esprit, soit pour résis-
ter a de violentes tentations. La regle est de ne
rien faire en ce genre, sans I’avis ou l'injonc-
tion du confesseur, et le confesseur doit se
conduire & cet égard avec une grande discré-
tion.

Parce qu’on a lu dans la vie de quelques
saints, qu’ils ont pratiqué des austérités ex-
traordinaires, 'imagination s’échauffe la-des-
sus, on se propose de lesimiter, croyant qu’on
ne peut étre saint sans cela, et qu’avec cela on
le sera infailliblement. En quoil’on se trompe
doublement; parce que ces austérités, si Dieu
ne les demande pas de nous, ne sont pas né-
cessaires 4 la sainteté; et qu’au lieu d’y con-
tribuer, elles peuvent méme y nuire, si elles
ne sont pas inspirées et dirigées par la grace.
Admirons ce qu’ont fait les saints; humilions-
nous de n’avoir ni leur courage, ni leur amour
pour Dieu; soyons confus du peu que nous fai-
sons en comparaison; attendons, pour mar-
cher sur leurs traces, en ce point, que Dieu
nous déclare ainsi qu’a eux sa volonté, et
gu’elle nous soit confirmée par celui qui nous
en tient la place.

La mortification de I’esprit est bien plus effi-
cace que toutes les austérités pour soumettre
la chair etlaraison en est évidente. La révolte
de la chair contre I’esprit n’est, comme j’aidit,
qu’une suite et une punition de la révolte de



TREIZIEME MAXIME 201

Pesprit contre Dieu. Ainsi, lorsqu’on s’ap-
plique de toute sa force & soumettre I’esprit &
Dieu, on attaque directement le principe du
désordre de la chair, et Dieu qui voit que I'es-
prit lui est soumis, fait cesser la peine due a
son orgueil et remet lui-méme la chair dans
son devoir. Plus nous serons humbles, moins
nous serons exposés a sa rébellion.

La mortification intérieure est donc sans
-comparaison la plus nécessaire, parce qu’elle
va jusqu’a la racine et a la source du mal. Et
que faut-il mortifier dans 'dme? Tout sans
rien excepter. Le péché a tout infecté de son
poison, les passions, l’esprit, la volonté, le
fond de I'dme le plus intime. Telle est la
guerre de ’homme contre lui-méme, de la
grace contre la nature; guerre ou il ne doit
jamais poser les armes, parce que I’ennemi
n’est jamais entiérement vaincu ; et que tout
terrassé¢ qu’il peut étre, & la moindre négli-
gence de notre part, il ne manquera pas de sc
relever.

Pour commencer par les passions, & les
prendre en elles-mémes, elles n’ont rien de
mauvais, elles ne sont qu’un vif mouvement
de I’ame par lequel elle tend & s’unir au bien
ou & repousser le mal. Voild ce qu’elles sont
dans la premiére institution et dans I'intention
_de Dieu. Mais depuis le péché, I’Ame ne con-~
nait plus son vrai bien, ni son vrai mal ; elle



202 MAXIMES SPIRITUELLES.

ne consideére plus I'un et I'autre par rapport a
Dieu, mais par rapport i elle-méme ; elle ap-
pelle bien ce qui flatte son orgueil et son
amour-propre, ce qui lui procure guelque
jouissance momen:née ; elle appelle mal ce
qui Phumilie, la contrarie et la tire du repos
qu’elle cherche hors de Dieu dans les objets
créés. Les passions, enfants d’une volonté
aveugle, et guidée par une raison enveloppée
de ténébres, se méprennent donc dans leur
objet; elles le poursuivent avec une ardeur
extréme, et parce que cet objet, étant faux, ne
peut les remaplir, leur faim ne fait que 8’irriter
de plus en plus; sans cesse trompées dans
leur attente, elles cherchent toujours un bon-
heur qui leur échappe. Dégouitées d’un objet,
elles se jettent avec la méme fureur sur un
autre de méme nature qui ne les rassasie pas
davantage. Cependant leur erreur dure tou-
jours et & moins d’étre éclairée par la lumiére
de la grice, I’dme reste dans ceite illusion,
jusqu'a ce que la mort vienne dissiper le
charme qui la séduisait.

Ainsi, le premier devoir du chrétien est de
soustraire aux passions ce qui leur sert d’ali-
ment, d’arréter leur impétuosité, d’éteindre
leur feu et de prévenir jusqu’a leurs premiers
mouvements. Il faut pour cela qu’il captive les
sens qui montrent aux passions leur objet,
qu’il bride I'imagination qui le leur dépeint



TREIZIEME MAXIME. 203

avec des couleurs séduisantes et qui enflamme
* les désirs de la volonté, et qu’il mette un frein

i ses inclinations désordonnées.

. Etil ne suffit pas d’interdire aux passions ca
- qui est manifestement criminel;il faut leur
retrancher ce qui est dangereux, ce qui estsus-
pect, ce qui ala moindre apparence de mal.
Il faut aller méme jusqu’a les priver de ce qui
est permis et innocent, si elles y ont trop d’at-
tache, parce qu'une attache trop forte n’est
jamais innocente.

Mais une telle guerre ne se termine pas en
un jour; on doit la pousser sans reliche et ne
faire ni paix ni tréve avec de si dangereux
ennemis. On croit quelquefois les passions
mortes, elles ne sont qu’assoupies ; elles se ré-
veillent & la premiére occasion oul ’on n’est
pas sur ses gardes et elles allument dans le
cceur un nouvel incendie plus difficile &
éteindre.

Ne vous bornez pas aux passions ; attaqucz
aussi les affections purement naturelles, les
penchants, les répugnances, tout ce qui géne
le cceur et ne le laisse pas entiérement libre.
Cela va plus loin qu'on ne pense quand on
veut se sonder soi-méme et combaitre en soi
absolument fout ce qui s’opposeau régne de la
grace. Car la grace ne se propose rien moins
que de détruire dans le chrétien tout ce qui
est naturel et de le rendre tout spirituel. Par-



204 MAXIMES SPIRITUELLES.

tout ot ’homme doit agir par un principe
raisonnable, le chrétien doit agir par un prin-
cipe surnaturel et divin. C’est saint Paul qui
le décide, et qui étend cette décision jusqu’aux
actions qui entretiennent la vie animale.
Quelque chose qu’il arrive, dit-il, soit que vous
mangiez, soit que vous buviez, fuites-le pour la
gloire de Dieu (1). Jugez par 1a jusqu’ou vous
devez pousser la mortification intérieure.

Allez donc encore au dela des affections na-
turelles. N’épargnez pas la sensibilité, la ten-
dresse sur vous-méme, et cette délicatesse
extréme quivous tient toujours en larmes, qui
vous trouble et vous révolte au moindre mot,
4 la plus légére contrariété, & la plus faible
apparence, je ne dis pas de mépris, mais d’in~-
attention, de froideur, d’indifférence. Quils
sont rares les chrétiens en qui toute sensibilité
est mortifiée, qui, dansle commerce de 1a vie
n’exigent rien, ne se formalisent de rien, ne
pensent pas si ’on fait attention a eux ! Hélas!
on se plaint, et ce n’est pas sans raison, que
les personnes dévotes sont plus sensibles, plus
difficiles, plus ombrageuses que les autres. Ne
donnons pas lieu & ce reproche et pour I’hon-
neur de la piété et pour notre propre intérét.
L’extréme sensibilité est une source intaris-
sable de peines toujours renaissantes; jamais

(1) L. Cor., x, 31.




" TREIZIEME MAXIME. 205

on n’a la paix du ceeur ;on se prévient contre
Ie prochain, on le voit de mauvais cil, on al-
tere la charité et I'on est exposé a donner &
son ressentiment les suites les plus funestes.

Ce n’est pas assez. Dans le bien méme que
vous avez en vue, modérez la vivacité des dé-
sirs, modérez empressement, modérez I'acti-
vité. Appliquez-vous a vous posséder toujours.
Mettez-vous au-dessus des impatiences; n’en
arrétez pas seulement les démonstrations exté-
rieures; ne vous contentez pus qu’on n’aper-
¢oive ni dans vos paroles, ni dans le ton de
votre voix, ni sur votre visage, ni dans votre
maintien , aucun signe d’altération : mais
étouffez les mouvements intérieurs aussitdt
qu’ils s’élévent, et ne souffrez pas qu’ils pren-
nent sur vous le moindre empire, dés que vous
les aurez apercus. La possession de soi-méme,
qui est Pouvrage de la grace, est le plus grand
biendela vie. Elle entretient la paix intérieure,
la joie spirituelle, 1’égalité d’ime; elle édifie
et gagne le prochain, elle tarit la source de
bien des fautes; elle nous laisse toute I'éten-
due de nos lumxéres pour connaitre le bien qui
se présente a faire 2 chaque instant, toute la
force de la volonté pour le pratiquer; el elle
met dans laction méme toute la perfection
dont elle est susceptible.

Voila pour ce qui regarde les passions. A
I’égard de Vesprit, que de choses a mortifier en

12



206 MAXIMES SPIRITUELLES.

lui! De combien de préjugés contraires & 'E-
vangile n’est-il pas rempli, et cela dés la plus
tendre enfance! Préjugés sur les honneurs,
préjugés sur les richesses, préjugés sur les plai-
sirs, préjugés sur une foule de maximes et
d’usages établis dans le monde.

Quel est le chrétien qui ne se fasse pas un
mérite de la naissance qui I’éléve au-dessus
des autres, qui ne se préfére point & eux par
cet endroit, qui n’en exige des respects et des
déférences qu’il ne croit pas leur devoir? Qu’est-
ce pourtant aux yeux de Dieu que la noblesse?
rien, Qu'est-ce, selon les idées de ’Evangile ?
un obstacle & humilité. Jusqu’a ce que vous
portiez de cet avantage prétendu le méme ju—
gement que Jésus-Christ, ne vous tenez pas
pour son disciple. Quel est encore le chrétien
qui, étant de basse extraction, n’en ait honte
intérieurement, n’appréhende que ceux qu’il
fréquente en soient instruits, ne prenne 3 in-
Jjure le reproche qu’on lui en ferait, et n’en
soit trés-vivement affecté? La raison nous dit
assez que ce n’est qu’un préjugé; mais elle ne
nous mettra jamais au-dessus. I.’Evangile y

- oppose le choix de Jésus-Christ, qui a paru
sur la terre dans la condition la plus abscure,
et qui, pour naitre du sang de David, ’'homme
selon le ceur de Dieu, a attendu que ce sang
royal couldt dans les veines d’un artisan qui
passait pour son peére. Quelle peine n’a-t-on.



TREIZIKME MAXIME. 207

pas cependant 3 réformer 1a-dessus ses idées
sur celles de Jésus-Christ?

Ce que les charges publiques et les grandes
places, soit dans I’Eglise, soit dans I’Etat, im-
posent d’obligations pour la conscience, doit
plutdt les faire craindre, que les faire désirer.
Quel est néanmoins, parmi ceux qui peuvent y
prétendre, le chrétien qui n’y voit que ce que
V’Evangile veut qu’on y envisage ; qui ne jette
un coup d’eil sur Vautorité, sur la considéra-
tion, sur les distinctions et le crédit, sur les
€émoluments attachés a ces places, et qui irem-
ble lorsqu’il y est élevé, sans les avoir désirées
ni recherchées? Quel est celui qui, malgré le
précepte et exemple de Jésus-Christ, ne juge
qu’il vaut mieux commander qu’chéir, étre
servi que de servir?

Mémes préjugés au sujet des richesses et de
la pauvreté. Quel est le riche qui ne s’estime
plus que le pauvre ; qui, au sentiment de pitié
qu'il a pour lui, ne joigne un secret retour de
complaisance sur soi-méme; et qui, en soula-
geant les besoins de I’indigence, ne se félicite
pas de ne les point éprouver? Quel est le pau-
vre qui ne soit honteux de sa misére, qui ne
porte envie au riche, et qui ne se croie négligé
de la Providence? Jésus-Christ a néanmoins

“ 1ancé des anathémes contre les riches, et mar-
qué une tendre prédilection pour les pauvres;



208 MAXIMES SPIRITUELLES.

il a choisi ]a pauvreté pour son partage; il
n’avait pas ol reposer sa téte.

Yendis autant de la préférence qu’on donne,
contre les principes du christianisme, & la vie
douce, commode, agréable, sur la vie labo-
rieuse, pénible et souffrante.

Combiend’autres préjugés sur le point d’hon-
neur, sur les égards, les rangs, les procédés!
préjugés qui composent la science du monde,
qui exigent une attention si scrupuleuse pour
ne choquer personne, dont I'inobservation
expose a tant de déplaisirs, et qui rendent le
commerce de la vie si épineux. Est-ce ainsi
que vivaient entre eux les premiers chrétiens,
qui se traitaient de fréres, qui n’avaient qu’un
cceur et qu'une dme, qui faisaient ensemble
leurs agapes, et qui se prévenaient réciproque-
ment par des marques d’honneur, selon le con- .
seil de I’Apotre? Quelle immense forét de pré-
jugés A abattre pour quiconque se propose
Texacte pratique de la morale chrétienne, et
aspire & voir les choses du méme il que les
voyait Jésus-Christ?

Mais ce n’est pas tout de détruire ces préju-
gés, il faut en attaquer le principe qui est en
nous-mémes : ¢’est 1a que la mortification doit
porter le glaive et le feu. Quel est ’homme qui
ne s’estime plus qu’il ne vaut, qui ne présume
de ses lumiéres et de ses talents, qui ne soit



TREIZIEME MAXIME. ~209

aftaché & son sens; qui, dans le méme état,
dans la méme profession, ne soit jaloux du
succeés des autres, et voie volontiers-qu’on les
lui préfere; qui ne craigne plus que la mort
jusqu’a 'ombre du mépris; qui ne soit excessi-
vement délicat sur la réputation, et qui ne
souffre impatiemment qu’on y donne la moin-
dre atteinte?

Est-ce 12 ’esprit de Jésus, dont toute la doc-
trine, toute la conduite ne préche que ’'hu-
milité, que le mépris et 1a haine de soi-méme;
qui a voulu étre I’opprobre des hommes et le
rebut de la populace; qui s’est laissé écraser
comme un ver de terre; qui s’est dévoué a I’ab-
jection, a I’ignominie, a I'infamie, jusqu’a con-
sentir d’étre condamné & mort comme le plus
coupable des blasphémateurs? 11 a fait le sacri-
fice le plus entier de sa réputation; et néan-
moins, & juger selon nosidées, quel autre avait
plus d’intérét que lui a la conserver, lui qui
venait pour étre le législateur, le modéle et le
sauveur du genre humain? Et c’est par ce sa-
crifice qu’il I'a sauvé. Estimons-nous aprés
cela; eroyons-nous quelque chose; travaillons
a nous bien mettre dans l’esprit des autres;
faisons-nous illusion, jusqu’a penser que la
gloire de Dieu est intéressée au maintien de
notre réputation. Ne songerons-nous jamais -
que ce que Jésus-Christ a été, il I'a ¢té & notre

12,



210 - MAXIMES SPIRITUELLES.

place, pour nous apprendte ce qu'il faut que
nous soyons?

Commencez-vous , chrétiens, i découvrir
toute I’étendue de la mortification intérieure,
et quelle suite de longs, de pénibles et de dou-
loureux ¢ombats vour avez & vous livrer, pour

. devenir conformes & votre divin chef? Ne vous
lassez pas de vous instruire de vos devoirs, et
ne vous effrayez-pas de leur multitude et de
leur difficulté : la grace est ‘toute-puissante;
avec elle vous viendrez a bout de tout.

C’est & la volonté qu’il faut porter les plus
grands coups : elle est 1a maitresse faculté de
I’dme, et la plus corrompue, puisque c’est en
elle que le péché nait et se consomme. L’es-
prit est souvent éclairé et convaincu que la
volonté résiste et refuse de se rendre. Atta-
quez-la donc, et poursuivez cette indépendance
qui la rend indocile a tout joug. Faites ensorte
qu’elle devienne souplé et obéissants 3 Dieu et
aux hommes. Ne lui laissez pas la liberté de
disposet @’elle-méme, dont elle est si jalouse;
mais pliez-la de vive force aux dispositions de
la Providence, et a la volonté d’autrui. Ne lui
souffrez point d’inclination pour une chose
plutét que pour une autre; qu’elle s’exerce a
Pindifférence, et que sa régle soit d’étre con-
tente de ce qui lui arrive de moment en mo-

"~ ment. -




4
TRFIZIEME MAXIME. 211

Qu’elle meure également A ce qu’elle aime
et & ce qu’elle hait, qu’elle résiste a ses pen-
chants, et qu’elle force sesrépugnances. Qu’elle
s’applique a se contrarier en tout, et & éteindre
ses désirs propres. Qu’elle voie sans peine ses
espérances trompées, ses projets déconcertés,
ses intentions négligées ou combattues. Qu’elle
n’ait point d’intérét propre, et qu’elle s'accou-
tume 3 ne 8’envisager en rien. Qu’elle jouisse
des consolations divines sans s’y attacher;
qu’elle se les voie enlever sans les regretter;
qu’elle régoive les croix, et toute espécp de
eroix, d’abord sans se plaindre, ensuite avec
soumission, enfin avec joie; qu’elle aille jus-
qu’a désiver de n’en étre jamais séparée, jus-
qu’a ne pas se permettre la moindre démarche,
pas méme un mot, pour s’en délivrer; qu'elle .
soit entre les mains de Dieu, et de tous ceux
qui lui représentent Dieu, comme une cire
molle, qui recoit la figure qu’on lui imprime;
comme !’eau, qui n’a nulle consistance, nulle
forme propre, et qui prend celle du vase ou on
1a met ; qu’enfin aussi insensible qu’un cadavre
a ¢e qui la touche, elle n’ait de vie, de mou-

“vement, d’activité que pour la gloire et le bon
plaisir de Dieu.

O mort de la volonté, que tu es difficile ! que
tu es rare! Quel est, je ne dis pas le chrétien,
mais le saint, qui ne veuille absolument rien
de son propre inouvement, et pour lui-méme?



212 MAXIMES SPIRITUELLES.

Cest 13 le sommet de la perfection ; mais que
peu y atteignent! que peu méme y prétendent !

Le prix de cette mort égale sa difficulté et sa
rareté. Quel avantage inestimable d’étre au-
dessus des événements et des situations de la
vie, au-dessus de la santé et de la maladie, des
richesses et de la pauvreté; de ’estime et du
meépris, des honneurs et des humiliations, de
la bonne et de la mauvaise renommeée; au-
dessus de toute amitié naturelle, de toute aver-
sion, de tout attachement, de toute inclination,
de toute répugnance; au-dessus des dons de
Dieu et de ses privations, de ses caresses et
de ses épreuves; au-dessus des vicissitudes de
la vie spirituelle, oi I'on est tantdt élevé jus-
gu’au ciel, tantdt comme précipité dans les
abimes de I’enfer ; et parmi ces différents états,
de ne tenir qu’a la volonté de Dieu, de ne dé-
pendre que d’elle, de n’aimer qu’elle, de met-
tre sa paix et son repos en elle, et de participer
ainsi a sa sainteté et & son immutabilité !

Je ne dirai rien de ce que j’ai appelé la mor-
tification du fond le plus intime de 1’Ame. Ce
point n’est pas de noire ressort, ni de celui de
la grice ordinaire. Dieu seul peut y mettre la
main, dans ceux qu'il daigne faire passer par
les terribles épreuves qui conduisent a cette -
mort. Tres-peuy sont destinés, et ceux qui n’y
sont pas appelés feraient d’inutiles efforts pour
concevoir ce que c'est.



QUAT/ORzu‘zME MAXIME. 213

Ai-je ouvert une assez vaste carriére aux
athletes chrétiens? ai-je donné une assez juste
idée de la guerre qu’il fautse faire a soi-méme,
du courage, de la patience et de la constance
nécessaires pour entreprendre, pour la sou-
tenir et pour parvenir 4 une victoire pleine et
entiére ? Connait-on i présent ce que ¢’est que
le vieil homme, sur la destruction duquel doit
s’élever ’homme nouveau ? Ai-je eu raison de
dire que le vieil homme ne vit en nous qu’a
notre dam, puisqu’il est la source de tous nos
péchés, de toutes nos miséres, de tous nos
maux présents et & venir, et d’ajouter que, soit
que nous le laissions en repos, soit que nous
prenions le parti de le combattre, il faut que
sa vie ou sa mort nous cotte bien des larmes ?

QUATORZIEME MAXIME.

. Laisser agir, dans l’oraison,
L’instinct que Dieu donne lui-méme,
Lorsqu’il fait taire la raison
Devant sa majesté supréme.

Tout le monde sait qu’il y a deux sortes de
priéres mentales, la méditation et I'oraison. La
méditation est & ’oraison ce que le recueille-
ment actif est au recueillement passif. Dans la
méditation, toutes les puissances de I'dme, la



214 MAXIMES SPIRITUELLES.

mémoire, ’entendement, la volonté, 'imagina-
tion méme ont leur exercice libre, et I'on tire
de chacune le parti convenable a la fin qu'on
se propose. On se représente un sujet distinct,
sur lequel on fait des réflexions, on produit
des affections, on forme des résolutions. I1y a
une infinité de livres excellents composés sur
cette matiére; on peut les consulter, sil'on
veut s’en instruire & fond : car je n’en dirai
ici que fort peu de chose.

Dans Poraison proprement dite, ou dans la
contemplation, ’'dme ni ne réfléchit, ni ne
forme des affections et des résolutions. Cepen-
dant ni Pentendement, ni la volonté n’y sont
oisifs. Car si la contemplation est distincte,
Pentendement voit, quoique sans raisonner,
I'objet que Dieu lui présente. Si elle est con-
fuse, et n’offre 4 ’Ame aucun objet particulier,
attention de l’entendementi se tenir devant
Dieu, 4 s’humilier devant sa supréme majesté,
a écouter en silence ce qu’il lui enseigne sans
bruit, ni distinction de paroles (ce qui est la
‘maniére ordinaire d’enseigner de Dieu); cette
attention est une veritable action, qu’on n’a-
percoit pas a cause de son extréme simplicité;
mais pour étre directe et non réfléchie, elle
n’en est pas moins réelle. L’objet confus, géné-
ral et indistinct, qui se présente alors & ’Ame,
est Dieu méme, mais enveloppé du nuage de la
foi; au lien que dans la contemplation dis-



QUATORZIEME MAXIME, . 218

tincte, Dieu montre quelqu’une de ses perfec-
tions, ou quelque mystére particulier de la re-
' ligion.

La maniére dont nous voyons les objets sen-
sibles, tantdt d’une vue fixe et arrétée sur un
certain objet, tantdt d’une vue en quelque sorte
vague, et qui ne tombe sur aucun objet mar-
qué, peut nous donner quelque idée de ces

. deux sortes de contemplations,

Le repos de la volonté dans ’oraison n’est
pas non plus une inaction. Car premiérement,
la liberté y est dans un exercice continuel,
puisqu’on p’est & ’oraison que parce qu’on veut
y étre, et qu'on est souvent dans le cas de ré-
sister a la tentation de la quitter a cause des
distractions, des sécheresses, ou méme des
mauvaises pensées qui nous assaillent pendant
ce temps-la. Secondement, la volonté y est ou
dans un état d’union, ou dans une tendance
continuelle & Punion avec Dieu, puisque c’est
uniquement pour s’unir 4 lui qu’elle pratique
cet exercice. En troisieme lieu, lorsqu’elle a un
gout, qui produit en elle la joie et la paix.
Enfin, sielle n’a rien, et si elle patit a I'orai-
son, elle y est alors dans un état de sacrifice,
qu’elle accepte par soumission au bon plaisir
de Dieu.

Au reste, dans le vrai repos ou Dieu met
I’ame a Poraison, comme dans le faux repos
qui a son principe dans Villusion, il y a tou-

A



216 MAXIMES SPIRITUELLES.

jours queique action de la part de Pentende
ment et de la volonté; et ce qui en faitla dif-
férence, n’est pas que I'dme agisse dans la
véritable oraison, et qu’elle soit oisive dans la
fausse; mais c’est que, dans la premiére, Dieu
agit, et que dans la seconde, ¢’est 'imagina-
tion ou le démon.

Quoi qu’il en soit, car je ne veux pas appro-
fondir ici cette matiére, on aurait tort d’accu-
ser d’oisiveté le saint repos ou Dieu tient I’dme
dans la contemplation, et de ’obliger sous ce
prétexte d’y renoncer. Mais ce qu’on doit faire
est d’examiner, suivant les régles proposées
par les saints, si ce repos vient de Dieu, ou s'il
n’en vient pas. Dans le premier cas, quel
homme serait assez téméraire pour oser trou-
bler le repos d’une 4me dans laquelle Dieu
agit? Dans le second cas, il faut détromper cette
dme, etla remettre dans le bon chemin.

Or, voici ces régles. Premiérement, tant
qu'on a Vexercice libre de ses puissances, et
qon peut faire aisément la méditation, il ne
faut pas la quitter. Ce qu’on peut faire, et ce
que conseillent les spirituels, c’est lorsque
Pesprit est suffisamment convaincu des vérités
qu’il médite, et qu’il les a considérées & loisir
sous toutes les faces, de supprimer en tout ou
en partie les actes de 'entendement, et de pas-
ser a ceux de la volonté, qui sont hien plus
esscntiels, et qui ont pour objet de Vaffection-



QUATORZIEME MAXIME. 217

ner a ces vérités déja connues. Carla fin de la
méditation est d’émouvoir la volonté, et de
Tanimer & la fuite des vices et a la pratique
des vertus.

Secondement, si aprés qu'on s’est exercé
quelque temps a la méditation, et qu’on en a:
tiréle fruit quiy est attaché, ’on s’apercoit que
Dieu attire la volonté & un certain repos ; qu’elle
ne produit plus d’affections distinctes; ou, si
elle en veut produire par un reste d’habitude,
qu’elle est doucement arrétée, et invitée a
jouir plutét qu’a agir; alors I’dme entre dans
la voie passive; c’est Dieu lui-méme qui Iy
introduit; et elle nuirait a son progrés si elle
lui résistait.

Troisiémement, si une 4me qui s’est donnée
sincérement a Dieu, fait en vain des efforts
pour méditer ; et si, aprés des tentatives sou-
vent réitérées, elle ne peut absolument y réus-
sir, soit & cause de la simplicité de son esprit.
qui saisit rapidement les objets .par une \ue
d'intelligence, soit a4 cause de la légéreté et .
Ia vivacité de son imagination, soit pour quel-
que autre raison, elle fera bien, avec le con-
seil de son directeur, d’essayer de se tenir
simplement tranquille en la présence de Dieu,
d’invoquer I’Esprit saint afin qu’il daigne étre
son maitre d’oraison, d’écouter, selon la pra-
tique de Samuel et de David, ce que le Seigneur
lui dira au cceur, etsi elle se trouve bien de

13



‘218 " WAXIMES SPIRITUELLES.

cette méthode, si elle est calme et paisible, si
au sortir d’une telle oraison elle se sent plus
affectionnée au service de Dieu, et plus coura-
geuse A se vaincre, il n’est pas douteux que
son oraison ne soit bonne, et que Dien n’agisse
en elle; les effets, qui sont la paix, la joie
spirituelle, 'amour de Dieu et le désir efficace
d’avancer dans la vertu, en sont les garants:
‘car ce sont 13 évidemment autant de fruits du
Saint-Esprit.

‘Quatriemement, si, lorsqu on se présente &
Toraison, I’on se sentles puissances liées, sans
pouvoir en faire usage sur le sujet qu’on a pré-
paré; si, quoiqu’on prenne un livre, comme
P’Imitation ou tel autre semblable, dés qu’on
ferme le livre, on perd tout a fait de vue ce
qu’on a lu, en sorte que D'esprit reste dans
une espéce de vide; et si cette impuissance
est accompagnée d’une paix savoureuse qui
tient ’dme tout occupée au dedans; c’est un
des signes les plus assurés que Dieu met une
telle ame dans V’oraison passive, et elle doit
bien se garder de faire aucun effort pour se
retirer de cette voie. Quandméme I'impuissance
serait ‘accompagnée de trouble, d’obscurités,
de tentations, si 1’ame est d’ailleurs bien dis-
posée, et qu’elle tienne ferme contre ces bour-
rasques, elles seront bientdt suivies d’un grand
calme; et 1'on peutles regarder corhme une pré-
pardtion aux faveurs de Dieu les’plussignalées.



QUATORZIEME MAXIME 219

Enfin, la régle générale pour juger de la
bonté de I'oraison, c’est la pratique généreuse
et constante de la mortification intérieure.
Quand une 4me est simple, droite, docile,
humble, capable de grands efforts sur elle-
méme, remplie de bonne volonté, qu’elle en-
tre volontiers dans tous les moyens qu’on lui
suggeére pour vaincre ses défauts, qu’elle les
avoue de bonne grice, et qu’elle prend bien
les réprimandes qu’on lui en fait, on peut étre
tranquille sur son oraison; l’esprit de Dieu
quila guide dans tout le reste de sa conduite,
Pabandonnerait-il au moment de la priére?
C’est ce qu’on ne peut supposer.

Au reste, c’est an directeur qu’ appartlent
Papplication de ces régles; car personne ne
doit se juger soi-méme; on serait en danger
de se tromper : Phumilité et I'obéissance sont
les deux grands pivots de la vie intérieure.
Lors donc qu’on a lieu de croire que Dieu veut
nous faire sortir de la voie commune, il faut
découvrir ingénument 1’état de son 4me a son
guide spirituel, etle mettre en état de pronon-
cer. Cela est d’autant plus nécessaire, qu’on ne
peut se soutenir sans ses conseils dans les di-
vers états d’oraison, et qu’on doit lui rendre 3
mesure un compte exact de ce qu’on éprouve,
afin qu’il nous préserve de toute illusion, et -
qu’il nous fortifie contre les tentations et les
épreuves si fréquentes dans oette vofe,



220 MAXIMES SPIRITUELLES.

Si faute d’étre instruit, ou par prévention
contre P’oraison, le directeur décidait mal de
E notre état, il faudrait toujonrs commencer par
" acquiescer A sa décision et faire ce qu'il ordon-
. nerait. Ainsi sainte-Térése s’abstint un an
~ entier de faire oraison, par ordre-de son con-
fesseur. Cependant on eprouveralt un malaise,
une géne intérieure, qui nous serait un indice
certain qu’il nous fait sortir de notre état et
résister aux opérations de Dieu. Alors on pour-
rait consulter d’autres personnes plus éclairées
3 Pavis desquelles on s’en tiendrait. C’est en-
core ainsi que la méme sainte, condamnée sur
son oraison par des docteurs d’Alcala, fut ras-
surée par saint Pierre d’Alcantara et saint
Frangois de Borgia. Dieu bénit toujours ’obéis-
sance et leé renoncement au propre esprit, il
fera en sorte, par quelque moyen que ce soit,
_que le confesseur soit éclairé et détrompé, ou
bien il nous adressera & d’autres.

La maxime dit que Dieu fait taire la raison ;
c’est que lui seul peut le faire et a droit de le
faire. Il a donné & ’4me ses puissances, afin
qu’elle en use tant qu’il lui en laisse 1a libre
disposition ; et c'est une doctrine fausse, erro-
née et hérdtique de Molinos, que ’homme doit
de lui-méme les anéantir, c’est-a-dire les

_réduire & P'inaction. Une inaction ainsi procu-
rée livrerait’homme a tous les écarts de 'ima-
gination, et & toutes les illusions de son cceur.



QUATORZIEME MAXIME. 221

Il est clair d’ailleurs, selon les principes de
la bonne philosophie, que 1’Ame ne peut d’elle-
méme lier ses puissances; il faut pour cela un
agent supérieur, distingué d’elle, qui agisse
sur elle avec une force a laquelle on ne puisse
résister. Car lorsque Dieu la lie de la sorte,
elle est tout étonnée de cette opération; elle
sent bien que le principe en est hors d’elle;
quelquefois elle y oppose, mais toujours vai-
nement, la plus forte résistance. Aussi, quand
elle parle de cet état, elle dit qu’elle a beau
faire, que sa mémoire ne lui fournit rien,
qu’elle ne peut réfléchir, ni tirer de son cceur
aucun sentiment ; qu’elle est réduite & demeu-
rer devant Dieu comme une béte de somme,
selon I'expression de Dieu; ou comme une bi-
che a laquelleil fautqu’elle attende que Dieu
vienne mettre le feu. Ce sont 14 les expressions
ordinaires de ceux qui sont en cet état;ils ne
8’y mettent donc pas, et il y aurait de la con-
tradiction & le supposer. De plus, quand la
grace sensible vient & manquer, ce qui arrive
souvent, il s’en faut bien que cet état soit
agréable 4 ’Ame ; il lui est, au contraire, trés-
pénible, étant absolument contraire a la na-
ture. Elle n'y demeure que par fidélité, et
parce qu’elle ne peut douter que c’est la vo-
lonté de Dieu. Autrement, si elle s’écoutait,
elle renoncerail i ’oraison.

L’on peut en faire accroire & un confesseur



' 222 MAXIMES SPIRITUELLES,

qui n’est pas sur ses gardes, et feindre, pour
le tromper, des états out 'on n’est pas, Mais
g’il sait ce que ¢’est que l'oraison, et si on ne
lui déguise rien, il est impossible qu’il con-
fonde une impuissance réelle aves une inae-
tion ou P’on se réduirait de soi-méme.

11 ne faut pas croire non plus que la vérita-
ble oraison sonit un acte qui, une fois produit,
continue de lui-méme, et n’a pas besoin d’étre
renouvelé, Cetle erreur, si elle a été ensei-
gnée par quelque mystique, retombe dans ’hé-
résie de Molinos. Je dis, si elle a été enseignée;
car il peut se faire que ceux qui ont atta-
quée, se soient mépris, et qu’ils aient pris pour
Poraison Vacte par lequel ’dme se donne et
se consacre 4 Dieu, pour accomplir en tout sa
volonté. Cet acte n’a pas besoin d’étre renou-

- velé, tant qu’on est fidéle & ne pas se repren-
dre, puisqu’il subsiste toujours dans intention
et dans Pexécution? Mais ce n’est pas pour
cela un acte continu, que rien ne suspend ni
n’interrompt; c’est un acte passager en lui-
méme, qui persévere dans son effef, tant qu’il
Nest révoqué par aucune reprise. C’est ainsi
quwayant formé le dessein de faire un voyage
et m’étant mis en route, je n’ai que faire de
renouveler sans cesse mon intention, tandis
que je m’avance toujours vers mon terme, sans
m’arréler ni m’en écarter.



QUINZIEME MAXIME. 223

QUINZIEME MAXIME,

Savourer, sans attachement,
Les doux effets de ses caresees ;
Et porter sans abattement

Les ennuis et les sécheresses,

Ceci regarde la pratique de Yoraison et la
maniére dont on doit s’y comporter. Les com-
mencements de L’oraison sont bien doux pour
Pordinaire. Dieu s’y fait gotiter a 'dme ; il lui
prodigue ses faveurs, il 1’enivre de son vin,
aprés I’avoir introduite dans ses celliers. C’est
un vrai paradis de délices dont elle n’avait pas
méme l'idée ; elle y respire un air nouveau j
elle y jouit duneliberté jusqu’alors inconnue.
Son cceur n’a pas assez de capacité pour conte-
nir les biens dont il est inondé. Quand elle
est seule, elle se soulage par des soupirs, par
des larmes, par des transports et des exclama-
tions. Cet état dure assez longtemps. A la vé-
rifé, I’époux se cache par intervalles pour se
faire désirer davantage. Mais I’ame le rappelle
avec empressement, le cherche avec inquiétude
et ne tarde pas a le retrouver avec un nouveau
surcroit de consolation,

Ce que Dieu se propcse en faisant gotter a
I'ame un essai de ces plaisirs purs et intimes
dont il est la source, est de lui inspirer de I'a-



224 MAXIMES SPIRITUELLES.

version et du mépris pour les faux plaisirs at-
tachés a la jouissance des créatures. Cette
expérience est bien plus efficace pour la désa-
buser, que toutes les raisons qui n’agissent
que surl’esprit. Mais qu’arrive-t-il? Le malheu-
reux amour-propre que nous portons tous
dans le sein, abuse de ces faveurs du Ciel. A
peine en a-t-il essayé, qu’il les cherche avec
avidité, qu’il les savoure avec une- secréte
complaisanceet qu’il engage I’dme a en faire le
motif et le but deses priéres, de ses bonnes ceu~-
vres, des combats méme qu’elle se livre et des
pénitences dont elle afflige la chair; en ‘sorte
qu’'on -devient aussi ardent pour les plaisirs
célestes que les voluptueux le sont pour ceux
de la terre; et que par un esprit intéressé et
mercenaire on n’aime Dieu que pour les té-
moignages sensibles qu'on recoit de - son
amour,

On croit néanmoins V’aimer pour lui-méme
et de ’amour le plus vif, mais onse trompe ; au
fond, c’est soi, ¢’est son plaisir qu’on aime ; et
la preuve en est que, dés qu’on ne trouve plus
un gout sensible dans son commerce avec Dieu,
on s’inquiéte, on s’agite, on s’alfriste, on se
désespere, souvent méme on quitte tout en se
plaignant que Dieu nous a quittés le premier.

Mais ce n’est pas ainsi que Dieu prétend étre
aimé et servi. Il veut bien, pour attirer I’dme et
la gagner, lui donner quelques faibles prémi-



QUINZIEME MAXIME. 293

ces du bonheur qu’il lui promet, maisil ne
veut pas qu’elle s’y attache, ni qu’elle en fasse
son motif et sa fin. L’homme est né pour jouir
sans doute, mais la jouissance est réservée a
Pautre vie; celle-ci est le temps de ’épreuve
et du meérite. Dieu ne prépare ici-bas que des
. eroix a ses amis; et ce n’est que pour les dis-
poser a les recevoir de sa main, qu’il com-
mence par rendre cette main aimable en ver-
sant sur eux les donceurs. Plus ces douceurs
sont délicieuses et enivrantes, plus ils doivent
s’attendre que les croix qui les suivront seront
rudes et accablantes.

Qu’ils recoivent donc avec reconnaissance
ces premiéres faveurs ; qu’ils ne craignent pas
de les gouter avec simplicité; c’est le lait des
enfants, c’est I’aliment convenable a leur fai-
blesse. Le directeur qui voudrait lesen priver
et qui leur ordonnerait d’y renoncer leur ote-
rait le soutien de leur vie naissante, et il expo-
serait ces tendres plantes a4 se dessécher en
leur soustrayaut la rosée céleste qui les nourrit.
Mais aussi, qu’il profite habilement des courtes
absences que Dieu fait de temps en temps pour
lesengager & porter doucement ces privations :
en les assurant que l’époux reviendra, qu’il
leur apprenne & attendre paisiblement son re~
tour et A iie pas prétendre le régler au gré de
leur impatience. Qu’il leur ouvre peu & peu les
yeux sur la bassesse de I'amour-propre; qu’il

' 13



226 MAXIMES SPIRITUELLES.

leur inspire un noble désintéresement et leur
inginue que Dieu étant infiniment au-dessusde
ses dons, il mérite qu’on s’attache a lui pour
lui-méme, et que dansson service on envisage
par-dessus tout sa sainte volonté,

On formera ainsi ’Ame par degrés au déga-
gement, -et on la disposera a voir venir sans
effroi et sans danger pour elle le moment ol
Dieu doit la sevrer des douceurs sensibles, et lui
donner une nourriture plus solide dans
I’exercice de la foi nue.

Jappelle foi nue I’état ot on sert Dieu sans
recevoir de lui aucun gage, aucune assurance
qu'on lui est agréable. Cet état est extréme-
ment pénible pour ’'amouc-propre, et cela doit
étre, puisqu’il est destiné a le miner insensi-
blement, et enfin a le détruire autant que la
chose est possible en cette vie. Si I’on entrait
tout a coup et sans aucune préparation dans
un état aussi crucifiant pour la nature, on se
rebuterait bien vite et I’on renoncerait pour
toujours a la vie intérieure. Aussi Dieu mé-
nage-t-il ce passage avec une sagesse infinie;
il ne sevre ’ame que quand elle a pris un cer-
tain accroissement; et quoiqu’il la tienne en-
suite dans un état habituel de privation, il lui
en adoucit la rigueur par des marques assez
fréquentes qwil lui donne encore de son
amour. Elle, de son coté, conserve longtemps
la mémoire des premiéres graces que Dieu lyi



QUINZIEME MAXIME. 227

a faites, et ce souvenir lui sert d’appui dans
son dépouillement actuel. D’ailleurs, cet état
de foi nue a ses degrés et I'on n’est réduitala
derniére nudité qu’aprés bien des années.
Cependant, malgré cette sage économie dela
grace, il est peu d’dmes qui franchissent ce
premier passage. La plupart sont si molles, si
seusuelles, si intéressées, qu’elles ne peuvent
se résoudre a sacrifier les consolations du pre-
mier 4ge de la vie spirituelle. Elles font tous
leurs efforts pour les retenir, et quand elles en
sont privées pour longtemps, elles crojent tout
perdu. Mais Dieu se ri* = leurs alarmes; aprés
avoir une fois retiré ces douceurs, il ne les
rend plus que ‘pour des moments aussi courts
que rares, et méme il g’'en montre d’antant
plus avare, qu'on est plus empressé de leg
obtenir. ,
Le plus grand nombre done voyant que leg
privations durent trop longtemps a leur gré,
et n’ayant plus d’epérapce, quittent 1'oraison,
sous prétexte qu’elles y perdent le temps ; elleg
se relichent sur la pratique de la vigilance,
se laissent aller & la dissipation, et retournent
a la créature, au mépris du Créateur. Trop
heureuses encore si elles ne tombent pas aus
dessous de ce qu’elles étaient quand Dieu les
aprises, etsielles reviennent a deurs anciennes
pratiques qu’elles avaient laissées pour se li-
vrer a Pattrait de la grace. Car il leur est assez



228 MAXIMES SPIRITYELLES.

ordinaire de devenir pires qu’elles n’étaient,
soit punition de la part de Dieu, soit de leur
part dépit secret, orgueil et désespoir. Elles ne
renoncent pas seulement a la vie intérieure,
mais assez souvent aux exercices de piété : les
sens et les passions reprennent leur empire;
elles ont moins de force pour y résister. De la
les chutes qui étonnent et scandalisent ceux
qui ont connu ces anies dans le temps de leur
ferveur, et qu’on impute fort injustement a
Toraison; comme si elle était responsable des
écarts ou 'on donne, en ’abandonnant aprés
Tavoir embrassée. Il est peu de chrétiens dont
le salut coure de plus grands risques que celui
de ces personnes.

11 est donc important que ceux qui sont ap-
pelés de Dieu a la vie intérieure, sachent que
la foi nue est proprement ce qui constilue cette
vie; et que I'état si doux qui la précéde n’en
est que le prélude et la préparation. Cette foi
nue est ce qui glorifie le plus Dieu, parce que
par elle on le sert d’'une maniére dignede lui,
non-seulement sans rien donner 4 'amour-
propre et sans se rechercher en rien; mais en
s’oubliant, en se sacrifiant, en s’abandonnant
3 toutes les rigueurs qu’il plaira a une justice
miséricordieuse d’exercer sur nous. Si, selon
saint Paul, les élus sont ceux que Dieu a pré-
destinés & étre conformesal’image de son Fils;
8i leur sainteté croiten proportion de cette con=



QUINZIEME MAXIME. 229

formité; si Ja vie intérieure est celle qui ren-
ferme le plus de traits de ressemblance avec
ce divin modéle : ceux que Dieu par une fa-
veur spéciale destine a cette vie, doivent s’at-
tendre qu’il les traitera ici-bas comme il a
traité son Fils unique, eu égard a la grandeur
de ses desseins sur eux, & la gloire qu’il pré-
tend tirer d’eux, et a celle dont il a en vue de
les couronner.

Ainsi, & la douce paix d’une oraison déli-
cieuse, succéderaune longue chaine dedégonts,
de sécheresses, d’ennuis, qui leur rendra
Yexercice de P'oraison aussi pénible qu’il leur
était agréable auparavant. Les troubles, les
obscurités, les angoisses, les frayeurs mortel-
les, prendront la place de la lumiére, de la
joie, de la sécurité. On se verra le jouet de di-
verses tentations, soit sur la pureté, soit sur
la foi, soit sur I’espérance. On croira y avoir
consenti & toute heure, et rien ne sera capable
de nous rassurer. Il faudra marcher ainsi
longtemps 4 I’aveugle, sous la conduite de I’o-
béissance, espérant coutre toute espérance,
aimant Dieu sans savoir qu’on 1’aime et qu’on
en est aimé, se croyant méme dévoué a sa co-
lére. Et ce ne sera que quand on se tiendra
perdu sans ressource, qu’on se sentira renaitre
a une nouvelle vie, qui sera le gage précieux
de notre éternelle félicité.

Toutes les ames intérieures ne passent pas



230 MAXIMES smmtmms.‘

par des épreuves également longues et dou-
loureuses. Dieu en régle la mesure pour cha-
cune comme il lui plait; mais toutes y passent,
toutes s’engagent a y passer, toutes méme le
désirent plus quelles ne le craignent; la
crainte n’est que dans leur nature, et le désir
est dans leur volonté. Car amour des croix
est une des premiéres choses que Dieu leur
met au cceur; et cet amour va toujours crois-
sant en elles.

Vous donc qui entrez dans I’état de foi nue,
excitez-vous a porter avec courage les premie-
res absences du bien-aimé, afin de mériter
qu’il vous soutienne lui-méme, lorsqu’il vous
accablera du poids de ses rigueurs. Comptez
que si vous étes fidéle, il vous meénera aussi
loin que vous pourrez aller, et qu’il vous char-
gera de plus de croix que vous n’en deman-
derez. 11 éprouve fortement ceux qui 'aiment,
afin d’en étre aimé davantage. Mais il leur
communique en méme temps une force indi-
visible ; et ce qu’on ne croirait pas, et qui
pourtant est certain, plus ils souffrent, plusils
jouissent dans le fond de I’4me d’une paix au-
dessus de tout sentiment. Non content de les
soutenir, Dieu leur donne des paroles efficaces
pour soutenir les autres dmes plus faibles.
Saint Paul en rend témoignage pour lui-méme,
lorsqu’il dit qu’au milieu de ses peines qui
¢taiept sans nombre, Dieu le mettait en état de

.



QUINZIEME MAXIME. 234

consoler-les autres dans leurs scuffrances (1).

N’écoutez pas votre imagination sur le ta-
bleau en apparence effrayant que je vous trace
ci. C’est le tableau du purgatoire d’amour.
Que serait-ce si je pouvais vous tracer celui
du purgatoire de justice, ou entrent apresla
mort les &mes qui n’ont pas été purifiées ici-
bas ? Il faut passer par I'un ou par l’autre; et
c'est pour I'dme un avantage inappréciable,
d’étre mise dés cette vie dans la disposition de
pureté ot il faut étre pour jouir de la vue de
Dieu. .

Yous craignez les épreuves: mais elles sont
indispensablement nécessaires pour entrer au
ciel; mais 'acceptation volontaire les adou-~
cira; mais vous ne connaissez pas l'action
toute-puissante de la grace et les changements
prodigieux qu'elle opére dans I’esprit et dans
le cceur de ’homme. Livrez-vous a elle, et
n’appréhendez rien de votre faiblesse. Vous
ne serez faible qu’autant que vous vous ap-
puierez sur vous-méme. Mais si vous mettez
wotre appui en Dieu seul, vous direz comme
1e méme apétre : Je puis tout en celui qui me
fortifie (2).

Vous me demanderez : mais pourquoi tan!
d’épreuyes intérieures et extérieures ? Ne peu!-
on étre saint sans cela? Non, ’Evangile d¢- -

-

- lluaﬁ, & & = (2) Philip., 1v, 13. _



232 MAXIMES SPIRITUELLES.

clare qu’on ne peut étre saintsans souffrir, oudu
moins sans &tre disposé a souffrir; la sainteté
consite dans la disposition d’embrasser toutes
les croix que Dieu voudra nous eavoyer. Dieu
ne demande pas que nous allions au-devant
des croix; mais il veut que nous les atten-
dions de pied ferme, et que nous les recevions
courageusement, lorsqu’elles se présentent.
Quiconque les fuit, quiconque redoute ce qui
les annonce et y prépare, ne sera jamais saint.
A ce prix, direz-vous, vous consentez de
n’étre pas saint, pourvu que vous soyez sauvé.
Insensé, qui n’ouvrez les yeux que sur les
maux passagers de ctte vie, et qui les fermez
sur ce poids immense de gloire et de bonheur
qui vous attend ! Ame intéressée, qui voulez
_ acheter le ciel au moindre prix possible, et
qui craignez de le payer trop cher ! Ame vile
et basse, qui n’envisagez que vous-méme, et
que ne voulez rien faire pour Dieu ! Voyez ce
que votre salut a cotité a Jésus-Christ ; et plai-
gnez-vous, si vous l'osez, de ce qu’il vous
couite. Yous ne voulez qu’étre sauvé, mais le
serez-vous si vous renoncez i étre saint? Pou-
vez-vous vous répondre de ne faire justement
que ce qu’il faut pour assurer votre salut? Et
ne devez-vous pas craindre de n’en pas faire
- assez, aulieu de craindre d’en faire trop ?
D’ailleurs, en supposant que vous soyez
sauveé, échapperez-voys ayx souffrances? N'y

A




QUINZIEME MAXIME. - 233

a-t-il pas un purgatoire, et pour qui sera-t-il,
8i ce n’est pour vous? Irez-vous au ciel avant
que d’étre purifié par le feu destiné a consu-
mer tout ce qui reste en vous d’amour-propre ?
Je ne saurais trop insister sur ce point, parce
qu’il est décisif aux yeux ‘de la foi.

Revenons a I’état de sécheresse sur lequel
J’ai encore un mot & dire. Rien n’est plus ordi-
naire en cet état que d’y étre sujet aux dis-
tractions : elles y sont méme inévitables, et
c’est ce qui tourmente une infinité de bonnes
4mes qui les croient volontaires, et qui ne peu-
vent pourtant s’en garantir, quelque effort
qu’elles fassent.

Pour les tranquilliser, je les prie de faire at-
tention qu’il v’y a de véritables distractions
que celles dont le principe est dans la volonté,
et dont le cceur s’occupe. Ce n’est pas étre dis-
trait & Yoraison, que d’avoir malgré soi dans
Vesprit un autre objet que celui auquel on vou-
drait penser. Je me présente a P’oraison dans
Pintention d’adorer Dieu et de m’unir a lui; et
tout d’un coup mon imagination s'égare et me
transporte a mille pensées différentes. Si ces
pensées me sont importunes et me déplaisent;
si, dés que je m’en apercois, je reviens douce-
ment au sujet de mon oraison, ou a la vue sim-
ple de Dieu, je ne suis point distrait par la
volonté, puisque mon intention de prier Dieu
et de lui étre uni a toujours subsisté : et que de



234 MAXIMES SPIRITUELLES.

semblables distractions dureraient tout le
temps de Voraison, qu’elle n’en serait pas
moins bonne. )
~ Nous ne sommes pas les maltres des pensées
qui nous viennent & Vesprit; nous le sommes
seulement de nous y arréter ou de les rejeter;
nous le sommes encore d’y donner ou de n’y
donner point occasion hors du temps de I'orai-
son. Si ’on accorde trop de liberté aux sens et
a I'imaginalion; si I'on se laisse frapper vive-
ment Vesprit de toutes sortes d’objets; si 'on
se dissipe par de vaines curiosités, par des con-
versations frivoles, par des pensées inutiles; si
P'on n’a pas soin de tenir son ceur libre de
tout désir, de tout attachement, il n’est pas
surprenant gu’au moment de la priére on ait de .
la peine a se recueillir, que les objets auxquels
_ on se livre habituellement viennent alors nous
interrompre; et l'on est responsable de ces
sortes de distractions, quand méme dans le
moment on n’y consentirait pas, parece qu’on
se les est procurées.

Mais si dans le cours de la journée on tient
en bride I'imagination et les sens; si I’on est
uniquement attentif aux affaires et aux devoirs
de son état; enfin si I’on ne souffre pas que
rien fasse diversion 4 la présence de Dieu qui
seule doit occuper notre coeur : alors on est au-
torisé a regarder comme nullcs toutes les dis-
tractions (ui se présentent a la priére, pourvu



QUINZIEME MAXIME. 235

qu'on 1’y consente pas. J'ajoute que 'on peut
présumer qu'on n’y donne aucun consente-
ment, si’on vitdans un recueillement habituel.
Ces régles sont simples et propres & gueérir des
scrupules sur le défaut d’attention a la priere,
soit vocale, soit mentale.

En général, on porte 4 l'oraison la méxqe
disposition desprit dans laquelle on vit habi-
tuellement. Dieu ye fera pas un miracle pour
nous y tenir recueillis, et en vain nous

nous sommes dissipés d’esprit e ir.

A Végard des ames que Dieu a élevées a I’o-
raison passive, et qui sont dans I’état de séche-
resse, il y a quelques observations a faire. La
premiére est qu’en cet état il est impossible de
se garantir des évagations de l’imagination,
Car Dieu ne mettant alors aucune bonne pen-
sée dans l'esprit, ni aucun sentiment dans le
ceeur, 'dme se trouve dans une espéce de vide,
et I'imagination prend un libre essor. Mais si
Pon y prend garde, on verra que ce ne sont
Jue des pensées vagues et sans suite, qui n’af-
fectent point la volonté, et qui ne laissent
nulle trace aprés elles : en sorte qu’au sortir de
Yoraison, s’il fallait dire ce qui nous a passé
par Vesprit, ondserait bien embarrassé : mar-
que évidente qu’on ne s’y est point arrété avec
réflexion.

La seconde estque ces distractions,loind’étre




236 MAXIMES SPIRITUELLES.

nuisibles & I’dme, lui sont utiles, en ce qu’elles
Pexercent, et I’accoutument a sentir sa misére,
et a la supporter patiemment. C’en est une
sans doute pour une dme pieuse d’étre ainsi
asservie a I'imagination et & toutes les idées
bizarres qu’elle représente; ¢’en est une de ne
pouvoir étre sensiblement recueilli, et unique-
ment occupé de Dieu a la priére; .mais ¢’est une
misére qui nous humilie en nous faisant con-
naitre ce que nous sommes, et que tous nos
efforts ne sauraient nous procurer unehonne
penséey.un bon sentiment. Les distractions in-
volontau'es et habituelles nous sont une expé-
rience de cette vérité, et nous empéchent de
nous applaudir du succés de nos oraisons,
quand nous avons lieu d’en étre contents. L’a-
mour-propre se glisse partout. A-t-on quelques-
mouvements de dévotion seusible & P'oraison
ou & la communion? L’on est sujet a y prendee
une vaine complaisance, & s’y attacher, eta
souiller par des vues sensuelles et intéressées
la pureté de son intention. Mais dans I’état de
sécheresse, I’'amour-propre ne sait a quoi se
prendre, ce qui l’agite et le désole. Méprisons
hardimentses plainteset sesmurmuresainsique
les fausses raisons par lesquellesil essaie de nous
jeter dans le trouble. Laissons-1é crier contre
un état intérieur ol rien n’est pour lui et tout
est pour Dieu. La preuve que cette aridité est
avantageuse a notre progreés spirituel, c¢’est que



QUINZIEME MAXIME. 237

1a nature y souffre, qu’elle s’y cousume et 8’y
détruit peu a peu, et que la vie de la grice s’y
étend et s’y fortifie. )

La troisiéme observation est que ces distrac-
tions entrent dansle dessein de Dieu, qui s’en
sert pour dérober & ’Ame la vue de ses opéra-
tions, qui la détourne par 1a de se regarder et
de réfléchir sur ce qui se passe en elle. Quand
elle jouit d’une paix sensible et que toutes ses
puissances sont dans un calme profond, cette
paix attire son attention, elle s’y arréte, elle s’y
complait; et c’est ce que Dieu n’approuve pas.
Voila pourquoi il ote avec le temps et le sen~
sible etl’apergu, livre I’dme & des égarements
involontaires pendant lesquels il travaille se~
crétement et avance son ouvrage sans qu’elle
en voie les progres.

Qu'on se garde donc bien de s’impatienter
ni de se désoler pour tous ces écarts de I'ima-
gination; qu’on ne pense pas que l’oraison en
soit moins agréable 4 Dieu, ni moins utile;
qu'on n’écoute point Pamour-propre et le dé-
mon qui suggérent de la quitter, en faisant
entendre que c’est perdre le temps; qu’on ne
prenne pas de livre dans la vue de s’occuper,
et que jamais les directeurs ne donnent un tel
conseil aux dmes de cet état : ce serait vouloir
ies ramener a la méditation que Dieu leur a
fait quitter. Qu’on ne fasse pas non plus d’ef-
“forts violents et qu’on ne s’agite ni 1’esprit, ni

R TR



238 MAXIMES SPIRITURLLES.

le corps pour repousser ces distractionss
efforts inutiles qui, loin de calmer 'imagina~
tion, ne font que lirriter davantage; & peu
prés comme les mouches qu'on s’obstine a
chasser et qui reviennent avec plus d’achat-
nement; mais qu'on les méprise et qu’on les
laisse tomber d’elles-mémes sans sortir de 8
paix; qu’on se contente d’en rendre compte a
son confesseur et qu’on ne s’en accuse pas
eomme d’uun péché, qu’on ne s’arréte passur-
tout A examiner si I’on y a consenti.

En conservant ainsi la paix dans les simples
distractions, 1'on obtiendra la grice de se
maintenir paisible au milieu des tentations,
lorsque Dieu permettra qu’elles viennent as-
sidger ’ame et lui livrer les plus rudes assauts
pendant la priére, car c’est le temps que le
démon  choisit ordinairement. Mais en s’y
comportant comme je viens de le marquer,
(car les régles sont a peu prés les mémes pour
les tentations que pour les distractions), Pon
n’aura rien & craindre; le démon sera con-
fondu; tout ce qu’il entreprendra pour nouvs
détourner de la voie ne servira qu'd nous y
affermir et nous y faire avancer. Mais cetts
matiére des tentations mérite une maxime et
une explication & parts



SEIZIEME MAXIME, 239

SEIZIEME MAXIME.

Le démon, pour mieux nous tenter,
Joint la ruse a la violence ;
Opposer, pour lui résister,

La priére et la vigilance.

Ledémon n’a guére de prise surles 4mes ‘qui
sappliquent & L'oraison et & la mortification.
Les tentations communes ne les regardent pas,
parce qu’elles leur ferment toute entrée; et si
elles sont quelquefois surpnses , ce nNest
qu’une surprlse légére et qui n’a pas de suites.
Aussi n’est-ce pas le démon qui en est le prin-
cipal auteur. Mais chacun, dit saint Jacques,
est tenté par sa propre concupzscence qut Pen-
traine et le séduit (i) Ces 4mes ne sont donc
ordinairement exposées qu’a ces sortes de ten-
tations que Dieu permet pour épurer la vertu
de ses serviteurs, pour exercer leur patience,
pour accroitre leur humilité, pour augmenter
leur mérite et leur couronne. C’estde ce genre
de tentations seulement que je vais parler ici.

Iyabord il me semble qu’on les craint trop.
"Comme il y aurait dela présomption & défier
le démon, il y a aussi de la faiblesse & en
avoir peur. C’est un chien attaché, dit saint

‘(1) Jae., 1, 14,



240 MAXIMES SPIRITUELLES.

Augustin, qui peut aboyer, qui peutinquiéter,
mais qui ne peut mordre, si 'on s’en tient
éloigné. Cette vive appréhension peut venirde
plusieurs causes. Souvent l’imagination y a
beaucoup de part. On est frappé de ce qu’on
trouve dans les vies de quelques saints sur ce
sujet et Pon se figure quon va tomber dans
les mémes états, et étre poussé comme eux
aux derniéres extrémités. Rassurez-vous, 4mes
timides; les grandes tentations ne sont que
pour les grands courages. N’ayez pas 1’orgueil
de croire que Dieu vous traitera comme il a
traité certaines dmes d’élite dont le nombre
est trés-petit.

Cette crainte vient encore de pusxllammlbé.
On a le cceur étroit, avare, incapable de grands
sacrifices : le moindre danger fait frémir; on
voudrait une dévotion douce, aisée, tranquille,
a ’abri des bourrasques et des tempétes. Pour
peu que les vents soufflent, que I'air s’obscur--
cisse, que le tonnerre gronde, on croit que
tout I’édifice spirituel va étre renversé. Liche
soldat, vous voulez vaincre et vous ne voulez
pas combattre, le seul aspect de ’ennemi vous
met en fuite. Il n’y a pourtant de pleine vic-
toire que pour ceux qui résistent jusqu’au
sang.

Elle vient aussi d’un défaut de confiance en
Dieu. Si ’on mettait en lui toute sa force, on
serait invincible, car que peut craindre celui



SEIZIEME MAXIME. 244

qui a pour soi le Tout-puissant? Le Seigneur
est ma lumiére et mon salut (1), disait David,
qui craindrai-je? Le Seigneur est le protec-
teur de ma vie, queredouterai-je? Quand une
armée entiére viendrait m’attaquer, mon ceur
sera en assurance, et si j'ai un combot ¢ soute-
nir, je mettrai en cela-méme mon espérance.

Mais au lieu de regarder le Seigneur, nous
ne regardons que nous-mémes ; NOUS MeSUrons
nos forces avee celles du démon, et voyant que
nous ne sommes que faiblesse, nous rendons
les armes, et nous tournons le dos avant la
bataille. A nous entendre, c’est humilité, c'est
juste défiance de nous-mémes. Point du tout :
€’est amour-propre, ¢’est présomption qui n’at-
tache le suceés qu'a notre courage, au lieu de
Vattendre de Dieu seul. Aveugles, qui ne fai -
sons pas réflexion que Dieu ne nous doit son
secours qu’au moment du combat; qu’avant ce
moment il serait inutile et dangereux que nous
nous crussions forts, comme saint Pierre :
mais que quand il sera venu, Dieu nous aidera
d’autant plus puissamment que nous n’aurons
compté que sur lui? ’

Et pourquoi craindre les tentations? Ne
savons-nous pas qu’élles nous sont nécessaires,
et que sans elles on ne peut avancer-dans le
chemin de la perfection? Oui, elles sont néces=

(1) Psalm. xxvi, 1 et seq.
14



242 MAXIMES SPIRITURLIES.

saires pournous affermirdans les vertus mémes
qu’elles attaquent. Jamais vous n’aurez & un
degré éminent ni la pureté, ni la foi, ni Vespé-
rance, ni 'amour de Dieu et du prochain, si
vous n’étes fortement exercé sur ces verius.
Les orages, selon Jésus-Christ (1), sont I'é-
preuve de la solidité de I'édifice : 8'il est bati
sur la pierre, loin d’étre renversé, il s’affermira
sur ses fondements, par les secousses qu’il
recevra. L’effet des tentations est de nous ren-
dre plus chéres les vertus que le démon veut
nous ravir; de nous faire faire de plus grands
efforts pour les retenir; de rendre nos priéres
plus fréquentes et plus ardentes, afin qu’il
plaise & Dieu de nous les conserver. '
Elles sont nécessaires pour nous donner une
profonde connaissance de nous-mémes. Que
sait celui qui wa pas été tenté (2)? dit VEcri-
ture. 1l faut avoir eu I'ennemi en téte, et plus
@’une fois : il faut avoir fait I'essai de ses ruses
et de ses violences; il faut g’étre vu a plusieurs
reprises dans le danger prochain de succom-
ber, pour savoir et qu’on ne peut rien sans
Dieu, et qu’on peut tout avec Dieu. Avant le
combat, on est lache ou présomptueux. Ce
w’est que dans le combat méme qu’on apprend
2 bien juger de soi. Si vous étes vaincu, votre
@¢faite vous hamilie : si malgré toutes vos ré-

(1) Matth., vii, 24, 25. — (%) Ecel., xxx1v, 9,



SEIZIEME MAXIME. 243

sistances et vos précautions, vous vous voyez
sur Je point de périr, vous en sentez mieux la
nécessité de recourir & Dieu : si au moment
qne vous vous croyez perdu sans ressource,
Dieu vous délivre du danger par une protec-
tion inespérée, le péril méme que vous avez
couru, vous fait comprendre & qui vous étes
redevable de la victoire,”

Elles sont nécessaires pour nous faire perdre
tout appui en nous-mémes. Quand la violence
de la tentation est extréme; quand nos forces
sont épuisées par une longue résistance; quand
nous ne savons plus par ol échapper, et que
nous ne voyons d'autre parti 4 prendre que de
céder a l’ennemi, il faut bien alors que nous
désespérions de nous, et que n’ayant plus de
ressource en notre propre défense, nous nous
Jetions entre les bras de Dieu. C’est justement
1A qu’il nous attend : jamais nous ne serons
plus assurés d’étre secourus. Il nous rend iné-
vitable la chute dans le précipice, pour nous
bien convainere que lui seul peut nous en pré-
server, nous retenir sur le penchant, et méme
nous en retirer, lorsqu’en apparence nous y
sommes tombés. 11 se plait & nous rappeler des
portes de la mort. Le Scigneur, dit I’Ecriture,
dte la vie et la rend; il conduit aux enfers, et v
en retire (1).

(1) 1 Reg., 11, 6.



244 MAXIMES SPIRITUELLES.

Elles sont nécessaires enfin pour nous unir
plus élroitement avec Dieu. Quand Y'invoque-
t-on avec plus de ferveur, sinon quand le pied
chancelle, et qu’on court un risque prochain
de tomber? Quand se réfugie-t-on dans son
sein et s’y enfonce-t-on, sinon quand 'ennemi
menace de nous priver de la vie de la grace?
Ainsi P'enfant saisi de frayeur se serre contre
sa mére. Dans 1'état de sécurité, la pensée de
Dieu nous échappe : la tentation nous rappelle
alui, et nous y tient inséparablement attachés.

A I’égard de ceux que Dieu destine & la con-
duite des autres, les tentations leur sont né-
cessaires. I1 n’est point de meilleur maitre que
Pexpérience. Ils ont plus de compassion des
dmes tentées, les écoutent avec plus de charité.
Ils connaissent la marche du démon; ils ne
s'effraient ni de ses artifices, ni de ses assauts:
ils savent quelles armes on doit lui opposer, et
comment il faut prévenir et déconcerter ses
desseins. Ils sont en état de rassurer les autres,
et de leur donner les plus salutaires conseils. .
Le directeur qui n’a point passé par de sem-
blables épreuves, n’a pas le méme avantage. Il
est timide, incertain; et ne sachant comment
se décider, il jette dans les plus grands embar-
ras ceux qui ont recoursa lui : ou ce qui est
encore pis, il se fait une fausse idée de leur
état, et les juge coupables, les maltraite, les
rebute et les désespere.



- SEIZIEME MAXIME. 245

Vous craignez les tentations : mais Dieu,
qui les permet pour votre bien, est fidéle, dit
VApétre. 1! ne souffrira pas que vous soyez tenté
au deld de vos forces : il fera méme en sorte
que la tentation serve d votre avancement (1).
Réfléchissez avec moi sur ces paroles de saint
Paul.

Dieu est fidéle, il ne manque jamais & sa
promesse. Il a voulu que I’amour de ses servi-
teurs et de ses enfants fiit mis a ’épreuve : il
permet au démon de les attaquer. Mais en
méme temps il les a assurés de son secours. Et
que peuvent contre nous tous les efforts de
Yenfer, si nous avons Dieu pour nous? Recou-
rons & lui dans le besoin avec confiance; ne
Pabandonnons pas les premiers : jamais il ne
nous abandonnera. Le démon 2 la vue de nous
nuire et de nous perdre; et Dieu, en ce qu’il
laisse faire au démon, a celle de nous avancer
dans la vertu et de nous sauver. Le démon ne
peut rien de lui-méme; et si nous ne lui don-
nons aucune occasion de nous tenter, il ne le
fera qu’avec la permission de Dieu, et en se
tenant dans les bornes de cette permission.

Or, Dieu, reprend I’apétre, ne souffrira pas
que la tentation aille au dela de vos forces. Sa
justice, sa fidélité et sa bonté s’y opposent éga-
lement. Aussi, avant que de permettre les ten-

(1) 1 Cor., x, 18.
14

s



246 MAXIMES SPiRITUELLES.

tations, il attend que notre vertu ait pris une
certaine consistance. Il ne nous met pas aux
prisesavec ’ennemi dés 'entrée de la carriére,
ou nos pas sont encore timides et chancelants,
et ou le moindre choc pourrait nous renverser.
Mais il nous prépare de loin au combat, il nous
forme et nous aguerrit, avant que de nous pré-
senter & ’ennemi.

Outre cela, il nous donne unsecours présent,
toujours proportionné & Vattaque : il est & nos
cotés : et non-seulement il nous anime  com-
battre, mais il combat avec nous. La grice que
nous recevons alors’ est touJours telle, quelle
suffit pour nous rendre superleurs a I'ennemi;
et non-seulement elle suffit, mais elle mettra,
toujours I'avantage de notre coOté, si par notre
présomption ou notre défiance, par notre né-
_ sligence ou par nos infidélités précédentes,
nous ne méritons pas d’étre réduits & un se-
cours purement suffisant, aveclequel Dieu pré-
voit que noustomberons. Cariljustifie toujours
sa fidélité : et lors méme qu’il nous refuse la
grace spéciale dont nous nous sommes rendus
indignes, et avec laquelle nous serions victo-
tieux, il nous en donne une commune, mais
assez forte pour nous garantir de la chute,
quoique par notre faute elle ne nous en garan-
tisse pas.

Quand donc nous sommes fidéles de notre
cdté, quand nous n’avons pas mérité d’étre

—



SRIZIEME MAXIME, t 73]

privés du secours spécial, Dieu fait toujours
en sorte que la tentation serve a notre avance-
ment, parce que le combat est suivi de la vic-
toire. Car lintention de Dieu est que nous la
remportions, et il fait de sa part tout ce qu’il
faut pour cela, si nous n’y mettons aucun obs-
tacle.

Fajoute que la bonté de Dieu est si grande, .

ainsi que sa puissance, qu’il veut et peut fairg
gervir nos chutes mémes a notre profit spiri-
tuel, pouryu que nous retournions a lui par un
repentir sincere et amoureux ; repentir auquel
il nous invite par les touches les plus fortes et
les motifs les plus pressants. Ainsi la chute de
David et de saint Pierre contribua-t-elle a leur
sainteté par le bon usage qu’ils en firent,
. Quelle raison aprés cela auriez-vous d’appré-
bender les tentations, si votre confiance en
Dieu est telle qu’elle doit étre? Vous vous plai-
gnez qu’elles vous assaillent 3 ’oraison et a la
communion, et que le démon choisit précisé-
ment ce temps-la pour vous attaquer. Dites
plutdt que Dieu prend, pour vous exposer a la
tentation, le moment ol vous étes le mieux
préparé i y résister, le moment ou votre in-
tention actuelle est de vous unir a lui, le mo-
ment ol Jésus-Christ présent dans votre ceeur
repousse lui-méme les attaques de ’ennemi,

Mais cela m’ote la paix a l'oraison. Il peut
bien se faire alors que votre dme soit agitée et



248 MAXIMES SPIRITUELLES.

troublée extérieurement; mais il ne tient qu’a
vous quele fond en soit toujours calme. 11 n’est
pas au pouvoir du démon d’agir sur ce fond,
qui est le vrai siége de la paix. Vous en perdez
le godt et le sentiment, ce qui n’est pas un
mal; mais vous en conservez la réalité, si vous
voulez.

Cela m’éloigne de la sainte table. C’est, au
contraire, une raison plus pressante pour vous
d’en approcher. Le démon ne vous en inspire
de Péloignement, que parce qu’il sait quelle
force vous y puiserez, et que si vous y parti-
cipez, sa défaite est certaine. Les plus violentes
tentations s’apaisent én effet, et se dissipent &
Yinstant méme qu’on regoit le corps adorable
de Jésus-Christ. Et je ne sais 8’il est jamais ar-
rivé qu'une 4me tourmentée d’affreuses pen-
sées avant la communion ait continué de 1’étre
immédiatement aprés. )

Mais le démon me suggére des imaginations,
des pensées, des désirs qui me font horreur.
Tant mieux, si ses suggestions vous font hor-
reur; c’est une preuve manifeste que vous les
repoussez, et que Dieu les repousse avec vous.
Ne savez-vous pas ce que dit Jésus-Christ, que
les mauvaises pensées sortent du ceeur (1), c’est-
d-dire qu’elles ne sont mauvaises qu’autant
que le cceur les enfante, les nourrit, et y prend

(1) Mattb., xv, 19,



SEIZIEME MAXIME, 249

de la complaisance? Comment donc seraient
mauvaises les pensées pour lesquelles votre
cceur 2 une mortelle aversion ? La malice n’est
pas dans la représentation, ni dans Pimpres-
sion de ’objet, mais dans le consentement que
la volonté y donne; et rien n’est plus opposé a
ce consentement, que la dlsposmon ou vous
étes.

Mais il me semble que je n’ai nulle force
pour y résister, Puisqu’elles vous font horreur
et que vous aimeriez mieux mourir que d’y
prendre le moindre plaisir; vous y résistez
donc et de toute la force de votre volonté. Vous
ne sentez pas cette force, cela peut étre, mais
elle n’en est ni moindre, ni moins active;
jugez-en par Deffet. Dieu a ses raisonspour
vous oOter dans la résistance le sentiment
de cette résistance. 11 ne veut pas que vous
vous attribuiez la victoire, ni que votre cceur
en concoive aucun mouvement de vanité et
d’amour-propre. Il ne veut pas que vous di-
siez : J’ai été tenté et j’ai résisté; mais : Ce
n’est pas moi qui ai combattu, Dieu a com-
battu et vaincu pour moi. N’est-ce pas un bien
pour vous que L’honneur de la victoire soit
rendu a celui auquel il appartient et que Dieu
vous mette dans I’heureuse 1mpu1ssance de le
lui dérober?

Mais je crois y consentir. Sur quel fonde-
ment? Parce que la tentation durelongtem) -



250 MAXIMES SPIRITUELLES.

~ Ce n’est pas une raison, cela ne prouve que la

longueur du combat, Parce que vous ressen-

tez une certaine délectation? 11 y a une délec-

tation involontaire, une impression sur les
- sens, qui est Veffet naturel de certaines tenta-
_ tions, L’imagination échauffée peut en étre la
. cause; quelquefois c’est le démon méme qui
" produit cet effet. Mais cette délectation et cette
impression n’ont par elles-mémes rien de com- .
mun avec le consentement. Ne décidez rien
la-dessus; vous n’étes pas en état de vous ju-
ger dans le trouble qui vous agite. Gardez-
vous bien méme de réfléchir sur la tentation,
quand elle est passée, ni dela suivre dans son
progrés depuis le commencement.Cela est fort
dangereux, et tous les maitres de la vie spiri-
tuelle vous le défendent. Rapportez-vous-en &
votre confesseur, et quand il vous aura donné
une décisiongénérale,quand il vousl’aura con-
firmée & plusieurs reprises, tenez-vous-y enfin
sans hésiter.

Les armes que le chrétien doit employer
contre le démon sont la vigilance et la priére,
Veillez et priez, dit Jésus-Christ, afin que vous
ne donniez pas entrée d latentation (1). 11 ne dit
pas: Afin que vous soyez a ’abri de latenta-
" tion, mais afin qu’elle n’entre pas dans votre
eeeur, €t que vos+ 0’y suecombiez pas.

(1) Matth., xvi, 41,



SEIZIEME RAXIME, 251

La vigilance est nécessaire contre uwn cn-
nemi aussi rusé que violent, qui, comme
un lion rugissant, réde sans cesse, cherchant
quelqu'un @& dévorer (1). Elle est nécessaire 2
tous, méme aux personnes les plus avancées
en sainteté. Le démon est toujours redoutable
pour quiconque ne se tient pas sur ses gardes,
et plus redoutable pour un juste qui présume
-rait de sa vertu, que pour un pécheur qui ap-
préhende tout de sa faiblesse. Ce gue je wvous
dis, jele dis a tous (2), disait le Sauveur en
recommandant la vigilance a ses apétres. Elle
est nécessaire en tout temps. L’ennemi est en
embuscade ; il ne dort jamais, il guette le mo-
ment de nous surprendre et il est aussi prompt
a le saisir qu’habile 4 ’observer,

Cette vigilance consiste, en premier lieu,
dans la fuite des occesions. Jamaison ne doit
s’exposer de soi-méme, sous quelque pré-
texte que ce soit. Les anciens évéques ne vou-
laient pas méme que les fid¢les s’exposassent au
martyre, ni qu’ils se déclarassent sans nécessité.
Plusieurs ontrenoncé la foi-dans les tourments,
pour s’étre ainsi déclarés par un zéle indiscret,
Si la prudence ne permet pas de rechercher
le martyre, a plus forte vaison défend-elle aux
plus saints de s’engager dans une occasion pé-
rilleuse, sans étre bien assurés de la volonté

(t) 1 Petr., v, 8. — (2) Marc., xii, 87,
L4



259 MAXIMES SPIRITUELLES.

de Dieu; mais aussi, quand c’est Dieu qui les
y eungage, qu’ils se confient en lui et que la
crainte du danger ne les fasse pas reculer.

Elle consiste, en second lieu, dans une
humble défiance de soi-méme. Le Seigneur
est le gardien des petits, dit David ; je me
suts humilié et 1l m’a délivré (1). Autantil est
impossible que celui qui se défie de soi-méme
et ne s’appuie que sur Dieu, succombe, autant
Pest-il que celui qui compte sur soi ne soit
pas renversé; ses victoires mémes lui devien-
nent funestes par la présomption qu’elles lui
inspirent, et elles ne peuvent aboutir qu’a
quelque chute éclatante et peut-étre sans re-
méde. Nul nest fort desa propre force (2) ; et
si toute notre force est en Dieu, il est juste
aussi que toute notre confiance soit en lui.

Ne confondons pas, comme on fait souvent,
la défiance avec la pusillanimité. Le pusilla-
nime n’envisage que soi, et mesurant le danger
4 sa faiblesse, il I’évite par licheté, lors méme
qu'il devrait V'affronter. Celui qui a la défiance

chrétienne, a il en méme temps sur sa fai-
blesse et sur la force de Dieu; et quand c’est

Dieu qui I'envoie au combat, il ne craint rien;

~au contraire, plus il se sentincapable de ré-
 sister, plus il s’assure que la vertu divine le
I soutiendra. Quand je suis faible,disait I’Apotre,

(1) Psal. cxiv, 6. — (2) I Reg., 11, 9,



SEIZIEME MAXIME. 253

cest alors que, je suis fort, je puis tout en celui
qui me fortifie (1).

Elle consiste en troisiéme lieu dans une in-
violable fidélité. Ne vous relachez jamais sur
la pratique de Toraison et de la mortification
intérieure ; suivez exactement les vues de per-
fection que Dieu vous donne, méme dans les
moindres choses, Observez de point en point
la régle que vous vous étes prescrite ou que
vous avez embrassée. Ne vous permettez enfin
aucun manquement volontaire, et le démon
n’aura aucun pouvoir sur vous; il sortira tou-
jours a sa confusion de tous les assauls qu’il
vous livrera.

Soyez fidéle surtout a ne pas vous troubler
dans le moment de la tentation, & ne vous
permettre aucune réflexion sur ce qui se passe
alors en vous, a ne point raisonner avec le dé-
mon. Vous vous embarrasseriez dans vos pen-
sées et il vous envelopperait dans ses piéges.
Laissez passer le nuage, vous tenant & l'abr’
sous Vaile de Dieu. Toutes vos inquiétudes et
vos réflexions ne font que grossir et prolonger
Porage, que l’arréter et le fixer sur votre téte.
Quand il sera dissipé, remettez-vous en chemin
sans examiner si vous avez pris quelque plai-
sir a le recevoir ni si vous y avez consenti.

A la vigilance, Jésus-Christ veut qu’on

(1) 1. Cor., xu, 10. Philip., v, 13.
15



284 MAXIMES SPIRITUBLLES.

Jjoigne la priére, et elles doivent étrecontinuel-
les I'une ot Tautre. [ fout toujours prier,
dit-il, et ne pas se lasser de le faire (1). Cette
priére continuelle n’est, comme je I'ai dit ail-
leurs, que la tendance du cceur vers Dieu et
Pinvocation secréte de son secours. Que peut
le démon contre une dme ainsi disposée et tou-
Jjours couverte du bouclier de ’oraison ?

Mais outre la priére générale qui ne doit ja-
mais étre interrompue, ¢’est une pratiqueexcel-
lente dans le moment de la tentation de se réfu-
gier, si on le peut, & son oratoire ou devant le
saint-sacrement et, si on ne le peut pas, de re-
courir aux oraisons jaculiateires qui sont comme
autant de fléches dont on perce I’ennemi. Que
ces priéres, au reste, soient animées de la plus
parfeite confiance, (u’elles soient paisibles et
soumises. Ne demandez pas avec impatience
quela tentation eesse. Une telle demande vient
souvent d’amour-propre ; on est humilié de se
voir sujet & de si horribles pensées, et ’on
voudrait étre aflranchi de cette humiliation.
Mais I’humiliation est un des meilleurs effets
de la tentation, et c¢’est pour cela méme que
Dieu la permnet. Abandonnez-vous done a lui
et consentez  étre tenté aussi longtemps qu’il
lui plaira. Lui seul saitle bien que nous font
les tentations; il a fixé le terme de notre déli-

(1) Lue, xvi, 1.



SEIZIEME MAXIME. 255

syrance, et ce terme arrive infailliblemeni,
lorsque nous avons tiré de ces épreuves tout
Tavantage que Dieu en prétendait.

Saint Paul demanda jusqu’a trois fois d’étre
délivré d’une tentation facheuse, que Dieu per-
mettait pour empécher qu’il ne tirat vanité de
la grandeur de ses révélations. Que lui répon-
dit Dieu ? Paul, ma grdce te suffit : car ma puis-
sunce éclate dans la faiblesse (1). C’est pour
Pinstruction et la consolation des dmes tentées
que PApétre a écrit ceci. Les tentations sont
le contre-poids des graces qu’elles ont regues,
et celles-ci sont toujours la juste mesure de
celles-la. Nous aimons les grices qui nous
élevent, et nous craignons les tentations qul
nous abaissent. Mais ce qui sert 4 nous abaisser
est aussi une grice et méme une grace plus
grande, puisque c’est le préservatif contre le
danger auquel nous exposent les autres. Voila
pourquoi Dieu permet que nous soyons ten-
tés, et aussi afin que sa puissanceinfinie éclate
dans P’exceés de notre faiblesse.

Quelque hornhle, quelque hum:lmm que




256 MAXIMES SPIRITUELLES.

. milité ; il y attache toujours bien des gréces, et
il inspire au directeur ce qui est le plus propre
a vous soutenir, a vous encourager. Aussi le
' démon met-il tout en ceuvre pour fermer la
; bouche & ceux qu’il tente, bien assuré qu’il
viendra & bout de les séduire ou qu’il les jet-
tera dans le désespoir, s’il peut les engager &
garder un silence obstiné.
Vous trouverez auprés de votre guide la paix,
la Jumiére et la force. Ses décisions vous tran-
quilliseront, ses conseils vous éclaireront, ses

exhortations vous ranimeront. Mais aussi,

aprés vous étre suffisamment expliqué, ajoutez
une foi entiére a ce qu’il aura décidé ; ne vous
permettez pas de juger autrement que lni, ne
lui opposez pas méme le moindre raisonnement
intérieur. Ne dites pas: Jelui ai mal exposé
mon état, ou il ne m’a pas compris. Ce serait
4 ne pas finir et & ne jamais vous rendre. Ac-
quiescez et soumettez-vous. De plus, usez avee
la plus exacte fidélité des moyens qu’il vous
aura prescrits, soit pour prévenir, soit pour
affaiblir et surmonter la tentation,

— —

..fw Yo (\‘ql #

Pt -

»



n'lx-snnmmn MAXIME, 257

DIX-SEPTIEME MAXIME.

Du rival de I'amour divin,

Qui veut nous surprendre, et se glisse
Pour nous ravir notre butin,
Craindre et prévenir I'artifice.

Rien ne caractérise mieux I'amour-propre,
rien ne doit nous le rendre plus odieux que le
titre de rival de Pamour divin. Nos amours
font nos meeurs, dit saint Augustin. Nousn’ai-
mons d’un amour de préférence que deux
objets, Dieu ou nous-mémes. Si nous préfé-
rons Dieu 4 tout et si nous lui rapportons tout,
¢’est 'amour de charité qui nous rend bons et
agréables & ses yeux, qui donne un prix sur-
naturel & nosactions, et qui nous perfectionne a
mesure qu’il s’épure. Si nous rapportons tout
a nous, ¢’est ’amour-propre, amour vicieux et
désordonné quidéplait souverainementd Dieu,
qui corrompt nos actions les plus saintes d’ail-
leurs, et nous rend d’autant plus mauvais qu’il
est plus dominant dans notre ceeur.

Ces deux amours sont enticrement opposés;
ce sont non-seulement deux rivaux, mais deux
ennemis qui se disputent le méme cceur et qui
g’efforcent de s’en bannir mutuellement. I



258  MAXIMES SPIRITUELLES.

estimpossible qu’ils fassent entre eux aucune
convention, aucune tréve méme. lls se hais-
sent, se combattent et se poursuivent 'un
Pautre jusqu’alamort. L’entiére extinction de
Pamour-propre, soit en cette vie,svit enautre,
nous ouvre le ciel etassure notre bonheur.
L’extinction de 1’amour de Dieu, au sortir de
cette vie, nous précipite dans l’enfer et fait
notre malheur éternel.

Dés qu’un chrétien se donne véritablement
4 Dieu et se dévoue & son service, I’amour di-
vin prend possession de son cceur, y élablit
son régne et travaille, au moment méme, a en
chasser Pamour-propre. Celui-ci, de son coté,
tiche de se maintenir de tout son pouvoir.
‘Attaqué et forcé dans un endroit, il se réfugie
dans un autre et se retire ainside place en
place jusqu’au fond de I’dme, dernier asile
d’ou il est trés-difficile de le faire sortir. Ul
n’est pas d’artifice qu’il n’emploie pour nuire
a son ennemi, pour P’affaiblir, pour diminuer
sa_victoire, §’il ne peut la lui ravir. 1l est tou-
jours dangereux, méme aprés ses défaites, et
lorsqu’on - croit V’avoir. terrassé, il se reléve
souvent pius redoutable que jamais.

Tel est ’'ennemi que nous avons tous & com-
battre avec I’aide de la grace, ennemi né avec
nous et qui fait en quelque sorte partie de nous-
wémes. 17dge, les passions, les habitudes, la
icliexion, tout, jusqu’a nos bonnes qualités,



DIX-SEPTIEME MAXIME. 239

et quelquefois nos vertus, contribue & le ren-
1orcer et a I’enraciner plus profondément. Nous
1e confondons tellement avee nous, qu’il nouns
parait impossible de I’en séparer, et que le dé-
truire, ce serait attaquer notre propre exis-
tence.

Combien donc doit étre grande notre fai=
blesse contre un ennemi qui nous est si cher
et qui apris sur nous un tel ascendant? Ce
qu’il y a de plus déplorable, est qu’il nous
aveugle et nous ote tout moyen de le recon-
naitre. Nous ne le discernons qu’a la faveur
de la lumiére divine: elle seule nous découvre
ses ruses, nous fait apercevoir les coups qu’il
nous porte, nous apprend a les parer et nous
donne la force de I'attaquer. Si nous sommes
privés par notre faute de éette lumiére, ou si,
lorsqu’elle nous éclaire, nous n’y sommes pas
attentifs, nous voila sans défense, hors d’état
non-seulement de vaincre, mais de résister;
hors d’état de voir notre ennemi et de le re-
garder comme tel. Au contraire, notre aveu-
glementva jusqu’a nous le faire prendre pour
notre ami, pour netre confident le plus cher et
le plus z€1é pour nos intéréts.

Aveuglement funeste qui est la maladie gé-
nérale des chrétiens, méme de ceux qui ont
embrassé la dévotion ; et d’autant plus funeste
qu’on ne s’enaper¢oit pas, qu’on ne s’en doule
pas, et que rien n’est plus malaisé que de nous



260 MAXIMES SPIRITUELLES.

en faire convenir. Nous sommes presque tous,
les uns plus, les autres moins, dans le cas des
pharisiens qui, aveuglés sur le fait de Jésus-
Christ par Pamour-propre le plus superbe, se
flattaient d’étre trés-clairvoyants. Vous dites que
vous voyez, leur disait le Sauveur, c’est ce qui
4ait que votre péché demeure (1), et que par
votre obstination vous y mettez le comble, au
lieu de le détester.

Présumons hardiment, et sans crainte de
nous tromper, que nous sommes aveugles sur
bien des points qui importent & notre perfec-
tion et peut-étre a notre salut. Prions sanscesse
Dieu qu’il nous éclaire, soit immédiatement
par lui-méme, soit par les avis salutaires de
nos conducteurs et de nos amis, soit méme par
les censures et les reproches de nos ennemis.
De quelque part que la lumiére vienne, elle est
toujours un bienfait de Dieu. Accueillons-la,
recevons-la avec reconnaissance; enhardissons
les autres & nous ’offrir, et ne négligeons rien
pour en profiter. Heureuse disposition que
I'on ne saurait trop demander a Dieu et & la-
quelle presque tout s’oppose en nous.

Soyons en garde, je ne dis pas contrela
flatterie : je suppose que les directeurs et
nos amis spirituels n’en sont pas capables ;
mais méme contre les égards et les ménage-

(1) Joan., 1x, 41.



DIX-SEPTIEME MAXIME. 261

ments; surtout si nous sommes d’un rang,
d’un 4ge ou d’une sensibilité qui paraissent
en exiger. Croyons qu’on nous épargne,
qu'on dissimule ouqu’on diminue nos défauts
par prudence ou par charité; qu'on nous
loue, moins parce que nous faisons bien
que pour nous encourager & bien faire.
Ajoutons dans notre esprit a ce qu’on trouve
en nous de répréhensible, et retranchons quel-
que chose aux éloges qu’on nous donne. En
un mot, soyons saintement prévenus contre
nous et défions-nous de I’amour-propre, ce
flatteur domestique, par qui seul les autres
sont dangereux, qui ne voit en nous que du
bien et qui ’exagére.

Mais voyons plus en détail les artifices
qu’il met en ceuvre pour corrompre ou affai-
blir la vraie piété. Son but principal est de
s’approprier les ceuvres de la grice, de ravir
a Dieu la gloire des bonnes actions ou de la
partager avec lui, et de nous en oOter le mérite
qui est tout fondé. sur L’humilité. Gardez-
vous de moi comme d’un grand voleur, disait
a Dieu saint Philippe de Néri. L’amour-propre
est jaloux du bien de Dieu et cherche & le lui
dérober. Ce bien de Dieu, c’est la gloire qui
n’appartient qu’a lui et qu’il ne peut céder &
personne; il nous laisse I'utilité de ses bien-
faits ; mais pour la gloire, il veut qu’elle lui
revienne tout euntiére. C’est justement ce que

18.



262 *IAXIMES SPIRITUELLES.

Pamour-propre s’attribue, nous inspirant de
nousglorifier ennous-mémes, contre 'expresse
défense de l’apdtre, qui, si I’ona sujet de se
glorifier, ordonne qu’on ne se glorifie que
dans le Seigneur (1).

Mais en voulant nous enrichir aux dépens
de Dieu, il nous appauvrit en effet. Car il n’y
a de mcrite, de récompense, de bonheur &
attendre que pour ceux qui, reconnaissant
leur pauvreté spirituelle, ne s’attribuant riem,
ne s’appropriant rien, rendant grice a Dieg
de tout le bhien qui est en eux et le rap-
portant & sa source. Dieu est jaloux et lg
principal effct de cette jalousie est que, comihe
tout bien vient de lui, il veut qu’on lul
cn fasse hommage et qu’on avoue le tenir
de ses mains. Et certes, il est bien juste qu'un
pauvre a qui Dieu fait part de ses richesses,
woublie jamais qu’il est pauvre de sa nature
et qu’il doit tout a la libéralité de son bien-
faiteur. S’il vient & s’enorgueillir, & se com-
plaire en soi, a croive qu’il a recu a titre de
justice ce qu’on lui a donné par grace, il mé-
rite de tout perdre.

L’amour-propre est mercenaire; il ne re-
garde dans le service de Dieu que son intérét,
sans élever ses vues plus haut. L’ame infectée
de ce poison, ddésive la sainteté comme un or-

{) 1L Cor., x, 17,



DIX-SEPTIFNME MAXIME. 263

nement qui ’embellit, comme une periecticn
qui la distingue. Elle veut étre pure, mais
pour se contempler dans sa pureté; elle crain’
le péché, moins comme offense de Dieu que
comme une tache qui ternit1’éclat de sabeauts ;
elle est plus étonnée que confuse de ses fautes,
coneevant a peine comme elle a pu-tomber ; il
entre dans son repentir plus de dépit que de
regret; et ce qu’elle croit un acte de contri-
tion et d’amour de Dieu n’est qu’un acte d’a-
mour déréglé d’elle-méme.

L’amour-propre est avidede consolations ; il
en cherche auprés de Dieu et auprés des hom~
mes; il en jouit avec attachement; il les
regrette amérement quand il en est privé; et
si la privation dure trop a son gré, il se
relache de sa fidélité, ilse plaint, il murmure,
il menace de tout quitter, comme si Dieu ne
méritait d’étre servi que pourses dons. Et en
meéme temps il a ’adresse de nous faire accroire
que nous sommes généreux, désintéressés, que
nous aimons Dieu purement.

L’amour-propre est vain et présomptueux
dans I’abondance et la prospérité spirituelle ;
il ne mesure pas alors ses forces et se croit ca-
pable de tout; il se repait des promesses et
des protestations qu’il fait a Dieu, quoiqu’elles
se terminent a des paroles, qu’il transforme a
nos yeux en autant de preuves solides de notre
dévouement. Mais se voit-il dans la disette et



264 MAXIMES SPIRITUELLES.

dans l'adversité, il est abattu, désespéré, inca-
pable du moindre effort. Loin du combat, il
est vaillant, il défie ses ennemis, il les terrasse
en idée; dans le combat méme, il est lache, il
tremble et fuit a I’aspect du danger.

Il aime une sainteté douce, commode, et si
Je puis parler ainsi, de plain-pied, ou il n’y ait
rien a souffrir, ni pour Pesprit, ni pour le
corps, point ou peu d’obstacles a vainere ; une
sainteté qui s’acquiére en peu de temps et
peu de frais, qui ne cotte que des souhaits, et,
pour me servir de I’expression de saint Fran-
cois de Sales, qui s’endosse comme une robe.
Aest-2-dire qu’il s’en fait une belle chimére,
voulant étre saint et.ne rien faire pour le de-
venir. Aussi est-il mou, indolent, paresseux,
plein de désirs inefficaces, impatient, rebuté de
la plus légere difficulté, fatigué et épuisé
aprés les premiers pas. Ne lui parlez pas de
monter ni de gravir; il lui faut un chemin uni
ou qui n’ait qu’une montée douce et impercep-
tible. Tant qu’il n’y a point de violence & se
faire, il marche volontiers; mais faut-il aller
contre un penchant chéri, forcer une répu-
gnance, résister a une tentation, il perd cou-
rage, s’arréte tout court ou retourne en ar-
riére. ‘

L’amour-propre ne veut point de la vertu
humble, obscure, ignorée des hommes; encore
moins de la vertu méprisée, calomniée, per-



DIX-SEPTIEME MAXIME. 263

sécutée. Les bonnes ceuvres cachées et faites 4
petit bruit ne sont pas de son gout; il aime a
se produire au grand jour; il recherche I’éclat,
la considération, l'estime et les applaudisse-
ments, qu'il se ménage avec adresse, qu’il
attire en paraissant les repousser, qu’il recoit
avec une feinte modestie, qu’il savoure déli-
cieusement, en faisant semblant de lesrejeter
et qu’il sait bien se donner en secret si on les
lui refuse. '

11 est ennemi de la simplicité, de la vie uni-
forme et commune ; il affecte la singularité et
met la saintetd, non A bien faire les actions
ordinaires, mais dans une conduite extraordi-
naire. 11 n’a rien de régulier, de suivi, de
constant, mais il est bizarre, capricieux, chan-
geant. .

11 veut toujours s’assurer qu’ilfait bien, que
Dieu est content et encore plus le directeur.
De 14 les réflexions continuelles et les retours
sur soi-méme ; de 1 les examens inquiets et
scrupuleux de ses motifs et de ses intentions;
de 1a les témoignages qu’on demande sans
cesse eta saconscience et a Dieu dans l’orai-
son, et au confesseur dans le tribunal ou
ailleurs. C’est, dit-on, pour se décider, pour se
soutenir, pour s’encourager. Vain prétexte :
¢’est pour s’applaudir, pour en tirer vanité, ou
du moins pour pouvoir se répondre de son
progrés, pour jeter quelque jour sur I'afili-



\

266 MAXIMES SPIRITUELLES.

geante obscurité d’une voie qui ne présente
aucun appui sensible.

L’amour-propre n’a d’autre occupation que
de se mesurer et se comparer & autrui, soit
pour se donner la préférence, soit pour se dé-
piter et se désoler, s’il est forcé de I’accorder
aux autres. Il improuve toute autre conduite
que celle qu’il tient; sa voie d’oraison est la
meilleure, ou bien il porte envie aux 4mes
qu’il croit plus avancées et plus favorisées de
Dieu. 1l observe les défauts du prochain, cri-
tique ses actions, juge et condamne ses inten-
tions, se disant toujours secrétement qu’il
n’aurait pas agi ainsi, qu’il n’aurait pas dit cela
dans la méme circonstance.

Sa plus terrible maladie est la jalousie spi-

- rituelle qui le tourmente et le dévore. Une

dme de ce caractére trouve que son directeur
n’a jamais assez d’attention pour elle ; & 'en
croire, il la néglige, tandis qu’il donne tous ses
soins aux autres. Elle s’informe curieusement
quand il leur parle, quand illeurécrit, quand il
v4 les voir, combien de temps il est avec elles;
elle en fait des plaintes, et si ’on n’y a pas tout
I’égard u’elle souhaite, ce qui est impossible,
Dieu sait a quels excés elle s’emporte. Les
tristes effets de sa jalousie s’étendent jusqu’d
Dieu méme, qu’elle accuse quelquefois de
traiter mieux les autres qu’elle, lui faisant
valoir sa vie passée dans I’innocence, ses pra-



DIX-SEPTIEME MAXIME. 267

tiques, ses austérités et lui reprochant,comme
le frére du prodigue, le bon accueil qu’il fait a

“des &mes qui le servent moins bien.

! L’amour-propre accoutume I’ime & regarder

_comme son bien les dons et les vertus dont
Dieu Penrichit, a en faire sa possession, & y
prétendre un droit de propriété. D’ou il arrive
qu’elle souffre trés-impatiemment que Dieu pa-
raisse les retirer, qu’elle fait les derniers efforts
pour les retenir, et qu’elle ne s’en voit dépouil-
Iée en apparence qu’avec une extréme désola-
tion. Ce n’est pas que Dicu en dépouille I'dAme
réellement, car il lui laisse toujours le fond
des vertus; mais il fait en sorte qu’elle ne
s’apercoive plus de les avoir, afin qu’elle cesse
de se les approprier ; et dans cette vue il per-
met des tentations contraires 2 ces vertus; il
permel des dégofits et de fortes répugnances a
les pratiquer; il permet un soulévement des
passions dans la partie inférieure, auquel I'dme
ne consent jamais, quoiqu’il lui semble y con-
sentir; il lui ote toute réflexion sur elle-méme
et jusqu'd P’apercevance des actes vertueux
qu’elle exerce.

Enfin, 'amour-propre ravit  Dieu la qualité
de centre de I’Ame qui lui appartient, et établit
ce centre dansI’Ame elle-méme. C’est ce qu’on
appelle propriété, vice profond et radical, si
naturalis¢ avec ’homme qu’il lui est trés- dif- '
ficile de le reconnaitre, d’en sentir la malice, -



268 MAXIMES SPIRITUELLES.

et de consentir que Dieu 1’en délivre. Quelque
" avancée que soit une ame, elle ne renoncerait
jamais & ce secret rapport a elle-méme, qui lui
fait envisager et sa perfection et son bonheur
d’une vue intéressée, et non subordonnée a la
vue de la gloire et de la volonté de Dieu; ja-
mais, dis-je, elle n’y renoncerait, si pour lui
en arracher le consentement, Dieu n’usait de
Yempire absolu qu’elle lui a donné sur son
libre arbitre. C’est la la derniére vie, la vie la
plus intime de I'amour-propre, au sujet de
laquelle saint Francois de Sales disait que
" nous serions trop heureux si ce vice mourait
un quart d’heure avant nous.

L’amour-propre est’'unique source de toutes
les illusions de la vie spirituelle. C’est par lui
qne le démon exerce ses tromperies, par lui
quil séduit des ames, et qu'il en précipite
quelques-unes dans P’enfer par un chemin qui
parait les conduire au ciel. On a un vif empres-
sement pour les douceurs spirituelles;le dé-
mon en donne de fausses qui nourrissent la
sensualité et la vanité; on désire ardemment
les faveurs extrordinaires: le démon se trans-
forme en ange de lumiére et contrefait les
opérations divines. On interroge Dieu curieu-
ment sur son état, sur celui des autres, sur
des choses secrétes ou futures ; le démon fait
entendre des paroles intérieures que I'on prend
pour des réponses célestes. On se croit ensuite



DIX-SEPTIEME MAXIME. 269

“Tluminé, on s’entéte, on s’opiniitre, on de-
vient sourd aux bons avis, on secoue le joug
de Tautorité, et sous des dehors trompeurs de.
sainteté, on cache un orgueil de Lucifer.

Je m’ai exposé que les abus et les désordres
#ntroduits par ’amour-propre dans la dévotion.
Que serait-cesi je parlais de ceux qui se glissent
2 sa faveur dans I’exercice des plus saints mi-
nistéres, tels que ceux de la parole de Dieu et
de la direction des 4mes ? Je n’ai pas ici en vue
les ministres qui, regardant la piété comme un
moyen d’acquérir de la réputation ou des ri-
chesses, s’ingérent dans la prédication et dans
la direction par des motifs d’ambition ou d’in-
térét. Ces vues sont trop grossiéres, et trop vi-
siblement condamnées dans I’Evangile, pour
qu’on puisse s’en dissimulerle crime. Mais qui
pourrait raconter les miséres, les petitesses, les
jalousies et les rivalités, auxquelles sont quel-
quefois sujets des prédicateurs et des confes-
seurs, pieux -d’ailleurs et estimables? Laissons
ce détail, qui ne pourrait qu’offenser et scanda-
liser. Ce que je puis dire, est qu’on ne saurait
s’examiner trop sévérement la-dessus, et re-
chercher avec trop de soin, non si dans la car-
riére des travaux apostoliques on ressent quel-
quefois les faiblesses de I’humanité ; hélas ! qui
en est exempt ? mais si I’on en gémit devant
Dieu, sil’on s’en humilie, si ’on s’applique ¢
les combattre et & les étouffer.



270 MAXIMES SPIRITUELLES.

« Je n’entre point dans la discussion des rai-
sons spécieuses dont I’amour-propre a Padresse
de se couvrir, Car il n’a garde de se montrer
tel qu’il est; il serait trop méprisable et trop
odieux ; on aurait honte de I’écouter. {linvente
dong les plus belles couleurset se déguise sous
des apparences séduisantes. C’est toujours le
zéle pour la gloire de Dieu qui I’anime; c¢’est
notre propre perfection, c’est I'intérét spirituel
du prochain qu’il se propose. Sa véritable in-
tention demeure cachéeau fond ducceur; il en
prétexte d’autres qui sont bonnes et saintes ; il
les méle adroitement a ses vues, et se sert de ce
mélange pour en imposer.

Le remeéde a un si grand mal est de ne s’atta-
cher dans la dévotion a rien de sensible, ni
méme d’apercu, mais de s’élever au-dessus, et
de ne tenir qu’a Dieu seul et & son bon plaisir,
On est toujours-en sureté, tant qu'on n’envi-
sage point la piété par rapport & soi, mais uni-
quement par rapport a Dieu. Cest pour ccla
aussi que la voie de la foi nue, o 'on marche
comme a Paveugle, sans témoignage ni assu-
rance, met aV’abri de toute illusion. C’est en-
core pour cela que Dieu nous cache si coigneu-
sement son ceuvre et nous défend d’y jeter un
eeil curjeux. L’amour-propre veut prendre part
a tout; il veut tout voir, pour tirer de tout de
quoi se soutenir; et Dieu par la raison contraire
lui dérobe la vue de tout,



DIX-SEFTIEME MAXIME, 274

- Laissons don¢ tomber les retours inquicis
sur nous-mémes ; ne nous regardons jamais
par une vue de curiosité, de complaisance,
d’intérét. Oublions-nous et demeurons aban-
donnés a4 Dieu. Mettons en pratique ce que
Jésus-Christ dit un jour & sainte Catherine de
Sienne : Mu fille, pense @ moe et je penscrai @
toi. Parole courte, mais substantielle, qui com-
prend toute la perfection, qui nous montre
Dieu occupé de nos vrais intéréts, a proportion
que nous nous occupons des siens. Oh! que
pure et heureuse serait 'ame qui, séparée
d’elle-méme, et perdue tout & fait en Dieu,
n’aurait d’autre objet que sa gloire et 'accom-
plissement de sa volonté! Toutes les fautes que
I’on commet dans la vie intérieure, tout ce qui
en retarde le progrés, tous les obstacles quon
y renconire, toutes les inquiétudes, tous les
tourments qu’on y éprouve, ne viennent que
de ce qu'onseregarde, de ce qu’on pense a soi,
au lieu de penser & Dieu, et de se rcpo-
ser de tout sur sa bonté, sa sagesse et son
amour.

Je sais qu’on ne parvient que par degrés et
bien tard, au parfait oubli de soi-méme ; mais
il faut y téhdre sans cesse, et 8’y exercer dans
toutes les occasions, qui reviennent a chaque
instant, tant nous sommes prés de nous-mémes.
Partout ot vous vous trouverez, dit le saint au-
teur de I'Imitation, laissez-vous {d. Préceple



272 MAXIMES SPIRITUELLES.

d’une étendue immense dans la pratique; pré-
cepte désolant pour ’'amour-propre, et par con-
séquent infiniment utile & ’dme. |1 embrasse
tout, et n’excepte rien: parfout ok vous vous
trouverez. Mesurez votre avarncement sur votre
fidélité & le suivre; ou plut parvenez, s’il se
peut, a y étre fidéle, sans songer que.vous y
étes fidéle en effet.
Atmez détre ignoré et réputé pour rien.Cest
encore un excellent conseil du méme auteur.
+L’amour-propre ne craint rien tant que ’obs-
curité ; il est jaloux de paraitre, d’étre connu
et estimé. N’alléguez pas l'intérét de Dieu et
Putihté du prochain. Aspirez a étre caché. Dieu
saura bien vous trouver et se servir de vous
quand ilfaudra, rour sa gloire et pour le salut
des ames. Mais de vous-méme, fuyez toujours
les ceuvres d’éclat et les regards publics ; c’est
le vrai moyen pour queces regards ne vous nui-
sent pas, quand vous y serez exposé malgré
vous. Dieu vous emploiera et vous produira au
grand jour, quand vous ne courrez plus aucun
risque et que la réputation de sainteté ne sera
plusun piége pour vous.

Aimez que Dieu lui-méme paraisse vousigno-
rer et vous réputer pour rien. Aimez que ses
consolations et ses faveurs soient pour les au-
tres, et que ses rigueurs et ses délaissements
sotent votre partage. Qu’étes-vous aprés tout?
Que méritez-vous? et que devez-vous désirer,



DIX-SEPTIEME MAXIME. 273

sinon que Dieu vous fasse justice ici-bas, en
vous traitant comme un néant et un pécheur ?

Enfin, persuadez-vous que vous ne profiterez
qu'd proportion que vous vous ferez violence. Ja~
mais de grace & I’amour-propre, jamaisde mé-
nagement pour lui. C’est un criminel dont vous
devez poursuivre la mort, et demander sans
cesse & Dieu lesupplice. Brilez, coupez ici-bas,
s’écriait saint Augustin, pourvu que vous me
fassiez gridce dans I’éternité. Cela parait bar--
bare et affreux a la nature; mais la pratique en
est plus douce qu’on ne pense : I’dme y trouve
la paix et le bonheur. Plus Pamour-propre est
subjugué, plus on est libre, indépendant, tran-
quille et serein.

Commencons donc avec courage la guerre
contre cet ennemi de notre repos et de notre
sainteté. Poussons-la aussi loin que nous pour-
rons aller, et demandons comme une grice a
Dieu qu’il lui porte lesderniers coups; car nous
_ pouvons bien avancer sa mort, mais Dieu seul
" peut 'achever.

[~ S SR



274 MAXIMES SPIRITUELLES.

— —]

DIX-HUITIEME MAXIME.

Demeurer volontiers chez sol
Dans la retraite et le silence;

Et de son temps régler I’emplof,
N’accordant rien 2 I'indolence.

L’amour de la retraite et de la solitude est
une des plus excellentes dispositions a la vie
intérieure. Je conduirai I’dme dans la solitude,
dit le Seigneur, et {d je lui parlerai au coour (1),
Quand I’homme est seul avec lui-méme, et
qu’il n’est point distrait par ’'embarras des cho-
ses extérieures, & moins qu’il ne soit ohsédé de
quelque violente passion, il est naturel que ses
réflexions se tournent d’abordsur lui, et le ra-
menent ensuite & Dieu.

Il n’est pas question ici pour les personnes
du monde d’une retraite telle que celledes reli-
gieux et des ermites. C'est étre en retraite que
de demeurer chez soi, et de n’en sortir que

“ pour vaquer & sesaffaires. C’est étre ensolitude
que de s’en tenir avec le monde aux rapports
qu’exigent la nécessité, la bienséance et la cha- -
rité. Quiconque aime 2 se trouver seul avec
Dieu, et, parmi le tumulte de ses occupations,

(1) Os., 1, 14.



DIX-NILITIENE MAXIME, 278

soupire aprés le moment ol il pourra cohverser
librement avec lui, est déja inlérieur, on ne
tardera pas a le devenir.

Profitez donc de tout le loisir que vous lais-
sent vos affaires; et ménagez-vous chaque jour
quelques instants ot vous ne pensiez qu’a celle
de votre éternité. Instants précieux, dont le
bon usage vous mettra en état de sanctifier le
reste de la journée. C’est encore une sainie
pratique, et qui attire bien des grices, de
prendre tous les ans une semaine, ou i’on se
retire dans quelque maison consacrée & Dieu,
pour y méditer tranquillement sur les vérités
du salut, pour examiner sérieusement V’état de
son 4me, y mettre ordre, et prendre de solides
niesures pour Iavenir. Cette pratique autrefois
si communeest tombéeaujourd’hui, et avee elle
Vesprit intérieur.

Le silence est un des premiers fruits de la
retraiie; il est ’ami du recueillement et de 1o-
raison ; et 'on ne saurait trop le recomman.
der. L’esprit intérieur régne ou régnera bientot
dans toute communauté ou le silence est reli-
gieusement observé. La fidélité a cette régle est
la sauvegarde de toutes les autres. Le reliche-
ment et quelquefois le désordre s’introduisent
peu & peu dans les couvents ou on la néglige.

Dans le monde, il n’est pas aisé d’avoir des
hieures réglées pour le silence, parce qu'il se
présente, lorsqu’on s’y attend le moins, des



276 MAXIMES SPIRITUFLLES.
{

occasions de parler. Maison le garde lorsquou

ne parlequ’a propos et dans le besoin ; lorsque
dans les compagnies, sans affecter une tacitur-
nité déplacée, on aime mieux écouter les autres
que de parler soi-méme ; lorsqu’en parlant on
ne se livre point & sa vivacité, et qu’on se tiem
toujours dans une certaine réserve qu’inspire
Pesprit de Dieu. Cette retenue est un des carac-
téres auxquels, selon le prophéte Isaie, Jésus-
Christ devait se faire reconnaitre : /I ne criera
point, il ne contestera point, sa voix ne se fera
point entendre duns les places publiques (1) : et
entre les personnes de piété, celles qui sont in-
térieures se distinguent aisément & cette mar-
que. Leur conversatxon n’en est pas pour cela
moins naturelle ; elle en est que plus agréable
et plus 1nteressante et pour étre tempéree par
une certaine réserve, elle n’est ni triste, ni
froide, ni génée.

Quand une dme est dans les premiers accés
de la ferveur sensible, il n’est pas besoin de
Pexhorter & la retraite et au silence; elle s’y
porte assez d’elle-méme. Elle appréhende trop
de perdre les délices intérieures dont elle jouit:
- elle prend trop de plaisir a les savourer en se-
cret, pour qu'elle cherche & se dissiper au
dehors. Les entretiens des gens du monde lu
pésent; elle n’y trouve qu'un vide affreux;

(1) Isaie, x111, 2,



DIX-TIUITIEME -MAXIME. 277

aussi les évite-t-elle avec soin; et 'on pourrait
Paccuser quelquefois de ne pas s’y préter au-
tant que le demandent son état et les régles de
la charité chrétienne.

‘Mais un défaut aunquel elle est sujetts, est
de faire des ouvertures de ceeur indiscrétes aux
personnes ave: qui elle est familiére, de s'é-
pancher trop librement avec elles, et de les
instruire du bonheur qu’elle gotte dans I'es-
poir de les gagner & Dieu. 1L lui semble qu’elle
ne peut contenir la grace dout elle esfremplie,
et qu’e'le se soulage er faisant part aux autres
de son secret. Elle fera mieux néanmoins de
le garder poure:le et de ne le communiquer
qu'au dépcsitaire de sa conscience. Les npé-
rations intéricures de la grice ne sont pas de
nature a étre divulguées; il faut les tenir ca- -
chées et ne pas prétendre devenir apotre,
lorsqu’on n’est encore qu’un faible néophyte.

Mais quand la saison du printemps spirituel
est passée et que I’aridité a succédé aux con-
solations, il est & craindre qu’on ne quitte sa
retraite et qu’on ne cherche le commerce des
créatures. 1l faut résister & cette inclination
naturelle, comme 4 une des tentations les plus
dangereuses, qui exposerait & une ruine pro-
chaine I’édifice naissant de notre perfection.
Quoiqu’on n’ait plus alors la présence sensible
de Dieu, on en aune autre plus profonde et
plus délicate qu'il est facile de prendre, sil'on

16



278 MAXIMES SPIRITUELLES.

o5t extrémement soigneux de la conserver.
Tou'e dissipation volontaire porte atteinte a ce
recuel lement réel, quoique imperceptible ;
elle laisse dans I'imagination des traces qui se
réveillent 4 V’oraison, d’autant plus aisément
que 'dme dans la sécheresse est vide d’id¢es
et de sentiments. L’oraison devientainsi une
distraction continuelle et coupable au moins
dans son principe: et comme d’ailleurson a
déja beaucoup de peine a la faire, n’y recevant
de Dieu en apparence aucun secours, on n’est
pas longtemps 2 Pabandonner. Or, plus d’o-
raison, plus d’esprit intérieur.

Ce n’est pas assez de se tenir chez soi dans
la retraite et dans le silence, il est encore es-
sentiel de régler l’emp1oi de son tempset dedis-
tribuer tellement les occupations de lajournée,
qu’il n’y ait aucun vide et que chaque moment
aitla sienne. Par la on éviteral’ennui, le désceu-
vrement et les tentations qui en sont la suite.

Le point capital est de régler Pheure du lever
et du coucher, car tout le reste dépend de l1a.
Ensuite il faut partager ses exercices de piété,
Poraison, la messe, la lecture, les priéres vo-
cales, les visites du saint Sacrement, de ma-
niére qu'il y en ait une partie pour le matin et
une partie pour le soir, et qu’on ne passe pas
un temps considérable sans s’occuper de Dieu.
Les autres moments libres seront consacrés au
travail et aux devoirs de I'état. On dresserace



DIX-HUITIEME MAXIME. 79

réglementde Davis de son confesseur, et Pon
s’y conformera avec une exacte fidélité.

Cependant, comme Dieu ne veut pas qu'on
soit esclave d’autre chose que de son amour et
de sa volonté qui estau-dessus de tout régle-
ment extérieur, que mille affaires survenantes
peuvent causer du dérangement dans notre
ordre du jour,il faut se plieren cela aux dispo-
sitions de sa providence, et ne pas se repro-
cher des manquements qu’il n’est pas en notre
pouvoir d’éviter. On est toujours fidéle, lors-
gu’on P’est autant qu'on peut Iétre; P’cxacti-
tude a I’égard de Dieu est moins dans I'exécu-
tion littérale que dans la disposition de la
volonté. Ce serait méme, par une fiidlitd mal
entendue a son réglement, manquer de fidélité
a Dieu que de violer, pour's’y assujettir, les
régles de la charité, de la bienséance et de la
condescendance. La vraie piété n’est nulle-
ment opposée & ce que prescrivent les devoirs
de la socié¢té: elle sanctifie nus rapports avec
le prochain. méme ceux qui paraissent le
plus indifférents, et ce qui n’est que d’usage
¢ de politesse ; mais elle ne nous oblige point
d’y renoncer, elle ne nous permet pas méme
de les négliger.

Il faut donc en premier lieu tellement ar-
ranger-son réclement qu’on puisse habituel-
ment Pobserver; ne point trop se charger de
pratiques, ni les multiplier excessivement, car



280 MAXIMES SPIRITUELLES.

cela bande I’esprit et Ote a 1'Ame une certaine
liberté ; avoir égard & sa santé, a son état, a ses
occupations, aux personnes donton dépend,
«fomme une meére, un mari a qui 'on doit
%a plus grande déférence. Il faut en second lieu,
dans tous les embarras survenants, tels que
les affuires imprévues, les lettres, les visites
a4 rendre ou a recevoir, ne pas craindre de
sacrifier les exercices de piété destinés a rem-
plir ces temps-la, sauf a les reprendre en
d’autres moments, si on le peut; ne pas se
rendre odieux ou ridicule par une exactitude
& contre-temps; ne témoigner pas méme par
son air et par son maintien quon nous dé-
range et que nous avions autre chose faire, et
se préter de bonne grice non-seulement anx
amis, mais aux personnes faicheuses et impor-
tunes. Dieu permetces petites traverses pour
rompre notre volonté, pour nous donner une
dévotion souple et liante, telle qu’était celle de
saint Francois de Sales, et pour nous faire pra-
tiquer mille vertus qui n’ont lieu qu’en ces
sortes de rencontres.

Enfin, pour prévenir tout scrupule, distin-
guons soigneusement ce qui dépend. de nous et
ce qui n’en dépend pas; ce que nous pouvons
faire sans inconvénient, ou qui choquerait et
offenserait les personnes & qui nous devons
quelques égards; ce qui, sans sortir des bor-
nes de la fidéelité, nous maintient dans une



DIX-NUITIEME MAXIME. 281

sainte liberté, et ce qui tiendrait de Iz con-
trainte, de la minutie et d’une roideur dé-
placée. Si nous sommes de bonne foi avec
nous-mémes et si nous allons a Dieu avec droi-
ture, il nous sera toujours aisé dedécider si
c’est par notre faute ou pour quelque raison
légitime que nous avons omis quelqu’un de
nos exercices de piété.

Je sais que ce réglement des actions dela
journée ne peutavoir lieu qu’a I’égard des per-
sonnes qui sont tout a fait ou a peu prés mai-
tresses de leur temps. Pour ceux qui, & raison
de leur charge ou de leur profession qui les
rend dépendants du public, ou ceux qui sont
assujettis a un travail continuel, pour se pro-
curer les nécessités de la vie, ou ceux que leur
condition tient asservis a la volonté d’autrui,
ou enfin les péres et les meéres de famille telle-
ment accablés d’affaires et de tracas domesti-
ques, qu’ils ne peuvent se répondre presque
d’un seul moment, il est comme impossible
qu’ils suivent un certain ordre dans leurs ac-
tions journaliéres, ni qu’ils s’astreignent a faire
les mémes choses a des heures réglées. Mais
g’ils ont un véritable zéle de leur perfection,
ils mettront & profit tous les moments libres,
et ménageront avec la plus grande économie le
temps qui leur restera, pour I’employer a I'o-
raison, pour faire quelque lecture de piété,
pour réciter quelque priére, qu'ils ne se plai-

16.



282 MAXIMES SPiGiTUSLITS.

gnent pas de la dure nécessilé de leur posi-
tion, elle est dans l'ordre de la Providence;
elle ne les empéchera pas d’avancer dans les
voies intérieures, si leur attrait les y porte.
Dieu saura bien suppléer par lui-méme aux
moyens ordinaires qui leur manquent, et peut-
é&tre trouveront-ils dans leur état, tout occu-
pés, tout géndés qu’ils sont, plusde facilité pour
se sanctifier, que les personnes qui dispo-
sent le plus librement de leur temps. Rien
ne peut étre un obstacle & quiconque veut ai-
mer Dieu : tout lui en deviendra méme un
moyen, s’il n’a en vue que sa gloire dans tou-
tes ses actions, s’il bénit sa providence en tout
ce qui lui arrive.

Plusieurs exccllentes raisons doivent déter-
miner le chréiien & régler ainsi sa journée,
quand la chose dépend de Iui. La premiere est
Pobligation ot nous sommes tous de sanctifier
nos actions. Or, ¢’est déja un commencement
de sanctification, de les soumetire & une cer-
taine régle qu'on peut regavder avec raison
comme étant la volontide Dieu; et de les faire
chacune dans cette vue & une heure marquée,
comme si Dieu lui-méme nous y appelait.

La second est que, quand les exercices de
piété sont ainsi réglés, on est meins sujet a les
oublier, et 'on ex: preud bientot la doco haii-
tude. L’henre méme y convie; ot de plus eile
doune souveni oeeasion & Gutujig podi sas



DIX-HUITIEME MAXIME. 283

crifice, lorsqu’on quitte ce qu’on avait alors
entre les mains, pour faire ce que Dieu de-
mande de nous.

La troisieme est qu’on évite ainsi Poisiveté,
tentation a laquelle sont si exposés ceux qui
disposent & leur gré de leurs actions. Nous
tendons tous naturellement au repos et a la
paresse. Si nous n’avens point d’objet fixe et
arrété, nous voila livrés a l'inquiétude et a
Pinconstance de nos pensées. Nous commen-
cons une chose, puis nous la quittons pour en
entreprendre une autre que nous laissons en-
core vour une troisieme. On demeure les bras
croisés; ou hien on va, on vient, on s’agite;
on nc sait que faire du temps; il se passe &
délibérer & quoi on I'emploiera ; et souvent on
s'abandonne A Vinaction, au sommeil, & des
amusements frivoles ou méme dangereux.
Mais Poisiveté n’est pas a craindre pour celui
dont tous les moments sont remplis : son ima-
gination ne travaille point sur ce qu’il fera ou
ne fera pas ; il sait & chaque instant a quoi il
doit s’occuper; ct les objets divers qui se suc-
ctdent sans intervalle, le tiennent toujours en
haleine. , )

La quatrieme raison est qu’on se soustrait
Pennui, ce redoutable fléau de la vie humaine.
L’cnnui est le partage nécessaire de toutes les
persorines désceuvrées, qui ne savent ce qu’el-
les deviendront dansla journée. A veine a-t-elle



284 MAXIMES SPIRITUELLES.

commencé, qu’elles en voudraient voir la fin,
et qu’elle leur parait d’une longueur dont le
poids les accable. C’est pour échapper aux
poursuites de cet ennemi inexorable, que les
mondains multiplient et varient & I'infini leurs
plaisirs. On croirait qu’ils cherchent ces plai-
sirs pour la satisfaction qu’ils y trouvent ; point
du tout, ils les prennent comme un reméde a
Pennui, et encore ne les en préserve-t-il pas.
Ils sont contraints & se fuir sans cesse; mais ils-
ont beau se fuir, ils se retrouvent toujours;
Pennui les poursuit et les assiége de place en
place, partout ot ils se réfugient. On se met a .
Pabri de ce tourment des prétendus heureux
du siécle par une vie sérieuse et occupée, ou
Pesprit a toujours un objet qui le fixe, et ou
la variété méme des occupations sert de dé-
lassement.

En se garantissant ainsi de Poisiveté et de
Pennui, a combien de tentations ne ferme-t-on
pas lentrée de son 4me! De combien d’occa-
sions de pécher ne se préserve-t-on pas! De
ces deux sources viennent presque tous les
.naux qui inondent la société humaine; elles
rendent ’homme & la fois méchant et malheu-
reux. Soyez toujours occupé, conformément
a I’ordre de Dieu et aux devoirs de votre état :
ni les passions, ni le démon, n’auront aucun
empire sur vous; vous serez vertueux, vous
serez heureux autant qu’on peut 1’¢étre ici-bas.



DIX-HUITIEME MAXIME. 285

Ce que je viens de dire du réglement de vie,
est pour tous les chrétiens en général, suivant
que le permet la condition de chacun. Pour
ce qui est des personnes intérieures, elles sont
plus portées a s’en faire un, et elles y sont
constamment plus fidéles que les autres. L’es-
pritde Dieu qui les anime et les conduit, ne
leur permet pas de vivre 4 ’aventure, et il leur
demandé un compte sévére de tous leurs mo-
ments. Mais elles ne peuvent pas toujours étre
assujetties au méme réglement : il faut qu’il
change selon les divers états par ou elles pas-
sent successivement. Les pratiques qui leur
sont utiles dans les commencements, ne leur
conviennent pas dans la suite. Ce que Vesprit
de Dieu leur interdit dans un temps, il le leur
permet, et méme il I'ordonne dans un autre.
Les exercices propres de la vie retirée doivent
remplir les premiéres années. Aprés quoi, Dieu
leur laisse plus de liberté de se communiquer
au dehors pour l'avantage du prochain. 11 est
un temps ou ce qui les rappelle au dedans leur
est nécessaire; il en est un autre ou elles doi-
vent faire usage de ce qui les tire d’elles-mémes
et les force & s’oublier. Ainsi, par exemple,
dans les grandes épreuves, le directeur sage
leur permettra des amusements et des distrac-
tions innocentes dont elles ont besoin, et qu’il
leur aurait justement défendus dans un autre
élat. Je n’en dirai pas davantage la-dessus,



286 MAXIMES SPIRITUELLES.

parce que je n’écris pas ici pour les 4mes avan-
cées, mais pour celles qui commencent.

DIX-NEUVIEME MAXIME.

Sous prétexte de piété,

Ne point négliger ses affaires;
Remplir avec fidélité

Les moindres devoirs ordinaires.

Lanégligence de ses affaires etde ses devoirs
domestiques, sous prétexte de piété, est un
défaut assez commun. Les dévots, et encore
plus les dévotes de profession y tombent ordi-
neirement; ce qui donne, non-seulement aux
mondains, mais aux gens sensés et vraiment
pieux, les plus justes sujets de plainte. Ce n’est
pas néanmoins & la dévotion qu’on doit s’en
prendre, mais & leur propre esprit, qu’ils sui-
vent au préjudice de esprit de Dieu.

A peine grand nombre de femm~=~ ont-elles
pris le parti de la piété, quelles nigligent le
soin de leur ménage, de leurs enfants, de leurs
domestiques; elles passentla journée aux égli-
ses, elles courent les prédicateurs qui ont la
vogue; il n’y aucune assemblée de piété, au-
cune féte particulidre, aucune cérémonie ou
elles ne paraisscut; elles s'engugeat dans tous

les genres de bunies wuvies. On les trouve



DIX-NEUVIEME MAXIME. - 287

partout, hormis chez elles, d’ou elles surtcnt
le plus tot et oir elles rentrent le plus tard
qu’elles peuvent.

Cependant tout est en désordre dans la mai-
son, chacun y fait ce qu’il veut dans I’absence
de la maitresse; les enfants sont abandonnés &
des mains peu sires et qui ont besoin d’étre
surveillées; ou bien on les traine, les filles
surtout, de dévotion en dévotion; on les en-
nuie, on les excede; on leur inspire de bonne
heure de Paversion pour la piété. Le mari se
plaint a juste titre, mais on le laisse dire, et on
Paccuse, au moins tout bas, de n’avoir pas as--
sez de religion.

Il en est de méme de beaucoup de dévots ac-
tifs, empressés, intrigants, gui se mélent de tout
pour la cause de Dieu, qui croient que toute
I'Eglise repose sur eux, et qui se chargent de
Pinspection des autres, sans presque jamais
songer & eux-mémes. Plusieurs ministres du
Seigneur ne sont pas exempts de tout repro-
che a cet égard. Ils ont du zéle, mais comme
dit saint Paul, il n’est pas selon la science; ils
se livrent sans ménagement a leur activité na-
turelle ; et parce que leur ministére s’étend en
effet a beaucoup d’objets, ils s’ingérent d’eux-
meémes et s'imaginent que tout est de leur res-
sort. Avez-vous une fille 4 pourvoir? ils se char-
geront de lui trouver un mari, ou de lui ins-
pirer une vocation. Est-on en discussion pour



288 MAXIMES SPIRITUELLES,

quelque affaire d’intérét? c’est & eux d’accom-
moder les parties. Ils sont le bureau d’adresse
de tous les domestiques qui cherchent une
place. 1l faut que toutes les bonnes ceuvres
passent par leurs mains, sans quoi elles ne
réussiraient pas, 11 n’est point de secret de fa-
mille dont ils ne s’informent curieusement,
méme au tribunal de la pénitence. Quelques-
uns gouvernent les maisons de leurs dévotes,
réglent leur dépense, gérent leurs biens, sol-
licitent leurs procés, dressent les articles de
leur testament. Vous les voyez aller, venir,
entrer partout. La journée ne suffit pasa la
multiplicité de leurs affaires ; ils sont obligés
de prendre sur la nuit; a peme ont-ils le temps
de réciter leur office.

Ce n’cst pas une critique que je prétends
faire ici, rien n’est plus éloigné de mon esprit
et du but que je me propose en cet ouvrage.
Mais peut-on s’empécher de gémir sur un abus
de cette nature qui tourne au détriment de la
piété ? Ce que je blame n’est pas lintention
que je crois droite et pure; ce n'est pas non
plus objet qui est bon, puisqu’il s’agit du culte
de Dieu et du service du prochain. Mais qui
pourrait approuver qu’on renversit Pordre
des devoirs et qu’on fit passer ce qui estde
surérogation avant ce qui est d’obligation ? Qui
pourrait excuser une piété mal entendue, mal
réglée ,ou 'on met tout dans lextérieur, et ol



¢

DIX-NEUVIEME MAXIME. 289

Pon compte pour rien Fintérieur, ot I'on
manque aux premiéres lois que Dieu impose,
et qui sont le fondement de la société? Qui
entreprendrait de justifier les ecclésiastiques
dont je viens de tracer le portrait, toujours
occupés des affaires d’autrui?

L’esprit intérieur suit une tout autre marche
et inspire des idées bien opposées. Il apprend
A quiconque s’abandonne & sa conduite, qu'on
doit commencer a se sanctifier soi-méme,
que la sainteté du chrétien consiste principa-
lement dans Paccomplissement des devoirs de
I’état 3 que rien ne peut en dispenser; que la
dévotion elle-méme a pour objet de nous ob-
tenir les grices nécessaires pour les remplirg
qu’ainsi elle ne saurait jamais étre un prétexte
de les négliger; qu’au contraire, la vraie, la
solide piété ne donne a la priére que les mo-
ments dont nos occupations légitimes nous.
permettent de disposer; qu’elle veut encore
qu’en ce qui n’est pas d’une obligation étroite
dans le service de Dieu, on condescende aux
désirs, 4 la faiblesse méme des personnes qu’il
nous est ordonné. de ménager, et que pour le
bien de la paix on leur sacrifie ses goits,
méme les plus pieux.

11 apprend encore qu’on ne doit embrasse~
les bonnes ceuvres laissées & notre dispositio 1,
qu’autant qu’elles ne portent aucun préjud.ce

" au recueillement, et que pour peu quelles y

17



290 MAXIMES SPIRITUELLES.

nuisent et nous dissipent, il faut y renoncer
absolument ou en remettre la pratique a un
autre temps, olinous ne courrons plus le méme
risque; qu'on ne doit pas s’y livrer de soi-
méme, mais prendre conseil et attendre que

. Dieu en présente les occasions ; qu’il estnéces-
saire de se tenir en garde contre Pempresse-
ment naturel, Vactivité, le zéle indiscret; qu’il
ne faut pas non plus s’en surcharger, ni les
‘multiplier au point qu’on en soit accablé, et
qu’il ne reste plus de temps pour la priére et
pour lesdevoirs de ’état, qui sont la premiére
bonne ceuvre. : .

Il apprend & ceux qui sont chargés du saint
ministére que le soin des 4mes doit se borner
aux chosesspirituelles, et qu’il n’est permis de
Yétendre aux choses temporelles que par un
principe de charité, en usant de beaucoup de
Téserve et de circonspection, tant pour ne se
faire aucun tort & eux-mémes que pour eon-
server dans P’esprit des fidéles le respect di a
leur caractére : que tel a été V'esprit de I'Eglise
depuis les apdtres qui, les premiers, en ont

, donné P'exemple, instituant des diacres afin de
i pourvoir aux besoins des pauvres, et se réser-
vant la priére et le ministére de la parole ; que
les ecclésiastiques doivent employer a I’oraison,

1 3 la lecture des livres saints et aux autres
€tudes propres de leur état, les moments qui
leur restent aprés s'étre acquittés de ’admi-

’



DIX-NEUVIEME MAXIME, 291 .

nistration des sacrements, de la prédication,
de la direction des 4mes, de la visite des mala-
des, et des autres fonctions semblables; que
pour les affaires temporelles, si ’on s’adresse
a eux, ils ne doivent s’en méler qu’en ce qui
touche la conscience, instruisant des régles
qu’il faut suivre pour ne point blesser la jus-
tice ou la charité et pour maintenir ou rétablir
Tuuion et la paix; qu'a I'égard des bonnes
cuvres dont Vobjet est le soulagement des
Ppauvres, ils peuvent bien étre a latéte de
ces bonnes ceuvres pour les diriger; mais que
pour le détail et Vexécution, ils ne sauraient
mieux faire que de s’en reposer sur desperson-
nes pieuses, intelligentes et siires; qu’autre-
ment, outre le temps qu’ils y perdent, ils
g’exposent a des plaintes, 3 des murmures et
quelquefois & des soupgons déshonorants pour
leur ministére ; qu’enfin, plusils s’abstiendront
de ce qui multiplie leurs rapports extérieurs,
et n’est propre qu’a les distraire et & les retirer
de l'union intime qu’ils doivent avoir avec
Dieu, plusils se mettront en état de bien servir
1a religion et de procurer le salut des 4mes;
plus ils auront d’autorité et de considération,
plus leur réputation sera intacte et leur vertu
respectée.

Voila ce quapprendrait Pesprit intérieur
aux ministres du Seigneur et aux personnes
qui professent la piété, si on le consultait avec

[ L oo Y. B L e Y



292 MAXIMES SPIRITUELLES.

une intention pure. Voila ce qu’il a appris aux
Ambroise, aux Augustin, aux Chrysostome,
aux Borromée, aux Frangois de Sales, a ce
que P’Eglise a produit dans chaque si¢cle de
plus grands saints, de plus grands docteurs,
d@’hommes plus zélés pour la gloire de Dieu et
pour le bien spirituel du prochain.

VINGTIEME MAXIME.

Etre doux, cordial, bénin;

Ne point se préférer aux autres ;
Passer les défauts au prochain,
Et ne point épargner les ndtres.

Que de préceptes, et quel détail de meeurs
dans cette maxime! Le caractére essentiel de
la vertu est d’étre aimable; elle n’est point
parfaite dans 'homme en qui elle ne se faitpas
aimer, et 'on ne peut en attribuerla cause
qu’a amour-propre et a ’estime de soi-méme.
Quand ’humilité a tari en nous ces deux sour-
ces de tous nos défauts etde tous nos vices,
alors la vertu se montre avec tous ses charmes,
et il n’est personne qui ne soit forcé de lui
rendre hommage, au moins dans son cceur, |
Car la vertu nous fait transporter au prochain
les sentiments que nous avons pour nous-mé-
mes; en sorte que ce qui est amour-propre



VINGTIEME MAXIME. 293

injuste par rapport 4 nous, devient charité
louable par rapport a lui ; elle nous porte ale
traiter comme nous voulons qu’on nous traite,
& penser, A dire, a souffrir méme de lui ce que
nous désirons qu’on pense, qu’on dise, qu’on
souffre de nous. Il est évident que personne
ne peut refuser le tribut de son amour & une
telle vertu, lorsqu’il la voit dansautrui;et tous
les hommes §’aimeraient récxproquement g’ils
étaient vertueux. _

La vraie piété inspire donc au chrétien tout
ce qui peut le rendre aimable et son premier
caractére est la douceur. Si elle est austére, ce
n’est que pour elle-méme, et encore toujours
selon la mesure d’une sainte discrétion. Mais
pour les autres, elle est bonne, facile, accom-
modante autant que la conscience le peut per-
mettre. Si elle est quelquefois forcée d’étre
sévére, la charité est toujours le principe de
la sévérité. Flle n’est point farouche et sauvage,
mais abordable et communicative. Lorsqu’on
pratique la piété en vivant dans le monde, ce
n’est pas la bien entendre que de rompre tout
rapport avec le prochain, et de mener une vie
trop retirée pour se consacrer tout entier & de
saints exercices. Pourquoi, parce -que nous
gommes 4 Dieu, n’aurions-nous plus d’amis,
8i nos liaisons n’ont rien de dangereux ni de
dissipant? Pourquoi nous priverions-nous de
1a douceur de leur société? Pourquoi les visites



294 MAXIMES SPIRITUELLES.

de bienséance nous seraient-elles & charge?
Pourquoi méme ne souffririons-nous pas celles
qui sont inutiles et importunes? Que peut
penser le monde d’un dévot ou d’une dévote
qui ferme sa porte, ne veut voir personne et
présente un visage embarrassé et repoussant a
ceux qui ’abordent? Se soustraire ainsi a tout
commerce, c'estrendre la piété haissable, et la
faire envisager comme quelque chose d’impra-
_ ticable; ‘¢’est nous Oter 4 nous-mémes mille
occasions d’exercer la vertu ; ¢’est contracter
méme des défauts et prendre un tour d’esprit
gu’elle condamne.

11 est bon sans doute d’avoir un temps réglé
pour chacun de ces exercices, et d’étre fidele
autantqu’on le peut & s'en acquitter. Mais
aussi ne faut-il pas les multiplier tellement
qu’ils emportent tous nos moments, et ne nous
en laissent aucun pour vivre avecles humains,
La charité d’ailleurs sait se préter et sacrifiec
a propos ses dévotions & la complaisance qu’elle
doit au prochain.

Ia vraie piété montre aussi beaucoup de
douceur dans P'exercice de I’autorité, soit sur
Ies enfants, soit sur les domesliques et sur
tous ceux qui dépendent de nous. Elle n’est
point roide et inflexible, elle n’exige point les
devoirs avec empire, elle ne reprend point
avec trop de rigueur, elle ne reléve pas avec
une attention” minutieuse les plus petits man-



VINGTIEME MAXIME. 295

quements, elle pardonne aisément, et n’a pas
sans cesse les menaces 4 la bouche e les chi-
timents & la main. Surtout elle évite les impa-
tiences, les emportements, les paroles dures,
les reproches injurieux, tout ce qui peut mor-
tifier et offenser, et ne sert point a corriger.
Elle ne veut que le bien, mais elle ne le veut
pas avec dpreté, etne demande pas qu'on soit
parfait tout d’un coup. Elle attend avec pa-
tience et revient & plusieurs reprises sur les
mémes avis; elle console, elle encourage, elle
applaudit & la bonne volonté et donne des élo-
ges aux moindres efforts pour exciter a en faire
de plus grands.

Mais ce que la piété s attache principalement
A corriger en nous, c’est I’humeur. Tout le
monde sait ce que c¢’est, quoiqu’il soit peut-
&tre impossible de la définir. On accuse les
dévots d’y étre plus sujets que d’autres, et il
est vrai que la dévotion mal prise donne sou-
vent lieu de la faire paraftre. L’humeur nevient
pas d’un fond de malice: ce n’est pas le défaut
des.méchants ni des politiques ; au contraire,
Cest celui des dmes droites etfranches. Mais elle
fait commettre biendes fautes, dont on a honte
soi-méme quand elle est passée, et elle rend in-
supportable dans la société. La politesse ap-
prend & la contraindre devant les étrangers et
les personnes qu’on respecte. Mais on 8’y livre
sans meénagement aves ses amis; et dans ’in-



206 MAXIMES SPIRITUELLES.

térieur de la maison, un mari, une femme, des
enfants, de serviteursen sontles victimes. On
en souffre soi-méme le premier.

Rien n’est peut-étre plus difficile Adéraciner
entiérement que 1’humeur, parce qu’elle n’a
pas d’objet déterminé qui I’excite, ni de cause
morale bien connue, et méme qu’elle tient
- beaucoup au physique ; que d’ailleurs elle pré-
vient toute réflexion et prend par acces, lors-
qu'on s’y attend le moins. Quelle prise peut
avoir la volonté sur un mal de cette nature,
lorsqu’on est parvenu & un certain 4ge? Je
1’y connais guére quun reméde, savoir la pra-
tique de la présence de Dieu et de I’oraison. La
présence de Dieu rend attentif aux premiers
mouvements de ’humeur et les arréte ; I’orai-
son établit 'Ame peu & peu dans une certaine
égalité, elle assujettit I'imagination, elle af-
faiblit la sensibilité, elle dissipe la mélancolie:
ce sont la, je crois, les principales sourcesde
Phufneur. On ne voit pas, e uiet, que les
personnes d’oraison y soient sujettes il n’en
est pas ainsi des autres.

Au reste, la douceur que donne la vertu ne
ressernble point & celle qui vient du caractére.
Les dmes naturellement douces sontsouven
faibles, molles, indifférentes, apathiques et
portent I'indulgence & Vexcés. Mais celles qui
deviennent telles par vertu sont fortes, fermes,
pieines de sentiment, également affeciées du



VINGTIEME MAXIME. 297

bien et du mal, indulgentes au besoin, sans
manquer aux régles du devoir. L’Ame douce -
phr caractére ne reprendra pas dans la crainte
de s’émouvoir et de sortir de son assiette :
P’dAme douce par vertu reprendra forlement
et méme vivement, mais toujours avec posses-
sion d’elle-méme. L'une dissimulera par timi-
dité, Pautre parlera par esprit de charité : 'une
sera souvent exposée & ne pas remplir en ce
point son_devoir,’autre ’accomplira toujours
fidelement, sans respect humain: ’'une ména-
gera les autres par ménagement pour elle-
méme ; Vautre le fera uniquement en vue de
Dieu et du plus grand bien. Quant & la dou-
ceur qui est Peffet de la politique, c’est un
vice que la piété abhorre; c¢’est une douceur
feinte, outrée, forcée, flatteuse et qui ne tend
qu'a tromper; ce n’est jamais pour lintérét
d’autrui, mais pour le sien propre qu’on est
doux de cette maniére.

La cordialité est un autre fruit de la véritable
piété. 1} y a longtemps que le monde 1’a ban- -
nie de son commerce pour s’en tenir 4 la po-
litesse qui n’en a que les dehors, qui dissimule
ce qu’elle pense et fait montre de sentiments
qu’elle fi'a pas. On se paie de ces démonstra-
tions apparentes et on les rend en méme mon-
naie. Mais au fond, I'on ne s’y fie pas et pour
peu qu’on ait d’usage, on n’en est pas la dupe.

La premiére lecon que donne le monde

17. ‘



298 MAXIMES SPIRITUELLES.

ses éléves est de paraitre ouvert, mais den’étre
jamais cordial; aujourd’hui méme ce terme
est presque inusité dant le langage, comme
ce qu’il signifie est dans la société. Tout s’y
réduit 2 de vains compliments qui ne sont
souvent que des dérisions ; a des offres de
service sur lesquelles on serait faché d’étre
Pris au mot; & des promesses sans effet dont
on sait se dégager quand il s’agit de ’exécu-
tion ; a des témoignages de bonne volonté qui
finissent toujours par dire qu’on ne peut pas;
aux démonstrations les plus vives en appa-
rence, mais réellement les plus froides, et
souvent les plusfausses, del'intérét qu’on prend
a ce qui nous touche.

Quelle prodigieuse distance de ces dehors
affectés a la cordialité chrétienne! La charité
ne mangue en rien aux égards de la vraie po-
litesse, mais elle y joint la franchise, I’ouver-
ture du cceur; elle n’exprime que ce qu’elle
sent, et elle ’exprime d’une maniére simple,
naive, toujours propre a persuader. Nul deé-
tour, nulleréticence, nulle affectation, toutpart
du fond; c’est le cceur seul qui ouvre la bouche
et la seule discrétion qui la ferme. Quelle dou-
ceur, quelle sdreté, quelles ressources dans le
commerce des dmes inspirées par la charité!
Ils n’étaient tous qu'un coeur et guw’une.dme (1).

(1) Act., 1v, 32.



VINGTIEME MAXIME. 299

dit V'Ecriture au sujet des premiers chrétiens,
parce qu’ils se regardaient tous comme les
membres d’un méme chef.

Divine unité, que Jésus-Christ a demandée
pour ses disciples a son Pére, dans la derniére
priére qu’il lui a adressée. Que tous soient un,
comme vous, mon Pére, étes en mot, et moi en
vous : qu’ils solent pareillement une méme chose
en nous, afin que le monde croie que vous m'avez
envoyé (1). A cette marque , Jésus-Christ veu
que ’on reconnaisse sa divinité, et celle de sa
religion, Unité qui ferait le bonheur de la
terre, si elle y régnait; et qui dans I'intention
du Sauveur, devait commencer ici-bas, pour
étre consommeée éternellement dans le ciel. Ou
subsiste-t-elle aujourd’hui? entre un trés-pe-.
tit nombre de chrétiens, plus rares qu’on ne
saurait ’imaginer. Dans tous les autres, la
communication des cceurs est traversée par
mille petites vues d’intérét propre, etderecher-
che de soi-méme, qui, sans altérer toujours
Pessence de la charité, la refroidissent, I’assu-
jettissent a des dissimulations et a des réserves
gu’elle voudrait ignorer.

La bénignité ajoute a la cordialité une cer-
taine dlsposmon qui fait tout prendre en bonne
part, qui interprete les choses dans le sens le
plus favorable, qui ne se s¢andalise point sars

(1) Joan., xvu, 31.



300 MAXIMES SPIRITUELLES.

sujet, qui n’est ni ombrageuse, ni soupgon—
neuse; qualité peu commune parmi les per-
sonnes (qui professent la dévotion : elles sont
souvent d’autant plus enclines a4 mal juger,
qu’elles ont plus de connaissance du bien et
du mal, et plus de lumiéres pour en faire le
discernement dans autrui.

Un autre défaut qui leur est assez ordinaire,
est celui de se préféreraux autres. L’estime de
soi-méme et la vanité spirituelle sont un des
piéges les plus dangereux qu’on rencontre a
Pentrée de la vie intérieure. A peine s’est-on
donné & Dieu, et eroit-on apercevoir en soi
quelque réforme notable, qu’on jette les yeux
sur le prochain, pour se mesurer avec lui. On
FPexamine de la téte aux pieds, on compare sa
conduite et la notre; et quelle énorme diffé~
rence n’y trouve-t-on pas? Il a tel défaut dont,
grace a Dieu, ’on est exempt; il ne fait point
tel exercice que ’on pratique; il n’est pas dans
le bon chemin, oit ’on croit marcher presque
seul : il n’a pas les vrais principes de la spiri-
tualité; il donne ou dans Pexcés, ou dans la
petitesse, ou dans les scrupules. On dirait vo-
lontiers, comme le Pharisien de 1'Evangile :
Mon Dieu, je vous rends gréice de ce que je ne
suis pas comme le reste des hommes (1).

C’est bien autre chose encore, si I'on a eu

(1) Luc, xvin, 11.



VINGTIEME MAXIME. 301

quelque gout sensible & la communion, si on
a versé quelques larmes de tendresse; alors on
s’imagine ne plus marcher & terre, et planer
avec les aigles au plus haut des airs ; tentation
délicate, dont il est difficile de se préserver en-
tierement, si Dieu ne vient a notre secours, en
nous procurant quelque sujet d’humiliation, ou
en retirant ses consolations dont on abuse.
L’orgueil spirituel est plus & craindre sans
comparaison que I’autre, 4 proportion de I’ex
cellence des biens ot il se complatt: aussiest-il
puni du plus profond aveuglement, et nous
expose-t-il & une perte certaine.

Les directeurs qui n’ont pas Pesprit de Diea
sont sujets pareillement & présumer de leurs
lumiéres, & se croire plus éclairés que les au-
tres, 3 se persuader qu’ils ont un talent unique
pour la conduite des dmes, et que les autres
1’y enfendent rien. Ils sont fiers du nombre et
de la qualité de leurs pénitentes; ils ont de
secretes adresses pour s’en procurer. S’ils ne
se vantent pas toujours eux-mémes, d’autres
bouches y suppléent. 11s plaignent les personnes
qui s’adressent ailleurs; ewils font entendre
que c’est dommage, vu leurs bonnes disposi-
tions, qu’elles ne soient pas tombées en de meil-
leures mains. Aussi, quand on vient & eux, la
premiére chose qu’ils font est de détruire 'ou-
vrage A’autrui, de suggérer d’autres méthodes,
ot de faire prendre une allure toute différente.



302 MAXIMES SPIRITUELLES.

Ces directeurs ont au supréme degré Vesprit
de domination, et ils exercent un empire ab-
solu sur les 4mes. Ils ne les soumettent point
ala grice, mais ils les asservissent & leurs
idées. Ils se gardent bien deleur dire d’écouter
Dieu au fond de leur ceeur; Dieu ne parle que
par leur organe, et ils traitent d’illusion toute
inspiration intérieure qui ne s’accorde pas
avec leur maniére de voir. Ames dévotes, fuyez
ces tyrans présomptueux, et cherchez ceux qui
étudient en vous 'attrait de la grice, poury
conformer leurs avis; qui n’ont d’autre mé-
thode que celle de vous apprendre & étre atten-
tives et dociles 4 la voix du bon pasteur.

Passer au prochain ses défauts, grande ré-
gle de la charité chrétienne ; ne point épargner
les notres, premier principe de la mortification
intérieure. Combien de prétendus dévots pren-
nent le contre-pied de ces deux regles! On
s’en est toujours plaint, et l’on s’en plaindra
encore longtemps.

Qu’il est aisé de faire consister 1a dévotion a
censurer le prochain, 4 le critiquer, tantot avec
une aigreur insupportable, tantdt avec une
fausse apparence de compassion! Ou -est la
charité de ne pouvoir rien souffrir de lui, de
le tourner en ridicule sur tout ce qui nous dé--
plait en lui, soit & tort, soit avec raison; de ne
lui faire grice, ni sur son air, ni sur ses ma-
niéres, ni sur son caractére, ni sur les imper-

1



VINGTIEME MAXIME. 303

fections attachées & la faiblesse humaine? On
ne demande pas que vous le flattiez sur ce
qu’il peut avoir de désagréable, de rebutant, de
répréhensible; on désire seulement que vous
le supportiez, que vous fassiez en sorte qu’il
ne s’apercoive pas que sa vue, que son entre-
tien vous choque. Avec qui vivrez-vous, si vous
ne voulez vivre qu’avec ceux qui sont sans dé- -
faut ? Par quelle régle d’équité voulez-vous, je
ne dis pas qu’on vous supporte, mais qu’on se
plaise avec vous, qu’on se plie & votre carac-
tére, & votre humeur, & vos caprices, tandis
que tout ce qui vous approche est pour vous
un poids qui vous accable et que vous cherchez
a secouer, que vous vous plaignez sans cesse
aux uns des défauts des autres, et que vous ne
passez rien 4 personne ? Vous croiriez-vous
sans défaut ? Etsi vous en avez sur lesquels
vous souhaitez qu’on vous épargne, usez en-
vers autrui d’une pareille indulgence. Ne sa-
vez-vous pas que de tous les défauts, le plus
intolérable est celui de ne vouloir souffrir, ni
excuser les défauts du prochain.

Portez les fardeaux les uns des autres, dit
saint Paul, et de cette maniére vous accompli-
rez la loi de Jésus-Christ (1). 11 revient sur ce
point presque dans toutes ses épitres. C’est en
effet une grande science que celle-la; c’est la

{1) Galat., v1, 2.



304 MAXIMES SPIBJ*CELLES.

lus nécessaire dans la société; c’est celle qui
contribue le plus 2 la douceur de la vie. Ea
morale humaine en a méme donné des pré-
ceples, tant elle 1'a jugée importante. Un poéte
ancien veut qu’on s’aveugle sur les défauts de
ses amis, comme un amant sur ceux de I’objet
de sa passion ; qu’on les déguise sous des noms
plus favorables, ainsi que fait un pére au sujet
des défauts corporeis de son fils. L’Apotre
veut que les chrétiens aient entre eux la méme
correspondance, la méme union que les mem-
bres dti corps humain. Les membres font plus
que de se supporter mutuellement. Aucun
d’eux n’en méprise un autre, ils s'entr’aiment,
ils se soulagent réciproquement dans leurs
infirmités, et veillent, par des soins assidus, &
la conservation les uns des autres, ménageant
avec attention ceux qui sont les plus faibles.
Comportons-nous de la méme maniére, nous
qui sommes les membres du méme corps.
Prenons exemple sur Jésus-Christ, et consi-
dérons comment il vivait avec les apbtres. 11
était la sainteté méme, eux étaient grossiers
et imparfaits. Que pouvait-il voir en eux qui
provoquat son affection? et que 0’y voyait-il
pas de propre & le rebuter ? 1l semble que plus
il était saint, plus il devait lui étre pénible de
vivre avec eux, moins il devait avoir pour eux
d’égards et d’indulgence. C’est tout le con-
traire : jamais maitre ne fut plus compatissant,



VINGTIEME MAXIME. 305

plus condescendant. Avec quelle bonté il les
instrujsait, proportionnant ses lecons A leur
peu de capacité, les répétant, les inculquant,
leur expliquant en particulier ce qu’il avait
dit en public! Avec quelle douceur il les re-
prenait de leur jalousie, de leur ambition, de
leurs disputes ! Leur défaut ’intelligence pour
les choses du ciel ne le rebutait pas; il ne se
choquait ni de leurs préjugés judaiques, ni de
Vidée basse qu’ils se formaient de sa personne.
Tl préférait leur ignorante simplicité a la
science des docteurs de la loi et & la justice
orgueilleuse des Pharisiens, qui ne voyaiex}t
rien en lui de plus répréhensible que sa fami-
liarité avec les petits, et surtout avec les pé-
cheurs. Voyez comme il parle & ses disciples
dans Padmirable discours qu’il leur fit aprés la
céne.

Saint Paul, ce parfait imitateur de Jésus-
Christ, se faisait tout 4 tous pour gagner tout
le monde; non qu’il cherchat & plaire aux
hommes; ses vues étaient bien plus hautes;
mais il descendait jusqu’a eux pour les élever
jusqu’a lui. 11 semblait que leurs miséres lui
fussent personnelles, tant il en était touché.
Qui est faible, dit-il, que je ne devienne faible
moi-méme? Qui fait une chute, que je Wen sots
vivement affligé (1)? 1l recommande aux chré-
tiens d’étre joyeux avec ceux qui sont dans la

(1) 11 Cor., xi, 29.



306 MAXIMES SPIRITUELLES.

joie, et de pleurer avec ceux qui pleurent. Il
veux que ceux qui sont les plus forts, suppor-
tent les infirmités des faibles; qu’ils ne cher-
chent pas leur propre satisfaction, et qu’ils
aient les uns pour les autres le méme support
que Jésus-Christ a eu pour eux.

Saint Jean parait réduire toute sa morale &
Pamour du prochain et & cette charité qui en-
dure tout. Dans son extréme vieillesse, ne
pouvant plus faire de longs discours, il se con-
tentait & chaque assemblée de répéter cette
parole: Azmez-vous les uns les autres. Et comme
on lui eut représenté qu’il disait toujours la
méme chose : C’est que tel est, répondit-il, le
précepte duSeigneur, et qu’il suffit seul, pourvu
gw'on U'accomplisse. Or, de tous les devoirs que
renferme ce précepte, le plus essentiel est le
support du prochain, parce qu’il est d’un usage
continuel et que les suites en-sont de la plus
grande conséquence, soit qu’on I’accomplisse,
soit qu’on le néglige. C’est aussi le plus diffi-
cile, parce qu’il demande une attention soute-
nue et des efforts sur notre caractére qui ne se
démentent jamais. Souffrir tout des autres, et
faire en sorte qu’ils n’aient rien & souffrir de
notre part, est la marque de la plus émineate
vertu.

Mais pour en venir 13, quelle guerre ne
faut-il pas faire 4 ses défauts personnels et a
Yamour-propre qui en est la racine? Qu’on dise
ce qu’on voudra, la vraie raison qui nous rend



’

VINGTIEME MAXIME. 307

si difficiles a1’égard du prochain, ¢’est que nous*
nous aimons et nous estimons nous-mémes
avec excés. Plus nous nous épargnons, moins
nous le ménageons; plus nous sommes aveu-
gles sur nos imperfections, plus nous sommes
clairvoyants sur celles d’autrui. L# grand, I'u-
nique moyen de devenir charitable, est de s’a-
donner & la mortification intérieure, d’appli-
quer le fer et le feu 4 ses propres plaies, de
déraciner jusqu’aux moipdres fibres de cette
secréte complaisance en nous-mémes. Soyons
assurés qu’a mesure que P’amour-propre s’af-
faiblira en nous, ’'amour du prochain y pren-
dra le dessus.

Mais c’est 2 quoi 'on ne veut pas-entendre;
la mortification intérieure est ce qui répugne
le plus & la nature. On se surchargera volon-
tiers d’austérités, et I'on aura regret a celles
- qu'on ne fait pas, on jeunera au dela de ses
forces, on entreprendra toutes les pratiques de
dévotion, l’on fera méme plusieurs heures
d’oraison par jour, mais de rompre sa volonté,
de réprimer son humeur, d’étouffer sa sensibi-
lité, d’arréter les faux soupcons, la maligne
curiosité, les jugements téméraires, de se gué-
rir des injustes' préjugés, de combattre enfin
tous les vices de 'esprit et du cceur; c’est a
quoi trés-peu de gens peuvent se résoudre ; et
de ceux qui entreprennent ce pénible combat,
il en est encore moins qui aient le courage de
le pousser jusqu’au bout.



308 MAXIMES SPIRITUELLES.

VINGT-UNIEME MAXIME,

Alleaoujours sans s’arréler
Et sans regarder en arriére;
Gémir, mais sans 8’inquiéter,
Sus sa faiblesse et sa misére,

Ce n’est pas le tout d’entrer dans les voies
de Dieu; il faut y marcher, il faut avancer
continuelleent ; refuser d’avancer, c’est vou-
loir reculer; car il n’est pas possible d’y rester
longtemps en place. Dans cette voie intérieure
ou Dieu lui-méme nous introduit, ¢’est aussi
lui qui régle notre marche, et qui fait avan-
cer ceux-ci plus vite, ceux-1a plus lentement.
Ce qu’il nous demande est de n’opposer au-
cune résistance & sa main” qui nous pousse,
et de ne causer aucun retardement i notre
progres.

Or, on retarde ou ’on arréte ce progrés en
bien des maniéres, et par plusieurs causes
qu’il est & propos d’expliquer. On le retarde
par lacheté, par découragement, par infidélité,
par inconstance, par un grand nombre de
petites fautes qu’on se permet, par défaut de
vigilance sur soi-méme, et d’attention 4 ce que
Dieu nous dit au fond du cceur:

On s’arréte comme le voyageur, qui, au lieu



VINGT-UNIEME MAXIME. 309

de regarder devant soi, se laisse frapper par
les objets qui se présentent & droite et & gau-
che, les fixe, et suspend sa marche pour les
considérer. Qu’on prenne garde : je ne dis pas
qu’il quitte son chemin pour s’'approcher de
ces objets : ce serait un bien plus grand mal,
surtout si, pour en jouir, il renoncait a son
terme. Aloré on ne dirait pas qu’il s’arréte,
mais qu’il sort tout & fait de la voie. Jesuppose
qu’il y demeure, et qu’il a intention d’y de-
meurer ; mais que, distrait par la beauté, par
la nouveauté de ces objets, il ralentit ou ar-
réte ses pas, pour se donner le plaisir de les
vair & son aise : car tandis qu’il les voit d’un
coup d’ceil vague et superficiel, sans y atta-
- cher ses regards, ni y donner son attention,
cette vue ne 'empéche pas d’evancer. L’appli-
cation est aisée a faire.

On s’arréte encore, lorsqu’on prend garde
a toutinstant ou I'on pose le pied, lorsqu’on
veut toujours choisir les beaux endroits, et
qu’on fait une infinité de détours pour éviter
les mauvais pas, au lieu d’aller droit devant soi,
au risque de se crotter un peu. Rien n’est plus
commun que ces précautions, ces hésitations,
ces délibérations dans la route de lintérieur,
On cherche 4 s’assurer, pour ne point faire de
faux pas; on veut voir ol Pon marche; on
craint de se trop fatiguer, de tomber, de se
galir uif peu; on se détourne des endroifs dif-



310 MAXIMES SPIRITUELLES.

ficiles, glissants, et oltily a la plus petite ap-
parence de danger. Cependant la grice dit de
ne rien craindre, et d’aller en avant; qu’au-
trement on allongera la route; et peut-étre
n’arrivera-t-on jamais. La délicatesse, la pu-
sillanimité, une appréhension trop vive de
faire 1a moindre chute, et de ternir tant soit
peu la pureté de sa conscience, en laquelle on
se complait, ‘'empéchent qu’on n’écoute la
grice, et qu’on ne poursuive son chemin avec
une pleine confiance en Dieu, sans y regarder
de si prés, sans hésiter, ni faire de longs cir-
cuits.

Et pourquoi, dans une carriére aussi iné-
gale et raboteuse, semée partout de mauvais
pas, et bordée de précipices, tant craindre les
chutes et le dangér de se salir, lorsqu’on doit
marcher & I’aveugle sous les auspices de la
foi, dont la conduite est sure; lorsque ces
chutes ne peuvent étre que légéres et involon-
taires, et n’ont d’autre effet que de nous hu-
milier; lorsque Dieu nous tend toujours la
main pour nous relever? La crainte des bles-
sures, et méme de la moct, n’a jamais fait de
bons soldats. Nous avons un médecin qui peut
et qui veut nous guérir et nous ressusciter.
Pourquoi tant appréhender de nous exposer
par son ordre, sous sa direction, et sous sa
puissapte protection ?

Enfin Yen s'arréte, lorsqu’étant tombé par



VINGT-UNIEME MAXIME. 311

mégarde, au lieu de se relever aussitdt, et de
marcher avec une nouvelle ardeur, on reste
étendu par terre, affligé, désolé, désespéré de
sa chute; on ne fait nul effort pour se relever;
ou lorsqu’aprés s’étre relevé, on recherche
longtemps avec une curieuse inquiétude ce
qui nous a fait tomber, sous le spécieux pré-
texte de se garantir d'une rechute & la pres
miére occasion. I1 y a en cela bien de 'amour-
propre, de la fausse prudence, et de la con-
fiance en soi-méme.

Celui qui marche & grands pas, encore plus
celui qui conrt, ne prend pas garde de si pres
ot il met le pied; il franchit tous les obstacles;
il passe délibérément au travers des ornieres,
de la fange, des flaques d’eau. Que lui importe
de se crotter, ou de se mouiller, pourva qu’il
avance? 11 aime mieux s’exposer & quelques
chutes, qui ne I'empéchent pas de laisser les
autres bien loin derriére lui. Ces chutes qu’il
ne veutpoint, mais aussi qu’ilne craint point,
et qui ne sont causées que par l'impétuosité
de sa course, n’ont jamais aucune mauvaise
suite ; au contraire, elles ne font que redoubler
son ardeur ; il se reléve promptement, et ne
pense plus qu’il est tombé. Dieu, vers lequel il
sourt, et auquel il est empressé de s’unir, est
trop bon, et méme trop juste pour lui imputer
des fautes occasionnées par 'exces de sa con-
fiance, de son abandon et de son amour.



312 - MAXIMES SPIRiTUELLES.

Au surplus, tout ceci ne doit s’entendre que
des 4mes vraiment intérienres, dont Dieu a
-pris une pleine et entiére possession, qui sont
“agies et poussées par son esprit (1), selon ’ex~
pression de saint Paul, qui ont horreur de la
moindre faute volontaire, et de la plus légére
résistance & la grice; qui, de plus, ontun
grand courage, et sont déterminées aux plus
généreux sacrifices. Mais on aurait tort d’ap-
pliquer cette doctrine aux dmes communes,
qui, aidées de la grice ordinaire, marchent
d’elles-mémes et par leurs propres efforts dans
le chemin de la vertw. Celles-1a doivent §ou~
jours user d’une prudente circonspection, sans
anxiété toutefois; veiller attentivement sur
leurs démarches, et se préserver de toute
chute, avec d’autant plus de soin, qu’elles
sont presque toujours volontaires, ou en elles-
mémes, ou dans leur principe.

Mais, dira-t-on, comment s’assurer que on
marche toujours? I1 n’en faut point chercher
d’assurance ; il suffit d’avoir celle qu’on ne
s’arréte pas; et on I’a, ou par le témoignage
de la conscience qui ne reproche rien, ou par
une certaine paix, dont on jouit toujours,
méme sans y faire réflexion, comme on jouit
de la santé. Dans les temps de trouble et de
ténebres, on a cette assurance par l'organe

(1) Rom., vi, 14,



VINGT-UNIEME MAXIME. 313

du directeur, qui nous répond de notre état,
qui nous tranquillise, et nous ordonne de sui-
vre notre voie, nous appuyant uniquement sur
la foi et I’obéissance.

Yavoue que la foi est obscure, que I'obéis-
sance est aveugle, et que ’assurance qui vient
de leur part ne détruit pas les impressions
contraires qu’on porte dans l'imagination et
dans le sentiment. Je reconnais qu’une teile
_assurance n’a rien de lumineux ni de positif, ni
qui produise dans I'dme une certaine convic-
tion ou elle puisse se reposer. Mais ce genre
d’assurance est celui qui convient 4 1’épreuve,
et tant que dure I'épreutve, on ne doit pas s’at-
tendre d’en avoir d’autre, si ce n’est pour quel-
ques instanis qui passent aussi vite que ’éclair.

Qu’aurait de pénible cette voie, si I'dme était
toujours assurée de plaire 2 Dieu? quel sacri-
fice lui ferait-elle ? quelle preuve lui dunnerait-
elle de sa confiance et de son abandon? Si
Abraham eut su que I'ordre d’immoler soa fils
n’était qu’une épreuve, et qu’un ange vien-
drait arréter son bras, au moment qu’il le tien-
drait levé pour frapper cet enfant chéri, quel
mérite eut-il eu dans cette action ? quelle gloire
elt-il rendue a Dieu? Yen dis autant d’lsaac,
si, étant lié sur le bucher, il eut su qu’il ne de-
vait pas mourir. Une telle immolation n’eut
été qu’un jeu de la part du pére et du fils.

Ainsi, marcher toujours, c’est aller devant

18



314 MAXIMES SPIRITUELLES,

soi sous V'impulsion de la grice, et sous 13 di-
rection de l'obéissance, sans connaitre ni le
chemin ou Pon est, ni le terme ou il nous con-
duira; sans savoir si chacune de nos actions
est agréable a Dieu, ni s’il nous en récompen-
sera. Il ne faut penser volontairement a rien
de tout cela, et ne s’occuper gue du bon plai-
sir de Dieu et de sa volonté qu'on est toujours
sir de faire, en ne faisant pas la sienne propre.

Mais comment faire, lorsqu’au lieu d’avan-
cer, on croit reculer? Il ne faut pas s’en rap-
porter & soi-méme, parce qu’un temps vient
dans la vie spirituelle, oi1 ’on ne connait pas
son état, et ou il est essentiel qu’on ignore.
C’est celui des tentations auxquelles on s’'ima-
gine consentir; c’est celui ol I'on se croit re-
jeté de Dieu pour ses péchés, ol I'on se figure
voir du mal en tout ce qu’on fait. Recule-t-on
dans ces états? Bien au contraire ; jamais on
n’avanca davantage. C’est alors qu’on agit avec
une plus grande pureté d’intention, ne s’envi-
sageantenrien soi-méme, necherchanten rien
son intérét, ni du coté des créatures, ni du
coté de Dieu. C’est alors que les plus grands
coups sont portés & ’amour-propre réduit aux
derniers abois, alors qu’on fait & Dieu le sacri-
fice qui lui est le plus glorieux.

Mais on ne sait rien de son progrés; on eroit
que chaque pas nous achemine vers notre
perte; et on se perd en effet dans un certain



VINGT-UNIEME MAXIME. M5

sens, pour se retrouver éternellement en Dieu.
Perte infiniment heureuse, qui n’aurait ja-
mais lieu, si ’on savait d’avance & quoi elle se
* se doit terminer. Ainsi le directeur instruit se
garde-t-il bien alors d’ouvrir les yeux 4 I’dme
sur la sireté de son état, dans la vue de la con-
soler; il encourage 4 se sacrifier; mais il ne

- . lui dévoile pas le mystére de ce sacrifice, ni

Pexcés du bonheur qui en résultera pour elle.
Ce serait empécher I’ceuvre de Dieu, et la con-
sommation de I’holocauste.

Et c’est la raison pourquoi, quand les cho-
ses en sont 13, Dien prend toutes les mesures
pour qu’on ne traverse point ses opérations.
Ou il retire le directeur, il en substitue un
autre qui n’entend rien a 1’état de cefte ame ;
ou §’il le conserve, il Iui ferme absolument la
bouche, et ne lui permet pas de dire ce qu’il
serait porté 4 déclarer par une compassion
mal entendue ; ou il fait en sorte qu’il se pré-
vienne, qu'il se tourne contre elle, qu’il la
condamne, et qu’il immole ainsi lui-méme la
victime. Secrets ineffables de la grice, qui ne
sont connus que de ceux qui y ont pas#3, ou
que Dieu éclaire pour la direction des autres.

Revenons a notre maxime. Elle ne veut pas
non plus qu’on regarde en arriére. C’est regar-
der en arriére, que de regretter ce ‘qu’on a
quitté pour Dieu, comme les Israélites étant
sortis de ’Egypte regrettérent les viandes dont



316 MAXIMES SPIRITUELLES.

ils s’y nourrissaient, en ¢omparaison de la
manne qui leur tombait du ciel dans le désert.
C’est en ce sens que Jésus-Christ déclare que
celui qui regarde en arriére, aprés avoir mis la
main A la charrue, n’est pas propre au royaums
de Dieu. Au jugement deshommes mémes, re-
gretter ce qu’ona donné, et vouloir le repren-
dre, est un sentiment bas, qu’on ne peut par-
donner qu’a un enfant qui ne sait ce qu’il fait.

C’est regarder en arriére, que de revenir
sur soi par des réflexions, et de se rappeler le
passé, pour observer curieusement la suite
de sa marche et des opérations de Dieu. Ce
que saint Paul condamne, lorsque parlant de
lui-méme il dit : Mon unique soin est d'oublier
ce qui est derriére mot, et de m’élancer vers ce
i:i est devant mot, tendant sans reldche d mon

t, d la récompense ol Dieu m'appelle d’en-
haut par Jésus-Christ (1).

C’est regarder en arriére, que d’étre telle-
ment attaché aux divers moyens de perfection,
qu’on s’obstine & les conserver, quand Dieu
veut nous les 6Oter, ou qu’on en regrette la
perte avec excés ; et encore jeter avec envie les
yeux sur ’état qu’on vient de quitter, et de le
préférer & son état présent, ot la nature a plus
4 souffrir.

C'est encore regarder en arriére, que de

(1) Philipp., 11, 13, 14.



VINGT-UNIEMEZ MAXIME. 317

ourner, pour ainsi dire, sans cesse la téte,
pour voir si 'on avance, si I’on a fait beau-
coup de chemin. Car comme on ne voit pas
le terme qui est devant soi, on ne peut juger de
son progrés qu’en portant ses regards sur le
terme d’ott I'on est parti. C’est 'amour-propre
qui inspire cette curiosité, laquelle ne nous
instruit pas réellement, et qui est suivie d’un
sentiment de vaine complaisance ou de décou-
ragement. Toutes ces réflexions, tous ces re-
tours n’ont d’autre effet que de ralentir notre
marche, quelquefois de la suspendre, ou méme
de nous faire revenir sur nos pas.

Combien d’admes sogt sujettes a ce défaut!
combien voudraient que le directeur leur dit
a tout instant qu’elles vont bien, qu’il est con-
tent de leur progrés! C’est pour se fortifier,
disent-elles, qu’elles font cette demande, et
pour s’encourager 4 mieux faire. Illusion.
Qu’elles laissent au "directeur le soin de les
en instruire, quand il le juge nécessaire; car
il est des circonstances ou il le doit faire pour
les soutenir. Mais réguliérement parlant, qu’el-
les se tiennent tranquilles, et qu’elles croient
que tout va bien tant qu’on les laisse aller.

Un autre défaut, qui ne leur est pas moins
ordinaire, et qui ne manque pas moins d’a-
mour-propre, est de s’inquiéter, de s’alarmer,
de se désoler a2 la moindre faute qui leur
échappe. ala moindre épreuve qu’elles font

: 18.



a8 MAXINMES SPIRITUELLES.

de leur misére et de leur faiblesse. C’est un
grand secret dans la vie spirituelle, que savoir
se bien comporter au sujet des- fautes journa-
liéres ou ’on tombe, et et a en faire un bon
usage. Entrons sur cela dans quelque détail.

Je suppose d’abord qu’on est dans la ferme
résolution de ne faire aucune faute de propos
délibéré, pour légére qu’elle soit. La disposi-
tion contraire me parait incompatible avec la
véritable dévotion. J’appelle fautes de propos
délibéré, celles que Pon commet habituelle-
ment, le voyant, le sachant, n’ayant aucun
dessein de s’en corriger, ne faisant aucun re—
proche, ou étouffant les remords que la grice
excite en nous. Il s’agif au reste ici des péchés
véniels, et des simples infidélités & la grace.
Or, la premiére chose que Dieu met au cceur
des Ames qu’il appelle & l'intérieur, est une
inviolable fidélité & suivre en tout les inspira-
tions de la grace, et & ne jamais agir avec vue
contre leur conscience. Aussi est-il trés-rare
quelles tombent en ces sortes de fautes, qui,
si elles devenaient fréquentes, les feraient dé-
choir de leur état. _ .

Les fautes donc auxquelles elles sont sujet-
tes, sont des fautes passagéres, ou il entre de
1a licheté, du respect humain, de la vanité, de
la curiosité ; ou bien ce sont des fautes de pure
vivacité, de légeéreté, d’inadvertance, d’indis-
crétion, d’humeur, de premier mouvement,



VINGT-UNIEME MAXIME. 319

qui sont plutdt des imperfections de la nature,
que des fautes caractérisées.

Le premier avis que donnent 1a-dessus les
maitres de la vie spirituelle, estde ne Jamals
se troubler, quelque faute qu'on ait commise,
parce que le trouble volontaire ne vient que
d’amour-propre. On s’étonne d’étre tombé ; on
ne se croyait pas capable ‘d’une telle faute,
comme si ’homme, qui n’est que corruption,
faiblesse et malice, devait - étre surpris de ses
chutes. L’étonnement entraine le dépit secret,
la désolation, la tentation de tout quitter. Les
saints s’humilient de leurs fautes, mais ils ne
s’en troublent pas; elles ne leur causent au-
cune surprise; s’ils en avaient, ce serait de
n’en pas commettre de plus grandes, se con-
naissant tels qu’ils sont ; et ils remercient Dieu
sans cesse de sa bonté 4 les en préserver.

Une des causes du trouble ou I’on entre, est
.qu’on laisse travailler I'imagination surlafaute
commise; qu’on la grossit, qu'on l’exagere,
qu’on en fait un monstre, quoique ce soit peu
de chose. Le démon se met souvent de la par-
tie, pour ébranler notre cgurage, pour nous
faire manquer nos communions, et nous jeter
dansla perplexnte.

Pour obvier a ce travail de l’xmagmauon et
a ses suites, le second avis est, quand on se
surprend dans une faute, de s’en repentir aus-
sitdt, et ensuite de n’y plus penser, sinon



3920 MAXIMES SPIRITUELLES.

quand il faudra s’en confesser. 11 est des per-
sonnes qui croient bien faire de s’occuper de
leurs fautes, de les porter partout, de n’avoir
d’autre objet devant les yeux. Elles ont tort:
ce souvenir n’est propre qu’a les affaiblir, &
les attrister, 4 les empécher de bien g’acquitter
de leurs exercices ordinaires. Elles deviennent
scrupuléuses, et importunent sans cesse leur
confesseur.

Le troisidme avis, qui est de saint Francois
de Sales, est de #’affliger de .ses fautes par
rapport 4 Dieu qui en est offensé, et de s’en
réjouir par rapport 4 soi, 4 cause de I'’humi-
liation qui nous en revient. Pratiquer ce con-
seil, qui est d’une grande perfection, ¢’est tirer
de nos chutes tout le profit que Dieu a en vue
en les permettant. Dans le dessein de Dieu,
nos offenses quotidiennes sont, pour ainsi dire,
un ingrédient qui entre dans la compositiont de
notre sainteté. Dieu sait bien y employer,
gnand il veut, les crimes et les plus grands

- désordres, comme il a fait pour David, pour
Magdeleine, pour Marie &’Egypte, pour tant
d’illustres pénitents de 'un et de I'autre sexe.
Pourquot les fantes journaliéres, si 'on s’en
servait & acquérir la connaissance de soi-méme,
la plus nécessaire aprés celle de Dien; ne pro-
duiraient-elles pas le méme avantage ? Y Réser-
vons & la maxime suivante le développement
de cette imiportante verito,

.



VINGT-DEUXIEME MAXIME. 321

VINGT-DEUXIEME MAXIME.

En éprouvant qu’on ne peut rien,
On sent mieux le prix de la grace;
Et notre impuissance & tout bien
Nous convainc de son efficace.

Le premier but que Dieu se propose dans la
sanctification de I’homme est sa propre gloire.
En méme temps qu’il nous ordonne de faire
tout ce qui dépend de nous, il veut que nous
reconnaissions que nous ne pouvons rien par
nous-mémes, que nos efforts sont vains, que
nos meilleures résolutions ne sont suivies d’au-
cun effet, si sa grace ne prévient et n’accom-
pagne toutes nos bonnes ceuvres, et qu’inuti-
lement nous entreprenons d’élever I'édifice de
notre sainteté, si Dieu n’y met la premicre
main, 8’il ne continue et n’achéve P'ouvrage
avec nofre coopération. Ily a plus, et ¢’estla
doctrine expresse de saint Paul : nous sommes
incapables de produire de notre propre fonds
aucune bonne pensée, aucun bon désir; nous
n’avons pas méme l’idée de la sainteté, ni de
ce qu’il faus faire pour Iacquérir. Ce sontla
autant de vérités de foi clairement exprimées
dans VEcriture, décidées par 1'Eglise, et si
bien défendues parsaint Augustin contre les
pélagiens.



43922 MAXIMES SPIRITUELLES.

Dieu, jaloux de sa gloire, s’attache a con-
vaincre de cette vérité, par leur propre expé-
rience, tous les chrétiens qui travaillent a leur
salut, et a leur inspirer 'humilité, cette admi-
rable vertu qui est la mére de toutes les autres,
et sans laquelle, infectées par I'orgueil, elles
ne seraient pour nous qu’un titre de condam-
nation. Je dis parleur propre expérience; car
que servirait-il pour la réforme dé nos meceurs
de savoir que ce sont des vérités de foi, si nous
n’en avions une connaissance de sentiment que
la seule pratique peut donner ? Et que serait-ce
que I’humilité, si elle ne prenait sa racine
~dans une intime conviction de l’dme fondée
sur une épreuve profonde et continuelle de sa
misére spirituelle.

(e que Dieu fait en ce point a 'égard des
chrétiens en général,il le fait d’une maniére
plus spéciale a 1’égard des personunes intérieu-
res, dont il prend un soin particulier, etdont
il est plus jaloux, parce qu’elles lui appartien-
nent par une donation et une consécration
sans réserve. Comme il conduit ces personnes
immeédiatement par son esprit, qu’il se charge
lui-méme de leur sanctification, et qu’il leur
accorde de plus grandes graces qu’aux autres,
il s’applique aussi a les convaincre plus inti-
mement qu’elles ne sont rien, qu’elles ne peu-
vent rtien, que c’est lui qui pourvoxt a tout,
qui fait en elles tout le bien, et quw’il n’a hesoul




VINGT-DEUXIEME RIAXINE. 323°

que de leur abandon et de leur obéissance. .
Mais comment s’y prend-il pour les amener .
a ce sentiment de leur absolue et totale im-
~ puissance, et a cette dépendance parfaite de
la grace ? Premiérement, il s’'empare de leurs
facultés, et il ne leur en laisse plus la libre
disposition par rapport aux choses spirituelles.
Elles se sentent comme liées et incapables
d’exercer ni leur ménioire, ni leur entende-
ment, ni leur volonté sur aucun objet parti-
culier; il ne leur permet aucune vue, aucun
projet; et si elles concoivent quelque dessein
autrement que par son inspiration, il se plait
a le déconcerter et a le renverser. Il leur Ote
toute prafique, toute méthode, qui serait de
leur choix;il leurinterdit tout propre effort;
il ne souffre pas méme qu’elles s’appliquent
comme lesautres al’acquisition de telle ou telle
- vertu, ni qu’elles fassent usage pour cela des
moyens connus. Mais il se réserve de les gou-
verner et de les sanctifier & sa maniére, de
leur prescrire & mesure ce qu’elles doivent
faire ou éviter, d’infuser lui-méme dans leur
4me I’habitude des vertus, sans qu’elles puis-
sent se flatter d’y avoir contribué, sans qu’elles
sachent méme les avoir, et de leur en faire
pratiquer les actes dans les circonstances et
par les moyens qu’il lui plaira. Etat infiniment
génant et humiliant pour ’homme, qui mor- -
tifie extrémemement son amour-propre, qui
Yassujettit & la plus exacte fidélite et ou il ne

.



324 MAXIMES SPIRITUELLES.

-

peut se maintenir sans un grand amour et un
courage a toute épreuve.

Secondement, il les humilie par les fautes
dans lesquelles il permet qu’elles tombent,
surtout lorsqu’il voit qu’elles comptent sur
elles-mémes, lorsqu’elles ont formé quelque
bon propos sur lequel elles s’appuient. Ces
fautes, a la vérité, ne sont que faiblesse; mais
c’est justement leur faiblesse qu'il veutleur
faire sentir. Semblable 2 une mére qui aban-
donne exprés son enfant 3 lui-méme, et lui
laisse faire des chutes qui ne sont pas dange-
reuses, afin qu’il reconnaisse le besoin qu’il a
d’elle, et qu’il apprepne & ne la pas quitter,
sie pouvant faire un pas sans tomber, ni se re-
2gver aprés sa chute.

Ces fautes de pure fragilité deviennent plus
fréquentes, et en apparence plus considéra-
bles, a mesure que 1’ame avance. Elle se croyait
guérie de tel ou tel défaut, et elle s’y voit su-
jette plus que jamais; elle croyait ses passions
soumises et domptées, elle en sent intérieure-
ment les plus vives révoltes. Elle ne fait pas
ce qu'elle veut, elle fait le mal qu’elle ne veut
pos. Elle se complait dans la loi de Diew selon
Uhomme intérieur, mais elle voit dans ses mem—
bres une autre loi qut combat contre la loi de
Pesprit et la tient captive sous la lot du pé-
ché (1). Apres tant de faveurs qu’elle a regues

.

/1) Rom., vir, 22, 23.



VINGT-DEUXIZME MAXIME. 323

-

de Dieu, aprés tant de protestations qu’elle lui
a faites, elle a honte d’elle-méme, se voyant
sujette & tant de miséres, etelle désespére de
pouvoir jamais se vaincre et se eorriger.

Cette guerre cruelle que se font au dedans
d’elle ’homme nouveau et le vieil homme,
guerre ouelle croit que ’homme nouveau a le
dessous, P’oblige a s’écrier : Malheureux que je
suis, qui medélivrera du corpsdecette mort(1) ?
Elle entend par cette mort sa vie actuelle qui
lui cause un tourment plus dur que la mort, et
qu'elle prend pour une mort continuelle & la
vie de la grace. Toutes les violences que je me
suis faites, tant d’oraisons, tant de jetines, tant
de veilles, tant d’austérités ne m’ont servi de
rien pour abattre mon ennemi. Qui me déli-
vrera donc? Cela n’est pasen mon pouvoir, et
je ne puis rien ajouter & ce que j’ai fait, Ah ! ce
sera la grdce de Jésus-Christ mon Sauveur (2).
Elle seule est assez puissante pour opérer ce

. prodige.

C’est A cetteconfession du pouvoxr delagrice
et de I'impuissance de la volonté humaine,
que Dieu prétend réduire ’dme : il veutqu’elle
avoue que sa délivrance est un pur bienfait, [
et qu'elle n’y a d’autre part que de I'avoir at-
tendue de lui avec confiance. Voila comme | -
Dieu se glorifie en cette 4me, ne lui laissant ]

L
(1) Rom,, vii, 24, — (2) Ibid., vir, 25,
19



426 MAXIMES SPIRITUELLES.

aucun appti en sa propre force, et Iobligeant,

par le sentiment de ses maux et de ses vains

efforts pour s’en délivrer, a reconnaitre que sa

guérison vient uniquement du céleste mé-
- decin,

Entrons donc dans ces vues de Dieu; et fai-
sons en sorte que nos fautes, que nos tenta-
tions, que le sentiment de notre misére tour-
nent & sa gloire, par ’humiliation qui nousen
revient, par ’aveu de notre impuissance, et par
une confiance entiére en sa bonté. Gémissons,
mais ne nous désolons pas. Les gémissements
viennent de Dieu; la désolation vient de Va-
mour-propre. Humilions-nous, mais paisible-
ment, sans impatience, sans dépit. Désespé-
rons de nous-mémes ; mais attendons tout de
Dieu. Il viendra 3 notre secours; mais ce ne
sera que quand, lassés, épuisés,voyant que tout
est inutile, nous recourrons 3 lui seul.

Les chrétiens ordinaires sentent bien le prix
de la grice ; mais comme ils y joignent leur
propre industrie, et que Dieu bénit leur tra-
vail, ils n’en sentent pas tout le prix. Deméme,
quand ils font quelque faute ils en sont hu-
miliés ; mais en méme temps ils sentent qu’il
ne tenait qu’a eux de résister; ils se rendent
témoignage qu’ils ont combattu avant que de
se rendre. Aussi Yeurs chutes sont-elles tout &
fait volontaires ; et ils voient qu’il dépend d’eux
de se relever, que la grice fes en presse, el



VINGT-SEUZIEME MAXIME. - 327

qu'ils ne Pécoutent pas, parce qu'ils ne veu-
lent pas Iécouter : ce qui fait qu’ils n’ont pas
une connaissance parfaite de leur faiblesse.
Comment 'auraient-ils, puizgu’ils ont toujours
la conscience de leur force active, jusque dans
leurs chutes, dont ils savent qu’ils pouvaiznt
se garantir? Ce sont des hommes qui ont un
usage libre de leurs facultés.

Il n’en est pas ainsi des dmes intérieures,
lorsqu’elles sont entrées dans 1’état passif.: ce
sont de vrais enfants 4 qui Dieu ne laisse
d’autre sentiment que celui de leur faiblesse,
etqui ne sont forts que de sa force. Il faut
pourtant se souvenir qu'ils n’en viennent la
gu’aprés avoir épuisé toute leur foree active

ans tous les genres de pratiques intérieures
et extérieures. Car ce serait une grande illusion
de s’imaginer que Dieu favorise le moins du
monde la paresse, I'indolence et inaction.

Dans cet état d’enfance, s’ils font le hien, la
grice le fait tellement avee eux, qu’il n’y a au-
cun travail sensible de leur part, parce qu’ils
sont dépouillés de toute activité propre. lls
coopérent cependaut, mais d’une coopération
qui leur est comme imperceptible, et quia
pour principe le don qu’ils ont fait a Dieu de
leur libre arbitre, afin qu’il en disposat & son
gré. Ils sont portés dans la voie de la perfec-
tion tomme un enfant par sa mére, mais ¢’est
aprés sidtre jetés d’enx-mames dans les bras de



a30 MAXINMES SPIRITUELLTS.

il les désolerait, les désespérerait et les expose-
_ rait a perdre la raison, ou méme ase détruire,
On en avu de tristes exemples.

Que faut-il donc qu’il fasse? Qu’il entre dans
les vues de Dieu, qui sont de faire mourir en
elles 'amour-propre, et de neleur laisseraper=
cevoir aucune ressource en elles-mémes, ni
pour faire le bien, ni pour éviter le mal ; quoi~
qu'elles assurent qu'elles ont consenti, qu’il
se garde bien de les croire; et que durant
quelque temps il décide hardiment qu’elles
nont pas consenti; qu'ensuite il les réduise a
dire simplement ce qu’elles ont éprouvé, sans
leur permettre de s’en accuser comme dun
péché; qu’il les oblige de soumettre leur juge-
ment au sien, et d’approcher de lasainte tabie,
malgré leurs répugnances et leurs frayeurs.
Jamais ces dmes n'ont été plus pures, que
quand elles se croient ainsi toutes couvertes de
péchés; jamais elles n’ont été plus humbles,
. plus obéissantes, plus mortes a lenr propre
esprii, moins confiantes en elles-mémes. Iy a
tant de marques assurées de la conduite de
Dieu sur elles, qu’il faut étre bien éclairé pour
ne Jes pas connaitre, ou bien craintif et irré-
solu, pour ne pas s’y rendre. Alors I'unigne
parii a prendre serait de renoncer a leur direc-
tion, et de les adresser a d’autres.



VINGT-TROISIEME MAXIME. 334

VINGT-TROISIEME MAXIME.

Qu’aimer soit notre unique loi; .
Posséder Dieu, notre partage;

Ici, dans I'ombre de la foi,

Au ciel sans voile et sans nuage..

La loi chrétienne est une loi d’amour : tout
s’y réduit & Pamour de Dieu. Nous devons
I’aimer pour lui-méme, nous aimer en lui, et
aimer le prochain par rapport & lui. Dieu est
le principe d’ol tout part, lafin ol tout doit
tendre, le centre qui doit tout réunir; et
Pamour, dit saint Augustin, est le seul culte
qu’il exige et qu’il agrée. Croire simplement
n’est pas ’honorer ; les démons croient et trem-
blent (1). L’espérance sans amour ne suffit pas,
parce qu'elle s’arréte aux promesses de Dieu,
sans aller jusqu’a lui. Il n’y a que la charité
qui I’atteigne, qui s’unisse a lui, et se repose en
lui comme dans le souverain bien. Que sert la
pratique des ceuvres extérieures, si le ceeur ne
Panime et ne la vivifie ? Les hommes ne font
attention qu’aux démonstrations, et ils jugent
du cceur par elles, parce quils ne peuvent

(1) Jgeob, 1, 8,



832 MAXIMES SPIRITUBLLES.

pénétrer plus avant. Mais Diew regarde le
ceur (1), dit 'Ecriture; et ¢’est par les senti-
ments du ceeur qu’il apprécie lereste.

L’amour est la seule disposition qui nous
rende le joug du Seigneur doux etson fardeau

9éger. La crainte nous fait sentir tout le poids
de Ia loi ; I'espérance ne 1’allége qu’en partie ;
Yamour seul le fait disparaltre. On n'a nulle
peine, dit saint Augustin, d faire ce guw’on aime,
ou st on y trouve quelque perne, on l'aime. L’a-
mour appréhende toujours de n’en pas faire
assez; il compte pour rien ce qu’il fait, etil
aspire & en faire davantage. L'amour ne con-
nait point de bornes ; il est toujours suscep-
tible d’accroissement, surtout si son objet est
infiniment aimable. Aimer un tel objet estala
fois un motif et un moyen de 1'aimer davan-
tage. Plus on Paime, plus on le connait; et
plus on le connait, plus on désire de 'aimer:
en sorte que la connaissance et 'amour s'aug-
mentent  Pinfini I'un par 'autre.

L’4me ne jouit de la véritable liberté des
enfants deDieu, qu'autant qu’elle aime. Aimez,
dit encore saint Augustin, et faites ce que vous
voudrez. Vous ne voudrez jamais rien de con-
traire 4 ’amour, ni par conséquent decontraire
a4 une loi toute fondée elle-méme sur amour.
Saint Paul dit dans le méme sens que /a loi

(1) 1. Reg., xv1, 7, o



VINGT-TROISIEME MAXIME. 333

n’est point établie pour le juste (1). Quel besoin
a-t-il d’une loi extérieure? 1l en trouve tous les
préceptes dans son cceur. Non-seulement il y
trouve la loi, mais la perfection de la loi. Car
Pamour ne lui permet point de s’arréter a ce
que Dieu ordonne; il le fait passer & ce qui
lui est agréable, a ce qu’il désire, & ce qu’il
conseille, sans en faire un commandement
exprés. L’amour est sa reégle, sa pente et son
poids; en le suivant il ne fait que ce qu’il
serait fiché 'de ne pas faire. Il est donc parfai-
tement libre; car la liberté consiste a faire ce
qu’on veut et & vouloir ce qu’on fait.

Amour d’autant plus pur, que le ceeur qui
en est possédé, se dégage de ses propres in-
téréts et se porte vers I'objet aimé, sans aucun
retour sur soi-méme. Cette pureté d’amour
est la chose 2 laquelle Dieu travaille sans re-
liche & élever 'Ame qui s’est donnée a lui;
toutes les faveurs dont il la comble, toutes
les épreuves par lesquelles il 1’exerce, tous
les sacrifices qu’il exige d’elle, ne tendent
qu’a épurer son’ amour et a le dégager de
tout alliage ; en sorte qu’on peut définir lg-
voie inté{ieure, non un état de pur amour,
mais un état de tendance continuelle au put
amour.

Si on dit que la tendance au pur aniour est

1) I. Tim., 1, 9,
w ’ 19.



334 " MAXIMES SPIRITUELLES.

aussi ’objet de la voie ordinaire, j’en convien-
drai sans peine. Mais je prie qu’on remarque
la différence, qui est que dans la voie ordinaire
I’homme , conservant le domaine desa liberté,
m¢éle sa propre activité a Popération divine;
ce qui ne permet pas & cette opération de pro-
duire son effet dans toute son étendue; au
lieu que dans la voie passive ou intérieure,
Phomme ayant transporté a Dieu tout droit sur
son libre arbitre, Dieu agit sur lui avec plus
d’empire; rien ne géne ni ne restreint son
opération, qui par cette raison déploie toute son
efficacité. Il est. difficile, pour ne pasdire im-
possible, que cette différence soit hien sentie de
ceux qui nesont pas dans 1’état passif, quel-
que parfaits qu’ils soient d’allleurs. Mais elle
n’en est pas moins réelle; et il y aurait de la
témérité a donner sur cela le démenti aux
saints qui ont parlé d’aprés leur expérience.

Il ne faut pas, au reste, s’effaroucher de la
notion du pur amour, comme si elle était con-
traire a l’espérance chrétienne. Ceux qui dans
leurs écrits ont donné lieu de le croire, se sont
mal expliqués, ou ont été mal éntendus. i.2
charité ici-bas n’exclut pas, ni ne peut jamais
exclure I’espérance. Ce qu’on aime, on désire
de le posséder, tant qu’on ne le posséde pasg
non-seulement on le désire, mais on Fespers
_en vertu des promesses de Dieu, et I'on se. fait
un devoir de Yespérer - cause du comman-




VINGT-TROISIEME MAXIME. 338

dement trés-exprés qu'il en fait & tous ses en-
.ants. L’amour de Dieu, & quelque degré qu’il
soit porté, n’est pas ce qui exclut I’espérance;
mais ¢’est la possession méme de Dieu cu l'as-
surance de le posséder. Cette possession n’a
lieu que dans le ciel, et cette assurance que
dans le purgatoire. Mais sur la terre, ou la
Jjouissance de Dieu n’est jamais mi parfaite ni
assurée, et ou 'on ne peut pas méme se ré-
pondre d’étre en état de grace, ni d’étie sauvé
& moins d’une révélation spéciale, comment
la charité pourrait-elle bannir d’'un cceur 'es-
pérance chrétienne? Il faudrait pourcela entrer
dans un désespoir absolument incompatible
avec amour.

La charité suppose toujours ici-bas les deux
autres vertus théologales; et bien loin de les
détruire, elle les perfectionne en se perfection-
nant elle-méme. Ce qui détruirait en nous la
foi ou I'espérance, y détruirait & plus forte
raison la charité. 1l est donc absurde de penser
que les épreuves qui ont pour objet de purifier
Yamour, puissent affaiblir le moins du monde
Vespérance. 11 est absurde de supposer un état
ou méme un acte d’amour pur, qui renferme
un renoncement & l’espérance; quoique lo
motif de cette derniére vertu n’influe en rier.
dans cet acte, elle n’en subsiste pas moins 3.
fond duv cczur. En un ot le foi. Pespérance



336 " MAXIMES SPIRITUELLES,

et la charité demeurent (1)dans les plus grands
saints jusqu’i la fin de leur pélerinage. Ce n’est
qu’au terme que la foi cesse, parce qu’on ne
croit plus, mais qu’on voit; que ’espérance
cesse, parce qu’on posséde ou qu’on est assuré
de posséder ; et que la chariléreﬁneseule, parce
qu’en effet, dans le ciel il n’y a'plus d’exercice
que pour elle. Telle est ladoctrine desaintPaul,
quiest d’ailleurs fondée sur ’essence méme et
la définition des trois vertus théologales.

Qu’on ne m’objecte point les sacrifices aux-
quels Dieu pousse les 4mes dans les épreuves
extrémes. Par ces épreuves, Dieu ne prétend
pas purifier Pamour au préjudice de I’espé-
rance; il serait en cela contraire & lui-méme;
mais en purifiant I'amour, il se propose en
méme temps de purifier I’espérance. et d’ame-
ner ’dme a mettrela gloire etla volontéde Dieu
au-dessus de tout propre intérét: ce qui n’en=
. gage pas ’dme & renoncer & son bonheur, mais
4 le subordonner comme cela doit étre, au bon
plaisir de Dieu, et & ne le vouloir que par le
motif de bon plalsxr.

On aurait mieux fait peut—étre de ne jamais
traiter ces matiéres extrémement délicates, et
difficiles 4 exposer ou méme 3 saisir avec la
derniere précision. Les &mes n’ont pas besoin

(1) L. Cor., x, 13,



’ VINGT-TROISIKMY MAXIME. 337
d’¢tre éclaircies d’avance la-dessus, parce que

celles que Dieu appelle & ce grand sacrifice
sont trés-rares ; et que quand elles sont dans le
cas, leur état de trouble et d’obscuriié est tel,
qu’elles ne pourraient faire alors aucun usage

- des lumiéres acquises auparavant. Quant aux

directeurs de ces dmes, Dieu ne manque ja-
mais, pourvu qu’ilsle consultent dans I’oraison,
de Jeur donner tout ce qui est nécessaire pour
les bien conduire; et les meilleurs livres ne
leyr serviraient de rien, s’ils n’en puisaient
Pintelligence dans leur union avec Dieu. Mais
comme ce sujet, le plus relevé de toute la vie
intérieure, a fait beaucoup de bruit vers le
commencement de ce siécle, et que d’une con-
damnation trés-juste, beaucoup de gens ont pris
occasion de se prévenir contre des choses enten
dues de peu de personnes ; j’ai cru devoir m'en .
expliquer ici en peu de mots, qui suffisent pour

‘redresser les idées et dissiper les préjugés.

Le grand et Vinestimable avantage de I'a«
mour est de nous conduire a la possession

" éternelle de Dieu; cet avantage n’appartient

g v’a lui seul. La foi et espérance ne suffisent
pas pour nous ouvrir la porte du ciel, sila cha-
rité ne s’y joint. L’amour nous met méme dés
cette vie dansune espéce de possession de Dieu;
car Paimer, ¢’est commencer déja a le posséder,
Onpeut aimer tous les autres biens sans les pos-
séder, et 'on peut les posséder sans les aimer.



-

338 MAXIMES SPIRITUELLES.

Mais Dieu, qui estlesouverain bien, a cela de
propre, que son amour ne peut étre séparé de
Ba possession, ni sa possession de son amour.

La jouissance qu’on a ici-bas est imparfaite,
sans doute, puisque tout s’y passe sous le vofle
de la foi. Mais le cceur goute Dieu, il en est
reémpli, il n’a que du dédain et du mépris pour
tout autre objet; et §’il lui reste encore quel-
que désir, ce ne peut étre que celui d’une
jouissance plus pleine et plus assurée. Oui,
Pamour de Dieu, quandil esta un certain de-
gré, fixe dés cette vie toutes les agitations du
cceur humain: on est en paix, et rien ne peut
troubler cette paix, tant qu’on se maintient
dans ’amour qui en est le principe.

Mais qui sont ceux en qui I'amourse trouve
au degré suffisant, pour leurdonner dans cette
terre d’exil un avant-goit du bonheur de la
patrie? Ce sont principalement les 4mes inté-
rieures, les dmes & qui convient spécialement
le titre d’enfants de Dieu, parce qu’elles sont
conduites par son esprit, et qui a titre d’en-
fants ont déja quelque part a P’héritagede leur
pére. Les autres participent a ses graces et a ses
dons; mais celles-ci entrentdéja dansune jouis-
sance anticipée de l’essence divine. Comme
elles se sont totalement livrées & Dieu, Dieu se
donne aussi- & elles : il se les unit ; il les as-
sucie & cette immobilité de paix et de repos
Lt il jouit en lui-meéme.



.

VINGT-QUATRIEME MAXIME. 332

Et la preuve en est, que tous les événe-
ments d’ici-bas, de quelque nature qu’ils soient,
ne leur causent ni joie, ni tristesse ; ellesvoient
du méme cil tout ce qui leur arrive, et mal-
gré quelque légere agitation sur la surface,
leur fond demeure toujours imperturbable.
Jen appelle sur cela aux expériences des
saints. Vit-on jamais des ames plus égales, plus
tranquilles ? Dans les états les plus douleu-
reux, les plus crucifiants, quel calme, quelle
sérénité! Est-ce le fruit de leurs réflexions et
des efforts qu’ils font en ces moments pour se
vaincre? Non, ils doivent cela a la possession
de Dieu, qui remplit tellement leur cceur, qu’il
n'y laisse point d’acces & aucun sentiment
étranger, a aucun retour sur eux-mémes

VlNGT-QUAT_RIEME MAXIME.

Prions sans cesse le Seigneur

De graver au fond de notre dme,
Pour sa gloire et notre bonheur,
Ces maximes en traits de flamme.

Quoique ces derniéres paroles ne soient pas
énoncées en forme de maxime, elles contiens
nent néanmoins trois grandes vérités, par
Iexposition desquelles je terminerai cet écrit,
La premiére est que par la priére on pew



328 MAXIMES SPIRITUELLES.

Dieu, dont pour rien au monde ils ne veulent
se retirer. Ils n’avancent pas ala voileet ala
rame, comme les autres; mais le vent seul
enfle leurs voiles et les pousse : c'est la com-
paraison de sainte Thérése. Or, celui qui rame
contribue sensiblement par son travail a son
avancement, et il a droit de se ’attribuer en
partie. Mais celui que le vent seul fait aller,
ne peut méconnaitre qu’il lui doit tout: ce .
qu’il y met de son cdté est seulement de dé-
ployer la voile, de bien prendre le vent, et de
8’y laisser aller sans résistance. Ainsi, dans
I’état passif,on sent mieux tout le prix et toute
Yefficacité de la grace. )

Les dmes en cet état ont aussi un sentiment
plus vif et plus profond de leur faiblesse dans
- les fautes ol elles succombent, parce qu’elles
1’y succombent en effet que par faiblesse. Elles
ne veulent pas les commettre ; elles forment
4 ce sujet les résolutions les plus sincéres;
elles multiplient les priéres et les austérités ;
et néanmoins elles tombent ; et Dieu ne le
permet que pour les humilier et les anéantir
a leurs propres yeux. Je le répete : il ne s’agit
pas ici de fautes grossiéres; il faudrait, pour
qu’elles y tombassent, qu’elles se fussent au-
paravant retirées de Dieu. Mais tant qu’elles
sont fidéles & lui demenrer abandonnées, tant
qu'elles ne se permettent pas avec vue la
moindre imperfection, et qu’elles ne sereldchent



YVINGT-DEUXIEME MAXIME. 329

sur aucun de leurs exercices de piété, leurs
chutes n'ont rien de considérable en soi; elles
ne sont qu’extérieures et apparentes, parce que
leur volonté n’y a point de part. Elles peuvent
dire comme I’Apdtre : Ce n’est pas moi qui a
fait cela; mais le péché qui habite en moi. Et
¢'est ce foyer qu’elles s’efforcent d’étouffer sans
pouvoir en venir  bout, qui les couvre de con-
fusion, qui leur inspire une sainte horreur
d’elles-mémes : q’autant plus qu’elles croient -
donner leur consentement & ce qui se passe en
elles, quoiqu’elles soient trés-éloignées de le
donner. Aussi Dieu ne les met-il dans cet état
si humiliant etsi crucifiant pour la nature, que
quand elles sont déja bienm avancées, et que
leur volonté est pour ainsi dire confirmée dans
le bien par la longue habitude de la pratiquer.

Rien n’est plus réel, ni méme plus commun
parmi les dmes intérieures, que cet état, quoi-
qu’il soit inexplicable; et si lesdirecteurs ne
sont pas au fait, ils s’exposent & de grandes
méprises, capables de jeter ces imes dans le
désespoir. Il est vrai qu’elles ne veulent pas
pécher et qu'elles font tout ce qui dépend
d’elles pour ne pas pécher ; et néanmoins il
leur échappe des choses ou se trouve I'appa-
rence du péché; elles se les reprochent et s’en
accusent, comme d’autant de péchés. Si le
confesseur avait alors I'imprudence de donner
dans leurs idées, et de déciderqu’elles péchent,



340 MAXIMES SPIRITUELLES.

obtenir d’étre du nombre des 4mes intérieures:
la seconde, que ces 4mes sont celles qui ren-
dent le plus de gloire & Dieu: la troisiéme,
qu’elles sont sans comparaison les plus heu-
reuses.

Je suppose qu’un chrétien ayant pris dans la
lecture de cet ouvrage ou de quelque autre une
idée de la vie intérieure, concoive un ardent
désir de vivre de cette vie divine. Ce désir qui
vient manifestement de Dieu, est un commen-
cement d’intérieur. Qu’il entretienne cette
étincelle par des priéres ferventes et assidues;
qu’il s’offre & Dieu de tout son cceur, non une
fois en passant, mais tous les jours, et plu-
sieurs fois le jour; qu’il le supplie de lui ouvrir
le ¢hemin qui doit I'introduire dans cette terre
promise ; qu’il réitére ses communions, qu’il
fasse de bonnes ceuvres, qu’il remplisse les de-
voirs de son état, qu’il souffre les peines quiy
sont attachées, & l'intention d’obtenir cette
grice; il est certain qu’il obtiendra. Car Dieu
n’a pas mis dans le cceur de ce chrétien un pa-
reil désir, pour qu’il reste sans effet; s’il s’em-
presse a la poursuite d’un si grand bien, ¢’est
Dieu qui est Pauteur de cet empressement; s'il
fait tout ce qui dépend de lui pour y parvenir,
¢’est Dieu qui Iy excite, qui Panime et le sou-
tient. 11 obtiendra done ce qu’il désire, pourva
qu’il continue a le demander et qu’il ne se re-
bute pas. Dieu pourrait-il rejeter une ame qui



VINGT-QUATRIEME MAXIME. 341

veut étre toute A lui, et qui ne le veut qu’autant
qu’il lui en inspire la volonté ?

Néanmoins qu’il prenne garde de s’échauffer
Yimagination, qu’il ne mette pas d’inquiétude
ni d’impatience dans sa poursuite; mais qu’il
prie en paix, et qu’il attende en paix V'effet de
sa priére. Dieu a son moment marqué pour
I’exaucer; qu’il ne cherche point & hater ce
moment par des veeux trop empressés. S'il
mettait au contraire de la froideur, de la néglie
gence, de I'indifférence dans sa priére, ce serait
une marque qu’il n’a ni I'idée, ni le désir du
bien qu'il demande.

Mais g’il prie comme il faut, Dieu prendra
enfin possession de son 4me, ou tout & coup,
ou par degrés. Si c’est tout a coup, il en aura
2 Pinstant méme une assurance entiére, par le
changement subit qui se fera en lui. Si c’est
par degrés, qu’il suive pas & pas 'opération de
1a grace, et qu’il soit extrémement fidéle : car
tout dépend de la. Une fois introduit dans la
voie, il n’a plus qu’a marcher, dirigé au dedans
par I'esprit de Dieu, et au dehors par le ministre
qui prend soin de sa conscience.

11 est peu de chrétiens qui ne recoivent quel-
que semence de vie intérieure, soit lorsqu’ils
reviennent sincérement & Dieu, méme aprés
de longs et de grands égarements : car la
grice tend toujours a ce but. S’ils savaient ou
#’'ils voulaient cultiver cette semence; si les



342 MAXIMES SPIRITUELLES.

directeurs, intérieurs, ecux-mémes, se don-
naient tout le soin nécessaire pour la dévelop- -
per, ils ne tarderaient pas les uns et les autres
4 voir le fruit de leur travail ; et dans ces pre-
miers commencements, la chose n’éprouverait
presque aucune difficulté, La plupart des obs-
tacles viennent des idées fausses ou imparfai-
tes pw’on se forme de la dévotion aussitdt qu’on
I'a embrassée, et ou I'on fait entrer beaucoup
de pratiques, beaucoup de méthodes, beau-
coup d’activité, beaucoup de propre esprit et
de propre volonté. Ils viennent encore de I'ha-
bitude qu’on a prise de servir Dieu d’une cer-
taine facon, suivant un certain plan auquel
on s'est Bxé, et qui géne les opérations de la
grace ; habitude 4 laquelle il est presque im-'
possible de renoncer a un certain age. Iis vien-
nent aussi des préjugés qu’on a congus contre
la vie intérieure, comme étant une voie ex-
traordinaire, dangereuse, sujette a mille illu-
sions. Enfin I'obstacle vient souvent des direc-
teurs eux-mémes, qui, pour de pareilles
raisons, ou parce qu’ils ne veulent pas prendre
la peine nécessaire, ou parce qu’ils craignent
d’exposer leur réputation, ferment entrée de
Pintérieur aux 4mesqui sont sous leurconduite.
Siles uns et les autres avaient quelque zéle
pour les intéréts de Dieu, ils penseraient bien
différemment ; car la plus grande gloire qu’on
puisse lui procurer est sans contredit de se



VINGT-QUATRIEME MAXIME. 343

consacrer tout a fait a lui, afin qu’il nous con-
duise comme il lui plaira. En effet, c’est Dieu
qui alors se glorifie lui-méme dans ces dmes,
ou il ne rencontre aucune résistance. Et peut-
on douter qu'il ne se glorifie de la maniére la
plus excellente, et selon toute I’étendue de
ses desseins, dés que rien ne s’y oppose du
odté de la créature? Il en a la volonté, les
moyens sont en son pouvoir, I'emploi de ces
moyens ne peut étre géné que par la liberts
humaine; et cette géne n’a plus lieu, dés que
T'homme remet franchement sa liberté entre
les mains de Dieu,

De plus, la gloire de Dieu consiste dans_le
libre assujettissement de notre volonté a la
sienne. Si donc cet assujettissement est absolu,
8’il s’étend a tout sans exception, &’il est cons-~
tant et ne se dément jamais, la gloire que Dieu
en tire est aussi grande qu’elle puisse étre : car
la créature ne peut lui rien donner au dela.

Ce qui glorifie Dieu, c’est notre sanctifica-
tion; et plus Dieu agit dans une 4me par sa
grace, plus cette dme est sanctifiée. Or, dans
quelle &me Dieu agit-il d'ane maniére plus li»
bre, plus efficace, plus indépendante que dans
celle qui I’a établi le maitre de ses facultés,
qui les tient eontinuellement soumises a son
action, et qui ne se réserve que l’attention la
pius soutenue a écouter ga voix, et la fidélité
la plus exacte & la suivre? §i elle persévere



344 MAXIMES SPIRITUELLES.

jusqu’ala fin dans cette disposition,n’est-il pas
évident que Dieu I’élevera au degré de sainteté
qu’il lui a destiné, et qu’il se procurera toute
la gloire qu’il attend d’elle ?

Ce qui glorifie Dieu encore, est de ne voir
que lui en toutes choses; de rapporter tout a
lui, de n’envisager que ses intéréts et d’y sub-
ordonner les ndtres, de recevoir également
de sa main, comme Job, les biens et les maux,
et de le bénir de tout. Or, c’est ce que fait
Vime intérieure. Son eil, c'est-a-dire son in-
tention, est simple ; il est toujours tourné vers
Dieu, il est pur ; nulle vue, nul intérét créé ne
souille son regard. La disposition de cette 4me
est une sainte indifférence pour ce qui la tou-
che; tout ce qui vient de Dieu lui est bon,
parce qu'il lui vient de Dieu ; de quelque croix
qu’il la charge, & quelques épreuves qu’il la
soumette, elle est aussi contente que lorsqu’il
la comble de biens ; parce que son vrai, son
unique bien est le bon plaisir de Dieu.

Enfin, la gloire que Dieu recoit de ces 4mes
dans le ciel est proportionnée a celle qu’elles
lui ont rendue sur la terre. C’est alors que con-
sommées dans la charité, que ravies dla vue
de celui auquel elles se sont dévouées, lors-
qu’elles ne le connaissaient que par la foi, elles
lui offriront pendant Iéternité un tribut inap-
préciable d’adoration, d’actions de gréices, de
louanges et d’amour. Comme leur irrmclstion



VINGT-QUATRIEME MAXIME. 348

a eu une conformité particuliére avec le sacri-
fice de Jésus-Christ, il en reviendra & Dieuune
gloire spéciale, du méme genre que celle qu’il
recoit de ’humanité sainte de son Fils unique.
Ce qu’on peut assurer, c’est qu’il n’y aura nulle
comparaison entre cette gloire et celle qu’il re-
cevra du reste des élus.

Mais la gloire que la créature rend a son au-
teur est la régle et la mesure de sa propre

. félicité. Qu’on estime donc, s’il est possible,

quel sera dans le ciel le bonheur de ces &mes.
Tout ce que j’en puis dire, est que Dieu se
donnera- & elles comme elles se sont données
& lui. Or elles s’y sont données sans aucune
réserve, de toute la plénitude de leur cceur.
Dieu donc n’épargnera rien pour les récom-
penser. Elles se sont données a lui en créatures
bornées, faibles et imparfaites ; il se donnera
aelles en Dieu infiniment grand, infiniment
puissant, infiniment riche, libéral et magnifi-
que. Elles ne I'ont aimé qu’en créatures, et
selon Détroite capacité de leur cceur; il leg
aimera en Dieu, d’'un amour autant au-dessu
du leur, que I'Etre incréé est au-dessus de
P’étre sorti du néant. Il leur sera, si je l'ose
dire, dévoué et consacré, comme elles le lui
ont été. £n un mot, il leur rendra tout pour
tout, mais un tout immense et infini, pour un
tout limité et fini. Les autres bienheureux ont
donné avec mesure; ils recevront avec mesure,



346 MAXIMES SPIRITUELLES.

Ceux-ci ont donué sans mesure ; ils recevrons
aussi sans mesure. Une justice miséricordieuse
réglera la récompense des premiers; un amour
pur, généreux, prodigue jusqu’a lextréme
profusion, présidera a la récompense des sé«
conds. Qui, cette profusion irait jusqu’a épuiser
les richesses de Dieu, si elles n’¢taient inépuisa~
Dles. Tel est le bonheur qui les attend au ciel.
Que ces 4mes soient encore heureuses ici«
bas, autant que le comporte la condition de
la vie présente, qui peut en douter? Qu’est-ce
que le bonheur, sinon Pamour et la possession
du souverain bien? Or, elles aiment le souve-
rain bien : elles le possedent dés cette vie selon
toute la capacité de leur cceur; Dieu le remplit,
et n’y laisse de place pour nul autre désir.
Rien ne les attire, rien ne les flatte de ce que
la terre offre ¢’honneurs, de richesses et de
plaisirs; elles jouissent d’un bien qui leur fait
mépriser tous les autres. Et ce bien sont-ce les
dons de Dieu, ses faveurs, ses consolations?
Nullement. Elles les ve¢oivent aveo reconnais-
sance, quand il lui plait de leur en faire part;
mais elles ne le désirent pas, elles ne 8’y at-
iachent pas; elles ne s’affligent pas de s’en voit
privées. Ge bien, c’est Dieu lui-méme, gni est
. infiniment au-dessus de tous ses dons.
Qu’est-ce encore qus le bonheur? Cest la
paix du cceur. Or, cette paix ne les quitte jo
; mais: Paix intime, paix inaltévable, paix au
¥



VINGT-QUATRIEME MAXIME. 347

* dessus de tout sentiment, paix indépendante
des vicissitudes, non-seulement de la vie hu-
maine, mais de la vie spirituelle ; paix quisub-
siste dans leur fond, malgré toutes les tenta-
tions, toutes les épreuves; paix attachée aux
croix mémes qu’elles portent, et sans lesquelles
elles ne voudraient pas vivre. Cela est incom-
prehensible, mais cela est vrai.

Youlez-vous savoir si ces 4mes sont heureu-
ses? Demandez-leur si pour rien au monde
elles voudraient changer de situation, adoucir
leurs peines, sortir de ’ordre de la volonté
divine; si elles désirent méme que Dieu les
soulage et mette fin a leurs souffrances. Elles
vous répondront que non, qu’elles sont con-
tentes, et que leurs vceux sont remplis, pourva
queDieu se glorifie en ellescomme il lui plaira.
Trouvez-moi dans cette vie un autre bonheur
comparable a celui-ld; il n’y en a point. Celui
de l'innocence est grand ; celui de la pénitence
sincére et amoureuse P’est aussi, celui de Ja
sainteté chrétienne ordinaire l’est davantage.
Mais celui des 4mes que Dieu sanctifie lui-
méme par la voie intérieure du dévouement de
la foi nue et de ’abandon, est au-dessus de
tout. I1 faut étre dans cette voie pour le croire;
mais quand on y a fait quelque progrés, on

n’en doute pas. .
FIN,
. P AR R o
. [31"1 -:i}\ ,\'F l.,:‘
ras RMITYVSL NS DS
foonsal P R A SRR



A XX

-~




LIBRAIRIE CATHOLIQUE DE PERISSE FRERES,
(NOUVELLE MAISON)
REGIS RUFFET ET Cie, SUCCESSEURS.

. ‘PARIS - | BRUXELLES
38, RUE SAINT-SULPICE, | PARVIS SAINTE-GUDULE, 4,

LYON (ANCIENNE MAIsON), RUE MERCIERE, 49.

PUBLICATIONS NOUVELLES,

(EUYRES CHOISIES DE M°* DUPANLOUP

EVEQUE D'ORLEANS
MEMBRE DE L'ACADEMIE FRANCAISE.
4 beaux vol. in-8..... 30 fr.

De ces quatre volumes, le premier renferme, sous le titre
@’OEuvres oraloires, des discours sur les sujets Yes plus divers,
mais toujours importants. « Un évéque n'écrit pas pour écrire,
mais pour étre utile, »'a dit Mgr Dupanloup lui-méme; il ne parle
pas non plus pour parler, mais pour étre utile, surtout dans les
circonstances plus solennelles. Quant 2 la maniére dont les choses
y s;)m préseniées, personne n’ignore que c’est celle des grands
maftres.

Le deuxieme et le troisitme volume comprennent sous le nom
@’OEuvres pastorales, les mandements, les instructions, les cir-
culaires et les réglements adressés aux fideles et au clerge da
. diocese d’Orleans, depuis V'installation de Mgr Dupanloup.
*Enfin, le quatrieme volume se compose des instructions et des
reéglements relatifs 4 I'enseignement et aux études ecclésiastiques,

Cet important recueil, aussi bien que celui qui a pour Litre 3
Défense de la liberté de U'Eglise, repoud a des veeux hautement
exprimés. Pour toutes ces ceuvres, combien d’hommes instruits
auraient voulu pouvoir redire 3 Mgr Dupanloup les belles paroles
gg‘e lfl le comte de Salvandy lui adressait dans une occasion so-

nelle :

« Rassemblez ces écrits si chrétiens, si francais, si utiles, tns-
» pirés de si haut, et,  votre insu, si littéraires. 1Is seraient pour
» Pesprit frangais un si noble aliment! ils le transporieraient si



—2-—

» loin des intéréts ol se perdent tous les cfforts de la pensce, et
» (ics commotions o@ se perdent tontes los jcies de Pame! ls sem-
» bicut tous avoir eté faits particuliercment pour ce grand avdi-
» toire de la France. Toutes les nobles passions de notre vieux
» sol sont en vous; on sent un ceeur qui bat sous chacune de vos
» paroles; une 4me qui monte, qui plane, qui cherche des cicux
» de plus, dans chacune de vos pensées ; une éloquence vraie et
» facile toujours, en étant toujours éclatante. Vous avez enfin,
» pour parler 4 ce pays de tout ce qui l'emeut : la foi, la patrie, la
» vertu, la justice, la gloire, un langage d’une trempe, d'une puis-
» sance, d’une splendeur a part. »

Le public ratiliera de plus en plus cette juste appréciation des
OExwres de Mgr Dupanloup; et bien des lecteurs, qu'un senti-
ment de délicaiesse empéchait d’exprimer franchement leur admi-
ration, seront heureux d’emprunter la voix parfaitement antorisée
de Péminent académicien.

——— e s

@®@UVRES ORATOIRES
DE S. B. LE CARDINAL DE VILLECOURT

¥ volumes in-8...... 80 fr.

LA

VERITE DE L'EVANGILE

PAR
M F. NEVTEHMENT.

Un bean volume in-8. ..... §fr.

Dans les premitres années de Ia vie, on lit IEvangile; quangd
on est entré dans les annees de la maiarite, on le weuite. Cest a
une meditation de I'Evangile, 4 une lecture de Evangile faite la
plume 2 la main, que Pauteur de cet ouvrage convie les Bommes
eclairés et sinceres de notre temps. L'auteur le dit avec raison, la
guerre que le pharisaisme d’abord, le paganisme ensuite, le philo-
sophiste de Julien I'Apostat, les hércsies et les schismes, entin la
sophistique du dix-huitieme siecle ont declaree et faite au chvis-
tlanizine, continue. Elle continue sous uue forme 3 la lois phiice
sophique et politique : je nasaralisme athee et le socialising, o « o



—3—

M. Nettement, dans la lecture assidue qu'il a faite de I'Evangile,

a &té surtout frappeé de l'emfreime profonde de vérité dont 'ceuvre
- évangelique est marquéc. Il y a dans Pesprit humain créé pour la
Vérité une aptitude naturelle’d saisir les caractéres qui signalent
et garantissent sa présence. Elle ne parle romt comme le men-
songe. Elle a sa physionomie propre, ses allures, sa maniére de
dire les choses, sa langue, son accent; ce sont ces caracteres
saisissauts de la verité que 'auteur a trouvés dans I'ensemble da
récit des quatre évangelistes, et qu'il note, 3 mesure quil les ren-
contre, dans I'étude intéressante, animée, sagace, quelquefois elo-
quente, toujours pleine d’enseignement, qu’il fait du texte évan-
gellque. en le commencant 2 la creche et en le poursuivant an
lela de la croix., Ce n’est pas un docteur qui parle 2 des disciples,
cest un laique qui communique ses impressions a des laiques, et
qui intéresse A la fois leur raison et leur cceur a croire a 'Evan-

e. .

L’Evangile, personne ne P'ignore, est une histoire, Ihistoire de
1a vie, de Ia prédication du Christ et de sa mort; sa doctrine vient
Sencadrer dans cette biographie sacrée. Su posez un historien
ip_u veuille tromper, il travaillera son récit de maniere 2 frapper

imagination ; il insistera sur les parties qui peuvent émouvoir,
entrainer il glissera sur les détails qui sont de nature 3 produire
un effet contraire; il cherchera a faire valoir son génie, sa vertu,
. 8a personue; il y aura de la mise en scene dans son style et dans
Ses pensées. ,
a-t-il quelque chose de pareit dans I"Evangile ? X
melange du surnaturel et du naturel, confondus dans le tissa
du récit évangelique, est signalé avec raison par M. Nettement
comime une nouvelle preuve de la vérite de Evangile. 1l ya lale
sentiment de gens qui vivent au milieu des miracles et qui en
SODL arrives Ame plus S'en etonmer. + . o v v .0 e e .-

Dans un siecle oi I'on ne savait plus ce que c’était que la pu~
deur, oit Juvénal nous moutre la femme de la soci¢té romaine in-
sultaut ce vieil autel, veterem aram, 'Evangile proclamait, avec
le nom de Marie, la purcté sans tache; le repentir qui relevait la
femme, avec celui de Madeleine. A une époque on 'argent était
tout, le Christ disait : « Si vous voulez étre parfaits, vendez tout
ce que vous avez et donnez-le aux pauvres. » Lorsque le mariage
avait @ peu prés disparu au milicu d'une corruption générale, out
il wen restait que le nom, le Christ declarait Punion de 'homme
et de la femme indissoluble. Or, cette loi de PEvangile allait de-
venir une loi humaine et sociale. Au moment ou le corps était
tout-puissant et sc livrait 4 des exces monstrueux, comme s'il
€tait libre de tout faire : « La chair est faible, » disait PEvangile ;
elle était faible, en effet, au milien de ses exces et de ses furcurs,
quand ces Romains, plus esclaves de leurs corruptions que de
leurs mailres, ces femumes romaines, blasees de débauches ct de
crimes, fatiguées des combats des gladiateurs, repaissaient leurs
l‘eiards du spectacle des martyrs livrés aux lions, du sang de ces
nobles viclimes qui, sur tous les points de Iempire romain,



— —

mouraient devant une socicté qu'elles venaient purifier et sauver.»

Ces belles paroles de l'autcur résument bien un livre qui est
une des analyses de I'Evangile les plus sinceres, les plus convain-
cues, si I'on peut dire, qu'on ait faites jusqu'aujourd’hui* un livre
qui, en offrant une vue complete de ’Evangile, montre combien ce
nouveau code de I'humanité ¢tait nécessaire au monde, quand il a
paru, combien il reste le seul qu’on ne puisse effacer, base pre=
miere de notre passé, divine garantic de notre avenir,

EVANGILE MEDITE
PAR M. L’ABBE DUQUESNE.

& beaux volumes in-12, papier glacé, belle edition...... 8fr,

SUJETS DE MEDITATION

POUR

L’ADORATION PERPETUELLE

DE Mgr DE LA BOUILLERIE
Evéque de Carcassonne,

Développé avec I'autorisation et V'approbation de Sa Grandeus

PAR
L’ABBE ANT. RICARD

Un gros vol. in-18 de 700 pages...... 2 fr. 50,

1l y a pres de dix ans que Mgr de la Bouillerie, avjourd'hui
évéque de Carcassonne, alors vicaire général du diocese de Paris,
concut et realisa la pensee d'une Oliuvre destinée i honorer par-
ticulierement Notre-Seigneur Jésus-Christ dans le tres-saint Sa-
erement de l'autel par une adoration perpétuelle. Etablie d’abord
le jour, dans plusieurs églises, elle ne tarda pas & se continuer la
niit. Plusieurs personnes pienses se partageaient les heures, et
se levaient a I'heure qui leur avait été désignée, pour se proster-
uer et adorer, sans sortir de chez elles, dans le silence de la nuit.



I3
— ) e

Bientdt I'établissement de I'exposition perpétuelle du trés-saint
Sacrement permit aux hommes de continuer cette pieuse pratique
toute la nuit dans P’église qu1 en était honorée.

On le comprend, le saint fondateur était 'ime de ces réunions
et le guide des ferventes adorations qui montaient vers la radieuse
Eucharistie. Les paroles de feu qui s’échappaient spontanément
de ses lévres, des fideles admirablement inspires les recueillirent ;
et c'est de leurs notes qu’est sorti ce livre immortel, aujourd’hui
enire toutes les mains. :

LA SAINTE TABLE
' ou '
LE 4* LIVRE DE L’IMITATION DE JESUS-CHRIST
EXPLIQUE VERSET PAR VERSET -
Aveo traduction nouvelle, le latin en regard

PAR M. L'ABBE HERBET

Chandine honoraire d’ Amiens, Missionnaire apostolique,
Auteur de UIMITATION MEDITEE, etc.

Un beau volume, 2 fr.
LE MEME OUVRAGE, format in-8...,. 5 fr,

® Qui me donnera, Scigneur, de vous tronver
® seul, de vous ouvrir mon ceur sans réserve,
» et de jonir de vous comme mon dme le dé-
® sire,,.?»

Si Fontenelle a pu dire avec vérité de I'Fmitation de Jésus-
Christ, que c'est le plus beau livre qui soit sorti de la main
des hommes, attendu que I'Evangile w'en vient pas, on peut
ajouter que la partie la plus intéressante et la plus pratique de
cette eeuvre immortelle est celle qui traite de la divine Eucha-
ristie. Tout le monde sait, en effet, sans qu'il soit besoin de le
rappeler ici, que le quatrieme livre de I'’Imitation est consacre
specialement a celebrer les grandeurs du plus auguste des sacre-
ments, comme aussi 2 indiquer aux fideles les dispositions (le’ils
doivent apporter a la réception du corgs sacré du Sauveur, Rien
de plus simple et de plus sublime tout & la fois que les pensées et
les sentiments qui se tvouvent exprimés daons ces admirables



—_6 -

sages. Mais ce qui est surtout vemarguable, c’est quau milieu do
ics accents qui_rvelent tout ce que la foi a de plus vif, tout c8
e la.Plele a de plus tendre, tout ce que I'amour 2 de plus ar-
aent, il est impossible 2 la critique la plus sévere de surprendre
une expression, une formule forcée ou exagérée ; taut y est dit
avec verité, et les Ames méme peu avancées dans les voies spi-
rituelles, qui ne se sentent pas encore la force de suivre dans lear
wol rapide et hardi les intelligences superieures, voient néaninios
fa route s'ouvrir devant elles, et se trouvent puissamment encou=
sagées a y marcher,

L'IMITATION DE JESUS-CHRIST
EXPLIQUEE VERSET PAR VERSET
Traduction mouvelle avec texte latin en regard
Ouvrage approuvé par Mgr FEvéque d’Amicns.
PAR M. L'ABSE HEABET

Chanoine honoraire d’Amiens.

2 beaux volumes in-12, édition soignée. . . . « . . . - e fr.
Le méme ouvrage, 2 magniliques volumes in-8, avec gra-
vures, édition deluxe « « o . o a0 oo oo e 12 fr.

L'Imitation est un de ces livres qui ne peuvent étre lus par-
faitcment que dans le texte original. Souvent un scul mot offre
une telle profondeur de pensee, jointe a an el charme de simpli-
cite, que nulle expression de notre langue ne peut y correspondre
(’une maniere qui satisfasse. Or, pourquoi priver la minorite de
cet avantage et de ce plaisir; pour la majorité, elle aura, @ coie
du latin, le secours de la traduction.

En général, il est difficile de faire passer, d’une langue dans une
auire, les chefs-d’eeuvre d’'un homme de génie. L’auteur a fait
tous ses efforis pour accomplir sa tiche aussi bien que possible,
et ceux qui en jugeront lui rendront certainement justice.

“Foutelois un second travail non moins utile devait étre ajouté
au premier. L’explication devait suivre la traduction,

Pour cette explication auteur a adopte une_voie nouvelle. 1
s'est tout 4 fait rapproché de la pratique des Peres de I'Eglise
dans leurs admirales homelies sur | Evangile : explication de
chaque verset. Un grand nombre de chapitres de I'Imitation, en
eflet, ne doivent pas étré lus tout d’un trait, mais bien étre mé-
dités, partie par partie, si lon veut en peneiver le fond et em sai=
sit toute la-substance.



—_— -

Les notes ou explications qui accompagnent chaque verset, et
qui forment la partie essentielle du travail, sont résumées; il
nétait pas convenable de dérober sous les amplifications d’un
commentaire les beautés quon admire dans Peeuvre principale.

L’auteur a écrit pour toutes les personnes qui ont besoin d’étre
aidees dans la meditation des verités religieuses. Plusieurs ce-
pendant, parmi ses freres dans le sacerdoce, ayant a parler sou-
vent au Sein de confréries ou réunions pieuses, pourront tres-uti-
Jement adopter sa methode. L'Imitation expliquée sentence par
sentence deviendra cerlainement, entre leurs mains, une mine
inépuisable d’instructions solides et d’'un_interét toujours crois-
sant. Les communautes et les maisons chréticnnes d’enscignement
s'en serviront eégaicment avec beaucoup de fruit, et ce sera la le
livie de leurs meditations les plus fecondes en bons résultats.

Comme chaque chapitre de ce livce pour:ait, apres un court

réambule qui servirait d'exorde, oflrir une suite de lectures pour
e moi de mai, Pauteur a emprunté A divers opuscules attribues a
Thomas A-Kempis, quelques chapitres sur la dévotion i Marie, et
le lecteur trouvera 3 la fin de I'ouvrage, sous forme d’appendice.
quelques considerations sur la saiute Vierge qui auront pour lui
beaucoulp de charmes,

Tous les efforts de ’auteur n’ont eu qu’un seul but : contribuer
3 la gloire de Dieu et au bien des dmes.

AUTRES OUVRAGES DE M. L'ABBE HERBET.

DIRECTION
POUR

LA CONSCIENCE D’UNE JEUNE PERSONNE

. PENDANT SON EDUCATION
Un vol. in-12.... 3 fr.

ﬁIREOTION
POUR
LA CONSCIENCFE. D’UNE JEUNE PERSONNE
|A SON ENTREE DANS LE MONDE
Un vols in-12.4s. 8 ffe



- 8 e

MORALE

TIREE DES

CONFESSIONS DE SAINT AUGUSTIN

PAR LE PERE JEAN-NICOLAS GROU,
De la Compagnie de Jésus

Nouvelle édition par le Pére ANTOINE-ALPHONSE CADRES,
de la méme Compagnie.

Un fort volume in-42. = Priz 4 fr.

Feller disait de cet ouvrage quelque temps aprés sa premicre
publication : « On peut douter s’il a paru daus ce siecle un livre
» de morale plus solide, plns profondément raisonné, plus rempli
» d’onction, et de cette éloquence sainte qui agit sur le coeur en
» méme temps qu’elle pénétre I'esprit de la plus vive lumiere. »

Loin de rien dter a cet éloge d’un célebre critique, tout lecteur
voudrait y ajouter quelques traits de plus. Le Pere Gron, en effet,
était vraiment digne d’interpréter saint Augustin, et Ion regret-
tera toujours qu'il m’ait pas pu exécuter le plan de travail qu'il
s'était formé sur toutes les ceuvres de Vilfustre docteur. Mais ce
regret devient plus vif, lorsqu’on voit avec quelle intelligence, quel
ceeur et quel style il a approfondi et développé les passages les
plus saillants et les pensées les plus fecondes des Confessions.
Original tout en empruntant son texte, il frappe fort et juste; ses
réflexions et ses applications portent le caractere de cette parfaite
connaissance de I'homme, de cette prudence consommeée, de cette
rare pieté et de ce talent supérieur qu’on remarque dags tous les
ouvrages du Pere Grou. Celui-ci en particulier convient a toutes
les classes ; et nous ne doutons pas qu'il ne laisse les plus du-
rables et les plus salutaires impressions, non-seulement dans les
Ames pieuses, mais encore dans celles qui ne rappellent que trop
1a jeunesse du grand- évéque d’Hippone,

v ———————

PR g N
[N 7



—_—0 -

OUVRACKES DU PERE GROU
PUBLIES
PAR LE PERE CADRES.

UINTERIEUR DE JESUS ET DE MARIE, par le Pére Jean-Nicolas
GRou, de la Compatinie de Jésus. Ouvrage publié pour la pre-
miére fois sur tous les manuscrits autographes, avec un -
simile, et une Notice sur la vie et les ouvrages de l"antenr ; et
approuvé par 8, E. le Cardinal Morlot, archevéque de Paris.
2 volumes in-42, — 4 fr.

11 existe de cet ouvrage denx manuserits, tous deux entierement
de la main de Pauteur. Quoique le l?remier ne fit nullement des-
tiné au public, on n'a pas laissé de Fimprimer, non sur I'original,
mais sur une mauvaise copie; et cela sans aucune esgéce d’auto-
risation. En outre, toutes les éditions existantes jusqu’a ce jour se
trouvent, par le nombre et 'énormite des fautes qui les defigurent
(on en a compté plusieurs centaines), dans un état vraiment dé-
Plorable, et dont 1l y a pen d’exemples. Le second mauusorit, no-
tablement amélioré par Payteur, etait destiné a Pimpression.
Cependant, malgré ce désir du Pere GROU, clairement exprime,
il était toujours demeuré inédit. Un coucours de eirconstances
ayant procuré au Pere Cadrés la bonne fortune de mettre la main
sur ce dernier manuscrit, il regarde comme un devoir de le publier,

On vend séparément la NOTICE SUR LE PERE GROU, accompagnée
d'un Fac-simils, tirée 2 250 exemplaires, format in-8°, sur
papier verge, — 4 fr. 50 c.

LE CHRETIEN SANCTIFIE PAR L'ORAISON DOMINICALE. Opus-
~ cule du Pere Jean-Nicolas GROU, de la Compagnie de Jésus,
{Iubhé pour la premiere fois sur le manuscrit autographe.

n volume in-8. — 2 fr.

Le Pere GROU avait eomgosé cette Exposition de VOraison
dominicale pendant son sejour en Angleterre. On la traduisit
d’abord, sur l¢ manuscrit, du frangasis en lais, et plus tard'
de P'anglais en frangais. Le travail original, qué I'on croyait
perdu, voit enfin le jour pour la premiére fois. La Préface de I'edi-
teur donae tous les détails relatifs A cette intéressante publication.
Le soin qui a présidé 3 Pexécution de ce volume en fait un petit
chef-d’ceuvre de typographie, :
— LE MEME OUVRAGE. Nouvelle édition. Un vol, in-18 et in-2. '

CARACTERES DE LA VRAIE DEVOTION, par le Pére Jean-Nicolas :
ROU, de la Compaguie de Jésus. Nouvelle édition, avec Fap-
robation de S. E. e Cardinal Morlot, Archevéque de Paris. ;
n volume in-18, — 60 c.

Quelques exemplaires sur papier verge. ) \



OBVRAGES DE M+ MORNIOT. '
JOURNAL DE MARGUERITE

DEUX ANNEES PREPARATOIRES A LA PRENMIERE CONMMUNION

Ouvrage approuvé par Mgr UEvéque de Sasnt-Denis
(Ile Bourbon).

SEPTIEME EDITION
Deux beaux volumes in-42, avec gravures : 3 francs,

Le succes de ce livre n'a pas été passager; il ne s'est pas ar-
rété 2 la premiere étape, il continue et grandit chaque jout.

C’était un livre écrit pour I'enfance, et voila que toute la famille,
cedant a Ventrafnement de ses membres les plus jeunes, a ouvert
cette délicieuse causerie, pour ne pius la quitter qu’a la derniere
page. L’auteur, en effet, a su répandre taut de charmes dans les
contidences intimes, dans les épanchements du cceur et de I'dme
d’un enfant, qu'il est impossible de ne pas éire ému, séduit, cap-
tive. On dirait méme que plus on a fait de pas daus la vie, plus on
s'attache 2 ce frais et tout naif récit. Le Journal de Marguerite
a ea 'immense et rare privilege de se concilier la faveur et la
sympathie de tous les 4ges; et c'est 1 le plus bel éloge que I'on
puisse faire de ce charmant ouvrage. X

Le premier but de I'auteur, il nous le dit lui-méme, était de
travailler au bien religieux et moral des enfants, et de laisser sur
leurs jeunes coeurs des impressions salutaires. Diew un jour,
ajoute-t-il, demandera compte & chacun de nous de toute boune
parole, de tout enscignement chrétien qui seraient restés inu-
tiles pour motre dme. Ce but, Fauteur I'a nphlement et ample-
ment atteint, et il en a realise un autre qui n'est pas moins
précieux. Ce n'est pas seulement aux enfants qu’il laisse des im-
pressions salutuires, mais ¢'est encore aux meres de fantille et 3
}outes les personnes vouées a I'éducation qu'il trace unc dmirable
egon.

De nos jours, on enivre les enfants de plaisirs, on ies couronne
de flenrs, comme si le monde devait &tre pour cux une féte per-
pétuclle; et on les livre ainsi plus tard sans défense, sans prepa-
Tation ni ressourees, aux réalites de Pexistence. L’auteur a pensé



_— ] -

avee infiniment de raison que c’cst de honne Weure quil it
préparer la jeuncsse aux épreuves de la vie. On soufire bicn
moius, lorsque on sait souffrir. Et dn reste, nest-ce pas i la
science du salut éternel? L’Evangile ne nous impose-t-il pas la
Croix & Ia suite du divin Maitre ? Pourquoi la cacherait-on 3 ceux
qui doivent la porter ?

_Le Journal de Marjuerite sera toujours le bienvenu au foyer
oit la religion et la vertu exercent leur bicnfaisant empire; il res-
tera le livre de [a famille et de 'éducation chrétiennes.

MARGUERITE A VINGT ANS

SUITE ET FIN
DU JOURNAL BE MARGUERITE

QUATRIEME EDITION.

2 beaux vol. in-12, ornés de gravures, brochés : 5 fr.

L'accucil fait au Journal de Marguerite avait 6té trop fattegre
pour que Vauteur ne s’en montrit pas reconnaissant. De toutes
K‘arts on le pressait de dire quelles avaient été les destinées de

arguerite 5 il a répondu i cet a?pel en publiant Marguerite @
vingt ans, suite et fin. du Journal de Marguerite.

Dans cette seconde partie du travail de Pauteur, nous retrou-
vons tout le talent que nous avions admiré dans la premiere partie.
C'est la méme simplicite, 1a méme délicatesse, la méme science du
eceur, Ja méme solidité de principes.

Les lecteurs avaient laissé Marguerité devenant jeune Blle, s
la retrouvent 2 Iige ou toutes les promesses de Penfance et de la
jeunesse se réalisent, A I'Aige ou s’épanouissent les vertus, oa se
recoltent les froits d’une éducation chrétienne. On avait aime
Margucrite enfant, on aimera encore aujourd’hui.

L’aateur n'a point dévie de sa route, il ne le pouvait pas, puis-
qiic Phistoire qu'il nous présente, loin d*étre une fiction, st prise
dans les realites de Lexistence. La loi que subit Marguerite cst
une loi commune, 1a loi de la soufirance, que Dieu nous impose a
tous iei-bas pour expier et pour meriter.

Ce serait une bien fatale erreur que de croire que chacun de
nous ayunt précisément sa part de tristesse et de larmes, il scrait
meilleur de n’en pas rappeler le souvenir a la jeunesse. Qui pour-
rait, en effet, aveir le privilege d’assurer ses enfunts contre le
walheur? Peisoune i testabl . Cet appreniissage vis-d-vig




—_— 12 —

de la douleur est donc indispensable, car 1a doivent se trouver un
jour le rempart qui abritera, le baume qui soulagera.

En offrant Marguerite d vingt ans 2 ses jeunes lectrices, I’au-
teur, avec ses remerctments et ses veux, leur adresse une priere,
cellé de vivre toujours de la vie chrétienne, de ne point consi-
dérer la reggion comme reléguée dans de hautes et loiniaines
sphéres, d'ots son influence ne peut s'ezercer sur la conduite,
mais de Uappeler au contraire, afin qu'elle vienne toujours
guider et sanctifier leurs actions. X

1l faut le recounaitre, lorsqu'on tient 1 la jeunesse un pareil
Itangaze, on est réellement bien digne et de lui parler et de I'ins-

ruire,

LA

CHAMBRE DE LA GRAND'MERE

ou
LE BONHEUR DANS LA FAMILLE

Un vol. in-12, avec gravure & ifr. 50.

CORALIE DELMONT
ET
LES JEUNES FILLES INCURABLI
0U
L’ORGUEIL VAINCU PAR LA CHARITE
Un beau vol. in=42 : 2 fr, 30
Se vend au proﬁtdol’(EumdeNotn—DmduSep&-Mlt

INPRIMERIE BRAU JKUNE, A VERSAILLES,

Ry







M



varzeaty GOOGle



varzeaty GOOGle



Digitized by GOOS[C



varzeaty GOOGle






varzeaty GOOGle



Digitized by GOOS[C



Digitized by GOOS[@



	Front Cover
	៧ ...
	EXPLICATIONS. ...
	les propriétés du triangle et du cercle. Beau- ...
	DEUXIÈME MAXIME. ...
	qui est la plus commune, et celle qu'enseignent ...
	TROISIÈME MAXIME. ...
	la conduite des âmes, et que, par eux...
	QUATRIÈME MAXIME. ...
	* ...
	il n'est plus bien dès qu'il nuit à notre intérieur...
	CINQUIÈME MAXIME: ...
	souvenir! par combien d'élans, presque aussi ...
	passez chaque jour quelque temps en oraison ...
	SIXIÈME MAXIME. ...
	aussi suspecte que celle des péchés mortels ...
	connaît, d'y prendre garde, et de ne pas ...
	les dispense d'une sainteté personnelle aussi ...
	Il n'y a de parfaitement simple que ce qui ...
	jouit de sa raison, et qu'après le repos de ...
	NEUVIÈME MAXIME. ...
	pugnances; le tout pourtant avec une sainte ...
	il nous invite lui-même à cette cessation, ...
	ONZIEME MAXIME. ...
	possède de gloire, de puissance et de bonheur, ...
	mille occasions. La vraie foi, celle qui opère ...
	peut-être est la seule par laquelle il prétend ...
	TREIZIÈME MAXIME. ...
	on n'a la paix du cœur ; on se prévient ...
	attaché à son sens; qui, dans le même ...
	tincte, Dieu montre quelqu'une de ses perfec- ...
	ner à ces vérités déjà connues. Car la fin ...
	QUINZIÈME MAXIME. ...
	ces du bonheur qu'il lui promet, mais il ne ...
	SEIZIÈME MAXIME. ...
	qui a pour soi le Tout-puissant? Le ...
	Vous craignez les tentations: mais Dieu, ...
	c'est alors que, je suis fort, je puis ...
	DIX-SEPTIÈME MAXIME. ...
	ments; surtout si nous sommes d'un rang, ...
	DIX-HUITIÈME MAXIME. ...
	aussi les évite-t-elle avec soin; ...
	con- ...
	DIX-NEUVIÈME MAXIME. ...
	l'on compte pour rien l'intérieur, où l'on ...
	VINGTIÈME MAXIME. ...
	" ...
	VINGT-UNIÈME MAXIME. ...
	du directeur, qui nous répond de notre état, ...
	ourner, pour ainsi dire, sans cesse la tête...
	VINGT-DEUXIÈME MAXIME. ...
	de Dieu, après tant de protestations qu'elle lui ...
	VINGT-TROISIÈME MAXIME. ...
	n'est point établie pour le juste (1). ...
	LIBRAIRIE CATHOLIQUE DE PÉRISSE FRÈRES, ...
	» loin des intérêts où se perdent tous les efforts ...
	Bientôt l'établissement de l'exposition perpétuelle du trés-saint ...
	MORALE ...
	OUVRAGES DE Mile MONNIOT. ...
	MARGUERITE A VINGT ANS ...
	CORALIE DELMONT ...

