
A propos de ce livre

Ceci est une copie numérique d’un ouvrage conservé depuis des générations dans les rayonnages d’une bibliothèque avant d’être numérisé avec
précaution par Google dans le cadre d’un projet visant à permettre aux internautes de découvrir l’ensemble du patrimoine littéraire mondial en
ligne.

Ce livre étant relativement ancien, il n’est plus protégé par la loi sur les droits d’auteur et appartient à présent au domaine public. L’expression
“appartenir au domaine public” signifie que le livre en question n’a jamais été soumis aux droits d’auteur ou que ses droits légaux sont arrivés à
expiration. Les conditions requises pour qu’un livre tombe dans le domaine public peuvent varier d’un pays à l’autre. Les livres libres de droit sont
autant de liens avec le passé. Ils sont les témoins de la richesse de notre histoire, de notre patrimoine culturel et de la connaissance humaine et sont
trop souvent difficilement accessibles au public.

Les notes de bas de page et autres annotations en marge du texte présentes dans le volume original sont reprises dans ce fichier, comme un souvenir
du long chemin parcouru par l’ouvrage depuis la maison d’édition en passant par la bibliothèque pour finalement se retrouver entre vos mains.

Consignes d’utilisation

Google est fier de travailler en partenariat avec des bibliothèques à la numérisation des ouvrages appartenant au domaine public et de les rendre
ainsi accessibles à tous. Ces livres sont en effet la propriété de tous et de toutes et nous sommes tout simplement les gardiens de ce patrimoine.
Il s’agit toutefois d’un projet coûteux. Par conséquent et en vue de poursuivre la diffusion de ces ressources inépuisables, nous avons pris les
dispositions nécessaires afin de prévenir les éventuels abus auxquels pourraient se livrer des sites marchands tiers, notamment en instaurant des
contraintes techniques relatives aux requêtes automatisées.

Nous vous demandons également de:

+ Ne pas utiliser les fichiers à des fins commercialesNous avons conçu le programme Google Recherche de Livres à l’usage des particuliers.
Nous vous demandons donc d’utiliser uniquement ces fichiers à des fins personnelles. Ils ne sauraient en effet être employés dans un
quelconque but commercial.

+ Ne pas procéder à des requêtes automatiséesN’envoyez aucune requête automatisée quelle qu’elle soit au système Google. Si vous effectuez
des recherches concernant les logiciels de traduction, la reconnaissance optique de caractères ou tout autre domaine nécessitant de disposer
d’importantes quantités de texte, n’hésitez pas à nous contacter. Nous encourageons pour la réalisation de ce type de travaux l’utilisation des
ouvrages et documents appartenant au domaine public et serions heureux de vous être utile.

+ Ne pas supprimer l’attributionLe filigrane Google contenu dans chaque fichier est indispensable pour informer les internautes de notre projet
et leur permettre d’accéder à davantage de documents par l’intermédiaire du Programme Google Recherche de Livres. Ne le supprimez en
aucun cas.

+ Rester dans la légalitéQuelle que soit l’utilisation que vous comptez faire des fichiers, n’oubliez pas qu’il est de votre responsabilité de
veiller à respecter la loi. Si un ouvrage appartient au domaine public américain, n’en déduisez pas pour autant qu’il en va de même dans
les autres pays. La durée légale des droits d’auteur d’un livre varie d’un pays à l’autre. Nous ne sommes donc pas en mesure de répertorier
les ouvrages dont l’utilisation est autorisée et ceux dont elle ne l’est pas. Ne croyez pas que le simple fait d’afficher un livre sur Google
Recherche de Livres signifie que celui-ci peut être utilisé de quelque façon que ce soit dans le monde entier. La condamnation à laquelle vous
vous exposeriez en cas de violation des droits d’auteur peut être sévère.

À propos du service Google Recherche de Livres

En favorisant la recherche et l’accès à un nombre croissant de livres disponibles dans de nombreuses langues, dont le frano̧ais, Google souhaite
contribuer à promouvoir la diversité culturelle grâce à Google Recherche de Livres. En effet, le Programme Google Recherche de Livres permet
aux internautes de découvrir le patrimoine littéraire mondial, tout en aidant les auteurs et les éditeurs à élargir leur public. Vous pouvez effectuer
des recherches en ligne dans le texte intégral de cet ouvrage à l’adressehttp://books.google.com

1

https://books.google.be/books?id=0JVVAAAAYAAJ&hl=fr


NYPL RESEARCH LIBRARIES

3 3433 089977
31

2





ZIL

Grou





5





6906





MAXIMES
SPIRITUELLES

AVEC DES
EXPLICATIONS.



A la même Librairie

OEUVRES DU P. GROU

DE LA COMPAGNIE DE JÉSUS

Morale tirée des Confessions de

saint Augustin . Nouvelle édition , revue

par le P. Cadrès . - 1 gros vol . in-12 . 4 fr .

-

L'Intérieur de Jésus et de Marie.

Nouvelle édition , revue par le P. Cadrès .

- 2 vol . in-12..... 5 fr.

La Science pratique du Crucifix , revue

par le R. P. Cadrès . 1 vol. in-18 . Nouvelle

édition..... 1 fr. 20

Caractères de la vraie dévotion. Nou-

velle édition , revue par le R. P. Cadrès .

1 vol. in-18 ... 60 c.

Manuel des âmes intérieures . Nou-

velle édition , revue par le R. P. Cadrès , de la

Compagnie de Jésus . 1 b. vol. in-12 . 2 fr.

Le Chrétien sanctifié par l'Oraison do

minicale . Nouvelle édition , revue par le

R. P. Cadrès. 1 vol . in-18 ........

Maximes spirituelles . Nouvelle édition.

-

- - 1 vol . in-18 .......

60 c.

1 fr .

Méditations en forme de retraite sur l'amour

de Dieu . Nouvelle édit.- 1 vol . in-18 . 70 c .

ร



9

MAL

MAXIMES

SPIRITUELLES

AVEC DES EXPLICATIONS ,

3
1
7
7
m

.

PAR

LE Rév. P. JEAN NICOLAS GROU

de la Compagnie de Jésus .

NOUVELLE ÉDITION.

9067

R

NOUVELLE MAISON PÉRISSE FRÈRES DE PARIS

LIBRAIRIE CATHOLIQUE ET CLASSIQUE

RÉGIS RUFFET & Cie, SUCCESSEURS

PARIS TOURNAI

38, rue Saint- Sulpice Rue du Bourdon-St-Jacques ,S

1872

Tous droits réservés

9069



THE NEW YORK

PUBLIC LIBRARY

52234

ASTOR, LEN X AND

TILDEN FOUNDATIONS.

"

R 1911 L



៧

MAXIMES

SPIRITUELLES

NEW YORK

AVEC DES EXPLICATIONS .

F
r
o
m

C
i
r
c

. D
o
p
t
AQ

m
i
l
t
o
n

G
r
a
n
g
e

B
r

J
A
N

4 1
9
1
1

1

AVANT-PROPOS.

A la fin du petit ouvrage où j'expose les ca-

ractères de la vraie dévotion , je me suis engagé

à en donner un autre sous le titre de Maximes

spirituelles, où seraient expliqués les moyens

qui concernent la pratique du dévouement.

Je m'acquitte aujourd'hui de cette promesse.

J'ai mis ces maximes en vers, afin qu'elles

fussent plus aisées à saisir et à retenir. J'y ai

joint des explications qui en développent le

sens, qui en montrent l'importance et la soli-

dité, et me donnent lieu d'entrer dans quel-

ques éclaircissements que j'ai jugés nécessai-

res. Ces explications seront courtes , eu égard

à la vaste étendue des matières , qui embrassent

presque toute la vie spirituelle . Mais j'ai tâché

qu'elles fussent claires et suffisantes . Je n'ai pas

en vue de faire un grand ouvrage, mais un

1

ཉ༑
༩
ད
་

ཤ
ད…

651



MAXIMES SPIRITUELLES .

livre que chacun pût. aisément se procurer, et

dont la lecture ne rebutât pas par sa longueur .

Afin de le rendre complet, en faveur de ceux

qui n'auraient pas l'autre écrit, j'y donne, dans

la seconde maxime , une idée succincte de la

nature du dévouement. Mais quoique je pré-

sente le même fonds, c'est sous un autre jour,

qui fera paraître la chose nouvelle à ceux

êmes qui auront lu le premier écrit .

Si je suis obligé quelquefois de dire des

choses qui peut-être ne seront pas entendues

de tout le monde, qu'on soit assuré que la pra-

tique en donnera un jour l'intelligence . Le

grand maître de la voie intérieure , c'est l'ex-

périence. Pour la bien connaître, il faut y mar-

cher; on comprend mieux à proportion du pro-

grès que l'on fait.

Que ce nom de voie intérieure n'effarouche

personne. Tout chrétien doit être intérieur . Le

règne de Dieu est au dedans de vous (1) , dit Jé-

sus-Christ. Celui en qui Dieu n'a pas établi ce

règne intérieur, ne peut ètre qu'un chrétien

imparfait.

Au reste, je proteste de la droiture de mes

intentions. Je n'ai dessein de proposer que ce

que Jésus-Christ a enseigné et pratiqué . En

parlant, quoique sobrement, de la voie passive,

et de certains états peu ordinaires, 1 peut arri-

(1) Luc, xvii, 21.



MAXIMES SPIRITUELLES .

ver que je ne m'explique pas avec assez de jus-

tesse et de précision. Qui oserait présumer

d'expliquer des matières si délicates d'une ma-

nière qui mette à l'abri de toute censure ? Mais

j'espère qu'on sera convaincu que j'abhorre

toute espèce de quiétisme, et tout ce qui peut

y conduire.

MAXIMES SPIRITUELLES.

I.

L'échelle de la sainteté,

Si nous le savons bien entendre,

Fait monter l'homme d'un côté,

Et de l'autre le fait descendre.

II.

Donner à Dieu sa liberté,

Afin qu'il en dispose en maître ;

N'avoir plus d'autre volonté

Que celle du souverain Étre.

III.

S'adresser à lui pour le choix

D'un directeur de conscience ;

Dont on écoutera la voix

Avec respect et confiance .

IV.

Marcher en présence de Dieu ;

Se le rappeler à toute heure ;

Il ne nous quitte en aucun lieu

Le cœur du juste est sa demeure.



MAXIMES SPIRITUELLES.

V.

S'occuper la nuit et le jour

De Jésus-Christ, de ses mystères ;

Et puiser le plus pur amour

Dans ses blessures salutaires.

VI.

Bien user des deux sacrements,

Dont l'un nous lave et purifie ;

L'autre de divins aliments

Nous engraisse et nous fortifie.

VII.

Dans le repos, dans l'action ,

Avoir une intention pure ;

Loin de nous la dévotion

Sans simplicité, sans droiture.

VII.

Se défier du propre esprit,

Aveugle, trompeur et perfide ;

Suivre l'esprit de Jésus- Christ,

Qui seul nous éclaire et nous guide.

IX .

Pour tout ce qui frappe les sens,

Être indifférent , insensible ;

Chercher les vrais biens au dedans

Avec toute l'ardeur possible.

X.

Ne point sortir de notre cœur,

Où Dieu se plaît à nous instruire ;

De sa paix goûter la douceur,

Et fuir ce qui peut la détruire.

XI.

Agir avec lui simplement,

Comme un enfant avec son père ;

Mettre notre contentement

Dans l'attention à lui plaire.



MAXIMES SPIRITUELLES . 5
22

XII.

Craindre surtout de résister

A son attrait qui nous invite ;

Et jamais ne lui disputer

Nulle chose, grande ou petite.

XIII.

Faire la guerre au vieil Adam,

Et ne jamais poser les armes :

Il vit en nous à notre dam,

Et nous coûtera bien des larmes.

XIV.

Laisser agir, dans l'oraison,

L'instinct que Dieu donne lui-même,

Lorsqu'il fait taire la raison

Devant sa majesté suprême.

XV.

Savourer, sans attachement ,

Les doux effets de ses caresses ;

Et porter sans abattement

Les ennuis et les sécheresses.

XVI.

Le démon, pour mieux nous tenter,

Joint la ruse à la violence ;

Opposer, pour lui résister,

La prière et la vigilance.

XVII.

Du rival de l'amour divin ,

Qui veut nous surprendre, et se glisse

Pour nous ravir notre butin,

Craindre et prévenir l'artifice .

XVIII.

Demeurer volontiers chez soi

Dans la retraite et le silence ;

Et de son temps régler l'emploi,

N'accordant rien à l'indolence.



6 MAXIMES SPIRITUELLES.

XIX.

Sous prétexte de piété,

Ne point négliger ses affaires ;

Remplir avec fidélité

Ses moindres devoirs ordinaires.

XX.

Être doux, cordial, bénin ;

Ne point se préférer aux autres ;

Passer les défauts au prochain,

Et ne point épargner les nôtres.

XXI.

Aller toujours sans s'arrêter

Et sans regarder en arrière ;

Gémir, mais sans s'inquiéter,

Sus sa faiblesse et sa misère .

XXII.

En éprouvant qu'on ne peut rien,

On sent mieux le prix de la grâce;

Et notre impuissance à tout bien

Nous convainc de son efficace.

XXIII.

Qu'aimer soit notre unique loi ;

Posséder Dieu, notre partage ;

Ici, dans l'ombre de la foi,

Au ciel sans voile et sans nuage.

XXIV.

Prions sans cesse le Seigneur

De graver au fond de notre âme,

Pour sa gloire et notre bonheur,

Ces maximes en traits de flamme.



EXPLICATIONS.

PREMIÈRE MAXIME.

L'échelle de la sainteté,

Si nous le savons bien entend

Fait monter l'homme d'un côte,

Et de l'autre le fait descendre.

Toute la sainteté du chrétien est renfermée

en deux choses : la connaissance de Dieu, et

la connaissance de soi -même. Queje vous con-

naisse, disait à Dieu saint Augustin, et queje

me connaisse. Prière courte, mais dont le sens

est d'une étendue infinie . La connaissance de

Dieu élève l'âme ; la connaissance de soi-même

l'humilie . L'une la fait monter jusqu'à l'abîme

des perfections divines ; l'autre la fait des-

cendre jusque dans l'abîme du néant et du pé-

ché. Et ce qu'il y a de merveilleux, c'est que la

mêmeconnaissance deDieu, qui élève l'homme,

l'humilie par la comparaison qu'il fait de soi-

même à Dieu ; et que la connaissance de soi-

même, qui l'humilie, l'élève par la nécessité

où elle le met de s'approcher de Dieu , pour

trouver en lui un soulagement à sa misère.



S MAXIMES SPIRITUEL
LES

.

Admirable échelle de la sainteté, où l'on

descend en même temps que l'on monte, et

dans la même proportion ! Car la véritable élé-

vation de l'homme est inséparable de sa véri-

table humiliation . Pour lui , être élevé sans

être humble , c'est être superbe ; être humble

sans être élevé , c'est être malheureux sans

ressource. Que produirait en lui la connais-

sance de Dieu la plus sublime, s'il n'était petit

à ses yeux par la connaissance de lui-même?

Il se perdrait dans la hauteur de ses pensées.

Que lui servirait pareillement de connaître

l'excès de sa bassesse et de sa misère, s'il n'y

trouvait du contre-poids dans la connaissance

de Dieu ? Il tomberait infailliblement dans un

affreux désespoir . Mais cette double connais-

sance sert à le rendre saint ; parce que pour

l'être, il faut sentir et avouer qu'on n'est rien

de soi-même, et qu'on tient tout de Dieu dans

l'ordre de la nature et de la grâce, et qu'on

attend tout de lui dans l'ordre de la gloire .

Quand je parle de la connaissance de Dieu,

je n'entends point une connaissance abstraite

et purement idéale, telle que l'ont eue les dis-

ciples de Pythagore et de Platon . Ils se sont

évanouis dans leurs vaines et stériles spécula-

tions , et n'en ont été que plus orgueilleux.

Connaître Dieu, pour le chrétien , n'est pas rai-

sonner à perte de vue sur son essence et ses

perectfions , comme un géomètre raisonne sur



PREMIÈRE MAXIME.

les propriétés du triangle et du cercle. Beau-

coup de philosophes, et même de théologiens ,

qui ont eu de grandes et belles idées de la na-

ture divine, n'en ont pas été pour cela plus

vertueux ni plus saints. Mais c'est connaître

ce que lui-même nous a révélé de la trinité de

ses personnes, et de ce que chacune d'elles a

opéré dans notre création , notre rédemption ,

notre sanctification ; c'est connaître son do-

maine, sa providence, sa sainteté, sa bonté, sa

justice, sa miséricorde ; c'est connaître la mul-

titude et l'étendue de ses bienfaits, la merveil-

leuse économie de sa grâce, la magnificence de

ses promesses et de ses récompenses , la ter-

reur de ses menaces et la rigueur de ses châti-

ments ; c'est connaître enfin le culte qu'il

exige de nous, les préceptes qu'il nous impose,

les vertus dont il nous fait un devoir, les motifs

par lesquels il nous invite à les pratiquer ; ce

qu'il nous est, en un mot, et ce qu'il veut que

nous soyons par rapport à lui .

Voilà la vraie et l'utile connaissance de Dieu,

celle que l'Ecriture Sainte nous enseigne à

toutes les pages, celle qui est d'obligation pour

tous les fidèles , à laquelle ils ne sauraient trop

s'appliquer, sans laquelle ils ne peuvent de-

venir saints, et dont la substance au moins est

de nécessité indispensable pour le salut. Voilà

quel doit être le grand objet de leurs réflexions,

de leurs méditations, et sur quoi ils doivent

1.



10 MAXIMES SPIRITUELLES.

prier Dieu sans cesse de les éclairer. Qu'ils ne se

flattent jamais d'être assez instruits, ni d'avoir

assez approfondi une si riche matière . Elle est

inépuisable en tout sens plus on y découvre

de choses , plus on voit qu'il en reste à décou-

vrir. C'est un océan qui devient plus profond

à mesure qu'on avance ; c'est une montagne

dont on ne peut jamais atteindre le sommet, et

qui, à mesure qu'on s'élève, découvre aux re-

gards un plus vaste horizon . La connaissance

de Dieu croît en nous avec la sainteté ; l'une et

l'autre peuvent croître à l'infini ; et il ne nous

est pas permis de mettre des bornes ni à l'une

ni à l'autre.

Connaissance qui ne s'arrête pas à l'esprit,

mais qui va droit au cœur, qui le touche, qui

le pénètre, qui le réforme , qui l'ennoblit, qui

l'échauffe, qui lui inspire l'amour de toutes les

vertus. Celui qui connaît bien Dieu, ne peut

manquer d'avoir une foi vive, une espérance

ferme, une charité ardente, une crainte filiale

de lui déplaire , une confiance en lui à toute

épreuve, une soumission entière à sa volonté.

Celui qui connaît bien Dieu , ne trouve point

de difficulté dans la fuite du mal et dans la pra-

tique du bien au lieu de se plaindre de la ri-

gueur de la loi , il en admire la douceur, il

l'aime, il l'embrasse dans toute son étendue ;

à ce qui est de précepte, il ajoute ce qui est de

perfection . Celui qui connaît bien Dieu, mé-



PREMIÈRE MAXIME.

prise toutes les choses d'ici-bas , et ne les juge

pas dignes de son attention : non-seulement il

ne s'empresse point d'en jouir , mais il en use

comme n'en usant point, selon le conseil de

l'Apôtre ; et passant à travers les objets péris-

sables, il s'avance à grands pas vers les biens

éternels. Ce que le monde a de plus attrayant

ne le tente point ; ce qu'il a de plus dangereux

ne le séduit point ; ce qu'il a de plus redou-

table ne l'épouvante point. Son corps est sur

la terre ; mais son âme est déjà dans les cieux

par la pensée et le désir.

On puise cette connaissance dans la lecture

des Livres saints , faite avec les dispositions con-

venables . Car combien les lisent sans les en-

-tendre, ou ne les entendent que selon la lettre,

et n'en pénètrent pas l'esprit ? Les saints Livres

sont la source de tout ce qu'il a plu à Dieu de

nous faire connaître de son essence et de ses

perfections , de ses œuvres naturelles et surna-

turelles, de ses desseins sur l'homme, de la fin

à laquelle il le destine, et des moyens pro-

pres à l'y conduire. On y voit que Dieu est

le principe de tout, qu'il gouverne tout, qu'il

rapporte tout à sa gloire, et qu'il a tout fait'

pour lui-même, ne pouvant se proposer une

autre fin. On voit le plan, l'économie et la suite

de la religion ; et comment le sort des empires,

leur élévation et leur décadence ont une étroite

liaison avec ce grand objet. Pour tout dire en



12 MAXIMES SPIRITUELLES.

in mot, tout ce qu'il importe à l'homme de

savoir par rapport à son salut, tout ce qui est

capable de pénétrer de crainte , de vénération

et d'amour pour la Divinité , est renfermé dans

les Ecritures , et ne se trouve que là .

On puise encore cette connaissance dans

les écrits des saints, et dans les ouvrages de

piété, qui ne sont qu'un développement de

ce qui est contenu dans les saintes Ecritures,

et qui sont d'autant meilleurs, qu'ils en expli-

quent mieux le sens , et en donnent une plus

parfaite intelligence.

On la puise surtout dans le commerce im-

médiat avec Dieu, dans la prière et la médita-

tion. Approchez-vous de lui , dit le prophète, et

vous serez éclairés (1 ) . Dieu est lumière, et il

n'y a en lui aucunes ténèbres ; sa présence les

fait disparaître de l'âme qui s'unit à lui dans

'oraison. Oui, l'âme sort de l'oraison plus ins-

truite de ce qui regarde Dieu , que ne le sont

les savants avec toutes leurs études . Témoin

tant de personnes simples et ignorantes, for-

mées à l'école de Dieu, qui parlent mieux de

lui, avecplus d'élévation , plus d'abondance, plus

d'onction, que les plus habiles docteurs, qui, ne

faisant point oraison , parlent et écrivent des

choses de Dieu d'une manière sèche , pénible,

sans noblesse, sans chaleur, sans sentiments.

( 1 ) Psalm. XXXIII , 6.



PREMIÈRE MAXIME. 13

Mais outre cette connaissance, qu'on peut

appeler lumineuse, parce qu'elle appartient à

l'esprit, il en est une autre toute de goût, et

qui est le partage du cœur. Celle-là a quelque

chose de plus doux, de plus nourrissant, de

plus intime . C'est une certaine expérience que

Dieu donne de lui -même et de sa possession.

Il semble dire à l'âme : Goûte et vois combien

douce est ma jouissance . L'avantage de cette

connaissance sur l'autre, est qu'elle attache

bien plus fortement la volonté à Dieu . L'âme

ici n'agit point ; c'est Dieu qui agit en elle , et

qui lui communiqué un faible écoulement de

sa félicité .

Saint Antoine connaissait Dieu de la sorte

lorsqu'il se plaignait que le soleil venait trop tôt

le tirer de son oraison ; saint François de même

lorsqu'il passait les nuits entières à répéter avec

une merveilleuse suavité ces paroles : Mon

Dieu et mon tout. Ce goût de Dieu, cette science

expérimentale a été le désir et le vœu de tous

les saints, et le fruit de leur union avec lui .

Pour que Dieu se communique ainsi à nous,

il faut se donner entièrement à lui, car il n'ac-

corde cette grâce signalée qu'à ses plus chers

amis . Quand nousaurons renoncé à tout, comme

saint François, quand Dieu sera, comme lui,

notre unique bien, alors nous pourrons dire

avec autant de vérité et de sentiment que lui :

Mon Dieu et mon tout.



14 MAXIMES SPIRITUELLES .

D'expliquer ce que c'est que ce goût divin, la

chose est impossible . Ce qui s'arrête au cœur

ne présente aucune idée à l'esprit, et ne se

rend point par les paroles. Comment le pour-

rait-on à l'égard des choses surnaturelles, puis-

que, mêmedans les naturelles , les expressions

nous manquent pour tout ce qui est de goût et

de sentiment. Dire que ce sont des rêveries et

des imaginations, parce qu'on n'a rien éprouvé

de semblable, c'est comme si l'on niait les im-

pressions de l'amour profane sur le cœur,

parce qu'on n'a point ressenti les effets de cette

passion. Ce qui est certain, est que ce goût

de Dieu,élève l'âme beaucoup plus que ne font

toutes les lumières ; qu'il la rend capable des

plus hauts desseins et des plus grands sacrifices.

La connaissance de nous-même n'est pas

moins précieuse, ni moins nécessaire à la sain-

teté que celle de Dieu . Se connaître, c'est se

rendre justice ; c'est s'estimer précisément ce

qu'on est par soi-même ; c'est se voir comme

Dieu nous voit . Or, que voit Dieu en nous ?

néant et péché, rien de plus. Il n'y a que cela

qui nous appartienne ; le reste vient de Dieu et

doit lui être attribué . Quelle profonde humilité,

quel mépris, quelle haine de soi-même n'ins-

pire pas une telle connaissance !

Je ne suis que néant par mon fonds. De toute

éternité je n'étais pas, et nulle raison ne de-

mandait que j'existasse, ni que je fusse ce que



REMIÈRE MAXIME. 15

je suis. Mon existence est un pur effet de la

volonté de Dieu : il me l'a donnée telle qu'il

lui a plu . C'est lui qui me la conserve ; et si

sa main puissante ne me soutenait à chaque

instant, je retomberais dans le néant . Mon âme,

mon corps , les bonnes qualités de l'un et de

l'autre, ce qu'il y a d'aimable et d'estimable

en ma nature, je tiens tout cela de Dieu . C'est

sur ce fonds que l'éducation a travaillé ; et, tout

considéré, cette éducation est encore plus un

don de Dieu, qu'un fruit de mon industrie et

de mon application .

Non-seulement ce que je suis, mais ce que

je possède, les créatures dont je jouis , tout ce

qui m'environne , tout ce que je rencontre quel-

que part que j'aille , tout cela est encore de

Dieu, et destiné à mon usage . Je ne suis que

néant, et hors Dieu tout est néant comme moi.

Que puis-je donc aimer et estimer en moi et

dans tout le reste ? rien que ce que Dieu y a

mis. C'est-à-dire qu'en tout ce qui n'est rien de

soi, et n'est quelque chose que par la volonté

de Dieu, je ne dois rien aimer, rien estimer

que Dieu et ses dons . Voilà déjà un beau fon-

dement d'humilité, de mépris de soi-même et

de toutes les créatures .

Mais ceci n'est encore rien . Je suis péché par

ma volonté, par l'abus que j'ai fait de ce qu'il

y a de plus excellent en moi, de ma liberté.

Qu'est-ce à dire, je suis péché ? C'est-à-dire, en



16 MAXIMES SPIRITUELLES .

premier lieu, par le fonds de mon être, et par

cela même que je suis tiré du néant, j'ai le

malheureux pouvoir d'offenser Dieu, de me

rendre son ennemi, de me soustraire à sa loi ,

de manquer à mes devoirs les plus essentiels ,

de m'écarter pour toujours de ma fin dernière :

pouvoir tellement inhérent à ma qualité de

créature, que rien ne l'en peut séparer. Pou-

voir de pécher, qui depuis la chute d'Adam est

devenu une tendance, une forte inclination au

péché, parce que j'ai perdu par sa faute le par-

fait équilibre de ma liberté, dans lequel sans

cela j'aurais été créé .

C'est-à-dire, en second lieu, depuis que j'ai

l'usage de la raison , j'ai péché réellement, je

me suis rendu coupable d'un grand nombre

d'offenses plus ou moins grièves . Car qu'ils

sont rares ceux qui ont conservé l'innocence

qu'ils ont reçue au baptême ! et pour ce qui

est des fautes vénielles , qui sont toujours un

très-grand mal, la plus éminente sainteté n'en

est pas exempte .

C'est-à-dire en troisième lieu, il n'est pas de

péché, quelque énorme qu'il soit, que je ne

sois capable de commettre, si je ne suis tou-

jours sur mes gardes, et si Dieu ne m'en pré-

serve. Que faut-il pour cela? une occasion , une

tentation, une infidélité à la grâce, qui entraî-

nera après soi les suites les plus funestes . Telle

est l'idée qu'ont eue d'eux-mêmes les plus



PREMIÈRE MAXIME . 17

Srands saints ; et l'on ne se trompera pas en

pensant de soi la même chose après eux.

C'est-à-dire, en quatrième lieu , qu'étant une,

fois tombé, je suis dans une impuissance abso-

lue de me relever de ma chute par mes seules:

forces, et de concevoir un repentir sincère de

mon péché . Si Dieu ne m'ouvre les yeux, s'il

ne touche ma volonté , s'il ne me tend une

main secourable, c'est fait de moi ; je multi-

plierai , j'accumulerai mes crimes, j'en fuirai

les remèdes, je m'endurcirai, je mourrai dans.

l'impénitence ; et ce malheur effroyable est tou-

jours à craindre pour moi, à quelque degré de

vertu que je sois parvenu.

Ce n'est pas tout ; à cette malheureuse incli-

nation au mal se joint une égale répugnance

au bien. Toute loi me gêne, et me semble une

atteinte donnée à ma liberté ; tout devoir m'est

pénible ; tout acte de vertu me coûte des ef-

forts. Bien plus, je suis incapable par moi-

même de toute œuvre surnaturelle, même d'en

avoir la pensée, d'en former le désir . J'ai tou-

jours besoin d'une grâce actuelle, qui m'ins-

pire la bonne action , et qui m'aide à la faire .

Dans cet état, qui est celui de tous les mo-

ments de ma vie, quels sentiments avantageux

puis-je avoir de moi-même ? de quoi puis-je

me glorifier ? et quel sujet n'ai-je pas de me

confondre et de m'anéantir?

Telle est la connaissance que me donne de



18 MAXIMES SPIRITUELLES.

moi la foi jointe au sentiment intérieur et å

l'expérience . Qu'il s'en faut bien que la seule

philosophie, même la plus pure et la plus saine,

m'apprenne à me connaître ainsi ! L'homme a

toujours été le grand objet de l'étude et des

réflexions des philosophes. Mais le plus beau

génie, avec toute sa pénétration et toutes ses

recherches, ne peut parvenir à se bien connaî-

tre ; et c'est, à mon avis, ce qu'il y a de plus

humiliant pour nous. Si la foi ne m'éclaire, la

raison seule ne me dirajamais que je suis sorti

du néant , et que Dieu est mon créateur ; elle

ne l'a dit à aucun philosophe de l'antiquité ; ils

ont ignoré ce premier rapport entre l'homme

et Dieu, qui est le fondement de tous les autres.

Et dans quels embarras ne les a pas jetés cette

ignorance sur l'origine de l'homme ? Quelles

étranges absurdités n'ont-ils pas débitées à ce

sujet ? Nos modernes incrédules, qui ont es-

sayé de philosopher sur le même objet, sans

avoir égard aux lumières de la révélation , n'ont-

ils pas donné dans de pareilles absurdités, ou

dans de plus grandes ?

Pour ce qui est de notre inclination au mal,

et de notre répugnance au bien , de cette dé-

fectibilité inhérente à la créature, de la nature

du péché considéré par rapport à Dieu, et de la

nécessité de la grâce ; la philosophie la plus

religieuse n'a entrevu que très-faiblement quel-

ques-uns de ces points ; elle n'a eu d'idées jus-



PREMIÈRE MAXIME. 19

tes sur aucun, et sur la plupart elle a été plon-

gée dans les plus épaisses ténèbres.

Qu'a-t-elle donc connu en cette matière ? Ce

qu'il n'est pas possible d'ignorer, les maux qui

assiégent notre vie, la faiblesse de l'enfance,

les infirmités de la vieillesse, les défauts natu-

rels de l'esprit et du corps, les passions , leur

tyrannie et leurs désordres, la nécessité de

mourir à tout âge, sans savoir néanmoins ce

que l'homme devenait après la mort. Connais-

sance triste, affligeante, désespérante, qui a

porté le plus grand nombre des philosophes à

se plaindre hautement de la nature, et à l'ac-

cuser de nous avoir traités en injuste marâtre.

Ils avaient raison , s'ils n'en savaient pas da-

vantage ; et le sort de l'homme devait leur

paraître d'autant plus déplorable, qu'ils ne

voyaient nul remède à ses maux, ni dans leurs

vains systèmes, ni dans la fausse religion du

peuple.

Cependant, toute désolante qu'était cette

connaissance, elle les révoltait plutôt qu'elle

ne les humiliait ; parce qu'en effet elle était

trop imparfaite, et que d'une part elle n'allait

pas jusqu'au fond de notre misère, tandis que

d'autre part elle ne présentait aucun contre-

poids au peu qu'elle en découvrait.

Il n'en est pas ainsi de notre sainte religion .

En même temps qu'elle rabaisse l'homme à ses

propres yeux, qu'elle l'humilie profondément,



20 MAXIMES SPIRITUELLES.

"

qu'elle le réduit au néant et au-dessous du

néant, elle le soutient, elle le console , elle ra-

nime son espoir et lui montre en Dieu les plus

grands motifs de confiance. Bien plus, elle lui

inspire une haute idée de lui-même , en lui

dévoilant sa véritable grandeur , la noblesse de

ses facultés, ses rapports intimes avec Dieu,

la sublimité de sa destination, les attentions

paternelles de la Providence , l'inestimable

bienfait de la rédemption, le prix que son âme

a coûté à un Dieu fait homme. Elle lui apprend

même à respecter son corps, comme le temple

de Dieu, et destiné à partager un jour par une

glorieuse résurrection , l'éternelle félicité de

l'âme.

Telles sont les lumières que la religion nous

donne sur l'homme ; lumières sûres, appuyées

sur les preuves inébranlables de la révélation ;

lumières vives et pénétrantes, qui augmentent

sans cesse par l'étude et la pratique de la reli-

gion ; lumières qui écrasent l'orgueil humain,

lorsqu'on examine ce qu'on est en soi , et qui

élèvent les sentiments lorsqu'on s'envisage

dans les desseins de Dieu .

Mais outre les motifs d'humilité que fournit

la méditation de l'Evangile et la pratique de sa

morale, que Dieu a bien d'autres moyens d'hu-

milier jusqu'au centre ceux qu'il destine à une

haute sainteté ! Il leur fait éprouver que leur es-

pritn'est queténèbres,leurvolonté quefaiblesse,



PREMIÈRE MAXIME. 21

que leurs plus fermes résolutions ne tiennent

à rien, qu'ils sont incapables par tous leurs

efforts de se corriger du moindre défaut ou de

faire le plus petit acte de vertu . Il permet qu'ils

sentent d'extrêmes répugnances pour leurs de-

voirs ; que les exercices de piété leur soient

pénibles, et presque insupportables par les dé-

goûts, les sécheresses, les ennuis qui les y

assiégent ; que les passions qu'ils croyaient

amorties se réveillent, et leur suscitent d'é-

tranges combats ; que le démon les tente en

mille manières, et qu'ils soient livrés en appa-

rence à toute la malice et la corruption de leur

cœur en sorte qu'ils ne voient en eux que pé-

ché et qu'inclination violente au péché. Il leur

montre à la lumière de son infinie sainteté

combien leurs motifs sont impurs, et leurs

vues intéressées , combien leurs bonnes œuvres

sont souillées par l'amour-propre, et leurs ver-

tus infectées de son poison . Il leur reproche

mille négligences , mille lâchetés , mille infidé-

lités, des recherches continuelles d'eux-mêmes,

de secrets désirs d'être estimés des autres , de

vaines complaisances , des respects humains ;

que sais-je enfin ? il les réduit à se mépriser , à

se haïr, à se regarder comme des monstres

d'ingratitude , par l'abus des grâces dont ils se

reconnaissent coupables.

Pour les rabaisser encore plus à leurs yeux,

il feint d'être indigné contre eux; i les dé-



22 MAXIMES SPIRITUELLES.

pouille de tous les dons, de toutes les grâces

sensibles et aperçues, et les laisse dans la plus'

honteuse nudité, qu'ils ne voient qu'avec hor-

reur, et ne peuvent pourtant s'empêcher devoir.

Il paraît même se retirer d'eux et les abandon-

ner ; et d'autre part, il permet qu'on suspecte

leur piété ; qu'on la taxe d'hypocrisie, qu'on

les calomnie, qu'on les persécute : il le permet

non-seulement de la part des méchants et des

chrétiens ordinaires , mais de la part des per-

sonnes vertueuses, d'une grande capacité et

d'une vie exemplaire, qui, en les décriant et

les maltraitant, s'imaginent rendre gloire à

Dieu. Jésus-Christ , le saint des saints, a voulu,

comme victime du péché, porter ces excès de

confusion et d'opprobre, et encore de plus-

grands ; et voilà les faveurs spéciales qu'il ré-

serve à ses plus chers amis . C'est ainsi que, les

consommant dans l'humilité, il consomme leur

sainteté, et les met à couvert de toute tenta-·

tion.

Montons donc et descendons par cette mer-

veilleuse échelle de la connaissance de Dieu et

de nous-mêmes. Montons aussi haut et des-

cendons aussi bas que nous le pourrons, avec

l'aide de la grâce ; et quand nous aurons fait

les derniers efforts, prions Dieu que, par des

moyens connus de lui seul , il nous élève et

nous abaisse encore davantage . Au reste , plus

on monte en effet, moins on croit monter ; et



DEUXIÈME MAXIME. 23

plus on descend, moins on croit descendre : ce-

ci paraît un paradoxe ; rien n'est pourtant plus

vrai. Plus on avance dans la connaissance de

Dieu, plus on trouve que les sentiments qu'on

a de lui, sont au-dessous de ce qu'il est et de

ce qu'il mérite. Pareillement plus on s'enfonce

dans la connaissance de soi-même, plus on est

porté à juger qu'on ne se hait pas, qu'on ne se

méprise pas assez . De cette manière , on est

élevé et humble, c'est-à-dire, on est saint sans

se croire tel.

DEUXIÈME MAXIME.

Donner à Dieu sa liberté,

Afin qu'il en dispose en maître ;

N'avoir plus d'autre volonté

Que celle du souverain Être.

Pour bien faire entendre ce que j'ai à dire

dans le développement de cette maxime, je

crois nécessaire d'établir d'abord quelques

principes dont la vérité est incontestable.

Dieu nous ayant créés avec la raison et l'in-

telligence, capables de le connaître et de l'ai-

mer, et nous ayant destinés à jouir éternelle-

ment de cette connaissance et de cet amour, a

voulu qu'un tel bonheur fût pour nous une

récompense, et par conséquent qu'il fût mé-



24 MAXIMES SPIRITUELLES .

rité. Dans ce dessein, il nous a plaicés sur la

terre pour un temps, dont lui seul connaît le

terme, et nous a doués de la liberté, c'est-à-

dire de la faculté de disposer à notre gré de

nos actions , afin qu'étant faites par notre

choix, elles fussent susceptibles de mérite ou

de démérite, de louange ou de blâme, de

récompense ou de châtiment. Le mérite, la

louange et la récompense sont donc attachés à

l'accomplissement libre des devoirs que Dieu

nous a imposés ; et le démérite, le blâme, le

châtiment suivent la violation lib re de ces de-

voirs.

La liberté, prise en soi et abs traction faite

du sujet en qui elle réside, ne renferme pas

essentiellement le pouvoir de faire le bien ou

le mal ; autrement Dieu, qui est souveraine-

ment libre, ne le serait pas, ne pouvant jamais

ni vouloir, ni faire le mal. Le pouvoir de faire

le mal ne vient donc pas en nous de la liberté ;

mais des deux autres causes, dont l'une est,

qu'étant nécessairement dépendants de Dieu

d'une dépendance morale, nos actions ont dans

sa volonté une règle qu'elles doivent suivre ;

en sorte qu'elles sont bonnes moralement, si

elles y sont conformes ; et moralement mau-

vaises, si elles s'en écartent ; et l'autre, qu'é-

tant défectibles par le fonds même de notre na-

ture, il peut arriver que dans notre conduite

nous nous écartions de cette règle . De ces deux



DEUXIÈME MAXIME. 25

causes combinées avec le libre arbitre, qui

nous rend simplement maîtres de nos actions,

vient ce fat 1 pouvoir de mal faire, qu'on ne

peut, sans injustice et sans blasphème, accuser

Dieu de nous avoir donné. A la vérité, il dé-

pendait de lui d'en empêcher l'effet; mais nulle

raison ne l'y obligeait ; et sa sagesse suprême a

jugé plus à propos de le permettre, parce qu'il

ne pouvait préjudicier à sa gloire.

La plus parfaite liberté est, sans contredit,

celle de Dieu qui ne peut vouloir que le bien.

Ainsi, plus notre libertéapprochera de la sienne,

plus elle approchera de la perfection : au con-

traire, plus elle s'en éloignera, plus elle sera

imparfaite. La volonté de pécher est donc un

défaut et un abus de la liberté ; et plus cette

volonté est forte, plus elle est passée en habi-

tude, plus aussi ce défaut est grand.

Il est évident que tout notre désir doit être

de n'abuser jamais de notre liberté, et de la

rendre, le plus qu'il est possible , semblable à

celle de Dieu, par l'amour du bien et la haine

du mal. Plus nous serons moralement néces-

sités au bien, plus nous serons libres comme

Dieu, qui y est nécessité par sa nature : plus

nous serons moralement nécessités au mal,

plus notre liberté sera enchaînée . Voilà pour-

quoi saint Paul dit que la volonté, lorsqu'elle

se livre au mal, devient esclave du péché ;

qu'au contraire, étant délivrée du péché, elle



26 MAXIMES

SPIRITUELLES

.

devient esclave de la justice (1 ) . Double esclave,

dont le premier dégrade la liberté, et le second

l'élève et la perfectionne : car Dieu lui-même

est, si l'on peut parler ainsi , esclave de la jus-

tice ; il l'est infiniment plus que nous ne pou-

vons l'être ; et c'est dans cet esclavage que con-

siste sa suprême liberté . Si l'expression d'es-

clavage n'est pas juste par rapport à lui, cela

vient de ce qu'il est à lui-même sa règle, et

qu'il ne connaît d'autre loi que sa volonté. Jé-

sus-Christ disait aux Juifs dans le même sens

que l'Apôtre : Quiconque commet le péché, est

esclave du péché ; et il ajoute : Si donc le Fils

nous délivre, vous serez vraiment libre (2) .

Or, la grâce seule peut nous affranchir de

l'esclavage du péché, et nous assurer la vraie

liberté ; d'où il suit que plus la volonté s'assu-

jettira à la grâce, plus elle fera tout ce qui dé-

pend d'elle pour s'en rendre absolument, plei-

nement et constamment dépendante , plus elle

sera libre. Sa parfaite délivrance n'aura lieu

qu'au ciel, où elle sera pour jamais confirmée

dans le bien . Mais ici-bas, quelque soumise

d'elle soit à l'empire de la grâce , elle est tou-

jours exposée au danger d'en secouer le joug,

et elle doit toujours l'appréhender.

Ce malheur sera d'autant plus à craindre

pour la volonté, qu'elle demeurera plus maî-

(1) Rom., vi, 17, 18. (2) Joan. , VIII , 34, 36.



DEUXIÈME MAXIME. 27

tresse de disposer d'elle-même ; et il sera d'au-

tant moins à craindre, qu'elle sera plus fran-

chement abandonnée à la disposition de Dieu .

Ainsi tout consiste pour elle à se remettre entre

les mains de Dieu, à n'user de son activité

propre que pour parvenir à être plus dépen-

dante de lui ; à laisser la grâce agir librement

sur elle en toute occasion, et dans toute l'é-

tendue de son opération , ne se réservant de

force que pour y correspondre par une entière

fidélité.

Ces principes posés, il est clair que le don

de sa liberté, dont parle la maxime, est la

mêmechose que la dévotion , ou le dévouement

à Dieu ; car on ne peut entendre par ce dé-

vouement qu'un engagement qu'on prend de

renoncerà sa volonté, pour suivre en tout celle

de Dieu. Ce don de la liberté peut se faire en

deux manières, dont l'une dépend de nous, et

l'autre dépend de Dieu. Il dépend de nous, en

retenant l'exercice de notre liberté, de nous

proposer fermement de l'assujettir aux inspi-

rations de la grâce, et d'être fidèles à ce bon

propos. Il dépend de Dieu de se rendre en effet

maître de notre liberté, au moyen de la ces-

sion que nous en faisons, de la gouverner im-

médiatement par lui-même, et sans lui faire

violence, de la tenir captive sous son domaine.

De là deux manieres de servir Dieu , dont l'une

se nomme la voie active , et l'autre la voie pas-



28 MAXIMES SPIRITUELLES
.

:sive toutes deux bonnes , toutes deux agréa-

bles à Dieu, toutes deux intérieures, toutes

deux propres à former des saints .

En suivant la première voie, le chrétien em-

ploie à sa satisfaction les facultés que Dieu lui

a données, sa mémoire, son entendement, sa

volonté. C'est-lui-même qui les exerce et qui

les met en œuvre. Quoique sous la direction de

la grâce, dont il est résolu de ne pas s'écarter,

il conserve néanmoins toujours le domaine de

sa liberté, délibérant, jugeant, choisissant, se

déterminant par son propre mouvement, en

tout ce qui regarde l'affaire de son salut. Il se

pénètre des vérités de l'Evangile par la médi-

tation ; il s'y affectionne par les efforts de sa

volonté ; il se les applique, et en tire des con-

séquences pour sa conduite ; il forme des réso-

lutions, et tâche de les mettre en pratique ; il

se sert de pieuses méthodes, de saintes indus-

tries que l'esprit de Dieu lui suggère, ou qu'il

trouve dans les bons livres et dans les exemples

des saints. C'est ainsi que, par des réflexions

continuelles sur lui-même, et par une applica-

tion soutenue, jointe aux secours qu'il tire de la

prière, de l'usage des sacrements, et des bons

conseils, il parvient à se corriger de ses vices

et de ses défauts et à acquérir les vertus chré-

tiennes.

La plupart de ceux qui travaillent sérieuse-

ment à leur salut, marchent par cette voie,



DEUXIÈME MAXIME. 29

qui est la plus commune, et celle qu'enseignent

les livres de piété le plus en usage parmi les

fidèles. De là tant de méthodes, tant d'exer-

cices, tant de pratiques, soit pour apprendre à

méditer, soit pour entendre saintement la

messe, soit pour se bien confesser et bien

communier. C'est toujours par cette voie qu'il

faut commencer, à moins d'un attrait particu-

lier; il y faut marcher constamment, et n'en

jamais sortir, si Dieu lui-même ne nous en tire.

Qu'on remarque bien ce point, qui est de la

dernière importance, qui obvie à bien des illu-

sions, et qui sape le quiétisme par le fonde-

ment.

On entre dans la voie passive, lorsqu'on se

sent attiré au dedans par une opération égale-

ment douce et forte de la grâce, qui, pour

donner lieu à son action, nous porte à sus-

pendre la nôtre : lorsqu'on est poussé inté-

rieurement à rendre Dieu le maître absolu de

notre cœur, à lui faire un don irrévocable de

notre liberté, à renoncer entre ses mains au

domaine naturel que l'homme a sur lui-même,

afin qu'il nous gouverne par son adorable vo-

lonté. Par ce transport, Dieu prend possession

des puissances de l'âme ; il agit sur elles, et

les fait agir à son gré ; et l'homme ne fait que

suivre, toujours librement, le mouvement qui

lui est imprimé. Il se tient dans la disposition

générale de faire à chaque moment ce que Dieu

2.



30 MAXIMES SPIRITUELLES.

veut ; et Dieu, par une inspiration secrète, lui

fait connaître à mesure ce qu'il désire de lui :

bien entendu pourtant que, sous prétexte d'ins-

piration, jamais on ne se soustrait à l'obéis-

sance qu'on doit à l'Eglise, à sa règle, à tous

ceux qui ont sur nous quelque autorité : au

contraire, il n'est point d'âmes plus dociles,

plus soumises que celles qui marchent par

cette voie.

Ici donc, tout l'exercice de la liberté humai-

ne , par rapport aux choses intérieures ( car

c'est uniquement de celles-là que je parle )

consiste à seconder la motion divine , et à ne

jamais la prévenir. Dès qu'on lui résiste ou

qu'on la prévient, on agit par l'impression du

propre esprit. Le chrétien est alors sous la

main de Dieu, comme un instrument sur qui

et par qui il opère . Ce n'est pas toutefois un

instrument purement passif, mais un instru-

ment qui consent, qui coopère par sa propre

action, souvent avec une extrême répugnance,

et en se faisant violence. La comparaison de

l'enfant écrivant sous la main du maître qui

conduit la sienne, représente très-bien l'action

principale de Dieu qui meut et dirige la vo-

lonté, et l'action secondaire de la volonté qui

obéit à l'impression qu'elle reçoit.

Il est aisé maintenant de concevoir pourquoi

cette voie est appelée passive, et en quoi elle

diffère de la voie active. Dans celle-ci , les puis-



DEUXIÈME MAXIME.
31

sances de l'âme , toujours aidées de la grâce,

s'exercent pour ainsi dire d'elles -mêmes, et

par leur
propre ressort . C'est l'enfant qui écrit

sur les exemples du maître, sous ses yeux , et

suivant ses instructions . On choisit l'objet sur

lequel on veut réfléchir ; on y applique ses di-

verses facultés : on forme des raisonnements,

on produit des affections, on examine, on déli-

bère, on consulte avec soi -même sur le parti

qu'on doit prendre ; on pèse les raisonne-

ments, et l'on se détermine . Tout cela est ac-

tif, comme l'on voit .

Dans celle-là on agit aussi ; mais l'action de

Dieu donne le branle à la nôtre . On se tient

librement attentif, souple et docile à la motion

divine, comme l'enfant soumet librement sa

main à celle du maître, dans l'intention d'en

exécuter tous les mouvements. Mais de même

que cet enfant, quoiqu'il ait la faculté d'écrire,

attend que le maître la mette en exercice ;

ainsi les puissances de l'âme liées et suspen-

dues, ne s'exercent que sur l'objet auquel Dieu

les applique, et autant qu'il les applique .

Leurs opérations sont alors plus simples, plus

intimes, et par cette raison moins aperçues :

ce qui fait que souvent on croit ne point agir

quoiqu'on agisse en effet .

L'âme, si active et si inquiète de sa nature,

subjuguée par l'action divine qui l'attire au

repos, se trouve dans un calme habituel. Dans



32 MAXIMES SPIRITUELLES.

l'oraison, nul objet distinct ne se présente à

l'esprit il n'a, pour l'ordinaire, qu'une vue

générale, obscure et confuse. Le goût de la

présence de Dieu n'est qu'un sentiment pai-

sible et continu , qui ne s'exhale point en affec-

tions marquées. Le cœur est nourri , mais sans

effort de sa part : Dieu lui présente le sein, et

il en tire son aliment par une action aussi

simple, aussi aisée que celle de l'enfant qui

tète sa mère. C'est la comparaison de sainte

Thérèse, et après elle de saint François de

Sales . Si l'on parle , si l'on écrit des choses de

Dieu, c'est sans préméditation : lui-même met

à labouche et sous la plume ce qu'il veut qu'on

dise après, on n'y pense plus, on ne s'en

souvient plus. On ne s'étudie point à déraci-

ner tel défaut, ni à acquérir telle vertu par tel

ou tel moyen : mais Dieu , par son action con-

tinuelle sur l'âme, par les pratiques qu'il en

exige, par les épreuves intérieures où il la met,

la purifie insensiblement de ses défauts, et

lui imprime les différentes vertus qu'il lui fait

exercer dans les occasions , sans qu'elle y

songe, et même sans qu'elle pense les avoir.

ས་

Il y a plus d'infus dans cette voie et plus

d'acquis dans l'autre ; tellement cependant,

que ce qui est infus est aussi acquis à sa ma-

nière, parce qu'il en coûte pour le conserver

et pour l'accroître .

Je ne parle ici que de la voie passive ordi-



DEUXIÈME MAXIME. 33

naire , autrement nommée la voie de foi nue.

L'extraordinaire, qui est très-rare, est celle

où l'on a des extases, des ravissements, des

révélations, des visions, et d'autres faveurs

semblables; et où l'on éprouve de la part du

démon, des obsessions, des vexations, et di-

vers tourments d'esprit et de corps . Je n'en

dirai rien, parce qu'on ne doit ni la désirer,

ni l'appréhender, ni être curieux de savoir

ce qui s'y passe, ni lire les livres qui en trai-

tent, hors du besoin pour conduire les autres.

Telle est en gros la différence de la voie ac-

tive et de la voie passive. Tout le monde peut

et doit marcher dans la première avec la grâce

ordinaire; il n'appartient qu'à Dieu d'intro-

duire dans la seconde. Il est vrai cependant

que beaucoup d'âmes n'entrent pas dans celle-

ci, ou ne continuent pas d'y marcher , par

leur pure faute. Il est encore vrai que, dans

l'intention de Dieu, la première servirait très-

souvent de disposition à la seconde, si l'on

correspondait plus fidèlement à la grâce , si

l'on avait plus de générosité , plus de courage,

plus de simplicité ; si l'on pouvait consentir

à se dépouiller entièrement du propre esprit ;

et si mille faux préjugés dont on est imbu n'en

fermaient l'entrée .

Comme cettevoie a sur l'autre de très-grands

avantages pour notre sanctification , puisque

c'est Dieu qui s'en charge, et qui y travaille



34 MAXIMES SPIRITUELLES .

immédiatement par lui -même, il importe ex-

trêmement de se défaire des préventions qu'on

a contre elle, et de ne rien négliger de ce qui

peut nous en ouvrir la porte ; car je suis per-

suadé que Dieu y appelle plus d'âmes qu'on

ne pense. Il ne s'agit que de bien connaître les

marques de cet appel , et de s'y rendre avec

docilité .

:

Les uns y sont conviés par un attrait inté-

rieur, dès leurs premiers ans : ɔn en voit la

preuve dans la vie d'un grand nombre de

saints . Si l'on suivait cet attrait, si des parents

vertueux et ceux qui élèvent la jeunesse, au

lieu de le combattre , le favorisaient et écar-

taient soigneusement tout ce qui lui est con-

traire si les confesseurs s'attachaient à culti-

ver les premières semences de la grâce, et à

développer ce germe de vie intérieure ; le

nombre des âmes conduites par l'esprit de Dieu

serait incomparablement plus grand , surtout

parmi les personnes du sexe, que leur éduca-

tion paisible et retirée, sans parler de leurs

dispositions naturelles, rend plus propres aux

opérations divines . La première innocence ,

où l'âme est simple, docile , dégagée de pré-

jugés, est sans contredit la plus favorable au

parfait dévouement ; et si l'on s'étudiait à y

disposer de bonne heure les enfants, par des

leçons proportionnées à leur àge, avec la sou-

plesse, la dextérité et la patience nécessaires,



DEUXIÈME MAXIME . 35

on tirerait pour la suite de merveilleux fruits

d'une pareille éducation.

D'autres, dans un âge plus avancé , après

avoir marché plus ou moins longtemps par

la voie commune, s'aperçoivent qu'ils ne peu-

vent plus appliquer leur esprit à la méditation,

ni même produire les affections qu'ils pro-

duisaient auparavant ; ils prennent du dégoût

pour les méthodes qu'ils avaient suivies jusque-

là . Je ne sais quoi les porte à suspendre toute

action à l'oraison : Dieu même les y invite,

par la paix et le calme qu'il leur fait goûter.

Quand cette disposition n'est point passagère,

mais qu'elle persévère, malgré les tentatives

réitérées qu'on fait pour suivre sa première

route, c'est une marque infaillible que Dieu

veut s'emparer de ces âmes, et les introduire

dans la voie passive.

D'autres y sont préparés par des troubles,

des agitations, des tentations, des renverse-

ments qu'ils ne peuvent concevoir ni expli-

quer. Dieu, voulant élever dans leur cœur un

nouvel édifice , ébranle l'ancien, l'abat et le

détruit jusqu'aux fondements . C'est à un con-

fesseur expérimenté, de démêler ce dessein

de Dieu, et de déterminer ceux qui sont dans

cet état de crise, à faire généreusement le sa-

crifice d'eux-mêmes , et à se livrer sans ré-

serve et sans retour, à la volonté divine. Ce

sacrifice fait, le trouble cesse, l'âmes rouve



36 MAXIMES SPIRITUELLES .

une paix qui lui était inconnue, et elle entre

dans une région nouvelle .

Il en est qui , vivant d'ailleurs dans la piété,

sont mécontents d'eux-mêmes et de leur état,

sentent que Dieu demande d'eux autre chose,

et cherchent sans pouvoir dire ce qu'ils cher-

chent. Une occasion ménagée par la Provi-

dence les adresse enfin à un homme qui sans

les connaître, et sans trop savoir pourquoi,

leur parle dês la première fois de la vie inté-

rieure. A ce mot, leurs inquiétudes cessent,

les voilà tranquilles et satisfaits ; ils ont trouvé,

lorsqu'ils s'y attendaient le moins, ce qu'ils

cherchaient depuis longtemps.

Ce ne sont pas seulement des justes, mais

encore des pécheurs, et même de grands pé-

cheurs, que Dieu appelle à la voie passive.

Les uns, au moment de leur conversion , sont

tout à coup transformés par la grâce, et de-

viennent d'autres hommes, comme une Mag-

deleine , un saint Paul, une Marie d'Egypte,

un Augustin. Les autres , après avoir passé

plusieurs années dans les exercices de la pé-

nitence, sont élevés par degrés à une sublime

contemplation . Ce qu'on aurait peine à croire

et qui est pourtant vrai, le changement subit

et merveilleux que la miséricorde divine opère

dans les pécheurs, est, pour l'ordinaire, plus

parfait et plus solide que celui des justes. Pé-

nétrés de leurs misères et de l'excès des bontés



DEUXIÈME MAXIME.' 33

de Dieu, ils se donnent à lui plus généreuse-

ment, ils s'humilient plus profondément des

faveurs qu'ils en recoivent , ils soutiennent

plus courageusement les épreuves par lesquel-

les il les purifie . De quels efforts n'est pas ca-

pable une grande âme qui, par un trait de mi-

séricorde infinie , se voit tirée des abîmes de

l'enfer, et qui, de l'empire du démon, passe

sous le domaine de Dieu ?

Tous ces hommes, tantjustes que pécheurs,

qui ont marché dans la voie passive, n'y sont

entrés que par le sacrifice qu'ils ont fait à

Dieu de leur liberté, afin qu'il en disposat

absolument ; ils lui ont dit, comme Saül ter-

rassé : Seigneur, que voulez-vous queje fasse ?

Ordonnez : je ne suis plus à moi, je vous ap-

partiens désormais. Ils n'ont pu y entrer au-

trement ; car Dieu ne prend que ce qu'on lui

donne : la violence qu'il fait à l'âme en ce mo-

ment est toujours douce, et pour se rendre

maître d'un cœur il attend son consentement.

Au reste, que peut-on appréhender, en se

donnant ainsi à Dieu ? Quel est l'objet de ses

tendres invitations , de ses vives et pressantes

sollicitations , sinon notre bien , notre vrai

bien, qu'il connaît infiniment mieux que nous,

qu'il désire plus ardemment , qu'il peut seul

nous procurer ? Notre salut n'est-il pas incom-

parablement lus assuré entre ses mainsqu'en-

tre les nôtres? Lui confier sans réserve nos



38 MAXIMES SPIRITUELLES .

plus chers intérêts, n'est- ce pas les garantir

de tous les dangers auxquels ils seraient expo-

sés de notre part et de celle du démon ? Est-il

quelqu'un d'assez puissant pour ravir notre

âme à Dieu, après qu'il en a accepté le don,

si elle n'a point la lâcheté et l'infidélité de se

reprendre ? Est-il un moyen plus efficace pour

déterminer Dieu à prendre soin de nous, que

de nous abandonner à lui ?

Au fond, que pouvons-nous pour nous sau-

ver, que ce que Dieu nous fait pouvoir ? De

qui avons-nous à craindre et à nous défier ?

Est-ce de lui ou de nous? Notre liberté est,

sans contredit, l'instrument de notre bonheur

ou de notre malheur éternel . Mais tant que

nous nous en réservons la disposition , ne

courons-nous pas toujours le risque d'en

abuser? Serons-nous également exposés quand

nous l'aurons remise à Dieu , afin qu'il la cap-

tive et l'enchaîne par les doux liens de sa

grâce? Craignons-nous qu'il n'en use malgré

nous, et que ce qu'il désirera de nous, il ne

sache pas nous amener à le vouloir? Et si nous

le voulons en effet très-librement, qu'appré-

hendons-nous de l'empire d'un maître qui ne

doit rien exiger de nous, que ce que nous con-

sentirons à lui accorder ?

Quel usage d'ailleurs plus noble, plus glo

rieux pour lui, plus conforme aux vues éter,

nelles de son amour pouvons-nous faire de



DEUXIÈME MAXIME . 39

cette liberté, le plus précieux de nos biens ,

que de nous rendre ses esclaves volontaires ,

de nous assujettir irrévocablement à lui, et de

l'inviter à exercer sur nous toute la plénitude

du domaine qui lui appartient ? Quels actes

héroïques d'hommage, de foi, d'amour, de

confiance, d'abandon, ce sacrifice ne renferme-

t- il pas? Et pourvu qu'il se soutienne jusqu'à

la fin ; pourvu que la victime, s'étant une fois

offerte en holocauste au bon plaisir de Dieu ,

se laisse paisiblement immoler, à quoi peut

aboutir cette immolation, qu'à procurer à

Dieu la plus grande gloire, et à nous assurer

la plus grande récompense ? Donner à Dieu sa

liberté , c'est en faire sur la terre le même

usage que les bienheureux en font dans le ciel .

Il est vrai que l'amour-propre s'oppose de

toute sa force à ce sacrifice : il frémit d'hor-

reur au seul mot de dévouement entier et sans

réserve de soi-même à Dieu . Quoi ? ne pouvoir

plus disposer de soi en rien ! n'être plus maî-

tre d'une pensée, d'un regard, d'une parole !

S'obliger à suivre la grâce en tout ce qu'elle

exigera de nous ! S'engager dans les routes

obscures de la foi , dans les sentiers bordés de

précipices sans savoir où l'on pose le pied ,

et croyant aller à une perte certaine ! Consen-

tir d'essuyer les plus délicates et les plus dan-

gereuses tentations, de souvenir de la part de

Dieu de rudes épreuves , d'affreux délaisse-



40 MAXIMES SPIRITUELLES.

ments, et de la part des hommes, de violentes

contradictions, des calomnies, des humilia-

tions, des persécutions ! S'étendre en un mot

sur la croix, s'y laisser attacher, et vouloir

y rester jusqu'au dernier soupir ! Car telles

peuvent être les suites de ce don que l'on fait

à Dieu de sa liberté : voilà ce que renferme le

sacrifice de soi-même ; et, soit qu'on passe ou

non par ces terribles épreuves, on s'y engage

du moins en général puisque le dévouement

n'excepte rien.

L'amour-propre se révolte à cette pensée .

Mais qu'est-ce que l'amour-propre ? Un amour

aveugle et mal entendu de nous-mêmes ; un

fruit malheureux du péché, un ennemi de

Dieu et de notre bonheur, que l'Evangile nous

ordonne de combattre et de poursuivre sans

relâche ; qui nous fermera l'entrée du ciel,

jusqu'à ce qu'il soit tout à fait détruit ; et

dont il faut que l'âme soit entièrement pu-

rifiée, soit ici-bas, soit dans les flammes du

purgatoire, avant que de jouir de la posses-

sion de Dieu.

S'il en est ainsi , il me semble que plus l'a-

mour-propre s'oppose à ce sacrifice, plus c'est

pour nous une raison pressante de le faire ;

puisque non-seulement il ne connaît pas nos

vrais intérêts, mais il y est absolument con-

traire. Est-il donc étonnant qu'il s'oppose à

ce qui l'attaque et le menace d'une ruine en-



DEUXIÈME MAXIME. 41

tière ? Si cet amour et l'amour de Dieu se dis-

putent la possession de notre cœur, qui ne

peut se partager entre eux deux , ne devons-

nous pas saisir avec joie le moyen le plus sûr

de nous délivrer de ce poison funeste, lors-

que Dieu lui-même veut bien se charger de

nous en guérir? Ne vaut-il pas mieux qu'il soit

consumé ici-bas par le feu de la charité avec

une gloire incomparable pour Dieu et un mé-

rite égal pour nous, que de l'être par la justice

divine dans le purgatoire, sans qu'il en re-

vienne aucune gloire à Dieu, ni à nous aucun

accroissement de mérite ? Souffrance pour

souffrance , quelle est la plus grande? Ici,

c'est une justice apparente et une miséricorde

réelle là, c'est une justice pure, inexorable,

qui exerce tous ses droits sans aucun ména-

gement. Ici, les peines ont leurs intervalles

de repos et de consolations : là , rien ne les

surprend ni ne les interrompt . Ici, la grâce .

soutient et répand sur les croix une douce

onction qui est inconnue dans le purgatoire.

Si l'on a de la foi , si l'on a quelque étincelle

d'amour de Dieu , si l'on s'aime véritablement

soi-même, sous quelque point de vue qu'on en-

visage la chose, y a-t-il à balancer?

Je dis , si l'on s'aime véritablement soi-

même. Car enfin , qu'est-ce que s'aimer ? c'est

vouloir son souverain bien ; c'est travailler à



42 MAXIMES SPIRITUELLES .

se le procurer . Par conséquent , c'est aimer

Dieu, sa gloire, ses intérêts dans lesquels sont

renfermés les nôtres . Nous nous aimerons sans

doute dans le ciel . Mais de quelle manière ?

Du même amour dont nous aimerons Dieu : il

ne nous sera pas libre d'associer aucun autre

amour à celui-là : et si nous pouvions y for-

mer un acte d'amour réfléchi sur nous-mêmes,

nous décherrions sur-le -champ de la béatitude.

Commençons dès cette vie de nous aimer ainsi,

en nous donnant à Dieu pour n'aimer plus

que lui seul. Cet amour qui consumera là-haut

notre félicité, nous en fera goûter ici-bas les

prémices. J'ajoute une dernière considéra-

tion c'est que dès l'instant qu'on a formé cet

acte généreux de dévouement, si l'on venait

à mourir, Dieu nous en tiendrait compte,

comme si nous avions passé une longue vie

dans l'exercice continuel de ce dévouement :

parce que la volonté y aurait été tout entière

de notre part, et que l'exécution n'aurait pas

dépendu de nous.

Si l'on m'objecte que la voie passive n'est

point ouverte à quiconque désire d'y entrer,

et que, de mon aveu , il faut attendre que Dieu

nous y appelle : je n'en disconviens pas. Mais

je dis qu'il est de certaines dispositions qui

nous préparent à cet appel , et que ces dis-

positions sont en notre pouvoir. Je dis encore



DEUXIÈME MAXIME. 43

que, quand même Dieu ne nous y appellerait

pas, nous aurions toujours le mérite de nous y

être préparés.

La première de ces dispositions est de con-

cevoir un désir sincère, mais tranquille et

sans empressement, d'être sous le domaine de

la grâce, et de s'offrir souvent à Dieu, afin

qu'il daigne établir son règne dans notre cœur

et le gouverner à son gré. La seconde est de

faire toutes nos bonnes œuvres dans la vue

d'obtenir ce bonheur. La dernière est d'être

extrêmement fidèles à Dieu, et de correspon-

dre à toutes ses inspirations selon notre état

présent.

On pourra faire à cette intention la prière

que voici elle est d'un grand saint, qui a été

tout dévoué a la gloire de Dieu .

Seigneur Jésus , acceptez le don de ma li-

berté dans toute son étendue recevez ma

mémoire, mon entendement et ma volonté.

Tout ce que j'ai, tout ce que possède, je le

tiens de vous. Je vous le rends et vous le re-

mets, pour le gouverner selon votre bon

plaisir. Donnez-moi votre amour et votre

grâce : je serai assez riche, et je ne vous de-

manderai rien autre chose . Ainsi soit-il.



44 MAXIMES SPIRITUELLES
.

TROISIÈME MAXIME.

S'adresser à lui pour le choix

D'un directeur de conscience ;

Dont on écoutera la voix

Avec respect et confiance.

La grande raison qui doit porter le chrétien

à se dévouer à Dieu, est qu'il est le premier,

et à parler proprement, l'unique directeur des

âmes. Jésus-Christ n'est pas seulement la voie

qu'il nous montre dans sa doctrine et dans ses

exemples il est encore son guide intérieur ;

il est le pasteur qui fournit les bons pâturages,

et qui, par des inspirations et des motions se-

crètes, y conduit ses brebis . Ce qui n'empêche

pas que, suivant l'ordre de la providence qu'il

a établi, il ne se serve pour la direction des

âmes du ministère des prêtres, auquel il atta-

che ses grâces, leur donnant par eux les avis et

les instructions nécessaires . Il est toujours

le maître intérieur : lui seul parle et peut par-

ler au cœur. Mais il lui parle surtout, lorsque

ses ministres parlent à l'oreille dans l'exercice

de leurs fonctions ; il veut qu'on les écoute et

qu'on leur obéisse, comme représentant sa

personne.

Ainsi, puisque les prêtres sont le moyen

principal et ordinaire que Dieu emploie pour



TROISIÈME MAXIME.' 45

la conduite des âmes , et que, par eux, il les

introduit et les dirige dans le chemin de la

perfection chrétienne ; quiconque aspire à cette

perfection (et tous y doivent aspirer , chacun

selon son état), lorsqu'il est libre sur le choix

d'un directeur, doit consulter Dieu, afin qu'il

l'éclaire dans ce choix, et l'adresse à celui

qu'il lui a destiné pour le conduire . C'est ce

que Dieu ne manque jamais de faire lorsqu'on

le prieavec confiance sur cet important objet.

Malheur à ceux qui, dans une délibération

de cette conséquence, ont égard à des motifs

humains,ou s'en reposentsur leur propre pru-

dence, ou écoutent les suggestions de l'amour-

propre et de la nature qui cherche à être flattée

et ménagée, ou s'en tiennent à des conseils

qu'évidemment l'esprit de Dieu n'a pas inspi-

rés ! ils se tromperont infailliblement, et ne

reviendront peut-être jamais de leur erreur.

Car il n'est point de matière sur laquelle on

s'aveugle plus aisément, et où il soit plus dif-

ficile de se guérir de ses préventions. C'est

donc à Dieu surtout qu'il faut s'adresser, mais

avec des vues droites , pures et désintéressées,

et dans la résolution de prendre celui qu'il nous

indiquera, malgré nos préjugés, malgré même

nos répugnances et nos aversions, enfin, mal-

gré toutes les considérations humaines.

Ce que je dis du choix d'un directeur , doit

s'entendre, non-seulement lorsqu'on n'en a

3.



46 MAXIMES SPIRITUELLES
.

point, mais encore lorsqu'il est question d'en

changer. Car on a quelquefois de très-justes

raisons de quitter son confesseur, soit qu'il ne

soit pas assez éclairé, soit qu'il ne se donne

pas toute la peine et les soins nécessaires, soit

que sa conduite soit trop humaine, soit qu'il

manque de fermeté ou de douceur , soit pour

beaucoup d'autres causes sur lesquelles on a

lieu de juger qu'il ne nous convient pas . Alors,

après avoir mûrement examiné la chose devant

Dieu, il faut prendre son parti sans balancer,

et passer par- dessus toutes les vaines consi-

dérations qui pourraient arrêter.

Le choix dont il s'agit est d'autant plus dé-

licat, que les bons directeurs sont très-rares,

et que les marques extérieures auxquelles on

croit pouvoir les reconnaître sont très-fautives .

Saint François de Sales disait qu'à peine s'en

trouvait-il un entre mille, et même entre dix

*mille. L'expression est sans doute un peu exa-

gérée ; toujours est-il vrai qu'ils ne sont pas

communs; il est aisé de s'en convaincre, si

l'on réfléchit sur l'assemblage des qualités qui

forment le parfait directeur . Car ce doit être

un homme intérieur et d'une grande expé-

rience dans les choses spirituelles, entièrement

mort à lui-même, intimement uni à Dieu, dé-

pouillé de tout esprit propre, qui ne prétende

pointdominer, ni s'asservir les âmes qu'il con-

duit ; un homme qui ne cherche en rien sa



TROISIÈME MAXIME. 47

gloire ni ses intérêts, mais la gloire et les in-

térêts de Dieu ; qui ne soit susceptible d'autre

attachement que celui qu'inspire la charité ;

qui exerce son ministère avec une pleine indé-

pendance ; un homme au-dessus de toute mé-

thode et de tout système, infiniment souple

aux inspirations de la grâce , et qui puisse pren-

dre comme elle mille formes différentes , pour

se plier aux diverses dispositions des âmes,

et aux desseins de Dieu sur elles : qui sache,

comme l'Apôtre, donner du lait aux enfants ,

une nourriture plus solide à ceux qui sont plus

avancés , et se proportionner à chaque âge et

à chaque état de la vie spirituelle ; un homme

sage, mais d'une sagesse toute divine , doux

sans mollesse, compatissant sans faiblesse,

ferme sans roideur, zélé sans empressement ;

qui s'accomode à tous les esprits, à tous les

caractères ; qui condescende jusqu'à un cer-

tain point aux misères , aux préjugés et aux

infirmités humaines ; qui soit surtout d'une

patience à toute épreuve, d'une égalité d'âme

inaltérable ; qui reprenne ou qui console, qui

pousse ou qui arrête, qui cède ou qui résiste à

propos , qui soutienne, qui encourage, qui hu-

milie, qui manifeste ou qui cache à l'âme son

progrès selon le besoin ; un homme, en un

mot, qui ne mette rien du sien dans la direc-

tion ; qui seconde l'œuvre de Dieu, sans la pré-

cipiter ni la retarder ; qui suive la gràce pas à



48 MAXIMES SPIRITUELLES .

pas , qui aille toujours aussi loin qu'elle, et

jamais au delà. De tels hommes sont-ils

communs aujourd'hui ? l'étaient- ils même au

temps de saint François de Sales, où la vie

intérieure était plus connue et plus pratiquée?

On ne saurait donc trop prier, pour obtenir

de Dieu qu'il nous donne un directeur de ce

caractère, puisque c'est une des plus grandes

grâces qu'il puisse nous faire, une grâce qui

est pour nous la source de toutes les autres,

une grâce qui, si nous savons en bien user,

nous conduira sûrement à la perfection . Ne

serait-ce pas une présomption insupportable

de se croire en état de faire un tel discerne-

ment par ses propres lumières ? Et ne serait-

ce pas le plus dangereux des abus de s'en

rapporter là-dessus à des conseils humains, ou

de ne s'y pas conduire par les vues les plus

saintes?

Ceci regarde plus spécialement les commu-

nautés religieuses, que tout autre qu'un saint

n'est guère en état de bien diriger, soit qu'il

s'agisse d'y entretenir la ferveur, ou de la faire

revivre. Il est à souhaiter, pour mille bonnes

raisons, que toutes les filles d'une commu-

nauté aillent au même confesseur ; il faut, par

conséquent, qu'il leur convienne à toutes; et

jamais il ne leur conviendra, jamais il ne pro-

curera leur avancement, jamais il n'établira

ou ne maintiendra parmi elles la régularité,



TROISIÈME MAXIME. 49

l'union , la charité , s'il n'a dans un degré émi-

nent les qualités dont je viens de faire l'énu-

mération.

Je sais qu'on n'est pas toujours le maître du

choix de son confesseur, et qu'il arrive souvent

que ceux qui en décident pour nous ne sui-

vent pas les intentions deDieu. C'est un grand

inconvénient sans doute de tomber, soit qu'on

le sache ou non, entre les mains d'un directeur

qui n'a pas les qualités requises . Mais alors

Dieu supplée au défaut de son ministre ; il se

charge de nous faire marcher lui- même dans

ses voies ; et jamais il ne nous manquera, si

nous ne lui manquons les premiers . C'est ainsi

qu'il dirigea Paul et Marie Egyptienne dans le

désert ; c'est ainsi que dans les pays infidèles

il dirige des chrétiens privés presque de tout

secours, et qui voient à peine une fois l'an

les missionnaires . C'est ainsi que dans les

campagnes , sous des curés peu zélés ou igno-

rants, le Saint-Esprit conduit immédiatement

de bonnes âmes , et leur apprend les secrets de

la vie intérieure.

Quoi qu'il en soit, lorsqu'on a lieu de croire

que la Providence nous a adressés à celui

qu'elle nous destinait ; lorsqu'on sent que ses

paroles éclairent nos ténèbres, dissipent nos

doutes, réveillent notre langueur, échauffent

notrecœur , et nous portent à servir Dieu d'une

manière digne de lui ; lorsqu'on reconnaît par



50 MAXIMES SPIRITUELLES .

expérience que cet homme est pour nous l'or-

gane de Dieu, qu'il seconde en effet les opé-

rations secrètes de la grâce, et surtout qu'il

nous conduit par la voie du recueillement , de

l'oraison et de la mortification intérieure (car

c'estlà la pierre de touche des véritables direc-

teurs) , il ne faut point hésiter à nous livrer en-

tièrement à lui , à nous ouvrir avec la plus

parfaite confiance, et à lui développer les re-

plis les plus cachés de notre cœur.

Pour l'ordinaire, Dieu inspire , au commen-

cement, de lui faire une confession générale ,

pour l'instruire non-seulement de nos fautes

passées, mais des grâces que nous avons re-

çues, des dangers dont nous avons été préser-

vés, des attraits intérieurs que nous avons

suivis ou négligés, des vices et des tentations

auxquels nous sommes le plus sujets . Par ce

moyen, il connaît toute la suite de notre vie ,

notre caractère, les dispositions habituelles de

notre âme, les diverses tentatives de la grâce

sur nous, les obstacles qui nous arrêtent , le

degré précis où nous en sommes ; il est plus en

état de discerner ce que Dieu attend de nous

et comment il doit coopérer à ses desseins.

C'est ainsi qu'un médecin habile, pour asseoir

son jugement sur un tempérament, pour le

guérir ou le maintenir en parfaite santé, se

fait rendre compte du régime de vie qu'on a

suivi , des maladies qu'on a essuyées, des in-



TROISIÈME MAXIME. 51

dispositions du corps habituelles ou passagè-

res, des remèdes qui ont produit un bon ou un

mauvais effet ; enfin, de tout ce qui peut lui

donner une pleine connaissance de la com-

plexion d'un homme etlui indiquer les moyens

qu'il doit mettre en œuvre, selon les règles de

son art.

Cette ouverture ne peut aller trop loin, en

ce qui concerne les dispositions intérieures ;

et dans tout le cours de la direction, il ne faut

jamais rien laisser ignorer, ni des vues que

Dieu nous donne, ni des penchants ou des ré-

pugnances de la nature, ni des suggestions du

malin esprit, dont il nous est impossible de

démêler par nous-mêmes les ruses et les arti-

fices. Ce qu'un orgueil secret, ou quelquefois

une tentation du démon nous porte à cacher ou

à déguiser, est toujours ce qu'il nous importe

le plus de déclarer ; et quelque humiliation

qui doive nous en revenir, il ne faut jamais le

taire.

On doit prendre garde aussi de se laisser

aller à des soupçons, à des préventions contre

le directeur, à mille imaginations qui nous

passent par l'esprit, ou que le démon y jette à

dessein d'altérer notre confiance. Car c'est à

quoi il vise le plus ; et dès qu'il s'aperçoit

qu'un directeur travaille fortement à notre

avancement spirituel, il ne manque guère de

nous inspirer pour lui de la défiance et de



52 MAXIMES SPIRITUELLES .

l'éloignement. On ne saurait donc être trop en

garde sur ce point . Le mal vient presque tou-

jours de ce qu'on se permet des réflexions sur

la manière dont on est conduit . Pourquoi m'a-

t-il défendu cela ? Quelle raison a-t-il eue de

me traiter de la sorte ? Là-dessus on raisonne,

on juge, on censure, la confiance s'ébranle ,

l'obéissance chancelle , l'on perd de vue Dieu,

et l'on ne fait plus attention qu'à l'homme.

Je dirai ici en passant, qu'une des marques

les moins équivoques de la disposition d'une

âme à la vie intérieure , est cette candeur, cette

belle franchise qui engage à ne rien dissi-

muler, ni de ses défauts, ni de ses fautes, ni

des motifs qui les ont fait commettre ; à ne

point s'excuser ; à dire sans détour ce qui peut

nous humilier, et diminuer la bonne idée qu'on

aurait de nous. Quelle est rare et précieuse

aux yeux de Dieu cette ingénuité qui suppose

beaucoup de droiture et d'humilité!

Mais il ne suffit pas de s'ouvrir avec con-

fiance à un confesseur ; il faut encore écouter

avec respect ses avis et ses décisions, comme

s'ils sortaient de la bouche de Dieu même. Il

ne faut point contester, ni disputer avec lui,

ni même raisonner intérieurement sur ce qu'il

nous dirait de contraire à nos idées . Nous de-

vons soumettre , en ce qui touche la conscience,

notre manière de penser à la sienne ; croire de

nous , de nos dispositions , de nos actions, le



TROISIÈME MAXIME . NB

bien et le mal qu'il nous en dit ; ne pas justi-

fier ce qu'il condamne, ni par une fausse hu-

milité condamner ce qu'il approuve. On dit

pour ses raisons, qu'on ne s'est pas assez

bien expliqué, qu'il ne nous connaît pas , qu'il

ne voit pas si bien que nous ce qui se passe

dans notre intérieur ; vains prétextes pour

avoir droit d'exercer son jugement propre. Le

confesseur juge mieux que nous de nous-

mêmes ; ne lui cachons rien sciemment ; après

quoi, soyons tranquilles.

Outre que nous sommes aveugles sur ce qui

nous regarde, pouvons-nous ignorer que Dieu

veut nous conduire par la foi et par l'obéis-

sance ; que nous allons directement contre son

intention, en réfléchissant trop sur nous-mê-

mes et en nous établissant non-seulement nos

juges, mais les juges de nos conducteurs ? Ne

savons-nous pas aussi que le démon essaie de

nous jeter dans la présomption, ou dans l'abat-

tement, en nous représentant ou meilleurs ou

pires que nous sommes ? Ces jugements qu'on

porte de soi et de ses actions, sans docilité et

sans soumission, sont toujours dictés par l'a-

mour-propre ; ils sont la source des erreurs

de la conscience et de l'aveuglement funeste

qui en est la suite ; ils sont le principe des

scrupules, des anxiétés , et de toutes les peines

intérieures qu'enfante l'imagination ; ils expo-

sent une âme aux piéges les plus subtils



54 MAXIM ES SPIRITUELLES .

du démon et aux illusions les plus dange-

reuses .

La vie spirituelle a ses dangers , et de très-

grands dangers , si elle est mal conçue et mal

prise ; et il est assez ordinaire de s'en faire de

fausses idées . Ce mal est inévitable pour qui-

conque prétend être juge , par rapport à soi ,

des opérations de Dieu ou du démon, et dis-

cerner par son propre esprit ce qui vient de la

nature ou de la grâce . Il faut donc, après avoir

déclaré sincèrement et nettement son état in-

térieur, se soumettre humblement et sans rai-

sonner, à ce que le directeur en décide. Quand

même il setromperait, et ce qui peut lui arri-

ver, puisqu'il n'est pas infaillible, il n'en ré-

sulterait aucun inconvénient pour nous ; Dieu

bénirait toujours notre soumission et notre

obéissance ; il empêcherait ou réparerait les

suites de l'erreur. Il y est engagé par sa

providence, parce qu'il veut qu'on le regarde

lui-même dans le ministre qui tient sa place.

Ce principe est le fondement assuré, l'unique

base dela conduite spirituelle .

Je conviens qu'il faut une grande foi , pour

envisager toujours Dieu dans un homme qui,

après tout, est sujet à erreur, et n'est pas

exempt de défauts ; que ce n'est pas un léger

sacrifice de renoncer, en ce qui nous intéressé

le plus, à nos propres idées, à de fortes et vives

imaginations , à des persuasions, et même à ce



TROISIÈME MAXIME. 55

qui nous paraît une entière certitude . Mais ,

sans ce sacrifice, point d'obéissance du juge-

ment, et sans cette obéissance, point de véri-

table direction.

Enfin, on doit exécuter ponctuellement et

fidèlement tout ce que le directeur ordonne ;

et si l'on y a manqué par lâcheté, par faiblesse,

par quelque raison que ce soit, lui en rendre

compte. Ce n'est que par cette fidélité qu'on

peut avancer. Il nous prescrira souvent des

choses fort pénibles à la nature ; des pratiques

humiliantes , surtout à l'égard du prochain ;

des pratiques d'un assujettissement continuel ,

quelquefois des pratiques petites et minutieuses

en apparence, que notre orgueil dédaignera ;

des pratiques opposées à nos idées , à notre

caractère, à nos plus chères inclinations ; et

s'il a l'esprit de Dieu , il est nécessaire qu'il en

agisse ainsi, puisque le but de Dieu , qu'il veut

seconder, ne peut être que de nous faire mou-

rir à nous-mêmes. Il faut être déterminé à lui

obéir en toutes choses où l'on ne verra point

de péché manifeste ; et si l'on croit avoir lieu

de lui faire quelque représentation , elle doit

toujours être soumise à sa décision .

L'on auraittort de lui alléguer des difficultés,

ou des impossibilités, souvent imaginaires,

qui sont l'effet d'une forte prévention ou de la

tentation. En tout cas, après les avoir allé-

guées, s'il n'y a aucun égard, il faut céder, et



56 MAXIMES SPIRITUELLES .

se résoudre à obéir. On peut s'assurer de trou-

ver dans l'exécution plus de facilité qu'on ne

pensait. Rien n'est impossible à la grâce et à

l'obéissance, et s'il fallait faire de grands ef-

forts pour se surmonter, la victoire en serait

d'autant plus glorieuse et plus méritoire pour

nous. Les vertus sont un don de Dieu ; il les

accorde presque toujours en récompense de

quelque effort signalé, après lequel ce qui

nous coûtait le plus devient aisé. On voit des

preuves sans nombre de ceci dans les vies des

saints.

QUATRIÈME MAXIME .

Marcher en présence de Dieu ;

Se le rappeler à toute heure ;

Il ne nous quitte en aucun lieu ;

Le cœur du juste est sa demeure.

Il n'est point d'exercice spirituel plus recom-

mandé que celui dela présence de Dieu; il n'en

est point de plus utile, ni de plus propre à

nous avancer dans la vertu ; c'est un moyen

indispensable. Comment devenir saint, et par-

venirà l'union avec Dieu, si l'on ne s'occupe

habituellement de sa présence? C'est un moyen

très-efficace. Peut-on , ayanttoujours Dieu pré-

sent, ne pas chercher à lui plaire en tout, et



QUATRIÈME MAXIME . 37

ne pas éviter ce qu'on croit lui déplaire? C'est

un moyen très-simple, qui, dans sa simplicité,

embrasse tous les autres. Dieu présent suggère

à chaque instant à l'âme attentive ce qu'elle

doit faire. C'est un moyen très-doux . Quoi de

plus délectable que le souvenir continuel de

Dieu, pour quiconque veut l'aimer et être tout

à lui ! Enfin, c'est un moyen dont la pratique

n'a rien que d'aisé, pour peu qu'on ait de bonne

volonté.

Marchezen ma présence, dit Dieu àAbraham,

et vous serez parfait (1) . Il ne lui demande que

ce point, parce qu'il renferme tout. David dit

de lui-même, qu'il s'appliquait àavoir toujours

Dieu présent en sa pensée (2) . Et pourquoi cela?

Parcequ'il est à ma droite, ajoute-t-il, afin que

riennem'ébranle . S'il n'eût pas manquéde fidé-

lité à cet égard , la vue d'une femme ne l'eût

pas entraîné dans l'adultère, et de l'adultère

dans l'homicide . Tous les saints, tant de l'an-

cien Testament que du nouveau, n'ont rien eu

de plus à cœur que cette pratique : c'est un fait

connu, sur lequel il n'est pas besoin que j'in-

siste. Je n'en exposerai pas non plus les avan-

tages, parce qu'il n'est personne, ni juste, ni

pécheur, qui puisse en douter. Je me bornerai

donc à deux points : le premier, à bien expli-

(1 ) Genes. , xvii, 1.

(2) Psalm. xv, 8.



58 MAXIMES SPIRITUELLES.

quer ce qu'il faut entendre par marcher en la

présence de Dieu ; le second, à indiquer les

moyens qui facilitent cet exercice.

La présence de Dieu peut s'envisager sous

différents rapports. Dieu est présent à tout par

son immensité. Cette présence est nécessaire,

et s'étend aux méchants comme aux bons, aux

damnés comme aux bienheureux, à toutes les

créatures animées et inanimées .

Dieu est encore présent à tout par sa provi

dence, voyant tout, non-seulement les actions,

mais les pensées les plus secrètes ; voyant le

bien pour l'approuver et le récompenser ; le

mal, pour le condamner et le punir : prenant

soin de tout, dirigeant tout, selon ses desseins

éternels ; et malgré tous les obstacles, faisant

tout servir à sa gloire.

Dieu est présent d'une manière spécialedans

les justes, par la grâce sanctifiante . Le cœur

du juste est sa demeure, dit saint Grégoire,

pape. Cette présence est une présence de bien-

veillance, de charité et d'union ; elle est le

principe de nos mérites ; elle nous rend en-

fants de Dieu, agréables à ses yeux, et dignes

de le posséderun jour éternellement : elle nous

est communiquée par le baptême, on la recou-

vre par la pénitence : elle est habituelle et dure

aussi longtemps que l'on conserve la grâce à

laquelle elle est attachée. Quoiqu'aucun juste

ne puisse se répondre de cette présence de



QUATRIÈME MAXIME. 59

Dieu en sol, parce que personne ne sait s'il

est digne d'amour ou de haine néanmoins ,

quand il a fait ce qui lui est prescrit pour se la

procurer, il peut sans présomption croire que

Dieu l'en a favorisé, et doit faire tout ce qui

dépend de lui pour s'y maintenir.

Dieu est présent à l'âme par la grâce ac-

tuelle, qui éclaire l'esprit et attire la volonté.

Cette présence a ses intervalles ; car quoique

la grâce nous soit toujours offerte , elle n'agit

pas toujours, parce que son action suppose de

notre part certaines dispositions . Cette pré-

sence agit plus ou moins sur les pécheurs à

qui elle reproche leurs crimes, et qu'elle in-

vite au repentir . Il en est qu'elle poursuit sans

relâche, et qui ne peuvent rentrer un instant

en eux-mêmes, sans entendre la voix de Dieu

qui les rappelle. A plus forte raison agit-elle

sur les justes, pour les détourner du mal, les

exciter au bien et sanctifier toutes leurs œu-

vres . Elle se fait d'autant plus sentir, et elle

est d'autant plus efficace, que notre attention

et notre fidélité sont plus grandes.

Enfin, il est une présence de Dieu, qui con-

siste dans une paix infuse habituelle . Cette pré-

sence se fait d'abord remarquer par sa douceur,

qui surpasse tout sentiment, au témoignage de

saint Paul. Ensuite, elle L'est plus qu'aperçue,

sans être goûtée, et l'on finit par en jouir,

comme on jouit de la santé, sans y faire de



60 MAXIMES SPIRITUELLES.

réflexion. Dieu ne gratifie pas ainsi de sa pré-

sence tous les justes , mais seulement ceux dont

il prend une possession spéciale, et qu'il veut

mettre dans l'état passif. Les autres n'en éprou-

vent que les effets passagers.

Ces différentes présences ainsi expliquées, il

est aisé de concevoir ce que c'est que marcher

en la présence de Dieu. Ce n'est pas simplement

s'occuper de Dieu, par la pensée, comme peut

faire un philosophe ou un théologien qui mé-

dite sur les choses divines , sans aucun retour

sur soi ; mais c'est penser à Dieu , relativement

à nos mœurs et à notre conduite , et tirer de

cette pensée des conséquences morales, pour

le règlement de notre vie . Ainsi , dans l'exer-

cice de la présence de Dieu, c'est une volonté

droite et pieuse qui doit diriger l'entendement,

et le cœur y a toujours la principale part.

C'est aussi se faire une fausse idée de la pré-

sence de Dieu, que de faire consister cette pra-

tique dans de violents efforts d'esprit, pour

se rendre la pensée de Dieu continuelle . Cela

n'est point praticable, même dans la solitude

la plus entière, et dans le dégagement le plus

absolu des choses d'ici-bas : combien moins

l'est-il pour ceux qui vivent dans le monde,

distraits par les besoins de la vie, par les em-

barras domestiques, par les affaires et par une

foule de rapports inévitables ? Dira-t-on qu'ils

sont dispensés de s'appliquer à la présence de



QUATRIÈME MAXIME. 61

Dieu? Ils le seraient sans doute , s'il était vrai

que, pour avoir Dieu présent, il ne fallût pen-

ser à nul autre objet. Mais non : nul chrétien

n'est dispensé de cet exercice à raison des oc-

cupations de son état ; parce qu'en effet il est

très-compatible avec la vie d'ailleurs la plus

occupée.

On marche donc en la présence de Dieu, lors-

que, pouvant disposer de son temps, on a des

exercices réglés qui rappellent à Dieu en diffé-

rentes heures du jour, tels que la méditation

ou l'oraison, la messe, les lectures de piété,

les visites au Saint-Sacrement, les prières vo-

cales ; et que du reste on s'applique sous ses

yeux à des choses honnêtes et utiles, évitant

l'oisiveté, et ne laissant point aller son imagi-

nation ni son cœur sur des objets ou mauvais

ou dangereux, ou même propres à dissiper

l'âme .

On y marche, lorsque, le travail remplis-

sant la journée, outre la prière du matin et du

soir, dont rien ne peut exempter un chrétien,

on offre à Dieu ses principales actions, on le

bénit avant et après le repas, on se rappelle

par intervalles son souvenir, et l'on use fré-

quemment de ces courtes oraisons, qu'on ap-

pelle jaculatoires.

On y marche, lorsque, comme Job, on est

attentif sur toutes ses œuvres, et qu'on veille

sur ses pensées, sur ses paroles, sur sa con-



52 MAXIMES SPIRITUELLES .

duite, pour ne rien dire ou faire qui blesse la

conscience et qui déplaise à Dieu. Cette pra-

tique n'a rien de gênant pour celui qui craint

Dieu, encore moins pour celui qui l'aime ; et

c'est celle de tous les bons chrétiens , Elle n'est

autre chose que la fidélité à conserver la grâce

sanctifiante et l'amitié de Dieu : fidélité qui est

le premier devoir du chrétien,

On y marche d'une façon plus particulière,

lorsque, comme David, on ne s'éloigne jamais

de son cœur, afin de pouvoir toujours entendre

ce que Dieu lui dit, et les avertissements secrets

qu'il lui donne ; lorsqu'on s'étudie à corres-

pondre à toutes les inspirations de l'Esprit

saint, et à faire chacune de ses actions sous la

direction de la grâce. Toutes les personnes in-

térieures suivent cette méthode, la plus propre

à les conduire à la perfection ,

Enfin , on y marche d'une manière plus par-

faite encore, lorsque, ayant été favorisé de la

paix infuse dont j'ai parlé , on s'applique à n'en

point sortir, demeurant toujours au dedans de

soi pour la goûter, écartant avec soin ce qui

la trouble et nous expose à la perdre, et em-

brassant avec ardeur tout ce qui peut l'entre-

tenir et l'augmenter. Cette paix, comme j'ai dit,

est un pur don de Dieu ; il n'est pas en notre

pouvoir de nous la procurer, mais il dépend

de nous de la conserver .

Quant aux moyens qui facilitent l'exercice



QUATRIÈME MAXIME. 63

de la présence de Dieu, il en est de généraux,

il en est de particuliers.

Le point capital est d'ôter les obstacles : dès

qu'ils sont une fois levés, la présence de Dieu

nous devient familière et aussi libre, pour ainsi

dire, aussi aisée que la respiration . Il faut donc

mortifier l'envie de voir, d'entendre, d'appren-

dre des choses inutiles, ou qui ne nous regar-

dent pas, et tout ce qui tient à la curiosité, car

la curiosité nous tire de nous-mêmes et nous

jette sur les objets de dehors ; et la présence

de Dieu rappelle l'âme au dedans . Il faut arrêter

une certaine inquétude naturelle qui porte à

aller, à venir, à changer de lieu , d'objet, de

situation inquiétude qui est l'effet de l'ennui

dont l'homme est dévoré, lorsqu'il rentre en

soi et qu'il n'y trouve pas Dieu . Il faut modérer

la grande vivacité, l'activité, l'empressement,

la véhémence des désirs .

Il faut tenir en bride l'imagination , l'accou-

tumer peu à peu à se fixer ; ou , si elle s'échappe

malgré nous, la ramener doucement ; lui sous-

traire ce qui la nourrit, ce qui la frappe vive-

ment, et fait sur elle de profondes impres-

sions, comme les spectacles, certaines lectures,

et une application trop marquée aux arts qui

sont de son ressort, dont on peut faire unamu-

sement passager, mais auxquels on ne doit pas

se livrer. Rien n'est plus dangereux que de

donner trop de prise sur nous à l'imagination,



64 MAXIMES SPIRITUELLES.

ni plus incompatible avec l'exercice de la pré-

sence de Dieu. Nous ne sommes pas, il est

vrai, tout à fait les maîtres de cette faculté,

dont les égarements sont le tourment des âmes

pieuses, une matière féconde des scrupules

pour qui ne sait pas les mépriser, et un grand

sujet d'humiliation . Mais nous sommes les

maîtres de lui refuser les objets qu'elle désire

avec ardeur, sur lesquels elle se jette avec avi-

dité et auxquels elle s'attache avec une sorte de

fureur. Évitons donc soigneusement ce qui lui

sertde pâture , cequi la dissipe , ce qui l'échauffe,

ce qui l'applique trop fortement.

:

Il faut se conserver dans une grande liberté

d'esprit et de cœur , ne point promener sans

cesse ses pensées sur le passé ou sur l'avenir,

mais ne s'occuper que du présent, qui seul est

à notre disposition : supprimer toutes les ré-

flexions inutiles, car il est également contraire

à la présence de Dieu, de réfléchir trop ou trop

peu ne point se mêler des affaires d'autrui, ni

de ce qui nous est étranger ; mettre ordre à

ses propres affaires, sans trop de prévoyance

ni d'inquiétude sur le succès, en prenant un

soin raisonnable, et abandonnant le reste à la

Providence ne point se surcharger d'occupa-

tions, et se ménager des moments pour respi-

rerun peu, et revenir à soi . Il est bon de ren-

dre service au prochain, et de vaquer aux œu-

vres de charité ; mais le bien a sa mesure, et

*



QUATRIÈME MAXIME. 65

il n'est plus bien dès qu'il nuità notre intérieur.'

Voilà pour la liberté de l'esprit.

A l'égard de celle du cœur, n'y rien souffrir

qui le passionne, qui l'affecte trop sensible-

ment, qui l'agite et le trouble ; qui excite en

lui des désirs ou des craintes, des joies ou des

tristesses excessives ; rien, en un mot, qui le

captive, qui l'enchaîne, et qui détourne ses

mouvements de l'unique objet où ils doivent

tendre. Comme cet exercice est un exercice

d'amour, la distraction des affections y est bien

plus nuisible que celle des pensées .

Plus l'esprit et le cœur seront libres, plus

on aura de facilité à se tenir en la présence de

Dieu, parce que Dieu est toujours la première

chose qui se présente à l'un et à l'autre, lors-

qu'ils sont vides de toute autre chose.

Les moyens particuliers sont : d'avoir habi-

tuellement sous les yeux des objets pieux qui

rappellent à Dieu, tels que le crucifix , des

images ou des tableaux de dévotion , des sen-

tences prises de l'Écriture ou des Pères : l'es-

prit se prend par les sens, et rien n'est plus

capable de fixer l'imagination , ou de la ra-

mener ; de faire souvent le signe de la croix,

selon l'usage des premiers chrétiens, qui, au

rapport de Tertullien , commençaient par là

toutes leurs actions, même les plus indifféren-

tes ; de savoir par cœur un certain nombre

d'aspirations tirées des psaumes, on d'autres

4.



66 MAXIMES SPIRITUELLES .

endroits des livres saints, et d'en faire usage

dans le cours de la journée. Pour peu qu'on s'y

astreigne dans les commencements, l'habitude

en deviendra douce et facile , soit seul ou en

compagnie. Si l'on fait chaque jour la médita-

tion, l'on peut se nourrir le long dujour de la

pensée ou de l'affection dont on aura été plus

vivement touché. On peut aussi s'imprimer

fortement dans l'esprit quelque grande vérité ,

quelque sentence , et se proposer de la rumi-

ner pendant quelque temps , jusqu'à ce qu'on

en soit bien pénétré , et passer ensuite à une

autre. Chacun peut imaginer, à cet égard, dif-

férentes pratiques , les suivre et les changer se-

lon son goût et le profit qu'il en retire.

Mais le grand moyen d'acquérir la présence

continuelle de Dieu, est de s'occuper beaucoup

de Jésus-Christ et de ses mystères, surtout ce-

lui de sa passion. Les diverses représentations

de ses souffrances frappent vivement l'imagi-

nation : l'esprit y trouve une matière inépuisa-

ble de solides et saintes réflexions ; le cœur

en est touché , attendri, excité à tous les sen-

timents qui nourrissent la dévotion . J'en parle-

rai plus au long dans la maxime suivante.

A l'égard des personnes qui sont dans la

voie passive, il n'est pas besoin qu'on leur en

seigne aucune méthode particulière pour se te-

nir en la présence de Dieu. Le Saint-Esprit les

leur fait employer toutes ; elles n'ont qu'à se li



QUATRIÈME MAXIME.
67

vrer à sa conduite . Elles goûtent dès l'en-

trée, trop de délices dans leur entretien secret

avec Dieu, pour qu'elles soient tentées de se

rien permettre qui puisse l'interrompre . Elles

ont même regret à tout ce qui leur paraît les

en distraire .

Mais dans la suite, lorsque le sensible leur

est ôté, et que Dieu les chasse en quelque

sorte d'elles-mêmes, pour les empêcher de

faire attention à ce qu'il opère dans leur inté-

rieur, qu'elles se gardent bien d'aller cher-

cher auprès des créatures des consolations

qu'elles ne trouvent plus auprès de Dieu . Il

les en punirait avec une jalouse sévérité ; et si

elles persistaient dans cette infidélité , elle se-

rait immanquablement suivie de la perte de leur

état. Sans donc s'assujettir à aucune pratique

marquée, qu'elles soient fidèles à celles que la

grâce leur inspire ; qu'elles ne se dispensent

d'aucun de leurs exercices de piété ; qu'elles

s'exercent sans relâche dans la mortification

intérieure et extérieure ; et qu'elles se persua-

dent que, comme Dieu leur donne plus qu'aux

autres, il exige aussi plus d'elles.

Il en est, au reste, de l'habitude de la présence

de Dieu comme de toutes les autres. Elle coûte

à acquérir; mais quand on l'a acquise, ce n'est

plus une peine, c'estun plaisir de la conserver.

Le tendre souvenir de Dieu, ce souvenir si in-

téressant et si nourrissant pour l'âme, ce sou-



68 MAXIMES SPIRITUELLES.

venir si nécessaire dans tous les états de la vie

spirituelle, lui rend insipide et insupportable

tout autre souvenir . Plus elle avance, plus elle

voit Dieu en toutes choses. Elle le voit dans

chacun des objets que la nature offre à ses

regards : la vue de l'ouvrage la rappelle à l'ou-

vrier, et la perfection de ses œuvres la jette

dans un doux ravissement . Elle le voit dans les

grands événements qui varient la scène du

monde, dans les biens comme dans les maux

publics et particuliers ; tout est pour elle un

sujet d'admirer et de bénir la Providence. Elle

le voit surtout en ce qui appartient à l'ordre

moral , dans les diverses révolutions qu'é-

prouve sa religion, ici florissante, là combat-

tue , dans les scandales que l'hérésie, le

schisme, l'impiété et le libertinage causent en

son Eglise, et dans la protection toute- puis-

sante qu'il lui accorde, la soutenant depuis

tant de siècles contre des attaques qui renver-

seraient tout autre édifice qu'un édifice divin,

et la consolant par les vertus éclatantes, par la

doctrine , par les travaux et par le zèle infati-

gable de plusieurs de ses membres.

Elle le voit enfin en ce qui lui arrive de per-

sonnel, dans la maladie comme dans la santé,

dans l'adversité comme dans la prospérité ,

dans les désolations intérieures comme dans

les consolations ; et tous les états lui sont

égaux, parce que Dieu se manifeste également



CINQUIÈME MAXIME . 69

dans tous. Elle ne voit elle-même qu'en Dieu,

ses intérêts dans les intérêts de Dieu , sa gloire

dans la gloire de Dieu, son bonheur dans le

bonheur de Dieu. Dès le temps, elle se trouve

transportée dans l'éternité ; les choses de la

terre ne se montrent à elle que dans le loin-

tain qui les lui rend tout à fait étrangers ; elle

en juge déjà , comme elle en jugera un jour

dans le ciel. Tels sont les admirables effets de

l'exercice de la présence de Dieu.

CINQUIÈME MAXIME:

S'occuper la nuit et lejour

De Jésus-Christ, de ses mystères ;

Et puiser le plus pur amour

Dans ses blessures salutaires.

Jésus-Christ est le centre de la vie spiri-

tuelle, comme il l'est de la religion. Dans quel-

que voie que l'on marche, active, passive,

ordinaire, extraordinaire, il est le guide uni-

que de toutes les âmes, leur modèle, le grand

objet de leurs méditations et de leurs contem-

plations, le terme de leurs affections, le ut

de leur course. Il est leur médecin, leur Fás-

teur, leur roi, leur aliment, leurs délices. Et

sous le ciel il n'est point d'autre nom donnéaux



70 MAXIMES SPIRITUELLES.

hommes, par qui ils puissent être sauvės (1), ni

parvenir à la perfection.

Il est donc absurde, il est impie de supposer

qu'il y a une oraison, d'où l'humanité de Jé-

sus-Christ soit bannie, et dont on doive l'ex-

clure, comme n'étant pas un objet assez subli-

me. Ce nepeut être qu'une illusion diabolique,

de se figurer un état où il ne faille plus s'occu-

per de l'Homme-Dieu . Que l'on contemple les

perfections de Dieu, si tel est notre attrait ;

qu'on se plonge même et qu'on s'abîme dans

l'essence divine : rien n'est plus permis, ni plus

louable, pourvu que la grâce nous donne l'es-

sor, et que l'humilité nous accompagne en

cette sublime contemplation . Mais qu'on ne

s'imagine pas que ce soit en descendre et se

rabaisser, que de jeter et d'arrêter ses regards

sur le Sauveur, toutes les fois qu'il se présente

à la pensée . Une pareille erreur est le fruit

d'une spiritualité fausse, d'un orgueil raffiné ;

et, qui le croirait ? elle conduit directement

aux désordres de la chair, par lesquels Dieu

punit presque toujours la superbe élévation de

l'esprit.

On doit donc savoir que, tant que l'âme a le

libre usage de ses facultés, soit qu'elle médite,

soit qu'elle contemple simplement, c'est prin-

cipalement vers Jésus-Christ qu'elle doit se

(1) Act. , iv, 12.



CINQUIÈME MAXIME. 71

porter. La contemplation pure, où la seule in-

telligence s'exerce sur un objet tout spirituel,

esttrophaute pour des esprits aussi faibles que

les nôtres, enfermés dans une masse de chair,

et assujettis en tant de manières aux choses

matérielles. Ils ne peuvent soutenir longtemps

une vue si sublime ; il faut se guinder pour s'y

élever l'œil de l'âme s'éblouit , se trouble,

s'égare : la tête tourne ; et pour avoir voulu

sonder la majesté du Très-Haut , l'on est ac-

cablé du poidsimmense de sa gloire . Les séra-

phins se couvrent en sa présence le visage de

leurs ailes ; et nous oserions de nous-mêmes

lever et fixer les yeux sur lui ! Aussi , pour les

uns, c'est moins une oraison qu'une spécula-

tion platonicienne ; pour les autres, c'est une

imagination creuse, où l'on perd également de

vue et Dieu et soi-même.

De plus, cette contemplation est trop nue et

trop sèche pour le cœur, qui n'y trouve aucune

nourriture ; qui, dans une essence et des per-

fections infinies , considérées d'une manière

abstraite , ne voit rien qui l'échauffe, qui l'a-

nime à la pratique de la vertu , qui le soutienne

et l'encourage dans ses peines . Le repos qu'on

se procure par cette prétendue oraison, est un

repos faux, un dangereux quiétisme . On en

sort sec, froid, plein d'estime de soi-même et

de mépris des autres, de dégoût et de dédain

pour la prière vocale, si nécessaire à notre fai-

blesse, pour les pratiques communes de piété ,



72 MAXIMES SPIRITUELLES.

de charité, d'humilité ; plein même d'indiffé-

rence pour le plus saint et le plus auguste de

nos sacrements.

C

Si l'âme, au temps de l'oraison, se trouve

liée dans ses puissances, je conçois qu'elle

n'est pas maîtresse alors de penser à Jésus-

Christ, ni à quelque autre objet que ce soit.

Dieu, qui veut humilier l'esprit, détruire la

propre activité, et ôter au cœur le goût immo-

déré des consolations sensibles, laisse quelque-

fois cette âme pendant plusieurs années dans

un vide, où ni Jésus-Christ, ni aucun autre

objet distinct ne se présentent à elle.

Mais premièrement, cet état est violent pour

elle ; c'est une espèce de martyre auquel elle

acquiesce, parce que Dieu le veut ainsi , mais

sans s'y complaire . Et lorsque dans cette af-

freuse nudité , Jésus-Christ lui est rendu par

intervalles, quelle joie pour elle de le retrouver,

des'entreteniravec lui , de le posséderdurant ces

courts moments ! avec quel empressement elle

l'embrasse ! avec quelle force elle le retient !

quelle peine, lorsqu'il se retire et la replonge

dans la nuit du néant !

Secondement, qu'elle sait bien se dédom-

mager dans le reste du jour de la perte qu'elle

souffre à l'oraison ! Quelle soif ardente de s'u-

nir à lui dans la sainte communion, à lui qui ,

ans ces temps d'aridité, est son seul soutien,

son unique aliment ! Par combien d'élévations

decœur ne se rappelle-t-elle point son précieux



CINQUIÈME MAXIME. 73

souvenir ! par combien d'élans, presque aussi

fréquents que la respiration , ne s'unit-elle

point à lui ! Combien de pratiques ménagées

dans le cours de la journée, où elle l'invoque

et l'adore dans ses différents mystères ! C'est

lui qu'elle cherche par-dessus tout dans ses lec-

tures de piété, lui qu'elle va visiter de temps

en temps dans son saint temple, lui à qui elle

s'adresse pour toutes les grâces qu'elle veut

obtenir , et à qui elle a recours dans toutes ses

tentations. Il n'est point d'âme vraiment et

solidement intérieure, passive ou non, qui

n'aspire à vivre en Jésus-Christ , de Jésus-

Christ et pour Jésus-Christ, qui n'ait avec lui,

au moins de cœur, un commerce intime et

continuel.

Et comment la chose pourrait-elle être au-

trement? Dieu le Père nous l'a donné dans

cette vue ; lui-même s'est fait hommepour se

rapprocher de nous et nous rapprocher de lui.

Trop de distance séparait Dieu et l'homme de-

puis son péché. Jésus-Christ s'est revêtu de

notre nature, pour faire disparaître cette dis-

tance ; il est le milieu qui réunit les deux ex-

trêmes. Personne n'arrive jusqu'au Père que

par lui, personne ne demeure uni au Père que

par lui. Quitter pour un moment son humanité

sainte, c'est rompre le lien qui nous attache à

l'adorable Trinité . Comment peut-on penser

que le Père, qui nous attire lui-même à son

5



74 MAXIMES SPIRITUELLES.

Fils incarné, nous mette jamais dans je ne sais

quel état d'oraison, où ce soit une imperfec-

tion de se souvenir de ce cher Fils, où il faille

séparer en lui l'humanité de la divinité, et

laisser celle-là pour ne s'occuper que de celle-

ci ? Quelle absurdité ! quel blasphème !

Saint Paul était non-seulement un homme

intérieur, mais dans l'état passif, lié comme il

le dit lui-même,par l'Esprit saint (1 ) , qui maî-

trisait souverainement et ses pensées et ses

sentiments, et ses paroles et ses écrits, et ses

courses apostoliques et toutes ses actions . Il

était même dans l'état passif le plus extraor-

dinaire on ne peut en douter, après ce qu'il

raconte de ses ravissements jusqu'au troisième

ciel, de la sublimité de ses révélations , des

tentations humiliantes qui en étaient le con-

tre-poids nécessaire , et des dons du Saint-Es-

prit, dont il possédait la plénitude,

Que contiennent ses épitres ? que respirent-

elles d'un bout à l'autre, que Jésus-Christ? II

ne parle que de lui ; mais avec quels transports

d'amour et de reconnaissance ! Il en est si plein,

que dès que ce nom divin se présente à son es-

prit, l'effort qu'il fait pour exprimer tout ce

qu'il en pense, et en même temps l'impossibi-

lité où il se sent de rendre ses idées et ses sen-

timents, malgré ce qu'il en dit de plus relové

(1) Act , xx, 22.



CINQUIÈME MAXIME.
75

et de plus touchant, jettent dans son discours

une sorte d'embarras et de désordre, par l'af-

fluence et l'accumulation des pensées qui en-

chérissent les unes sur les autres : désordre et

embarras qui sont l'expression la plus vive du

sublime et de l'enthousiasme surnaturel. Que

recommande-t-il sans cesse aux fidèles ? d'étu-

dier Jésus-Christ , d'imiter Jésus-Christ, de se

revêtir de Jésus-Christ, de tout faire, de tout

souffrir au nom de Jésus-Christ. Il se propose

lui-même à eux comme une copie fidèle de

Jésus-Christ ; il déclare qu'il remplit en sa per-

sonne ce qui manque à la passion de Jésus-

Christ ; c'est-à-dire que par ses travaux et ses

souffrances, il s'applique les mérites de la pas-

sion de son maître ; il assure qu'il porte sur sa

chair les stigmates, ou les marques et les ca-

ractères de Jésus-Christ ; il atteste enfin que ce

n'est plus lui qui vit, mais que Jésus -Christ vit

en lui.

Que dirai-je de l'apôtre saint Jean, le favori

de Jésus, cet aigle qui s'est élevé jusqu'à la

Divinité, pour contempler dans le sein du Père

la génération éternelle du Verbe ? N'a-t-il pas

reposé mystiquement toute sa vie sur la poi-

trine du Sauveur , sur laquelle sa tête avait

reposé à la dernière cène ? Quelle âme fut plus

intérieure et favorisée d'une plus haute con-

templation ? Cependant qu'est- ce que son Evan-

gile, que l'exposition la plus sublime et la plus



76 MAXIMES SPIRITUELLES .

touchante dans sa simité de ce qu'est Jésus

Christ selon la nature divine , de ce qu'il a

voulu être pour nous, de ce qu'il désire que

nous lui soyons, et des sentiments les plus in-

times de son cœur, tant pour la gloire de son

Père que pour le salut des hommes ? Que voit-

on dans ses épîtres , qu'une tendre exhortation

à aimer Jésus-Christ, et à nous aimer les uns

les autres comme il nous a aimés ? Qu'est-ce

que l'Apocalypse, qu'une description prophé-

tique de Jésus-Christ, ici-bas sur son église ,

au ciel sur ses élus , lavés et purifiés de son

sang , et de son triomphe temporel et éternel

sur ses ennemis ? L'apôtre touchait à la fin de

sa carrière, et il était consommé dans la plus

parfaite unité avec son maître , lorsque l'Esprit

saint lui dictait ces divins écrits . Et l'on osera

dire qu'il y a un genre d'oraison si élevé , que

l'humanité sainte n'y doit avoir aucun accès !

Avec quelle horreur saint Jean eût-il entendu

et rejeté une si détestable proposition !

Parmi les saints de l'un et l'autre sexe, tant

anciens que modernes, il y a eu certainement

un grand nombre de contemplatifs , de quelque

contemplation qu'on l'entende, soit active, soit

passive. Qu'on en nomme un seul qui n'ait

pas fait de Jésus-Christ et de ses mystères la

base de son oraison , autant qu'il a dépendu de

lui d'y appliquer son esprit, et qui, dans ses

écrits, n'ait proposé la connaissance et l'amour

$



CINQUIÈME MAXIME . 77

de Jésus-Christ comme l'unique voie qui con-

duise à la perfection. Il n'y en a point, il n'y

en a jamais eu, il n'y en aura jamais .

Vous donc qui aspirez à la vie intérieure,

c'est-à-dire àla véritable vie chrétienne, entrez,

selon le conseil du saint auteur de l'Imitation ,

dans l'intérieur de Jésus-Christ; appliquez-vous

à bien connaître son âme, et transportez dans

votre cœur les sentiments du sien . Que cette

étude soit la matière ordinaire de vos oraisons ,

de vos lectures , de vos réflexions ; que tout s'y

rapporte, comme à son centre et à sa fin. Ne

croyez jamais quevous l'ayez épuisée , ni même

assez approfondie. Les saints y ont toujours dé-

couvert de nouveaux trésors , à mesure qu'ils

avançaient, et tous se sont plaints que ce qu'ils

en savaient, était bien peu de chose auprès de

ce qu'ils désiraient en savoir.

Ne vous bornez pas à étudier Jésus-Christ ;

excitez votre cœur à l'aimer . L'amour de Dieu

et l'amour de l'Homme-Dieu ne sont qu'un seul

et même amour . Nourrissez-en votre âme, met-

tez tout en usage pour l'accroître de jour en

jour, etque ce soit le but de tous vos exercices.

Qui n'aime pas Jésus-Christ, soit anathème.

L'aimer faiblement , c'est n'être qu'un chrétien

imparfait ; l'aimer en vrai chrétien, c'est dési-

rer, c'est s'efforcer de l'aimer toujours davan-

age, persuadé qu'on ne l'aimera jamais assez ,



78 MAXIMES SPIRITUELLES.

ni autant que le mérite l'excès ineffable de son

amour pour nous.

Mais l'aimer sans l'imiter, serait une affection

vaine, stérile et trompeuse. Soyez donc les

imitateurs de Jésus-Christ. Le modèle est par-

fait, chaque trait en est parfait. Il convient à

tous les états et à toutes les conditions. Rois et

sujets , hommes publics , hommes privés, riches

ou pauvres, vivant dans le monde ou retirés du

monde, sains ou malades, dans la prospérité

ou dans l'adversité, dans l'état actif ou dans

l'état passif, et dans tous les degrés de ces états ,

dans les consolations ou dans les peines inté-

rieures , Jésus-Christ offre àtous dans ses mystè-

res, dans ses vertus, dans sa doctrine, les exem-

ples et les leçons qu'ils doivent suivre ; il leur

en fournit les plus puissants motifs , et dans

sa grâce et ses sacrements, il leur en présente

les moyens les plus efficaces. Le détail me mè-

nerait trop loin, et d'ailleurs il existe sur ce

sujet quantité d'excellents ouvrages.

Mais méditez surtout sa passion, affection-

nez-vous à sa passion , retracez dans votre vie

les vertus dont sa passion vous montre le ta-

bleau le plus frappant. Allez à l'oraison puiser

l'amour dans ses plaies salutaires, et surtout

dans celle de son cœur. Souvenez-vous que

c'est sur sa passion que porte tout l'édifice de

notre religion, que c'est pour mourir sur la



CINQUIÈME MAXIME.
79

croix qu'il est descendu du ciel, que c'est par

ce sacrifice qu'il a apaisé son Père, qu'il a

expié le péché, qu'il nous a ouvert le ciel et

mérité toutes les grâces qui nous y conduisent ;

que l'auguste sacrifice de nos autels , lequel est

l'acte principal de notre culte, n'est que le mé-

morial, le renouvellement et l'extension de

celui du Calvaire ; que lui-même a recom-

mandé tant aux prêtres qu'aux simples fidèles,

d'offrir son corps adorable et de le manger en

mémoire de lui crucifié et immolé pour notre

amour.

Le crucifix est et sera toujours le plus beau

livre des âmes pieuses ; il parle aux sens, il

parle à l'esprit, il parle au cœur : nul langage

n'est aussi éloquent, aussi touchant que le

sien . Il est à la portée des plus simples et des

plus ignorants, et en même temps au-dessus

de l'intelligente des plus grands génie et des

plus savants : il dit tout, il apprend : il

répond à tout ; il anime aux plus grands efforts

de vertus; il console et soutient dans les peines

les plus amères ; il en change même l'amer-

tume en douceur.

Il invite les pécheurs à la pénitence ; il leur

fait sentir toute la malice et l'énormité de leurs

crimes ; il les leur reproche avec autant da

tendresse que de force ; il leur en présente

le remède, leur en assure le pardon, et il

excite dans leur cœur les sentiments d'une



80 MAXIMES SPIRITUELLES.'

contrition également amoureuse et doulou-

reuse.

Il encourage les justes, il leur aplanit les

difficultés de la vertu ; il les porte à se combat-

tre, à se renoncer, à se rendre sourds aux

cris de l'amour-propre qui craint la pauvreté,

la douleur, les afflictions, tout ce qui mortifie

l'esprit et la chair ; surtout il humilie et anéan-

tit l'orgueil humain, source de tout vice et de

tout péché.

Il nous attire au recueillement, à l'oraison ,

à la vie intérieure. Il nous prêche la douceur

la patience, le pardon des injures , l'amour

des ennemis, la charité envers nos frères, jus-

qu'à donner notre vie pour eux. Il nous pro-

voque à l'amour de Dieu, en nous apprenant à

quel point il nous a aimés, et combien il mé-

rite d'être aimé ; à la soumission et à la con-

formité parfaite à sa volonté, quelques ri-

gueurs qu'elle exerce sur nous ; à l'amour des

croix et des humiliations ; à la confiance et à

l'abandon dans les plus extrêmes désolations.

Il nous engage , en un mot, à la pratique de

toutes les vertus et à la fuite de tous les vices,

d'une manière si douce , si persuasive , si

efficace, qu'il n'est pas possible de s'y refuser.

Ame dévote, voulez-vous parvenir à l'union

avec Dieu? voulez-vous obtenir le don pré-

cieux de sa présence continuelle, qui vous faci-

litera l'accomplissement de tous vos devoirs ?



CINQUIÈME MAXME. 81

passez chaque jour quelque temps en oraison

devant le crucifix ; n'ayez point d'autre sujet de

méditation que celui-là, regardez-le , prenez-le ,

entre les mains, conjurez Jésus - Christ atta-

ché sur la croix , d'être lui -même votre maî-

tre et votre directeur. Faites taire l'esprit en

sa présence et ne laissez parler que le cœur.

Baisez tendrement ses pieds et ses mains ; ap-

pliquez votre bouche à la plaie de son côté ;

votre âme s'attendrira, des torrents de grâce

l'inonderont ; vous en puiserez les eaux avec

joie dans les sources du Sauveur (1) ; vous

avancerez dans les voies spirituelles, qui toutes

sont renfermées dans la croix .

Et ne dites pas que cette vue ne vous dit

rien, qu'elle laisse votre cœur froid et insen-

sensible, que vous demeurez muet, quelque

effort que vous fassiez pour exprimer votre af-

fection. Si vous ne pouvez parler, vous pouvez

écouter. Tenez -vous en silence, humble et

anéanti aux pieds de votre Sauveur ; si vous

persévérez, il ne tardera pas à vous instruire,

à vous nourrir, à vous fortifier. Et quand vous

n'en sentiriez pas les effets dans l'oraison même,

vous vous en apercevrez dans votre conduite,

et au changement qui se fera peu à peu dans

vos dispositions. Nous sommes impatients, et

nous voulons toujours du sensible : voilà ce

(1) Isaïe, XII , 8.

5.



82 MAXIMES SPIRITUELLES.

*

qui nous fait quitter les meilleures pratiques,

lorsqu'elles ne réussissent pas au premier es-

sai . Persévérez , je le répète ; trouvez bon que

Jésus-Christ éprouve un peu votre amour, vous

qui avez tant abusé du sien ; il couronnera

votre persévérance, et la récompense sera le

don d'oraison .

La passion du Sauveur a été la dévotion

spéciale des saints les plus renommés pour la

vie intérieure, d'un Bernard, d'un François

d'Assise, d'un Jean de la Croix, d'une Cathe-

rine de Sienne, d'une Gertrude, d'une Thé-

rèse, pour ne point parler de mille autres . Elle

a fourni la matière d'un nombre infini d'ou-

vrages de piété . Qui ne connaît en particulier

l'admirable livre des souffrances deJésus-Christ,

composé par un saint religieux, captif chez les

Mahometans ? Est-il quelqu'un qui l'ait lu , qui

l'ait médité, sans en tirer un grand profit

spirituel?

Si les vrais mystiques disent qu'il y a des

états où l'on perd de vue Jésus -Christ, ils ont

soin d'ajouter que ces états sont l'expression.

des états mêmes de Jésus-Christ ; que c'est lui

qui imprime successivement dans l'âme toutes

les dispositions de la sienne, depuis son en-

fance jusqu'à sa mort ; qui de degré en degré

les fait passer d'abord par les douceurs sensi-

bles, ensuite par les souffrances de corps et

d'esprit, par les humiliations, par les contra-



CINQUIÈME MAXIME. 83

dictions, les calomnies et les persécutions de la

part des hommes, par les tentations de la part

des démons ; et, du côté de Dieu, par les

épreuves et le délaissement intérieur.

Dans ces états, l'âme ne voit pas Jésus-Christ

qui la crucifie, parce que ce serait pour elle

une consolation trop grande, de savoir que

c'est lui qui est l'auteur de ce qu'elle endure,

et qu'il est nécessaire qu'elle l'ignore, afin de

donner lieu à l'exercice de sa foi, à son parfait

abandon et à la plénitude de son sacrifice.

Jésus-Christ se cache à elle, afin que, souffrant

davantage, elle mérite aussi davantage . Il la

tient durant toute la vie dans les ténèbres et la

nudité, pour donner plus de prix à sa confiance

et à son obéissance.

Ainsi , il est vrai que cette âme n'est jamais

plusréellement et plus intimement unie àJésus-

Christ, que dans ces moments où il met entre

elle et lui un voile épais, qu'elle voudrait bien ,

mais qu'elle ne peut pas lever. C'est en ce sens

uniquement, qu'il faut entendre tous les spi-

rituels approuvés, qui ont traité cette matière .

Ce serait une injustice criante de les confondre

avec les quiétistes avérés ou légitimement sus-

pects ; et, faute de bien connaître la différence,

ou plutôt l'opposition de leurs sentiments , un

directeur se mettrait hors d'état de connaître

la voie passive, de la distinguer de la fausse



84 MAXIMES SPIRITUELLES.

quiétude, et de conduire les âmes éprouvées

que Dieu lui adresserait.

Ce que je viens de dire de Jésus-Christ doit

s'entendre aussi de la sainte Vierge et des

saints. La dévotion envers les saints a son

principe et son'fondementen Jésus-Christ, seul

auteur de leur sainteté, et elle se rapporte à

lui. Cette dévotion appartient à tous les états,

même les plus sublimes . Vouloir l'en bannir,

ne fût-ce que pour un temps, sous quelque

prétexte que ce soit, c'est une erreur.

Et quel moyen de se persuader qu'il y ait un

état d'oraison d'où la douce pensée de Marie

soit exclue, où il ne faille ni l'invoquer, ni

s'occuper de ses vertus et de ses grandeurs?

N'est-ce point par elle que l'on va à son Fils,

comme c'est par le fils qu'on va au Père?

N'a-t-elle pas des rapports intimes et particu-

liers avec les trois personnes de l'adorable Tri-

nité? Tous les mystères de la religion ne nous

rappellent-ils pas à elle? N'est-elle pas le canal

des grâces, et la plus puissante médiation qu'on

puisse employer auprès de Jésus -Christ?

Si donc, dans les temps de ténèbres, de trou-

ble et de désolation intérieure, l'âme, au mo-

ment de l'oraison, est privée de la vue et du

commerce de Marie, c'est pour les mêmes rai-

sons qui la privent de la vue et de l'entretien

de Jésus-Christ. Mais comme c'est alors que



CINQUIÈME MAXIME. 83

Jésus-Christ s'unit plus étroitement à l'âme,

c'est alorsaussi qu'illui communique un amour

plus tendre et plus profond pour sa sainte mère.

D'ailleurs, cette privation n'empêche pas que

lematin et le soir , et dans le cours de lajournée,

on adresse à Marie des priêres particulières, et

qu'on ne l'honore par diverses pratiques.

Il faut en dire autant par proportion des

autres saints . L'âme intérieure a un commerce

étroit avec eux ainsi qu'avec les saints anges.

En quelque état qu'elle soit, elle a toujours

l'intention de les honorer et de les prier; plus

son état est relevé, plus sa dévotion pour eux

s'accroît, quoiqu'elle n'ait pas toujours la li-

berté de penser à eux et de les invoquer. Mais

lorsqu'elle le peut, et je ne crois pas qu'il y ait

des jours où elle ne le puisse, à moins d'une

suspension extraordinaire en ses facultés , elle

leur rend en général et en particulier le culte

qu'elle leur doit.



86 MAXIMES SPIRITUELLES.

SIXIÈME MAXIME.

Bien user des deux sacrements,

Dont l'un nous lave et purifie ;

L'autre de divins aliments

Nous engraisse et nous fortifie.

Tout le monde sait qu'après le baptême, qui

nous régénère, mais qui ne se donne qu'une

fois, les deux principales sources de la grâce

sont les sacrements de pénitence et d'eucha-

ristie, qui peuvent se renouveler aussi souvent

que l'âme en a besoin , et dont le premier la

nettoie de ses souillures, et la rend toute pure

aux yeux de Dieu ; le second entretient sa vie

spirituelle, en la faisant participer à l'auteur

même de cette vie. Le bon usage de ces deux

sacrements est donc ce qui contribue le plus à

la sanctification des chrétiens ; et l'on peut ré-

pondre du salut de quiconque fait ses efforts

pour s'en approcher dignement, et pour en

tirer le fruit attaché à leur institution .

J'aurais trop de choses à dire, s'il me fallait

traiter cette matière dans une certaine étendue ;

et d'ailleurs mon sujet ne le demande pas. Je

n'écris pas ici pour ceux qui n'approchent du

tribunal de la pénitence et de la sainte table,

que pour satisfaire au précepte de l'Église . Ce



SIXIÈME MAXIME. 87

queje puis leur dire, si cet ouvrage leur tombe

entre les mains, c'est qu'en se bornant à ce qui

est de devoir indispensable, ils courent grand

risque de ne pas apporter à la réception de ces

deux sacrements les dispositions requises ;

c'est que s'ils ont quelque habitude criminelle ,

il est fort à craindre qu'ils ne s'en corrigent

pas, n'étant soutenus qu'une fois l'an par les

bons avis d'un confesseur, et par la nourriture

du banquet eucharistique, et par conséquent,

qu'ils sont bien exposés à ne pas faire leur

salut.

Je n'écris pas même pour les personnes qui

sont dans l'usage de ne se confesser et de ne

communier qu'aux grandes fêtes. Il peut se

faire qu'elles mènent une vie exempte de

fautes considérables ; mais on peut leur repro-

cher avec raison de ne pas avoir assez de zèle

pour leur sanctification , et de ne pas répondre

au désir de l'Église, ni à l'intention de Jésus-

Christ dans l'institution de ces deux sacre-

ments. Qu'elles me permettent de les exhorter

à lire quelque bon ouvrage sur les avantages

inestimables qu'on en tire, lorsqu'on s'en ap-

proche dignement et fréquemment; à serendre

aux pressantes invitations que l'Eglise leur fait

là-dessus dans ses instructions publiques, et à

écouter avec docilité les conseils salutaires du

guide de leur conscience.

Je n'écris que pour les chrétiens qui, résolus



88 MAXIMES SPIRITUELLES.

de vivre saintement , et sachant qu'un des

moyens de sainteté les plus efficaces est la fré-

quentation des sacrements, ont pris la pieuse

habitude de se confesser et de communier, ou

tous les quinze jours , outoutes les semaines , ou

même plus souvent, selon que leurs occupa-

tions le leur permettent, et que leur confesseur

les y autorise . J'écris pour les personnes con-

sacrées à Dieu, comme les prètres, les reli-

gieuses, dont les uns, pour le devoir de leur

ministère, pour le bon exemple, pour se con-

former au règlement du concile de Trente, sont

dans le cas de célébrer la messe tous les jours,

ou tout au moins les dimanches et les fêtes ; et

les autres sont astreints par leur règle à un

certain nombre de communions par semaine,

auxquelles ils ne peuvent manquer habituelle-

ment sans une sorte de scandale .

En me restreignant à ces personnes, que de

choses n'aurais-je point à dire, que d'abus à

relever, que d'imperfections à corriger, que

de conseils à donner ! Je me bornerai à ce qu'il

y ad'essentiel, avec d'autant de plus de raison,

que e détail sur cette importante matière est

épuisé dans je ne sais combien d'écrits qui

sont entre les mains des fidèles . J'avertis seu-

lement qu'il faut être également en garde con-

tre les livres qui tendent à éloigner de la

sainte table, en exigeant des dispositions trop

parfaites, qui ne peuvent être le fruit que de



SIXIÈME MAXIME. 89

la réception fréquente du corps de Jésus-

Christ, et en exagérant les dangers de la com-

munion indigne, sans insister assez fortement

sur les avantages de la bonne communion ; et

contre les livres qui établissent sur ce sujet

des principes trop relâchés, au jugement des

pasteurs de l'Église . Ce que je dis des livres ,

doit à plus forte raison s'entendre des confes-

seurs, dont les mauvaises décisions , par cela

même qu'elles sont secrètes et en dernier res-

sort, n'en sont que plus dangereuses .

Je regarde d'abord comme un grand mal ,

par rapport à l'usage de la pénitence et de

l'eucharistie, qu'on se soit écarté des princi-

pes et de la pratique de l'ancienne Eglise, où

la confession était plus rare, et la communion

plus fréquente. L'évêque était alors le seul, ou

presque le seul confesseur ; et si les premiers

fidèles qui communiaient chaque fois qu'ils as-

sistaient au sacrifice, sans parler des commu-

nions qu'ils faisaient dans leurs maisons, se

fussent confessés aussi souvent que le font

aujourd'hui les personnes dévotes, il est évi-

dent que l'évêque , déjà fort occupé d'ailleurs,

n'eût pu suffire à les entendre. Quoique leur

vie fût plus sainte que la nôtre, il leur échap-

pait cependant journellement bien des fautes

légères, dont ils ne jugeaient pas qu'il fût be-

soin de s'accuser habituellement ! S'ils avaient

quelque peine contre leurs frères, ils se récon-



90 MAXIMES SPIRITUELLES.

ciliaient et s'embrassaient avant que de pré-

senter leur offrande ; et pour les fautes quoti-

diennes, ils croyaient, comme l'enseigne saint

Augustin , qu'elles étaient entièrement effacées

par la récitation de l'oraison dominicale. Ils

ne s'adressaient donc à l'évêque , ou au prê-

tre qui en avait la charge de sa part, que pour

les péchés un peu considérables , ou du moins

douteux ; et l'on peut croire que leur cons-

cience était pour le moins aussi délicate que

celle des dévots de nos jours .

Dans la suite, les confesseurs s'étant multi-

pliés, la facilité de s'adresser à eux a rendu les

confessions beaucoup plus fréquentes ; et le

saint usagedecommunier chaque fois qu'on as-

sistait à la messe s'étant perdu, on n'a cru

pouvoir le faire sans l'avis et la permission du

confesseur, ce qui a introduit les confessions

réglées à la huitaine, ou même plus souvent.

Il est très-rare que les bonnes âmes portent à

ces confessions des péchés griefs : ce ne sont

pour l'ordinaire que des fautes vénielles , que

des imperfections et des manquements d'inad-

vertance et de pure fragilité. Cependant la

plupart croient qu'il est absolument néces-

saire de s'en confesser avant que de commu-

nier. De là vient que, si leur confesseur est

absent ou malade, elles s'abstiennent de com-

munier; ou même s'il leur arrive de tomber

en quelque faute légère, elles suspendent les



SIXIÈME MAXIME. 91

•

communions qui leur sont prescrites, lors-

qu'elles n'ont pas la commodité de recourir au

sacrement de pénitence . Il en est qui n'oseraient

communier plusieurs fois la semaine, si elles

ne se confessaient chaque fois, quoique la cons-

cience ne leur reproche rien de tant soit peu

considérable ; il en est de même qui , commu-

niant tous les jours , croient, par cette raison,

devoir aussi se confesser tous les jours .

Or, ces confessions si fréquentes, dont on se

fait une sorte d'obligation, sont sujettes à abus .

Elles donnent lieu aux anxiétés et aux scru-

pules ; on se tourmente pour trouver quelque

chose à dire ; on s'arrête à des imaginations

qu'on ferait mieux de mépriser ; on s expose à

manquer de contrition . Souvent il n'y a pas

matière d'absolution , et néanmoins on trouve-

rait mauvais que le confesseur ne la donnåt

pas. Le plus grand mal est que , faute de con-

fession, l'on manque la communion, lorsqu'on

pourrait et devrait la faire . On ne saurait croire

ce qu'il en coûte à des confesseurs sensés pour

réduire sur ce point de certaines âmes à une

pratique raisonnable : elles s'effarouchent; el-

les se scandalisent ; on ne peut souvent en ve-

nir à bout ; il faut céder à leur entêtement, si

l'on ne veut pas prendre de parti violent.

Un autre abus plusgrand encore et plus com-

mun, est celui de faire consister toute la per-

fection dans l'approche fréquente des sacre-



92 MAXIMES SPIRITUELLES .

ments . Il y a bien des personnes qui , sans son

ger à se corriger de leurs défauts , peut-être

même sans les connaître, tant l'amour-pro-

pre les aveugle , qui , impatientes , aigres , cri-

tiques, médisantes, pleines d'estime d'elles-

mêmes et de mépris pour le prochain , fières

de la multitude de leurs pratiques extérieures,

et n'ayant pas même idée de la mortification

intérieure , se croient des saintes parce qu'el-

les communient plusieurs fois la semaine, ou

même tous les jours.

Cependant elles sont sensibles, délicates ,

soupçonneuses, ombrageuses, dures pour au-

trui, indulgentes pour elles-mêmes , dissimu-

lées , politiques, flatteuses, curieuses, jalouses,

impérieuses, intrigantes, inquiètes sur leur

santé, ennemies de la moindre gêne, sensuel-

les, attentives à se procurer toutes les com-

modités ; mais parce qu'elles demeurent long-

temps à l'église, où elles entendent plusieurs

messes de suite ; parce qu'elles récitent régu-

lièrement chaque jour un certain nombre de

prières vocales ; parce qu'elles ont une heure

marquée pour faire ou entendre une lecture

de piété, dont elles ne profitent pas; parce

qu'assises pour l'ordinaire, et le corps fort à

l'aise, elles font une prétendue oraison , qui

est une véritable oisiveté , elles sont très-con-

tentes d'elles-mêmes, et se proposeraient vo-

lontiers pour des modèles de perfection . Tout



SIXIÈME MAXIME. 93

le fruit qu'elles retirent de leurs communions.

et de leurs autres exercices est une vanité

spirituelle, un orgueil secret, et tous les vices

subtils qu'engendre une dévotion entée sur la

recherche de soi-même.

C'est aux confesseurs à voir si leur cons-

cience n'est pas chargée de tant de communions

pour le moins inutiles. Ils n'y prennent pas

toujours garde d'assez près, et ils ne pensent

pas que les justes reproches qu'on fait à ces

personnes retombent sur eux, lorsqu'ils leur

accordent avecune indiscrète profusion la nour-

riture céleste, dont Dieu les a établis dispen-

sateurs .

Un troisième abus est de se faire une espèce

de routinede la confession et de la communion.

On s'y présente sans préparation, ou avec une

préparation superficielle, parce que l'on crain-

drait de manquer à la règle et d'être remarqué,

ou parce que le directeur l'a ainsi ordonné ; et

l'on s'acquitte de ces actions si saintes à peu

près comme d'une action ordinaire .

Mais considérons chaque sacrement en par-

ticuliér. Ce qui est le plus à craindre au sujet

de la confession fréquente, c'est premièrement

ou qu'on ne s'examine pas assez, ou qu'on

pousse l'examen jusqu'à l'inquiétude et au

scrupule. Les personnes légères, dissipées,

ou qui n'ont qu'une dévotion froide et indiffé

rente , sont sujettes à se mal examiner. Quel-



94 MAXIMES SPIRITUELLES.

ques-uns ne s'examinent que sur leurs actions

extérieures , et touchent à peine à ce qui se

passe au dedans. D'autres ont des défauts fa-

voris, auxquels ils ne pensent même pas.

D'autres ont une formule d'examen toute dres-

sée, qu'ils récitent de mémoire au confesseur,

presque toujours dans le même ordre et dans

les mêmes termes. Il en est aussi qui, sujets

d'habitude à des fautes vénielles, comme à

manquer à certaines règles, et n'ayant nulle

enviede s'en corriger, prennent le parti de les

exclure de leur examen et de leur accusation .

En général, l'examen se fait mal, ou parce

qu'on n'est pas assez instruit , ou parce qu'on

ne veille pas assez sur soi dans l'intervalle des

confessions, ou parce qu'on n'a pas un désir

sincère d'avancer dans la piété .

Au contraire, les âmes excessivement timo-

rées, les imaginations vives, les petits esprits,

sont exposés à s'examiner avec trop de sévé-

rité, ou avec trouble et anxiété : ils voient des

fautes partout ; ces fautes, qui quelquefois ne

sont rien, ils les grossissent, s'en font des mons-

tres, ils confondent le sentiment avec le consen-

tement, le premier mouvement, qui est invo-

lontaire, avec l'acte réfléchi ; ils s'embarrassent

dans leurs recherches ; les heures entières ne

leur suffisent pas ; c'est un tourment pour eux

chaquefois qu'il faut se confesser. Cet examen

les fatigue non-seulement au moment de la



SIXIÈME MAXIME. 95

confession, mais à tous les instants de la jour-

née et, au lieu que les premiers ne rentrent

presque jamais dans leur conscience , ceux-ci

n'en sortent point, et ne font autre chose que

de se chicaner et de s'éplucher.

J'avoue qu'il est difficile de tenir ici le juste

milieu entre le trop et le trop peu. Pour les

personnes dont la vie est réglée , qui ont peu

de rapports extérieurs, et dont les occupations

sont toujours à peu près les mêmes, qui, d'ail-

leurs, font chaquejour l'examen de conscience,

il me paraît que celui qui précède la con-

fession, doit leur prendre peu de temps, et

qu'un coup d'œil leur rappelle ce qu'elles ont

fait dans lasemaine. Il faut plus de temps pour

les autres ; mais ce temps a ses bornes ; un

quart d'heure est plus que suffisant pour une

confession de huit jours ; et encore vaut-il

mieux s'exposerà oublier quelque faute légère,

que de se soumettre à la torture pour n'en

omettre aucune.

L'examen doit se faire avec simplicité, avec

paix, avec droiture, après avoir invoqué l'Es-

prit saint sur les lumières dé qui l'on doit plus

compter que sur ses propres recherches, Je

voudrais donc que, sans faire de pénibles ef

forts de mémoire, on le priât de nous éclairer

sur les fautes qui déplaisent le plus à Dieu, qui

choquent ou scandalisent le prochain , et qui



96 MAXIMES SPIRITUELLES .

nuisent davantage à notre avancement ; qu'en-

suite l'on s'en tînt à celles qui se présentent à

l'esprit ; qu'on fit plus d'attention aux habi-

tuelles qu'aux passagères, à celles où il entre

du propos délibéré et de la réflexion , qu'à

celles qui échappent par inadvertance et par

vivacité.

Mais ce qui est plus important , est de con-

cevoir de ses fautes une véritable douleur et de

formerun ferme propos de s'en corriger . Pour

les âmes que j'ai ici en vue, la chose n'est pas

difficile à l'égard des péchés tant soitpeu griefs,

dont je suppose qu'elles ont une horreur habi-

tuelle . Mais il n'en est pas de même à l'égard

des moindres péchés , soit d'action , soit d'omis-

sion, qui tiennent à quelque défaut qu'on mé-

nage trop, et sur lequel on n'a pas le courage

de se combattre, tels que la vanité , la curio-

sité, la paresse, la sensualité, l'esprit de critique ,

et d'autres semblables. Ces péchés reviennent

à chaque confession : il est bien difficile qu'on

en ait une contrition sincère, ni qu'on se pro-

pose sérieusement de n'y plus retomber, tant

qu'on en laisse subsister la cause, et qu'on ne

prend nulle mesure pour la détruire. Ce sont

tout au plus les branches que l'on coupe?

mais elles repoussent sur-le-champ, parcequ'or

épargne la racine. La contrition des fautes vé

nielles d'habitude, et commises avec vue, est



SIXIÈME MAXIMÈ. 97

aussi suspecte que celle des péchés mortels

de même nature . On voudrait s'en corriger,

mais au fond, on ne le veut pas ; c'est-à-

dire que la grâce le demande, et la volonté le

refuse.

Je sais qu'on ne peut jamais s'assurer que

moralement de sa contrition ; mais s'il y a un

moyen de se tranquilliser sur ce point, c'est

de prendre la ferme résolution de ne commet-

tre aucune faute avec vue et réflexion , et de

tenir la main à l'exécution . Alors il ne reste

plus que les fautes de premier mouvement,

d'inadvertance, de pure fragilité, où il n'entre

qu'une demi-volonté ; et la détermination où

l'on est de ne s'en permettre aucune , nous

obtient aisément de Dieu la grâce du repentir :

car nous ne le formons pasen nous , ce repentir,

c'est Dieu qui l'accorde , et il ne l'accorde qu'à

la volonté qui use bien des autres grâces qui y

disposent.

Doutez donc, âmechrétienne, de la sincérité

de votre contrition , jusqu'à ce que vous ayez

formé le ferme propos d'éviter toute faute vo-

lontaire. Mais aussi, si telle est votre disposi-

tion habituelle, n'ayez plus d'inquiétude sur ce

sujet. Ce n'est point par les sentiments que

vous tâchez d'exciter en vous au moment de

la confession, ni par les actes que vous profé-

rez, qu'il faut juger de votre contrition ; mais

par l'horreur que vous avez habituellement

6



98 MAXIMES SPIRITUELLES .

du péché, par votre attention extrême à vous

en garder, par vos efforts pour combattre vos

mauvais penchants et vos mauvaises habi-

tudes. Cette règle est sûre, et il n'y en a pas

d'autre.

Vous êtes quelquefois effrayée, parce que

vous ne sentez aucune douleur, que votre

cœur vous paraît froid et glacé , et que vous ne

prononcez, ce vous semble, que de bouche

votre acte de contrition. Autrefois vous aviez

un regret sensible ; l'amour vous serrait le

cœur, vous versiez même des larmes. Con-

sultez le fond de votre volonté ; voyez si vous

y trouvez une sincère détestation des péchés

que vous allez accuser. Si vous pouvez vous en

répondre, soyez tranquille et ne cherchez pas

d'autre certitude. Votre disposition est peut-

être meilleure qu'elle n'était quand vous étiez

touchée d'une douleur sensible . Rejetez donc

hardiment toutes les craintes, tous les doutes,

tous les scrupules qui vous viennent là-dessus ;

et après avoir pris, s'il le faut, l'avis de votre

confesseur, ne vous permettez jamais de vous

y arrêter.

Au reste, s'exciter à la contrition n'est pas,

comme bien des personnes se l'imaginent, se

presser le cœur pour en exprimer quelque

sentiment, ni se provoquer aux larmes ; c'est

demander humblement à Dieu qu'il mette lui-

même dans votre âme un véritable repentir,



SIXIÈME MAXIME. 99

et ensuite faire simplement et paisiblement

son acte de contrition . Il suffit de le faire une

fois avant que d'entrer au tribunal , et de le

répéter tandis que le prêtre nous donne l'ab-

solution.

Après vient l'accusation , où l'on tombe en

bien des défauts par trop ou trop peu dedétail,

par amour-propre , par une mauvaise honte.

Quant aux manquements qui viennent d'un

esprit borné, grossier, mal instruit, c'est au

confesseur d'y suppléer par les questions qu'il

jugera nécessaires.

L'accusation doit être courte et simple . Point

de détails inutiles et où souvent l'on implique

le prochain . Point de détours , point de circon-

locutions. Ne pas faire un long récit pour dire

qu'on s'est impatienté ou qu'on a manqué à

la charité. Il est des personnes qui croient se

mal accuser, si elles ne racontaient par le

menu tout ce qu'on leur a dit et ce qu'elles

ont répondu.

Elle doit être claire et précise . Point d'obs-

curité, ni d'ambiguïté, ni de déguisement .

Que le confesseur comprenne la chose comme

vous la comprenez vous-même. Point de ces

accusations vagues qui ne sont qu'un remplis-

sage inutile, auxquelles sont sujets ceux qui

veulent charger leur confession de beaucoup

d'articles . On s'accuse d'avoir de l'amour-

propre et de l'orgueil ; c'est l'accusation d'un

522341



100 MAXIMES SPIRITUELLES .

vice et non celle d'un péché . On s'accuse de

sa lâcheté au service de Dieu ; il faut dire en

quoi . On s'accuse d'avoir communié avec tié-

deur. Qu'est-ce que cela signifie ?

Elle doit être entière. Ne rien supprimer des

circonstances nécessaires . Joindre à la faute le

motif qui l'a fait commettre, et qui , quelque-

fois, est plus coupable que la chose en elle-

même. Ne rien faire de ce qui gêne tant soit

peu la conscience. Ne point garder pour la fln

les fautes qu'on juge les plus humiliantes , ou

pour lesquelles on craint d'être repris . Les

âmes vraiment humbles commencent toujours

par l'accusation de ces fautes-là . Il est à propos

aussi de déclarer ses tentations et d'expliquer

en quoi elles consistent, quoiqu'on ait lieu de

croire qu'on n'y a pas succombé. La honte

porte quelquefois à cacher des tentations d'une

certaine nature : cela est dangereux ; c'est une

ruse que le démon emploie pour nous faire

tomber plus aisément, et il y réussit d'ordi-

naire.

Enfin il faut que l'accusation soit dans

l'exacte vérité . On ne doit pas exagérer ses

fautes, ni les diminuer et les excuser. Donnez

pour certain ce que vous croyez certain , pour

douteux ce qui vous paraît douteux . Les scru-

puleux et ceux qui sont tentés sont sujets à

dire qu'ils ont consenti lorsqu'ils n'ont pas

consenti . C'est au confesseur, quand il les



SIXIÈME MAXIME . 101

connaît, d'y prendre garde, et de ne pas les

croire aisément sur leur parole , ce qui les

ietterait dans le désespoir. Quelques-uns pen-

sent qu'il vaut mieux dire plus que moins ; il

faut, s'il se peut, ne dire ni plus ni moins. Les

personnes qui ont l'imagination vive et forte

doivent s'en défier en se confessant .

Il est d'autant plus important d'apprendre

de bonne heure à se confesser, et de profiter

là-dessus des avis qu'on nous donne, qu'à un

certain âge, il est presque impossible de se cor-

riger des défauts contractés par une longue

habitude. Le confesseur y perd sa peine, et

n'a pas d'autre ressource que la patience, et de

laisser les gens se confesser à leur manière.

Hors des cas de trouble et de grandes ten-

tations, les âmes qui sont dans la voie passive

s'examinent avec beaucoup de paix et sont

très-clairvoyantes sur l'état de leur conscience;

elles ne se chicanent pas, et aussi elles ne se

passent rien , parce qu'à la moindre faute

qu'elles commettent, Dieu ne manque pas de

leur en faire des reproches ; elles n'ont point

d'inquiétude sur leur contrition ; elles s'accu-

sent avec une candeur, une ingénuité, une

simplicité d'enfants , sans embarras, sans en-

veloppe, sans tergiversation . Leur confession

est courte pour l'ordinaire, parce qu'elles ne

la chargent de rien de vague ni d'inutile . A

moins qu'elles n'y soient assuietties par une

6.



190 MAXIMES SPIRITUELLES .

règle, elles ne se confessent qu'au besoin ;

lorsqu'elles sont obligées de se présenter,

elles déclarent naïvement qu'elles n'ont rien

qui leur fasse peine. A ces marques, il est

aisé de reconnaître les personnes qui sontdans

cette voie, et celles qui ont de la disposition à

y entrer.

On demande s'il est à propos de se servir

de quelqu'un de ces exercices pour la confes-

sion et la communion, qui se trouvent dans

tous les livres de prières.

J'ai déjà dit ailleurs ma pensée là-dessus.

Je les crois utiles et même nécessaires à ceux

qui approchent rarement des sacrements. Ils

sont propres aussi à soutenir la piété naissante

des jeunes personnes, dont l'imagination est

légère et qui ont beaucoup de peine à se re-

cueillir. Des actes bien faits, qu'on lit ou

qu'on prononce de mémoire avec attention,

inspirent de la dévotion à ceux qui n'en ont

point ; insinuent dans les cœurs les sentiments

qu'ils contiennent ; ils préviennent les dis-

tractions, ou rappellent l'esprit , quand il s'é-

gare.

Mais il me semble que ceux qui ont l'avan-

tage de communier fréquemment feraient bien

de s'accoutumer insensiblement à se passer de

ces méthodes : car elles ont d'abord l'inconvé-

nient qu'elles ne font plus d'impression quand

on s'y est habitué. En cegenre surtout, il n'ya



SIXIÈME MAXIME. 103

que la nouveauté qui frappe . On se lasse donc

bientôt d'un exercice qu'on sait par cœur, et

qui nous laisse froids et secs : on en prend un

second que l'on quitte encore, et l'on se dé

goûte de tous successivement, parce qu'ils ne

nous offrent rien de frappant .

Un autre inconvénient qui n'estpas moindre,

est que, trouvant dans les livres des actes tout

faits , on n'excite point son cœur à en produire

de lui-même, et qu'on croit avoir exprimé ses

propres sentiments, tandis qu'on n'a fait que

s'approprier pour un moment des sentiments.

étrangers . Aussi ces sentiments empruntés ne

laissent-ils rien dans l'âme : au lieu que ceux

qu'elle tire de son fonds à l'aide de la grâce,

la nourrissent, la développent et y produisent

une disposition sainte qui, renouvelée fré-

quemment, se tourne enfin en habitude et nous

familiarise avec le recueillement intérieur.

On ne peut pas douter non plus que les

actes qui sont l'expression de nos sentiments

intimes ne soient plus agréables à Dieu et ne

tiennent davantage de la véritable prière qui

doit partir du cœur. Au fond, qu'importent

à Dieu tous ces actes méthodiques et arrangés ?

Les sentiments qui lui plaisent sont ceux qu'il

met dans l'âme et non ceux que l'âme va puiser

ailleurs. S'ils ne sont pas nécessaires pour

suppléer à notre indigence et pour fixer notre

attention, ce sera le mieux de nous en passer



104 MAXIMES SPIRITUELLES .

et de donner à notre cœur toute liberté de s'é-

pancher en présence de Dieu. Les affections

libres et sans apprêt sont plus naturelles, plus

vives et plus touchantes.

Je voudrais donc qu'on essayât peu à peu de

laisser les livres, tant avant qu'après la commu

munion, et qu'on fit paisiblement et sans effort

de tête, sa préparation et son action de grâces

avec le seul secours de Dieu , qui nous est plus

présent que jamais dans la plus sainte des ac-

tions . Je voudrais même que , reconnaissant

combien nos soins sont insuffisants pour nous

préparer à recevoir Jésus-Christ et pour le re-

mercier dignement de cet inestimable bienfait ,

on eût la confiance de le supplier de nous

mettre lui-même dans les dispositions conve-

nables que dans la ferme foi qu'il le veut

faire, et dans l'attente qu'il le fera, l'on se tînt

simplement recueilli et dans le silence inté-

rieur ; qu'on lui donnât toute la liberté d'agir

sur notre cœur, soit pour le préparer à son

entree, soit pour en prendre une entière pos-

session.

Cette méthode toute divine, où Jésus-Christ

mettrait tout du sien, et où nous mettrions du

nôtre, la simplicité, l'humilité, la foi, l'amour

et l'abandon, serait bien meilleure sans doute

que notre empressement, notre activité, et cest

secousses qu'on se donne pour se procurer un

peu de ferveur sensible. Quelle paix intime on



SIXIÈME MAXIME. 105

serait l'effet ! quelle douce suspension de puis-

sances de l'âme ! quelle attente amoureuse

de la présence de Jésus-Christ ! quel ravisse-

ment et quelle plénitude après l'avoir reçu !

Mais quoi ! l'amour-propre veut toujours agir,

et il gâte tout par son action. Il semble craindre

que Dieu ne fasse pas aussi bien que lui : aussi,

partout où se mêle l'amour-propre , Dieu ne

fait-il rien, ou peu de chose.

Je conviens qu'une telle méthode n'est que

pour les âmes déjà avancées. Néanmoins, il

est de jeunes cœurs purs et innocents, il est

même des âmes belles et droites revenues sin-

cèrement à Dieu , qu'il invite lui-même de

bonne heure à prendre cette pratique, les atti-

rant au silence intérieur , et les embrasant d'un

amour doux et paisible au temps de la com-

munion. Que ces âmes ne craignent rien ;

qu'elles laissent alors, non-seulement les livres,

mais leurs actes propres, et qu'elles s'aban-

donnent à l'action de Dieu . Que les confesseurs

à qui elle feront part de ce qu'elles éprouvent,

leur donnent le même conseil, et se gardent

bien de les inquiéter .

Il est vrai que le goût sensible à la commu-

nion n'a qu'un temps : il est vrai encore qu'on

ne doit ni fe rechercher, ni s'y attacher avi-

dement, ni le regretter et se désoler lorsqu'on

ne l'a plus. Il y a bien de la sensualité spiri-

tuelle en tout cela, et ce n'est pas là aimer



106 MAXIMES SPIRITUELLES.

Jésus-Christ pour lui-même, mais pour ses con-

solations. Quand cette privation ne vient point

de notre faute, la communion, pour être sèche,

n'en est pas moins bonne. On y a toujours la

paix, quoiqu'on ne la sente pas, et malgré un

vide apparent, le cœur est toujours rempli.

L'état où l'on est à la communion suit d'ordi-

naire l'état de l'oraison, et plus on avance

dans la mort à soi-même, plus on s'y trouve

sevré de toute douceur. Si la viande céleste est

alors moins savoureuse, elle n'en est que plus

nourrissante . L'âme , dans les épreuves , a

moins besoin de consolation que de force , et

elle lui est communiquée abondamment dans

ces communions, où elle n'a rien de sensible

ni d'aperçu .

Il ne faut pas toujours juger de la bonté d'une

communion par ce qui s'y passe : ce sont les

suites qui en décident. Il y a des âmes fortes

et désintéressées que Dieu met bien vite au-des-

sus des douceurs, pour leur donner quelque

chose de plus substantiel. La communion est

toujours excellente, lorsqu'on en sort avec une

généreuse détermination de se corriger de ses

défauts, de se faire violence, de porter les

croix intérieures et extérieures que Dieu nous

envoie, de lui donner enfin , selon notre état

présent, les preuves qu'il exige de notre amour,

de notre fidélité, de notre abandon . Les com-

munions qui ne produisent pas cet effet, sont



SIXIÈME MAXIME. 107

tout au moins infructueuses. La sensibilité na-

turelle, l'imagination , et quelquefois le démon

peuvent avoir la principale part aux douceurs

qu'on y goûte, et qui ne servent qu'à entrete-

nir une âme molle, lâche et vaine dans une

dangereuse illusion .

A l'égard de la communion fréquente, c'est

au confesseur à la régler suivant une sainte

discrétion . Il faut y aller par degrés et à pro-

portion du progrès que fait l'âme . Dès qu'un

chrétien est en voie de travailler efficacement

à son salut, sans attendre qu'il soit tout à fait

corrigé de ses anciennes habitudes , ou plutôt

afin qu'il s'en corrige plus aisément, on doit

l'exhorter à approcher de la sainte table tous

les mois et il peut y avoir des raisons , comme

de fortes tentations, des occasions fréquentes

et inévitables, des devoirs difficiles à remplir,

qui déterminent à lui permettre de s'en appro-

cher plus souvent.

:

Lacommunion de chaque semaine et de plu-

sieurs fois la semaine ne doit, régulièrement

parlant , s'accorder qu'aux âmes qui n'ont

nulle attache à aucun péché véniel , qui sont

même déterminées à ne faire aucune faute de

propos délibéré, et à ne rien refuser à Dieu :

qui de plus s'adonnent fortement à la mortifi-

cation intérieure et à l'oraison mentale, autant

que leur état le permet.

La communion quotidienne peut se per-



108 MAXIMES SPIRITUELLES .

mettre aux mêmes âmes, lorsqu'on voit qu'elles

s'affermissent dans la pratique des vertus,

qu'elles sont généreuses à se combattre, qu'elles

évitent tout ce qui peut le moins du monde les

retirer de leur recueillement intérieur et de

l'union avec Dieu . Comme la vie spirituelle a

une marche certaine, s'il est toujours aisé à un

directeur éclairé de s'apercevoir si ces âmes

avancent, ou si elles reculent : et s'il s'aperçoit

de quelque relâchement, après les avoir sérieu-

sement averties à plusieurs reprises, il doit di-

minuer le nombre de leurs communions.

Je ne dis rien des maisons religieuses où les

communions sont réglées. Il ne faut pas aisé-

ment en permettre au dela de ce que prescrit

la règle . Cette distinction , accordée à quelques-

unes , excite la jalousie des autres, et les expose

elles-mêmes à une secrète vanité . Il y a néan-

moins quelquefois de bonnes raisons de passer

par-dessus la règle : c'est à la sagesse des su-

périeurs et des confesseurs à en décider. Mais

ils doivent tenir la main à ce qu'on ne manque

aucune communion de règle, et se persuader

que le relâchement sur ce point capital a de

fâcheuses suites partout où il s'introduit.

Beaucoup de prêtres séculiers et réguliers ,

engagés par état à célébrer tous les jours la

sainte messe, ne songent pas assez à la perfec-

tion qu'exige d'eux l'avantage d'offrir chaque

jour cet auguste sacrifice. Je ne vois rien qui



SEPTIEME MAXIME. 109

les dispense d'une sainteté personnelle aussi

éminente que celle qui est requise dans les

laïques pour la communion quotidienne. Au

contraire, le sacerdoce est par lui-même un

engagement à ce que la vie chrétienne a de

plus parfait à plus forte raison, si l'on joint

au sacerdoce les vœux de religion. S'ils sont

obligés d'office à dire la messe, ils sont obligés

à s'y préparer dignement, età en tirer tous les

fruits spirituels qui y sont attachés. Il me sem-

ble qu'à raison de leur état, des fonctions qu'ils

remplissent, de l'exemple qu'ils doivent, c'est

une loi pour eux, non-seulement d'égaler,

mais de surpasser en sainteté les chrétiens

adonnés à la vie intérieure. Sur cela, que

chaque prêtre s'examine et se juge,

SEPTIÈME MAXIME.

Dans le repos, dans l'action,

Avoir une intention pure ;

Loin de nous la dévotion

Sans simplicité, sans droiture.

Si votre cœur est simple (1) , dit Jésus-Christ,

tout votre corps sera lumineux . Tous les saints

Pères ont expliqué cette parole de la pureté

(1) Matth., vi, 22.

7



110 MAXIMES SPIRITUELLES.

d'intention , et ils ont entendu que, si nos vues

sont pures, nos actions seront saines. Comme

'œil est le guide, et en un sens la lumière du

corps, dont il éclaire et dirige les mouvements :

ainsi l'intention est la lumière de l'âme ; elle

la guide dans ses actions, et leur donne ce qui

les rend bonnes ou mauvaises, savoir la mora-

lité. Puis donc que la sainteté des actions dé-

pend de la pureté de l'intention , il n'est rien

dont il nous importe plus de nous assurer;

mais en même temps il n'est rien qu'il nous

soit plus difficile de bien connaître .

L'intention est ce qu'il y a de plus profond

dans le cœur humain . Ainsi, pour la démêler

autant que cela est possible, il faut être exercé

à réfléchir sur soi, à se demander un compte

exact de ses motifs secrets, et à pénétrerjusque

dans les replis de l'àme les plus cachés : ce

que font très-peu de personnes , et ce qu'on ne

peut faire dans les choses surnaturelles qu'à

l'aide de la lumière divine qu'il est besoin

d'implorer sans cesse .

L'intention est ceque l'amour-propre s'étudie

le plus à nous déguiser, à cause de l'intérêt

qu'il y a; et par malheur il n'y réussit que

trop. On se trompe, on s'en impose à soi-même

en une infinité de choses, et quoiqu'on ne se

trompe que parce qu'on le veut, cela se fait si

subtilement, qu'à peine s'en aperçoit-on . Peu

de gens sont de bonne foi en tout avec eux-



SEPTIEME MAXIME. 411

mêmes et nous sommes les premiers dont

nous ayons à nous défier . Il faut par consé-

quent se précautionner contre les ruses de

l'amour-propre, qui sont plus déliées dans les

matières de piété que dans les autres. Et quel

est celui qui se tient continuellement en garde

contre cet ennemi ? Quel est celui qui se garan-

tit, je ne dis pas toujours, mais le plus souvent,

de ses surprises?

Si , pour se connaître à fond , il est néces-

saire de discerner le vrai motif de ses démar-

ches ; et si , étant profondément mauvais et

corrompus, nous avons tant de sujets de nous le

cacher et de nous le dissimuler, combien sont

rares les hommes, et en particulier les chré-

tiens, qui ont unevéritable connaissance d'eux-

mêmes? Où est celui qui ne se flatte point de

quelque vertu qu'il n'a pas, ou qui s'avoue tous

les vices et tous les défauts qu'il a? et d'où

viennent nos erreurs en ce point, sinon de ce

qu'on déguise ses motifs et ses intentions ?

Pour trancher le mot, nous ne sommes

parfaitement connus que de Dieu seul ; et cela

dans le point le plus essentiel ; savoir si nous

sommes à ses yeux dignes d'amour ou de

haine. Nous ne pouvons pas même nous ré-

pondre certainement d'une seule de nos ac-

tions, comme lui étant agréable. Nous serons

dans cette ignorance toute notre vie , et il nous

sera par conséquent toujours impossible de



112 MAXIMES SPIRITUELLES.

prononcer avec une entière certitude sur la

pureté de nos intentions. Car si nous étions

assurés qu'elles sont pures, nous le serions

aussi de la sainteté de nos actions, et, par une

suite nécessaire, que nous sommes en état de

grâce. C'est pour cela que nous devons tou-

jours dire avez David : Purifiez-moi de mes

foutes secrètes (i ) ; et que ce saint prophète a

eu raison de s'écrier : Quel est celui qui a une

pleine connaissance de ses péchés? Vérité bien

affligeante en elle-même, et désolante pour

l'amour-propre, qui cherche toujours des assu-

rances ! mais dans le dessein de Dieu, elle ne doit

que nous humilier et non pas nous désespérer.

Si l'on ne peut parvenir sur ce point à une

certitude indubitable, on peut du moins, en

s'étudiant et en s'adressant humblement à

Dieu, en avoir une certitude morale, qui suffit

pour nous tranquilliser. Mais aussi l'on ne doit

rien négliger pour se la procurer.

Qu'est-ce donc que la pureté d'intention?

C'est une vue qui a Dieu seul pour objet, et qui

n'estmélangée d'aucun intérêt propre. L'inten-

tion, pour n'être pas pure, n'est pas toujours

formellement mauvaise ; il arrive même sou-

vent que l'intention principale est bonne, mais

souillée par une intention accessoire qui s'y

joint. Un ministre du Seigneur, dans ses tra-

(1) Psalm. xviii , 13.



SEPTIEME MAXIME. 113

vaux apostoliques, veut principalement la

gloire de Dieu ; mais il n'est pas insensible

aux applaudissements humains. Or, c'en est

assez auxyeux infiniment purs de la Divinitė,

pour que notre première intention, et l'action

faite en conséquence, ne soient pas tout à fait

saintes et à l'abri de tout reproche.

Chétiens imparfaits que nous sommes, ju

geons par là dumal imperceptible qui seglisse

presque dans toutes nos œuvres. Je n'entrerai

dans aucun détail ; il me mènerait trop loin.

Mais , que nous serions éloignés de prendre ja-

mais aucune vaine complaisance en nous-mê-

mes, si nous étions bien pénétrés de cette vérité !

Et c'est ce que Dieu prétend : car il ne nous

sauve que par l'humilité, et non par la con-

fiance en nos mérites. Aussi les saints, qui en

étaient bien persuadés, tremblaient-ils comme

Job sur toutes leurs actions ; et saint Augustin

s'écriait, au sujet même de Monique, sa mère :

Malheur, & mon Dieu, à la vie la plus louable,

si vous la discutez sans miséricorde !

Et que faut- il faire pour acquérir cette pré-

cieuse pureté d'intention ? Avoir toujours l'œil

ouvert sur ses motifs, afin d'écarter, non -seule-

ment ceux qui sont évidemment mauvais, mais

ceux qui sont imparfaits. Or, nous ne démêlons

e qu'il y a d'imparfait dans nous qu'à mesure

quenous avançons, et que nos motifs , lumières

spirituelles, croissent. Dieu n'augmente nos



114 MAXIMES SPIRITUELLES .

lumières que progressivement, selon le bon

usage qu'il sait que nous en faisons ; il les

proportionne à nos besoins présents et audegré

actuel de pureté qu'il exige de nous. C'est à

leur faveur qu'on discerne avec le temps , dans

ses intentions, des imperfections qu'on n'y

apercevait pas d'abord, et que Dieu lui-même

nous dérobait. Car, quel est le commençant,

quelque bonne volonté qu'il ait, qui pourrait

soutenir la vue des actions qu'il croit les meil-

leures , si Dieu les lui montrait telles qu'il les

voit lui-même ? Il y aurait de quoi le jeterdans

le dernier découragement. Dieu a fait cette

grâce à quelques saints, qui en ont conçu une

extrême confusion, et le plus grand mépris

d'eux-mêmes. Mais tous ne sont pas capables

de porter de pareilles faveurs .

Pour me faire mieux entendre, je veux don-

ner un exemple de ces vues imparfaites. Dieu

sème ordinairement de fleurs l'entrée de la

voie spirituelle ; il y verse les douceurs et les

consolations en abondance, afin de détacher

l'âme de tout ce qui n'est pas lui , et de lui faci-

liter les exercices de la vie intérieure qui , sans

cela les rebuteraient . L'âme qui n'a jamais rien

éprouvé de si délicieux, s'y attache fortement.

Pour jouir de ces douceurs, elle renonce à tout,

elle s'adonne à l'oraison et à la mortification

des sens ; elle ne se plaît qu'avec Dieu seul ;

tout ce qui la retire d'une si douce compagnie



SEPTIÈME MAXIME. 115

lui est insupportable . Si Dieu s'absente pen-

dant quelque temps, elle se désole , elle crie

après lui pour le faire revenir ; elle le cherche

avec inquiétude et ne se donne point de repos

qu'elle ne l'ait retrouvé.

Il y a, sans contredit, en cela beaucoup

d'imperfection . Son motif est bon, c'est Dieu

qu'elle cherche ; mais ce motif n'est pas pur,

parce qu'elle cherche de plus les douceurs spi-

rituelles et le goût sensible de Dieu . Cependant,

elle ne voit pas alors cette imperfection : Dieu

même la lui cache, et il y aurait de l'impru-

dence au directeur de la lui découvrir . Mais

quand elle aura été quelque temps nourrie de

ce lait et qu'elle commencera à prendre des

forces, les absences de Dieu deviendront plus

longues et même habituelles . Alors une lumière

lui sera donnée pour connaître qu'auparavant

son intention n'était pas pure ; et elle appren-

dra peu à peu
à servir Dieu pour lui-même et

non pour ses dons . Cette lumière qui lui eût

été nuisible au commencement, lui est utile

alors, et elle s'en sert pour épurer son motif.

Elle en reçoit aussi une nouvelle à chaque

changement d'état qui lui découvre les imper-

fections de l'état précédent.

Sans donc trop se fatiguer à examiner ses

intentions, il n'est question que de mettre à

profit la lumière que Dieu nous donne. Mais

aussi, il faut être très-fidèle à la consulter et



116 MAXIMES SPIRITUELLES.

à la suivre; il faut rejeter sans balancer tout

mélange dont elle nous montre l'impureté .

Par là on parvient par degrés à une pureté

d'intention plus ou moins grande , selon les

vues que Dieu a sur nous. Car c'est la pureté

d'intention qui est la mesure de la sainteté , et

cette pureté est proportionnée au degré de

lumière que Dieu communique et à la fidélité

avec laquelle on y correspond . Ce ne sont pas,

en effet, nos actions en elles-mêmes que Dieu

considère, mais nos motifs ; et c'est d'eux

qu'elles tirent tout leur mérite. Voilà pourquoi

la moindre action de la sainte Vierge était d'un

plus grand prix aux yeux de Dieu que les

œuvres les plus relevées des autres saints,

parce que son intention était d'une pureté in-

comparable.

La simplicité est absolument la même chose

que la pureté d'intention. Aussi Jésus-Christ

dit-il : Si votre cœur est simple, c'est-à-dire si

votre regard n'est pas double et s'il n'envisage

qu'un seul objet qui est Dieu . Je pourrais

donc me taire sur la simplicité et m'en tenir à

ee qu'on vient de lire sur la pureté d'intention .

Mais il est à propos de montrer que la sim-

plicité, dont peu de gens ont une juste notion,

est la perfection par excellence et la racine de

toute perfection . Pour cela il faut remonter

jusqu'à Dieu même et la considérer d'abord en

lui.



SEPTIÈME MAXIME. 117

Il n'y a de parfaitement simple que ce qui

est infini, ni d'infini que ce qui est parfaite-

ment simple. Tout ce qui est fini est multiplié

ou composé, et tout ce qui est multiplié est

fini. Cela est sans exception . Ainsi, la par-

faite simplicité ne convient qu'à Dieu ; et par

elle on rend raison de l'infinité de ses perfec-

tions. L'être de Dieu est immense, parce qu'il

est simple et tout en tout sans extension ni

division. Son éternité est infinie, parce qu'elle

est simple, n'ayant ni commencement ni mi-

lieu, ni fin, et excluant l'idée même de durée

qui exprime une succession d'instants : sa

puissance est infinie, parce qu'elle est simple,

s'étendant à tout ce qui est possible, ou dont

l'existence ne renferme aucune contradiction .

et s'exerçant sans nul effort, par un pur acte

de volonté. Sa science est infinie, parce qu'elle

est simple et qu'elle consiste dans une seule

idée, qui est l'idée même de Dieu, dans la-

quelle il voit toujours tout ce qui a été, est et

sera, et tout ce qui doit demeurer dans l'ordre

des possibles. L'essence même de Dieu est

infinie, parce qu'elle est simple ; en lui l'es-

sence est l'existence, les attributs sont un

entre eux, et avec l'essence, n'étant distingués

que par des précisions que nous imaginons

selon notre faible manière de concevoir. En

ui encore la puissance est acte et la faculté

exercice; en sorte que l'entendement divin

7



118 MAXIMES SPIRITUELLES.

est un entendre et la volonté divine un vouloir

éternel .

Il en est de même des attributs moraux.

Quoique finis par rapport à nous dans leurs

effets, ils sont infinis en eux-mêmes, à raison

de leur simplicité : telles sont la sainteté, la

sagesse, la bonté, la justice, la miséricorde.

Lafin qu'il se propose en toutes ses œuvres est

pareillement infinie, parce qu'elle est simple :

c'est sa gloire à laquelle il est nécessaire que

tout se rapporte. Les esprits exercés à réfléchir

peuvent suivre cette sublime théorie que je ne

fais qu'énoncer.

La simplicité étant donc le principal carac-

tère des perfections de Dieu, de ses desseins

et de ses opérations, il ne faut pas être surpris

qu'elle soit aussi ce qui contribue le plus à la

perfection de la créature raisonnable. Il ne peut

s'agir pour ellede la simplicitéphysique, puis-

qu'elle est essentiellement finie ; mais elle est

capable de la simplicité morale, et elle doit y

tendre de toute sa force.

Cette simplicité se réduit à son égard à un

seul point, qui est de n'avoir que Dieu pour

règle de ses idées et de ses jugements, pour

objet de ses désirs, pour but de ses actions et

de ses souffrances ; de lui rapporter tout, de

préférer à tout son bon plaisir, de ne voir, de

ne suivre en tout que sa sainte volonté. Voilà

bien des choses renfermées en peu de mots.



SEPTIÈME MAXIME. 119

L'âme est vraiment simple, quand elle est par-

venue à cette unique vue de Dieu , et elle est

consommée dans l'unité . Ineffable unité, qui

nous divinise en quelque sorte , par l'union

morale la plus parfaite avec celui qui est sou--

verainement et absolument un. Une à un, di-

sait sans cesse un fameux contemplatif. Quel

grand sens dans cette courte parole! Toute la

vérité, toute la perfection de la sainteté y est

exprimée, ainsi que tout le bonheur dont elle

est la source. Dieu est un d'une unité qui con-

vient et ne peut convenir qu'à lui . Il est un,

et il ramène nécessairement tout à son unité ;

il est un, et il sanctifie tout par la participa-

tion de son unité ; il est un, et toutes les créa-

tures capables d'être heureuses ne le sont que

par la possession de son unité. L'âme donc,

pour être sainte, pour être heureuse, doit être

une par son adhésion d'esprit et de cœur à lui

seul, pour lui seul, sans aucun retour sur

soi. Si avec Dieu elle s'envisage soi-même en

quoi que ce soit, d'une vue qui la distingue de

Dieu, d'une vue de propriété qui sépare son

intérêt de celui de Dieu, elle n'est plus une ni

simple moralement ; mais elle est double , puis-

qu'elle a deux objets ; et tant qu'elle sera dans

cet état , il est impossible qu'elle soit immédia-

tement unie à Dieu : elle ne l'est point ici-bas

par la foi ; elle ne le sera dans l'autre vic



120 MAXIMES SPIRITUELLES.

qu'après que le feu purifiant l'aura dégagée de

toute multiplicité .

Si nous aspirons à la saintetě, si nous aspi-

rons à la félicité, aspirons donc à la simplicité

et à l'unité. Attachons-nous à simplifier nos

vues, en les réduisant à l'unique regard de

Dieu. Oublions-nous pour ne penser qu'à lui

seul. N'ayons d'autre volonté que la sienne,

d'autres intérêts que les siens . Ne cherchons

que sa gloire, et que son bonheur fasse le nô-

tre. Tel est l'état des bienheureux. Nous ne se-

rons admis à la vue et à la jouissance de Dieu

que quand nous serons dans cette disposition

mettons-nous-y sur la terre, autant que nous

en sommes capables .

Mais, hélas ! que pouvons-nous pour l'acqui-

sition de cette sublime simplicité, dont l'idée

seule passe toutes nos conceptions ? Prions

l'Être infiniment saint, qu'il daigne travailler

lui-même à nous simplifier ; consacrons-nous ,

dévouons-nous à lui dans cette intention . Tous

nos efforts ne nous délivreront jamais de la

multiplicité. Mais plus Dieu agira seul en nous,

et plus nous serons souples aux opérations de

sá grâce, plus nous ferons de progrès dans la

simplicité, sans nous en apercevoir, sans vou-

loir même y regarder.

Simplicité dans notre entendement, dont

Dieu bannira tant de préjugés , tant d'opinions



SEPTIEME MAXIME. 424

incertaines , tant de doutes, tant de faux juge-

ments, pour y substituer la très- simple vérité,

dont il écartera encore les réflexions , les pré-

voyances, les défiances, les soupçons , enfants

d'une fausse prudence, réduisant insensible-

ment nos raisonnements multipliés, à une vue

de simple intelligence.

Simplicité dans la volonté , qui n'aura plus

qu'un seul désir, qu'une seule crainte , qu'un

seul amour, qu'une seule haine et qu'un seul

objet de ses affections ; et qui tendra vers cet

objet avec une droiture invariable, avec une

force que rien n'affaiblira.

Simplicité dans les vertus, qui toutes se con-

centreront dans la charité, et se confondront

avec elle , autant que le comporte l'état de la

vie présente . Simplicité dans l'oraison , qui ne

sera, pour ainsi dire, qu'un seul acte renfer-

mant éminemment tous les actes . Simplicité

enfin dans la conduite toujours égale , toujours

uniforme, toujours droite et vraie, toujours

partant du même principe, et aboutissant au

même terme.

La droiture dont il me reste à parler n'est

aussi, sous un autre nom, que la pureté d'in-

tention et la simplicité . Aussi l'Écriture, parlant

de Job, joint ensemble ces deux éloges , et l'ap-

pelle un homme simple et d'un cœur droit (1) .

( 1 ) Job, 1 , 4 .



122 MAXIMES SPIRITUELLES .

L'âme est droite en effet, lorsqu'elle suit une

règle simple, qui ne varie point, qui ne fléchit

point, et qu'elle ne s'en détourne jamais, lors-

que sa direction est toujours la même, et que,

comme la ligne droite , elle tend à son centre

par la voie la plus courte. Ce centre de l'âme

est Dieu, qui lui a donné une tendance intime

vers lui : tendance qui , tant qu'elle la conserve,

la maintient dans l'innocence et dans la paix ;

et dont elle ne peut s'écarter sans tomber dans

le péché et dans le trouble.

Or, elle ne s'en écarte qu'en se repliant et se

recourbant sur elle-même, se donnant ainsi

un autre centre et une autre direction ; par là

elle perd sa droiture primitive. Elle a reçu un

mouvement ; elle s'enimprime une autre en un

sens opposé ; ce qui, par une suite de détours,

l'éloigne de Dieu et la ramène à elle-même.

Dieu avait fait l'homme droit (1 ) , comme dit

l'Ecriture, et tourné uniquement vers lui, avec

un penchant secret pour s'en approcher et s'y

unir. Mais par son imperfection foncière,

l'homme pouvait tendre vers lui-même ; il en

a eu la tentation, et il y a succombé . De là le

péché originel et ses suites, qui ont donné

une force prodigieuse à cette tendance vers

nous-mêmes, à laquelle , sans la grâce qui nous

rappelle à Dieu, nous ne pouvons que céder.

(1) Eccles, vii , 30.



SEPTIÈME MAXIME. 23

Je sais que tant que l'homme conserve la

grâce sanctifiante, il ne perd pas la droiture

essentielle, nécessaire et suffisante pour le sa-

lut. Mais tout retour d'amour-propre, toute

complaisance en soi-même, toute recherche

de son intérêt sans subordination à l'intérêt de

Dieu, est une altération à cette droiture, un

gauchissement, un écart léger peut-être, dont

néanmoins les suites peuvent devenir très-fâ-

cheuses. Le danger du moindre écart consiste

en deux choses : la première , que nous ne

pouvons jamais revenir de nous-mêmes à notre

première droiture , quelque peu que nous nous

en soyons éloignés ; la seconde, que nous ne

sommes pas les maîtres de nous arrêter, ni

de ne porter cet écart que jusqu'à un certain

point. Deux considérations qui doivent nous

déterminer à ne jamais faire de propos délibéré

un seul pas hors de la voie droite.

Conservons donc , autant qu'il est en nous,

la rectitude dans laquelle Dieu nous a rétablis :

craignons de la fausser le moins du monde;

soyons en garde contre nos penchants natu-

rels , qui ne tendent qu'à la courber, et à lui

donner une autre direction . C'est en cela que

nous sommes nos plus dangereux et nos plus

mortels ennemis , parce que nous nous aimons

mal, ayant une secrète inclination à nous éta-

blir centre de tout, à diriger vers ce centre tous

nos mouvements, et à y rapporter tout, jusqu'à



124 MAXIMES SPIRITUELLES.

Dieu même. Cet amour est infiniment dange-

reux , à cause de la finesse de ses ruses et de

ses détours, dont on ne se défie point, et même

qu'on n'aperçoit point, ayant leur source dans

le fond de notre nature; et il est mortel pour

nous, parce que Dieu étant la vie de notre âme,

tout ce qui nous éloigne de lui tend à nous don-

ner la mort.

Examinons donc bien le caractère de notre

dévotion; voyons si elle est pure , simple et

droite. Et comme il pourrait se faire que nous

fussions dans l'aveuglement , prions , consul-

tons, et profitons des lumières que nous re-

cevrons de Dieu . Le bon usage que nous en

ferons nous en attirera de plus grandes, et

insensiblement nous acquerrons cette pureté

d'intention, cette simplicité, cette droiture de

cœur, si rares aujourd'hui et de tout temps

parmi les personnes qui font profession de

piété.

HUITIÈME MAXIME.

Se défier du propre esprit,

Aveugle, trompeur et perfide ;

Suivre l'esprit de Jésus- Christ,

Qui seul nous éclaire et nous guide.

La plupart de ceux qui sont dévots, le sont à

leur manière, et suivant leurs idées et leur ca-



HUITIEME MAXIME. 125

ractère. Le très-petit nombre est de ceux qui,

renonçant totalement à eux-mêmes , ne veu-

vent plus suivre d'autre lumière que celle de la

grâce , et s'aveuglent volontairement, pour n'ê-

tre éclairés que par la sagesse éternelle . La

pratique de cette maxime, d'où dépend pres-

que tout le progrès de la vie intérieure , coûte

beaucoup plus aux hommes qu'aux femmes,

parce qu'ils tiennent davantage à leur propre

jugement. Proposez à un homme plein de con-

fiance en sa raison, abondant en son sens, et

qui s'estime capable de juger de tout , de re-

noncer à son propre esprit , pour entrer dans

les voies de Dieu ; il ne vous entend pas, il n'en

voit pas la nécessité ; il ne conçoit pas combien

les idées de Dieu sont au-dessus de nos idées ,

et ses voies différentes des nôtres . Il se croit

en droit de se conduire lui-même, et en état

de conduire les autres.

Qu'arrive-t-il de là? C'est qu'on n'est jamais

pleinement assujetti à l'esprit de Dieu; c'est

qu'au lieu d'y être assujetti , on le contrarie ,

on le combat en soi , et dans les âmes dont on

est chargé; c'est qu'on porte des jugements

très-faux sur les choses spirituelles et sur les

personnes; c'est qu'on rejette obstinément ce

qui est bon , qu'on approuve ce qui est mau-

vais , ou qu'on varie à tout instant , et qu'on

n'a rien de fixe et de suivi, ni dans les princi-

pes, ni dans la direction .



126 MAXIMES SPIRITUELLES .

Mais qu'est-ce que le propre esprit? C'est la

raison humaine, en tant qu'elle prétend juger

des choses de Dieu par ses propres lumières,

sans recourir à celles de la grâce ; c'est la pru-

dence naturelle , qui croit se suffire à elle-

même , pour établir des maximes et des règles

de conduite en ces matières, tant pour soi que

pour les autres ; qui, sur ses propres raisonne-

ments, se fait des plans et des méthodes où ni

Dieu , ni ceux qui nous tiennent sa place ne

sont consultés .

Afin de bien concevoir ceci, il faut poser pour

principe, que nous ne connaissons les choses

spirituelles et tout ce qui tient aux opérations

de la grâce, que par une lumière surnaturelle;

que l'on ne s'en forme de justes idées, qu'au-

tant que Dieu les imprime lui-même dans notre

âme ; qu'on ne comprend bien que par cette

voie ce qui en est écrit dans les livres saints,

et dans les ouvrages qui traitent de ces matiè-

res ; que sans cette lumière il nous est impos-

sible de discerner, ni dans nos expériences, ni

dans celles des autres , ce qui vient de Dieu, ou

ce qui part d'une autre source .

Il suit de là que l'esprit de l'homme, pour

asseoir un jugement solide sur les choses spi-

rituelles, doit être dans une dépendance con-

tinuelle de l'esprit de Dieu, pénétré de son in-

suffisance et de son absolue incapacité ; qu'il

doit avoir recours sans cesse à l'oraison, ou



HUITIEME MAXIME, 127

plutôt être dans un état d'oraison habituelle.

Il suit encore que la seule lecture des livres,

même les plus exacts et les plus profonds en ces

matières, et que la seule méditation oùl'homme

n'appelle au secours que ses réflexions , ne suf-

fisent pas pour donner une juste connaissance

des secrets de la vie intérieure ; mais qu'il faut

attirer sur soi la lumière d'en haut par une

humble prière. Sans cela , ou l'on n'entendra

rien à ce qu'on lira, ou par présomption, s'i-

maginant l'entendre, on l'entendra mal. En gé-

néral, quiconque n'est pas intérieur, comprend

peu de chose dans les matières spirituelles ; et

le peu qu'il y comprendra , dans l'occasion , il

ne saura pas l'appliquer comme il faut . Bien

plus , celui même qui est intérieur, n'entend

bien dans les livres que les choses dont il a

l'expérience . Tout ce qui est au delà de son

degré le passe, si la lumière ne lui en est don-

née. Et Dieu , qui veut nous conduire par la

voie obscure de la foi, ne nous donne pas cette

lumière pour nous-mêmes ; mais il l'accorde

à ceux qu'il charge de la direction des autres.

Comme cette connaissance est infuse, elle ne

se conserve que par l'humilité , par une fidèle

correspondance à la grâce, et par un soin con-

tinuel d'avancer dans la piété . On la perd, si

on se l'approprie par orgueil, si on néglige

l'oraison et les autres pratiques qui l'entretien-

nent, si l'on donne trop au raisonnement et à



128 MAXIMES SPIRITUELLES.

la curiosité, si l'on ne tient pas en bride l'ac-

tivité de l'esprit, qui doit être passif quand il

s'agit de recevoir ce que Dieu lui donne. Rien

n'est plus délicat que l'esprit de Dieu : il est in-

finiment pur, et rejette tout alliage de l'esprit

humain; rien n'est plus difficile que de le re-

cevoir et de le conserver dans toute sa pureté,

tant nous sommes enclins à y mêler du nôtre ;

rien n'exige plus d'attention, plus de vigilance

et de défiance pour soi-même. L'amour-propre

et le démon n'ont d'autre occupation que de

l'altérer et de le corrompre en nous, de nous

détourner de le suivre, et de nous en dépouil-

ler par des ruses secrètes et imperceptibles.

Il faudrait un volume entier pour bien dé-

peindre le propre esprit , pour en assigner les

caractères distinctifs, pour en décrire les fu-

nestes effets par rapport à notre conduite per-

sonnelle, ou celle des autres. Le propre esprit

est la plus ancienne maladie de l'âme ; elle a

même précédé le péché originel , et elle en a

été la cause dans nos premiers parents . Ils n'eus-

sent point péché , s'ils n'eussent pas raisonné

sur le précepte de Dieu , s'ils n'eussent pas re-

cherché les motifs de sa défense, ni écouté sur

ce point les suggestions du tentateur. Le pro-

pre esprit leur apprit à examiner, et les amena

jusqu'à désobéir; ils durent au propre esprit

la perte de leur droiture originelle , de leur

simplicité, de leur heureuse innocence, et la



HUITIEME MAXIME. 129

fatale connaissance du mal qu'ils ignoraient

auparavant .

La maladie du propre esprit est la plus uni-

verselle, la plus profonde, la plus invétérée ,

la plus malaisée à guérir. C'est un poison sub-

til, qui corrompt toute la substance de l'âme ;

qui infecte jusqu'à ses bonnes qualités et jus-

qu'à ses vertus . Il est l'ennemi de Dieu et de

sa grâce , il ferme l'entrée à ses dons , ou il

nous les ravit ; tous les péchés que l'homme

commet en sont les effets ou la punition. Ce

mal résiste aux remèdes les plus violents ; la

grâce ordinaire ne suffit pas pour en opérer

l'enfiére guérison ; il en faut de très-spéciales,

il faut passer par de longues et cruelles épreu-

ves; encore , tant que l'on respire, est-il tou-

jours à craindre qu'il ne revive ; un seul re-

gard sur soi peut produire ce malheureux effet

dans les âmes les plus élevées , qui n'en sont

affranchies tout à fait que par la mort.

La propre volonté, autre mal qui , dit saint

Bernard, a creusé l'enfer, marche à la suite du

propre esprit ; elle en est , pour ainsi dire, la

fille; car nos jugements précèdent nos affec-

Lions; ce sont eux qui les règlent et les déter-

minent. Si le cœur s'attache quelquefois à des

objets dont l'esprit le détourne, ou s'il prend

au contraire en aversion ce que l'esprit lui pro-

pose d'aimer, cela n'a lieu que quand l'esprit

est guidé par la pure raison ou par la grâce ; et



130 MAXIMES SPIRITUELLES.

alors ce n'est plus le propre esprit , mais l'es-

prit éclairé par la lumière naturelle, ou par

une illustration surnaturelle , qui viennent de

Dieu l'une et l'autre . Ainsi , il demeure vrai que

tous les péchés, non-seulement de malice et de

réflexion, mais de faiblesse et de surprise, sont

les enfants du propre esprit. Qu'on juge par lå

combien il est dangereux, et combien on doit

s'en défier.

Les marques auxquelles on le distingue se-

raient aisées à connaître, si on le voyait par

d'autres yeux que les siens . Nous les aperce-

vons facilement dans les autres, et nous ne

sommes que trop clairvoyants à cet égard . Mais

ces marques, qui nous frappent en autrui, nous

échappent quand nous portons la vue sur nous-

mêmes.

Il est confiant , présomptueux, raisonneur,

prompt et hardi à juger ; il adhère à son sens,

et ne se rend qu'avec peine aux raisons d'au-

trui , tant il est préoccupé des siennes . Il veut

toujours voir et ne plie qu'avec effort sous le

joug de l'autorité qui lui impose la nécessité de

croire. Il est curieux et veut tout savoir ; il ne

connaît point ses bornes, et croyant que tout

est de son ressort, il se permet de tout appro

fondir. Il n'oserait se dire infaillible ; mais il

prononce avec la méme assurance que s'il l'é-

tait. Avouer son erreur est pour lui la plus

grande des humiliations : plus vous le poussez



HUITIEME MAXIME. 131

pour l'en faire revenir, plus il se roidit et s'o-

piniàtre ; lors même qu'il est convaincu , il ré-

siste encore ; et il lui est ordinaire de fermer

par entêtement les yeux à la vérité connue .

De plus, il a la vue trouble, et ne saisit pas

les objets tels qu'ils sont; mais il les regarde du

côté qui le flatte . Il est dissimulé , faux, pervers,

hautain, railleur et méprisant, en garde con-

tre tout ce qui l'humilie , ami de l'adulation, et

ajoutant toujours en secret aux louanges qu'on

lui donne. Il est encore défiant, soupçonneux,

porté à croire le mal, à douter du bien, et à

donnerun mauvais tour aux choses les plus in-

nocentes; toujours satisfait de lui -même , il

n'est content d'autrui , qu'autant qu'on lui ap-

plaudit ; et l'on a toujours tort, dès qu'on le

contredit et qu'on le blâme.

Tels et plus affreux encore sont les traits qui

caractérisent le propre esprit. Il aurait horreur

de lui-même , s'il se voyait tel qu'il est ; mais

pour comble de misère, il est aveugle; et son

aveuglement volontaire croît en raison de sa

difformité . Essayez de lui ouvrir les yeux ; vous

l'irritez, vous le désespérez, il se révolte contre

vous, et tout ce que vous lui dites pour le dé-

tromper, ne fait que le confirmerdans la bonne

opinion qu'il a de soi .

La raison de cela est que, tout aveugle qu'il

est, il se croit clairvoyant. Plus il se trompe sur

son compte, plus il est persuadé qu'il se rend



132 MAXIMES SPIRITUELLES.

justice, et que les autres la lui refusent. Quant

àson aveuglement, il vient de ce qu'il ne se voit

qu'à la fausse lueur de l'orgueil , de la vanité

de la présomption, qui non-seulement lui cache

ses vices et ses défauts, mais les transforme en

bonnes qualités et en vertus. S'il pouvait con-

sulter la raison, et encore plus la grâce, il se

connaîtrait au juste à la faveur de cette double

lumière ; mais c'est ce qu'il ne fait jamais, et

ce qu'en tant que propre esprit, il est incapa-

ble de faire.

Je peins ici presque tous les hommes, même

ceux qui font profession de piété et de dévo-

tion, sans excepter un bon nombre de ceux

qui se croient intérieurs et spirituels . Ce pro-

pre esprit, en ce qui regarde la religion, n'est

autre chose que l'esprit pharisaïque , dont Jé-

sus-Christ a tracé dans son Evangile un tableau

sj frappant, qu'il a attaqué si fortement dans

ses discours, qu'il a condamné si hautement

dans sa conduite, et dont il a consenti à être la

victime, pour en inspirer plus d'horreur à ses

disciples.

Cependant cet esprit d'un zèle amer, faux et

superbe, cet esprit ambitieux et intéressé, cet

esprit jaloux et critique, cet esprit observateur

scrupuleux de la loi dans les petites choses,

tandis qu'il laviole ouvertement et sans remords

dans les choses essentielles ; cet esprit qui exige

tout des autres, et qui se permet tout à lui-



HUITIÈME MAXIME. 133

même; qui leur impose des fardeaux insup-

portables, auxquels il se garde bien de tou-

cher ; cet esprit enfin , qui, prévenu et enflé de

sa propre justice, dédaigne et rebute les pé-

cheurs, n'est par malheur que trop commun

dans le christianisme , et parmi les simples fi-

dèles, et parmi les ministres du Seigneur.

Tels sont tous ceux qui, dans l'exercice du

ministère , cherchent la considération et les

avantages temporels ; tous ceux qui reçoivent

à bras ouverts les grands et les riches, qui les

attirent , qui les flattent , et qui repoussent ou

traitent durement les petits et les pauvres; tous

ceux qui dominent sur les consciences, qui

font parade de rigorisme et d'une inflexible só-

vérité, qui outrent tout, qui condamnent tout,

qui voient du péché partout. Tels sont encore

les esclaves des pratiques extérieures, qui ne

connaissent que la lettre de la loi , et n'en pé-

nètrent pas l'esprit; qui n'ont qu'une routine

de prières, et se sont tracé un cercle dont pour

rien au monde ils ne veulent sortir ; tous ceux

qui ne trouvent bien que ce qu'ils font, et qui

se croient autant de règles vivantes; qui ont

toujours lesyeux ouverts sur le prochain, pour

se comparer à lui, et le censurer en tous les

points où il ne leur ressemble pas ; tous ceux

qui, ne connaissant que la méditation, et la

faisant d'une manière sèche, où le cœur n'a

presque point de part, réprouvent l'oraison



134 MAXIMES SPIRITUELLES.

simple et humble , et la taxent de stérile et dan-

gereuse oisiveté; tous ceux qui se glorifient

d'une spiritualité guindée , extraordinaire ,

pleine d'affectation , dont le siége n'est point

dans le cœur, mais dans un esprit orgueilleux,

et dans une imagination remplie d'illusions.

Toutes ces personnes , et bien d'autres dont

le dénombrement m'échappe, substituent dans

la dévotion leur propre esprit à l'esprit de Dieu,

ou du moins ils en font un mélange qui nuit à

leur avancement, qui décrédite la piété , qui

scandalise, qui donne matière aux railleries

des mondains , et les éloigne de la pratique de

l'Evangile comme s'il était responsable d'une

substitution ou d'un mélange qu'il condamne

absolument.

La première chose donc que doit se proposer

quiconque veut être solidement chrétien , et

bannir de sa dévotion tous les défauts dont je

viens de parler, est non-seulement de se défier

du propre esprit , mais de travailler à s'en dé-

faire, de le combattre, et de le poursuivre sans

relâche . Cette guerre fait sans contredit la prin-

cipale partie du renoncement à soi-même, que

Jésus-Christ prescrit à tous ceux qui veulent

marcher à sa suite.

Or, le propre esprit ne peut se combattre

lui-même, puisqu'il ne se connaît pas . La rai-

son , si elle n'est éclairée de la foi et aidée de

la grâce, ne nous fournit contre lui que de fai-



BUITIÈME MAXIME. 135

bles armes : et nous ne connaissons pas d'exem-

ple d'aucun philosophe, qui par ses réflexions

soit parvenu à se dépouiller du propre esprit.

Les frêles avantages qu'on remporte sur lui par

cette voie, loin de l'affaiblir, lui donnent de

nouvelles forces parla vainecomplaisance qu'on

prend en sa victoire.

L'unique moyen efficace de s'en défaire, est

de l'attaquer avec les armes de la grâce ; et

après lui avoir porté tous les coups qu'on aura

pu, de supplier Dieu qu'il lui déclare lui-même

la guerre , et qu'il emploie contre lui sa force

toute-puissante . Il faut le lui livrer comme son

mortel ennemi, lui protestant qu'on en regar-

dera l'entière destruction comme le plus grand

des bienfaits. Si cette protestation est sincère

et souvent réitérée , Dieu se chargera de ce

combat, et nous apprendra de quelle manière

nous devons l'y seconder. Il nous revêtira de

son esprit, dont nous ne tarderons pas à sentir

la présence . Cet esprit minera et réglera peu à

peu l'activité du nôtre ; il en fera tomber les

réflexions ; il en fixera l'agitation ; il en redres-

sera les idées ; il en corrigera la malignité; i

en abattra l'orgueil ; il en retranchera la pro-

priété ; et nous en viendrons par degrés, jusqu'à

pouvoir dire comme saint Paul : Je vis (1) , mais

(1) Gal. , 11 , 30.



436 MAXIMES SPIRITUELLES.

ce n'est plus moi, c'est Jésus-Christ, c'est son

esprit qui vit en moi.

Comment cela se fait-il? C'est le secret de

Dieu , et un secret tout à fait inexplicable , le-

quel l'esprit humain ne peut pénétrer; et il ne

mourrait même jamais, s'il voulait s'obstiner à

le sonder; car il ne meurt qu'autant qu'il se

laisse priver successivement de toute vue, de

tout acte et de tout sentiment propre.

Ce que je puis dire, est qu'on s'aperçoit bien-

tôt des premiers effets de l'opération divine :

on se sent tout autre qu'on était auparavant.

On sait bien que la cause de ce changement

est un esprit intérieur que Dieu nous a com-

muniqué: mais qu'est-ce que cet esprit inté-

rieur ? Comment opère-t-il ? C'est ce qu'on

ignore.

Le changement qu'il produit d'abord dans

nos idées et dans nos affections est tel, qu'il

faut l'avoir éprouvé pour savoir ce que c'est.

L'Écriture en parle comme de la naissance de

l'homme nouveau, de l'homme intérieur et

spirituel qui, par ses accroissements suc-

cessifs, détruit imperceptiblement le vieil

homme et lui donne la mort, lorsque lui-

même est parvenu à la plénitude de l'âge par-

fait. La nourriture de cet homme nouveau est

l'oraison, mais une oraison infuse, une orai-

son qui n'est jamais interrompue, tandis qu'on



HUITIEME MAXIME. 137

jouit de sa raison , et qu'après le repos de la

nuit on retrouve à son réveil ; une oraison qui

se fait en nous en quelque sorte sans nous, et

dont l'habitude une fois formée ne coûte

presque plus à entretenir.

Voilà la lime sourde qui agit continuelle-

ment sur le propre esprit. Ajoutez-y les tenta-

tions, les épreuves, les contradictions, les hu-

miliations. Dieu emploie tout contre ce

redoutable ennemi ; et les préventions des

hommes et leur malice, et celle des démons et

les armes menaçantes de sa justice : ce qui

faisait dire à Job que les terreurs de Dieu

combattaient contre lui (1 ) . L'âme seconde

Dien dans cette guerre en se livrant à ses opé-

rations crucifiantes, et en y joignant les pra-

tiques de la mortification intérieure.

On me dira que l'on convient sans peine

que le propre esprit est tel que je l'ai dépeint,

aveugle, trompeur et perfide ; qu'il faut suivre

l'esprit de Jesus-Christ qui nous empêche de

marcher dans les ténèbres et nous commu-

nique la lumière de vie. On ajoutera que l'in-

tention de tous ceux qui servent Dieu de bonne

foi est de suivre l'esprit de Jésus-Christ, mais

on me demandera pourquoi il y en a si peu

qui le suivent réellement.

Je réponds que le nombre de ceux qui ser-

(1) Job, vi, 4.

8.



138 MAXIMES SPIRITUELLES.

vent Dieu de bonne foi n'est pas aussi grand

qu'on le pense : non qu'on soit hypocrite, ni

qu'on cherche à faire illusion aux autres, mais

on se la fait à soi-même. Si l'on était de si

bonne foi, se flatterait-on? S'épargnerait-on?

Disputerait-on à Dieu, lui refuserait-on même

tant de choses qu'on sait qu'il nous demande?

Ferait-on si souvent la sourde oreille et se

plaindrait-on de l'importunité de sa grâce qui

nous poursuit ? Aurait-on recours à tant de

raisonnements pour imposer silence à la cons-

cience ! Emploierait-on tant de petites adres-

ses pour concilier ses propres intérêts avec

ceux de Dieu ? Ignore - t-on qu'il veut que le

chrétien se renonce en tout et toujours ? Le

fait-on ? La bonne foi du moins se reproche sa

lâcheté, s'en humilie, s'en repent, fait tous ses

efforts pour s'en corriger et ne cesse de prier

dans cette vue. Je l'invoque ici cette bonne foi ;

qu'elle me réponde, ou plutôt qu'elle réponde

à Dieu sincèrement sur tous ces points.

Je dis de même que l'intention qu'on a de

suivre Jésus - Christ, n'est dans la plupart

qu'une intention vague, superficielle et spé-

culative, qui n'a point d'objet déterminé, qui

ne part point du fond de la volonté et qui ne

se soutient pas dans la pratique . Sans aller

plus loin, pour suivre l'esprit de Jésus-Christ,

il faudrait le connaître ; pour le connaître il

faudrait l'étudier ; pour l'étudier il faudrait,



HUITIEM MAXIME. 139

comme dit l'auteur de l'Imitation, entrer dans

l'intérieur de Jésus et faire une recherche

exacte des sentiments et des dispositions de

son âme. Et qui sont ceux qui font leur de-

meure dans l'intérieur de Jésus ? Qui sontceux

encore qui mettent en pratique ce qu'ils con-

naissent de cet intérieur et qui sont résolus de

pousser la conformité avec ce divin modèle

aussi loin qu'elle peut aller ? De tels chrétiens

sont rares.

La plupart n'ont pas même la moindre idée

des dispositions intérieures de Jésus ; d'autres

craignent de les trop bien connaître, à cause

de l'obligation où ils savent qu'ils sont de s'y

conformer : d'autres enfin veulent bien expri-

mer en eux, quoique très-imparfaitement,

quelques traits de ce modèle ; mais ils ne veu-

lent point aller jusqu'à l'entière ressemblance.

Quel a été, en effet, l'esprit de Jésus-Christ,

cet esprit qui seul nous éclaire et nous guide

dans la voie du salut ? L'esprit de Jésus-Christ

a été un esprit tout intérieur, un esprit par

lequel il a été continuellement uni à Dieu son

père, entièrement dévoué à sa gloire et à son

bon plaisir : un esprit infiniment élevé au-

dessus de tous les biens périssables, plaisirs ,

richesses, honneurs pour lesquels il n'a eu

que de l'aversion et du mépris : un esprit qui

l'a porté à choisir et à embrasser la pauvreté et

l'obscurité, les travaux et les souffrances, les



140 MAXIMES SPIRITUELLES.

humiliations et même l'excès des opprobres;

un esprit dégagé de toute vue, de tout senti-

ment, de toute affection naturelle : un esprit

toujours et en tout dépendant de la grâce, et

tellement soumis à ses opérations qu'il n'a ja-

mais rien pensé, rien voulu , rien désiré, rien

dit, rien fait de son propre mouvement : un

esprit sur qui la divinité, à laquelle il était

personnellement uni, avait un empire absolu,

une autorité sans bornes, une influence con-

tinuelle, toujours absorbe et perdu en elle, ne

voyant rien, n'estimant rien, ne jugeant de

rien que parla lumière divine : un espritenfin

qui ne lui a jamais permis d'envisager enquoi

que ce soit ses propres intérêts, ni sa propre

gloire, de s'attribuer rien ni des donséminents

dont il était revêtu , ni de sa doctrine toute cé-

leste, ni de ses vertus, ni des choses merveil-

leuses qu'il opérait ; de jeter un seul regard

de complaisance sur la dignité unique et en

quelque sorte infinie à laquelle son humanité

était élevée par l'union hypostatique ; mais

qui l'a toujours tenu dans l'état du plus par-

fait dévouement aux intérêts de son père, dans

l'état d'une immolation sans réserve aux

droits de la justice divine, dans l'humilité

la plus profonde et dans un continuel anéan-

tissement.

Voilà quel a été l'esprit de Jésus-Christ, et à

proportion quel doit être le nôtre , en qualité



HUITIEME MAXIME. 141

de chrétiens . C'est en ce point surtout que,

comme chef des prédestinés, il nous est proposé

pour modèle. Dieu a voulu nous montrer en

lui ce que nous devons être, et c'est pour nous

servir d'exemple, que le Verbe éternel s'est

abaissé jusqu'à prendre notre nature . Les dis-

ciples sont obligés de marcher sur les traces du

maître.

Pour se dispenser de l'imiter, on objecte que

Jésus-Christ était Dieu ; mais ce n'estpascomme

Dieu , c'est comme homme qu'il se propose à

notre imitation . Nous n'atteindrons jamais à

la perfection de ce divin original : on le sait

bien , ce serait même une absurdité impie d'y

prétendre. Mais chacun doit s'efforcer de ré-

pondre à sa grâce particulière , comme Jésus-

Christ a répondu à la sienne. Dieu n'en de-

mande pas davantage, mais aussi il n'en de-

mande pas moins.

On voudrait faire entendre que, parce que

Jésus-Christ était Dieu , tout lui était facile , et

que rien ne lui coûtait. Il est vrai qu'il ne pou-

vait pécher, ni résister à aucune grâce ; il est

vrai qu'il ne trouvait en soi aucun obstacle à

quelque acte de vertu que ce fût. Et avec cela

il est vrai qu'il a porté un état sans comparai-

son plus pénible que tous les martyrs et tous

les saints ensemble ; il est vrai que la nature

humaine a été accablée et écrasée en lui, sous

le poids terrible des vengeances célestes; il



142 MAXIMES SPIRITUELLES.

est vrai que, s'il était Homme-Dieu, il a été

éprouvé, il a souffert, autant qu'un Homme

Dieu pouvait être éprouvé et souffrir. Dieu ne

fait rien d'inutile ; et dans un dessein aussi

grand que celui de l'incarnation de son Fils ef

du rachat du genre humain, tout a été réglé

par une sagesse infinie, et mesuré suivant une

exacte justice . Il a exigé de Jésus-Christ, à pro-

portion de la grâce et de la force qu'il avait

reçues.

Si toutefois la vue d'un modèle si parfait

effraie notre lâcheté, jetons les yeux sur de

purs hommes, j'y consens ; sur un saint Paul,

par exemple , qui invitait les premiers chrétiens

à être ses imitateurs , comme il l'était de Jésus

Christ. Etudions l'esprit et les sentiments de

cet apôtre dans ses divines épîtres, et excitons

nous à les imprimer dans notre conduite. On

me dira encore que c'était un homme converti

par une grâce extraordinaire, un vaisseau d'é-

lection, sur qui Dieu avait les plus grands des-

seins , et qu'il avait comblé de ses dons. Je ré-

ponds que ce n'est ni la qualité d'apôtre , ni

celle de vaisseau d'élection qui a sanctifié saint

Paul, mais sa correspondance à la vocation di-

vine. Et c'est en cela seulement , c'est dans le

bon usage qu'il a fait des grâces de Dieu, qu'on

vous demande de l'imiter . Qui vous en empê-

che? Saint Paul n'était-il pas blasphémateur

et persécuteur, lorsque Dieu le terrassa? Dites



HUITIEME MAXIME, 143

comme lui , quand la grâce vous presse : Sei-

gneur, que voulez-vous que je fasse (1)? Et ac-

complissez ensuite avec la même fidélité tout

ce qu'elle vous prescrira.

Voulez-vous des modèles encore plus à votre

portée ? Lisez les Vies des saints . Il y en a eu

de tous les âges , de tous les états , de toutes les

conditions . Plusieurs ont conservé leur inno-

cence ; d'autres avaient été des pécheurs , et

même de grands pécheurs ; ils ont été sujets

aux mèmes passions, aux mêmes habitudes,

exposés aux mêmes tentations, quelques-uns

à de plus grandes ; en un mot, ils ont eu au-

tant ou plus d'obstacles à surmonter. Et ce qui

est remarquable, jamais l'Église n'a eu plus

´de saints que dans les premiers siècles où la

profession du christianisme était un engage-

ment au martyre.

Vous m'objecterez encore que c'étaient des

saints . Et quels autres modèles voulez-vous

donc qu'on vous propose ? A quoi êtes-vous

appelés, ainsi qu'eux , sinon à la sainteté ? Ils

ne se sont sanctifiés que parce qu'ils ont été de

vrais disciples de Jésus-Christ et qu'ils ont

suivi l'esprit, les leçons et les exemples de

leur maître.

Mais de quelles sources partent ces vaines

objections ? Du propre esprit et rien ne montre

(1) Act. , IX , 6.



144 MAXIMES SPIRITUELLES.

mieux combien il est aveugle . Dans tous les

arts et même dans tous les objets d'imitation,

l'on cherche les modèles les plus excellents, on

les étudie avec un soin extrême, on s'applique

à se former sur eux, on les désirerait plus par-

faits encore. Et l'on se plaint de leur perfec-

tion dans l'art par excellence, dans l'art uni-

quement important, celui de bien régler sa

vie, de se rendre agréable à Dieu et digne de

son éternelle possession. Quelle monstrueuse

contradiction ! L'on refuse de se revêtir de

l'esprit de Jésus-Christ, parce qu'il faudrait en

même temps se dépouiller du sien . C'est comme

si un artiste refusait de prendre la manière

d'un grand maître, parce qu'il faudrait quitter

fla sienne qui ne vaut rien. Mais tant qu'on ne

voudra pas renoncer à son propre esprit, il

aut absolument renoncer à être vrai chrétien,

caron n'est chrétien réellementet dans la pra-

tique qu'autant qu'on pense et qu'on agit selon

l'esprit de Jésus-Christ.



NEUVIÈME MAXIME. 145

NEUVIÈME MAXIME.

Pour tout ce qui frappe les sens,

Etre indifférent, insensible ;

Chercher les vrais biens au dedans

Avec toute l'ardeur possible.

L'homme animal, le vieil homme, l'homme

de péché n'est appelé l'homme extérieur qu'à

cause de sa pente naturelle vers les objets sen-

sibles ; et l'homme spirituel, l'homme nou-

veau,l'homme de la grâce n'est appelé l'homme

intérieur qu'à cause que, renfermé en soi-

même avec Dieu, il ne s'attache qu'aux objets

invisibles et surnaturels .

L'empire des sens sur l'homme est prodi-

gieux. Il commence dès l'enfance qui ne con-

naît que le plaisir et la douleur et ne se mène

que par là . Il se développe avec l'âge ; l'âme

s'affecte vivement de tout ce qui la frappe au

dehors ; ce qui relève de certains hommes au-

dessus des autres, la noblesse, les dignités, les

honneurs ; ce qui leur procure les plaisirs et

les commodités de la vie excite son admiration

et son envie. Il regarde tout cela comme les

vrais biens et leur donne son estime et son

amour; il n'aspire qu'à en jouir; il se croit

heureux de les posséder et malheureux d'en

éire privé.

PROPERTY OF THE

CITY OF NEW
YORK.



146 MAXIMES SPIRITUELLES.

L'ouvrage des sens et de la nature corrom-

pue est déjà bien avancé, lorsque la grâce se

présente pour le détruire et élever sur sa des-

truction un édifice tout opposé . Elle vient nous

apprendre que nous ne sommes chrétiens et

que nous ne remplissons les devoirs de chré-

tions que par les mépris que nous faisons des

choses sensibles et par notre application cons

tante aux choses spirituelles ; qu'en cessant

d'être des hommes extérieurs et qu'endevenant

tout à fait intérieurs ; qu'ainsi le chrétien qui

n'est intérieur qu'à certains égards, par inter-

valles et comme par accès, est imparfait, et

que le chrétien parfait est intérieur en tout et

toujours ; que tendre à la vie intérieure et

tendre à la perfection chrétienne c'est la même

chose.

Dure et triste leçon pour la nature, que les

uns refusent absolument d'écouter, que d'au-

tres n'entendent qu'avec bien de la peine, à

laquelle ils résistent longtemps, qu'ils ne pra-

tiquent la plupart que le moins qu'ils peuvent

et avec une extrême répugnance, qui n'est

goûtée, qui n'est pleinement et fidèlement ob-

servée que d'un très-petit nombre et encore

après de longs et de pénibles combats. Tant la

sagesse d'en haut est contraire à la prudence

de la chair ; et tant il en coûte pour s'élever à

la sublime philosophie de la grâce, la vraie et

l'unique philosophie !



NEUVIÈME MAXIME. 147

Le chrétien est, en effet, en cette qualité, un

être surnaturel , destiné non-seulement à l'im-

mortalité, mais à la jouissance éternelle de

Dieu; jouissance qui passe toutes ses pensées,

tous ses désirs, toutes ses espérances et l'exi-

gence même de sa nature qui est un pur bien-

fait du Créateur ; qui lui est promise par la

révélation et ne lui est connue que par la foi.

Il est préparé à cette destination par d'autres

bienfaits du même ordre qui s'appellent grâces,

dont la principale qui est habituelle, est la

grâce sanctifiante ; les autres sont des grâces

actuelles qui tendent, ou à lui faire recouvrer

celle-là quand il l'a perdue , ou à la conserver

et à l'augmenter. L'objet de ces grâces est de

rendre surnaturels et l'état du chrétien et les

actes libres par lesquels il peut et doit mériter

la jouissance de Dieu.

Le chrétien naît et vit un certain temps dans

ce monde, mais il n'est pas de ce monde, il ne

lui appartient pas, il y est étranger et ne fait

qu'y passer. Les biens présents et sensibles ne

sont pas son objet ; il peut en user, dit saint

Augustin, mais il ne doit pas en jouir ; c'est-à-

dire que Dieu les lui accorde pour les nécessi-

tés de la vie animale, mais que son cœur ne

doit pas s'y attacher, ni s'y reposer comme

dans sa fin. Ici-bas, les vrais biens du chrétien

sont la grâce de Dieu, le commerce intime avec

Dieu, tout ce qui entretient et accroît en lui la



148 MAXIMES SPIRITUELLES .

vie surnaturelle ; les vrais maux sont ce qui

affaiblit en lui cette vie, ou ce qui l'en prive .

Les biens et les maux extérieurs ne sont

donc pour lui, à parler juste, ni de vrais

biens, ni de vrais maux ; mais ce qu'il appelle

bien peut devenir un mal et ce qu'il appelle

mal peut devenir un bien suivant l'usage qu'il

en fait . Il n'en est pas ainsi des biens et des

maux intérieurs qui ont un rapport essentiel

avec son état surnaturel, c'est- à-dire avec son

être de chrétien et avec son bonheur et son

malheur éternel .

Il doit, par conséquent, être indifférent pour

les biens et les maux sensibles, puisqu'en eux-

mêmes ce sont des choses indifférentes qui lui

sont avantageuses ou nuisibles, selon ses dis-

positions intérieures . Et, au contraire, toute

l'application de son esprit, toute la force de sa

volonté doivent être employées à se procurer

les biens et àécarterlesmaux intérieurs et d'un

ordre surnaturel qui ne peuvent jamais être

indifférents pour lui, à cause de leur liaison

intime avec sa fin dernière .

Tous les chrétiens conviennent assez de cette

grande vérité dans la spéculation ; mais la plu-

part et même presque tous suivent d'autres

principes dans la pratique . Je ne parle pas de

ceux qui ont une soif ardente des richesses,

des honneurs et des plaisirs et qui croient tous

les moyens légitimes pour satisfaire leurs dé-



NEUVIÈME MAXIME. 149

sirs. Ceux-là ne sont chrétiens que de nom, et

tant qu'ils persévèrent dans cette disposition,

ils renoncent à l'être en effet.

Mais, parmi les autres, en est-il beaucoup

qui ne soient fiers de leur noblesse et des titres

de leur famille, qui ne s'en fassent pas un mé-

rite et une raison de s'estimer plus que ceuxqui

leur sont inférieurs par la naissance ? En est-il

beaucoup qui, pouvant aspirer aux honneurs

et aux dignités , ne désirent pas d'y parvenir,

ne se donnent pas bien des mouvements pour

cela, ne soient pas flattés quand ils les obtien-

nent et affligés quand leur espérance est frus-

trée ? Beaucoup qui ne portent point envie à

des rivaux et à des concurrents plus habiles ou

plus heureux, et qui les voient sans jalousie

élevés à des postes auxquels ils avaient ou

croyaient avoir au moins autant de droit de

prétendre? Beaucoup qui, contents de la mé-

diocrité de leur condition, ne fassent aucun

effort pour s'élever plus haut , qui attendent

paisiblement qu'on pense à eux, et se mettent

peu en peine qu'on les oublie? Beaucoup qui

pour s'avancer n'aient recours qu'aux voies

honnêtes et ne fassent valoir que le mérite et

les services ? Beaucoup enfin qui n'envisagent

les charges et les emplois que par rapport au

bien public et n'y considèrent pas, même prin-

cipalement, leurs avantages particuliers.

A l'égard des richesses, j'omets le nombre



150 MAXIMES SPIRITUELLES.

presque infini de ceux qui dans tous les états

se les procurent par mille moyens que l'exacte

probité et la religion condamnent, et sur les-

quels on est si habile à se faire illusion . Mais

je demande : Sont-ils bien communs les chré-

tiens qui, ayant un nécessaire honnête et suf-

fisant à l'entretien de leur famille , ne désirent

rien au delà? Se persuadent-ils même aisé-

ment qu'ils ont ce nécessaire et ne trouvent-ils

pas toujours qu'ils n'ontpas assez ? Qu'il est aisé

de compter ceux qui ne sont pas trop ardents

à amasser du bien, trop attentifs à le conser-

ver, trop inquiets de le perdre et trop affligés

de l'avoir perdu? N'est-il pas encore ordinaire

que l'orgueil accompagne l'opulence et qu'on

s'estime à proportion de ce qu'on est riche?

Pour ce qui est des plaisirs, dans ceux mê-

mes qui sont permis (car je ne parle pas des

autres) , que de sensualité parmi les chrétiens ,

que de recherches, que de délicatesse ! Avec

quel empressement on les poursuit ! Avec

quelle ardeur on s'y livre . Avec quel art on les

varie, on les multiplie , on en invente chaque

jour de nouveaux ! Que de soins ne se donne-

t-on pas pour se ménager toutes les commodi-

tés de la vie, pour écarter jusqu'aux moindres

sensations désagréables, pour flatter sa chair

et lui procurer toutes les satisfactions dont elle

est avide ?

On se croit bon chrétien pourvu qu'en tout



NEUVIÈME MAXIME. 151

cela on évite ce qui est défendu par la loi et

qu'on ne tombe dans aucun excès . Mais qu'il y

a loin de là au chrétien parfait !

Celui-ci étouffe dans son cœur tout germe

d'ambition : non-seulement il ne désire pas les

honneurs, mais il les craint, il les déteste,

il les fuit, se souvenant de ce qui est dit

dans l'Évangile ; que ce qui est élevé aux

yeux des hommes est une abomination devant

Dieu (1 ) . Il ne voit dans les hautes places

qu'une grande charge pour la conscience , de

grands devoirs à remplir et de grands comptes

à rendre. Si la naissance ou l'ordre de la Pro-

vidence l'y appelle, il s'y montre dans le simple

appareil de la modestie et de l'humilité ; il est

en garde contre lui-même et contre les piéges

qui lui sont tendus de toutes parts ; il examine

sans cesse sa conduite avec la plus scrupuleuse

attention, secroyant responsable de tout le bien

qu'il ne fait pas et de tout le mal qu'il n'em-

pêche pas. S'il est d'une condition obscure, il

en remercie Dieu, et s'en applaudit, comme

d'un état plus conforme à l'Évangile, plus heu-

reux, plus innocent, plus favorable au salut ;

il est bien éloigné de penser à faire aucune

démarche pour s'en tirer. Non-seulement il

abhorre les honneurs, mais il souhaite les hu-

miliations dont il connaît et sent tout le prix ;

(1) Luc,xvi, 15.



152 MAXIMES SPIRITUELLES .

s'il lui en arrive, il les reçoit comme une fa

veur du Ciel et s'estime heureux d'être mé.

prisé, rebuté, calomnié, persécuté à l'exemple

de son maître.

Quant aux richesses, le vrai chrétien les re-

garde, d'après l'Evangile, comme des épines

et des embarras qui le détournent malgre lui

de soins plus importants ; il les possède sans

attache ; il en use avec une extrême modéra-

tion ; il les partage avec les pauvres dont il se

fait l'économe et il diminue en leur faveur le

plus qu'il peut sa dépense, convaincu que son

superflu est leur nécessaire et que tout ce qu'il

peut épargner leur appartient. S'il est pauvre,

il se félicite de sa pauvreté, il est bien aise d'en

ressentir les effets et de manquer même quel-

fois du nécessaire ; il ne se permettrait pas le

moindre désir de passer à une condition plus

aisée. C'est pour lui un avantage trop précieux

d'être semblable en ce point à Jésus-Christ qui

a voulu naître, vivre et mourir pauvre.

La sainte sévérité de l'Évangile est sa règle

de morale dans l'usage des plaisirs . Il n'en

recherche aucuns pour eux-mêmes, et il passe

comme par le feu à travers ceux que le Créa-

teur a attachés à certaines actions pour la

conservation des individus et de l'espèce hu-

maine. Loin de flatter sa chair en rien, il est

industrieux à la mortifier, n'accordant rien à

ses goûts et forçant en toute occasion ses ré-



NEUVIÈME MAXIME. 153

pugnances ; le tout pourtant avec une sainte

liberté, sans affectation et avec discrétion .

'L'on ne trouvera pas un saint , c'est-à-dire un

vrai chrétien, qui ait traité son corps avec in-

dulgence ; et la plupart l'ont réduit en servi-

tude par des jeûnes, des veilles , des macéra-

tions qui épouvantent notre délicatesse et

notre lâcheté. Tous se sont fait un devoir essen-

tiel de porter toujours dans leur chair la

mortification de Jésus-Christ.

Voilà ce qu'ont été, à l'égard des biens de la

terre , les chrétiens parfaits, même vivant au

milieu du siècle : car je ne borne pas ce que

je viens de dire à ceux qui ont embrassé la

pauvreté volontaire, la chasteté et qui ont re-

noncé entièrement au monde pour vivre dans

les solitudes et les monastères. En quelque état

que la Providence les ait fait naître, en quelque

situation qu'elle les ait placés, ils se sont étu-

diés à mourir en leurs sens et à leur refuser

les satisfactions les plus innocentes. On ne

saurait croire jusqu'où va ce détail , quand on

´se laisse conduire à l'esprit intérieur et qu'on

est fidèle à la grâce.

Que ceux qui, comme dit saint Bernard , ne

voient que les croix qu'il nous est ordonné de

porter et ne voient pas l'onction qui les ac-

compagne, ne s'effraient pas de cette peinture,

et qu'ils ne s'imaginent pas que la vie du vrai

chrétien soit une gêne, untourment perpétuel.

9.



154 MAXIMES SPIRITUELLES.

Les libertins et les ennemis de la piété se plai-

sent à la représenter sous ces affreuses cou-

leurs pour se justifier d'y avoir renoncé. Mais

ils blasphèment ce qu'ils ignorent ; ils se

trompent à dessein et ils veulent tromper.

Non, le vrai chrétien, en suivant la morale

de la religion, ne se gêne pas, ne se tourmente

pas ; il fait, à la vérité, violence à la nature,

mais il n'en fait point à son esprit ni à son

cœur. Ce qu'il pratique, il est intimement

couvaincu qu'il doit le pratiquer et il aime à

le pratiquer. Il méprise, il hait, il fuit, mais

par un principe surnaturel, toutes les douceurs,

tous les faux biens dont il se prive. Dieu a mis

son âme dans une position qui s'élève au-des-

sus de tout cela ; il l'a éclairée , désabusée sur

ce que le monde offre à la cupidité ; il lui a

découvert quels sont les vrais honneurs, les

vraies richesses , les vrais plaisirs , et cette dé-

couverte ne lui fait voir partout ailleurs que

vanité et affliction d'esprit. A l'école de la sa-

gesse et ensuite à celle de l'expérience, le chré-

tien apprend que servir Dieu c'est régner,

que posséder les vertus, c'est être riche, que

le solide plaisir de l'homme est dans la paix

du cœur.

C'est en rentrant au dedans de soi-même,

c'est en réfléchissant sur ses égarements passés,

c'est en s'avouant qu'il n'a jamais été heureux

par la jouissance d'aucun des biens du monde,



NEUVIÈME MAXIME. 155

c'est en écoutant Dieu dans le silence de la

méditation et de l'oraison que le chrétien a fait

cette admirable découverte ; c'est là qu'il a pé-

nétré jusqu'au fond dans le néant des choses

d'ici-bas et qu'il a vu qu'elles ne pouvaient

qu'irriter ses passions et jamais rassasier son

cœur . C'est là qu'une touche secrète et pro-

fonde lui a fait connaître que les vrais biens de

l'homme sont en Dieu ; que pour les goûter et

les posséder il faut renoncer, au moins d'affec-

tion, à tous les autres . De ce moment, tout lui

est insipide, excepté l'oraison et le commerce

avec Dieu le monde a été crucifié pour lui et

il a été crucifié pour le monde , il n'a plus eu

d'attrait que pour Dieu ; il l'a cherché et

trouvé dans son intérieur qui en est le véri-

table temple.

:

Qui pourrait exprimer sa joie d'avoir trouvé

en soi-même ce qu'il cherchait partout hors de

soi inutilement ! d'avoir rencontré le vrai trẻ-

sor, le trésor infini et inépuisable, le trésor qui

remplit l'immense capacité du cœur, ou plutôt

pour lequel le cœur lui-même est trop petit,

et où il va se plonger, se perdre et s'abîmer !

Comment veut-on qu'après cette heureuse

expérience, il lui vienne à la pensée de quitter

Dien pour la créature, et selon l'expression

d'un prophète (1), la source d'eau vive pour

(1) Jérėm. , 11 , 13 .



156 MAXIMES SPIRITUELLES .

des citernes crevassées qui ne peuvent garder

l'eau qu'elles reçoivent ? Comment veut - on

qu'il partage ses affections entre celui qui est

tout et ce qui n'est rien , entre ce qui étanche

sa soif et ce qui l'altère ; entre ce qui lui as-

sure la plénitude du bonheur et ce qui ne lui

en présente qu'une apparence trompeuse ?

Cela est absolument impossible, à moins

que, par une monstrueuse infidélité , il ne

quitte peu à peu la voie intérieure où il est

entré . On peut faire et même bien faire la

méditation et conserver encore quelque rapport

avec les sens et avec les objets qui les flattent ;

mais on ne peut faire pendant quelque temps

la véritable oraison, sans rompre enfin tout

commerce avec les créatures . Car le propre de

cette oraison est de concentrer toutes nos af-

fections en Dieu et de ne pas nous permettre

de rien aimer que par lui , en lui et pour lui.

Faites-en l'essai , âme chrétienne, et vous

verrez si je vous en impose. Si vous me dites

qu'il n'est pas en votre pouvoir d'entrer dans

cette voie d'oraison, je vous réponds de la part

de Dieu, qu'il est prêt à seconder votre bonne

volonté et qu'il vous y introduira, si vous

vous y disposez par les moyens qui dépendent

de vous. Ayez cette bonne volonté, et parce

que vous ne pouvez jamais vous assurer de

l'avoir, priez Dieu instamment qu'il vous la

donne. Cette prière en est déjà le commence-



DIXIÈME MAXIME. 157

ment; et comment Dieu vous refuserait-il ce

qu'il vous inspire de lui demander? Si peu de

gens l'ont, c'est que peu désirent de l'avoir, et

que ceux qui la demandent craignent, la plu-

part, de l'obtenir. Dieu lit dans le cœur ; il voit

si l'on répond aux sentiments qu'il y met et il

exauce toujours ceux qui y répondent . Mais il

n'exauceque là. Les autres s'en prennent à lui,

comme s'il rejetait leurs demandes : j'ai beau

prier, disent-ils, j'ai beau demander la bonne

volonté, Dieu ne me la donne point. Il leur

fera voir un jour que, s'ils ne l'ont pas eue,

c'est uniquement leur faute. Je le répète, il ne

se peut faire qu'une âme qui coopère de son

mieux à la grâce présente, n'obtienne à

chaque moment de plus grandes grâces, et que

si elle continue d'y coopérer, elle ne parvienne

à toute la sainteté que Dieu attend d'elle.

DIXIÈME MAXIME.

Ne point sortir de notre cœur,

Où Dieu se plaît à nous instruire ;

De sa paix goûter la douceur,

Et fuir ce qui peut la détruire .

Puisqu'il est certain que Dieu fait ses déli-

ces d'être avec les enfants des hommes et qu'il

se plaît à leur parler au cœur, tout le secret de



158 MAXIMES SPIRITUELLES .

la vie spirituelle consiste à savoir se retirer

dans son cœur et y habiter avec Dieu . Par où

Dieu convertit-il les pécheurs ? C'est en les

rappelant à leur cœur : ils ne sauraienty ren-

trer que leurs péchés ne se présentent à eux

et ne leur fassent éprouver les remords les plus

cruels ; mille réflexions salutaires leur vien-

nent à l'esprit ; de bons sentiments naissent en

foule dans leur âme. Qu'ils ne craignent pas

de demeurer avec eux-mêmes qu'ils ne se

fuient pas et ne se jettent point au dehors sur

les objets qui les dissipent, ils ne tarderont

pas à changer de vie.

Qu'une âme encore soit bonne, mais légère ,

dissipée, sujette à bien des défauts , qu'elle ait

de l'affection pour quelques péchés véniels, où

qu'après avoir été fervente, elle soit tombée

dans le relâchement, Dieu se sert du même

moyen pour la retirer de l'imperfection ou

de la tiédeur. Il la fait rentrer dans son

cœur où elle entend des reproches justes,

mêlés de bonté et de sévérité . Pour peu qu'elle

les écoute et qu'elle s'y rende docile , elle de-

viendra meilleure, et si elle continue à de-

meurer ainsi en elle-même avec Dieu , elle

avancera immanquablement de vertu en vertu .

Ce retour au dedans de soi pour y entendre

la voix de la grâce est ce qu'on appelle recueil-

lement, terme qui exprime l'action par laquelle

l'âme ramasse et rassemble en soi son atten-



DIXIÈME MAXIME. 159

tion dispersée et partagée entre divers objets

étrangers. Il y a deux sortes de recueillements :

l'un actif et qui est l'ouvrage de la volonté

aidée de la grâce ; l'autre passif et qui est un

don de Dieu. Le second est pour l'ordinaire

la récompense du premier, lorsqu'on l'a prati-

qué quelque temps avec fidélité .

Le premier objet du recueillement actif est

la garde des sens, en particulier de la vue et

de l'ouïe, qui sont comme les fenêtres par les-

quelles l'âme regarde au dehors et s'occupe de

ce qui s'y passe . Tandis qu'elle est ainsi atten-

tive aux choses extérieures, elle ne peut veiller

sur elle-même, ni donner son attention au

maître intérieur qui veut l'instruire et la cor-

riger; elle n'est pas même en état d'entendre

sa parole.

Il faut donc s'accoutumer de bonne heure à

une grande retenue dans ses regards pour ne

pas les jeter, non-seulement sur des objets

dangereux, mais même sur ceux qui ne sont

qu'amusants et dissipants. Fixer la mobilité

inquiète des yeux est un moyen efficace pour

arrêter la légèreté et pour modérer la vivacité

de l'imagination, pour prévenir la naissance

des passions et pour mettre l'âme dans un état

très-favorable à la méditation et encore plus à

l'oraison.

La démangeaison de tout entendre et de tout

savoir n'est pas moins funeste à la solide piété



200 MAXIMES SPIRITUELLES .

et l'on ne saurait trop la réprimer. L'âme se

répand par les oreilles sur quantité de choses

qui la distraient et qui l'occupent ensuite,

même malgré elle, jusque dans la prière. Voilà

pourquoi l'on choisit pour méditer sur quoi

que ce soit, et surtout pour prier, les lieux

éloignés de tout bruit ; et pourquoi le tumulte

des villes nous dissipe naturellement, au lieu

que le silence des campagnes et des bois nous

invite de lui-même au recueillement. Ajoutez

que la curiosité occasionne les courses, les vi-

sites, les conversations longues, fréquentes et

contraires à la charité ; les questions indiscrè-

tes, les soupçons et les conjectures , ies juge-

ments téméraires, les raisonnements à perte de

vue sur les affaires, soit publiques, soit parti-

culières ; toutes choses où Dieu est souvent

offensé et incompatibles avec l'esprit de prière

et la vraie dévotion.

Ainsi celui qui veut se disposer à la vie in-

térieure doit renoncer à tout ce qui repaît l'a-

vidité des curieux, comme les raretés de toute

espèce, les tableaux, les statues, les beaux

édifices, les pompes, les fêtes publiques, les

concerts et surtout les spectacles qui remuent

l'âme trop fortement et où tout concourt à lui

inspirer une joie fausse ou des passions dan-

gereuses. Il ne doit point montrer d'empresse-

ment à s'instruire des bruits d'une ville , des

affaires des familles, des nouvelles publiques,



DIXIÈME MAXIME. 161

ni s'en occuper, lorsque son état et ses intérêts

personnels ne l'y obligent pas . Ce n'est pas

qu'on ne puisse voir ou entendre en passant et

par occasion des choses où il n'y a point de

danger, mais il ne faut ni les désirer, ni s'y

attacher, ni en emporter avec soi l'image et le

souvenir.

La curiosité de l'esprit n'est pas moins à

craindre ; et si l'on veut parvenir à l'habitude

du recueillement, il est nécessaire de la retenir

dans de justes bornes . J'entends par curiosité

de l'esprit cette envie démesurée de connaître

et d'apprendre, qui fait qu'on promène un re-

gard avide et presque toujours superficiel sur

les différents genres de sciences ; qu'on veut lire

tous les livres qui paraissent, plutôt par vanité

et pour paraître les avoir lus qu'à dessein de se

former. Le recueillement ne peut, ce me

semble, compatir avec une telle disposition ,

elle marque même peu de solidité dans

l'esprit.

Ne donnons donc point dans ce défaut, et si

nous y sommes sujets, travaillons à nous en

corriger. Bornons-nous aux connaissances né-

cessaires ou convenables à notre état ; ne lisons

pas un livre, précisément parce qu'il est nou-

veau ou parce qu'il fait du bruit ; et pour les

livres mêmes de piété, tenons-nous-en à un

petit nombre et aux plus estimés . Ne ressem-

blons pas à tant de personnes qui veulent tout



162 MAXIMES SPIRITUELLES.

avoir en ce genre, qui passent sans cesse d'un

livre à l'autre et qui peut-être n'en achèvent

aucun. Ce n'est pas ici le lieu de m'étendre sur

la manière de lire utilement ces sortes d'ou-

vrages ; je dirai seulement qu'il n'en est point

où l'on doive apporter moins de curiosité.

Une autre disposition qui, au premier coup

d'œil, paraît favorable au recueillement et qui

néanmoins y est très-contraire, est celle des

personnes mélancoliques dont l'imagination

s'attache fortement aux objets, et forge sans

cesse mille chimères qui lui servent de pâture,

se rappelant le souvenir du passé, s'étendant

sur l'avenir, formant et arrangeant une foule

de projets, avec toutes les circonstances des

lieux, des personnes et des situations. Imagi-

nations romanesques qui se suffisent à elles-

mêmes pour vivre dans une distraction conti-

nuelle, et qui seules, sans sortir d'une chambre,

s'entretiennent avec tout l'univers. Les gens

de ce caractère aiment la solitude ; ils sont rê--

veurs et taciturnes ; ils sont maîtres de leurs

sens, ou plutôt ils en font peu d'usage , ne s'ar-

rêtant guère aux objets extérieurs. On les croi-

rait recueillis , ils ne sont que distraits et il

n'en est point à qui il soit plus difficile de se

rendre la présence de Dieu familière .

La pratique des oraisons jaculatoires est

encore un excellent moyen d'acquérir le re-

cueillement, parce que son but est de nous



DIXIÈME MAXIME. 163

rappeler souvent à nous-mêmes et à Dieu. Il

est très -bon de s'y astreindre, mais il faut

prendre garde de ne pas faire ces sortes de

prières par routine. C'est e cœur qui doit les

produire plutôt que la bouche, et elles seront

d'autant meilleures que ce sera un simple re-

tour de l'âme vers Dieu, sans être accompagné

d'aucune parole, même formée mentalement.

On ne saurait trop s'exercer à cette manière

de prier, qui, devenant chaque jour plus

fréquente et passant en habitude, nous dis-

pose à la prière continuelle .

Enfin, soit qu'on lise, soit qu'on médite, soit

même qu'on fasse des prières vocales, il est

à propos de se ménager de temps en temps

des intervalles de repos où l'âme suspende

tout à fait son action pour donner lieu à l'ac-

tion de Dieu. Pour peu qu'en ces rencontres

on se sente touché de la grâce, on ne peut

mieux faire que de s'y livrer et de jouir

en paix des sentiments que Dieu nous donne

alors ; quand l'impression sera passée, on

reprendra sa lecture ou ses prières .

Ces touches passagères sont un petit com-

mencement d'oraison infuse auquel il faut

répondre avec la plus grande fidélité ; c'est une

visite momentanée où Dieu se communique en

passant. Ces visites, quoique très-courtes, sont

bien plus utiles à l'âme que toutes les pensées

et les affections où elle s'entretient elle-



164 MAXIMES SPIRITUELLES
.

même. Pourquoi lit- elle ? Pourquoi prie-t- elle,

sinon pour attirer Dieu en soi ? Ainsi, lorsqu'il

vient, et que par une certaine impression se-

crète il avertit l'âme de sa présence, elle a ce

qu'elle désire. Qu'elle s'arrête donc à cette

impression aussi longtemps qu'elle durera.

Elle manquerait même de respect à Dieu, si

elle continuait alors son occupation ; elle se

priverait du fruit de ses visites et les rendrait

plus rares. Saint François de Sales recom-

mande fort cette pratique à ses filles et il veut

qu'en ces occasions elles suspendent même la

récitation de leur office.

Le recueillement passif n'est point une vi-

site passagère de Dieu, mais un goût habituel

qu'il donne à l'âme de sa présence . Elle sent

cette présence en soi, elle n'en peut douter et

elle en expérimente des effets si intimes, si

suaves, qu'il lui est évident que Dieu seul peut

les produire . C'est un calme, une paix, une

douce suspension des puissances, un je ne sais

quoi qui nourrit l'âme, qui la remplit et au-

près de qui tous les plaisirs natnrels, soit des

sens, soit de l'imagination, soit même de l'es-

prit pur ne sont rien . Ce n'est pas seulement

à l'oraison et dans ses autres exercices de piété

qu'elle goûte ce sentiment, mais il l'accom-

pagne dans presque toutes ses actions. En

quelque lieu, en quelque occupation, avec

quelque personne qu'on soit, pour peu qu'on



DIXIÈME MAXIME. 165

rentre en soi-même, on sent que Dieu y est et

nous tient fidèle compagnie.

Il n'est pas question de traiter ceci de rè-

verie, sous prétexte qu'on n'a rien éprouvé de

semblable et qu'on ne peut se figurer ce que

c'est. Ce serait aller contre la doctrine des

saints et démentir les expériences de tout ce

qu'il y a eu de personnes intérieures . Il nefaut

pas craindre non plus que ce soit une illusion

du démon, elle ne peut avoir lieu dans cette

présence habituelle de Dieu où l'imagination

n'a aucune part.

L'effet principal de ce recueillement est de

tourner l'âme au dedans, de la dégoûter des

objets extérieurs, de la séparer des sens et d'en

émousser les impressions, de façon qu'unique-

ment attentive à ce qui se passe en elle , elle

n'est point affectée des sensations ordinaires

qu'elle reçoit par la vue, par l'ouïe et par les

autres organes. Quand je dis qu'elle n'est

point affectée, ce n'est pas qu'elle ne sente :

ce recueillement n'est pas une extase qui la

prive de l'usage des sens ; mais elle ne s'arrête

point à ce qu'elle sent, elle n'y réfléchit point,

parce qu'elle est retenue au dedans par un

charme plus puissant que tout ce qui l'attire

au dehors. Par là Dieu détache l'âme du com-

merce des créatures et se l'attache tout à fait ;

en sorte qu'elle se regarde comme seule avec

Dieu dans l'univers et ne donne aucune atten-



166 MAXIMES SPIRITUELLES.

tion à tout le reste. Ce recueillement est pro-

prement l'entrée de la vie intérieure et c'est la

règle la plus sùre pour juger si une âme est

dans l'état passif.

Il est d'abord sensible, parce qu'il s'agit de

dégager l'âme du commerce des sens et de lui

inspirer un souverain mépris pour les sensa-

tions agréables qu'ils procurent ; mais quand

cet effet est produit, le recueillement quitte la

surface de l'âme et devient plus profond . On

ne le sent plus, on l'aperçoit seulement, parce

que pendant quelque temps on conserve l'ha-

bitude d'y réfléchir ; enfin, on cesse de l'aper-

cevoir, parce qu'à mesure qu'on avance on sort

de soi pour passer en Dieu et qu'on s'occupe

moins de son intérieur.

Cette présence de Dieu habituelle étant le

principe de toutes les grâces qu'il fait ensuite à

l'âme, on ne saurait apporter trop de fidélité à

la conserver. Pour cela, outre l'assiduité à l'o-

raison et aux autres exercices de piété, outre

la fréquentation des sacrements, outre les pra-

tiques de mortification extérieure auxquelles

porte l'amour sensible qu'on a pour Dieu dans

ces commencements, il faut se retirer absolu-

ment des créatures et n'avoir avec elles que les

rapports indispensables. Il faut même, autant

qu'il se peut, retrancher la plupart des bonnes

œuvres qui seraient une occasion de se ré-

pandre trop au dehors ; car l'essentiel alors est



DIXIÈME MAXIME. 167

de se livrer entièrement à l'action de Dieu, qui

exige la retraite, le silence et le dégagement de

toute affaire, à l'exception des devoirs de l'état

qui passent avant tout. On reprendra ces

bonnes œuvres dans la suite et mème on y en

ajoutera d'autres, lorsque Dieu en donnera le

signal et qu'on ne courra plus le risque de se

dissiper. Il faut encore ne donner aucune li-

berté à ses sens, ne se permettre aucune espèce

de curiosité, rejeter toutes les pensées inutiles

qui passent par l'esprit, tenir son cœur libre

de tout attachement, écarter enfin tout ce qui

peut rompre ou suspendre notre commerce

avec Dieu.

Qu'on ne se figure pas que cela soit pénible ,

Tant que dure le recueillement sensible, rie

ne coûte : Dieu demande alors ce qu'il désire

de nous d'une manière si douce et si insi-

nuante qu'il est comme impossible de lui résis-

ter: on en reçoit tant de grâces qu'on ne croit

jamais pouvoir en faire assez pour les recon-

naître; on est, en un mot, dans la première fer-

veur de l'amour où l'on va au devant de tout

pour témoigner à Dieu qu'on l'aime. Ainsi les

mêmes pratiques, qui sont d'une observation

très-difficile dans le recueillement actif, qui pa-

raissent et qui sont en effet de grands sacrifices,

à cause de la continuité, sont très-aisées pour

celui qui est dans le recueillement passif; les

heures entières d'oraison ne lui paraissent que



168 MAXIMES SPIRITUELLES.

des instants ; les vains amusements du siècle

lui sont insipides ; les conversations dont il ne

peut se dispenser le fatiguent : ces mêmes

compagnies, qui lui semblaient auparavant si

délicieuses, lui sont insupportables . Il se refu-

serait presque aux besoins naturels et ce n'est

qu'à regret qu'il y satisfait. Qui a fait en lui ce

merveilleux changement ? Un faible écoule-

ment des douceurs du ciel. Si tel est le com-

mencement de la vie spirituelle, quelle en

sera la consommation ?

Encore un mot sur cette maxime. On veut

être instruit des choses de Dieu ; on consulte

pour cela les hommes et leurs écrits et l'on ne

s'adresse pas à celui qui dans un instant.

éclaire l'âme humble, qui l'enseigne sans bruit

de paroles et lui en apprend plus dans une

seule oraison que ne feraient en plusieurs

années les hommes les plus consommés dans

la spiritualité . On se travaille, on se tour-

mente l'esprit pour être recueilli à la prière,

et pour l'être, il n'y a qu'à le vouloir sincère-

ment et qu'à prendre dans le cours de la jour-

née les mesures qui nous y disposent ; car de

prétendre être recueilli à l'oraison et dissipé

hors de l'oraison, c'est une chimère . On veut

faire l'oraison par ses propres efforts et Dieu

la fait en nous, dès qu'intimement convaincus

de notre impuissance, nous cessons toute ac-

tion de notre part pour donner lieu à la sienne;



DIXIÈME MAXIME. 160

il nous invite lui-même à cette cessation , lors-

qu'il a dessein d'agir en nous. On veut goûter

la paix et l'on s'agite, on se trouble pour l'ob-

tenir ; on se désole de ne la pas sentir, quand

onfait tout ce qui est propre à l'éloigner ; et l'on

ne pense pas que le Dieu de la paix n'habite

ni dans l'agitation , ni dans le trouble, mais

qu'il se fait sentir comme le souffle léger

du zéphir, qui est le fruit du calme et qui

l'entretient.

On se cherche soi-même en faisant semblant

de chercher Dieu ; et c'est pour cela qu'on ne

le trouve pas.

Oh ! si l'on savait combien le recueillement

simple demande peu de travail de notre part,

on en serait étonné . Mais l'homme est jaloux

de son action, et veut tout s'attribuer. Dieu

est infiniment plus jaloux de la sienne , et veut

qu'on lui attribue tout. Voilà la cause de toutes

les fausses idées qu'on se forme de la vie inté-

rieure, et du peu de succès de nos tentatives .

Dieu ne fait rien en celui qui croit être quelque

chose, et qui prétend tout devoir à son travail ;

mais il agit avec complaisance sur une âme

qui se tient humblement tranquille en sa pré-

sence, qui, l'attirant doucement par ses désirs,

ne compte pas sur son industrie, et qui attend

tout de sa seule bonté. Dans le moral comme

dans le physique , Dieu tire tout du néant. Hu-

10



170 MAXIMES SPIRITUELLES .

millions-nous, anéantissons-nous devant lui;

et il nous fera sentir les effets de sa puissance.

ONZIEME MAXIME.

Agir avec lui simplement,

Comme un enfant avec son père ;

Mettre notre contentement

Dans l'attention à lui plaire.

Il semble que rien ne devrait être plus aisé

aux chrétiens , ni plus ordinaire , que d'envi-

sager Dieu comme leur père et de se conduire

envers lui avec simplicité, confiance et aban-

don. C'est là le véritable esprit de la loi nou-

velle, et ce qui la distingue de l'ancienne loi.

Un des dogmes fondamentaux de notre reli-

gion, est que Dieu le père nous a adoptés en

Jésus-Christ, son fils, et nous a élevés à la

qualité surnaturelle de ses enfants : qualité qui

nous rend les héritiers de Dieu, les cohéritiers

de Jésus-Christ et nous donne droit au ciel

comme à notre patrie, et à l'éternelle posses-

sion de Dieu comme à notre héritage . Ce titre

d'enfant de Dieu suppose et nous rappelle les

principaux objets de notre foi ; il est le fonde-

ment de notre espérance, et le grand motif de

notre amour.



ONZIÈME MAXIME. 171

Cependant rien n'est plus rare parmi les

chrétiens que cette disposition filiale à l'égard

de Dieu ; et presque tous sont plus portés à le

craindre qu'à l'aimer. C'est pour eux une chose

extrêmement difficile dans la pratique qu'une

entière confiance en lui et un abandon sans ré-

serve. La remise réelle de tous nos intérêts en-

tre ses mains, avec une ferme foi que rien ne

peut nous arriver de sa part, d'où il ne résulte

un bien pour nous, à moins que nous n'y met-

tions obstacle, est ce qu'il y a de moins connu,

de moins fidèlement observé dans la vie spi-

rituelle, et de plus pénible en effet à la nature.

D'où vient cela? de l'amour-propre qui nous

persuade que nos intérêts ne sont en sûreté

qu'autant que nous en sommes les maîtres . On

ne peut se résoudre à les confier à Dieu , à en

agir à cet égard avec lui comme avec un père,

et à se rassurer sur sa bonté dans les diverses

épreuves où il met notre amour. Nous croyons

qu'il ne se conduit en père que quand il nous

caresse, qu'il nous envoie des douceurs, quand

il nous accorde tout ce qu'il nous plaît de lui

demander. Mais lorsque pour nous apprendre

à l'aimer et à le servir pour lui-même, sans

aucune vue d'intérêt, sans aucun retour sur

nous, comme le mérite sans doute un père tel

que lui, il nous retire les consolations dont

nous abusons, il nous refuse ce qui nous nui-



172 MAXIMES SPIRITUELLES.

rait, et nous donne ce qui nous est utile, mais

dont nous ne voulons pas ; alors nous cessons

de voiren lui un père; nous n'y trouvons qu'un

maître dur et impitoyable , son service nous

rebute; nous sommes tentés à tout instant de

le quitter, et nos guides spirituels ont bien de

la peine à nous soutenir, commenous en avons

nous-mêmes à leur obéir, lorsqu'ils prennent

le parti de Dieu contre nous.

Il est pourtant vrai que Dieu ne se montre

jamais plus père , que dans les épreuves qu'il

nous envoie ; que les plus précieuses faveurs

qu'il puisse nous faire ici-bas, ce sont les croix;

et que plus il en accable ceux qui se sont don-

nés à lui, plus il leur témoigne son amour.

Jésus-Christ n'était-il pas son fils bien-aimé,

en qui il avait mis ses complaisances ? Com-

ment l'a-t-il traité depuis le moment de sa

naissance jusqu'à son dernier soupir ? Etait-il

moins son père, lorsqu'il le livrait aux bour-

reaux, lorsqu'il l'abandonnait en apparence

sur la croix, et qu'il le laissait mourir dans les

tourments et dans l'opprobre? Non assuré-

ment ; et l'on peut dire avec vérité, que si le

Calvaire futle théâtrede l'amour de Jésus-Christ

pour son père, il fut aussi la démonstration la

plus réelle de l'amour du Père céleste pour

Jésus-Christ. Jugez-en par les suites . Il est cer-

tain que tout cequeJésus-Christ commehomme



ONZIÈME MAXIME . 173

possède de gloire, de puissance et de bonheur,

il le doit à sa croix. Il a fallu (1 ) , dit-il lui-

même, que le Christ souffrit, et qu'il entrát par

là dans sa gloire. Son père exigeait et attendait

de lui cette preuve passagère d'obéissance, pour

lui donner à son tour une preuve eternelle-

ment subsistante de sa magnificence à le ré-

compenser.

Après cet exemple qui nous est donné dans

le chef et dans le modèle des prédestinés, gar-

'dons-nousbien de penser que Dieu sedépouille

à notre égard de la qualité de père, quand il

exige de nous les sacrifices les plus pénibles à

la nature; quand après avoir demandé et ob-

tenu notre consentement, il nous force, pour

ainsi dire, à accomplir nos engagements, et

que par la toute-puissance de la grâce, il tire

de nous l'exécution de ses promesses . Quoi-

qu'il nous montre alors un visage sévère, quoi-

qu'il paraisse exercer sur nous une justice

inexorable, jamais il ne fut plus notre père ;

jamais il ne nous en donna des marques plus

solides et plus indubitables aux yeux de la foi.

La nature elle-même nous offre une image

de la conduite paternelle de Dieu dans le cours

de la vie spirituelle. Considérez l'éducation

d'un enfant. Tandis qu'il est encore tendre et

faible, on le poste entre les bras, on prévient

(1) Luc, xxiv , 26 .

10.



174 MAXIMES SPIRITUELLES .

tous ses besoins , on le caresse, on l'apaise, on

le flatte, on ne le contredit en rien . Mais lors-

qu'il devient plus grand, on commence à l'as-

sujettir ; on lui impose des devoirs très -fâcheux

pour son âge, et dont il ne voit pas encore l'u-

tilité ; on ne craint plus de le contrarier ; on se

rit de ses pleurs ; on le rompt à l'obéissance; on

l'accoutume à combattre ses goûts, et à suivre

la raison, aux depens de ses inclinations ; on a

recours, quand il le faut, à la sévérité, aux me-

naces, aux châtiments . Pourquoi cela ? c'est

qu'on veut tirer parti de ses talents naturels,

former en lui un homme, le rendre utile à la

société, et lui assurer pour l'avenir une vie

honnête et agréable, selon sa condition . Plus

son père s'applique à le dresser, à le corriger,

à l'exercer soit pour l'esprit, soit pour le corps,

plus il lui montre d'affection , et mieux il rem-

plit à son égard les devoirs de père . S'il l'épar-

gnait et lui faisait toute liberté, il ne l'aimerait

point, ou il l'aimerait mal.

Dieu tient la même conduite envers ses en

fants, dont il a dessein de faire des citoyens de

la cité céleste. Lorsqu'ils commencent à se don-

ner à lui, il a les plus grands ménagements

pour leur faiblesse ; il leur prodigue les dou-

ceurs et les consolations pour gagner leur

cœur ; il leur rend tout aisé ; il écarte les ten-

tations ; il les amuse, et se fait en quelque sorte

petit enfant avec eux. Mais lorsqu'ils prennent



ONZIÈME MAXIME. 175

des forces, et qu'ils deviennent capables de

solides leçons de la vie intérieure , il suit un

autre plan : il attaque la nature , et la poursuit

dans tous ses vices et ses défauts , sans en

épargner aucun ; il prescrit des devoirs péni-

bles, et en exige l'accomplissement avec une

extrême sévérité. Le langage de la grâce n'est

plus tendre et insinuant; il est fort, impérieux,

menaçant même ; la moindre résistance est ri-

goureusement punie . Il proportionne les exer-

cices, les épreuves , les tentations à leur avance-

ment et à leurs forces ; et plus il a mis en eux

de dispositions naturelles et surnaturelles, plus

il demande d'eux, jusqu'à ce qu'il les ait for-

més àtoutes les vertus, et qu'il les ait fait pas-

ser par tous les degrés de sainteté . Et lorsqu'ils

sont au point de perfection où il les veut, lors-

qu'il les a rendus dignes de lui , leur éducation

spirituelle est achevée; il les transporte en son

royaume, où il couronne leurs combats et leur

obéissance, et les rend à jamais participants de

sa gloire et de sa félicité .

La vie intérieure n'est donc dans toute sa

suite qu'une éducation divine, mais paternelle,

toute inspirée et dirigée par l'amour. Dieurem-

plit toujours exactement de son côté la tâche

que lui impose son titre de père, et le désir

qu'il ade nous rendre heureux. Efforçons-nous

pareillement d'accomplir ce qu'exige de nous

ia qualité d'enfants d'un tel père.



176 MAXIMES SPIRITUELLES.

Prenons encore ici pour modėles les enfants.

Quelles sont les dispositions d'un enfant bien

né envers son père? Lapremière estune grande

simplicité, accompagnée d'ingénuité et de can-

deur. L'enfant ignore la feinte et la dissimula-

tionàl'égard de son père; il lui ouvre son âme,

et lui fait part de tous les sentiments qu'il

éprouve. Usons-ende même par rapport àDieu.

Dans nos désirs, dans nos craintes, dans nos

joies, dans nos chagrins ; adressons-nous à lui

avec l'ouverture et l'ingénuité des enfants. II

sait mieux que nous tout ce qui se passe en

nous ; mais il aime que nous lui en parlions ;

il veut être notre ami et notre confident. Ne

craignons pas même de lui faire quelquefois

de tendres reproches : cette sainte liberté lui

est agréable ; et rien ne lui déplaît davantage

qu'une froide réserve.

La seconde disposition des enfants est la

confiance. Craintif et défiant à l'égard de tout

autre, l'enfant ne met nulle borne à sa con-

fiance en son père. Il sait qu'il en est tendre-

ment aimé, qu'il est l'objet de ses soins, qu'on

ne s'occupe que de lui, qu'on ne travaille que

pour lui, qu'on n'a d'autre vue que celle de son

bonheur. Aussi n'a-t-il nul souci, nulle in-

quiétude sur ce qui concerne son bien-être, se

reposant de tout sur son père, qui pourvoit à

ses besoins, qui pourvoit même à ses innocents

plaisirs, qui va au devant de ses moindres dé-



ON ME MAXIME. 177

sirs, et qui lit dans ses yeux et dans sa conte-

nance . Il est persuadé que les avis , que les

leçons, que les corrections de son père , que la

gêne où il le tient, que les travaux divers qu'il

lui impose, que la sévérité dont il use, que le

mal même apparent qu'il lui fait, n'a d'autre

objet que son bien . Cette persuasion n'est pas

en lui le fruit de la réflexion et du raisonne-

ment, mais de l'instinct naturel et de l'expé-

rience.

Oh! si nous avions la même confiance dans

notre Père céleste , qui la mérite infiniment

mieux que tous les pères de la terre ; si nous

remettions à sa providence le soin de nos in-

térêts spirituels ; si nous attendions de sagrâce

bien plus que de nos efforts notre perfection et

notre salut ; si nous étions intimementconvain-

cus qu'il arrange tout, qu'il ordonne de tout

pour notre bien ; que ses préceptes qui met-

tent un frein si gênant à nos passions, que les

devoirs en apparence si pénibles qu'il exige,

que les maux et les afflictions qu'il nous en-

voie, que les dispositions secrètes par lesquelles

il déconcerte nos vues, traverse nos desseins,

renverse nos entreprises; que les fautes mêmes

dans lesquelles il permet que nous tombions,

à dessein de nous humilier, et de nous faire

perdre toute confiance en nous-mêmes ; si nous

étions , dis-je, convaincus que toute la conduite

que Dieu tient sur nous ne tend qu'à notre



178 MAXIMES SPIRITUELLES .

éternelle félicité et qu'elle nous y mènerait

infailliblement, si nous la suivions pas à pas,

et si nous n'usions de notre liberté que pour

nous abandonner à lui ; de quelle sécurité ne

jouirions-nous pas? combien Dieu serait-il ho-

noré de notre confiance, et quelles attentions ,

quels soins, quelle protection spéciale ne nous

attirerait-elle pas?

Saint Paul établit pour maxime que tout, sans

exception contribue à l'avantage de ceur qui

aiment Dieu (1) . Et qu'est-ce qu'aimer Dieu,

sinon voir en lui un père, s'adresser à lui , se

confier en lui pour toutes choses, agir et coo-

pérer sous lui , et avoir fait de notre côté tout

ce qu'il attend de nous, s'appuyer uniquement

sur sa tendresse et ses miséricordes !

Confiance filiale, que vous épargneriez d'in-

quiétudes aux chrétiens qui veulent sincère-

ment leur salut et que vous l'assureriez bien

mieux que toutes les peines d'esprit où les jette

leur amour-propre ! Laisser à Dieu le gouver-

nement de notre intérieur, suivre paisible-

ment l'attrait de sa grâce , consulter en tout sa

sainte volonté, ne lui opposer, et du reste sup-

primer nos vaines réflexions, calmer notre

imagination , mépriser ces alarmes et ces

frayeurs injurieuses à sa bonté, voilà le chemin

du ciel. S'il s'y rencontre des épines, ne nous

(1) Rom ., VUI, 28.



ONZIÈME MAXIME. 179

plaignons point, c'est nous qui les semons .

L'obéissance est la troisième disposition des

enfants, mais une obéissance toute fondée sur

l'amour et qui n'est point dictée par la crainte

comme celle des esclaves , ni par l'intérêt

comme celle des mercenaires ; une obéissance

qui s'étend à toutes les volontés du père et qui

ne regarde pas si l'exécution en est aisée ou

difficile, agréable ou répugnante à la nature ;

une obéissance généreuse, prompie, coura-

geuse, qui n'oppose ni vaines raisons, ni mur-

mures ; une obéissance qui trouve sa récom-

pense dans le plaisir d'avoir fait son devoir en

contentant un père qu'on chérit et qu'on res-

pecte.

Est - ce ainsi que la plupart des chrétiens

obéissent à Dieu ? Il s'en faut bien . Et quelle

en est la cause ? C'est qu'ils perdent de vue

que Dieu est leur père et qu'ils le considèrent

sous tout autre aspect. Les uns appréhendent

plus de se perdre qu'ils ne désirent de se sau-

ver, parce qu'ils ont l'esprit plus frappé de

l'idéedesflammes éternelles dont Dieu menace

les méchants que de celle des biens ineffables

qu'il promet aux bons . La crainte est le prin-

cipe de leur obéissance ; ils ne voient en Dieu

qu'un maître impérieux, qu'un juge sévère et

incorruptible, qu'un vengeur inexorable.

Or, la crainte a bien la force de nous éloi-

gner du mal, mais elle n'a pas celle de nous



180 MAXIMES SPIRITUELLES.

porter au bien ; elle est un frein, mais non un

aiguillon . Elle est le commencement de la sa-

gesse , mais elle n'en est quele commencement.

L'intention de Dieu n'est pas qu'on s'y fixe ;

il veut que de la crainte on passe à l'amour .

Au fond, ce n'est pas craindre Dieu que de ne

craindre que ses châtiments ; et ce n'est pas

lui obéir de la manière qu'il le désire que de

ne céder qu'à ses menaces . Aussi cette obéis-

sance n'est- elle pas moins imparfaite dans son

motif. Elle laisse sentir toute la pesanteur du

joug et n'arrache pas du cœur l'envie secrète

de la secouer. Elle s'en tient aux termes précis

de la loi ; et parce que nous sommes toujours

enclins à l'interpréter en notre faveur, on est

souvent exposé à ne pas en remplir les obliga-

tions.

D'autres considèrent à la vérité Dieu comme

rémunérateur ; ils le servent par le motif de

l'espérance. Mais les biens que Dieu leur pro-

met les touchent plus que Dieu même ; c'est-à-

dire que dans la possession de Dieu qu'ils es-

pèrent ils aiment plus leur bonheur qu'ils

n'aiment Dieu ; ils sont trop sensibles à leur

propre intérêt, ils ne font même presque au-

cune attention à autre chose.

Ce motif est bon en lui-même, il les excite

à la pratique du bien, mais il n'est pas assez

pur, et leur obéissance qui n'a point d'autre

appui est faible, chancelante, pénible mêmeen

-



ONZIÈME MAXIME .' 181

mille occasions. La vraie foi , celle qui opère

par la charité, n'a que très-peu d'influence sur

leur conduite ; les biens et les maux présents

balancent en eux l'impression des biens à ve-

nir. C'est ce qui leur rend extrêmement diffi-

cile la pratique de la vertu qui s'exerce princi-

palement dans le mépris des biens et dans le

support des maux de cette vie : et ils ne sont

guère à l'épreuve de certaines tentations déli-

cates dont la victoire est réservée à l'amour de

Dieu .

Ce n'est ni dans la crainte , ni dans la vue du

propre intérêt, mais dans l'amour, qu'est le

principe habituel de l'obéissance qu'on doit à

Dieu et rien n'est plus capable de faire naître

en nous cet amour, que la qualité de père que

Dieu a daigné prendre par rapport à nous.

Lorsque venant à réfléchir sur ce nom si tendre

et sur les dispositions qu'il suppose en Dieu à

mon égard, je considère que de toute éternité

il m'a aimé, non simplement comme sa créa-

ture, mais comme son enfant, et qu'il va jus-

qu'à nous témoigner dans ses Ecritures que

quand une mère pourrait oublier le fruit de

son sein, jamais il ne nous oubliera : lorsque

je pense qu'il m'a adopté en Jésus-Christ, son

Fils unique, à dessein de m'associer avec ce

Fils à l'héritage céleste , de partager éternelle-

ment avec moi son propre bonheur : quand je

songe surtout à l'admirable invention de son

11



182 MAXIMES SPIRITUELLES .

amour paternel, à ce qu'il en a coûté à son

Fils pour m'élever à cette divine adoption , et

aux grâces inestimables qui ont accompagné

et suivi ce bienfait ; que puis-je refuser à un

tel Père, qui n'a d'autre motif en tout ce qu'il

demande de moi , que l'amour qu'il me porte et

le bien qu'il me veut faire ? Que vois -je dans

sa loi que le plus doux comme le plus juste

de mes devoirs , celui de l'aimer , ' auquel en

effet, toute la loi se réduit? Comment puis-jela

regarder comme un joug et un fardeau ? Oh!

que ce joug m'est agréable ! Que ce fardeau

m'est léger et que j'aurais de regret de n'en

pas être chargé ! Aimer par reconnaissance le

meilleur des pères, qui m'a aimé le premier,

et lui prouver mon amour par mon obéissance

me parait être mon plus grand bonheur,

comme mon plus grand malheur serait de ne

pas l'aimer et de lui désobéir dans la moindre

chose .

Dans ces sentiments, je ne m'en tiens point

à ce qu'il commande sous peine d'encourir sa

disgrâce. J'étudie ce qui peut lui plaire ; le

moindre signe de sa part est une loi pour moi ;

je ne lui dispute rien , je ne murmure de rien ;

je me soumets avec joie à toutes les disposi-

tions de sa providence, même à celles qui me

semblent les plus pures, parce que le titre de

père m'apprend à les envisager toujours

conme une marque de son amour et comme



ONZIÈME MAXIME. 183

une épreuve du mien. C'est ainsi que Job était

affecté, lorsqu'il disait au plus fort de ses

peines : Si nous avons reçu les biens de la

main de Dieu, pourquoi n'en recevrions-nous

pas aussi les maux (1 ) ? et Quand il me donne-

rait le coup de la mort, j'espérerais en lui (2) ;

et encore : Que ma consolation soit qu'en m’af-

fligeant il ne m'épargne pas et que je ne

contredise en rien sa sainte volonté (3) . Voilà

jusqu'où le chrétien doit porter la confiance et

la soumission à l'égard d'un père tel que Dieu .

Que le désir de plaire au monde, que la

crainte de lui déplaire, que le respect humain,

ce redoutable ennemi de la vertu, est faible

contreun cœuroùdomine l'amour filial ! Levé-

ritable enfant de Dieu est insensible aux attraits

du monde; il est inaccessible à sa seduction;

il n'appréhende ni ses menaces, ni ses raille-

ries. Il marche tête levée, et se déclare hau-

tement dans les occasions où l'honneur de son

Père est intéressé . S'il se cache aux yeux des

hommes, c'est toujours par humilité et jamais

par faiblesse ; il ne fait rien pour être vu, mais

il ne se met pas en peine qu'on le voie et

qu'on le remarque, qu'on le loue ou qu'on le

blâme, qu'on l'estime ou qu'on le méprise. Le

monde est pour lui comme s'il n'existait pas ;

en public comme en secret, sa vue est tou-

(1)Job, 11, 10. (2) Id. xii , 15. (3) Id . vi, 10.



184 MAXIMES SPIRITUELLES.

jours attachée sur son Père, il ne s'occupe que

de lui seul.

Et comment s'embarrasserait-il de plaire au

monde, lui qui ne veut pas se plaire à lui-

même? Il ne redoute rien tant que ses propres

regards ; il se fuit, il s'oublie et ne voudrait

pas dérober la moindre chose à la gloire de

son Père par le plus léger retour de complai-

sance ; s'il lui arrive quelquefois de s'y sur-

prendre, il se le reproche comme un crime.

La délicatesse va plus loin . Content de plaire

à Dieu, il n'est pas même empressé de savoir

s'il lui plaît. Il ne néglige rien pour mériter

` sa bienveillance, mais il ne lui en demande ni

assurance , ni témoignage. L'amour - propre

pourrait se reposer dans une si flatteuse assu-

rance etson amour pour Dieu en serait moins

pur.

DOUZIÈME MAXIME .

Craindre surtout de résister

A son attrait qui nous invite ;

Et jamais ne lui disputer

Nulle chose, grande ou petite.

Comme le propre de la grâce est de combat-

tre en tout la nature , il faut s'attendre qu'elle

nous demandera souvent, ou plutôt toujours,



OUZIÈME MAXIME. 185

des choses contraires à nos inclinations vicieu-

ses ou imparfaites; et par conséquent que la

nature lui opposera une forte résistance , et ne

se rendra qu'à l'extrémité. Mais la volonté doit

toujours être du parti de la grâce . J'entends

par la volonté, non de certains désirs ineffica-

ces, de certaines répugnances et aversions qui

ne sont pas libres, mais une résolution ferme

et déterminée; non unje voudrais , mais unje

veux, qui triomphe également des penchants

et des répugnances.

Cette volonté généreuse, décidée et inébran-

lable de répondre en tout aux vues de Dieu ,

n'est pas commune, même parmi ceux qui

croient s'être donnés tout à fait à lui . Dans

certains moments de ferveur sensible, on fait à

Dieu les plus belles protestations ; on se flatte

qu'elles partent du fond même de la volonté,

mais on se trompe ; elles ne sont que l'effet de

la chaleur de la grâce.

Dès que cette chaleur s'est ralentie , et que

l'âme est rendue à elle-même et à la grâce or-

dinaire, elle voit avec surprise que toutes ses

bonnes résolutions se sont évanouies. Ou bien

encore on présume de ses forces, comme saint

Pierre ; et tant qu'on est bien loin du danger,

on se croit en état de tout affronter. Mais l'oc-

casion se présente-t-elle, on cède , comme cet

apôtre, à la plus légère tentation . Il y a bien

de la différence , disait un saint homme qui en



186 MAXIMES SPIRITUELLES.

avait l'expérience, entre sacrifier à Dieu sa vie

dans un transport de dévotion , et la lui sacri-

fier sur le point de monter au gibet. Or, c'est

quand, après l'action passagère du feu céleste,

l'âme est refroidie et reconduite à une grâce

insensible, c'est dans le moment même du sa-

crifice qu'il faut juger des véritables disposi-

tions de la volonté.

On ne doit donc pas se flatter aisément d'a-

voir cette bonne volonté : au contraire, on doit

toujours craindre de ne l'avoir pas. Ce n'est

pas qu'il faille être pusillanime ; mais il est

essentiel de se défier toujours de soi, et de ne

compter que sur le secours d'en haut, avec la

ferme confiance qu'il ne nous manquera pas

aubesoin. Nous sommes si faibles, que nous ne

pouvons nous répondre de la victoire avant

l'événement ; la moindre présomption nous en

rend indignes, et souvent l'ennemi nous l'ar-

rache des mains lorsque nous croyons la tenir.

Voulons-nous n'être jamais dans le cas de

résister à Dieu? Ne perdons point de vue la

parole de Jésus-Christ, que l'esprit est prompt,

mais que la chair est faible. En conséquence,

veillons et prions comme il nous l'ordonne,

pour ne point succomber à la tentation . Veils

lons afin de ne pas nous exposer nous-mêmes,

et de ne donner aucune prise à l'ennemi :

prions afin de trouver en Dieu la force qui nous

manque. En nous conservant ainsi dans la



DOUZIÈME MAXIME. 187

crainte salutaire de n'être pas fidèles à la grâce, i

Dieu nous préservera de tout accident fâcheux;

ou s'il permet quelquefois que nous fassions

l'épreuve de notre faiblesse , ce ne seront ja-

mais des chutes mortelles ; il mettra lui-même

la main sous le coup, pour nous empêcher de

nous froisser ; il nous relèvera promptement,

et nous n'en serons ensuite que plus fermes .

La crainte de résister à l'attrait de la grâce

peut aussi se prendre en un autre sens, qui

est que cette résistance est le plus grand mal

que nous ayons à appréhender. Quand Dieu a

dessein de s'emparer d'une àme et de la gou-

verner par lui-même, il lui donne une foule

de vues pour sa perfection ; il veille avec une

attention particulière sur ses pensées , sur ses

paroles, sur ses actions, sur ses motifs; il ne

lui passe rien , il examine toutes ses démar-

ches, et lui reproche avec force les moindres

infidélités.

Or, l'âme ne saurait être trop attentive à ces

vues qu'elle reçoit de Dieu , à ces reproches

intérieurs qu'il lui fait, et il est pour elle de la

dernière importance d'y avoir égard . Car en

premier lieu, qu'elle résiste à ce que Dieu lui

demande, elle arrête tout court le progrès de

sa perfection : c'est un obstacle qu'elle met sur

sa route, et elle n'ira pas plus avant qu'elle ne

l'ait surmonté. Non-seulement elle n'avance

pas, mais elle reculera ; parce que c'est un



188 MAXIMES SPIRITUELLES.

principe dans la vie spirituelle , que qui n'a-

vance pas recule . En second lieu , les grâces se

tiennent les unes aux autres : une première

dont on profite en attire une seconde ; celle -ci

en attire une troisième, et ainsi de suite : en

sorte qu'elles forment une chaîne qui aboutit

à la sainteté et à la persévérance finale . Par la

même raisou, la première grâce rebutée nous

prive de la seconde, et celle-ci des suivantes ;

et la chose peut aller si loin, qu'elle nous con-

duise à une perte inévitable.

Il est donc toujours extrêmement dangereux

de rompre cette chaîne ; et comme il est cer-

tain qu'on parviendra à toute la perfection que

Dieu attend de nous, si l'on conserve soigneu-

sement l'union de tous les chaînons qui la

composent, il est certain pareillement qu'on

décherra et qu'on courra risque de se perdre,

si l'on interrompt cette union à quelque endroit

de la chaîne que ce soit.

Ceci est vrai surtout de certaines grâces prin-

cipales qui en sont comme les maîtresanneaux,

et qui en ont par elles-mêmes de grandes sui-

tes, telles que la grâce de la vocation , l'attrait

pour l'oraison et d'autres de cette nature . Elles

sont comme l'entrée de la vie par laquelle

Dieu veut nous conduire au port du salut. Y

répondre fidèlement et constamment, c'est

mettre son salut en assurance ; y résister, c'est

rejeter la voie que Dieu nous propose, et qui



DOUZIÈME MAXIME. 189

peut-être est la seule par laquelle il prétend

nous sauver.

Il est bon cependant d'avertir ici les âmes

timorées que les fautes de surprise , d'inadver-

tance, de premier mouvement, d'imprudence

même et d'indiscrétion, ies fautes en un mot

de pure fragilité n'interrompent point cette

chaîne : il n'y a que celles qui sont faites avec

vue, de propos délibéré, et même que l'on

commet à plusieurs reprises, qui aient cet

effet. Car Dieu ne se rebute pas pour une pre-

mière faute; il revient plusieurs foisà la charge;

sa patience à attendre une âme est longue, à

proportion de l'importance de l'objet; il ne se

retire tout à fait, que quand il voit une certaine

obstination dans la volonté.

Il en use de même dans les occasions où il

demande de certains sacrifices. Il poursuit

quelquefois une âme des années entières avant

que de se lasser, surtout si le sacrifice est

grand et si l'âme y a une forte répugnance .

Mais enfin le moment n'est connu que de lui.

Alors cette âme sort de l'ordre de la Providence

surnaturelle ; il est à craindre qu'elle n'y ren-

tre jamais, et elle expose par là jusqu'à son

salut éternel. Dieu montra à sainte Térèse la

place qu'elle eût eue dans l'enfer, si elle eût

manqué celle qui lui était préparée dans le ciel .

Il n'y avait pas de milieu pour elle entre être

11.



190 MAXIMES SPIRITUELLES .

sainte ou réprouvée. Combien d'âmes sont

dans ce cas, sans qu'elles le sachent !

C'est aussi une des principales raisons pour-

quoi les maîtres de la vie spirituelle recomman-

dent si fort le recueillement et l'attention à la

grâce. Ils veulent que l'âme prête continuel-

lement l'oreille aux avertissements que Dieu

ne cesse de lui donner, soit pour la porter au

bien, soit pour la détourner du mal, et qu'elle

soit dans la plus grande fidélité à les suivre.

Cette attention et cette docilité sont, selon Jé-

sus-Christ même, le caractère distinctif de ses

élus. Mes brebis, dit-il, me suiventparce qu'elles

connaissent ma voix (1 ) . Et l'on peut dire que

toute la méthode des vrais directeurs consiste

à inspirer cette disposition aux âmes qu'ils

conduisent.

La maximeajoute qu'il ne faut jamais dispu-

ter à Dieu nulle chose, grande ou petite. C'est

qu'il ne nous appartient point de juger du plus

ou du moins d'importance des choses que Dieu

nous demande, et que nous sommes très-sujets

à nous faire illusion là-dessus . C'est encore que

la volonté de Dieu signifiée donne de l'impor-

tance aux objets les plus petits en eux-mêmes,

et qu'il faut considérer plus que tout le reste,

l'intention et le bon plaisir d'un si grand maî-

(1) Jocn., X, 4.



DOUZIÈME MAXIME. 191

tre. Qu'était-ce en soi de manger ou de neman-

ger pas d'un certain fruit ? Le salut du genre

humain dépendait pourtant de l'observation

d'un précepte si léger en apparence . Dieu est

le maître absolu des grâces qu'il nous fait : il

l'est aussi des conditions auxquelles il les atta-

che. Or, nous ignorons si ce n'est pas de notre

fidélité à telle chose qui ne nous paraît rien,

que dépendent des grâces qu'il nous a desti-

nées .

D'ailleurs, il se présente rarement des oc-

casions de faire de grandes choses pour Dieu,

au lieu que celles d'en faire de petites se re-

nouvellent à chaque instant ; et c'est princi-

palement dans cette soigneuse application à ne

rien négliger, que se montre la délicatesse de

l'amour. Rien ne prouve mieux quelle grande

idée on a de Dieu , quel désir on a de lui plaire,

que cette persuasion que rien n'est petit à son

service . Enfin, comment peut-on se répondre

qu'on sera fidèle à Dieu dans les grandes cho-

ses, si l'on ne craint pas de lui manquer dans

les petites? Celles-ci sont plus à notre portée,

plus accommodées à notre faiblesse : celles- là,

au contraire, demandent de grands efforts, qui

passent nos forces, et dont il y aurait de la

présomption à nous croire capables. Les grands

actes de vertu sont plutôt l'ouvrage de Dieu

que le nôtre, et les moindres nous appartien-



192 MAXIMES SPIRITUELLES.

nent en quelque sorte davantage, quoique Dieu

y mette toujours plus du sien .

Que de motifs accumulés de s'attacher à la

pratique des petites choses, et de n'en refuser

aucune à Dieu sous ce prétexte ! C'est à l'entière

et parfaite fidélité que se reconnaissent les

grandes âmes ; et la fidélité n'est point par-

faite, si elle n'embrasse tout sans exception .

Jugeons du service de Dieu par le nôtre . Nous

voulons qu'on y soit exact, ponctuel, qu'on ne

manque àrien ; et nous trouverions fort mau-

vais qu'on se dispensât de nous obéir, quand

l'objet n'est pas considérable. Est-ce trop que

nous servions Dieucomme nous exigeons qu'on

nous serve?

La pratique des petites choses nous entre-

tient dans l'humilité et ne nous expose point à

la vanité . Elle est d'un prix inestimable devant

Dieu, si elle est relevée par de grands motifs.

Nous acquérons par elle cette extrême pureté de

conscience qui nous rapproche si fort de Dieu.

Qu'est-ce, en effet, qui caractérise sa sainteté

infinie? Est-ce son aversion pour les grands

crimes? Non ; c'est son incompatibilité avec

les plus légères souillures. Il en est de même à

proportion des saints.

Combien donc se trompent les àmes qui

usent de réserve avec Dieu, qui composent,

pour ainsi dire, avec lui ; qui consentent à lui



DOUZIÈME MAXIME. 193

accorder de certaines choses et qui lui en refu-

sent d'autres obstinément ; qui s'observent avec

une extrême vigilance sur de certains points,

et qui se négligent absolument sur d'autres ,

qui mettent enfin des bornes à leur perfection,

et qui disent dans leur cœur : J'irai jusque là

et non au delà? Eh ! ne voyez-vous pas que ce

que vous refusez à Dieu, est justement ce qu'il

vous demande avec plus d'instance , et le sujet

de ses reproches les plus vifs et les plus fré-

quents ? C'est donc ce qu'il vous importe le plus

de lui donner car s'il vous presse avec tant de

force , ce n'est pas pour son intérêt, mais pour

le vôtre. Il voit mieux que vous, pour ne pas

dire qu'il voit seul ce qui est utile et nécessaire

à votre avancement : et puisqu'il insiste si fort

sur tel point, c'est une marque infaillible que

ce point n'est pas si peu considérable que vous

l'imaginez .

Ah! c'est ici legrand objet de l'examen de con-

science et sur lequel il ne se faut rien pardon-

ner. Portons la recherche à cet égard jusque

dans les replis les plus cachés de notre cœur ;

voyons s'il n'y a point quelque réserve secrète,

quelque rapine dans l'holocauste. Et après

toutes nos recherches , prions Dieu qu'il porte

lui-même le flambeau dans tous les recoins de

notre âme, et qu'il nous éclaire sur nos dispo-

sitions intimes ; qu'il ne permette point que

nous ayons la volonté de lui disputer la moin-



194 MAXIMES SPIRITUELLES.

dre chose; et qu'il use de son autorité suprême

pour nous arracher ce que nous aurions la fai-

blesse de retenir.

TREIZIÈME MAXIME.

Faire la guerre au vieil Adam,

Et ne jamais poser les armes :

Il vit en nous à notre dam ,

Et nous coûtera bien des larmes.

Quel est ce vieil homme que saint Paul nous

ordonne de crucifier, et que Jésus-Christ a at-

taché dans sa personne au bois de sa croix,

pour nous apprendre ce qu'il mérite et com-

ment nous devons le traiter? C'est la chair,

c'est-à-dire tout ce qui est opposé en nous à

l'esprit de Dieu . Ainsi l'entend l'Apôtre, qui,

sous le nom d'œuvres de la chair, comprend

non-seulement les vices qui ont le corps pour

objet, mais encore ceux qui ont leur source

dans l'esprit. Les premiers se rapportent tous à

la sensualité, et les seconds à l'orgueil ou à

l'estime immodérée de soi-même.

Pour bien entendre ce que c'est que cette

guerre que le chrétien doit se faire, et que ces

deux hommes, l'un spirituel et l'autre animal,

qu'il porte en soi , qui ont des inclinaisons tout



TREIZIÈME MAXIME. 195

àfait opposées, et qui tendent mutuellement à

se détruire ; il faut remonter jusqu'au péché

originel et aux deux grandes plaies qu'il nous

a faites. Nous prendrons par là une idée juste

de la mortification chrétienne, de sa nécessité,

de son étendue et de sa continuité.

Dans Adam sortant des mains du Créateur,

l'esprit était humble et soumis à Dieu, le corps

était souple et soumis à l'esprit. Ainsi tout en

lui était dans l'ordre et il n'avait rien à faire

qu'à s'y maintenir. Le péché a renversé cet

ordre : Adam s'est révolté contre Dieu. Sa ré-

volte est venue d'un principe d'orgueil et d'un

fol espoir de devenir semblable à Dieu en man-

geant le fruit défendu. La révolte de sa chair a

été destinée à humilier son orgueil, et à lui-

faire sentir que l'homme qui, abusant de sa

raison, aspire à l'égalité avec Dieu, mérite pour

châtiment d'être mis au niveau des bêtes, et

d'être asservi comme elles à l'empire des sens.

Aussi la première chose dont il s'aperçut

après son péché, fut cette rébellion de la chair;

ce fut pour lui l'indice et le témoignage indu-

bitable de sa dégradation ; et cé désordre si

honteux pour lui, qu'il ne put en soutenir la

vue, lui eût appris combien la rébellion de son

esprit contre Dieu était plus humiliante et plus

odieuse, s'il n'eût été aveuglé par son péché. Il

fallut que Dieu lui ouvrît les yeux, et le mit en

état de juger de l'excès du désordre de son



196 MAXIMES SPIRITUELLES.

esprit, par la confusion que lui causait le dés-

ordre de sa chair.

Malheureux enfants d'Adam, nous naissons

tous avec une funeste disposition à ce double

désordre . La chair désobéit à l'esprit, ses ap-

pétits et ses mouvements préviennent la vo-

lonté, qui n'a que trop de penchant d'abord à

y consentir, ensuite à les exciter, enfin à s'y

assujettir au point d'en devenir entièrement

l'esclave. La raison , quoique maîtresse de ré-

gler les appétits nécessaires, tels que ceux du

boire et du manger, et de commander abso-

lument aux autres, a la faiblesse d'y céder;

et non-seulement elle les contente souvent au

delà du besoin et contre l'intention du Créa-

teur, mais elle se dégrade jusqu'à rechercher

uniquement le plaisir attaché à la satisfaction

des sens, jusqu'à s'y reposer comme dans sa

fin, jusqu'à employer son industrie et ses lu-

mières à se procurer des voluptés raffinées de

toute espèce, jusqu'à franchir mème les bor-

nes immuables de la nature, et se livrer à des

excès qu'elle abhorre. État infiniment humi-

liant pour l'homme, qui le ravale bien au- des-

sous de la brute, et que néanmoins il sent si

peu, qu'il s'en fait un mérite et une gloire.

La désobéissance de l'esprit à Dieu va, s'il

se peut, plus loin encore. Nous affectons une

indépendance absolue, nous mettons notre li-

berté à faire sans exception tout ce qui nous



TREIZIÈME MAXIME. 197

plaît, et nous regardons cette liberté illimitée

comme un droit qui ne peut nous être disputé

sans injustice. L'empire que Dieu exerce sur

nous, quoique nécessaire, quoique doux et

modéré, quoique favorable à notre bien-être.

présent, et n'ayant pour but que notre bon-

heur éternel, si légitime, si raisonnable,

exercé avec tant de ménagement, nous blesse,

et nous tendons continuellement à le secouer,

ou du moins à l'affaiblir. Toute loi de sa part

nous paraît un attentat contre nos droits ; tout

commandement nous pèse ; toute défense nous

irrite ; et il suffit qu'une chose nous soit inter-

dite, pour que nous la désirions avec plus

d'emportement . D'où vient cette étrange dispo

sition, que chacun de nous trouvera en so!

s'il veut s'étudier, sinon d'un orgueil prodi-

gieux qui ne connaît point de maître, d'une

idée folle de notre propre excellence, d'un

aveuglement sur nous-mêmes porté jusqu'à

l'idolâtrie ?

Voilà les maladies que l'Evangile nous ap-

prend à connaître et qu'il nous enseigne à

guérir. Toute la morale chrétienne n'est autre

chose que le remède à ces deux grands désor-

dres. Pour cela elle nous propose , comme

aussi justes qu'indispensables , deux sortes de

mortifications, dont l'une a pour objet de met-

tre le corps sous le joug de l'esprit, l'autre de

soumettre l'esprit à Dieu, afin de rétablir par



198 MAXIMES SPIRITUELLES .

là l'ordre primitif et de réparer le mal causé

par le péché . La première se nomme extérieure

et la seconde intérieure.

Le premier degré de la mortification exté-

rieure, lequel est d'obligation absolue pour

tout chrétien, est de s'abstenir de tout plaisir

défendu par la loi de Dieu ; de s'interdire tout

excès dans ceux dont il est permis d'user ou

qui sont attachés aux actions nécessaires pour

la conservation de l'espèce humaine et de cha-

que individu ; de ne point les rechercher pour

eux-mêmes ; parce que ce ne sont que des

moyens; mais de les faire servir à la fin pour

laquelle le Créateur les a institués ; d'observer

religieusement les abstinences et les jeûnes

prescrits par l'Église . Par excès dans les plai-

sirs légitimes, je n'entends pas seulement ceux

qui vont jusqu'à troubler la raison ou à altérer

la santé, mais encore tout raffinement de sen-

sualité, tout ce qui provoque et irrite l'appé-

tit pour le satisfaire au delà du besoin .

Le second degré ne s'en tient pas là. Il nous

donne pour règle de refuser aux sens tout ce

qui n'est pas de nécessité, de manger pour la

faim, de boire pour la soif, de dormir pour ré-

parer ses forces, de se vêtir et de se loger pour

se garantir de l'incommodité des saisons et de

n'accorder rien ni à ce qui flatte le goût, ni à ce

qui favorise la mollesse. Tous les ménage-

ments excessifs pour le corps fomentent sa ré-



TREIZIÈME MAXIME. 199

bellion contre l'esprit ; et nous ne savons que

trop par expérience qu'il est toujours disposé

à abuser de ce qu'on lui donne au delà du be-

soin. Le chrétien mortifié mène une vie com-

mune, éloignée de toute singularité, mais sim-

ple, sobre, uniforme, et il s'étudie à ne s'écar-

ter en rien des règles de la tempérance et de

la modération . Il regarde son corps comme un

méchant serviteur qui n'obéit qu'à regret, et

qui fait un effort continuel pour s'affranchir du

joug. C'est pourquoi il le tient dans une étroite

dépendance, et tellement asservi à l'esprit, que

non-seulement il n'en gêne pas, mais qu'il en

seconde les opérations. Telle est la loi que Dieu

a établie ; la raison seule nous l'intime suffi-

samment; l'Évangile ne fait qu'en presser et

qu'en faciliter l'observation.

L'avantage de cette mortification modérée,

mais soutenue, est qu'elle ne donne aucune

prise à l'orgueil , qu'elle n'a rien qui se fasse

remarquer, et qu'elle nous met à l'abri de tous

les excès d'une ferveur indiscrète . D'ailleurs,

la chair est toujours assez matée quand elle se

voit réduite au pur besoin, et privée de tout ce

qu'elle désire au delà.

Cependant, et c'est le troisième degré de

mortification, Dieu inspire quelquefois aux

âmes pieuses de faire des pénitences afflictives :

elles peuvent même leur être nécessaires, soit

pour l'expiation de leurs péchés, soit pour



200 MAXIMES SPIRITUELLES .

dompter l'orgueil de l'esprit, soit pour résis-

ter à de violentes tentations. La règle est de ne

rien faire en ce genre, sans l'avis ou l'injonc-

tion du confesseur, et le confesseur doit se

conduire à cet égard avec une grande discré-

tion .

Parce qu'on a lu dans la vie de quelques

saints, qu'ils ont pratiqué des austérités ex-

traordinaires, l'imagination s'échauffe là-des-

sus , on se propose de les imiter, croyant qu'on

ne peut être saint sans cela, et qu'avec cela on

le sera infailliblement. En quoi l'on se trompe

doublement ; parce que ces austérités , si Dieu

ne les demande pas de nous, ne sont pas né-

cessaires à la sainteté ; et qu'au lieu d'y con-

tribuer, elles peuvent même y nuire , si elles

ne sont pas inspirées et dirigées par la grâce.

Admirons ce qu'ont fait les saints ; humilions-

nous de n'avoir ni leur courage, ni leur amour

pour Dieu; soyons confus du peu que nous fai-

sons en comparaison ; attendons, pour mar-

cher sur leurs traces, en ce point , que Dieu

nous déclare ainsi qu'à eux sa volonté, et

qu'elle nous soit confirmée par celui qui nous

en tient la place.

La mortification de l'esprit est bien plus effi-

cace que toutes les austérités pour soumettre

la chair et la raison en est évidente . La révolte

de la chair contre l'esprit n'est, comme j'aidit,

qu'une suite et une punition de la révolte de



TREIZIEME MAXIME 201

l'esprit contre Dieu . Ainsi , lorsqu'on s'ap-

plique de toute sa force à soumettre l'esprit à

Dieu, on attaque directement le principe du

désordre de la chair, et Dieu qui voit que l'es-

prit lui est soumis, fait cesser la peine due à

son orgueil et remet lui-même la chair dans

son devoir . Plus nous serons humbles, moins

nous serons exposés à sa rébellion .

La mortification intérieure est donc sans

comparaison la plus nécessaire, parce qu'elle

va jusqu'à la racine et à la source du mal . Et

que faut-il mortifier dans l'âme ? Tout sans

rien excepter. Le péché a tout infecté de son

poison, les passions, l'esprit, la volonté, le

fond de l'âme le plus intime. Telle est la

guerre de l'homme contre lui - même, de la

grâce contre la nature ; guerre où il ne doit

jamais poser les armes, parce que l'ennemi

n'est jamais entièrement vaincu ; et que tout

terrassé qu'il peut être, à la moindre négli-

gence de notre part, il ne manquera pas de se

relever.

Pour commencer par les passions , à les

prendre en elles-mêmes, elles n'ont rien de

mauvais, elles ne sont qu'un vif mouvement

de l'âme par lequel elle tend à s'unir au bien

ou à repousser le mal . Voilà ce qu'elles sont

dans la première institution et dans l'intention

de Dieu. Mais depuis le péché, l'âme ne con-

naît plus son vrai bien , ni son vrai mal ; elle



202 MAXIMES SPIRITUELLES.

ne considère plus l'un et l'autre par rapport à

Dieu, mais par rapport à elle-même ; elle ap-

pelle bien ce qui flatte son orgueil et son

amour-propre, ce qui lui procure quelque

jouissance momentanée ; elle appelle mal ce

qui l'humilie , la contrarie et la tire du repos

qu'elle cherche hors de Dieu dans les objets

créés. Les passions, enfants d'une volonté

aveugle, et guidée par une raison enveloppée

de ténèbres, se méprennent donc dans leur

objet ; elles le poursuivent avec une ardeur

extrême, et parce que cet objet, étant faux, ne

peut les remplir, leur faim ne fait que s'irriter

de plus en plus ; sans cesse trompées dans

leur attente, elles cherchent toujours un bon-

heur qui leur échappe. Dégoûtées d'un objet,

elles se jettent avec la même fureur sur un

autre de même nature qui ne les rassasie pas

davantage . Cependant leur erreur dure tou-

jours et à moins d'être éclairée par la lumière

de la grâce, l'âme reste dans cette illusion ,

jusqu'à ce que la mort vienne dissiper le

charme qui la séduisait.

Ainsi, le premier devoir du chrétien est de

soustraire aux passions ce qui leur sert d'ali-

ment, d'arrêter leur impétuosité, d'éteindre

leur feu et de prévenir jusqu'à leurs premiers

mouvements. Il faut pour cela qu'il captive les

sens qui montrent aux passions leur objet,

qu'il bride l'imagination qui le leur dépeint



TREIZIÈME MAXIME. 203

avec des couleurs séduisantes et qui enflamme

les désirs de la volonté, et qu'il mette unfrein

à ses inclinations désordonnées .

Et il ne suffit pas d'interdire aux passions ce

qui est manifestement criminel; il faut leur

retrancher ce qui est dangereux , ce qui est sus-

pect, ce qui a la moindre apparence de mal.

Il faut aller même jusqu'à les priver de ce qui

est permis et innocent, si elles y ont trop d'at-

tache, parce qu'une attache trop forte n'est

jamais innocente.

Mais une telle guerre ne se termine pas en

un jour; on doit la pousser sans relâche et ne

faire ni paix ni tréve avec de si dangereux

ennemis. On croit quelquefois les passions

mortes, elles ne sont qu'assoupies ; elles se ré-

veillent à la première occasion où l'on n'est

pas sur ses gardes et elles allument dans le

cœur un nouvel incendie plus difficile à

éteindre .

Ne vous bornez pas aux passions ; attaquez

aussi les affections purement naturelles , les

penchants, les répugnances, tout ce qui gêne

le cœur et ne le laisse pas entièrement libre.

Cela va plus loin qu'on ne pense quand on

veut se sonder soi-même et combattre en soi

absolument tout ce qui s'oppose au règne de la

grâce. Car la grâce ne se propose rien moins

que de détruire dans le chrétien tout ce qui

est naturel et de le rendre tout spirituel. Par-



204 MAXIMES SPIRITUELLES.

tout où l'homme doit agir par un principe

raisonnable, le chrétien doit agir par un prin-

cipe surnaturel et divin . C'est saint Paul qui

le décide, et qui étend cette décision jusqu'aux

actions qui entretiennent la vie animale .

Quelque chose qu'il arrive, dit-il, soit que vous

mangiez, soit que vous buviez, faites-le pour

gloire de Dieu (1 ) . Jugez par là jusqu'où vous

devez pousser la mortification intérieure.

la

Allez donc encore au delà des affections na-

turelles . N'épargnez pas la sensibilité, la ten-

dresse sur vous - même , et cette délicatesse

extrême qui vous tient toujours en larmes , qui

vous trouble et vous révolte au moindre mot,

à la plus légère contrariété, à la plus faible

apparence, je ne dis pas de mépris , mais d'in-

attention, de froideur, d'indifférence . Qu'ils

sont rares les chrétiens en qui toute sensibilité

est mortifiée , qui , dans le commerce de la vie

n'exigent rien, ne se formalisent de rien, ne

pensent pas si l'on fait attention à eux ! Hélas !

on se plaint, et ce n'est pas sans raison, que

les personnes dévotes sont plus sensibles, plus

difficiles, plus ombrageuses que les autres . Ne

donnons pas lieu à ce reproche et pour l'hon-

neur de la piété et pour notre propre intérêt.

L'extrême sensibilité est une source intaris-

sable de peines toujours renaissantes ; jamais

(1) I. Cor. , x, 31 .



TREIZIÈME MAXIME. 205

on n'a la paix du cœur ; on se prévient contre

le prochain, on le voit de mauvais œil, on al-

tère la charité et l'on est exposé à donner à

son ressentiment les suites les plus funestes .

Ce n'est pas assez. Dans le bien même que

vous avez en vue, modérez la vivacité des dé-

sirs, modérez l'empressement, modérez l'acti-

vité. Appliquez-vous à vous posséder toujours .

Mettez-vous au-dessus des impatiences ; n'en

arrêtez pas seulement les démonstrations exté-

rieures ; ne vous contentez pas qu'on n'aper-

çoive ni dans vos paroles, ni dans le ton de

votre voix, ni sur votre visage, ni dans votre

maintien , aucun signe d'altération : mais

étouffez les mouvements intérieurs aussitôt

qu'ils s'élèvent, et ne souffrez pas qu'ils pren-

nent sur vous le moindre empire, dès que vous

les aurez aperçus . La possession de soi-même,

qui est l'ouvrage de la grâce , est le plus grand

biende la vie . Elle entretient la paix intérieure,

la joie spirituelle, l'égalité d'âme ; elle édifie

et gagne le prochain , elle tarit la source de

bien des fautes ; elle nous laisse toute l'éten-

due de nos lumières pour connaître le bien qui

se présente à faire à chaque instant, toute la

force de la volonté pour le pratiquer ; et elle

met dans l'action même toute la perfection

dont elle est susceptible.

Voilà pour ce qui regarde les passions . A

l'égard de l'esprit, que de choses à mortifier en

12



206 MAXIMES SPIRITUELLES.

•

lui ! De combien de préjugés contraires à l'É-

vangile n'est-il pas rempli, et cela dès la plus

tendre enfance ! Préjugés sur les honneurs,

préjugés sur les richesses, préjugés sur les plai-

sirs, préjugés sur une foule de maximes et

d'usages établis dans le monde.

Quel est le chrétien qui ne se fasse pas un

mérite de la naissance qui l'élève au-dessus

des autres, qui ne se préfère point à eux par

cet endroit, qui n'en exige des respects et des

déférences qu'il ne croit pas leurdevoir? Qu'est-

ce pourtant aux yeux de Dieu que la noblesse?

rien. Qu'est-ce, selon les idées de l'Évangile ?

un obstacle à l'humilité. Jusqu'à ce que vous

portiez de cet avantage prétendu le même ju-

gement que Jésus-Christ, ne vous tenez pas

pour son disciple. Quel est encore le chrétien

qui, étant de basse extraction , n'en ait honte

intérieurement, n'appréhende que ceux qu'il

fréquente en soient instruits, ne prenne à in-

jure le reproche qu'on lui en ferait, et n'en

soit très-vivement affecté ? La raison nous dit

assez que ce n'est qu'un préjugé; mais elle ne

nous mettra jamais au- dessus. L'Évangile y

oppose le choix de Jésus-Christ, qui a paru

sur la terre dans la condition la plus obscure,

et qui, pour naître du sang de David, l'homme

selon le cœur de Dieu , a attendu que ce sang

royal coulât dans les veines d'un artisan qui

passait pour son père. Quelle peine n'a-t-on



TREIZIÈME MAXIME. 207

pas cependant à réformer là-dessus ses idées

sur celles de Jésus-Christ?

Ce que les charges publiques et les grandes

places, soit dans l'Eglise, soit dans l'Etat, im-

posent d'obligations pour la conscience, doit

plutôt les faire craindre, que les faire désirer.

Quel est néanmoins, parmi ceux qui peuvent y

prétendre, le chrétien qui n'y voit que ce que

l'Evangile veut qu'on y envisage; qui ne jette

un coup d'œil sur l'autorité, sur la considéra-

tion, sur les distinctions et le crédit, sur les

émoluments attachés à ces places, et qui trem-

ble lorsqu'il y est élevé, sans les avoir désirées

ni recherchées? Quel est celui qui , malgré le

précepte et l'exemple de Jésus- Christ, ne juge

qu'il vaut mieux commander qu'obéir, être

servi que de servir?

Mêmes préjugés au sujet des richesses et de

la pauvreté. Quel est le riche qui ne s'estime

plus que le pauvre ; qui , au sentiment de pitié

qu'il a pour lui, ne joigne un secret retour de

complaisance sur soi-même ; et qui, en soula-

geant les besoins de l'indigence , ne se félicite

pas de ne les point éprouver? Quel est le pau-

vre qui ne soit honteux de sa misère, qui ne

porte envie au riche, et qui ne se croie négligé

de la Providence? Jésus-Christ a néanmoins

lancé des anathèmes contre les riches, et mar-

quéune tendre prédilection pour les pauvres ;



203 MAXIMES SPIRITUELLES.

il a choisi la pauvreté pour son partage; il

n'avait pas où reposer sa tête .

J'endis autant de la préférence qu'on donne,

contre les principes du christianisme, à la vie

douce, commode, agréable, sur la vie labo-

rieuse, pénible et souffrante.

Combiend'autres préjugés sur le point d'hon-

neur, sur les égards, les rangs , les procédés !

préjugés qui composent la science du monde,

qui exigent une attention si scrupuleuse pour

ne choquer personne , dont l'inobservation

expose à tant de déplaisirs, et qui rendent le

commerce de la vie si épineux . Est- ce ainsi

que vivaient entre eux les premiers chrétiens ,

qui se traitaient de frères, qui n'avaient qu'un

cœur et qu'une âme, qui faisaient ensemble

leurs agapes, et qui se prévenaient réciproque-

ment par des marques d'honneur, selon le con-

seil de l'Apôtre? Quelle immense forêt de pré-

jugés à abattre pour quiconque se propose

l'exacte pratique de la morale chrétienne, et

aspire à voir les choses du même œil que les

voyait Jésus-Christ?

Mais ce n'est pas tout de détruire ces préju-

gés , il faut en attaquer le principe qui est en

nous-mêmes : c'est là que la mortification doit

porter le glaive et le feu . Quel est l'homme qui

ne s'estime plus qu'il ne vaut, qui ne présume

de ses lumières et de ses talents , qui ne soit



TREIZIÈME MAXIME. -209

attaché à son sens ; qui, dans le même état,

dans la même profession, ne soit jaloux du

succès des autres, et voie volontiers qu'on les

lui préfère ; qui ne craigne plus que la mort

jusqu'à l'ombre du mépris ; qui ne soit excessi-

vement délicat sur la réputation , et qui ne

souffre impatiemment qu'on y donne la moin-

dre atteinte?

Est-ce là l'esprit de Jésus, dont toute la doc-

trine, toute la conduite ne prêche que l'hu-

milité, que le mépris et la haine de soi-même;

qui a voulu être l'opprobre des hommes et le

rebut de la populace ; qui s'est laissé écraser

comme un ver de terre ; qui s'est dévoué à l'ab-

jection, à l'ignominie , à l'infamie, jusqu'à con-

sentir d'être condamné à mort comme le plus

coupable des blasphémateurs? Il a fait le sacri-

fice le plus entier de sa réputation ; et néan-

moins, à juger selon nos idées, quel autre avait

plus d'intérêt que lui à la conserver, lui qui

venait pour être le législateur, le modèle et le

sauveur du genre humain? Et c'est par ce sa-

crifice qu'il l'a sauvé. Estimons-nous après

cela; croyons-nous quelque chose ; travaillons

à nous bien mettre dans l'esprit des autres ;

faisons-nous illusion , jusqu'à penser que la

gloire de Dieu est intéressée au maintien de

notre réputation . Ne songerons-nous jamais

que ce que Jésus - Christ a été, il l'a été à notre

12.



210 MAXIMES SPIRITUELLES.

place, pour nous apprendre ce qu'il faut que

nous soyons?

Commencez-vous , chrétiens , à découvrir

toute l'étendue de la mortification intérieure,

et quelle suite de longs, de pénibles et de dou-

loureux combats vous avez à vous livrer, pour

devenir conformes à votre divin chef? Ne vous

lassez pas de vous instruire de vos devoirs , et

ne vous effrayez pas de leur multitude et de

leur difficulté : la grâce est toute-puissante;

avec elle vous viendrez à bout de tout.

C'est à la volonté qu'il faut porter les plus

grands coups : elle est la maîtresse faculté de

l'âme, et la plus corrompue, puisque c'est en

elle que le péché naît et se consomme. L'es-

prit est souvent éclairé et convaincu que la

volonté résiste et refuse de se rendre . Atta-

quez-la donc, et poursuivez cette indépendance

qui la rend indocile à tout joug . Faites en sorte

qu'elle devienne souple et obéissante à Dieu et

aux hommes. Ne lui laissez pas la liberté de

disposer d'elle-même, dont elle est si jalouse ;

mais pliez-la de vive force aux dispositions de

la Providence, et à la volonté d'autrui. Ne lui

souffrez point d'inclination pour une chose

plutôt que pour une autre ; qu'elle s'exerce à

l'indifférence, et que sa règle soit d'être con-

tente de ce qui lui arrive de moment en mo-

ment.



TREIZIÈME MAXIME. 211

Qu'elle meure également à ce qu'elle aime

et à ce qu'elle hait, qu'elle résiste à ses pen-

chants, et qu'elle force ses répugnances . Qu'elle

s'applique à se contrarier en tout, et à éteindre

ses désirs propres . Qu'elle voie sans peine ses

espérances trompées, ses projets déconcertés,

ses intentions négligées ou combattues. Qu'elle

n'ait point d'intérêt propre, et qu'elle s'accou-

tume à ne s'envisager en rien. Qu'elle jouisse

des consolations divines sans s'y attacher ;

qu'elle se les voie enlever sans les regretter ;

qu'elle reçoive les croix, et toute espèce de

croix, d'abord sans se plaindre , ensuite avec

soumission, enfin avec joie ; qu'elle aille jus-

qu'à désirer de n'en être jamais séparée, jus-

qu'à ne pas se permettre la moindre démarche,

pas même un mot, pour s'en délivrer ; qu'elle

soit entre les mains de Dieu , et de tous ceux

qui lui représentent Dieu, comme une cire

molle, qui reçoit la figure qu'on lui imprime ;

comme l'eau, qui n'a nulle consistance, nulle

forme propre, et qui prend celle du vase où on

la met ; qu'enfin aussi insensible qu'un cadavre

à ce qui la touche, elle n'ait de vie, de mou-

vement, d'activité que pour la gloire et le bon

plaisir de Dieu.

Omort de la volonté, que tu es difficile ! que

tu es rare ! Quel est, je ne dis pas le chrétien,

mais le saint, qui ne veuille absolument rien

de son propre mouvement, et pour lui -même?



212
MAXIMES SPIRITUELLES.

C'est là le sommet de la perfection ; mais que

peu y atteignent! que peu même y prétendent !

Le prix de cette mort égale sa difficulté et sa

rareté. Quel avantage inestimable d'être au-

dessus des événements et des situations de la

vie, au-dessus de la santé et de la maladie, des

richesses et de la pauvreté; de l'estime et du

mépris, des honneurs et des humiliations, de

la bonne et de la mauvaise renommée ; au-

dessus de toute amitié naturelle , de toute aver-

sion, de tout attachement, de toute inclination ,

de toute répugnance ; au-dessus des dons de

Dieu et de ses privations, de ses caresses et

de ses épreuves ; au-dessus des vicissitudes de

la vie spirituelle, où l'on est tantôt élevé jus-

qu'au ciel , tantôt comme précipité dans les

abîmes de l'enfer ; et parmi ces différents états,

de ne tenir qu'à la volonté de Dieu, de ne dé-

pendre que d'elle, de n'aimer qu'elle , de met-

tre sa paix et son repos en elle, et de participer

ainsi à sa sainteté et à son immutabilité !

Je ne dirai rien de ce que j'ai appelé la mor-

tification du fond le plus intime de l'âme. Ce

point n'est pas de noire ressort, ni de celui de

la grâce ordinaire. Dieu seul peut y mettre la

main, dans ceux qu'il daigne faire passer par

les terribles épreuves qui conduisent à cette

mort. Très-peu y sont destinés, et ceux qui n'y

sont pas appelés feraient d'inutiles efforts pour

concevoir ce que c'est.



QUATORZIÈME MAXIME . 213

Ai-je ouvert une assez vaste carrière aux

athlètes chrétiens ? ai-je donné une assez juste

idée de la guerre qu'il faut se faire à soi-même,

du courage, de la patience et de la constance

nécessaires pour l'entreprendre, pour la sou-

tenir et pour parvenir à une victoire pleine et

entière ? Connaît-on à présent ce que c'est que

le vieil homme, sur la destruction duquel doit

s'élever l'homme nouveau ? Ai-je eu raison de

dire que le vieil homme ne vit en nous qu'à

notre dam, puisqu'il est la source de tous nos

péchés, de toutes nos misères, de tous nos

maux présents et à venir, et d'ajouter que, soit

que nous le laissions en repos, soit que nous

prenions le parti de le combattre, il faut que

sa vie ou sa mort nous coûte bien des larmes ?

QUATORZIÈME MAXIME.

Laisser agir, dans l'oraison,

L'instinct que Dieu donne lui-même,

Lorsqu'il fait taire la raison

Devant sa majesté suprême.

Tout le monde sait qu'il y a deux sortes de

prières mentales, la méditation et l'oraison. La

méditation est à l'oraison ce que le recueille-

ment actif est au recueillement passif. Dans la

méditation, toutes les puissances de l'âme, la



214 MAXIMES SPIRITUELLES.

mémoire, l'entendement, la volonté, l'imagina-

tion même ont leur exercice libre, et l'on tire

de chacune le parti convenable à la fin qu'on

se propose. On se représente un sujet distinct,

sur lequel on fait des réflexions, on produit

des affections, on formé des résolutions . Il y a

une infinité de livres excellents composés sur

cette matière ; on peut les consulter, si l'on

veut s'en instruire à fond : car je n'en dirai

ici que fort peu de chose.

Dans l'oraison proprement dite, ou dans la

contemplation , l'âme ni ne réfléchit, ni ne

forme des affections et des résolutions . Cepen-

dant ni l'entendement, ni la volonté n'y sont

oisifs . Car si la contemplation est distincte,

l'entendement voit, quoique sans raisonner,

l'objet que Dieu lui présente . Si elle est con-

fuse, et n'offre à l'âme aucun objet particulier,

l'attention de l'entendement à se tenir devant

Dieu, à s'humilier devant sa suprême majesté,

à écouter en silence ce qu'il lui enseigne sans

bruit, ni distinction de paroles (ce qui est la

manière ordinaire d'enseigner de Dieu) ; cette

attention est une véritable action, qu'on n'a-

perçoit pas à cause de son extrême simplicité ;

mais pour être directe et non réfléchie , elle

n'en est pas moins réelle. L'objet confus , géné-

ral et indistinct, qui se présente alors à l'âme,

est Dieu même, mais enveloppé du nuage de la

foi; au lieu que dans la contemplation dis-



QUATORZIÈME MAXIME.
215

tincte, Dieu montre quelqu'une de ses perfec-

tions, ou quelque mystère particulier de la re-

ligion .

La manière dont nous voyons les objets sen-

sibles, tantôt d'une vue fixe et arrêtée sur un

certain objet, tantôt d'une vue en quelque sorte

vague, et qui ne tombe sur aucun objet mar-

qué, peut nous donner quelque idée de ces

deux sortes de contemplations.

Le repos de la volonté dans l'oraison n'est

pas non plus une inaction. Car premièrement,

la liberté y est dans un exercice continuel,

puisqu'on n'est à l'oraison que parce qu'on veut

y être, et qu'on est souvent dans le cas de ré-

sister à la tentation de la quitter à cause des

distractions, des sécheresses, ou même des

mauvaises pensées qui nous assaillent pendant

ce temps-là . Secondement, la volonté y est ou

dans un état d'union, ou dans une tendance

continuelle à l'union avec Dieu , puisque c'est

uniquement pour s'unir à lui qu'elle pratique

cet exercice. En troisième lieu, lorsqu'elle a un

goût, qui produit en elle la joie et la paix.

Enfin, si elle n'a rien, et si elle pâtit à l'orai-

son, elle y est alors dans un état de sacrifice,

qu'elle accepte par soumission au bon plaisir

de Dieu.

Au reste, dans le vrai repos où Dieu met

l'àme à l'oraison, comme dans le faux repos

qui a son principe dans l'illusion, il y a tou-

9060



246 MAXIMES SPIRITUELLES.

jours queique action de la part de l'entende

ment et de la volonté ; et ce qui en fait la dif-

férence, n'est pas que l'âme agisse dans la

véritable oraison, et qu'elle soit oisive dans la

fausse; mais c'est que, dans la première , Dieu

agit, et que dans la seconde, c'est l'imagina-

tion ou le démon.

Quoi qu'il en soit, car je ne veux pas appro-

fondir ici cette matière , on aurait tort d'accu-

ser d'oisiveté le saint repos où Dieu tient l'âme

dans la contemplation , et de l'obliger sous ce

prétexte d'y renoncer. Mais ce qu'on doit faire

est d'examiner, suivant les règles proposées

par les saints, si ce repos vient de Dieu, ou s'il

n'en vient pas. Dans le premier cas , quel

homme serait assez téméraire pour oser trou-

bler le repos d'une âme dans laquelle Dieu

agit? Dans le second cas, il faut détromper cette

âme, et la remettre dans le bon chemin .

Or, voici ces règles. Premièrement, tant

qu'on a l'exercice libre de ses puissances , et

qu'on peut faire aisément la méditation , il ne

faut pas la quitter. Ce qu'on peut faire , et ce

que conseillent les spirituels , c'est lorsque

l'esprit est suffisamment convaincu des vérités

qu'il médite, et qu'il les a considérées à loisir

sous toutes les faces, de supprimer en tout ou

en partie les actes de l'entendement, et de pas-

ser à ceux de la volonté, qui sont bien plus

essentiels, et qui ont pour objet de l'affection-



QUATORZIÈME MAXIME. 217

ner à ces vérités déjà connues. Car la fin de la

méditation est d'émouvoir la volonté, et de

l'animer à la fuite des vices et à la pratique

des vertus.

Secondement , si après qu'on s'est exercé

quelque temps à la méditation, et qu'on en a

tiré le fruit qui y est attaché , l'on s'aperçoit que

Dieu attire la volonté à un certain repos ; qu'elle

ne produit plus d'affections distinctes ; ou, si

elle en veut produire par un reste d'habitude ,

qu'elle est doucement arrêtée , et invitée à

jouir plutôt qu'à agir ; alors l'âme entre dans

la voie passive ; c'est Dieu lui-même qui l'y

introduit; et elle nuirait à son progrès si elle

lui résistait.

Troisièmement, si une âme qui s'est donnée

sincèrement à Dieu, fait en vain des efforts

pour méditer ; et si, après des tentatives sou--

vent réitérées, elle ne peut absolument y réus-

sir, soit à cause de la simplicité de son esprit.

qui saisit rapidement les objets par une vue

d'intelligence, soit à cause de la légèreté et u

la vivacité de son imagination, soit pour quel-

que autre raison , elle fera bien, avec le con-

seil de son directeur, d'essayer de se tenir

simplement tranquille en la présence de Dieu ,

d'invoquer l'Esprit saint afin qu'il daigne être

son maître d'oraison , d'écouter, selon la pra-

tique de Samuel et de David, ce que le Seigneur

lui dira au cœur, et si elle se trouve bien de

13



218 MAXIMES SPIRITUELLES
.

cette méthode, si elle est calme et paisible , si

au sortir d'une telle oraison elle se sent plus

affectionnée au service de Dieu, et plus coura-

geuse à se vaincre , il n'est pas douteux que

son oraison ne soit bonne, et que Dieu n'agisse

en elle ; les effets, qui sont la paix, la joie

spirituelle, l'amour de Dieu et le désir efficace

d'avancer dans la vertu, en sont les garants :

car ce sont là évidemment autant de fruits du

Saint-Esprit.

Quatrièmement, si , lorsqu'on se présente à

l'oraison, l'on se sent les puissances liées, sans

pouvoir en faire usage sur le sujet qu'on a pré-

paré ; si, quoiqu'on prenne un livre, comme

l'Imitation ou tel autre semblable, dès qu'on

ferme le livre , on perd tout à fait de vue ce

qu'on a lu, en sorte que l'esprit reste dans

une espèce de vide ; et si cette impuissance.

est accompagnée d'une paix savoureuse qui

tient l'âme tout occupée au dedans; c'est un

des signes les plus assurés que Dieu met une

telle âme dans l'oraison passive, et elle doit

bien se garder de faire aucun effort pour se

retirer de cette voie. Quandmême l'impuissance

serait accompagnée de trouble, d'obscurités,

de tentations, si l'âme est d'ailleurs bien dis-

posée, et qu'elle tienne ferme contre ces bour-

rasques, elles seront bientôt suivies d'un grand

calme; et l'on peutles regarder comme une pré-

paration aux faveurs de Dieu les plus signalées.



QUATORZIÈME MAXIME 219

Enfin, la règle générale pour juger de la

bonté de l'oraison, c'est la pratique généreuse

et constante de la mortification intérieure .

Quand une âme est simple, droite, docile,

humble, capable de grands efforts sur elle-

même, remplie de bonne volonté , qu'elle en-

tre volontiers dans tous les moyens qu'on lui

suggère pour vaincre ses défauts, qu'elle les

avoue de bonne grâce, et qu'elle prend bien

les réprimandes qu'on lui en fait, on peut être

tranquille sur son oraison ; l'esprit de Dieu

qui la guide dans tout le reste de sa conduite,

l'abandonnerait-il au moment de la prière ?

C'est ce qu'on ne peut supposer .

Au reste, c'est au directeur qu'appartient

l'application de ces règles ; car personne ne

doit se juger soi-même ; on serait en danger

de se tromper l'humilité et l'obéissance sont

les deux grands pivots de la vie intérieure .

Lors donc qu'on a lieu de croire que Dieu veut

nous faire sortir de la voie commune, il faut

découvrir ingénument l'état de son âme à son

guide spirituel, et le mettre en état de pronon-

cer. Cela est d'autant plus nécessaire , qu'on ne

peut se soutenir sans ses conseils dans les di-

vers états d'oraison, et qu'on doit lui rendre à

mesure un compte exact de ce qu'on éprouve,

afin qu'il nous préserve de toute illusion , et

qu'il nous fortifie contre les tentations et les

épreuves si fréquentes dans cette voie.



220 MAXIMES SPIRITUELLES .

Si faute d'être instruit, ou par prévention

contre l'oraison, le directeur décidait mal de

notre état, il faudrait toujours commencer par

acquiescer à sa décision et faire ce qu'il ordon-

nerait. Ainsi sainte Térèse s'abstint un an

entier de faire oraison, par ordre de son con-

fesseur. Cependant on éprouverait un malaise,

une gêne intérieure, qui nous serait un indice

certain qu'il nous fait sortir de notre état et

résister aux opérations de Dieu . Alors on pour-

rait consulter d'autres personnes plus éclairées

à l'avis desquelles on s'en tiendrait. C'est en-

core ainsi que la même sainte , condamnée sur

son oraison par des docteurs d'Alcala, fut ras-

surée par saint Pierre d'Alcantara et saint

François de Borgia . Dieu bénit toujours l'obéis-

sance et le renoncement au propre esprit, il

fera en sorte, par quelque moyen que ce soit,

que le confesseur soit éclairé et détrompé, ou

bien il nous adressera à d'autres.

La maxime dit que Dieu fait taire la raison ;

c'est que lui seul peut le faire et a droit de le

faire . Il a donné à l'âme ses puissances, afin

qu'elle en use tant qu'il lui en laisse la libre

disposition ; et c'est une doctrine fausse, erro-

née et hérétique de Molinos , que l'homme doit

de lui - même les anéantir , c'est-à- dire les

réduire à l'inaction . Une inaction ainsi procu-

rée livreraitl'hommeà tous les écarts de l'ima-

gination, et à toutes les illusions de son cœur.



QUATORZIÈME MAXIME. 221

Il est clair d'ailleurs , selon les principes de

la bonne philosophie, que l'âme ne peut d'elle-

même lier ses puissances ; il faut pour cela un

agent supérieur, distingué d'elle, qui agisse

sur elle avec une force à laquelle on ne puisse

résister. Car lorsque Dieu la lie de la sorte ,

elle est tout étonnée de cette opération ; elle

sent bien que le principe en est hors d'elle ;

quelquefois elle y oppose, mais toujours vai-

nement, la plus forte résistance . Aussi, quand

elle parle de cet état, elle dit qu'elle a beau

faire , que sa mémoire ne lui fournit rien ,

qu'elle ne peut réfléchir, ni tirer de son cœur

aucun sentiment ; qu'elle est réduite à demeu-

rer devant Dieu comme une bête de somme,

selon l'expression de Dieu ; ou comme une bû-

che à laquelle il faut qu'elle attende que Dieu

vienne mettre le feu . Ce sont là les expressions

ordinaires de ceux qui sont en cet état ; ils ne

s'y mettent donc pas, et il y aurait de la con-

tradiction à le supposer. De plus, quand la

grâce sensible vient à manquer, ce qui arrive

souvent, il s'en faut bien que cet état soit

agréable à l'âme ; il lui est, au contraire , très-

pénible, étant absolument contraire à la na-

ture. Elle n'y demeure que par fidélité , et

parce qu'elle ne peut douter que c'est la vo-

lonté de Dieu. Autrement, si elle s'écoutait,

elle renoncerait à l'oraison .

L'on peut en faire accroire à un confesseur



222 MAXIMES SPIRITUELLES.

qui n'est pas sur ses gardes, et feindre, pour

le tromper, des états où l'on n'est pas , Mais

s'il sait ce que c'est que l'oraison , et si on ne

lui déguise rien, il est impossible qu'il con-

fonde une impuissance réelle avec une inac-

tion où l'on se réduirait de soi-même.

Il ne faut pas croire non plus que la vérita-

ble oraison soit un acte qui, une fois produit,

continue de lui-même, et n'a pas besoin d'être

renouvelé. Cette erreur, si elle a été ensei-

gnée par quelque mystique, retombe dans l'hé-

résie de Molinos . Je dis , si elle a été enseignée ;

car il peut se faire que ceux qui l'ont atta-

quée, se soient mépris, et qu'ils aient pris pour

l'oraison l'acte par lequel l'âme se donne et

se consacre à Dieu , pour accomplir en tout sa

volonté. Cet acte n'a pas besoin d'être renou-

velé, tant qu'on est fidèle à ne pas se repren-

dre, puisqu'il subsiste toujours dans l'intention

et dans l'exécution ? Mais ce n'est pas pour

cela un acte continu , que rien ne suspend ni

n'interrompt ; c'est un acte passager en lui-

même, qui persévère dans son effet, tant qu'il

n'est révoqué par aucune reprise . C'est ainsi

qu'ayant formé le dessein de faire un voyage

et m'étant mis en route, je n'ai que faire de

renouveler sans cesse mon intention, tandis

que je m'avance toujours vers mon terme, sans

m'arrêter ni m'en écarter.



QUINZIÈME MAXIME.
223

QUINZIÈME MAXIME.

Savourer, sans attachement,

Les doux effets de ses caresses ;

Et porter sans abattement

Les ennuis et les sécheresses.

Ceci regarde la pratique de l'oraison et la

manière dont on doit s'y comporter. Les com-

mencements de l'oraison sont bien doux pour

l'ordinaire. Dieu s'y fait goûter à l'âme ; il lui

prodigue ses faveurs, il l'enivre de son vin,

après l'avoir introduite dans ses celliers . C'est

un vrai paradis de délices dont elle n'avait pas

même l'idée ; elle y respire un air nouveau;

elle y jouit d'une liberté jusqu'alors inconnue.

Son cœur n'a pas assez de capacité pour conte-

nir les biens dont il est inondé . Quand elle

est seule, elle se soulage par des soupirs, par

des larmes , par des transports et des exclama-

tions. Cet état dure assez longtemps. A la vé-

rifé , l'époux se cache par intervalles pour se

faire désirer davantage . Mais l'âme le rappelle

avec empressement, le cherche avec inquiétude

et ne tarde pas à le retrouver avec un nouveau

surcroît de consolation .

Ce que Dieu se propose en faisant goûter à

l'âme un essai de ces plaisirs purs et intimes

dont il est la source, est de lui inspirer de l'a-



224 MAXIMES SPIRITUELLES .

version et du mépris pour les faux plaisirs at-

tachés à la jouissance des créatures . Cette

expérience est bien plus efficace pour la désa-

buser, que toutes les raisons qui n'agissent

que sur l'esprit. Mais qu'arrive-t-il ? Le malheu-

reux amour-propre que nous portons tous

dans le sein , abuse de ces faveurs du Ciel. A

peine en a-t-il essayé, qu'il les cherche avec

avidité, qu'il les savoure avec une secrète

complaisance et qu'il engage l'âme à en faire le

motif et le but de ses prières , de ses bonnes cu-

vres , des combats même qu'elle se livre et des

pénitences dont elle afflige la chair ; en sorte

qu'on devient aussi ardent pour les plaisirs

célestes que les voluptueux le sont pour ceux

de la terre ; et que par un esprit intéressé et

mercenaire on n'aime Dieu que pour les té-

moignages sensibles qu'on reçoit de son

amour.

On croit néanmoins l'aimer pour lui-même

et de l'amour le plus vif, mais onse trompe ; au

fond, c'est soi, c'est son plaisir qu'on aime ; et

la preuve en est que, dès qu'on ne trouve plus

un goût sensible dans son commerce avec Dieu,

on s'inquiète, on s'agite, on s'attriste, on se

désespère, souvent même on quitte tout en se

plaignant que Dieu nous a quittés le premier.

Mais ce n'est pas ainsi que Dieu prétend être

aimé et servi . Il veut bien , pour attirer l'âme et

la gagner, lui donner quelques faibles prémi-



QUINZIÈME MAXIME. 225

ces du bonheur qu'il lui promet, mais il ne

veut pas qu'elle s'y attache, ni qu'elle en fasse

son motif et sa fin. L'homme est né pour jouir

sans doute, mais la jouissance est réservée à

l'autre vie ; celle-ci est le temps de l'épreuve

et du mérite. Dieu ne prépare ici-bas que des

croix à ses amis ; et ce n'est que pour les dis-

poser à les recevoir de sa main, qu'il com-

mence par rendre cette main aimable en ver-

sant sur eux les douceurs. Plus ces douceurs

sont délicieuses et enivrantes, plus ils doivent

s'attendre que les croix qui les suivront seront

rudes et accablantes.

Qu'ils reçoivent donc avec reconnaissance

ces premières faveurs ; qu'ils ne craignent pas

de les goûter avec simplicité ; c'est le lait des

enfants, c'est l'aliment convenable à leur fai-

blesse. Le directeur qui voudrait les en priver

et qui leur ordonnerait d'y renoncer leur ôte-

rait le soutien de leur vie naissante, et il expo-

serait ces tendres plantes à se dessécher en

leur soustrayant la rosée céleste qui les nourrit.

Mais aussi, qu'il profite habilement des courtes

absences que Dieu fait de temps en temps pour

les engager à porter doucement ces privations :

en les assurant que l'époux reviendra, qu'il

leur apprenne à attendre paisiblement son re-

tour et à ne pas prétendre le régler au gré de

leur impatience. Qu'il leur ouvre peu à peu les

yeux sur la bassesse de l'amour-propre ; qu'il

13



226 MAXIMES SPIRITUELLES .

leur inspire un noble désintéresement et leur

insinue que Dieu étant infiniment au-dessus de

ses dons , il mérite qu'on s'attache à lui pour

lui-même, et que dans son service on envisage

par-dessus tout sa sainte volonté.

On formera ainsi l'âme par degrés au déga-

gement, et on la disposera à voir venir sans

effroi et sans danger pour elle le moment où

Dieu doit la sevrer des douceurs sensibles, et lui

donner une nourriture plus solide dans

l'exercice de la foi nue.

J'appelle foi nue l'état où l'on sert Dieu sans

recevoir de lui aucun gage, aucune assurance

qu'on lui est agréable . Cet état est extrême-

ment pénible pour l'amour-propre , et cela doit

ètre, puisqu'il est destiné à le miner insensi-

blement, et enfin à le détruire autant que la

chose est possible en cette vie. Si l'on entrait

tout à coup et sans aucune préparation dans

un état aussi crucifiant pour la nature , on se

rebuterait bien vite et l'on renoncerait pour

toujours à la vie intérieure . Aussi Dieu mé-

nage-t-il ce passage avec une sagesse infinie;

il ne sèvre l'âme que quand elle a pris un cer-

tain accroissement ; et quoiqu'il la tienne en-

suite dans un état habituel de privation, il lui

en adoucit la rigueur par des marques assez

fréquentes qu'il lui donne encore de son

amour. Elle, de son côté, conserve longtemps

la mémoire des premières grâces que Dieu lui



QUINZIÈME MAXIME. 227

a faites, et ce souvenir lui sert d'appui dans

son dépouillement actuel. D'ailleurs , cet état

de foi nue a ses degrés et l'on n'est réduit à la

dernière nudité qu'après bien des années .

Cependant, malgré cette sage économie de la

grâce , il est peu d'âmes qui franchissent ce

premier passage. La plupart sont si molles, si

seusuelles, si intéressées, qu'elles ne peuvent

se résoudre à sacrifier les consolations du pre-

mier âge de la vie spirituelle . Elles font tous

leurs efforts pour les retenir, et quand elles en

sont privées pour longtemps , elles croient tout

perdu. Mais Dieu se rit de leurs alarmes; après

avoir une fois retiré ces douceurs , il ne les

rend plus que pour des moments aussi courts

que rares, et même il s'en montre d'autant

plus avare, qu'on est plus empressé de les

obtenir.

Le plus grand nombre donc voyant que les

privations durent trop longtemps à leur gré,

et n'ayant plus d'epérance, quittent l'oraison,

sous prétexte qu'elles y perdent le temps ; elles

se relâchent sur la pratique de la vigilance,

se laissent aller à la dissipation , et retournent

à la créature, au mépris du Créateur. Trop

heureuses encore si elles ne tombent pas au-

dessous de ce qu'elles étaient quand Dieu les

aprises, et si elles reviennent à leurs anciennes

pratiques qu'elles avaient laissées pour se li-

vrer à l'attrait de la gràce. Car il leur est assez



228 MAXIMES SPIRITUELLES .

ordinaire de devenir pires qu'elles n'étaient,

soit punition de la part de Dieu, soit de leur

part dépit secret, orgueil et désespoir. Elles ne

renoncent pas seulement à la vie intérieure ,

mais assez souvent aux exercices de piété : les

sens et les passions reprennent leur empire ;

elles ont moins de force pour y résister. De là

les chutes qui étonnent et scandalisent ceux

qui ont connu ces âmes dans le temps de leur

ferveur, et qu'on impute fort injustement à

l'oraison ; comme si elle était responsable des

écarts où l'on donne , en l'abandonnant après

l'avoir embrassée . Il est peu de chrétiens dont

le salut coure de plus grands risques que celui

de ces personnes .

Il est donc important que ceux qui sont ap-

pelés de Dieu à la vie intérieure, sachent que

la foi nue est proprement ce qui constitue cette

vie ; et que l'état si doux qui la précède n'en

est que le prélude et la préparation . Cette foi

nue est ce qui glorifie le plus Dieu, parce que

par elle on le sert d'une manière digne de lui,

non-seulement sans rien donner à l'amour-

propre et sans se rechercher en rien ; mais en

s'oubliant, en se sacrifiant, en s'abandonnant

à toutes les rigueurs qu'il plaira à une justice

miséricordieuse d'exercer sur nous. Si, selon

saint Paul, les élus sont ceux que Dieu a pré-

destinés à être conformes à l'image de son Fils;

si leur sainteté croit en proportion de cette con-



QUINZIÈME MAXIME. 229

formité; si la vie intérieure est celle qui ren-

ferme le plus de traits de ressemblance avec

ce divin modèle : ceux que Dieu par une fa-

veur spéciale destine à cette vie, doivent s'at-

tendre qu'il les traitera ici-bas comme il a

traité son Fils unique, eu égard à la grandeur

de ses desseins sur eux, à la gloire qu'il pré-

tend tirer d'eux, et à celle dont il a en vue de

les couronner .

Ainsi, à la douce paix d'une oraison déli-

cieuse, succéderaune longue chaîne de dégoûts,

de sécheresses , d'ennuis , qui leur rendra

l'exercice de l'oraison aussi pénible qu'il leur

était agréable auparavant. Les troubles , les

obscurités, les angoisses, les frayeurs mortel-

les, prendront la place de la lumière, de la

joie, de la sécurité . On se verra le jouet de di-

verses tentations, soit sur la pureté , soit sur

la foi, soit sur l'espérance. On croira y avoir

consenti à toute heure, et rien ne sera capable

de nous rassurer. Il faudra marcher ainsi

longtemps à l'aveugle, sous la conduite de l'o-

béissance , espérant contre toute espérance ,

aimant Dieu sans savoir qu'on l'aime et qu'on

en est aimé, se croyant même dévoué à sa co-

lère. Et ce ne sera que quand on se tiendra

perdu sans ressource, qu'on se sentira renaître

à une nouvelle vie , qui sera le gage précieux

de notre éternelle félicité.

Toutes les ames intérieures ne passent pas



230 MAXIMES SPIRITUELLES.

par des épreuves également longues et dou-

loureuses. Dieu en règle la mesure pour cha-

cune comme il lui plaît ; mais toutes y passent,

toutes s'engagent à y passer, toutes même le

désirent plus qu'elles ne le craignent; la

crainte n'est que dans leur nature, et le désir

est dans leur volonté. Car l'amour des croix

est une des premières choses que Dieu leur

met au cœur; et cet amour va toujours crois-

sant en elles.

Vous donc qui entrez dans l'état de foi nue ,

excitez-vous à porter avec courage les premiè-

res absences du bien-aimé , afin de mériter

qu'il vous soutienne lui-même, lorsqu'il vous

accablera du poids de ses rigueurs . Comptez

que si vous êtes fidèle, il vous mènera aussi

loin que vous pourrez aller, et qu'il vous char-

gera de plus de croix que vous n'en deman-

derez . Il éprouve fortement ceux qui l'aiment,

afin d'en être aimé davantage . Mais il leur

communique en même temps une force indi-

visible ; et ce qu'on ne croirait pas, et qui

pourtant est certain, plus ils souffrent, plus ils

jouissent dans le fond de l'âme d'une paix au-

dessus de tout sentiment. Non content de les

soutenir, Dieu leur donne des paroles efficaces

pour soutenir les autres âmes plus faibles .

Saint Paul en rend témoignage pour lui-même,

lorsqu'il dit qu'au milieu de ses peines qui

étaient sans nombre, Dieu le mettait en état de



QUINZIÈME MAXIME. 231

consoler les autres dans leurs souffrances (1) .

N'écoutez pas votre imagination sur le ta-

bleau en apparence effrayant que je vous trace

ci. C'est le tableau du purgatoire d'amour.

Que serait-ce si je pouvais vous tracer celui

du purgatoire de justice , où entrent après la

mort les âmes qui n'ont pas été purifiées ici-

bas ? Il faut passer par l'un ou par l'autre ; et

c'est pour l'âme un avantage inappréciable,

d'être mise dès cette vie dans la disposition de

pureté où il faut être pour jouir de la vue de

Dieu.

Vous craignez les épreuves : mais elles sont

indispensablement nécessaires pour entrer au

ciel ; mais l'acceptation volontaire les adou-

cira; mais vous ne connaissez pas l'action

toute-puissante de la grâce et les changements

prodigieux qu'elle opère dans l'esprit et dans

le cœur de l'homme. Livrez-vous à elle , et

n'appréhendez rien de votre faiblesse. Vous

ne serez faible qu'autant que vous vous ap-

puierez sur vous -même. Mais si vous mettez

votre appui en Dieu seul, vous direz comme

le même apôtre : Je puis tout en celui qui me

fortifie (2).

Vous me demanderez : mais pourquoi tan

d'épreuves intérieures et extérieures ? Nepeut

on être saint sans cela ? Non, l'Evangile dé

\ (1) II Cor., 1½ 4. → (2) Philip. , iv, 13.



232 MAXIMES SPIRITUELLES .

clare qu'on ne peut être saintsans souffrir , ou du

moins sans être disposé à souffrir ; la sainteté

consite dans la disposition d'embrasser toutes

les croix que Dieu voudra nous envoyer . Dieu

ne demande pas que nous allions au-devant

des croix ; mais il veut que nous les atten-

dions de pied ferme, et que nous les recevions

courageusement , lorsqu'elles se présentent .

Quiconque les fuit, quiconque redoute ce qui

les annonce et y prépare, ne sera jamais saint.

A ce prix, direz-vous, vous consentez de

n'être pas saint, pourvu que vous soyez sauvé.

Insensé , qui n'ouvrez les yeux que sur les

maux passagers de ctte vie, et qui les fermez

sur ce poids immense de gloire et de bonheur

qui vous attend ! Ame intéressée, qui voulez

acheter le ciel au moindre prix possible, et

qui craignez de le payer trop cher ! Ame vile

et basse, qui n'envisagez que vous-même, et

que ne voulez rien faire pour Dieu ! Voyez ce

que votre salut a coûté à Jésus-Christ ; et plai-

gnez-vous , si vous l'osez , de ce qu'il vous

coûte. Vous ne voulez qu'être sauvé, mais le

serez-vous si vous renoncez à être saint ? Pou-

vez-vous vous répondre de ne faire justement

que ce qu'il faut pour assurer votre salut ? Et

ne devez-vous pas craindre de n'en pas faire

assez, aulieu de craindre d'en faire trop ?

D'ailleurs , en supposant que vous soyez

sauvé, échapperez-vous aux souffrances ? N'y



QUINZIÈME MAXIME . 233

a-t-il pas un purgatoire, et pour qui sera-t-il ,

si ce n'est pour vous ? Irez-vous au ciel avant

que d'être purifié par le feu destiné à consu-

mer tout ce qui reste en vous d'amour-propre ?

Je ne saurais trop insister sur ce point, parce

qu'il est décisif aux yeux de la foi.

Revenons à l'état de sécheresse sur lequel

j'ai encore un mot à dire. Rien n'est plus ordi-

naire en cet état que d'y être sujet aux dis-

tractions elles y sont même inévitables , et

c'est ce qui tourmente une infinité de bonnes

âmes qui les croient volontaires , et qui ne peu-

vent pourtant s'en garantir , quelque effort

qu'elles fassent .

Pour les tranquilliser, je les prie de faire at-

tention qu'il n'y a de véritables distractions

que celles dont le principe est dans la volonté,

et dont le cœur s'occupe. Ce n'est pas être dis

trait à l'oraison, que d'avoir malgré soi dans

l'esprit un autre objet que celui auquel on vou-

drait penser. Je me présente à l'oraison dans

l'intention d'adorer Dieu et de m'unir à lui ; et

tout d'un coup mon imagination s'égare et me

transporte à mille pensées différentes . Si ces

pensées me sont importunes et me déplaisent ;

si, dès que je m'en aperçois, je reviens douce-

ment au sujet demon oraison, ou à la vue sim-

ple de Dieu, je ne suis point distrait par la

volonté, puisque mon intention de prier Dieu

et de lui ètre uni a toujours subsisté : et que de



234 MAXIMES SPIRITUELLES.

semblables distractions dureraient tout le

temps de l'oraison , qu'elle n'en serait pas

moins bonne.

Nous ne sommes pas les maîtres des pensées

qui nous viennent à l'esprit ; nous le sommes

seulement de nous y arrêter ou de les rejeter ;

nous le sommes encore d'y donner ou de n'y

donner point occasion hors du temps de l'orai-

son. Si l'on accorde trop de liberté aux sens et

à l'imagination ; si l'on se laisse frapper vive-

ment l'esprit de toutes sortes d'objets ; si l'on

se dissipe par de vaines curiosités, par des con-

versations frivoles, par des pensées inutiles ; si

l'on n'a pas soin de tenir son cœur libre de

tout désir , de tout attachement, il n'est pas

surprenant qu'au moment de la prière on ait de

la peine à se recueillir, que les objets auxquels

on se livre habituellement viennent alors nous

interrompre ; et l'on est responsable de ces

sortes de distractions, quand même dans le

moment on n'y consentirait pas, parce qu'on

se les est procurées.

Mais si dans le cours de la journée on tient

en bride l'imagination et les sens ; si l'on est

uniquement attentif aux affaires et aux devoirs

de son état ; enfin si l'on ne souffre pas que

rien fasse diversion à la présence de Dieu qui

seule doit occuper notre cœur : alors on est au-

torisé à regarder comme nulles toutes les dis-

tractions qui se présentent à la prière, pourvu



QUINZIÈME MAXIME.
235

qu'on n'y consente pas. J'ajoute que l'on peut

présumér qu'on n'y donne aucun consente-

ment, si l'onvit dans un recueillement habituel.

Ces règles sont simples et propres à guérir des

scrupules sur le défaut d'attention à la prière,

soit vocale, soit mentale .

En général, on porte à l'oraison la même

disposition d'esprit dans laquelle on vit habi-

tuellement. Dieu ne fera pas un miracle pour

nous y tenir recueillis et en vain nous effor

cerons-nous de l'être, si en tout autre temps

nous sommes dissipés d'esprit et de cœur.

A l'égard des âmes que Dieu a élevées à l'o-

raison passive, et qui sont dans l'état de séche-

resse, il y a quelques observations à faire . La

première est qu'en cet état il est impossible de

se garantir des évagations de l'imagination ,

Car Dieu ne mettant alors aucune bonne pen-

sée dans l'esprit, ni aucun sentiment dans le

cœur, l'âme se trouve dans une espèce de vide,

et l'imagination prend un libre essor. Mais si

l'on y prend garde , on verra que ce ne sont

que des pensées vagues et sans suite, qui n'af-

fectent point la volonté, et qui ne laissent

nulle trace après elles : en sorte qu'au sortir de

l'oraison, s'il fallait dire ce qui nous a passé

par l'esprit, l'on/serait bien embarrassé mar-

que évidente qu'on ne s'y est point arrêté avec

réflexion .

La seconde estque ces distractions, loind'être



236 MAXIMES SPIRITUELLES .

nuisibles à l'âme, lui sont utiles, en ce qu'elles

l'exercent, et l'accoutument à sentir sa misère,

et à la supporter patiemment. C'en est une

sans doute pour une âme pieuse d'être ainsi

asservie à l'imagination et à toutes les idées

bizarres qu'elle représente ; c'en est une de ne

pouvoir être sensiblement recueilli , et unique-

ment occupé de Dieu à la prière ; mais c'est une

misère qui nous humilie en nous faisant con-

naître ce que nous sommes, et que tous nos

efforts ne sauraient nous procurer une bonne

pensée, un bon sentiment. Les distractions in-

volontaires et habituelles nous sont une expé-

rience de cette vérité, et nous empêchent de

nous applaudir du succès de nos oraisons,

quand nous avons lieu d'en être contents . L'a-

mour-propre se glisse partout . A-t-on quelques

mouvements de dévotion sensible à l'oraison

ou à la communion? L'on est sujet à y prendre

une vaine complaisance, à s'y attacher, et à

souiller par des vues sensuelles et intéressées

la pureté de son intention . Mais dans l'état de

sécheresse, l'amour-propre ne sait à quoi se

prendre, ce qui l'agite et le désole . Méprisons

hardimentses plaintes et sesmurmuresainsi que

les fausses raisons par lesquelles il essaie de nous

jeter dans le trouble . Laissons-lé crier contre

un état intérieur où rien n'est pour lui et tout

est pour Dieu. La preuve que cette aridité est

avantageuse à notre progrès spirituel, c'est que



QUINZIÈME MAXIME.
237

la nature y souffre, qu'elle s'y consume et s'y

détruit peu à peu, et que la vie de la grâce s'y

étend et s'y fortifie.

La troisième observation est que ces distrac-

tions entrent dans le dessein de Dieu, qui s'en

sert pour dérober à l'âme la vue de ses opéra-

tions, qui la détourne par là de se regarder et

de réfléchir sur ce qui se passe en elle. Quand

elle jouit d'une paix sensible et que toutes ses

puissances sont dans un calme profond, cette

paix attire son attention , elle s'y arrête, elle s'y

complaît ; et c'est ce que Dieu n'approuve pas.

Voilà pourquoi il ôte avec le temps et le sen-

sible et l'aperçu , livre l'âme à des égarements

involontaires pendant lesquels il travaille se-

crètement et avance son ouvrage sans qu'elle

en voie les progrès.

Qu'on se garde donc bien de s'impatienter

ni de se désoler pour tous ces écarts de l'ima-

gination ; qu'on ne pense pas que l'oraison en

soit moins agréable à Dieu , ni moins utile ;

qu'on n'écoute point l'amour-propre et le dé-

mon qui suggèrent de la quitter, en faisant

entendre que c'est perdre le temps; qu'on ne

prenne pas de livre dans la vue de s'occuper,

et que jamais les directeurs ne donnent un tel

conseil aux âmes de cet état : ce serait vouloir

les ramener à la méditation que Dieu leur a

fait quitter. Qu'on ne fasse pas non plus d'ef-

forts violents et qu'on ne s'agite ni l'esprit, ni



238 MAXIMES SPIRITUELLES .

le corps pour repousser ces distractions ;

efforts inutiles qui, loin de calmer l'imagina-

tion, ne font que l'irriter davantage ; à peu

près comme les mouches qu'on s'obstine à

chasser et qui reviennent avec plus d'achar-

nement; mais qu'on les méprise et qu'on les

laisse tomber d'elles-mêmes sans sortir de så

paix; qu'on se contente d'en rendre compte à

son confesseur et qu'on ne s'en accuse pas

comme d'un péché, qu'on ne s'arrête pas sur-

tout à examiner si l'on y a consenti .

En conservant ainsi la paix dans les simples

distractions, l'on obtiendra la grâce de se

maintenir paisible au milieu des tentations ,

lorsque Dieu permettra qu'elles viennent as-

siéger l'âme et lui livrer les plus rudes assauts

pendant la prière, car c'est le temps que le

démon choisit ordinairement. Mais en s'y

comportant comme je viens de le marquer,

(car les règles sont à peu près les mèmes pour

les tentations que pour les distractions), l'on

n'aura rien à craindre ; le démon sera con-

fondu; tout ce qu'il entreprendra pour nous

détourner de la voie ne servira qu'à nous y

affermir et nous y faire avancer. Mais cette

matière des tentations mérite une maxime et

une explication à part.



SEIZIEME MAXIME. 239

SEIZIÈME MAXIME.

Le démon, pour mieux nous tenter,

Joint la ruse à la violence ;

Opposer, pour lui résister,

La prière et la vigilance.

Ledémon n'a guère de prise sur les âmes qui

s'appliquent à l'oraison et à la mortification.

Les tentations communes ne les regardent pas,

parce qu'elles leur ferment toute entrée ; et si

elles sont quelquefois surprises , ce n'est

qu'une surprise légère et qui n'a pas de suites .

Aussi n'est-ce pas le démon qui en est le prin-

cipal auteur. Mais chacun, dit saint Jacques,

est tenté par sa propre concupiscence qui l'en-

traîne et le séduit ( 1 ) . Ces âmes ne sont donc

ordinairement exposées qu'à ces sortes de ten-

tations que Dieu permet pour épurer la vertu

de ses serviteurs , pour exercer leur patience ,

pour accroître leur humilité , pour augmenter

leur mérite et leur couronne. C'estde ce genre

de tentations seulement que je vais parler ici.

D'abord il me semble qu'on les craint trop .

Comme il y aurait de la présomption à défier

le démon, il y a aussi de la faiblesse à en

avoir peur. C'est un chien attaché, dit saint

(1) Jac. , I, 14.



240 MAXIMES SPIRITUELLES.

Augustin, qui peut aboyer, qui peutinquiéter,

mais qui ne peut mordre, si l'on s'en tient

éloigné . Cette vive appréhension peut venir de

plusieurs causes . Souvent l'imagination y a

beaucoup de part . On est frappé de ce qu'on

trouve dans les vies de quelques saints sur ce

sujet et l'on se figure qu'on va tomber dans

les mêmes états, et être poussé comme eux

aux dernières extrémités . Rassurez-vous, âmes

timides ; les grandes tentations ne sont que

pour les grands courages. N'ayez pas l'orgueil

de croire que Dieu vous traitera comme il a

traité certaines âmes d'élite dont le nombre

est très-petit.

:

Cette crainte vient encore de pusillanimité.

On a le cœur étroit, avare, incapable de grands

sacrifices le moindre danger fait frémir; on

voudrait une dévotion douce, aisée, tranquille,

à l'abri des bourrasques et des tempêtes . Pour

peu que les vents soufflent, que l'air s'obscur--

cisse, que le tonnerre gronde, on croit que

tout l'édifice spirituel va être renversé . Lâche

soldat, vous voulez vaincre et vous ne voulez

pas combattre, le seul aspect de l'ennemi vous

met en fuite. Il n'y a pourtant de pleine vic-

toire que pour ceux qui résistent jusqu'au

sang.

Elle vient aussi d'un défaut de confiance en

Dieu. Si l'on mettait en lui toute sa force , on

serait invincible, car que peut craindre celui



SEIZIÈME MAXIME. 241

qui a pour soi le Tout-puissant? Le Seigneur

est ma lumière et mon salut (1 ) , disait David,

qui craindrai-je? Le Seigneur est le protec-

teur de ma vie, que redouterai-je? Quandune

armée entière viendrait m'attaquer, mon cœur

sera en assurance , et si j'ai un combat à soute-

nir, je mettrai en cela même mon espérance .

Mais au lieu de regarder le Seigneur, nous

ne regardons que nous-mêmes ; nous mesurons

nos forces avec celles du démon, et voyant que

nous ne sommes que faiblesse, nous rendons

les armes, et nous tournons le dos avant la

bataille. A nous entendre, c'est humilité , c'est

juste défiance de nous-mêmes. Point du tout :

c'est amour-propre, c'est présomption qui n'at-

tache le succès qu'à notre courage, au lieu de

l'attendre de Dieu seul . Aveugles , qui ne fai

sons pas réflexion que Dieu ne nous doit son

secours qu'au moment du combat ; qu'avant ce

moment il serait inutile et dangereux que nous

nous crussions forts, comme saint Pierre :

mais que quand il sera venu , Dieu nous aidera

d'autant plus puissamment que nous n'aurons

compté que sur lui ?

Et pourquoi craindre les tentations ? Ne

savons-nous pas qu'elles nous sont nécessaires,

et que sans elles on ne peut avancer dans le

chemin de la perfection ? Oui, elles sont néces

(1) Psalm. xxvi, 1 et seq.

14



242 MAXIMES SPIRITUELLES.

saires pournous affermirdans les vertus mêmes

qu'elles attaquent. Jamais vous n'aurez à un

degré éminent ni la pureté, ni la foi, ni l'espé-

rance, ni l'amour de Dieu et du prochain, si

Vous n'êtes fortement exercé sur ces vertus .

Les orages, selon Jésus- Christ ( 1 ) , sont l'é-

preuve de la solidité de l'édifice : s'il est bâti

sur la pierre, loin d'être renversé, il s'affermira

sur ses fondements, par les secousses qu'il

recevra. L'effet des tentations est de nous ren-

dre plus chères les vertus que le démon veut

nous ravir ; de nous faire faire de plus grands

efforts pour les retenir ; de rendre nos prières

plus fréquentes et plus ardentes, afin qu'il

plaise à Dieu de nous les conserver .

:

Elles sont nécessaires pour nous donner une

profonde connaissance de nous-mêmes. Que

sait celui qui n'a pas été tenté (2) ? dit l'Écri-

ture. Il faut avoir eu l'ennemi en tête, et plus

d'une fois il faut avoir fait l'essai de ses ruses

et de ses violences ; il faut s'être vu à plusieurs

reprises dans le danger prochain de succom-

ber, pour savoir et qu'on ne peut rien sans

Dieu, et qu'on peut tout avec Dieu. Avant le

combat, on est lâche ou présomptueux. Ce

n'est que dans le combat même qu'on apprend

à bien juger de soi . Si vous êtes vaincu, votre

défaite vous humilie : si malgré toutes vos ré-

(1) Matth. , vII, 24, 25.
-

(2) Eccl. , XXXIV, 9.



SEIZIÈME MAXIME. 243

sistances et vos précautions, vous vous voyez

sur le point de périr, vous en sentez mieux la

nécessité de recourir à Dieu si au moment

qne vous vous croyez perdu sans ressource,

Dieu vous délivre du danger par une protec→

tion inespérée, le péril même que vous avez

couru, vous fait comprendre à qui vous êtes

redevable de la victoire,

Elles sont nécessaires pour nous faire perdre

tout appui en nous-mêmes. Quand la violence

de la tentation est extrême; quand nos forces

sont épuisées par une longue résistance; quand

nous ne savons plus par où échapper, et que

nous ne voyons d'autre parti à prendre que de

céder à l'ennemi , il faut bien alors que nous

désespérions de nous, et que n'ayant plus de

ressource en notre propre défense , nous nous

jetions entre les bras de Dieu. C'est justement

là qu'il nous attend : jamais nous ne serons

plus assurés d'ètre secourus . Il nous rend iné-

vitable la chute dans le précipice , pour nous

bien convaincre que lui seul peut nous en pré-

server, nous retenir sur le penchant, et même

nous en retirer, lorsqu'en apparence nous y

sommes tombés . Il se plaît à nous rappeler des

portes de la mort. Le Seigneur, dit l'Écriture,

ôte la vie et la rend; il conduit aux enfers, et il

en retire (1).

(1 ) I Reg., 11 , 6.



244 MAXIMES SPIRITUELLES.

Elles sont nécessaires enfin pour nous unir

plus étroitement avec Dieu . Quand l'invoque-

t-on avec plus de ferveur, sinon quand le pied

chancelle, et qu'on court un risque prochain

de tomber ? Quand se réfugie-t-on dans son

sein et s'y enfonce-t-on, sinon quand l'ennemi

menace de nous priver de la vie de la grâce ?

Ainsi l'enfant saisi de frayeur se serre contre

sa mère. Dans l'état de sécurité , la pensée de

Dieu nous échappe : la tentation nous rappelle

à lui, et nous y tient inséparablement attachés.

et

A l'égard de ceux que Dieu destine à la con-

duite des autres , les tentations leur sont né-

cessaires. Il n'est point de meilleur maître que

l'expérience. Ils ont plus de compassion des

âmes tentées, les écoutent avec plus de charité.

Ils connaissent la marche du démon ; ils ne

s'effraient ni de ses artifices , ni de ses assauts :

ils savent quelles armes on doit lui opposer,

comment il faut prévenir et déconcerter ses

desseins . Ils sont en état de rassurer les autres,

et de leur donner les plus salutaires conseils .

Le directeur qui n'a point passé par de sem-

blables épreuves , n'a pas le même avantage. Il

est timide, incertain ; et ne sachant comment

se décider, il jette dans les plus grands embar-

ras ceux qui ont recours à lui : ou ce qui est

encore pis , il se fait une fausse idée de leur

état, et les juge coupables, les maltraite, les

rebute et les désespère .



SEIZIÈME MAXIME. 245

Vous craignez les tentations : mais Dieu ,

qui les permet pour votre bien , est fidèle, dit

l'Apôtre. Il ne souffrira pas que vous soyez tenté

au delà de vos forces : il fera même en sorte

que la tentation serve à votre avancement (1).

Réfléchissez avec moi sur ces paroles de saint

Paul.

Dieu est fidèle, il ne manque jamais à sa

promesse. Il a voulu que l'amour de ses servi-

teurs et de ses enfants fût mis à l'épreuve : il

permet au démon de les attaquer. Mais en

même temps il les a assurés de son secours . Et

que peuvent contre nous tous les efforts de

l'enfer, si nous avons Dieu pour nous ? Recou-

rons à lui dans le besoin avec confiance ; ne

l'abandonnons pas les premiers : jamais il ne

nous abandonnera. Le démon a la vue de nous

nuire et de nous perdre ; et Dieu, en ce qu'il

laisse faire au démon, a celle de nous avancer

dans la vertu et de nous sauver. Le démon ne

peut rien de lui-même ; et si nous ne lui don-

nons aucune occasion de nous tenter, il ne le

fera qu'avec la permission de Dieu, et en se

tenant dans les bornes de cette permission .

Or, Dieu, reprend l'apôtre, ne souffrira pas

que la tentation aille au delà de vos forces . Sa

justice, sa fidélité et sa bonté s'y opposent éga-

lement. Aussi, avant que de permettre les ten-

(1) I Cor., x, 13.

14



246 MAXIMES SPIRITUELLES.

tations, il attend que notre vertu ait pris une

certaine consistance . Il ne nous met pas aux

prises avec l'ennemi dès l'entrée de la carrière ,

où nos pas sont encore timides et chancelants ,

et où le moindre choc pourrait nous renverser .

Mais il nous prépare de loin au combat, il nous (

forme et nous aguerrit, avant que de nous pré-

senter à l'ennemi.

Outre cela, il nous donneunsecours présent,

toujours proportionné à l'attaque : il est à nos

côtés et non-seulement il nous anime à com-

battre, mais il combat avec nous . La grâce que

nous recevons alors est toujours telle, qu'elle

suffit pour nous rendre supérieurs à l'ennemi;

et non-seulement elle suffit, mais elle mettra

toujours l'avantage de notre côté, si par notre

présomption ou notre défiance, par notre né-

gligence ou par nos infidélités précédentes,

nous ne méritons pas d'être réduits à un se-

cours purement suffisant, avec lequel Dieu pré-

voit quenoustomberons . Car iljustifie toujours

sa fidélité et lors même qu'il nous refuse la

grâce spéciale dont nous nous sommes rendus

indignes, et avec laquelle nous serions victo-

rieux, il nous en donne une commune, mais

assez forte pour nous garantir de la chute,

quoique par notre faute elle ne nous en garan-

tisse pas.

Quand donc nous sommes fidèles de notre

côté, quand nous n'avons pas mérité d'être



SEIZIÈME MAXIME, 247

privés du secours spécial, Dieu fait toujours

en sorte que la tentation serve à notre avance-

ment, parce que le combat est suivi de la vic-

toire. Car l'intention de Dieu est que nous la

remportions, et il fait de sa part tout ce qu'il

faut pour cela, si nous n'y mettons aucun obs-

tacle .

J'ajoute que la bonté de Dieu est si grande,

ainsi que sa puissance, qu'il veut et peut faire

servir nos chutes mêmes à notre profit spiri-

tuel, pourvu que nous retournions à lui par un

repentir sincère et amoureux ; repentir auquel

il nous invite par les touches les plus fortes et

les motifs les plus pressants. Ainsi la chute de

David et de saint Pierre contribua-t-elle à leur

sainteté par le bon usage qu'ils en firent.

Quelle raison après cela auriez-vous d'appré-

hender les tentations, si votre confiance en

Dieu est telle qu'elle doit être ? Vous vous plai-

gnez qu'elles vous assaillent à l'oraison et à la

communion, et que le démon choisit précisé-

ment ce temps-là pour vous attaquer. Dites

plutôt que Dieu prend , pour vous exposer à la

tentation , le moment où vous êtes le mieux

préparé à y résister, le moment où votre in-

tention actuelle est de vous unir à lui, le mo-

ment où Jésus-Christ présent dans votre cœur

repousse lui-même les attaques de l'ennemi.

Mais cela m'ôte la paix à l'oraison . Il peut

bien se faire alors que votre âme soit agitée et



248 MAXIMES SPIRITUELLES.

troublée extérieurement ; mais il ne tient qu'à

vous quele fond en soit toujours calme . Il n'est

pas au pouvoir du démon d'agir sur ce fond,

qui est le vrai siége de la paix . Vous en perdez

le goût et le sentiment, ce qui n'est pas un

mal ; mais vous en conservez la réalité, si vous

voulez.

Cela m'éloigne de la sainte table. C'est, au

contraire, une raison plus pressante pour vous

d'en approcher . Le démon ne vous en inspire

de l'éloignement, que parce qu'il sait quelle

force vous y puiserez, et que si vous y parti-

cipez, sa défaite est certaine. Les plus violentes

tentations s'apaisent en effet, et se dissipent à

l'instant même qu'on reçoit le corps adorable

de Jésus-Christ . Et je ne sais s'il est jamais ar-

rivé qu'une âme tourmentée d'affreuses pen-

sées avant la communion ait continué de l'être

immédiatement après.

Mais le démon me suggère des imaginations,

des pensées, des désirs qui me font horreur.

Tant mieux, si ses suggestions vous font hor-

reur ; c'est une preuve manifeste que vous les

repoussez, et que Dieu les repousse avec vous.

Ne savez-vous pas ce que dit Jésus-Christ, que

les mauvaises pensées sortent du cœur (1) , c'est-

à-dire qu'elles ne sont mauvaises qu'autant

que le cœur les enfante, les nourrit, et y prend

(1) Matth. , xv, 19.



SEIZIÈME MAXIME. 249

de la complaisance ? Comment donc seraient

mauvaises les pensées pour lesquelles votre

cœur a une mortelle aversion ? La malice n'est

pas dans la représentation, ni dans l'impres-

sion de l'objet, mais dans le consentement que

la volonté y donne ; et rien n'est plus opposé à

ce consentement, que la disposition où vous

êtes.

Mais il me semble que je n'ai nulle force

pour y résister. Puisqu'elles vous font horreur

et que vous aimeriez mieux mourir que d'y

prendre le moindre plaisir; vous y résistez

donc et de toute la force de votre volonté. Vous

ne sentez pas cette force, cela peut être, mais

elle n'en est ni moindre, ni moins active ;

jugez-en par l'effet . Dieu a ses raisons pour

vous ôter dans la résistance le sentiment

de cette résistance . Il ne veut pas que vous

vous attribuiez la victoire, ni que votre cœur

en conçoive aucun mouvement de vanité et

d'amour-propre. Il ne veut pas que vous di-

siez J'ai été tenté et j'ai résisté ; mais : Ce

n'est pas moi qui ai combattu, Dieu a com-

battu et vaincu pour moi . N'est-ce pas un bien

pour vous que l'honneur de la victoire soit

rendu à celui auquel il appartient, et queDieu

vous mette dans l'heureuse impuissance de le

lui dérober?

Mais je crois y consentir. Sur quel fonde-

ment? Parce que la tentation dure longtemps ?



250 MAXIMES SPIRITUELLES.

Ce n'est pas une raison , cela ne prouve que la

longueur du combat, Parce que vous ressen-

tez une certaine délectation ? Il y a une délec-

tation involontaire, une impression sur les

sens, qui est l'effet naturel de certaines tenta-

tions. L'imagination échauffée peut en être la

cause ; quelquefois c'est le démon même qui

produit cet effet . Mais cette délectation et cette

impression n'ont par elles-mêmes rien de com-

mun avec le consentement. Ne décidez rien

là-dessus ; vous n'êtes pas en état de vous ju-

ger dans le trouble qui vous agite . Gardez-

vous bien même de réfléchir sur la tentation,

quand elle est passée, ni de la suivre dans son

progrès depuis le commencement . Cela est fort

dangereux, et tous les maîtres de la vie spiri-

tuelle vous le défendent. Rapportez-vous-en à

votre confesseur, et quand il vous aura donné

une décision générale, quand il vous l'aura con-

firmée à plusieurs reprises, tenez-vous-y enfin

sans hésiter.

Les armes que le chrétien doit employer

contre le démon sont la vigilance et la prière .

Veillez et priez, dit Jésus-Christ, afin que vous

nedonniez pas entrée à latentation (1 ) . Il ne dit

pas : Afin que vous soyez à l'abri de latenta-

tion, mais afin qu'elle n'entre pas dans votre

cœur, et que vone n'v succombiez pas.

(1 ) Matth . , xvi, 41 .



SEIZIÈME MAXIME. 251

La vigilance est nécessaire contre un en-

nemi aussi rusé que violent, qui, comme

un lion rugissant, rôde sans cesse, cherchant

quelqu'un à dévorer ( 1 ) . Elle est nécessaire à

tous, même aux personnes les plus avancées

en sainteté. Le démon est toujours redoutable

pour quiconque ne se tient pas sur ses gardes,

et plus redoutable pour un juste qui présume

rait de sa vertu , que pour un pécheur qui ap-

préhende tout de sa faiblesse . Ce que je vous

dis, je le dis à tous (2) , disait le Sauveur en

recommandant la vigilance à ses apôtres . Elle

est nécessaire en tout temps. L'ennemi est en

embuscade ; il ne dort jamais, il guette le mo-

ment de nous surprendre et il est aussi prompt

à le saisir qu'habile à l'observer.

Cette vigilance consiste, en premier lieu,

dans la fuite des occasions . Jamais on ne doit

s'exposer de soi-même, sous quelque pré-

texte que ce soit . Les anciens évêques ne vou-

laientpas même que les fidèles s'exposassent au

martyre, ni qu'ils se déclarassent sans nécessité.

Plusieurs ont renoncé la foi dans les tourments,

pour s'être ainsi déclarés par un zèle indiscret.

Si la prudence ne permet pas de rechercher

le martyre, à plus forte raison défend-elle aux

plus saints de s'engager dans une occasion pé-

rilleuse, sans être bien assurés de la volonté

(1) I Petr. , v, 8.
-

(2) Marc. , XIII, 37.



252 MAXIMES SPIRITUELLES.

de Dieu; mais aussi , quand c'est Dieu qui les

y engage, qu'ils se confient en lui et que la

crainte du danger ne les fasse pas reculer.

Elle consiste, en second lieu , dans une

humble défiance de soi-même. Le Seigneur

est le gardien des petits, dit David ; je me

suis humilié et il m'a délivré (1) . Autant il est

impossible que celui qui se défie de soi-même

et ne s'appuie que sur Dieu, succombe, autant

l'est-il que celui qui compte sur soi ne soit

pas renversé ; ses victoires mêmes lui devien-

nent funestes par la présomption qu'elles lui

inspirent, et elles ne peuvent aboutir qu'à

quelque chute éclatante et peut-être sans re-

mède. Nul n'est fort de sa propreforce (2) ; et

si toute notre force est en Dieu, il est juste

aussi que toute notre confiance soit en lui.

Ne confondons pas, comme on fait souvent,

la défiance avec la pusillanimité. Le pusilla-

nime n'envisage que soi, et mesurant le danger

à sa faiblesse, il l'évite par lâcheté, lors même

qu'il devrait l'affronter. Celui qui a la défiance

chrétienne, a l'œil en même temps sur sa fai-

blesse et sur la force de Dieu ; et quand c'est

Dieu qui l'envoie au combat, il ne craint rien ;

au contraire, plus il se sent incapable de ré-

sister, plus il s'assure que la vertu divine le

soutiendra. Quand je suis faible , disait l'Apôtre,

(1 ) Psal. cxiv, 6. (2) I Reg. , 11 , 9.



SEIZIÈME MAXIME. 253

c'est alors que, je suis fort, je puis tout en celui

qui me fortifie (1) .

Elle consiste en troisième lieu dans une in-

violable fidélité . Ne vous relâchez jamais sur

la pratique de l'oraison et de la mortification

intérieure ; suivez exactement les vues de per-

fection que Dieu vous donne, même dans les

moindres choses . Observez de point en point

la règle que vous vous êtes prescrite ou que

vous avez embrassée . Ne vous permettez enfin

aucun manquement volontaire, et le démon

n'aura aucun pouvoir sur vous ; il sortira tou-

jours à sa confusion de tous les assauts qu'il

vous livrera.

Soyez fidèle surtout à ne pas vous troubler

dans le moment de la tentation, à ne vous

permettre aucune réflexion sur ce qui se passe

alors en vous, à ne point raisonner avec le dé-

mon. Vous vous embarrasseriez dans vos pen-

sées et il vous envelopperait dans ses piéges.

Laissez passer le nuage, vous tenant à l'abr

sous l'aile de Dieu. Toutes vos inquiétudes et

vos réflexions ne font que grossir et prolonger

l'orage, que l'arrêter et le fixer sur votre tête.

Quand il sera dissipé , remettez-vous en chemin

sans examiner si vous avez pris quelque plai-

sir à le recevoir ni si vous y avez consenti .

A la vigilance , Jésus-Christ veut qu'on

(1) II. Cor. , XII , 10. Philip . , iv , 13.

15



254
MAXIMES SPIRITUELLES.

joigne la prière, et elles doivent être continuel-

les l'une et l'autre. Il faut toujours prier,

dit-il, et ne pas se lasser de le faire (1). Cette

prière continuelle n'est, comme je l'ai dit ail-

leurs, que la tendance du cœur vers Dieu et

l'invocation secrète de son secours. Que peut

le démon contre une âme ainsi disposée et tou-

jours couverte du bouclier de l'oraison ?

Mais outre la prière générale qui ne doit ja-

mais être interrompue, c'est une pratiqueexcel-

lente dans le moment de la tentation de seréfu-

gier, si on le peut, à son oratoire ou devant le

saint-sacrement et, si on ne le peut pas , de re-

courir aux oraisonsjaculatoires qui sont comme

autant de flèches dont on perce l'ennemi . Que

ces prières, au reste , soient animées de la plus

parfaite confiance , qu'elles soient paisibles et

soumises. Ne demandez pas avec impatience

que la tentation cesse . Une telle demande vient

souvent d'amour-propre ; on est humilié de se

voir sujet à de si horribles pensées , et l'on

voudrait être affranchi de cette humiliation .

Mais l'humiliation est un des meilleurs effets

de la tentation , et c'est pour cela même que

Dieu la perinet. Abandonnez-vous donc à lui

et consentez à être tenté aussi longtemps qu'il

lui plaira. Lui seul sait le bien que nous font

les tentations ; il a fixé le terme de notre déli-

(1) Luc, xvIII , 1.



SEIZIÈME MAXIME. 255

vrance, et ce terme arrive infailliblement,

lorsque nous avons tiré de ces épreuves tout

l'avantage que Dieu en prétendait.

Saint Paul demanda jusqu'à trois fois d'être

délivré d'une tentation fâcheuse, que Dieu per.

mettait pour empêcher qu'il ne tirât vanité de

la grandeur de ses révélations . Que lui répon-

dit Dieu ? Paul, ma grâce te suffit : carma puis-

sance éclate dans la faiblesse ( 1) . C'est pour

l'instruction et la consolation des âmes tentées

que l'Apôtre a écrit ceci . Les tentations sont

le contre-poids des grâces qu'elles ont reçues,

et celles-ci sont toujours la juste mesure de

celles-là. Nous aimons les grâces qui nous

élèvent, et nous craignons les tentations qui

nous abaissent. Mais ce qui sert à nous abaisser

est aussi une grâce et même une grâce plus

grande, puisque c'est le préservatif contre le

danger auquel nous exposent les autres. Voilà

pourquoi Dieu permet que nous soyons ten-

tés, et aussi afin que sa puissance infinie éclate

dans l'excès de notre faiblesse.

Quelque horrible, quelque humiliante que

soient vos tentations, les cachez jamais à

votre directeur ; mais

le

cœur

avec confiance, et elu taissez ignorer en

de ce que vous prouvez. Dieu bénit ceffeo

verture, qui est le même un grand acte d'u

(1) II. Cor. , XI, 9.

YTIO



256 MAXIMES SPIRITUELLES .

milité ; il y attache toujours bien des grâces, et

il inspire au directeur ce qui est le plus propre

à vous soutenir, à vous encourager. Aussi le

démon met-il tout en œuvre pour fermer la

bouche à ceux qu'il tente, bien assuré qu'il

viendra à bout de les séduire ou qu'il les jet-

tera dans le désespoir, s'il peut les engager à

garder un silence obstiné .

Vous trouverez auprès de votre guide la paix,

la lumière et la force. Ses décisions vous tran-

quilliseront, ses conseils vous éclaireront , ses

exhortations vous ranimeront. Mais aussi,

après vous être suffisamment expliqué, ajoutez

une foi entière à ce qu'il aura décidé ; ne vous

permettez pas de juger autrement que lui, ne

lui opposez pas même lemoindre raisonnement

intérieur . Ne dites pas : Je lui ai mal exposé

mon état, ou il ne m'a pas compris . Ce serait

à ne pas finir et à ne jamais vous rendre. Ac-

quiescez et soumettez-vous. De plus, usez avec

la plus exacte fidélité des moyens qu'il vous

aura prescrits, soit pour prévenir, soit pour

affaiblir et surmonter la tentation .

C
A
T
H
E
D
R
A
L L

I
B
R
A
R
Y

+

er-A. M. D. G.-

11
1

E. 50
TH

ST
RE
ET

NEWYO CI
TY

.



DIX-SEPTIÈME MAXIME. 257

DIX-SEPTIÈME MAXIME.

Du rival de l'amour divin ,

Qui veut nous surprendre, et se glisse

Pour nous ravir notre butin,

Craindre et prévenir l'artifice .

Rien ne caractérise mieux l'amour-propre,

rien ne doit nous le rendre plus odieux que le

titre de rival de l'amour divin . Nos amours

font nos mœurs, dit saint Augustin . Nous n'ai-

mons d'un amour de préférence que deux

objets, Dieu ou nous-mêmes. Si nous préfé-

rons Dieu à tout et si nous lui rapportons tout,

c'est l'amour de charité qui nous rend bons et

agréables à ses yeux, qui donne un prix sur-

naturel à nosactions , et qui nous perfectionne à

mesure qu'il s'épure . Si nous rapportons tout

à nous, c'est l'amour-propre, amour vicieux et

désordonné qui déplaît souverainement à Dieu ,

qui corrompt nos actions les plus saintes d'ail-

leurs, et nous rend d'autant plus mauvais qu'il

est plus dominant dans notre cœur.

Ces deux amours sont entièrement opposés ;

ce sont non-seulement deux rivaux, mais deux

ennemis qui se disputent le même cœur et qui

s'efforcent de s'en bannir mutuellement. Il



258 MAXIMES SPIRITUELLES.

est impossible qu'ils fassent entre eux aucune

convention, aucune trêve même. Ils se haïs-

sent, se combattent et se poursuivent l'un

l'autre jusqu'à la mort. L'entière extinction de

l'amour-propre, soit en cette vie, soit en l'autre,

nous ouvre le ciel et assure notre bonheur.

L'extinction de l'amour de Dieu, au sortir de

cette vie, nous précipite dans l'enfer et fait

notre malheur éternel.

Dès qu'un chrétien se donne véritablement

à Dieu et se dévoue à son service, l'amour di-

vin prend possession de son cœur, y établit

son règne et travaille, au moment même, à en

chasser l'amour-propre . Celui -ci , de son côté,

tâche de se maintenir de tout son pouvoir.

Attaqué et forcé dans un endroit, il se réfugie

dans un autre et se retire ainsi de place en

place jusqu'au fond de l'âme, dernier asile

d'où il est très- difficile de le faire sortir. Il

n'est pas d'artifice qu'il n'emploie pour nuire

à son ennemi, pour l'affaiblir, pour diminuer

sa victoire, s'il ne peut la lui ravir. Il est tou-

jours dangereux, même après ses défaites , et

lorsqu'on croit l'avoir terrassé, il se relève

souvent plus redoutable que jamais .

Tel est l'ennemi que nous avons tous à com-

battre avec l'aide de la grâce, ennemi né avec

nous et qui fait en quelque sorte partie de nous-

inêmes. L'âge, les passions, les habitudes , la

réflexion, tout, jusqu'à nos bonnes qualités ,



DIX-SEPTIÈME MAXIME. 259

et quelquefois nos vertus, contribue à le ren-

forcer et à l'enraciner plus profondément. Nous

e confondons tellement avec nous, qu'il nous

paraît impossible de l'en séparer, et que le dé-

truire, ce serait attaquer notre propre exis-

tence.

Combien donc doit être grande notre fai-

blesse contre un ennemi qui nous est si cher

et qui a pris sur nous un tel ascendant? Ce

qu'il y a de plus déplorable , est qu'il nous

aveugle et nous ôte tout moyen de le recon-

naître. Nous ne le discernons qu'à la faveur

de la lumière divine : elle seule nous découvre

ses ruses, nous fait apercevoir les coups qu'il

nous porte, nous apprend à les parer et nous

donne la force de l'attaquer. Si nous sommes

privés par notre faute de cette lumière, ou si,

lorsqu'elle nous éclaire, nous n'y sommes pas

attentifs, nous voilà sans défense, hors d'état

non-seulement de vaincre, mais de résister ;

hors d'état de voir notre ennemi et de le re-

garder comme tel . Au contraire , notre aveu-

glement va jusqu'à nous le faire prendre pour

notre ami , pour notre confident le plus cher et

le plus zélé pour nos intérêts .

Aveuglement funeste qui est la maladie gé-

nérale des chrétiens , même de ceux qui ont

embrassé la dévotion ; et d'autant plus funeste

qu'on ne s'enaperçoit pas , qu'on ne s'en doute

pas, et que rien n'est plus malaisé que de nous



260 MAXIMES SPIRITUELLES .

en faire convenir. Nous sommes presque tous ,

les uns plus, les autres moins, dans le cas des

pharisiens qui, aveuglés sur le fait de Jésus-

Christ par l'amour-propre le plus superbe, se

flattaient d'être três-clairvoyants . Vous dites que

vous voyez, leur disait le Sauveur, c'est ce qui

fait que votre péché demeure (1 ) , et que par

votre obstination vous y mettez le comble, au

lieu de le détester.

Présumons hardiment, et sans crainte de

nous tromper, que nous sommes aveugles sur

bien des points qui importent à notre perfec-

tion et peut-être à notre salut . Prions sans cesse

Dieu qu'il nous éclaire, soit immédiatement

par lui-même, soit par les avis salutaires de

nos conducteurs et de nos amis, soit même par

les censures et les reproches de nos ennemis .

De quelque part que la lumière vienne, elle est

toujours un bienfait de Dieu . Accueillons-la,

recevons-la avec reconnaissance ; enhardissons

les autres à nous l'offrir, et ne négligeons rien

pour en profiter. Heureuse disposition que

l'on ne saurait trop demander à Dieu et à la-

quelle presque tout s'oppose en nous .

Soyons en garde, je ne dis pas contre la

flatterie je suppose que les directeurs et

nos amis spirituels n'en sont pas capables ;

mais même contre les égards et les ménage-

(1) Joan. , ix, 41 .



DIX-SEPTIÈME MAXIME. 261

ments ; surtout si nous sommes d'un rang,

d'un âge ou d'une sensibilité qui paraissent

en exiger. Croyons qu'on nous épargne,

qu'on dissimule ouqu'on diminue nos défauts

par prudence ou par charité ; qu'on nous

loue, moins parce que nous faisons bien

que pour nous encourager à bien faire .

Ajoutons dans notre esprit à ce qu'on trouve

en nous de répréhensible, et retranchons quel-

que chose aux éloges qu'on nous donne. En

un mot, soyons saintement prévenus contre

nous et défions-nous de l'amour-propre, ce

flatteur domestique , par qui seul les autres

sont dangereux , qui ne voit en nous que du

bien et qui l'exagère.

Mais voyons plus en détail les artifices

qu'il met en œuvre pour corrompre ou affai-

blir la vraie piété . Son but principal est de

s'approprier les œuvres de la grâce, de ravir

à Dieu la gloire des bonnes actions ou de la

partager avec lui, et de nous en ôter le mérite

qui est tout fondé sur l'humilité . Gardez-

vous de moi comme d'un grand voleur, disait

à Dieu saint Philippe de Néri. L'amour-propre

est jaloux du bien de Dieu et cherche à le lui

dérober. Ce bien de Dieu, c'est la gloire qui

n'appartient qu'à lui et qu'il ne peut céder à

personne ; il nous laisse l'utilité de ses bien-

faits ; mais pour la gloire , il veut qu'elle lui

revienne tout entière. C'estjustement ce que

15.



262 MAXIMES SPIRITUELLES .

l'amour-propre s'attribue, nous inspirant de

nousglorifier en nous-mêmes, contre l'expresse

défense de l'apôtre, qui, si l'on a sujet de se

glorifier, ordonne qu'on ne se glorifie que

dans le Seigneur (1).

Mais en voulant nous enrichir aux dépens

de Dieu, il nous appauvrit en effet . Car il n'y

a de mérite, de récompense, de bonheur à

attendre que pour ceux qui , reconnaissant

leur pauvreté spirituelle, ne s'attribuant rien,

ne s'appropriant rien, rendant grâce à Die

de tout le bien qui est en eux et le rap

portant à sa source . Dieu est jaloux et le

principal effet de cette jalousie est que, comme

tout bien vient de lui, il veut qu'on luf

en fasse hommage et qu'on avoue le tenir

de ses mains. Et certes, il est bien juste qu'un

pauvre à qui Dieu fait part de ses richesses ,

n'oublie jamais qu'il est pauvre de sa nature

et qu'il doit tout à la libéralité de son bien-

faiteur. S'il vient à s'enorgueillir, à se com-

plaire en soi, à croire qu'il a reçu à titre de

justice ce qu'on lui a donné par grâce, il mé-

rite de tout perdre.

L'amour-propre est mercenaire ; il ne re-

garde dans le service de Dieu que son intérêt,

sans élever ses vues plus haut. L'âme infectée

de ce poison, désire la sainteté comme un or-

(1) II. Cor. , x, 17.



DIX-SEPTIEME MAXIME. 263

nement qui l'embellit , comme une perfection

qui la distingue . Elle veut être pure, mais

pour se contempler dans sa pureté ; elle craint

le péché, moins comme offense de Dieu que

comme une tache qui ternit l'éclat de sa beauté ;

elle est plus étonnée que confuse de ses fautes,

concevant à peine comme elle a pu tomber ; il

entre dans son repentir plus de dépit que de

regret; et ce qu'elle croit un acte de contri-

tion et d'amour de Dieu n'est qu'un acte d'a-

mour déréglé d'elle-même.

L'amour-propre est avide de consolations ; il

en cherche auprès de Dieu et auprès des hom-

mes; il en jouit avec attachement; il les

regrette amèrement quand il en est privé ; et

si la privation dure trop à son gré, il se

relâche de sa fidélité, il se plaint, il murmure,

il menace de tout quitter, comme si Dieu ne

méritait d'être servi que pourses dons. Et en

même temps il a l'adresse de nous faire accroire

que nous sommes généreux , désintéressés, que

nous aimons Dieu purement .

L'amour-propre est vain et présomptueux

dans l'abondance et la prospérité spirituelle ;

il ne mesure pas alors ses forces et se croit ca-

pable de tout ; il se repaît des promesses et

des protestations qu'il fait à Dieu, quoiqu'elles

se terminent à des paroles, qu'il transforme à

nos yeux en autant de preuves solides de notre

dévouement. Mais se voit- il dans la disette et



264 MAXIMES SPIRITUELLES .

dans l'adversité, il est abattu, désespéré, inca-

pable du moindre effort. Loin du combat, il

est vaillant, il défie ses ennemis, il les terrasse

en idée ; dans le combat même, il est lâche , il

tremble et fuit à l'aspect du danger.

Il aime une sainteté douce, commode, et si

Je puis parler ainsi , de plain-pied, où il n'y ait

rien à souffrir, ni pour l'esprit, ni pour le

corps , point ou peu d'obstacles à vaincre ; une

sainteté qui s'acquière en peu de temps et à

peu de frais, qui ne coûte que des souhaits, et,

pour me servir de l'expression de saint Fran-

çois de Sales, qui s'endosse comme une robe.

C'est-à-dire qu'il s'en fait une belle chimère,

voulant être saint et ne rien faire pour le de-

venir. Aussi est-il mou, indolent, paresseux,

plein de désirs inefficaces, impatient, rebuté de

la plus légère difficulté, fatigué et épuisé

après les premiers pas. Ne lui parlez pas de .

monter ni de gravir ; il lui faut un chemin uni

ou qui n'ait qu'une montée douce et impercep-

tible. Tant qu'il n'y a point de violence à se

faire, il marche volontiers ; mais faut- il aller

contre un penchant chéri , forcer une répu-

gnance, résister à une tentation, il perd cou-

rage, s'arrête tout court ou retourne en ar-

rière.

L'amour-propre ne veut point de la vertu

humble, obscure, ignorée des hommes ; encore

moins de la vertu méprisée, calomniée, per-



DIX-SEPTIÈME MAXIME. 265

sécutée. Les bonnes œuvres cachées et faites à

petit bruit ne sont pas de son goût ; il aime à

se produire au grand jour ; il recherche l'éclat,

la considération , l'estime et les applaudisse-

ments, qu'il se ménage avec adresse, qu'il

attire en paraissant les repousser, qu'il reçoit

avec une feinte modestie, qu'il savoure déli-

cieusement, en faisant semblant de les rejeter

et qu'il sait bien se donner en secret si on les

lui refuse.

Il est ennemi de la simplicité, de la vie uni-

forme et commune ; il affecte la singularité et

met la sainteté, non à bien faire les actions

ordinaires, mais dans une conduite extraordi-

naire. Il n'a rien de régulier , de suivi , de

constant, mais il est bizarre, capricieux, chan-

geant.

Il veut toujours s'assurer qu'il fait bien, que

Dieu est content et encore plus le directeur.

De là les réflexions continuelles et les retours

sur soi-même ; de là les examens inquiets et

scrupuleux de ses motifs et de ses intentions ;

de là les témoignages qu'on demande sans

cesse et à sa conscience et à Dieu dans l'orai-

son, et au confesseur dans le tribunal ou

ailleurs. C'est, dit-on, pour se décider, pour se

soutenir, pour s'encourager. Vain prétexte :

c'est pour s'applaudir, pour en tirer vanité, ou

du moins pour pouvoir se répondre de son

progrès, pour jeter quelque jour sur l'affli-



1 MAXIMES SPIRITUELLES.266

geante obscurité d'une voie qui ne présente

aucun appui sensible.

L'amour-propre n'a d'autre occupation que

de se mesurer et se comparer à autrui, soit

pour se donner la préférence, soit pour se dé-

piter et se désoler, s'il est forcé de l'accorder

aux autres. Il improuve toute autre conduite

que celle qu'il tient ; sa voie d'oraison est la

meilleure, ou bien il porte envie aux âmes

qu'il croit plus avancées et plus favorisées de

Dieu. Il observe les défauts du prochain, cri-

tique ses actions, juge et condamne ses inten-

tions, se disant toujours secrètement qu'il

n'aurait pas agi ainsi , qu'il n'aurait pas dit cela

dans la même circonstance .

Sa plus terrible maladie est la jalousie spi-

rituelle qui le tourmente et le dévore . Une

âme de ce caractère trouve que son directeur

n'a jamais assez d'attention pour elle ; à l'en

croire,il la néglige , tandis qu'il donne tous ses

soins aux autres . Elle s'informe curieusement

quand il leur parle, quand il leur écrit , quand il

va les voir, combien de temps il est avec elles ;

elle en fait des plaintes , et si l'on n'y a pas tout

l'égard qu'elle souhaite, ce qui est impossible,

Dieu sait à quels excès elle s'emporte . Les

tristes effets de sa jalousie s'étendent jusqu'à

Dieu même, qu'elle accuse quelquefois de

traiter mieux les autres qu'elle , lui faisant

valoir sa vie passée dans l'innocence, ses pra-



DIX-SEPTIEME MAXIME. 267

tiques, ses austérités et lui reprochant , comme

le frère du prodigue, le bon accueil qu'il fait à

des âmes qui le servent moins bien .

L'amour-propre accoutume l'âme à regarder

comme son bien les dons et les vertus dont

Dieu l'enrichit , à en faire sa possession, à y

prétendre un droit de propriété. D'où il arrive

qu'elle souffre très-impatiemment que Dieu pa-

raisse les retirer, qu'elle fait les derniers efforts

pour les retenir, et qu'elle ne s'en voit dépouil-

lée en apparence qu'avec une extrême désola-

tion . Ce n'est pas que Dieu en dépouille l'âme

réellement, car il lui laisse toujours le fond

des vertus ; mais il fait en sorte qu'elle ne

s'aperçoive plus de les avoir, afin qu'elle cesse

de se les approprier ; et dans cette vue il per-

met des tentations contraires à ces vertus ; il

permet des dégoûts et de fortes répugnances à

les pratiquer ; il permet un soulèvement des

passions dans la partie inférieure , auquel l'âme

ne consent jamais, quoiqu'il lui semble y con-

sentir ; il lui ôte toute réflexion sur elle-même

et jusqu'à l'apercevance des actes vertueux

qu'elle exerce .

Enfin , l'amour-propre ravit à Dieu la qualité

de centre de l'âme qui lui appartient, et établit

ce centre dans l'âme elle-même. C'est ce qu'on

appelle propriété, vice profond et radical, si

naturalisé avec l'homme qu'il lui est très - dif-

ficile de le reconnaître, d'en sentir la malice ,



268 MAXIMES SPIRITUELLES .

et de consentir que Dieu l'en délivre . Quelque

avancée que soit une âme, elle ne renoncerait

jamais à ce secret rapport à elle-même, qui lui

fait envisager et sa perfection et son bonheur

d'une vue intéressée , et non subordonnée à la

vue de la gloire et de la volonté de Dieu ; ja-

mais, dis-je , elle n'y renoncerait, si pour lui

en arracher le consentement, Dieu n'usait de

l'empire absolu qu'elle lui a donné sur son

libre arbitre . C'est là la dernière vie, la vie la

plus intime de l'amour-propre, au sujet de

laquelle saint François de Sales disait que

nous serions trop heureux si ce vice mourait

un quart d'heure avant nous .

L'amour-propre est l'unique source de toutes

les illusions de la vie spirituelle. C'est par lui

qne le démon exerce ses tromperies, par lui

qu'il séduit des âmes, et qu'il en précipite

quelques-unes dans l'enfer par un chemin qui

paraît les conduire au ciel . On a un vif empres-

sement pour les douceurs spirituelles ; le dé-

mon en donne de fausses qui nourrissent la

sensualité et la vanité ; on désire ardemment

les faveurs extrordinaires : le démon se trans-

forme en ange de lumière et contrefait les

opérations divines . On interroge Dieu curieu-

ment sur son état, sur celui des autres , sur

des choses secrètes ou futures ; le démon fait

entendredes paroles intérieures que l'on prend

pour des réponses célestes. On se croit ensuite



DIX-SEPTIÈME MAXIME . 269

lluminé, on s'entête, on s'opiniâtre , on de-

vient sourd aux bons avis , on secoue le joug

de l'autorité, et sous des dehors trompeurs de

sainteté, on cache un orgueil de Lucifer.

Je n'ai exposé que les abus et les désordres

introduits par l'amour-propre dans la dévotion.

Que serait-ce si je parlais de ceux qui se glissent

à sa faveur dans l'exercice des plus saints mi-

nistères, tels que ceux de la parole de Dieu et

de la direction des âmes ? Je n'ai pas ici en vue

les ministres qui , regardant la piété comme un

moyen d'acquérir de la réputation ou des ri-

chesses, s'ingèrent dans la prédication et dans

la direction par des motifs d'ambition ou d'in-

térêt . Ces vues sont trop grossières, et trop vi-

siblement condamnées dans l'Evangile , pour

qu'on puisse s'en dissimuler le crime. Mais qui

pourrait raconter les misères, les petitesses, les

jalousies et les rivalités , auxquelles sont quel-

quefois sujets des prédicateurs et des confes-

seurs, pieux d'ailleurs et estimables ? Laissons

ce détail, qui ne pourrait qu'offenser et scanda-

liser. Ce que je puis dire, est qu'on ne saurait

s'examiner trop sévèrement là-dessus , et re-

chercher avec trop de soin, non si dans la car-

rière des travaux apostoliques on ressent quel-

quefois les faiblesses de l'humanité ; hélas ! qui

en est exempt ? mais si l'on en gémit devant

Dieu, si l'on s'en humilie, si l'on s'applique e

les combattre et à les étouffer.



270 MAXIMES SPIRITUELLES.

Je n'entre point dans la discussion des rai-

sons spécieuses dont l'amour-propre a l'adresse

de se couvrir. Car il n'a garde de se montrer

tel qu'il est ; il serait trop méprisable et trop

odieux ; on aurait honte de l'écouter. fl invente

donc les plus belles couleurs et se déguise sous

des apparences séduisantes. C'est toujours le

zèle pour la gloire de Dieu qui l'anime ; c'est

notre propre perfection , c'est l'intérêt spirituel

du prochain qu'il se propose . Sa véritable in-

tention demeure cachée au fond du cœur ; il en

prétexte d'autres qui sont bonnes et saintes ; il

les mêle adroitement à ses vues, et se sert de ce

mélange pour en imposer.

Le remède à un si grand mal est de ne s'atta-

cher dans la dévotion à rien de sensible, ni

même d'aperçu, mais de s'élever au-dessus, et

de ne tenir qu'à Dieu seul et à son bon plaisir.

On est toujours en sûreté, tant qu'on n'envi-

sage point la piété par rapport à soi, mais uni-

quement par rapport à Dieu . C'est pour cela

aussi que la voie de la foi nue, où l'on marche

comme à l'aveugle, sans témoignage ni assu-

rance, met à l'abri de toute illusion . C'est en-

core pour cela que Dieu nous cache si soigneu-

sement son œuvre et nous défend d'y jeter un

ceil curieux. L'amour-propre veut prendre part

à tout ; il veut tout voir, pour tirer de tout de

quoise soutenir; et Dieu par la raison contraire

lui dérobe la vue de tout.



DIX-SEFTIÈME MAXIME. 271

Laissons donc tomber les retours inquiets

sur nous-mêmes ; ne nous regardons jamais

par une vue de curiosité, de complaisance,

d'intérêt. Oublions-nous et demeurons aban-

donnés à Dieu. Mettons en pratique ce que

Jésus-Christ dit un jour à sainte Catherine de

Sienne : Ma fille, pense à moi et je penserai à

toi . Parole courte, mais substantielle, qui com-

prend toute la perfection , qui nous montre

Dieu occupé de nos vrais intérêts , à proportion

que nous nous occupons des siens . Oh ! que

pure et heureuse serait l'âme qui , séparée

d'elle-même, et perdue tout à fait en Dieu,

n'aurait d'autre objet que sa gloire et l'accom-

plissement de sa volonté ! Toutes les fautes que

l'on commet dans la vie intérieure, tout ce qui

en retarde le progrès, tous les obstacles qu'on

y rencontre, toutes les inquiétudes , tous les

tourments qu'on y éprouve, ne viennent que

de ce qu'on se regarde, de ce qu'on pense à soi,

au lieu de penser à Dieu , et de se repo-

ser de tout sur sa bonté, sa sagesse et son

amour.

Je sais qu'on ne parvient que par degrés et

bien tard, auparfait oubli de soi -même ; mais

il faut y tendre sans cesse , et s'y exercer dans

toutes les occasions, qui reviennent à chaque

instant, tantnous sommes près de nous-mêmes.

Partout où vous vous trouverez , dit le saint au-

teur de l'Imitation , laissez-vous là. Précepte



272 MAXIMES SPIRITUELLES .

d'une étendue immense dans la pratique; pré-

cepte désolant pour l'amour-propre , et par con-

séquent infiniment utile à l'âme . Il embrasse

tout, et n'excepte rien : partout où vous vous

trouverez. Mesurez votre avancement sur votre

fidélité à le suivre ; ou plutot parvenez, s'il se

peut, à y être fidèle , sans songer que vous y

êtes fidèle en effet.

Aimezàêtre ignoré et réputé pour rien . C'est

encore un excellent conseil du même auteur.

L'amour-propre ne craint rien tant que l'obs-

curité ; il est jaloux de paraître, d'être connu

et estimé. N'alléguez pas l'intérêt de Dieu et

l'utilité du prochain . Aspirez à être caché. Dieu

saura bien vous trouver et se servir de vous

quand il faudra , pour sa gloire et pour le salut

des âmes. Mais de vous-même, fuyez toujours

les œuvres d'éclat et les regards publics ; c'est

le vrai moyen pour queces regards ne vous nui-

sent pas, quand vous y serez exposé malgré

vous. Dieu vous emploiera et vous produira au

grand jour, quand vous ne courrez plus aucun

risque et que la réputation de sainteté ne sera

plus un piége pour vous.

Aimez queDieu lui-même paraisse vousigno-

rer et vous réputer pour rien . Aimez que ses

consolations et ses faveurs soient pour les au-

tres, et que ses rigueurs et ses délaissements

soient votre partage . Qu'êtes-vous après tout?

Que méritez-vous? et que devez-vous désirer ,



DIX-SEPTIÈME MAXIME. 273

sinon que Dieu vous fasse justice ici-bas , en

vous traitant comme un néant et un pécheur ?

Enfin, persuadez-vous que vous ne profiterez

qu'àproportion que vous vous ferez violence. Ja-

mais de grâce à l'amour-propre, jamais de mé-

nagement pour lui . C'est un criminel dont vous

devez poursuivre la mort, et demander sans

cesse à Dieu le supplice . Brûlez , coupez ici-bas,

s'écriait saint Augustin, pourvu que vous me

fassiez grâce dans l'éternité . Cela paraît bar-

bare et affreux à la nature ; mais la pratique en

est plus douce qu'on ne pense : l'âme y trouve

la paix et le bonheur. Plus l'amour-propre est

subjugué, plus on est libre, indépendant, tran-

quille et serein .

Commençons donc avec courage la guerre

contre cet ennemi de notre repos et de notre

sainteté. Poussons-la aussi loin que nous pour-

rons aller, et demandons comme une grâce à

Dieu qu'il lui porte lesderniers coups ; car nous

pouvons bien avancer sa mort, mais Dieu seul

peut l'achever.



274 MAXIMES SPIRITUELLES.

DIX-HUITIÈME MAXIME.

Demeurer volontiers chez soi

Dans la retraite et le silence ;

Et de son temps régler l'emploi,

N'accordant rien à l'indolence.

L'amour de la retraite et de la solitude est

une des plus excellentes dispositions à la vie

intérieure . Je conduirai l'âme dans la solitude,

dit le Seigneur, et làje lui parlerai au cœur (1).

Quand l'homme est seul avec lui-même, et

qu'il n'est point distrait par l'embarras des cho-

ses extérieures, à moins qu'il ne soit obsédé de

quelque violente passion , il est naturel que ses

réflexions se tournent d'abord sur lui, et le ra-

mènent ensuite à Dieu.

Il n'est pas question ici pour les personnes

du monde d'une retraite telle que celle des reli-

gieux et des ermites . C'est être en retraite que

de demeurer chez soi , et de n'en sortir que

´pour vaquer à ses affaires . C'est être en solitude

que de s'en tenir avec le monde aux rapports

qu'exigent la nécessité, la bienséance et la cha-

rité. Quiconque aime à se trouver seul avec

Dieu, et, parmi le tumulte de ses occupations,

(1) Os. , II, 14.



DIX-HUITIÈME MAXIME. 275

soupire après le moment où il pourra converser

librement avec lui , est déjà intérieur, on ne

tardera pas à le devenir.

Profitez donc de tout le loisir que vous lais-

sent vos affaires ; et ménagez-vous chaque jour

quelques instants où vous ne pensiez qu'à celle

de votre éternité. Instants précieux, dont le

bon usage vous mettra en état de sanctifier le

reste de la journée . C'est encore une sainte

pratique, et qui attire bien des grâces, de

prendre tous les ans une semaine, où l'on se

retire dans quelque maison consacrée à Dieu,

pour y méditer tranquillement sur les vérités

du salut, pour examiner sérieusement l'état de

son âme, y mettre ordre, et prendre de solides

mesures pour l'avenir. Cette pratique autrefois

si communeest tombéeaujourd'hui, et avec elle

l'esprit intérieur.

Le silence est un des premiers fruits de la

retraite ; il est l'ami du recueillement et de l'o-

raison ; et l'on ne saurait trop le recomman

der. L'esprit intérieur règne ou régnera bientôt

dans toute communauté où le silence est reli -

gieusement observé . La fidélité à cette règle est

la sauvegarde de toutes les autres . Le relâche-

ment et quelquefois le désordre s'introduisent

peu à peu dans les couvents où on la néglige.

Dans le monde, il n'est pas aisé d'avoir des

heures réglées pour le silence, parce qu'il se

présente, lorsqu'on s'y attend le moins, des



276 MAXIMES SPIRITUELLES .

occasions de parler. Mais on le garde lorsqu'ou

ne parle qu'à propos et dans le besoin ; lorsque

dans les compagnies, sans affecter une tacitur-

nité déplacée, on aime mieux écouter les autres

que de parler soi-même ; lorsqu'en parlant on

ne se livre point à sa vivacité, et qu'on se tien

toujours dans une certaine réserve qu'inspire

l'esprit de Dieu . Cette retenue est un des carac-

tères auxquels, selon le prophète Isaïe , Jésus-

Christ devait se faire reconnaître : Il ne criera

point, il ne contestera point, sa voix ne se fera

point entendre duns les places publiques (1 ) : et

entre les personnes de piété , celles qui sont in-

térieures se distinguent aisément à cette mar-

que. Leur conversation n'en est pas pour cela

moins naturelle ; elle n'en est que plus agréable

et plus intéressante ; et pour être tempérée par

une certaine réserve, elle n'est ni triste, ni

froide, ni gênée.

Quand une âme est dans les premiers accès

de la ferveur sensible, il n'est pas besoin de

l'exhorter à la retraite et au silence ; elle s'y

porte assez d'elle-même. Elle appréhende trop

de perdre les délices intérieures dont elle jouit:

elle prend trop de plaisir à les savourer en se-

cret, pour qu'elle cherche à se dissiper au

dehors. Les entretiens des gens du monde lu

pèsent ; elle n'y trouve qu'un vide affreux ;

(1) Isaïe, XLII, 2.



DIX-HUITIÈME MAXIME. 277

aussi les évite-t-elle avec soin ; et l'on pourrait

l'accuser quelquefois de ne pas s'y prêter au-

tant que le demandent son état et les règles de

la charité chrétienne.

Mais un défaut auquel elle est sujette, est

de faire des ouvertures de cœur indiscrètes aux

personnes avec qui elle est familière , de s'é-

pancher trop librement avec elles, et de les

instruire du bonheur qu'elle goûte dans l'es-

poir de les gagner à Dieu. Il lui semble qu'elle

ne peut contenir la grâce dont elle estremplie,

et qu'elle se soulage en faisant part aux autres

de son secret . Elle fera mieux néanmoins de

le garder pour elle et de ne le communiquer

qu'au dépositaire de sa conscience . Les opé-

rations intérieures de la grâce ne sont pas de

nature à être divulguées ; il faut les tenir ca-

chées et ne pas prétendre devenir apôtre,

lorsqu'on n'est encore qu'un faible néophyte.

Mais quand la saison du printemps spirituel

est passée et que l'aridité a succédé aux con-

solations , il est à craindre qu'on ne quitte sa

retraite et qu'on ne cherche le commerce des

créatures . Il faut résister à cette inclination

naturelle, comme à une des tentations les plus

dangereuses, qui exposerait à une ruine pro-

chaine l'édifice naissant de notre perfection.

Quoiqu'on n'ait plus alors la présence sensible

de Dieu, on en a une autre plus profonde et

plus délicate qu'il est facile de prendre, si l'on

16



278 MAXIMES SPIRITUELLES.

est extrêmement soigneux de la conserver .

Toute dissipation volontaire porte atteinte à ce

recueillement réel, quoique imperceptible ;

elle laisse dans l'imagination des traces qui se

réveillent à l'oraison , d'autant plus aisément

que l'âme dans la sécheresse est vide d'idées

et de sentiments. L'oraison devient ainsi une

distraction continuelle et coupable au moins

dans son principe : et comme d'ailleurs on a

déjà beaucoup de peine à la faire, n'y recevant

de Dieu en apparence aucun secours, on n'est

pas longtemps à l'abandonner. Or, plus d'o-

raison, plus d'esprit intérieur.

Ce n'est pas assez de se tenir chez soi dans

la retraite et dans le silence, il est encore es-

sentiel de régler l'emploide son temps et dedis-

tribuer tellement les occupations de la journée,

qu'il n'y ait aucun vide et que chaque moment

ait la sienne . Par là on évitera l'ennui, le désœu-

vrement et les tentations qui en sont la suite .

Le point capital est de régler l'heure du lever

et du coucher, car tout le reste dépend de là .

Ensuite il faut partager ses exercices de piété,

l'oraison, la messe, la lecture, les prières vo-

cales, les visites du saint Sacrement , de ma-

nière qu'il y en ait une partie pour le matin et

une partie pour le soir, et qu'on ne passe pas

un temps considérable sans s'occuper de Dieu.

Les autres moments libres seront consacrés au

travail et aux devoirs de l'état. On dresserace



DIX-HUITIÈME MAXIME. 279

règlement de l'avis de son confesseur, et l'on

s'y conformera avec une exacte fidélité .

Cependant, comme Dieu ne veut pas qu'on

soit esclave d'autre chose que de son amour et

de sa volonté qui est au-dessus de tout règle-

ment extérieur, que mille affaires survenantes

peuvent causer du dérangement dans notre

ordre du jour, il faut se plieren cela aux dispo-

sitions de sa providence, et ne pas se repro-

cher des manquements qu'il n'est pas en notre

pouvoir d'éviter. On est toujours fidèle , lors-

qu'on l'est autant qu'on peut l'être ; l'exacti-

tude à l'égard de Dieu est moins dans l'exécu-

tion littérale que dans la disposition de la

volonté. Ce serait même, par une fidélité mal

entendue à son règlement, manquer de fidélité

à Dieu que de violer, pour s'y assujettir, les

règles de la charité, de la bienséance et de la

condescendance. La vraie piété n'est nulle-

ment opposée à ce que prescrivent les devoirs

de la société : elle sanctifie nos rapports avec

le prochain, même ceux qui paraissent le

plus indifférents, et ce qui n'est que d'usage

et de politesse ; mais elle ne nous oblige point

d'y renoncer, elle ne nous permet pas même

de les négliger.

Il faut donc en premier lieu tellement ar-

ranger son règlement qu'on puisse habituel-

ment l'observer ; ne point trop se charger de

pratiques, ni les multiplier excessivement, car



280 MAXIMES SPIRITUELLES.

cela bande l'esprit et ôte à l'âme une certaine

liberté ; avoir égard à sa santé, à son état, à ses

occupations , aux personnes dont on dépend,

comme une mère, un mari à qui l'on doit

a plus grande déférence . Il faut en second lieu,

dans tous les embarras survenants, tels que

les affaires imprévues, les lettres, les visites

à rendre ou à recevoir, ne pas craindre de

sacrifier les exercices de piété destinés à rem-

plir ces temps-là, sauf à les reprendre en

d'autres moments, si on le peut ; ne pas se

rendre odieux ou ridicule par une exactitude

à contre-temps ; ne témoigner pas même par

son air et par son maintien qu'on nous dé-

range et que nous avions autre chose à faire, et

se prêter de bonne grâce non-seulement anx

amis, mais aux personnes fàcheuses et impor-

tunes. Dieu permet ces petites traverses pour

rompre notre volonté, pour nous donner une

dévotion souple et liante, telle qu'était celle de

saint François de Sales , et pour nous faire pra-

tiquer mille vertus qui n'ont lieu qu'en ces

sortes de rencontres .

Enfin, pour prévenir tout scrupule, distin-

guons soigneusement ce qui dépend de nous et

ce qui n'en dépend pas ; ce que nous pouvons

faire sans inconvénient, ou qui choquerait et

offenserait les personnes à qui nous devons

quelques égards ; ce qui, sans sortir des bor-

nes de la fidélité , nous maintient dans une



DIX-HUITIÈME MAXIME. 281

con-sainte liberté, et ce qui tiendrait de

trainte, de la minutie et d'une roideur dé-

placée . Si nous sommes de bonne foi avec

nous-mêmes et si nous allons à Dieu avec droi-

ture, il nous sera toujours aisé de décider si

c'est par notre faute ou pour quelque raison

légitime que nous avons omis quelqu'un de

nos exercices de piété.

Je sais que ce règlement des actions de la

journée ne peut avoir lieu qu'à l'égard des per-

sonnes qui sont tout à fait ou à peu près maî-

tresses de leur temps. Pour ceux qui, à raison

de leur charge ou de leur profession qui les

rend dépendants du public, ou ceux qui sont

assujettis à un travail continuel, pour se pro-

curer les nécessités de la vie, ou ceux que leur

condition tient asservis à la volonté d'autrui,

ou enfin les pères et les mères de famille telle-

ment accablés d'affaires et de tracas domesti-

ques, qu'ils ne peuvent se répondre presque

d'un seul moment, il est comme impossible

qu'ils suivent un certain ordre dans leurs ac-

tions journalières, ni qu'ils s'astreignent à faire

les mêmes choses à des heures réglées . Mais

s'ils ont un véritable zèle de leur perfection ,

ils mettront à profit tous les moments libres ,

et ménageront avec la plus grande économie le

temps qui leur restera, pour l'employer à l'o-

raison, pour faire quelque lecture de piété,

pour réciter quelque prière, qu'ils ne se plai-

16.



282 MAXIMES SPIRITUELLES.

gnent pas de la dure nécessité de leur posi-

tion, elle est dans l'ordre de la Providence;

elle ne les empêchera pas d'avancer dans les

voies intérieures, si leur attrait les y porte.

Dieu saura bien suppléer par lui-même aux

moyens ordinaires qui leur manquent, et peut-

être trouveront-ils dans leur état, tout occu-

pés, tout génés qu'ils sont , plus de facilitépour

se sanctifier, que les personnes qui dispo-

sent le plus librement de leur temps . Rien

ne peut être un obstacle à quiconque veut ai-

mer Dieu tout lui en deviendra même un

moyen, s'il n'a en vue que sa gloire dans tou-

tes ses actions, s'il bénit sa providence en tout

ce qui lui arrive .

Plusieurs excellentes raisons doivent déter-

miner le chrétien à régler ainsi sa journée,

quand la chose dépend de lui. La première est

l'obligation où nous sommestous de sanctifier

nos actions . Or , c'est déjà un commencement

de sanctification, de les soumettre à une cer-

taine règle qu'on peut regarder avec raison

comme étant la volontéde Dieu ; et de les faire

chacune dans cette vue à une heure marquée,

comme si Dieu lui-même nous y appelait.

La second est que, quand les exercices de

piété sont ainsi réglés, on est moins sujet à les

oublier , et l'on en prend bientôt la doco habi-

tude. L'heure même y convic ; et de plus elle

donne souvent occasion à quelque petit sa-



DIX-HUITIÈME MAXIME . 283

crifice, lorsqu'on quitte ce qu'on avait alors

entre les mains , pour faire ce que Dieu de-

mande de nous.

La troisième est qu'on évite ainsi l'oisiveté ,

tentation à laquelle sont si exposés ceux qui

disposent à leur gré de leurs actions. Nous

tendons tous naturellement au repos et à la

paresse . Si nous n'avons point d'objet fixe et

arrêté, nous voilà livrés à l'inquiétude et à

l'inconstance de nos pensées . Nous commen-

çons une chose, puis nous la quittons pour en

entreprendre une autre que nous laissons en-

core pour une troisième. On demeure les bras

croisés ; ou bien on va, on vient, on s'agite ;

on ne sait que faire du temps ; il se passe à

délibérer à quoi on l'emploiera ; et souvent on

s'abandonne à l'inaction, au sommeil, à des

amusements frivoles ou même dangereux.

Mais l'oisiveté n'est pas à craindre pour celui

dont tous les moments sont remplis : son ima-

gination ne travaille point sur ce qu'il fera ou

ne fera pas ; il sait à chaque instant à quoi il

doit s'occuper; et les objets divers qui se suc-

cèdent sans intervalle , le tiennent toujours en

haleine.

La quatrième raison est qu'on se soustrait à

l'ennui, ce redoutable fléau de la vie humaine.

L'ennui est le partage nécessaire de toutes les

personnes désœuvrées, qui ne savent ce qu'el-

les deviendront dans la journée . A peine a-t-elle



284 MAXIMES SPIRITUELLES.

commencé, qu'elles en voudraient voir la fin ,

et qu'elle leur paraît d'une longueur dont le

poids les accable. C'est pour échapper aux

poursuites de cet ennemi inexorable , que les

mondains multiplient et varient à l'infini leurs

plaisirs . On croirait qu'ils cherchent ces plai-

sirs pour la satisfaction qu'ils y trouvent ; point

du tout, ils les prennent comme un remède à

l'ennui, et encore ne les en préserve-t-il pas .

Ils sont contraints à se fuir sans cesse ; mais ils

ont beau se fuir, ils se retrouvent toujours ;

l'ennui les poursuit et les assiége de place en

place, partout où ils se réfugient. On se met à

l'abri de ce tourment des prétendus heureux

du siècle par une vie sérieuse et occupée, où

l'esprit a toujours un objet qui le fixe, et où

la variété même des occupations sert de dé-

lassement.

En se garantissant ainsi de l'oisiveté et de

l'ennui, à combien de tentations ne ferme-t-on

pas l'entrée de son âme ! De combien d'occa-

sions de pécher ne se préserve-t-on pas ! De

ces deux sources viennent presque tous les

maux qui inondent la société humaine ; elles

rendent l'homme à la fois méchant et malheu-

reux. Soyez toujours occupé, conformément

à l'ordre de Dieu et aux devoirs de votre état :

ni les passions, ni le démon , n'auront aucun

empire sur vous ; vous serez vertueux , vous

serez heureux autant qu'on peut l'être ici-bas .



DIX-HUITIEME MAXIME. 285

Ce que je viens de dire du règlement de vie ,

est pour tous les chrétiens en général, suivant

que le permet la condition de chacun. Pour

ce qui est des personnes intérieures, elles sont

plus portées à s'en faire un, et elles y sont

constamment plus fidèles que les autres. L'es-

prit de Dieu qui les anime et les conduit, ne

leur permet pas de vivre à l'aventure, et il leur

demandé un compte sévère de tous leurs mo-

ments. Mais elles ne peuvent pas toujours être

assujetties au même règlement : il faut qu'il

change selon les divers états par où elles pas-

sent successivement. Les pratiques qui leur

sont utiles dans les commencements, ne leur

conviennent pas dans la suite. Ce que l'esprit

de Dieu leur interdit dans un temps, il le leur

permet, et même il l'ordonne dans un autre.

Les exercices propres de la vie retirée doivent

remplir les premières années . Après quoi, Dieu

leur laisse plus de liberté de se communiquer

au dehors pour l'avantage du prochain. Il est

un temps où ce qui les rappelle au dedans leur

est nécessaire ; il en est un autre où elles doi-

vent faire usage de ce qui les tire d'elles-mêmes

et les force à s'oublier. Ainsi, par exemple,

dans les grandes épreuves, le directeur sage

leur permettra des amusements et des distrac-

tions innocentes dont elles ont besoin, et qu'il

leur aurait justement défendus dans un autre

état. Je n'en dirai pas davantage là-dessus,



286 MAXIMES SPIRITUELLES.

parce que je n'écris pas ici pour les âmes avan-

cées, mais pour celles qui commencent.

DIX-NEUVIÈME MAXIME.

Sous prétexte de piété,

Ne point négliger ses affaires ;

Remplir avec fidélité

Les moindres devoirs ordinaires.

Lanégligence de ses affaires et de ses devoirs

domestiques, sous prétexte de piété , est un

défaut assez commun. Les dévots, et encore

plus les dévotes de profession y tombent ordi-

nairement ; ce qui donne, non-seulement aux

mondains, mais aux gens sensés et vraiment

pieux, les plus justes sujets de plainte . Ce n'est

pas néanmoins à la dévotion qu'on doit s'en

prendre, mais à leur propre esprit, qu'ils sui-

vent au préjudice de l'esprit de Dieu.

A peine grand nombre de femmes ont-elles

pris le parti de la piété, qu'elles négligent le

soin de leur ménage, de leurs enfants , de leurs

domestiques ; elles passent la journée aux égli-

ses, elles courent les prédicateurs qui ont la

vogue ; il n'y aucune assemblée de piété , au-

cune fête particulière , aucune cérémonie où

elles ne paraissent; elles s'engagent dans tous

les genres de bonnes œuvres . On les trouve



DIX-NEUVIÈME MAXIME. 287

partout, hormis chez elles , d'où elles sortent

le plus tôt et où elles rentrent le plus tard

qu'elles peuvent.

Cependant tout est en désordre dans la mai-

son, chacun y fait ce qu'il veut dans l'absence

de la maîtresse ; les enfants sont abandonnés à

des mains peu sûres et qui ont besoin d'être

surveillées ; ou bien on les traine, les filles

surtout, de dévotion en dévotion ; on les en-

nuie, on les excède ; on leur inspire de bonne

heure de l'aversion pour la piété . Le mari se

plaint àjuste titre, mais on le laisse dire, et on

l'accuse, au moins tout bas, de n'avoir pas as-

sez de religion .

Il en est de même de beaucoup de dévots ac-

tifs, empressés, intrigants, qui se mêlent de tout

pour la cause de Dieu, qui croient que toute

l'Église repose sur eux, et qui se chargent de

l'inspection des autres, sans presque jamais

songer à eux-mêmes. Plusieurs ministres du

Seigneur ne sont pas exempts de tout repro-

che à cet égard . Ils ont du zèle, mais comme

dit saint Paul , il n'est pas selon la science ; ils

se livrent sans ménagement à leur activité na-

turelle ; et parce que leur ministère s'étend en

effet à beaucoup d'objets, ils s'ingèrent d'eux-

mêmes et s'imaginent que tout est de leur res-

sort. Avez-vous une fille à pourvoir? ils se char-

geront de lui trouver un mari , ou de lui ins-

pirer une vocation . Est-on en discussion pour



288 MAXIMES SPIRITUELLES .

quelque affaire d'intérêt ? c'est à eux d'accom-

moder les parties . Ils sont le bureau d'adresse

de tous les domestiques qui cherchent une

place. Il faut que toutes les bonnes œuvres

passent par leurs mains, sans quoi elles ne

réussiraient pas . Il n'est point de secret de fa-

mille dont ils ne s'informent curieusement,

mème au tribunal de la pénitence. Quelques-

uns gouvernent les maisons de leurs dévotes ,

règlent leur dépense , gèrent leurs biens, sol-

licitent leurs procès, dressent les articles de

leur testament. Vous les voyez aller, venir,

entrer partout. La journée ne suffit pas à la

multiplicité de leurs affaires ; ils sont obligés

de prendre sur la nuit; à peine ont-ils le temps

de réciter leur office.

Ce n'est pas une critique que je prétends

faire ici , rien n'est plus éloigné de mon esprit

et du but que je me propose en cet ouvrage .

Mais peut-on s'empêcher de gémir sur un abus

de cette nature qui tourne au détriment de la

piété ? Ce que je blâme n'est pas l'intention

que je crois droite et pure ; ce n'est pas non

plus l'objet qui est bon, puisqu'il s'agit du culte

de Dieu et du service du prochain . Mais qui

pourrait approuver qu'on renversât l'ordre

des devoirs et qu'on fit passer ce qui est de

surérogation avant ce qui est d'obligation? Qui

pourrait excuser une piété mal entendue, mal

réglée ,où l'on met tout dans l'extérieur, et où



DIX-NEUVIEME MAXIME. 289

l'on compte pour rien l'intérieur, où l'on

manque aux premières lois que Dieu impose,

et qui sont le fondement de la société ? Qui

entreprendrait de justifier les ecclésiastiques

dont je viens de tracer le portrait, toujours

occupés des affaires d'autrui?

L'esprit intérieur suit une tout autre marche

et inspire des idées bien opposées . Il apprend

à quiconque s'abandonne à sa conduite, qu'on

doit commencer à se sanctifier soi -même ,

que la sainteté du chrétien consiste principa-

lement dans l'accomplissement des devoirs de

l'état ; que rien ne peut en dispenser ; que la

dévotion elle-même a pour objet de nous ob-

tenir les grâces nécessaires pour les remplir;

qu'ainsi elle ne saurait jamais être un prétexte

de les négliger ; qu'au contraire , la vraie, la

solide piété ne donne à la prière que les mo-

ments dont nos occupations légitimes nous

permettent de disposer ; qu'elle veut encore

qu'en ce qui n'est pas d'une obligation étroite

dans le service de Dieu, on condescende aux

désirs, à la faiblesse même des personnes qu'il

nous est ordonné de ménager, et que pour le

bien de la paix on leur sacrifie ses goûts,

même les plus pieux.

Il apprend encore qu'on ne doit embrasser

les bonnes œuvres laissées à notre dispositio ,

qu'autant qu'elles ne portent aucun préjudice

au recueillement , et que pour peu qu'elles y

17



290 MAXIMES SPIRITUELLES .

nuisent et nous dissipent, il faut y renoncer

absolument ou en remettre la pratique à un

autre temps, oùnous ne courrons plus le même

risque ; qu'on ne doit pas s'y livrer de soi-

même, mais prendre conseil et attendre que

Dieu en présente les occasions ; qu'il est néces-

saire de se tenir en garde contre l'empresse-

ment naturel, l'activité, le zèle indiscret; qu'il

ne faut pas non plus s'en surcharger, ni les

multiplier au point qu'on en soit accablé, et

qu'il ne reste plus de temps pour la prière et

pour les devoirs de l'état, qui sont la première

bonne œuvre.

Il apprend à ceux qui sont chargés du saint

ministère que le soin des âmes doit se borner

aux choses spirituelles, et qu'il n'est permis de

l'étendre aux choses temporelles que par un

principe de charité, en usant de beaucoup de

réserve et de circonspection, tant pour ne se

faire aucun tort à eux-mêmes que pour con-

server dans l'esprit des fidèles le respect dû à

leur caractère : que tel a été l'esprit de l'Église

depuis les apôtres qui, les premiers, en ont

donné l'exemple, instituant des diacres afin de

pourvoir aux besoins des pauvres, et se réser-

vant la prière et le ministère de la parole ; que

les ecclésiastiques doivent employer à l'oraison,

à la lecture des livres saints et aux autres

études propres de leur état, les moments qui

leur restent après s'être acquittés de l'admi-



DIX-NEUVIÈME MAXIME. 291 .

nistration des sacrements, de la prédication,

de la direction des âmes, de la visite des mala-

des, et des autres fonctions semblables ; que

pour les affaires temporelles , si l'on s'adresse

à eux, ils ne doivent s'en mêler qu'en ce qui

touche la conscience, instruisant des règles

qu'il faut suivre pour ne point blesser la jus-

tice ou la charité et pour maintenir ou rétablir

l'uuion et la paix ; qu'à l'égard des bonnes

œuvres dont l'objet est le soulagement des

pauvres, ils peuvent bien être à la tête de

ces bonnes œuvres pour les diriger ; mais que

pour le détail et l'exécution , ils ne sauraient

mieux faire que de s'en reposer sur des person-

nes pieuses, intelligentes et sûres ; qu'autre-

ment, outre le temps qu'ils y perdent, ils

s'exposent à des plaintes, à des murmures et

quelquefois à des soupçons déshonorants pour

leur ministère ; qu'enfin , plus ils s'abstiendront

de ce qui multiplie leurs rapports extérieurs,

et n'est propre qu'à les distraire et à les retirer

de l'union intime qu'ils doivent avoir avec

Dieu, plus ils se mettront en état de bien servir

la religion et de procurer le salut des âmes ;

plus ils auront d'autorité et de considération,

plus leur réputation sera intacte et leur vertu

respectée.

Voilà ce qu'apprendrait l'esprit intérieur

aux ministres du Seigneur et aux personnes

qui professent la piété, si on le consultait avec



292 MAXIMES SPIRITUELLES.

une intention pure . Voilà ce qu'il a appris aux

Ambroise, aux Augustin , aux Chrysostome,

aux Borromée, aux François de Sales , à ce

que l'Église a produit dans chaque siècle de

plus grands saints, de plus grands docteurs,

d'hommes plus zélés pour la gloire de Dieu et

pour le bien spirituel du prochain.

VINGTIÈME MAXIME.

Être doux, cordial, bénin ;

Ne point se préférer aux autres ;

Passer les défauts au prochain,

Et ne point épargner les nôtres.

Que de préceptes, et quel détail de mœurs

dans cette maxime ! Le caractère essentiel de

la vertu est d'être aimable ; elle n'est point

parfaite dans l'homme en qui elle ne se faitpas

aimer, et l'on ne peut en attribuer la cause

qu'à l'amour-propre et à l'estime de soi-même.

Quand l'humilité a tari en nous ces deux sour-

ces de tous nos défauts et de tous nos vices,

alors la vertu se montre avec tous ses charmes,

et il n'est personne qui ne soit forcé de lui

rendre hommage, au moins dans son cœur.

Car la vertu nous fait transporter au prochain

les sentiments que nous avons pour nous-mê-

mes; en sorte que ce qui est amour-propre



VINGTIÈME MAXIME. 293

injuste par rapport à nous, devient charité

louable par rapport à lui ; elle nous porte à le

traiter comme nous voulons qu'on nous traite,.

à penser, à dire, à souffrir même de lui ce que

nous désirons qu'on pense, qu'on dise, qu'on

souffre de nous. Il est évident que personne

ne peut refuser le tribut de son amour à une

telle vertu, lorsqu'il la voit dans autrui ; et tous

les hommes s'aimeraient réciproquement, s'ils

étaient vertueux .

La vraie piété inspire donc au chrétien tout

ce qui peut le rendre aimable et son premier

caractère est la douceur. Si elle est austère, ce

n'est que pour elle-même, et encore toujours

selon la mesure d'une sainte discrétion . Mais

pour les autres, elle est bonne, facile, accom-

modante autant que la conscience le peut per-

mettre . Si elle est quelquefois forcée d'être

sévère, la charité est toujours le principe de

la sévérité. Elle n'est point farouche et sauvage,

mais abordable et communicative . Lorsqu'on

pratique la piété en vivant dans le monde, ce

n'est pas la bien entendre que de rompre tout

rapport avec le prochain , et de mener une vie

trop retirée pour se consacrer tout entier à de

saints exercices. Pourquoi, parce que nous

sommes à Dieu, n'aurions-nous plus d'amis,

si nos liaisons n'ont rien de dangereux ni de

dissipant? Pourquoi nous priverions-nous de

la douceur de leur société? Pourquoi les visites



294 MAXIMES SPIRITUELLES .

de bienséance nous seraient-elles à charge?

Pourquoi même ne souffririons-nous pas celles

qui sont inutiles et importunes? Que peut

penser le monde d'un dévot ou d'une dévote

qui ferme sa porte, ne veut voir personne et

présente un visage embarrassé et repoussant à

ceux qui l'abordent? Se soustraire ainsi à tout

commerce, c'est rendre la piété haïssable, et la

faire envisager comme quelque chose d'impra-

ticable ; c'est nous ôter à nous-mêmes mille

occasions d'exercer la vertu ; c'est contracter

inême des défauts et prendre un tour d'esprit

qu'elle condamne.

Il est bon sans doute d'avoir un temps réglé

pour chacun de ces exercices, et d'être fidèle

autant qu'on le peut à s'en acquitter. Mais

aussi ne faut-il pas les multiplier tellement

qu'ils emportent tous nos moments, et ne nous

en laissent aucun pour vivre avec les humains,

La charité d'ailleurs sait se prêter et sacrifier

à propos ses dévotions à la complaisance qu'elle

doit au prochain.

La vraie piété montre aussi beaucoup de

douceur dans l'exercice de l'autorité , soit sur

les enfants, soit sur les domestiques et sur

tous ceux qui dépendent de nous. Elle n'est

point roide et inflexible, elle n'exige point les

devoirs avec empire, elle ne reprend point

avec trop de rigueur, elle ne relève pas avec

une attention minutieuse les plus petits man-



VINGTIÈME MAXIME. 295

quements, elle pardonne aisément, et n'a pas

sans cesse les menaces à la bouche et les châ-

timents à la main . Surtout elle évite les impa-

tiences, les emportements, les paroles dures,

les reproches injurieux, tout ce qui peut mor-

tifier et offenser, et ne sert point à corriger.

Elle ne veut que le bien, mais elle ne le veut

pas avec âpreté, et ne demande pas qu'on soit

parfait tout d'un coup. Elle attend avec pa-

tience et revient à plusieurs reprises sur les

mêmes avis; elle console, elle encourage, elle

applaudit à la bonne volonté et donne des élo-

ges aux moindres efforts pour exciter à en faire

de plus grands.

Mais ce que la piété s'attache principalement

à corriger en nous, c'est l'humeur. Tout le

monde sait ce que c'est, quoiqu'il soit peut-

être impossible de la définir . On accuse les

dévots d'y être plus sujets que d'autres, et il

est vrai que la dévotion mal prise donne sou-

vent lieu de la faire paraître . L'humeur nevient

pas d'un fond de malice : ce n'est pas le défaut

des méchants ni des politiques ; au contraire,

c'est celui des âmes droites etfranches . Mais elle

fait commettre bien des fautes, dont on a honte

soi-même quand elle est passée, et elle rend in-

supportable dans la société. La politesse ap-

prend à la contraindre devant les étrangers et

les personnes qu'on respecte. Mais on s'y livre

sans ménagement avec ses amis ; et dans l'in-



296 MAXIMES SPIRITUELLES .

térieur de la maison, un mari, une femme, des

enfants, de serviteurs en sont les victimes. On

en souffre soi-même le premier.

Rien n'est peut-être plus difficile àdéraciner

entièrement que l'humeur, parce qu'elle n'a

pas d'objet déterminé qui l'excite , ni de cause

morale bien connue, et même qu'elle tient

beaucoup au physique ; que d'ailleurs elle pré-

vient toute réflexion et prend par accès, lors-

qu'on s'y attend le moins . Quelle prise peut

avoir la volonté sur un mal de cette nature,

lorsqu'on est parvenu à un certain âge ? Je

n'y connais guère qu'un remède, savoir la pra-

tique de la présence de Dieu et de l'oraison. La

présence de Dieu rend attentif aux premiers

mouvements de l'humeur et les arrête ; l'orai-

son établit l'âme peu à peu dans une certaine

égalité, elle assujettit l'imagination, elle af-

faiblit la sensibilité, elle dissipe la mélancolie :

ce sont là, je crois, les principales sources de

l'humeur. On ne voit pas, en effet, que les

personnes d'oraison y soient sujettes : il n'en

est pas ainsi des autres.

Au reste, la douceur que donne la vertu ne

ressemble point à celle qui vient du caractère.

Les âmes naturellement douces sont souven

faibles, molles, indifférentes, apathiques et

portent l'indulgence à l'excès. Mais celles qui

deviennent telles par vertu sont fortes, fermes,

pleines de sentiment, également affectées du



VINGTIEME MAXIME . 297

"

bien et du mal, indulgentes au besoin, sans

manquer aux règles du devoir . L'âme douce

par caractère ne reprendra pas dans la crainte

de s'émouvoir et de sortir de son assiette :

l'âme douce par vertu reprendra fortement

et même vivement, mais toujours avec posses-

sion d'elle-même. L'une dissimulera par timi-

dité, l'autre parlera par esprit de charité : l'une

sera souvent exposée à ne pas remplir en ce

point son devoir, l'autre l'accomplira toujours

fidèlement, sans respect humain : l'une ména-

gera les autres par ménagement pour elle-

même ; l'autre le fera uniquement en vue de

Dieu et du plus grand bien . Quant à la dou-

ceur qui est l'effet de la politique, c'est un

vice que la piété abhorre ; c'est une douceur

feinte, outrée, forcée, flatteuse et qui ne tend

qu'a tromper; ce n'est jamais pour l'intérêt

d'autrui, mais pour le sien propre qu'on est

doux de cette manière .

La cordialité est un autre fruit de la véritable

piété. Il y a longtemps que le monde l'a ban-

nie de son commerce pour s'en tenir à la po-

litesse qui n'en a que les dehors, qui dissimule

ce qu'elle pense et fait montre de sentiments

qu'elle n'a pas. On se paie de ces démonstra-

tions apparentes et on les rend en même mon-

naie. Mais au fond, l'on ne s'y fie pas et pour

peu qu'on ait d'usage, on n'en est pas la dupe.

La première leçon que donne le monde

17.



298 MAXIMES SPIRITUELLES .

ses élèves est de paraître ouvert, mais de n'être

jamais cordial ; aujourd'hui même ce terme

est presque inusité dant le langage , comme

ce qu'il signifie l'est dans la société. Tout s'y

réduit à de vains compliments qui ne sont

souvent que des dérisions ; à des offres de

service sur lesquelles on serait fâché d'être

pris au mot ; à des promesses sans effet dont

on sait se dégager quand il s'agit de l'exécu-

tion ; à des témoignages de bonne volonté qui

finissent toujours par dire qu'on ne peut pas ;

aux démonstrations les plus vives en appa-

rence, mais réellement les plus froides , et

souvent les plus fausses, de l'intérêt qu'on prend

à ce qui nous touche.

Quelle prodigieuse distance de ces dehors

affectés à la cordialité chrétienne ! La charité

ne manque en rien aux égards de la vraie po-

litesse, mais elle y joint la franchise, l'ouver-

ture du cœur ; elle n'exprime que ce qu'elle

sent, et elle l'exprime d'une manière simple,

naïve, toujours propre à persuader. Nul dé-

tour, nulle réticence, nulle affectation, toutpart

du fond ; c'est le cœur seul qui ouvre la bouche

et la seule discrétion qui la ferme. Quelle dou-

ceur, quelle sûreté, quelles ressources dans le

commerce des âmes inspirées par la charité !

Ils n'étaient tous qu'un cœur et qu'une,âme (1) .

(1 ) Act. , Iv, 32.



VINGTIÈME MAXIME. 299

dit l'Écriture au sujet des premiers chrétiens ,

parce qu'ils se regardaient tous comme les

membres d'un même chef.

Divine unité , que Jésus-Christ a demandée

pour ses disciples à son Père, dans la dernière

prière qu'il lui a adressée. Que tous soient un,

comme vous, mon Père, êtes en moi, et moi en

vous: qu'ils soient pareillement une même chose

en nous, afinque le monde croie que vous m'avez

envoyé (1) . A cette marque , Jésus-Christ veu

que l'on reconnaisse sa divinité, et celle de sa

religion , Unité qui ferait le bonheur de la

terre, si elle y régnait; et qui dans l'intention

du Sauveur, devait commencer ici-bas, pour

être consommée éternellement dans le ciel. Où

subsiste-t-elle aujourd'hui ? entre un très-pe-

tit nombre de chrétiens, plus rares qu'on ne

saurait l'imaginer. Dans tous les autres, la

communication des cœurs est traversée par

mille petites vues d'intérêt propre, et derecher-

che de soi-même, qui, sans altérer toujours

l'essence de la charité, la refroidissent, l'assu-

jettissent à des dissimulations et à des réserves

qu'elle voudrait ignorer.

La bénignité ajoute à la cordialité une cer-

taine disposition qui fait tout prendre en bonne

part, qui interprète les choses dans le sens le

plus favorable, qui ne se scandalise point sans

(1) Joan., xvi , 21.



300 MAXIMES SPIRITUELLES .

sujet, qui n'est ni ombrageuse, ni soupçon-

neuse ; qualité peu commune parmi les per-

sonnes qui professent la dévotion : elles sont

souvent d'autant plus enclines à mal juger ,

qu'elles ont plus de connaissance du bien et

du mal, et plus de lumières pour en faire le

discernement dans autrui .

Un autre défaut qui leur est assez ordinaire,

est celui de se préféreraux autres . L'estime de

soi-même et la vanité spirituelle sont un des

piéges les plus dangereux qu'on rencontre à

l'entrée de la vie intérieure. A peine s'est-on

donné à Dieu, et croit-on apercevoir en soi

quelque réforme notable, qu'on jette les yeux

sur le prochain, pour se mesurer avec lui. On

l'examine de la tête aux pieds, on compare sa

conduite et la nôtre ; et quelle énorme diffé-

rence n'y trouve-t-on pas ? Il a tel défaut dont,

grâce à Dieu, l'on est exempt ; il ne fait point

tel exercice que l'on pratique ; il n'est pas dans

le bon chemin, où l'on croit marcher presque

seul il n'a pas les vrais principes de la spiri-

tualité ; il donne ou dans l'excès, ou dans la

petitesse, ou dans les scrupules . On dirait vo-

lontiers, comme le Pharisien de l'Evangile :

Mon Dieu, je vous rends grâce de ce que je ne

suis pas comme le reste des hommes (1).

:

C'est bien autre chose encore, si l'on a eu

(1) Luc, xviii, 11 .



VINGTIÈME MAXIME . 301

quelque goût sensible à la communion, si l'on

a versé quelques larmes de tendresse ; alors on

s'imagine ne plus marcher à terre , et planer

avec les aigles au plus haut des airs ; tentation

délicate, dont il est difficile de se préserver en-

tièrement, si Dieu ne vient à notre secours, en

nous procurant quelque sujet d'humiliation , ou

en retirant ses consolations dont on abuse.

L'orgueil spirituel est plus à craindre sans

comparaison que l'autre , à proportion de l'ex

cellence des biens où il se complaît : aussi est- il

puni du plus profond aveuglement, et nous

expose-t-il à une perte certainė .

Les directeurs qui n'ont pas l'esprit de Dieu

sont sujets pareillement à présumer de leurs

lumières, à se croire plus éclairés que les au-

tres, à se persuader qu'ils ont un talent unique

pour la conduite des âmes, et que les autres

n'y entendent rien . Ils sont fiers du nombre et

de la qualité de leurs pénitentes ; ils ont de

secrètes adresses pour s'en procurer . S'ils ne

se vantent pas toujours eux-mêmes , d'autres

bouches y suppléent . Ils plaignent les personnes

qui s'adressent ailleurs ; et ils font entendre

que c'est dommage, vu leurs bonnes disposi-

tions, qu'elles ne soient pas tombées en de meil-

leures mains. Aussi , quand on vient à eux, la

première chose qu'ils font est de détruire l'ou-

vrage d'autrui , de suggérer d'autres méthodes,

et de faire prendre une allure toute différente .



302 MAXIMES SPIRITUELLES .

Ces directeurs ont au suprême degré l'esprit

de domination, et ils exercent un empire ab-

solu sur les âmes. Ils ne les soumettent point

à la grâce , mais ils les asservissent à leurs

idées. Ils se gardent bien de leur dire d'écouter

Dieu au fond de leur cœur; Dieu ne parle que

par leur organe, et ils traitent d'illusion toute

inspiration intérieure qui ne s'accorde pas

avec leur manière de voir. Ames dévotes, fuyez

ces tyrans présomptueux, et cherchez ceux qui

étudient en vous l'attrait de la grâce, pour y

conformer leurs avis ; qui n'ont d'autre mé-

thode que celle de vous apprendre à être atten-

tives et dociles à la voix du bon pasteur.

Passer au prochain ses défauts, grande rè-

gle de la charité chrétienne ; ne point épargner

les nôtres, premier principe de la mortification

intérieure . Combien de prétendus dévots pren-

nent le contre- pied de ces deux règles ! On

s'en est toujours plaint, et l'on s'en plaindra

encore longtemps.

Qu'il est aisé de faire consister la dévotion à

censurer le prochain , à le critiquer, tantôt avec

une aigreur insupportable , tantôt avec une

fausse apparence de compassion ! Où est la

charité de ne pouvoir rien souffrir de lui, de

le tourner en ridicule sur tout ce qui nous dé-

plaît en lui, soit à tort, soit avec raison ; de ne

lui faire grâce, ni sur son air, ni sur ses ma-

nières, ni sur son caractère, ni sur les imper-

1



VINGTIÈME MAXIME. 303

fections attachées à la faiblesse humaine ? On

ne demande pas que vous le flattiez sur ce

qu'il peut avoir de désagréable , de rebutant, de

répréhensible ; on désire seulement que vous

le supportiez , que vous fassiez en sorte qu'il

ne s'aperçoive pas que sa vue, que son entre-

tien vous choque . Avec qui vivrez-vous, si vous

ne voulez vivre qu'avec ceux qui sont sans dé-

faut ? Par quelle règle d'équité voulez-vous, je

ne dis pas qu'on vous supporte , mais qu'on se

plaise avec vous, qu'on se plie à votre carac-

tère, à votre humeur, à vos caprices, tandis

que tout ce qui vous approche est pour vous

un poids qui vous accable et que vous cherchez

à secouer, que vous vous plaignez sans cesse

aux uns des défauts des autres, et que vous ne

passez rien à personne ? Vous croiriez-vous

sans défaut ? Et si vous en avez sur lesquels

vous souhaitez qu'on vous épargne , usez en-

vers autrui d'une pareille indulgence . Ne sa-

vez-vous pas que de tous les défauts, le plus

intolérable est celui de ne vouloir souffrir, ni

excuser les défauts du prochain.

Portez les fardeaux les uns des autres, dit

saint Paul, et de cette manière vous accompli-

rez la loi de Jésus- Christ (1 ) . Il revient sur ce

point presque dans toutes ses épîtres . C'est en

effet une grande science que celle-là ; c'est la

(1) Galat. , vi, 2.



304 MAXIMES SPIRITUELLES.

plus nécessaire dans la société ; c'est celle qui

contribue le plus à la douceur de la vie. La

morale humaine en a même donné des pré-

ceptes , tant elle l'a jugée importante . Un poëte

ancien veut qu'on s'aveugle sur les défauts de

ses amis, comme un amant sur ceux de l'objet

de sa passion ; qu'on les déguise sous des noms

plus favorables, ainsi que fait un père au sujet

des défauts corporeis de son fils . L'Apôtre

veut que les chrétiens aient entre eux la même

correspondance, la même union que les mem-

bres du corps humain. Les membres font plus

que de se supporter mutuellement. Aucun

d'eux n'en méprise un autre, ils s'entr'aiment,

ils se soulagent réciproquement dans leurs

infirmités, et veillent, par des soins assidus, à

la conservation les uns des autres, ménageant

avec attention ceux qui sont les plus faibles.

Comportons-nous de la même manière, nous

qui sommes les membres du même corps .

Prenons exemple sur Jésus-Christ, et consi-

dérons comment il vivait avec les apôtres. 11

était la sainteté même, eux étaient grossiers

et imparfaits. Que pouvait-il voir en eux qui

provoquât son affection ? et que n'y voyait-il

pas de propre à le rebuter ? Il semble que plus

il était saint, plus il devait lui être pénible de

vivre avec eux, moins il devait avoir pour eux

d'égards et d'indulgence. C'est tout le con-

traire : jamais maître ne fut plus compatissant,



VINGTIÈME MAXIME . 305

plus condescendant. Avec quelle bonté il les

instruisait, proportionnant ses leçons à leur

peu de capacité, les répétant, les inculquant,

leur expliquant en particulier ce qu'il avait

dit en public ! Avec quelle douceur il les re-

prenait de leur jalousie, de leur ambition, de

leurs disputes ! Leur défaut d'intelligence pour

les choses du ciel ne le rebutait pas ; il ne se

choquait ni de leurs préjugés judaïques, ni de

l'idée basse qu'ils se formaient de sa personne .

Il préférait leur ignorante simplicité à la

science des docteurs de la loi et à la justice

orgueilleuse des Pharisiens, qui ne voyaient

rien en lui de plus répréhensible que sa fami-

liarité avec les petits, et surtout avec les pé-

cheurs . Voyez comme il parle à ses disciples

dans l'admirable discours qu'il leur fit après la

cène.

Saint Paul, ce parfait imitateur de Jésus-

Christ, se faisait tout à tous pour gagner tout

le monde ; non qu'il cherchât à plaire aux

hommes; ses vues étaient bien plus hautes ;

mais il descendait jusqu'à eux pour les élever

jusqu'à lui . Il semblait que leurs misères lui

fussent personnelles, tant il en était touché.

Qui est faible, dit-il, que je ne devienne faible

moi-même? Qui fait une chute, que je n'en sois

vivement affligé (1 ) ? Il recommande aux chré-

tiens d'être joyeux avec ceux qui sont dans la

(1) II Cor. , XI, 29.



306 MAXIMES SPIRITUELLES .

joie, et de pleurer avec ceux qui pleurent. Il

veux que ceux qui sont les plus forts , suppor-

tent les infirmités des faibles ; qu'ils ne cher-

chent pas leur propre satisfaction , et qu'ils

aient les uns pour les autres le même support

que Jésus-Christ a eu pour eux.

:

Saint Jean paraît réduire toute sa morale à

l'amour du prochain et à cette charité qui en-

dure tout. Dans son extrême vieillesse , ne

pouvant plus faire de longs discours, il se con-

tentait à chaque assemblée de répéter cette

parole : Aimez-vous les uns les autres. Et comme

on lui eut représenté qu'il disait toujours la

même chose C'est que tel est , répondit-il , le

précepte duSeigneur, et qu'il suffit seul, pourvu

qu'on l'accomplisse . Or, de tous les devoirs que

renferme ce précepte, le plus essentiel est le

support du prochain , parce qu'il est d'un usage

continuel et que les suites en sont de la plus

grande conséquence, soit qu'on l'accomplisse,

soit qu'on le néglige. C'est aussi le plus diffi-

cile, parce qu'il demande une attention soute-

nue et des efforts sur notre caractère qui ne se

démentent jamais. Souffrir tout des autres, et

faire en sorte qu'ils n'aient rien à souffrir de

notre part, est la marque de la plus éminente

vertu .

Mais pour en venir là, quelle guerre ne

faut-il pas faire à ses défauts personnels et à

l'amour-propre qui en est la racine ? Qu'on dise

ce qu'on voudra, la vraie raison qui nous rend



VINGTIÈME MAXIME. 307

si difficiles à l'égard du prochain, c'est que nous

nous aimons et nous estimons nous-mêmes

avec excès. Plus nous nous épargnons, moins

nous le ménageons ; plus nous sommes aveu-

gles sur nos imperfections, plus nous sommes

clairvoyants sur celles d'autrui . Le grand, l'u-

nique moyen de devenir charitable, est de s'a-

donner à la mortification intérieure , d'appli-

quer le fer et le feu à ses propres plaies, de

déraciner jusqu'aux moindres fibres de cette

secrète complaisance en nous-mêmes . Soyons

assurés qu'à mesure que l'amour-propre s'af-

faiblira en nous, l'amour du prochain y pren-

dra le dessus .

Mais c'est à quoi l'on ne veut pas entendre ;

la mortification intérieure est ce qui répugne

le plus à la nature . On se surchargera volon-

tiers d'austérités, et l'on aura regret à celles

qu'on ne fait pas, on jeùnera au delà de ses

forces, on entreprendra toutes les pratiques de

dévotion, l'on fera même plusieurs heures

d'oraison par jour, mais de rompre sa volonté ,

de réprimer son humeur, d'étouffer sa sensibi-

lité , d'arrêter les faux soupçons , la maligne

curiosité, les jugements téméraires, de se gué-

rir des injustes préjugés , de combattre enfin

tous les vices de l'esprit et du cœur; c'est à

quoi très-peu de gens peuvent se résoudre ; et

de ceux qui entreprennent ce pénible combat,

il en est encore moins qui aient le courage de

le pousser jusqu'au bout•



308 MAXIMES SPIRITUELLES.

VINGT-UNIÈME MAXIME.

Aller foujours sans s'arrêter

Et sans regarder en arrière ;

Gémir, mais sans s'inquiéter,

Sus sa faiblesse et sa misère.

Ce n'est pas le tout d'entrer dans les voies

de Dieu ; il faut y marcher, il faut avancer

continuellement ; refuser d'avancer, c'est vou-

loir reculer ; car il n'est pas possible d'y rester

longtemps en place . Dans cette voie intérieure

où Dieu lui-même nous introduit, c'est aussi

lui qui règle notre marche, et qui fait avan-

cer ceux-ci plus vite, ceux-là plus lentement.

Ce qu'il nous demande est de n'opposer au-

cune résistance à sa main' qui nous pousse,

et de ne causer aucun retardement à notre

progrès.

Or, on retarde ou l'on arrête ce progrès en

bien des manières, et par plusieurs causes

qu'il est à propos d'expliquer. On le retarde

par lâcheté, par découragement, par infidélité,

par inconstance, par un grand nombre de

petites fautes qu'on se permet, par défaut de

vigilance sur soi-même, et d'attention à ce que

Dieu nous dit au fond du cœur.

On s'arrête comme le voyageur, qui, au lieu



VINGT-UNIÈME MAXIME. 309

de regarder devant soi, se laisse frapper par

les objets qui se présentent à droite et à gau-

che, les fixe, et suspend sa marche pour les

considérer. Qu'on prenne garde : je ne dis pas

qu'il quitte son chemin pour s'approcher de

ces objets ce serait un bien plus grand mal,

surtout si , pour en jouir, il renonçait à son

terme. Alors on ne dirait pas qu'il s'arrête,

mais qu'il sort tout à fait de la voie. Jesuppose

qu'il y demeure, et qu'il a intention d'y de-

meurer ; mais que, distrait par la beauté, par

la nouveauté de ces objets, il ralentit ou ar-

rète ses pas, pour se donner le plaisir de les

voir à son aise : car tandis qu'il les voit d'un

coup d'œil vague et superficiel, sans y atta-

cher ses regards , ni y donner son attention ,

cette vue ne l'empêche pas d'avancer. L'appli-

cation est aisée à faire .

On s'arrête encore, lorsqu'on prend garde

à tout instant où l'on pose le pied , lorsqu'on

veut toujours choisir les beaux endroits, et

qu'on fait une infinité de détours pour éviter

les mauvais pas, au lieu d'aller droit devant soi,

au risque de se crotter un peu. Rien n'est plus

commun que ces précautions, ces hésitations,

ces délibérations dans la route de l'intérieur.

On cherche à s'assurer, pour ne point faire de

faux pas ; on veut voir où l'on marche ; on

craint de se trop fatiguer, de tomber, de se

salir un peu ; on se détourne des endroits dif-



310 MAXIMES SPIRITUELLES .

ficiles, glissants, et où il y a la plus petite ap-

parence de danger. Cependant la grâce dit de

ne rien craindre, et d'aller en avant ; qu'au-

trement on allongera la route ; et peut-être

n'arrivera-t-on jamais. La délicatesse , la pu-

sillanimité, une appréhension trop vive de

faire la moindre chute , et de ternir tant soit

peu la pureté de sa conscience, en laquelle on

se complaît, empêchent qu'on n'écoute la

grâce, et qu'on ne poursuive son chemin avec

une pleine confiance en Dieu, sans y regarder

de si près, sans hésiter, ni faire de longs cir-

cuits.

Et pourquoi, dans une carrière aussi iné-

gale et raboteuse, semée partout de mauvais

pas, et bordée de précipices , tant craindre les

chutes et le danger de se salir, lorsqu'on doit

marcher à l'aveugle sous les auspices de la

foi, dont la conduite est sûre ; lorsque ces

chutes ne peuvent être que légères et involon-

taires, et n'ont d'autre effet que de nous hu-

milier ; lorsque Dieu nous tend toujours la

main pour nous relever? La crainte des bles-

sures, et même de la mort, n'a jamais fait de

bons soldats . Nous avons un médecin qui peut

et qui veut nous guérir et nous ressusciter.

Pourquoi tant appréhender de nous exposer

par son ordre, sous sa direction, et sous sa

puissante protection ?

Enfin l'on s'arrête, lorsqu'étant tombé par



VINGT-UNIÈME MAXIME. 311

mégarde, au lieu de se relever aussitôt, et de

marcher avec une nouvelle ardeur, on reste

étendu par terre, affligé, désolé, désespéré de

sa chute ; on ne fait nul effort pour se relever;

ou lorsqu'après s'être relevé, on recherche

longtemps avec une curieuse inquiétude ce

qui nous a fait tomber, sous le spécieux pré-

texte de se garantir d'une rechute à la pre

mière occasion . Il y a en cela bien de l'amour-

propre, de la fausse prudence, et de la con-

fiance en soi-même.

Celui qui marche à grands pas, encore plus

celui qui court, ne prend pas garde de si près

où il met le pied ; il franchit tous les obstacles;

il passe délibérément au travers des ornières,

de la fange, des flaques d'eau . Que lui importe

de se crotter, ou de se mouiller, pourvu qu'il

avance ? Il aime mieux s'exposer à quelques

chutes, qui ne l'empêchent pas de laisser les

autres bien loin derrière lui . Ces chutes qu'il

ne veutpoint, mais aussi qu'il ne craint point,

et qui ne sont causées que par l'impétuosité

de sa course, n'ont jamais aucune mauvaise

suite ; au contraire, elles ne font que redoubler

son ardeur ; il se relève promptement, et ne

pense plus qu'il est tombé. Dieu, vers lequel il

court, et auquel il est empressé de s'unir, est

trop bon, et même trop juste pour lui imputer

des fautes occasionnées par l'excès de sa con-

fiance, de son abandon et de son amour.



312 MAXIMES SPIRITUELLES.

Au surplus, tout ceci ne doit s'entendre que

des âmes vraiment intérieures, dont Dieu a

pris une pleine et entière possession, qui sont

agies et poussées par son esprit (1) , selon l'ex-

pression de saint Paul, qui ont horreur de la

moindre faute volontaire , et de la plus légère

résistance à la grâce ; qui, de plus , ont un

grand courage, et sont déterminées aux plus

généreux sacrifices . Mais on aurait tort d'ap-

pliquer cette doctrine aux âmes communes ,

qui, aidées de la grâce ordinaire , marchent

d'elles-mêmes et par leurs propres efforts dans

le chemin de la vertu . Celles-là doivent tou-

jours user d'une prudente circonspection, sans

anxiété toutefois ; veiller attentivement sur

leurs démarches, et se préserver de toute

chute, avec d'autant plus de soin , qu'elles

sont presque toujours volontaires, ou en elles-

mêmes, ou dans leur principe.

Mais, dira-t-on, comment s'assurer que l'on

marche toujours? Il n'en faut point chercher

d'assurance ; il suffit d'avoir celle qu'on ne

s'arrête pas ; et on l'a , ou par le témoignage

de la conscience qui ne reproche rien , ou par

une certaine paix, dont on jouit toujours,

même sans y faire réflexion , comme on jouit

de la santé. Dans les temps de trouble et de

ténèbres, on a cette assurance par l'organe

(1) Rom., viii , 14.



VINGT-UNIÈME MAXIME. 313

du directeur, qui nous répond de notre état,

qui nous tranquillise , et nous ordonne de sui-

vre notre voie, nous appuyant uniquement sur

la foi et l'obéissance .

J'avoue que la foi est obscure, que l'obéis-

sance est aveugle , et que l'assurance qui vient

de leur part ne détruit pas les impressions

contraires qu'on porte dans l'imagination et

dans le sentiment. Je reconnais qu'une telle

assurance n'a rien de lumineux ni de positif, ni

qui produise dans l'àme une certaine convic-

tion où elle puisse se reposer . Mais ce genre

d'assurance est celui qui convient à l'épreuve,

et tant que dure l'épreuve, on ne doit pas s'at-

tendre d'en avoir d'autre , si ce n'est pour quel-

ques instants qui passent aussi vite que l'éclair.

Qu'aurait de pénible cette voie , si l'âme était

toujours assurée de plaire à Dieu? quel sacri-

fice lui ferait-elle ? quelle preuve lui donnerait-

elle de sa confiance et de son abandon ? Si

Abraham eût su que l'ordre d'immoler son fils

n'était qu'une épreuve, et qu'un ange vien-

drait arrêter son bras , au moment qu'il le tien-

drait levé pour frapper cet enfant chéri, quel

mérite eût-il eu dans cette action ? quelle gloire

eût-il rendue à Dieu ? J'en dis autant d'Isaac,

si, étant lié sur le bûcher, il eût su qu'il ne de-

vait pas mourir. Une telle immolation n'eut

été qu'un jeu de la part du père et du fils .

Ainsi, marcher toujours, c'est aller devant

18



314 MAXIMES SPIRITUELLES.

soi sous l'impulsion de la grâce, et sous la di-

rection de l'obéissance, sans connaître ni le

chemin où l'on est, ni le terme où il nous con-

duira ; sans savoir si chacune de nos actions

est agréable à Dieu, ni s'il nous en récompen-

sera. Il ne faut penser volontairement à rien

de tout cela, et ne s'occuper que du bon plai-

sir de Dieu et de sa volonté qu'on est toujours

sûr de faire, en ne faisant pas la sienne propre .

Mais comment faire, lorsqu'au lieu d'avan-

cer, on croit reculer? Il ne faut pas s'en rap-

porter à soi-même, parce qu'un temps vient

dans la vie spirituelle, où l'on ne connaît pas

son état, et où il est essentiel qu'on ignore.

C'est celui des tentations auxquelles on s'ima-

gine consentir; c'est celui où l'on se croit re-

jeté de Dieu pour ses péchés, où l'on se figure

voir du mal en tout ce qu'on fait . Recule-t-on

dans ces états? Bien au contraire ; jamais on

n'avança davantage. C'est alors qu'on agit avec

une plus grande pureté d'intention , ne s'envi-

sageant enrien soi-même, necherchant en rien

son intérêt, ni du côté des créatures, ni du

còté de Dieu . C'est alors que les plus grands

coups sont portés à l'amour-propre réduit aux

derniers abois, alors qu'on fait à Dieu le sacri-

fice qui lui est le plus glorieux.

Mais on ne sait rien de son progrès ; on croit

que chaque pas nous achemine vers notre

perte; et l'on se perd en effet dans un certain



VINGT-UNIÈME MAXIME . 315

sens, pour se retrouver éternellement en Dieu .

Perte infiniment heureuse, qui n'aurait ja-

mais lieu, si l'on savait d'avance à quoi elle se

se doit terminer . Ainsi le directeur instruit se

garde-t-il bien alors d'ouvrir les yeux à l'âme

sur la sûreté de son état, dans la vue de la con-

soler ; il l'encourage à se sacrifier ; mais il ne

lui dévoile pas le mystère de ce sacrifice , ni

l'excès du bonheur qui en résultera pour elle .

Ce serait empêcher l'œuvre de Dieu, et la con-

sommation de l'holocauste.

Et c'est la raison pourquoi, quand les cho-

ses en sont là, Dieu prend toutes les mesures

pour qu'on ne traverse point ses opérations .

Où il retire le directeur, il en substitue un

autre qui n'entend rien à l'état de cette âme ;

ou s'il le conserve, il lui ferme absolument la

bouche, et ne lui permet pas de dire ce qu'il

serait porté à déclarer par une compassion

mal entendue ; ou il fait en sorte qu'il se pré-

vienne, qu'il se tourne contre elle , qu'il la

condamne, et qu'il immole ainsi lui-même la

victime. Secrets ineffables de la grâce , qui ne

sont connus que de ceux qui y ont paró, ou

que Dieu éclaire pour la direction des autres .

Revenons à notre maxime. Elle ne veut pas

non plus qu'on regarde en arrière . C'est regar-

der en arrière , que de regretter ce qu'on a

quitté pour Dieu, comme les Israélites étant

sortis de l'Egypte regrettèrent les viandes dont



316 MAXIMES SPIRITUELLES.

ils s'y nourrissaient, en comparaison de la

mannequi leur tombait du ciel dans le désert.

C'est en ce sens que Jésus-Christ déclare que

celui qui regarde en arrière, après avoir mis la

main à la charrue, n'est pas propre au royaume

de Dieu. Aujugement deshommes mêmes, re-

gretter ce qu'on a donné, et vouloir le repren-

dre, est un sentiment bas, qu'on ne peut par-

donner qu'à un enfant qui ne sait ce qu'il fait.

C'est regarder en arrière , que de revenir

sur soi par des réflexions, et de se rappeler le

passé, pour observer curieusement la suite

de sa marche et des opérations de Dieu. Ce

que saint Paul condamne, lorsque parlant de

lui-même il dit : Mon unique soin est d'oublier

ce qui est derrière moi, et de m'élancer vers ce

qui est devant moi, tendant sans relâche à mon

but, à la récompense où Dieu m'appelle d'en-

haut par Jésus-Christ (1) .

C'est regarder en arrière , que d'être telle-

ment attaché aux divers moyens de perfection ,

qu'on s'obstine à les conserver, quand Dieu

veut nous les ôter, ou qu'on en regrette la

perte avec excès ; et encore jeter avec envie les

yeux sur l'état qu'on vient de quitter, et de le

préférer à son état présent, où la nature a plus

à souffrir.

C'est encore regarder en arrière, que de

(1) Philipp.. I , 13, 14.



VINGT-UNIÈME MAXIME. 317

ourner, pour ainsi dire, sans cesse la tête,

pour voir si l'on avance, si l'on a fait beau-

coup de chemin. Car comme on ne voit pas

le terme qui est devant soi , on ne peut juger de

son progrès qu'en portant ses regards sur le

terme d'où l'on est parti . C'est l'amour- propre

qui inspire cette curiosité, laquelle ne nous

instruit pas réellement, et qui est suivie d'un

sentiment de vaine complaisance ou de décou-

ragement. Toutes ces réflexions, tous ces re-

tours n'ont d'autre effet que de ralentir notre

marche, quelquefois de la suspendre , ou même

de nous faire revenir sur nos pas .

Combien d'âmes sont sujettes à ce défaut !

combien voudraient que le directeur leur dit

à tout instant qu'elles vont bien, qu'il est con-

tent de leur progrès ! C'est pour se fortifier,

disent-elles , qu'elles font cette demande , et

pour s'encourager à mieux faire. Illusion.

Qu'elles laissent au directeur le soin de les

en instruire, quand il le juge nécessaire ; car

il est des circonstances où il le doit faire pour

les soutenir . Mais régulièrement parlant, qu'el-

les se tiennent tranquilles, et qu'elles croient

que tout va bien tant qu'on les laisse aller .

Un autre défaut, qui ne leur est pas moins

ordinaire, et qui ne manque pas moins d'a-

mour-propre, est de s'inquiéter, de s'alarmer,

de se désoler à la moindre faute qui leur

échappe, à la moindre épreuve qu'elles font

18.



318 MAXINES SPIRITUELLES.

de leur misère et de leur faiblesse . C'est un

grand secret dans la vie spirituelle , que savoir

se bien comporter au sujet des fautes journa-

lières où l'on tombe, et et à en faire un bon

usage . Entrons sur cela dans quelque détail .

Je suppose d'abord qu'on est dans la ferme

résolution de ne faire aucune faute de propos

délibéré, pour légère qu'elle soit . La disposi-

tion contraire me paraît incompatible avec la

véritable dévotion . J'appelle fautes de propos

délibéré, celles que l'on commet habituelle-

ment, le voyant, le sachant, n'ayant aucun

dessein de s'en corriger, ne faisant aucun re-

proche, ou étouffant les remords que la grâce

excite en nous. Il s'agit au reste ici des péchés

véniels, et des simples infidélités à la grâce .

Or, la première chose que Dieu met au cœur

des âmes qu'il appelle à l'intérieur , est une

inviolable fidélité à suivre en tout les inspira-

tions de la grâce, et à ne jamais agir avec vue

contre leur conscience. Aussi est-il très-rare

qu'elles tombent en ces sortes de fautes, qui,

si elles devenaient fréquentes, les feraient dé-

choir de leur état.

Les fautes donc auxquelles elles sont sujet-

tes , sont des fautes passagères, où il entre de

la lâcheté, du respect humain, de la vanité, de

la curiosité ; ou bien ce sont des fautes de pure

vivacité, de légèreté, d'inadvertance, d'indis-

crétion, d'humeur, de premier mouvement,



VINGT-UNIÈME MAXIME. 319

qui sont plutôt des imperfections de la nature,

que des fautes caractérisées .

Le premier avis que donnent là-dessus les

maîtres de la vie spirituelle , est de ne jamais

se troubler, quelque faute qu'on ait commise ,

parce que le trouble volontaire ne vient que

d'amour-propre . On s'étonne d'être tombé ; on

ne se croyait pas capable d'une telle faute ,

comme si l'homme, qui n'est que corruption ,

faiblesse et malice, devait être surpris de ses

chutes. L'étonnement entraîne le dépit secret,

la désolation, la tentation de tout quitter . Les

saints s'humilient de leurs fautes , mais ils ne

s'en troublent pas ; elles ne leur causent au-

cune surprise ; s'ils en avaient, ce serait de

n'en pas commettre de plus grandes, se con-

naissant tels qu'ils sont ; et ils remercient Dieu

sans cesse de sa bonté à les en préserver.

Une des causes du trouble où l'on entre, est

qu'on laisse travailler l'imagination sur la faute

commise; qu'on la grossit, qu'on l'exagère ,

qu'on en fait un monstre, quoique ce soit peu

de chose. Le démon se met souvent de la par-

tie , pour ébranler notre courage, pour nous

faire manquer nos communions, et nous jeter

dans la perplexité.

Pour obvier à ce travail de l'imagination et

à ses suites, le second avis est, quand on se

surprend dans une faute, de s'en repentir aus-

sitôt, et ensuite de n'y plus penser, sinon



320 MAXIMES SPIRITUELLES.

quand il faudra s'en confesser . Il est des per-

sonnes qui croient bien faire de s'occuper de

leurs fautes , de les porter partout, de n'avoir

d'autre objet devant les yeux. Elles ont tort :

ce souvenir n'est propre qu'à les affaiblir, à

les attrister, à les empêcher de bien s'acquitter

de leurs exercices ordinaires . Elles deviennent

scrupuleuses, et importunent sans cesse leur

confesseur.

Le troisième avis, qui est de saint François

de Sales, est de s'affliger de ses fautes par

rapport à Dieu qui en est offensé, et de s'en

réjouir par rapport à soi , à cause de l'humi-

liation qui nous en revient . Pratiquer ce con-

seil, qui est d'une grande perfection , c'est tirer

de nos chutes tout le profit que Dieu a en vue

en les permettant . Dans le dessein de Dieu,

nos offenses quotidiennes sont, pour ainsi dire,

un ingrédient qui entre dans la composition de

notre sainteté . Dieu sait bien y employer,

quand il veut, les crimes et les plus grands

désordres, comme il a fait pour David, pour

Magdeleine, pour Marie d'Egypte , pour tant

d'illustres pénitents de l'un et de l'autre sexe.

Pourquoi les fautes journalières , si l'on s'en

servait à acquérir la connaissance de soi-même,

la plus nécessaire après celle de Dieu; ne pro-

duiraient-elles pas le même avantage ? Réser-

vons à la maxime suivante le développement

de cette importante vérité.



VINGT-DEUXIÈME MAXIME. 321

VINGT-DEUXIÈME MAXIME.

En éprouvant qu'on ne peut rien,

On sent mieux le prix de la grâce ;

Et notre impuissance à tout bien

Nous convainc de son efficace.

Le premier but que Dieu se propose dans la

sanctification de l'homme est sa propre gloire.

En même temps qu'il nous ordonne de faire

tout ce qui dépend de nous, il veut que nous

reconnaissions que nous ne pouvons rien par

nous-mêmes, que nos efforts sont vains, que

nos meilleures résolutions ne sont suivies d'au-

cun effet, si sa grâce ne prévient et n'accom-

pagne toutes nos bonnes œuvres, et qu'inuti-

lement nous entreprenons d'élever l'édifice de

notre sainteté, si Dieu n'y met la première

main, s'il ne continue et n'achève l'ouvrage

avec notre coopération . Il y a plus , et c'est la

doctrine expresse de saint Paul : nous sommes

incapables de produire de notre propre fonds

aucune bonne pensée , aucun bon désir ; nous

n'avons pas même l'idée de la sainteté , ni de

ce qu'il faut faire pour l'acquérir. Ce sont là

autant de vérités de foi clairement exprimées

dans l'Écriture, décidées par l'Église , et si

bien défendues par saint Augustin contre les

pélagiens.



*322 MAXIMES SPIRITUELLES.

Dieu, jaloux de sa gloire , s'attache à con-

vaincre de cette vérité , par leur propre expé-

rience, tous les chrétiens qui travaillent à leur

salut , et à leur inspirer l'humilité , cette admi-

rable vertu qui est la mère de toutes les autres,

et sans laquelle, infectées par l'orgueil, elles

ne seraient pour nous qu'un titre de condam-

nation . Je dis par leur propre expérience ; car

que servirait-il pour la réforme de nos mœurs

de savoir que ce sont des vérités de foi, si nous

n'en avions une connaissance de sentiment que

la seule pratique peut donner ? Et que serait-ce

que l'humilité, si elle ne prenait sa racine

dans une intime conviction de l'àme fondée

sur une épreuve profonde et continuelle de sa

misère spirituelle.

Ce que Dieu fait en ce point à l'égard des

chrétiens en général , il le fait d'une manière

plus spéciale à l'égard des personnes intérieu-

res, dont il prend un soin particulier, et dont

il est plus jaloux, parce qu'elles lui appartien-

nent par une donation et une consécration

sans réserve. Comme il conduit ces personnes

immédiatement par son esprit, qu'il se charge

lui-même de leur sanctification, et qu'il leur

accorde de plus grandes grâces qu'aux autres,

il s'applique aussi à les convaincre plus inti-

mement qu'elles ne sont rien , qu'elles ne peu-

vent rien, que c'est lui qui pourvoit à tout,

qui fait en elles tout le bien , et qu'il n'a besoin



VINGT-DEUXIÈME MAXIME . 323

que de leur abandon et de leur obéissance .

Mais comment s'y prend-il pour les amener

à ce sentiment de leur absolue et totale im-

puissance, et à cette dépendance parfaite de

la grâce ? Premièrement, il s'empare de leurs

facultés, et il ne leur en laisse plus la libre

disposition par rapport aux choses spirituelles .

Elles se sentent comme liées et incapables

d'exercer ni leur mémoire, ni leur entende-

ment, ni leur volonté sur aucun objet parti-

culier ; il ne leur permet aucune vue, aucun

projet ; et si elles conçoivent quelque dessein

autrement que par son inspiration , il se plaît

à le déconcerter et à le renverser . Il leur ôte

toute pratique, toute méthode , qui serait de

leur choix ; il leur interdit tout propre effort;

il ne souffre pas même qu'elles s'appliquent

comme les autres à l'acquisition de telle ou telle

vertu, ni qu'elles fassent usage pour cela des

moyens connus. Mais il se réserve de les gou-

verner et de les sanctifier à sa manière, de

leur prescrire à mesure ce qu'elles doivent

faire ou éviter, d'infuser lui-même dans leur

âme l'habitude des vertus, sans qu'elles puis-

sent se flatter d'y avoir contribué, sans qu'elles

sachent même les avoir, et de leur en faire

pratiquer les actes dans les circonstances et

par les moyens qu'il lui plaira . Etat infiniment

gênant et humiliant pour l'homme, qui mor-

tifie extrêmemement son amour-propre, qui

l'assujettit à la plus exacte fidélité et où il ne



324 MAXIMES SPIRITUELLES
.

peut se maintenir sans un grand amour et un

courage à toute épreuve.

Secondement, il les humilie par les fautes

dans lesquelles il permet qu'elles tombent,

surtout lorsqu'il voit qu'elles comptent sur

elles-mêmes, lorsqu'elles ont formé quelque

bon propos sur lequel elles s'appuient. Ces

fautes , à la vérité, ne sont que faiblesse ; mais

c'est justement leur faiblesse qu'il veut leur

faire sentir. Semblable à une mère qui aban-

donne exprès son enfant à lui-même, et lui

laisse faire des chutes qui ne sont pas dange-

reuses, afin qu'il reconnaisse le besoin qu'il a

d'elle, et qu'il apprenne à ne la pas quitter,

we pouvant faire un pas sans tomber, ni se re-

Fever après sa chute.

Ces fautes de pure fragilité deviennent plus

fréquentes, et en apparence plus considéra-

bles, à mesure que l'âme avance . Elle se croyait

guérie de tel ou tel défaut, et elle s'y voit su-

jette plus que jamais ; elle croyait ses passions

soumises et domptées, elle en sent intérieure-

ment les plus vives révoltes . Elle ne fait pas

ce qu'elle veut, elle fait le mal qu'elle ne veut

pas. Elle se complait dans la loi de Dieu selon

l'homme intérieur , mais elle voit dans ses mem-

bres une autre loi qui combat contre la loi de

l'esprit et la tient captive sous la loi du pé-

ché (1) . Après tant de faveurs qu'elle a reçues

1) Rom., vii, 22 , 23.



VINGT-DEUXIÈME MAXIME. 325

de Dieu, après tant de protestations qu'elle lui

a faites, elle a honte d'elle-même, se voyant

sujette à tant de misères, et elle désespère de

pouvoir jamais se vaincre et se corriger.

Cette guerre cruelle que se font au dedans

d'elle l'homme nouveau et le vieil homme,

guerre oùelle croit que l'homme nouveau a le

dessous, l'oblige à s'écrier : Malheureux queje

suis, qui medélivrera du corps decette mort(1) ?

Elle entend par cette mort sa vie actuelle qui

lui cause un tourment plus dur que la mort, et

qu'elle prend pour une mort continuelle à la

vie de la grâce . Toutes les violences que je me

suis faites, tant d'oraisons, tant de jeûnes, tant

de veilles, tant d'austérités ne m'ont servi de

rien pour abattre mon ennemi. Qui me déli-

vrera donc? Cela n'est pas en mon pouvoir, et

je ne puis rien ajouter à ce que j'ai fait. Ah ! ce

sera la grâce de Jésus-Christ mon Sauveur (2).

Elle seule est assez puissante pour opérer ce

prodige.

C'est à cetteconfession du pouvoir de lagrâce

et de l'impuissance de la volonté humaine,

que Dieu prétend réduire l'âme : il veut qu'elle

avoue que sa délivrance est un pur bienfait,

et qu'elle n'y a d'autre part que de l'avoir at-

tendue de lui avec confiance. Voilà comme

Dieu se glorifie en cette âme, ne lui laissant

(1) Rom., VII, 24.
-

(2) Ibid. , vi , 25.

19



526 MAXIMES SPIRITUELLES .

aucun appui en sa propre force , et l'obligeant,

par le sentiment de ses maux et de ses vains

efforts pour s'en délivrer, à reconnaître que sa

guérison vient uniquement du céleste mé-

decin.

Entrons donc dans ces vues de Dieu ; et fai-

sons en sorte que nos fautes , que nos tenta-

tions , que le sentiment de notre misère tour-

nent à sa gloire, par l'humiliation qui nous en

revient, par l'aveu de notre impuissance , et par

une confiance entière en sa bonté. Gémissons ,

mais ne nous désolons pas. Les gémissements

viennent de Dieu ; la désolation vient de l'a-

mour-propre. Humilions-nous, mais paisible-

ment, sans impatience, sans dépit. Désespé-

rons de nous-mêmes ; mais attendons tout de

Dieu . Il viendra à notre secours ; mais ce ne

sera que quand, lassés , épuisés, voyant que tout

est inutile, nous recourrons à lui seul.

Les chrétiens ordinaires sentent bien le prix

de la grâce ; mais comme ils y joignent leur

propre industrie, et que Dieu bénit leur tra-

vail, ils n'en sentent pas tout le prix . Demême,

quand ils font quelque faute ils en sont hu-

miliés ; mais en même temps ils sentent qu'il

ne tenait qu'à eux de résister ; ils se rendent

témoignage qu'ils ont combattu avant que de

se rendre . Aussi leurs chutes sont-elles tout à

fait volontaires ; et ils voient qu'il dépend d'eux

de se relever, que la grâce les en presse, et



VINGT-DEUXIÈME MAXIME . 327

qu'ils ne l'écoutent pas , parce qu'ils ne veu-

lent pas l'écouter : ce qui fait qu'ils n'ont pas

une connaissance parfaite de leur faiblesse.

Comment l'auraient-ils, puisqu'ils ont toujours

la conscience de leur force active , jusque dans

leurs chutes, dont ils savent qu'ils pouvaient

se garantir ? Ce sont des hommes qui ont un

usage libre de leurs facultés .

Il n'en est pas ainsi des âmes intérieures ,

lorsqu'elles sont entrées dans l'état passif ce

sont de vrais enfants à qui Dieu ne laisse

d'autre sentiment que celui de leur faiblesse,

et qui ne sont forts que de sa force. Il faut

pourtant se souvenir qu'ils n'en viennent là

qu'après avoir épuisé toute leur force active

dans tous les genres de pratiques intérieures

et extérieures. Car ce serait une grande illusion

de s'imaginer que Dieu favorise le moins du

monde la paresse, l'indolence et l'inaction .

Dans cet état d'enfance , s'ils font le bien , la

grâce le fait tellement avec eux, qu'il n'y a au-

cun travail sensible de leur part, parce qu'ils

sont dépouillés de toute activité propre. Ils

coopèrent cependant, mais d'une coopération

qui leur est comme imperceptible, et qui a

pour principe le don qu'ils ont fait à Dieu de

leur libre arbitre, afin qu'il en disposât à son

gré. Ils sont portés dans la voie de la perfec-

tion comme un enfant par sa mère, mais c'est

après s'être jetés d'eux-mêmes dans les bras de



330 MAXIMES SPIRITUELLES.

il les désolerait, les désespérerait et les expose-

rait à perdre la raison , ou même àse détruire.

On en avu de tristes exemples.

Que faut-il donc qu'il fasse ? Qu'il entre dans

les vues de Dieu, qui sont de faire mourir en

elles l'amour-propre, et de ne leur laisser aper-

cevoir aucune ressource en elles -mêmes, ni

pour faire le bien, ni pour éviter le mal ; quoi-

qu'elles assurent qu'elles ont consenti, qu'il

se garde bien de les croire ; et que durant

quelque temps il décide hardiment qu'elles

n'ont pas consenti ; qu'ensuite il les réduise à

dire simplement ce qu'elles ont éprouvé, sans

leur permettre de s'en accuser comme d'un

péché ; qu'il les oblige de soumettre leur juge-

ment au sien, et d'approcher de la sainte table,

malgré leurs répugnances et leurs frayeurs .

Jamais ces âmes n'ont été plus pures, que

quand elles se croient ainsi toutes couvertes de

péchés; jamais elles n'ont été plus humbles,

plus obéissantes, plus mortes à leur propre

esprit , moins confiantes en elles-mêmes. Il y a

tant de marques assurées de la conduite de

Dieu sur elles, qu'il faut être bien éclairé pour

ne les pas connaître, ou bien craintif et irré-

solu, pour ne pas s'y rendre . Alors l'uniqne

parti à prendre serait de renoncer à leur direc-

tion , et de les adresser à d'autres.



VINGT-TROISIÈME MAXIME . 334

VINGT-TROISIÈME MAXIME.

Qu'aimer soit notre unique loi ;

Posséder Dieu, notre partage ;

Ici , dans l'ombre de la foi ,

Au ciel sans voile et sans nuage..

La loi chrétienne est une loi d'amour : tout

s'y réduit à l'amour de Dieu . Nous devons

l'aimer pour lui-même, nous aimer en lui, et

aimer le prochain par rapport à lui . Dieu est

le principe d'où tout part, la fin où tout doit

tendre, le centre qui doit tout réunir ; et

l'amour, dit saint Augustin , est le seul culte

qu'il exige et qu'il agrée. Croire simplement

n'est pas l'honorer ; les démons croient et trem-

blent (1) . L'espérance sans amour ne suffit pas ,

parce qu'elle s'arrête aux promesses de Dieu ,

sans aller jusqu'à lui . Il n'y a que la charité

qui l'atteigne , qui s'unisse à lui, et se repose en

lui comme dans le souverain bien . Que sert la

pratique des œuvres extérieures , si le cœur ne

l'anime et ne la vivifie ? Les hommes ne font

attention qu'aux démonstrations, et ils jugent

du cœur par elles, parce qu'ils ne peuvent

(4) Jacob, 11, 3.



332 MAXIMES SPIRITUELLES.

pénétrer plus avant. Mais Dieu regarde le

cœur (1) , dit l'Écriture ; et c'est par les senti-

ments du cœur qu'il apprécie le reste .

L'amour est la seule disposition qui nous

rende le joug du Seigneur doux et son fardeau

léger. La crainte nous fait sentir tout le poids

de la loi ; l'espérance ne l'allége qu'en partie ;

l'amour seul le fait disparaître. On n'a nulle

peine, dit saint Augustin , à faire ce qu'onaime,

ou si on y trouve quelque peine, on l'aime. L'a-

mour appréhende toujours de n'en pas faire

assez ; il compte pour rien ce qu'il fait, et il

aspire à en faire davantage. L'amour ne con-

naît point de bornes ; il est toujours suscep-

tible d'accroissement, surtout si son objet est

infiniment aimable. Aimer un tel objet est à la

fois un motif et un moyen de l'aimer davan-

tage. Plus on l'aime, plus on le connaît ; et

plus on le connaît, plus on désire de l'aimer :

en sorte que la connaissance et l'amour s'aug-

mentent à l'infini l'un par l'autre .

L'âme ne jouit de la véritable liberté des

enfants deDieu, qu'autant qu'elle aime. Aimez,

dit encore saint Augustin, et faites ce que vous

voudrez. Vous ne voudrez jamais rien de con-

traire à l'amour, ni par conséquent decontraire

à une loi toute fondée elle-même sur l'amour.

Saint Paul dit dans le même sens que la loi

(1) 1. Reg., xvi, 7.



VINGT-TROISIÈME MAXIME. 333

n'est point établie pour le juste (1) . Quel besoin

a-t-il d'une loi extérieure? Il en trouve tous les

préceptes dans son cœur. Non-seulement il y

trouve la loi , mais la perfection de la loi . Car

l'amour ne lui permet point de s'arrêter à ce

que Dieu ordonne ; il le fait passer à ce qui

lui est agréable, à ce qu'il désire, à ce qu'il

conseille, sans en faire un commandement

exprès. L'amour est sa règle, sa pente et son

poids ; en le suivant il ne fait que ce qu'il

serait fâché de ne pas faire. Il est donc parfai-

tement libre ; car la liberté consiste à faire ce

qu'on veut et à vouloir ce qu'on fait.

Amour d'autant plus pur, que le cœur qui

en est possédé, se dégage de ses propres in-

térêts et se porte vers l'objet aimé, sans aucun

retour sur soi-même. Cette pureté d'amour

est la chose à laquelle Dieu travaille sans re-

lâche à élever l'âme qui s'est donnée à lui ;

toutes les faveurs dont il la comble, toutes

les épreuves par lesquelles il l'exerce , tous

les sacrifices qu'il exige d'elle , ne tendent

qu'à épurer son amour et à le dégager de

tout alliage ; en sorte qu'on peut définir la

voie intérieure, non un état de pur amour,

mais un état de tendance continuelle au put

amour.

Si l'on dit que la tendance au pur amour est

(1) I. Tim. , 1, 9.
19.



334 MAXIMES SPIRITUELLES .

aussi l'objet de la voie ordinaire , j'en convien-

drai sans peine. Mais je prie qu'on remarque

la différence, qui est que dans la voie ordinaire

l'homme , conservant le domaine de sa liberté,

mêle sa propre activité à l'opération divine ;

ce qui ne permet pas à cette opération de pro-

duire son effet dans toute son étendue ; au

lieu que dans la voie passive ou intérieure ,

l'homme ayant transporté à Dieu tout droit sur

son libre arbitre, Dieu agit sur lui avec plus

d'empire ; rien ne gêne ni ne restreint son

opération, qui par cette raison déploie toute son

efficacité . Il est difficile, pour ne pas dire im-

possible, que cette différence soit bien sentie de

ceux qui ne sont pas dans l'état passif, quel-

que parfaits qu'ils soient d'ailleurs . Mais elle

n'en est pas moins réelle ; et il y aurait de la

témérité à donner sur cela le démenti aux

saints qui ont parlé d'après leur expérience .

Il ne faut pas, au reste, s'effaroucher de la

notion du pur amour, comme si elle était con-

traire à l'espérance chrétienne. Ceux qui dans

leurs écrits ont donné lieu de le croire, se sont

mal expliqués, ou ont été mal entendus. La

charité ici-bas n'exclut pas, ni ne peut jamais

exclure l'espérance . Ce qu'on aime, on désire

de le posséder, tant qu'on ne le possède pas

non-seulement on le désire, mais on l'espère

en vertu des promesses de Dieu, et l'on se fait

un devoir de l'espérer cause du comman



VINGT-TROISIÈME MAXIME. 335

dement très-exprès qu'il en fait à tous ses en-

.ants. L'amour de Dieu, à quelque degré qu'il

soit porté, n'est pas ce qui exclut l'espérance,

mais c'est la possession même de Dieu ou l'as-

surance de le posséder . Cette possession n'a

lieu que dans le ciel, et cette assurance que

dans le purgatoire. Mais sur la terre, où la

jouissance de Dieu n'est jamais ni parfaite ni

assurée, et où l'on ne peut pas même se ré-

pondre d'être en état de grâce, ni d'être sauvé

à moins d'une révélation spéciale, comment

la charité pourrait-elle bannir d'un cœur l'es-

pérance chrétienne? Il faudrait pourcela entrer

dans un désespoir absolument incompatible

avec l'amour.

La charité suppose toujours ici-bas les deux

autres vertus théologales ; et bien loin de les

détruire, elle les perfectionne en se perfection-

nant elle -même . Ce qui détruirait en nous la

foi ou l'espérance, y détruirait à plus forte

raison la charité . Il est donc absurde de penser

que les épreuves qui ont pour objet de purifier

l'amour, puissent affaiblir le moins du monde

l'espérance. Il est absurde de supposer un éta!

ou même un acte d'amour pur, qui renferme

un renoncement à l'espérance ; quoique le

motif de cette dernière vertu n'influe en rier

dans cet acte, elle n'en subsiste pas moins a

fond du cœur. En un mot, la foi, l'espérance



336 MAXIMES SPIRITUELLES.

et la charité demeurent ( 1 ) dans les plus grands

saints jusqu'à la fin de leur pèlerinage . Ce n'est

qu'au terme que la foi cesse, parce qu'on ne

croit plus, mais qu'on voit ; que l'espérance

cesse, parce qu'on possède ou qu'on est assuré

de posséder ; et que la charitérègneseule, parce

qu'en effet, dans le ciel il n'y a plus d'exercice

quepour elle. Telle est la doctrine desaintPaul ,

qui est d'ailleurs fondée sur l'essence même et

la définition des trois vertus théologales.

Qu'on ne m'objecte point les sacrifices aux-

quels Dieu pousse les âmes dans les épreuves

extrêmes. Par ces épreuves, Dieu ne prétend

pas purifier l'amour au préjudice de l'espé-

rance ; il serait en cela contraire à lui-même ;

mais en purifiant l'amour, il se propose en

même temps de purifier l'espérance, et d'ame-

ner l'âme à mettre la gloire et la volonté de Dieu

au-dessus de tout propre intérêt : ce qui n'en-

gage pas l'âme à renoncer à son bonheur, mais

à le subordonner comme cela doit être, au bon

plaisir de Dieu, et à ne le vouloir que par le

motif de bon plaisir.

On aurait mieux fait peut-être de ne jamais

traiter ces matières extrêmement délicates , et

difficiles à exposer ou mème à saisir avec la

dernière précision . Les âmes n'ont pas besoin

(1) I. Cor. , xi , 13.



VINGT-TROISIÈME MAXIME. 337

d'être éclaircies d'avance là-dessus, parce que

celles que Dieu appelle à ce grand sacrifice

sont très-rares ; et que quand elles sont dans le

cas , leur état de trouble et d'obscurité est tel ,

qu'elles ne pourraient faire alors aucun usage

des lumières acquises auparavant . Quant aux

directeurs de ces âmes, Dieu ne manque ja-

mais, pourvu qu'ils le consultent dans l'oraison,

de leur donner tout ce qui est nécessaire pour

les bien conduire ; et les meilleurs livres ne

leur serviraient de rien, s'ils n'en puisaient

l'intelligence dans leur union avec Dieu . Mais

comme ce sujet, le plus relevé de toute la vie

intérieure, a fait beaucoup de bruit vers le

commencement de ce siècle, et que d'une con-

damnation très-juste, beaucoup de gens ont pris

occasion de se prévenir contre des choses enten

dues de peu de personnes ; j'ai cru devoir m'en

expliquer ici en peu de mots, qui suffisent pour

redresser les idées et dissiper les préjugés .

Le grand et l'inestimable avantage de l'a-

mour est de nous conduire à la possession

éternelle de Dieu ; cet avantage n'appartient

qu'à lui seul. La foi et l'espérance ne suffisent

pas pour nous ouvrir la porte du ciel, si la cha-

rité ne s'y joint . L'amour nous met même dès

cette vie dansune espèce de possession de Dieu;

car l'aimer, c'est commencer déjà à le posséder ,

Onpeut aimer tous les autres biens sans les pos-

séder, et l'on peut les posséder sans les aimer.



338 MAXIMES SPIRITUELLES .

Mais Dieu , qui est le souverain bien , a cela de

propre, que son amour ne peut être séparé de

sa possession, ni sa possession de son amour.

Lajouissance qu'on a ici-bas est imparfaite,

sans doute, puisque tout s'y passe sous le vofle

de la foi. Mais le cœur goûte Dieu, il en est

rempli, il n'a que du dédain et du mépris pour

tout autre objet ; et s'il lui reste encore quel-

que désir, ce ne peut être que celui d'une

jouissance plus pleine et plus assurée. Oui ,

l'amour de Dieu, quand il est à un certain de-

gré, fixe dès cette vie toutes les agitations du

cœur humain : on est en paix, et rien ne peut

troubler cette paix, tant qu'on se maintient

dans l'amour qui en est le principe.

Mais qui sont ceux en qui l'amour se trouve

au degré suffisant, pour leurdonner dans cette

terre d'exil un avant-goût du bonheur de la

patrie? Ce sont principalement les âmes inté

rieures, les âmes à qui convient spécialement

le titre d'enfants de Dieu, parce qu'elles sont

conduites par son esprit, et qui à titre d'en-

fants ont déjà quelque part à l'héritagede leur

père. Les autres participent à ses grâces et à ses

dons; mais celles-ci entrentdéjà dans une jouis-

sance anticipée de l'essence divine. Comme

elles se sont totalement livrées à Dieu, Dieu se

donne aussi à elles il se les unit ; il les as-

socie à cette immobilité de paix et de repos

dont iljouit en lui-même.

:



VINGT-QUATRIÈME MAXIME . 339

Et la preuve en est, que tous les événe-

ments d'ici-bas, de quelque naturequ'ils soient,

ne leur causent ni joie, ni tristesse ; elles voient

du même œil tout ce qui leur arrive, et mal-

gré quelque légère agitation sur la surface ,

leur fond demeure toujours imperturbable.

J'en appelle sur cela aux expériences des

saints . Vit-on jamais des âmes plus égales , plus

tranquilles ? Dans les états les plus doulou-

reux , les plus crucifiants, quel calme , quelle

sérénité ! Est-ce le fruit de leurs réflexions et

des efforts qu'ils font en ces moments pour se

vaincre? Non, ils doivent cela à la possession

de Dieu , qui remplit tellement leur cœur, qu'il

n'y laisse point d'accès à aucun sentiment

étranger, à aucun retour sur eux-mêmes

VINGT-QUATRIÈME MAXIME.

Prions sans cesse le Seigneur

De graver au fond de notre âme,

Pour sa gloire et notre bonheur,

Ces maximes en traits de flamme.

Quoique ces dernières paroles ne soient pas

énoncées en forme de maxime, elles contien

nent néanmoins trois grandes vérités, par

l'exposition desquelles je terminerai cet écrit,

La première est que par la prière on peut



328 MAXIMES SPIRITUELLES .

Dieu, dont pour rien au monde ils ne veulent

se retirer . Ils n'avancent pas à la voile et à la

rame, comme les autres ; mais le vent seul

enfle leurs voiles et les pousse : c'est la com-

paraison de sainte Thérèse. Or, celui qui rame

contribue sensiblement par son travail à son

avancement, et il a droit de se l'attribuer en

partie. Mais celui que le vent seul fait aller,

ne peut méconnaitre qu'il lui doit tout : ce

qu'il y met de son côté est seulement de dé-

ployer la voile, de bien prendre le vent, et de

s'y laisser aller sans résistance . Ainsi , dans

l'état passif, on sent mieux tout le prix et toute

l'efficacité de la grâce.

Les âmes en cet état ont aussi un sentiment

plus vif et plus profond de leur faiblesse dans

les fautes où elles succombent, parce qu'elles

n'y succombent en effet que par faiblesse . Elles

ne veulent pas les commettre ; elles forment

à ce sujet les résolutions les plus sincères;

elles multiplient les prières et les austérités ;

et néanmoins elles tombent ; et Dieu ne le

permet que pour les humilier et les anéantir

à leurs propres yeux. Je le répète : il ne s'agit

pas ici de fautes grossières ; il faudrait, pour

qu'elles y tombassent, qu'elles se fussent au-

paravant retirées de Dieu . Mais tant qu'elles

sont fidèles à lui demeurer abandonnées, tant

qu'elles ne se permettent pas avec vue la

moindre imperfection, et qu'elles ne serelâchent



VINGT-DEUXIÈME MAXIME .
329

sur aucun de leurs exercices de piété, leurs

chutes n'ont rien de considérable en soi ; elles

ne sont qu'extérieures et apparentes, parce que

leur volonté n'y a point de part. Elles peuvent

dire comme l'Apôtre : Ce n'est pas moi qui ai

fait cela; mais le péché qui habite en moi. Et

c'est ce foyer qu'elles s'efforcent d'étouffer sans

pouvoir en venir à bout, qui les couvre de con-

fusion, qui leur inspire une sainte horreur

d'elles-mêmes d'autant plus qu'elles croient

donner leur consentement à ce qui se passe en

elles, quoiqu'elles soient très-éloignées de le

donner. Aussi Dieu ne les met-il dans cet état

si humiliant et si crucifiant pour la nature, que

quand elles sont déjà bien avancées , et que

leur volonté est pour ainsi dire confirmée dans

le bien par la longue habitude de la pratiquer.

Rien n'est plus réel, ni même plus commun

parmi les âmes intérieures, que cet état, quoi-

qu'il soit inexplicable ; et si les directeurs ne

sont pas au fait, ils s'exposent à de grandes

méprises , capables de jeter ces âmes dans le

désespoir. Il est vrai qu'elles ne veulent pas

pécher et qu'elles font tout ce qui dépend

d'elles pour ne pas pécher ; et néanmoins il

leur échappe des choses où se trouve l'appa-

rence du péché ; elles se les reprochent et s'en

accusent, comme d'autant de péchés . Si le

confesseur avait alors l'imprudence de donner

dans leurs idées, et de déciderqu'elles pèchent,



340 MAXIMES SPIRITUELLES.

obtenir d'être du nombre des âmes intérieures :

la seconde, que ces âmes sont celles qui ren-

dent le plus de gloire à Dieu : la troisième,

qu'elles sont sans comparaison les plus heu-

reuses .

Je suppose qu'un chrétien ayant pris dans la

lecture de cet ouvrage ou de quelque autre une

idée de la vie intérieure, conçoive un ardent

désir de vivre de cette vie divine . Ce désir qui

vient manifestement de Dieu, est un commen-

cement d'intérieur. Qu'il entretienne cette

étincelle par des prières ferventes et assidues ;

qu'il s'offre à Dieu de tout son cœur, non une

fois en passant, mais tous les jours, et plu-

sieurs fois le jour ; qu'il le supplie de lui ouvrir

le chemin qui doit l'introduire dans cette terre

promise ; qu'il réitère ses communions, qu'il

fasse de bonnes œuvres, qu'il remplisse les de-

voirs de son état, qu'il souffre les peines qui y

sont attachées , à l'intention d'obtenir cette

grâce; il est certain qu'il l'obtiendra. Car Dieu

n'a pas mis dans le cœur de ce chrétien un pa-

reil désir, pour qu'il reste sans effet ; s'il s'em-

presse à la poursuite d'un si grand bien, c'est

Dieu qui est l'auteur de cet empressement; s'il

fait tout ce qui dépend de lui pour y parvenir,

c'est Dieu qui l'y excite, qui l'anime et le sou-

tient. Il obtiendra donc ce qu'il désire , pourvu

qu'il continue à le demander et qu'il ne se re-

bute pas. Dieu pourrait-il rejeter une àme qui



VINGT-QUATRIÈME MAXIME . 341

veut être toute à lui, et qui ne le veut qu'autant

qu'il lui en inspire la volonté ?

Néanmoins qu'il prenne garde de s'échauffer

l'imagination , qu'il ne mette pas d'inquiétude

ni d'impatience dans sa poursuite ; mais qu'il

prie en paix, et qu'il attende en paix l'effet de

sa prière. Dieu a son moment marqué pour

l'exaucer ; qu'il ne cherche point à hâter ce

moment par des vœux trop empressés . S'il

mettait au contraire de la froideur, de la négli、

gence, de l'indifférence dans sa prière, ce serait

une marque qu'il n'a ni l'idée, ni le désir du

bien qu'il demande.

Mais s'il prie comme il faut, Dieu prendra

enfin possession de son âme, ou tout à coup,

ou par degrés. Si c'est tout à coup , il en aura

à l'instant même une assurance entière, par le

changement subit qui se fera en lui . Si c'est

par degrés, qu'il suive pas à pas l'opération de

la grâce, et qu'il soit extrêmement fidèle : car

tout dépend de là . Une fois introduit dans la

voie, il n'a plus qu'à marcher, dirigé au dedans

par l'esprit de Dieu, et au dehors par le ministre

qui prend soin de sa conscience.

Il est peu de chrétiens qui ne reçoivent quel-

que semence de vie intérieure , soit lorsqu'ils

reviennent sincèrement à Dieu, même après

de longs et de grands égarements : car la

grâce tend toujours à ce but . S'ils savaient ou

s'ils voulaient cultiver cette semence ; si les



342 MAXIMES SPIRITUELLES .

directeurs, intérieurs , eux-mêmes, se don-

naient tout le soin nécessaire pour la dévelop-

per, ils ne tarderaient pas les uns et les autres

à voir le fruit de leur travail ; et dans ces pre-

miers commencements, la chose n'éprouverait

presque aucune difficulté. La plupart des obs-

tacles viennent des idées fausses ou imparfai-

tes pu'on se forme de la dévotion aussitôt qu'on

l'a embrassée, et où l'on fait entrer beaucoup

de pratiques, beaucoup de méthodes, beau-

coup d'activité , beaucoup de propre esprit et

de propre volonté. Ils viennent encore de l'ha-

bitude qu'on a prise de servir Dieu d'une cer-

taine façon, suivant un certain plan auquel

on s'est Exé, et qui gêne les opérations de la

grâce ; habitude à laquelle il est presque im-

possible de renoncer à un certain âge . Ils vien-

nent aussi des préjugés qu'on a conçus contre

la vie intérieure , comme étant une voie ex-

traordinaire , dangereuse, sujette à mille illu-

sions. Enfin l'obstacle vient souvent des direc-

teurs eux - mêmes , qui , pour de pareilles

raisons, ou parce qu'ils ne veulent pas prendre

la peine nécessaire, ou parce qu'ils craignent

d'exposer leur réputation, ferment l'entrée de

l'intérieur aux âmesqui sont sous leurconduite.

Si les uns et les autres avaient quelque zèle

pour les intérêts de Dieu, ils penseraient bien

différemment ; car la plus grande gloire qu'on

puisse lui procurer est sans contredit de se



VINGT-QUATRIÈME MAXIME. 343

consacrer tout à fait à lui, afin qu'il nous con-

duise comme il lui plaira. En effet, c'est Dieu

qui alors se glorifie lui-même dans ces âmes,

où il ne rencontre aucune résistance . Et peut-

on douter qu'il ne se glorifie de la manière la

plus excellente, et selon toute l'étendue de

ses desseins, dès que rien ne s'y oppose du

côté de la créature ? Il en a la volonté, les

moyens sont en son pouvoir, l'emploi de ces

moyens ne peut être gêné que par la liberté

humaine ; et cette gêne n'a plus lieu , dès que

l'homme remet franchement sa liberté entre

les mains de Dieu .

De plus, la gloire de Dieu consiste dans le

libre assujettissement de notre volonté à la

sienne . Si donc cet assujettissement est absolu,

s'il s'étend à tout sans exception , s'il est cons-

tant et ne se dément jamais, la gloire que Dieu

en tire est aussi grande qu'elle puisse être : car

la créature ne peut lui rien donner au delà.

Ce qui glorifie Dieu, c'est notre sanctifica-

tion ; et plus Dieu agit dans une âme par sa

grâce, plus cette àme est sanctifiée . Or, dans

quelle âme Dieu agit-il d'une manière plus li-

bre, plus efficace, plus indépendante que dans

celle qui l'a établi le maître de ses facultés,

qui les tient continuellement soumises à son

action, et qui ne se réserve que l'attention la

plus soutenue à écouter sa voix, et la fidélité

la plus exacte à la suivre ? Si elle persévère



344 MAXIMES SPIRITUELLES .

jusqu'à la fin dans cette disposition , n'est-il pas

évident que Dieu l'élèvera au degré de sainteté

qu'il lui a destiné, et qu'il se procurera toute

la gloire qu'il attend d'elle ?

Ce qui glorifie Dieu encore, est de ne voir

que lui en toutes choses ; de rapporter tout à

lui, de n'envisager que ses intérêts et d'y sub-

ordonner les nôtres, de recevoir également

de sa main, comme Job, les biens et les maux,

et de le bénir de tout . Or, c'est ce que fait

l'âme intérieure. Son œil , c'est-à-dire son in-

tention, est simple ; il est toujours tourné vers

Dieu, il est pur ; nulle vue, nul intérêt créé ne

souille son regard. La disposition de cette âme

est une sainte indifférence pour ce qui la tou-

che ; tout ce qui vient de Dieu lui est bon,

parce qu'il lui vient de Dieu ; de quelque croix

qu'il la charge, à quelques épreuves qu'il la

soumette , elle est aussi contente que lorsqu'il

la comble de biens ; parce que son vrai , son

unique bien est le bon plaisir de Dieu.

Enfin, la gloire que Dieu reçoit de ces âmes

dans le ciel est proportionnée à celle qu'elles

lui ont rendue sur la terre . C'est alors que con-

sommées dans la charité , que ravies à la vue

de celui auquel elles se sont dévouées, lors-

qu'elles ne le connaissaient que par la foi, elles

lui offriront pendant l'éternité un tribut inap-

préciable d'adoration , d'actions de grâces , de

louanges et d'amour. Comme leur immration



VINGT-QUATRIÈME MAXIME. 345

a eu une conformité particulière avec le sacri-

fice de Jésus-Christ, il en reviendra à Dieu une

gloire spéciale, du même genre que celle qu'il

reçoit de l'humanité sainte de son Fils unique .

Ce qu'on peut assurer , c'est qu'il n'y aura nulle

comparaison entre cette gloire et celle qu'il re-

cevra du reste des élus.

Mais la gloire que la créature rend à son au-

teur est la règle et la mesure de sa propre

félicité. Qu'on estime donc, s'il est possible,

quel sera dans le ciel le bonheur de ces âmes.

Tout ce que j'en puis dire, est que Dieu se

donnera à elles comme elles se sont données

à lui. Or elles s'y sont données sans aucune

réserve, de toute la plénitude de leur cœur.

Dieu donc n'épargnera rien pour les récom-

penser. Elles se sont données à lui en créatures

bornées, faibles et imparfaites ; il se donnera

à elles en Dieu infiniment grand , infiniment

puissant, infiniment riche, libéral et magnifi-

que. Elles ne l'ont aimé qu'en créatures, et

selon l'étroite capacité de leur cœur ; il les

aimera en Dieu, d'un amour autant au-dessus

du leur, que l'Etre incréé est au-dessus de

l'être sorti du néant. Il leur sera, si je l'ose

dire, dévoué et consacré, comme elles le lui

ont été. En un mot, il leur rendra tout pour

tout, mais un tout immense et infini , pour un

tout limité et fini . Les autres bienheureux ont

donné avec mesure; ils recevront avec mesure.



346 MAXIMES SPIRITUELLES.

Ceux-ci ont donné sans mesure ; ils recevront

aussi sans mesure . Une justice miséricordieuse

règlera la récompense des premiers; un amour

pur , généreux , prodigue jusqu'à l'extrême

profusion, présidera à la récompense des sé-

conds. Qui, cette profusion irait jusqu'à épuiser

les richesses de Dieu, si elles n'étaient inépuisa-

bles. Tel est le bonheur qui les attend au ciel .

Que ces âmes soient encore heureuses ici-

bas, autant que le comporte la condition de

la vie présente, qui peut en douter ? Qu'est- ce

que le bonheur, sinon l'amour et la possession

du souverain bien ? Or, elles aiment le souve-

rain bien : elles le possèdent dès cette vie selon

toute la capacité de leur cœur; Dieu le remplit,

et n'y laisse de place pour nul autre désir.

Rien ne les attire, rien ne les flatte de ce que

la terre offre d'honneurs, de richesses et de

plaisirs ; elles jouissent d'un bien qui leur fait

mépriser tous les autres. Et ce bien sont-ce les

dons de Dieu, ses faveurs, ses consolations ?

Nullement. Elles les reçoivent avec reconnais-

sance, quand il lui plaît de leur en faire part;

mais elles ne le désirent pas, elles ne s'y at-

tachent pas; elles ne s'affligent pas de s'en voir

privées. Ce bien , c'est Dieu lui-même, qui est

infiniment au-dessus de tous ses dons.

Qu'est-ce encore que le bonheur? C'est la

paix du cœur. Or, cette paix ne les quitte ja

mais. Paix intime, paix inaltérable, paix au



VINGT-QUATRIÈME MAXIME . 347

dessus de tout sentiment, paix indépendante

des vicissitudes , non-seulement de la vie hu-

maine, mais de la vie spirituelle ; paix qui sub-

siste dans leur fond , malgré toutes les tenta-

tions, toutes les épreuves ; paix attachée aux

croix mêmes qu'elles portent, et sans lesquelles

elles ne voudraient pas vivre . Cela est incom-

préhensible, mais cela est vrai.

Voulez -vous savoir si ces âmes sont heureu-

ses ? Demandez-leur si pour rien au monde

elles voudraient changer de situation , adoucir

leurs peines, sortir de l'ordre de la volonté

divine ; si elles désirent même que Dieu les

soulage et mette fin à leurs souffrances. Elles

vous répondront que non , qu'elles sont con-

tentes , et que leurs vœux sont remplis , pourvu

queDieu se glorifie en elles comme il lui plaira.

Trouvez-moi dans cette vie un autre bonheur

comparable à celui-là ; il n'y en a point . Celui

de l'innocence est grand ; celui de la pénitence

sincère et amoureuse l'est aussi, celui de la

sainteté chrétienne ordinaire l'est davantage.

Mais celui des âmes que Dieu sanctifie lui-

même par la voie intérieure du dévouement de

la foi nue et de l'abandon, est au-dessus de

tout. Il faut être dans cette voie pour le croire ;

mais quand on y a fait quelque progrès, on

n'en doute pas.

FIN.

FROPERTY OF THE

SY OF NEWYORK



2

3

6

2



LIBRAIRIE CATHOLIQUE DE PÉRISSE FRÈRES,

(NOUVELLE MAISON)

RÉGIS RUFFET ET Cie, SUCCESSEURS.

PARIS BRUXELLES

38 , RUE SAINT- SULPICE , PARVIS SAINTE - GUDULE, 4,

LYON (ANCIENNE MAISON), RUE MERCIÈRE, 49.

PUBLICATIONS NOUVELLES.

1

EUVRES CHOISIES DE MGR DUPANLOUP

ÉVÊQUE D'ORLÉANS

MEMBRE DE L'ACADÉMIE FRANÇAISE.

4 beaux vol. in-8........ 30 fr.

De ces quatre volumes , le premier renferme , sous le titre

d'OEuvres oratoires, des discours sur les sujets les plus divers,

mais toujours importants. « Un évêque n'écrit pas pour écrire,

mais pour être utile, » a dit Mgr Dupanloup lui-même ; il ne parlé

pas non plus pour parler, mais pour être utile , surtout dans les

circonstances plus solennelles . Quant à la manière dont les choses

y sont présentées, personne n'ignore que c'est celle des grands
maîtres.

Le deuxième et le troisième volume comprennent sous le nom

d'OEuvres pastorales , les mandements, les instructions, les cir-

culaires et les règlements adressés aux fidèles et au clergé du

diocèse d'Orléans , depuis l'installation de Mgr Dupanloup.

Enfin, le quatrième volume se compose des instructions et des

règlements relatifs à l'enseignement et aux études ecclésiastiques.

Cet important recueil, aussi bien que celui qui a pour titre :

Défense de la liberté de l'Eglise, répond à des vœux hautement

exprimés. Pour toutes ces œuvres, combien d'hommes instruits

auraient voulu pouvoir redire à Mgr Dupanloup les belles paroles

que M. le comte de Salvandy lui adressait dans une occasion so-
lennelle :

« Rassemblez ces écrits si chrétiens, si français , si utiles, ins-

» pirés de si haut, et, à votre insu , si littéraires . Ils seraient pour

l'esprit français un si noble aliment ! ils le transporteraient si



2

» loin des intérêts où se perdent tous les efforts de la pensée, et

» des commotions où se perdent toutes les joies de l'âme ! Ils sem-

» blent tous avoir été faits particulièrement pour ce grand audi-

» toire de la France. Toutes les nobles passions de notre vieux

» sol sont en vous ; on sent un coeur qui bat sous chacune de vos

» paroles; une âme qui monte, qui planc, qui cherche des cieux

» de plus, dans chacune de vos pensées ; une éloquence vraie et

» facile toujours, en étant toujours éclatante. Vous avez enfin,

» pour parler à ce pays de tout ce qui l'émeut : la foi, la patrie, lá

» vertu, la justice, la gloire, un langage d'une trempe, d'une puis-

» sance, d'une splendeur à part . »

Le public ratifiera de plus en plus cette juste appréciation des

OEuvres de Mgr Dupanloup ; et bien des lecteurs , qu'un senti-

ment de délicatesse empêchait d'exprimer franchement leur admi-

ration, seront heureux d'emprunter la voix parfaitement autorisée
de l'éminent académicien.

ŒUVRES ORATOIRES

DE S. E. LE CARDINAL DE VILLECOURT

5 volumes in-8 ...... 30 fr.

LA

VÉRITÉ DE
L'EVANGILE

PAR

M F. NETTEMENT.

Un beau volume in-8. ..... 5 ft.

Dans les premières années de la vie, on lit l'Evangile ; quand

on est entré dans les années de la maturité, on le medite. C'est à

une méditation de l'Evangile, à une lecture de l'Evangile faite la

plume à la main, que l'auteur de cet ouvrage convie les hommes

éclairés et sincères de notre temps . L'auteur le dit avec raison, la

guerre que le pharisaïsme d'abord , le paganisme ensuite, le philo-

sophisme de Julien l'Apostat, les hérésies et les schismes, entin la

sophistique du dix-huitième siècle ont déclarée et faite au chris-

tianisme, continue. Elle continue sous une forme à la fois philo-

Sophique et politique : le naturalisme athée et le socialisme."



3

M. Nettement, dans la lecture assidue qu'il a faite de l'Evangile,

a été surtout frappé de l'empreinte profonde de vérité dont l'œuvre

évangélique est marquée. Il y a dans l'esprit humain créé pour la

vérité une aptitude naturelle à saisir les caractères qui signalent

et garantissent sa présence. Elle ne parle point comme le men-

songe. Elle a sa physionomie propre, ses allures , sa manière de

dire les choses , sa langue , son accent ; ce sont ces caractères

saisissants de la vérité que l'auteur a trouvés dans l'ensemble du

récit des quatre évangélistes, et qu'il note, à mesure qu'il les ren-

contre, dans l'étude intéressante , animée, sagace, quelquefois élo-

quente, toujours pleine d'enseignement, qu'il fait du texte évan-

gélique, en le commençant à la crèche et en le poursuivant au

delà de la croix. Ce n'est pas un docteur qui parle à des disciples,

c'est un laïque qui communique ses impressions à des laïques, et

qui intéresse à la fois leur raison et leur cœur à croire à l'Evan-

gile.

L'Evangile, personne ne l'ignore, est une histoire, l'histoire de

la vie, de la prédication du Christ et de sa mort ; sa doctrine vient

s'encadrer dans cette biographie sacrée . Supposez un historien

qui veuille tromper, il travaillera son récit de manière à frapper

l'imagination ; il insistera sur les parties qui peuvent émouvoir,

entraîner; il glissera sur les détails qui sont de nature à produire

un effet contraire ; il cherchera à faire valoir son génie, sa vertu,

sa personne; il y aura de la mise en scène dans son style et dans
ses pensées.

Y a-t-il quelque chose de pareil dans l'Évangile?
Le mélange du surnaturel et du naturel, confondus dans le tissu

du récit évangélique, est signalé avec raison par M. Nettement

comme une nouvelle preuve de la vérité de l'Evangile. Il y a là le

sentiment de gens qui vivent au milieu des miracles et qui en

sont arrivés à ne plus s'en étonner.

Dans un siècle où l'on ne savait plus ce que c'était que la pu-

deur, où Juvénal nous montre la femme de la société romaine in-

sultant ce vieil autel, veterem aram, l'Evangile proclamait, avec

le nom de Marie, la pureté sans tache ; le repentir qui relevait la

femme, avec celui de Madeleine. A une époque où l'argent était

tout, Christ disait : « Si vous voulez être parfaits , vendez tout

ce que vous avez et donnez-le aux pauvres. » Lorsque le mariage

avait à peu près disparu au milieu d'une corruption générale, où

il n'en restait que le nom, le Christ déclarait l'union de l'homme

et de la femme indissoluble. Or, cette loi de l'Evangile allait de-

venir une loi humaine et sociale. Au moment où le corps était

tout-puissant et se livrait à des excès monstrueux, comme s'il

était libre de tout faire : La chair est faible, » disait l'Evangile ;

elle était faible, en effet, au milieu de ses excès et de ses fureurs,

quand ces Romains, plus esclaves de leurs corruptions que de

leurs maîtres, ces femmes romaines, blasées de débauches et de

crimes, fatiguées des combats des gladiateurs , repaissaient leurs

regards du spectacle des martyrs livrés aux lións, du sang de ces

nobles victimes qui , sur tous les points de l'empire romain,



4

mouraient devant une société qu'elles venaient purifier et sauver.»

Ces belles paroles de l'auteur résument bien un livre qui est

une des analyses de l'Evangile les plus sincères, les plus convain-
cues, si l'on peut dire, qu'on ait faites jusqu'aujourd'hui un livre

qui, en offrant une vue complète de l'Evangile, montre combien ce
nouveau code de l'humanité était nécessaire au monde, quand il a

paru, combien il reste le seul qu'on ne puisse effacer, base pre-

mière de notre passé, divine garantie de notre avenir.

ÉVANGILE MÉDITE

PAR M. L'ABBÉ DUQUESNE.

4 beaux volumes in-12 , papier glacé, belle édition ...... 8 fr.

SUJETS DE MÉDITATION

POUR

L'ADORATION PERPÉTUELLE

DE Mgr DE LA BOUILLERIE

Evêque de Carcassonne,

Développé avec l'autorisation et l'approbation de Sa Grandeur

PAR

L'ABBÉ ANT . RICARD

Un gros vol. in- 18 de 700 pages ...... 2 fr. 50.

Il y a près de dix ans que Mgr de la Bouillerie, aujourd'hui

évêque de Carcassonne, alors vicaire général du diocèse de Paris,

conçut et réalisa la pensée d'une OEuvre destinée à honorer par-

ticulièrement Notre-Seigneur Jésus- Christ dans le très-saint Sa-

crement de l'autel par une adoration perpétuelle . Etablie d'abord

le jour, dans plusieurs églises, elle ne tarda pas à se continuer la

nuit. Plusieurs personnes pieuses se partageaient les heures, et

se levaient à l'heure qui leur avait été désignée, pour se proster-

uer et adorer, sans sortir de chez elles, dans le silence de la nuit.



Bientôt l'établissement de l'exposition perpétuelle du trés -saint

Sacrement permit aux hommes de continuer cette pieuse pratique

toute la nuit dans l'église qui en était honorée.

On le comprend, le saint fondateur était l'âme de ces réunions

et le guide des ferventes adorations qui montaient vers la radieuse
Eucharistie. Les paroles de feu qui s'échappaient spontanément

de ses lèvres, des fidèles admirablement inspirés les recueillirent ;

et c'est de leurs notes qu'est sorti ce livre immortel, aujourd'hui
entre toutes les mains.

LA SAINTE TABLE

ου

LE 4 LIVRE DE L'IMITATION DE JÉSUS- CHRIST

EXPLIQUÉ VERSET PAR VERSET

Avec traduction nouvelle , le latin en regard

PAR M. L'ABBÉ HERBET

Chanoine honoraire d'Amiens , Missionnaire apostolique,

Auteur de l'IMITATIÓN MÉDITÉE, etc.

Un beau volume, 2 fr.

LE MÊME OUVRAGE, format in-8 ..... 5 fr.

« Qui me donnera, Seigneur, de vous trouver

seul , de vous ouvrir mon cœur sans réserve,

et de jouir de vous comme mon âme le dé-
sire...? »

Si Fontenelle a pu dire avec vérité de l'Imitation de Jésus-

Christ, que c'est le plus beau livre qui soit sorti de la main

des hommes, attendu que l'Evangile n'en vient pas, on peut

ajouter que la partie la plus intéressante et la plus pratique de

cette œuvre immortelle est celle qui traite de la divine Eucha-

ristie. Tout le monde sait, en effet, sans qu'il soit besoin de le

rappeler ici, que le quatrième livre de l'Imitation est consacré

specialement à célébrer les grandeurs du plus auguste des sacre-

ments, comme aussi à indiquer aux fidèles les dispositions qu'ils

doivent apporter à la réception du corps sacré du Sauveur. Rien

de plus simple et de plus sublime tout à la fois que les pensées et

les sentiments qui se trouvent exprimés dans ces admirables



6

bages. Mais ce qui est surtout remarquable, c'est qu'au milieu de

cs accents qui révèlent tout ce que la foi a de plus vif, tout ce

que la piété a de plus tendre, tout ce que l'amour a de plus ar-

ent, il est impossible à la critique la plus sévère de surprendre

une expression, une formule forcée ou exagérée ; tout y est dit

avec vérité, et les âmes même peu avancées dans les voies spi-

rituelles, qui ne se sentent pas encore la force de suivre dans leur

vol rapide et hardi les intelligences superieures , voient néanmoins

la route s'ouvrir devant elles, et se trouvent puissamment encou-

ragées à y marcher.

L'IMITATION DE JÉSUS-CHRIST

EXPLIQUÉE VERSET PAR VERSET

Traduction nouvelle avec texte latin en regard

Ouvrage approuvé par Mgr l'Évêque d'Amiens.

PAR M. L'ABBÉ HERBET

Chanoine honoraire d'Amiens.

2 beaux volumes in-12 , édition soignée..

Le même ouvrage, 2 magnifiques volumes in-8, avec gra-

vures, édition de luxe

6 fr.

12 fr.

L'Imitation est un de ces livres qui ne peuvent être lus par-

faitement que dans le texte original. Souvent un seul mot offre

une telle profondeur de pensée, jointe à un tel charme de simpli-

cité, que nulle expression de notre langue ne peut y correspondre

d'une manière qui satisfasse. Or, pourquoi priver la minorité de

cet avantage et de ce plaisir ; pour la majorité, elle aura, à côté

du latin, le secours de la traduction.

En général, il est difficile de faire passer, d'une langue dans une

autre, les chefs-d'œuvre d'un homme de génie. L'auteur a fait

tous ses efforts pour accomplir sa tâche aussi bien que possible,

et ceux qui en jugeront lui rendront certainement justice.

Toutefois un second travail non moins utile devait être ajouté

au premier. L'explication devait suivre la traduction .

Pour cette explication l'auteur a adopté une voie nouvelle. II

s'est tout à fait rapproché de la pratique des Pères de l'Eglise

dans leurs admirables homélies sur l'Evangile : l'explication de

chaque verset. Un grand nombre de chapitres de l'Imitation, en

effet, ne doivent pas être lus tout d'un trait, mais bien ètre mé-

dités, partie par partie, si l'on veut en pénétrer le fond et en sai-

sir toute la substance.



7

Les notes ou explications qui accompagnent chaque verset, et

qui forment la partie essentielle du travail, sont résumées ; il

n'était pas convenable de dérober sous les amplifications d'un

commentaire les beautés qu'on admire dans l'oeuvre principale.

L'auteur a écrit pour toutes les personnes qui ont besoin d'être

aidées dans la méditation des vérités religieuses. Plusieurs ce-

pendant, parmi ses frères dans le sacerdoce, ayant à parler sou-

vent au sein de confréries ou réunions pieuses, pourront très-uti-

lement adopter şa méthode. L'Imitation expliquée sentence par

sentence deviendra certainement, entre leurs mains, une mine

inépuisable d'instructions solides' et d'un intérêt toujours crois-

sant. Les communautés et les maisons chrétiennes d'enseignement

s'en serviront également avec beaucoup de fruit, et ce sera là le

livre de leurs méditations les plus fecondes en bons résultats .

Comme chaque chapitre de ce livre pourrait, après un court

préambule qui servirait d'exorde, offrir une suite de lectures pour

le moi de mai, l'auteur a emprunté à divers opuscules attribués à

Thomas A-Kempis, quelques chapitres sur la dévotion à Marie, et

le lecteur trouvera à la fin de l'ouvrage, sous forme d'appendice,

quelques considerations sur la sainte Vierge qui auront pour lui

beaucoup de charmes.
Tous les efforts de l'auteur n'ont eu qu'un seul but : contribuer

à la gloire de Dieu et au bien des âmes.

AUTRES OUVRAGES DE M. L'ABBÉ HERBET.

DIRECTION

POUR

LA CONSCIENCE D'UNE JEUNE PERSONNE

PENDANT SON ÉDUCATION

Un vol. in-12 .... 3 fr.

DIRECTION

POUR

LA CONSCIENCE D'UNE JEUNE PERSONNE

JA SON ENTRÉE DANS LE MONDE

Un vol. in-12.... 3fr.



MORALE

TIRÉE DES

CONFESSIONS DE SAINT AUGUSTIN

PAR LE PÈRE JEAN-NICOLAS GROU,

De la Compagnie de Jésus

Nouvelle édition par le Père ANTOINE-ALPHONSE CADRÈS,

de la même Compagnie.

Unfort volume in-12. Prix 4 fr.

Feller disait de cet ouvrage quelque temps après sa première

publication : « On peut douter s'il a paru dans ce siècle un livre

» de morale plus solide, plus profondément raisonné, plus rempli

» d'onction, et de cette éloquence sainte qui agit sur le cœur en

» même temps qu'elle pénètre l'esprit de la plus vive lumière. »

Loin de rien ôter à cet éloge d'un célèbre critique, tout lecteur

voudrait y ajouter quelques traits de plus. Le Père Grou, en effet,

était vraiment digne d'interpréter saint Augustin, et l'on regret-

tera toujours qu'il n'ait pas pu exécuter le plan de travail qu'il

s'était formé sur toutes les œuvres de l'illustre docteur. Mais ce

regret devient plus vif, lorsqu'on voit avec quelle intelligence, quel

cœur et quel style il a approfondi et développé les passages les

plus saillants et les pensées les plus fécondes des Confessions.

Original tout en empruntant son texte, il frappe fort et juste ; ses

réflexions et ses applications portent le caractère de cette parfaite

connaissance de l'homme, de cette prudence consommée, de cette

rare piété et de ce talent supérieur qu'on remarque dans tous les

ouvrages du Père Grou . Celui- ci en particulier convient à toutes

les classes ; et nous ne doutons pas qu'il ne laisse les plus du-

rables et les plus salutaires impressions, non-seulement dans les

âmes pieuses, mais encore dans celles qui ne rappellent que trop

la jeunesse du grand évêque d'Hippone.

.



9-

OUVRAGES DU PÈRE GROU

PUBLIÉS

PAR LE PÈRE CADRÈS.

L'INTÉRIEUR DE JESUS ET DE MARIE, par le Père Jean-Nicolas

GROU, de la Compagnie de Jésus. Ouvrage publié pour la pre-

mière fois sur tous les manuscrits autographes, avec un Fac-

simile, et une Notice sur la vie et les ouvrages de l'auteur ; et

approuvé par S. E. le Cardinal Morlot, archevêque de Paris.
2 volumes in-12. — 4 fr.

Il existe de cet ouvrage deux manuscrits, tous deux entièrement

de la main de l'auteur. Quoique le premier ne fût nullement des-

tiné au public, on n'a pas laissé de l'imprimer, non sur l'original,

mais sur une mauvaise copie ; et cela sans aucune espèce d'auto-

risation. En outre, toutes les éditions existantes jusqu'à ce jour se

trouvent, par le nombre et l'énormité des fautes qui les défigurent

(on en a compté plusieurs centaines), dans un état vraiment dé-
plorable, et dont il y a peu d'exemples. Le second manuscrit, no-

tablement amélioré par l'auteur, était destiné à l'impression .

Cependant, malgré ce désir du Père GROU, clairement exprimé ,

il était toujours demeuré inédit. Un concours de circonstances

ayant procuré au Père Cadrès la bonne fortune de mettre la main

sur ce dernier manuscrit, il regarde comme undevoir de le publier.

Onvend séparément la NOTICE SUR LE PÈRE GROU , accompagnée

d'un Fac-simile, tirée à 250 exemplaires, format in-8°, sur

papier vergé. 4 fr. 50 c.

LE CHRÉTIEN SANCTIFIÉ PAR L'ORAISON DOMINICALE. Opus-

cule du Père Jean-Nicolas GROU, de la Compagnie de Jésus,

publié pour la première fois sur le manuscrit autographe.
Un volume in-18. -2 fr.

-

Le Père GROU avait composé cette Exposition de l'Oraison

dominicale pendant son séjour en Angleterre. On la traduisit

d'abord, sur le manuscrit, du français en anglais, et plus tard

de l'anglais en français. Le travail original, qué l'on croyait

perdu, voit enfin le jour pour la première fois. La Préface de l'édi-

teur donne tous les détails relatifs à cette intéressante publication .

Le soin qui a présidé à l'exécution de ce volume en fait un petit

chef-d'œuvre de typographie,
- LE MÊME OUVRAGE. Nouvelle édition. Un vol. in-18 et in-12.

CARACTÈRES DE LA VRAIE DEVOTION, par le Père Jean-Nicolas

GROU, de la Compagnie de Jésus. Nouvelle édition, avec l'ap--

probation de S. E. le Cardinal Morlot, Archevêqué de París.

Un volume in-48.60 c.

Quelques exemplaires sur papier vergė.



10

OUVRAGES DE Mile MONNIOT.

LE

JOURNAL DE MARGUERITE

OU LES

DEUX ANNÉES PRÉPARATOIRES A LA PREMIÈRE COMMUNION

Ouvrage approuvé par Mgr l'Évêque de Saint-Denis

(lle Bourbon).

SEPTIÈME ÉDITION

Deux beaux volumes in-12, avec gravures : 5 francs.

Le succès de ce livre n'a pas été passager ; il ne s'est pas ar-

rêté à la première étape, il continue et grandit chaque jour.

C'était un livre écrit pour l'enfance, et voilà que toute la famille,

cedant à l'entraînement de ses membres les plus jeunes, a ouvert

cette délicieuse causerie, pour ne plus la quitter qu'à la dernière

page. L'auteur, en effet, a su répandre tant de charmes dans les

confidences intimes, dans les épanchements du cœur et de l'âme

d'un enfant, qu'il est impossible de ne pas être ému, séduit, cap-

tivé. On dirait même que plus on a fait de pas dans la vie, plus on

s'attache à ce frais et tout naïf récit. Le Journal de Marguerite

a eu l'immense et rare privilège de se concilier la faveur et la

sympathie de tous les âges ; et c'est là le plus bel éloge que l'on

puisse faire de ce charmant ouvrage.

Le premier but de l'auteur, il nous le dit lui-même, était de

travailler au bien religieux et moral des enfants, et de laisser sur

leurs jeunes cœurs des impressions salutaires. Dieu un jour,

ajoute-t-il, demandera compte à chacun de nous de toute bonné

parole, de tout enseignement chrétien qui seraient restés inu-

tiles pour notre âme. Ce but, l'auteur l'a noblement et ample-

ment atteint, et il en a réalisé un autre qui n'est pas moins

précieux. Ce n'est pas seulement aux enfants qu'il laisse des im-

pressions salutaires, mais c'est encore aux mères de famille et à

toutes les personnes vouées à l'éducation qu'il trace une admirable

leçon.

De nos jours, on enivre les enfants de plaisirs , on les couronne

de fleurs, comme si le monde devait être pour eux une fête per-

pétuelle ; et on les livre ainsi plus tard sans défense, sans prepa-

ration ni ressources, aux réalités de l'existence. L'auteur a pensé



11 -

avec infiniment de raison que c'est de bonne heure qu'il fait

préparer la jeunesse aux épreuves de la vie. On souffre bien

moins, lorsque l'on sait souffrir. Et du reste, n'est-ce pas là la

science du salut éternel ? L'Evangile ne nous impose-t-il pas la

croix à la suite du divin Maître ? Pourquoi la cacherait-on à ceux

qui doivent la porter?

Le Journal de Marguerite sera toujours le bienvenu au foyer

où la religion et la vertu exercent leur bienfaisant empire ; il res-

tera le livre de la famille et de l'éducation chrétiennes.

MARGUERITE A VINGT ANS

SUITE ET FIN

DU JOURNAL DE MARGUERITE

QUATRIÈME ÉDITION.

2 beaux vol . in-12 , ornés de gravures, brochés : 5 fr.

L'accueil fait au Journal de Marguerite avait été trop flatteur

pour que l'auteur ne s'en montrât pas reconnaissant. De toutes

parts on le pressait de dire quelles avaient été les destinées de

Marguerite ; il a répondu à cet appel en publiant Marguerite à

vingt ans, suite et fin du Journal de Marguerite.

Dans cette seconde partie du travail de l'auteur, nous retrou-

vons tout le talent que nous avions admiré dans la première partie.

C'est la même simplicité, la même délicatesse, la même science du

cœur, la même solidité de principes.

Les lecteurs avaient laissé Marguerite devenant jeune fille, ils

la retrouvent à l'âge où toutes les promesses de l'enfance et de la

jeunesse se réalisent, à l'âge où s'épanouissent les vertus , où se

récoltent les fruits d'une éducation chrétienne . On avait aimé

Marguerite enfant, on l'aimera encore aujourd'hui .

L'auteur n'a point dévié de sa route, il ne le pouvait pas, puis-

que l'histoire qu'il nous présente, loin d'être une fiction , est prise

dans les réalités de l'existence. La loi que subit Marguerite est

une loi commune, la loi de la souffrance, que Dieu nous impose à

tous ici-bas pour expier et pour mériter.

Ce serait une bien fatale erreur que de croire que chacun de

nous ayant précisément sa part de tristesse et de larmes, il serait

meilleur de n'en pas rappeler le souvenir à la jeunesse. Qui pour-

rait, en effet, avoir le privilége d'assurer ses enfants contre le

malheur? Personne incontestablement. Cet apprentissage vis-à-vis



- -12

de la douleur est donc indispensable, car là doivent se trouver un

jour le rempart qui abritera, le baume qui soulagera.
En offrant Marguerite à vingt ans à ses jeunes lectrices, l'au-

teur, avec ses remercîments et ses vœux, leur adresse une prière,

celle de vivre toujours de la vie chrétienne, de ne point consi-

dérer la religion comme reléguée dans de hautes et lointaines

sphères, d'où son influence ne peut s'exercer sur la conduite,

mais de l'appeler au contraire, afin qu'elle vienne toujours

guider et sanctifier leurs actions.
Il faut le reconnaître, lorsqu'on tient à la jeunesse un pareil

langage, on est réellement bien digne et de lui parler et de l'ins-

truire.

LA

CHAMBRE DE LA GRAND'MÈRE

OU

LE BONHEUR DANS LA FAMILLE

Un vol. in-12, avec gravure : 2 fr. 50.

CORALIE DELMONT

ET

LES JEUNES FILLES INCURABLI

OU

L'ORGUEIL VAINCU PAR LA CHARITÉ

Un beau vol. in-12 : 2 fr. 50.

Se vendauprofit de l'OEuvre de Notre-Dame des Sept-Doul

IMPRIMERIE DEAU JEUNE, A VERSAILLES,





CL

KM











JUN 9 - 1941








	Front Cover
	៧ ...
	EXPLICATIONS. ...
	les propriétés du triangle et du cercle. Beau- ...
	DEUXIÈME MAXIME. ...
	qui est la plus commune, et celle qu'enseignent ...
	TROISIÈME MAXIME. ...
	la conduite des âmes, et que, par eux...
	QUATRIÈME MAXIME. ...
	* ...
	il n'est plus bien dès qu'il nuit à notre intérieur...
	CINQUIÈME MAXIME: ...
	souvenir! par combien d'élans, presque aussi ...
	passez chaque jour quelque temps en oraison ...
	SIXIÈME MAXIME. ...
	aussi suspecte que celle des péchés mortels ...
	connaît, d'y prendre garde, et de ne pas ...
	les dispense d'une sainteté personnelle aussi ...
	Il n'y a de parfaitement simple que ce qui ...
	jouit de sa raison, et qu'après le repos de ...
	NEUVIÈME MAXIME. ...
	pugnances; le tout pourtant avec une sainte ...
	il nous invite lui-même à cette cessation, ...
	ONZIEME MAXIME. ...
	possède de gloire, de puissance et de bonheur, ...
	mille occasions. La vraie foi, celle qui opère ...
	peut-être est la seule par laquelle il prétend ...
	TREIZIÈME MAXIME. ...
	on n'a la paix du cœur ; on se prévient ...
	attaché à son sens; qui, dans le même ...
	tincte, Dieu montre quelqu'une de ses perfec- ...
	ner à ces vérités déjà connues. Car la fin ...
	QUINZIÈME MAXIME. ...
	ces du bonheur qu'il lui promet, mais il ne ...
	SEIZIÈME MAXIME. ...
	qui a pour soi le Tout-puissant? Le ...
	Vous craignez les tentations: mais Dieu, ...
	c'est alors que, je suis fort, je puis ...
	DIX-SEPTIÈME MAXIME. ...
	ments; surtout si nous sommes d'un rang, ...
	DIX-HUITIÈME MAXIME. ...
	aussi les évite-t-elle avec soin; ...
	con- ...
	DIX-NEUVIÈME MAXIME. ...
	l'on compte pour rien l'intérieur, où l'on ...
	VINGTIÈME MAXIME. ...
	" ...
	VINGT-UNIÈME MAXIME. ...
	du directeur, qui nous répond de notre état, ...
	ourner, pour ainsi dire, sans cesse la tête...
	VINGT-DEUXIÈME MAXIME. ...
	de Dieu, après tant de protestations qu'elle lui ...
	VINGT-TROISIÈME MAXIME. ...
	n'est point établie pour le juste (1). ...
	LIBRAIRIE CATHOLIQUE DE PÉRISSE FRÈRES, ...
	» loin des intérêts où se perdent tous les efforts ...
	Bientôt l'établissement de l'exposition perpétuelle du trés-saint ...
	MORALE ...
	OUVRAGES DE Mile MONNIOT. ...
	MARGUERITE A VINGT ANS ...
	CORALIE DELMONT ...

