
A propos de ce livre

Ceci est une copie numérique d’un ouvrage conservé depuis des générations dans les rayonnages d’une bibliothèque avant d’être numérisé avec
précaution par Google dans le cadre d’un projet visant à permettre aux internautes de découvrir l’ensemble du patrimoine littéraire mondial en
ligne.

Ce livre étant relativement ancien, il n’est plus protégé par la loi sur les droits d’auteur et appartient à présent au domaine public. L’expression
“appartenir au domaine public” signifie que le livre en question n’a jamais été soumis aux droits d’auteur ou que ses droits légaux sont arrivés à
expiration. Les conditions requises pour qu’un livre tombe dans le domaine public peuvent varier d’un pays à l’autre. Les livres libres de droit sont
autant de liens avec le passé. Ils sont les témoins de la richesse de notre histoire, de notre patrimoine culturel et de la connaissance humaine et sont
trop souvent difficilement accessibles au public.

Les notes de bas de page et autres annotations en marge du texte présentes dans le volume original sont reprises dans ce fichier, comme un souvenir
du long chemin parcouru par l’ouvrage depuis la maison d’édition en passant par la bibliothèque pour finalement se retrouver entre vos mains.

Consignes d’utilisation

Google est fier de travailler en partenariat avec des bibliothèques à la numérisation des ouvrages appartenant au domaine public et de les rendre
ainsi accessibles à tous. Ces livres sont en effet la propriété de tous et de toutes et nous sommes tout simplement les gardiens de ce patrimoine.
Il s’agit toutefois d’un projet coûteux. Par conséquent et en vue de poursuivre la diffusion de ces ressources inépuisables, nous avons pris les
dispositions nécessaires afin de prévenir les éventuels abus auxquels pourraient se livrer des sites marchands tiers, notamment en instaurant des
contraintes techniques relatives aux requêtes automatisées.

Nous vous demandons également de:

+ Ne pas utiliser les fichiers à des fins commercialesNous avons conçu le programme Google Recherche de Livres à l’usage des particuliers.
Nous vous demandons donc d’utiliser uniquement ces fichiers à des fins personnelles. Ils ne sauraient en effet être employés dans un
quelconque but commercial.

+ Ne pas procéder à des requêtes automatiséesN’envoyez aucune requête automatisée quelle qu’elle soit au système Google. Si vous effectuez
des recherches concernant les logiciels de traduction, la reconnaissance optique de caractères ou tout autre domaine nécessitant de disposer
d’importantes quantités de texte, n’hésitez pas à nous contacter. Nous encourageons pour la réalisation de ce type de travaux l’utilisation des
ouvrages et documents appartenant au domaine public et serions heureux de vous être utile.

+ Ne pas supprimer l’attributionLe filigrane Google contenu dans chaque fichier est indispensable pour informer les internautes de notre projet
et leur permettre d’accéder à davantage de documents par l’intermédiaire du Programme Google Recherche de Livres. Ne le supprimez en
aucun cas.

+ Rester dans la légalitéQuelle que soit l’utilisation que vous comptez faire des fichiers, n’oubliez pas qu’il est de votre responsabilité de
veiller à respecter la loi. Si un ouvrage appartient au domaine public américain, n’en déduisez pas pour autant qu’il en va de même dans
les autres pays. La durée légale des droits d’auteur d’un livre varie d’un pays à l’autre. Nous ne sommes donc pas en mesure de répertorier
les ouvrages dont l’utilisation est autorisée et ceux dont elle ne l’est pas. Ne croyez pas que le simple fait d’afficher un livre sur Google
Recherche de Livres signifie que celui-ci peut être utilisé de quelque façon que ce soit dans le monde entier. La condamnation à laquelle vous
vous exposeriez en cas de violation des droits d’auteur peut être sévère.

À propos du service Google Recherche de Livres

En favorisant la recherche et l’accès à un nombre croissant de livres disponibles dans de nombreuses langues, dont le frano̧ais, Google souhaite
contribuer à promouvoir la diversité culturelle grâce à Google Recherche de Livres. En effet, le Programme Google Recherche de Livres permet
aux internautes de découvrir le patrimoine littéraire mondial, tout en aidant les auteurs et les éditeurs à élargir leur public. Vous pouvez effectuer
des recherches en ligne dans le texte intégral de cet ouvrage à l’adressehttp://books.google.com

1

https://books.google.be/books?id=JHVTAAAAcAAJ&hl=fr


4577



UNIVERSITEITSBIBLI
OTHEEK GENT











MANUEL

DES

AMES INTÉRIEURES .



19182

4577



MANUEL

DES 4512

AMES INTÉRIEURES.

RECUEIL D'OPUSCULES INÉDITS

DU P. GROU ,

DE LA COMPAGNIE DE JÉSUS.

Seconde édition Belge .

LIÉGE ,

IMPRIMERIE DE L. GRANDMONT-DONDERS , LIBRAIRE ,

RUE VINAVE-D'ILE , N° 20-608.

1851 .





*888888888888888888888888888888888888888888888888

PRÉFACE.

Nous ne manquons pas de livres où les prin-

cipes de la morale chrétienne et de la vie

intérieure sont clairement exposés et développés ,

et pourtant le véritable esprit du christianisme

est peu connu. Parmi ceux qui , dans ce siècle

d'incrédulité , ne rougissent pas de se déclarer

hautement chrétiens , il en est peu qui soient

de vrais disciples de Jésus-Christ. C'est qu'il

est impossible de l'être , comme le déclare le

P. Grou dans un des traités qui font partie de

ce volume : « A moins que d'être intérieur ,

adonné au recueillement , accoutumé à rentrer

en soi-même , ou plutôt à n'en jamais sortir , à

posséder son âme en paix. »

On s'étonne que l'incrédulité ait fait de si

rapides progrès depuis environ un demi-siècle ,

qu'on ne craint pas de nous appeler dans les

brochures du jour un peuple d'athées , auquel

il conviendrait pourtant de faire embrasser une

religion quelconque ; car enfin , dit-on , il en

faut une au moins pour le peuple; et un de

nos modernes Aristarques nous proposait grave-

ment l'année dernière celle du paganisme ,

comme plus convenable aux mœurs actuelles de

la société !



6 PRÉFACE .

Il est incontestable que l'empire de la religion

n'a fait que décroître de jour en jour , surtout en

France et en Belgique , depuis que nous avons été

comme inondés d'un déluge de livres impies , qui

ont fait circuler partout le poison de l'incrédulité ;

depuis que la philosophie voltairienne « a su

> infecter de son venin , suivant l'expression des

» Évêques de France , les ouvrages même les

>> plus étrangers à la religion ; qu'elle a tout

associé à ses funestes complots : histoire, phi-

>> losophie , poésie , les sciences , le théâtre , les

» arts même , etc. (1); » qu'enfin la révolution

de 89 a couronné cette horrible conjuration par

les plus épouvantables scandales (2) .

Mais , nous croyons qu'en attribuant le dépé-

rissement de la foi à cette prodigieuse quantité de

productions anti-chrétiennes et immorales , dont

regorgent aujourd'hui toutes nos bibliothèques , à

la licence effrénée de la presse qui propage

chaque jour , jusque dans nos campagnes , la

haine de la religion et de ses ministres , et

aux vices de l'éducation publique , on a plutôt

signalé les moyens employés par les ennemis de

(1) Remontrances du clergé de France au roi , du

24 Septembre 1775.

(2) C'est M. de La Harpe lui-même , qui , après avoir

été longtemps un des plus célèbres coryphées de cette

philosophie , nous apprend que : « Ces sophistes ont

› été , sous le faux nom de philosophe , d'abord les

>> ennemis de la religion , et ensuite , par une consé-

» quence infaillible , ceux de tout ordre moral , social

• et politique , et , pour tout dire en un mot , les pères

▸ de la révolution française. Lycée , Tom. 15, р. 16 ,

édition d'Agasse , 1805.



PRÉFACE. 7

la religion pour la ruiner dans l'esprit des

peuples , que la vraie cause de leurs succès .

Elle est non-seulement dans l'ignorance , au-

jourd'hui presque générale même parmi les

classes les plus élevées de la société, des fon-

dements de la foi , mais surtout dans celle des

devoirs qu'impose la religion à tous ceux qui la

professent ; dans cette routine de pratiques de

piété , qui , chez la plupart des chrétiens de

nos jours , tiennent la place des vraies vertus

du christianisme.

En publiant un ouvrage dont le but principal

est de faire connaître ces vertus , sans lesquelles

on n'a que le nom de chrétien , et d'en faciliter

la pratique , il nous a paru utile de comparer

les chrétiens des trois premiers siècles avec ceux

de ces derniers temps.

Les philosophes modernes ont répété à satiété ,

que les premiers fidèles n'étaient qu'un amas

d'ignorants ou d'hommes flétris par de mau-

vaises mœurs , qui embrassèrent la religion chré-

tienne sans la connaître , et reçurent le baptême

sans savoir à quoi ils s'engageaient. Or , c'est

un fait notoire , qu'une foule d'hommes savants

et célèbres par leur éloquence , se convertirent

au christianisme et en prirent la défense contre

les attaques des païens (1) durant le second et

(1) Nous n'en citerons ici que les principaux. Dès

le commencement du second siècle , deux philosophes

d'Athènes , Quadrat ,

successivement à l'empereur Adrien une

savante apologie de la religion chrétienne ; l'admi-
rable génie d'Aristide , observe M. deTillemont , se



8 PRÉFACE .

le troisième siècle de l'Église , et , de plus , qu'on

n'était admis dans la société chrétienne qu'après

avoir subi de longues et rigoureuses épreuves .

fit si fort admirer dans son Apologie , qu'elle eut la

force d'éteindre la persécution dont l'Eglise était

alors agitée ; et Lampride , historien païen , nous

apprend qu'Adrien reconnut la divinité de Jésus-

Christ.

Saint Justin , ancien philosophe païen , qui em-

Frassa le christianisme , était aussi éloquent qu'instruit

dans toutes les sciences. Ses deux Apologies de la

religion chrétienne , que nous avons eucore , dont la

première fut adressée à l'empereur Antonin , vers le

milieu du second siècle , en sont des preuves évi-

dentes ; il nous reste de lui d'autres excellents ou-

vrages . Parmi les nombreux disciples que lui attira

sa grande réputation , un des plus célèbres fut Ta-

tein , philosophe païen , profondément versé dans

toutes les sciences des Grecs , comme il le prouve dans

son discours contre les Grecs , où il démontre , avec

autant de force que d'élégance , la folie du paganisme

et l'excellence de la religion chrétienne. Il donna

comme son maître , des leçons publiques de religion

à Rome; car Antonin , après avoir lu l'Apologie de

saint Justin , avait défendu qu'on persécutât les chré-

tiens . Il y eut pour disciple le célèbre Rodon , qui

était arrivé au comble de la science des Chaldéens.

(Fleury , Hist. eccl . , Liv . 4 , № 9.) Saint Augustin le

cite comme un des plus illustres prédicateurs de

l'Evangile .

Bardesane , philosophe syrien , embrassa aussi la

foi vers le même temps ; il était ami du prince Abgar

avec qui il avait été instruit ; il était déjà célèbre par

ses écrits avant sa conversion . Saint Jérôme nous

apprend que la beauté de son génie faisait l'admi-

ration des philosophes païens. (In cap . 10 Osiæ.)

Peu de temps après florissait trois autres célèbres

apologistes de la religion chrétienne , Méliton , Claude

Apollinaireet Miltiade . Tertullien fait le plus grand



PRÉFACE. 9

» Celui, dit Fleury , qui était jugé capable de

» devenir chrétien , était d'abord fait caté-

> chumène par l'imposition des mains ; l'évêque

éloge de l'érudition et de l'éloquence de ce dernier.

(Adv. Valent. , c. 5.) Un autre philosophe païen con-

verti à la foi , Théophile , qui fut ensuite évêque d'An-

tioche , homme de grand esprit , dit Fleury , et de

» grande érudition , » (Hist. eccl. , Liv. 3 , c. 9) , nous

a laissé trois lettres à Autolique , dont le style est

élevé et poli , et où l'on admire également la force

du raisonnement et l'étendue de l'érudition ; il y

prouve la vérité , la sublimitéde la morale chrétienne ,

et l'absurdité du culte des faux dieux .

A lamême époque , Athénagore , philosophe païen

d'Athènes , embrassa le christianisme et en prit har-

diment la défense au péril de sa vie , dans une Apo-

logie adressée à l'empereur Marc-Aurèle , et qui nous

a été conservée ; elle est digne de la haute réputation

dont il jouissait . Hermias suivit son exemple et nous

a laissé une satire pleine de sel et d'esprit contre les

philosophes païens dont il avait partagé les erreurs.

Vers la fin du même siècle , Pantenus , « homme

› illustre par sa doctrine , dit Fleury , philosophe

› sorti de l'école des platoniciens , » (Hist. eccl .

Liv. 4 , No 3.) étant devenu disciple de l'Evangile ,

enseigna la doctrine chrétienne avec une grande ré-

putation dans la célèbre école d'Alexandrie ; unde

ses plus illustres élèves fut Clément d'Alexandrie , déjà

savant dans les belles-lettres et dans les sciences

lorsqu'il embrassa le christianisme , dont il devint un

des plus éloquents défenseurs . Eusèbe de Césarée nous

apprend que ses livres , dont la plupart sont venus

jusqu'à nous , étaient alors dans les mains de tout le

monde (Præpar. evang. , Lib. 10 , c . 2. ) Rien de plus

profond et de plus élégant que son Exhortation aux

Gentils , où il montre aux païens la beauté de la

religion chrétienne , et l'absurdité de l'idolatrie dont

il découvre l'origine et les infamies que cachaient ses

mystères. Tertullien le disputa à Clément par l'éten



10 PRÉFACE.

» ou le prêtre le marquait au front du signe

>> de la croix en priant Dieu qu'il profitât des

>> instructions qu'il allait recevoir , et qu'il le

due et la variété de ses connaissances , et le surpassa

par la vivacité et la fécondité de son génie , par la

force du raisonnement. Il était déjà fort habile dans

toutes les sciences et surtout dans la connaissance

des lois romaines , lorsqu'il se convertit à la foi. Son

Apologie pour les chrétiens est un chef-d'œuvre

d'éloquence et d'érudition dans son genre. Ce grand

homme a été parmi les Latins ce qu'a été Origènes

parmi les Grecs.

Dans les premières années du troisième siècle , et

lorsque Tertullien continuait d'enrichir l'Eglise de

savants ouvrages que nous avons encore , florissait

Ammonius Saccas ; son école de philosophie qu'il

tenait à Alexandrie était si célèbre , que les païens

comme les chrétiens y accouraient de toutes parts ;

il eut pour disciples le fameux Origènes , Adamance ,

Plotin, qui jouit d'une si grande réputation parmi

les païens , et Longin , d'Ad'Athènes , si connu par son

admirable Traité du sublime. PorphPorphyre , ennemi des

chrétiens , qui fut depuis disciple de Plotin , appelait

Ammonius le plus grand philosophe de son siècle.

(Apud Euseb. , Hist. eccl . , c. 19.) Sous le règne de

Sévère , Minutius Félix exerçait à Rome , avec une

grande réputation , la profession d'avocat . Après qu'il

eut embrassé le christianisme , il composa sou Dialo-

gue , intitulé Octavius , que nous avons encore , et où

P'on trouve toutes les beautés de la langue latine ; il

y démontre avec autant de grâce que de solidité

l'extravagance du paganisme et l'excellence de la re-

ligion chrétienne. Jules Africain , qui florissait vers le

milieu du troisième siècle , renonça aussi au paga-

nisme pour suivre Jésus-Christ. L'historien Socrate le

met au nombre de ceux qui s'étaient rendus habiles

dans toutes les sciences. (Histor. , lib. 2 , с. 35.) Il a

rendu son nom célèbre dans l'Eglise par son Histoire

des Temps , dont Eusèbe nous a conservé un grand

nombre de précieux fragments.



PRÉFACE. 11

> rendît digne de parvenir au saint baptême;

» il assistait aux sermons publics auxquels les

» infidèles même étaient admis. Le temps du

Vers le même temps , florissait Origènes , le plus

grand génie de son siècle ; il joignit à un esprit so-

lide , vaste , profond, une éloquence qui entraînait

ses auditeurs , une force de raisonnement à laquelle

on ne pouvait résister , une érudition immense et les

plus éminentes vertus. Porphyre nous apprend que ce

grand homme, étant allé à Rome , entra par hasard

dans l'école de Plotin , le plus célèbre des philo-

sophes païens de cetemps , et que Plotin , si fier d'ail-

leurs de son mérite , rougit à l'aspect d'un tel audi-

teur , cessa de parler , ne reprit son discours qu'à la

demande d'Origènes , mais ce fut pour faire l'éloge

de l'illustre étranger. (In vitâ Plotin.) Son ouvrage

contre Celse est une des plus solides et des plus bril-

lantes apologies de la religion chrétienne. Parmi les

plus savants païens qu'il convertit à la foi , on re-

marque Théodore , né de parents nobles et très-

riches , connu depuis sous le nom de Grégoire le

Thaumaturge , évêque de Néocésarée. Avant de se

séparer de son maître , il fit son panégyrique devant

un nombreux auditoire ; nous avons encore ce dis-

cours , qui est une pièce d'éloquence achevée. Gérard ,

Vossius , Casaubon , Fabricius , Du Pin et autres

savants critiques disent , de ce panégyrique , que

l'antiquité n'en offre pas de plus beau, ni de plus

élégant. Firmilien , depuis évêque de Césarée en

Cappadoce ,et Denys d'Alexandrie , autres disciples

d'Origènes , nés de parents distingués par leur nais-

sance et leur fortune , excellaient déjà dans les sciences

profanes avant qu'ils eussent embrassé le christia-

nisme.

Vers le milieu du troisième siècle , parut avec un

grand éclat saint Cyprien , évêque de Carthage.

C'était un homme de grand esprit , cultivé par la

philosophie et les belles-lettres, avant sa conversion.

Ses parents étaient les premiers parmi les sénateurs ,



12 PRÉFACE.

>> catéchuménat était ordinairement de deux ans ,

» mais on le prolongeait ou on l'abrégeait

» suivant les progrès et les dispositions du caté-
»

chumène. On ne regardait pas seulement s'il

>> apprenait la doctrine , mais s'il corrigeait ses

» mœurs , et on le laissait en cet état jusqu'à

» ce qu'il fût parfaitement converti (1).

»

»

On refusait le baptême , dit Origènes (2) , à

ceux qui ne voulaient pas renoncer à leurs

habitudes vicieuses et ne montraient pas de

dignes fruits de pénitence. » Un philosophe

païen , célèbre professeur d'éloquence , qui avait

et il nous apprend lui-même qu'il avait vécu long-

temps dans l'opulence et au milieu des faisceaux ,

qui étaient chez les Romains l'emblème de la souve-

raine magistrature. (Epist. ad Donat.) Après avoir

reçu le baptême , il quitta le faste et les vanités du

siècle, et devint par son zèle , sa charité , par la

sagesse et la fermeté de son administration , un mo-

dèle de toutes les vertus épiscopales. Nous avons la

plupart de ses ouvrages , qui sont autant de preuves
de son éloquence.

Arnobe , célèbre professeur d'éloquence à Sicque ,

embrassa aussi la foi. Lactance , son disciple , avait

été élevé comme lui dans le paganisme. Nous avons

de lui d'excellents ouvrages où l'on trouve la même

pureté de style que dans Cicéron , la même clarté ,

la même noblesse , la même élégance. Saint Pam-

phile et Eusèbe de Césarée , son disciple , parurent

également dans les dernières années du troisième

siècle ; le premier fonda à Césarée une académie qui

devint célèbre , et forma une bibliothèque qui con-

tenait plus de trente mille volumes . Eusèbe nous a

laissés plusieurs ouvrages qui sout admirés par les

savants.

(1) Mœursdes chrétiens , Nº 2.

(2) Contr. Cels. , Lib. 3 .



PRÉFACE . 13

pendant longtemps déclamé contre le chris-

tianisme , ne put être admis au baptême avant

d'avoir publié un ouvrage contre le paganisme

et en faveur de la religion chrétienne. C'est

à cette fermeté de l'évêque de Sicca , en Afrique ,
que nous devons l'excellent livre d'Arnobe

contre les Gentils (1). « Plus réservés que les

Philosophes qui discourent en public sans choisir

leurs auditeurs , les chrétiens , disait Origènes ,

examinent avec soin le cœur de ceux qui

demandent d'être mis au nombre de leurs dis-

ciples ; et , avant de les recevoir dans leurs

assemblées , ils les fortifient , par diverses exhor-

tations , dans la résolution qu'ils ont prise de

bien vivre (2). »

Ce qu'on inculquait principalement à tous

ceux qui , après de longues épreuves , étaient

admis au baptême , c'était la nécessité de vivre ,

après l'avoir reçu , de la vie même de Jésus-

Christ. « On leur enseigne , dit encore Origènes ,

que par le baptême on est enseveli avec Jésus-

Christ , et qu'on doit marcher avec lui dans

une vie toute nouvelle (3). » C'est ce que

l'apôtre saint Paul exige de tous les chrétiens ;

il enseigne dans son Épître aux Romains :

qu'ayant été comme plantés et entés en Jésus-

Christ par le baptême , nous ne devons plus

vivre que de son esprit et de sa vie , comme

une branche entée et incorporée avec un arbre ,

(1) Fleury , Hist. eccl . , Liv. 8 , № 45.

(2) Contr. Cels , Lib. 3 .

(3) Lib. 8, in Ep. ad Rom.



14 PRÉFACE .

vit de sa vie , est nourrie de sa sève. Ce

grand Apôtre considère le fidèle converti à

Jésus-Christ , comme une personne changée en-

tièrement en une autre; il appelle la première ,

le vieil homme, et la seconde , l'homme nou-

veau . Le vieil homme , c'est-à-dire les anciennes

habitudes criminelles , les péchés commis avant

la régénération , a été crucifié avec Jésus-

Christ pour ne plus revivre. Vous devez , dit-il

encore , vous considérer comme étant morts au

péché et comme ne vivant plus que pour Dieu

en Jésus - Christ Notre-Seigneur; et , faisant

allusion à la manière dont on baptisait au-

trefois les catéchumènes qu'on plongeait entiè-

rement dans l'eau : Nous avons , dit- il , été

enserelis avec lui par le baptême pour mourir

au péché , afin que , comme Jésus Christ est

ressuscité d'entre les morts par la gloire de

son Père , nous marchions aussi dans ur

nouvelle vie (1) . Saint Paul ne pouvait mieu

prouver à ses disciples qu'il pratiquait exacte-

ment ce qu'il leur enseignait , qu'en leur

disant : Je vis , ou plutôt ce n'est pas moi

qui vis ; mais c'est Jésus- Christ qui vit en

moi (2).

Tel est l'engagement sacré que contractent tous

les chrétiens en recevant le baptême. Aussi ,

comme le remarque Fleury , <<< tous ceux qui

étaient baptisés commençaient à mener une

vie nouvelle , tout intérieure et toute surna-

(1) Ad Roman. , c. 6 .

(2) Ad Galat. , c. 2.



PRÉFACE. 15

>> turelle , et à trouver facile ce qui leur pa-

raissait impossible auparavant. » Et les auteurs

ecclésiastiques des trois premiers siècles l'attestent

constamment.

Saint Justin , philosophe païen converti à la

foi , fait aussi l'éloge des chrétiens du second

siècle , dans son Apologie de la religion chré-

tienne adressée à l'empereur Tite Antonin. « Nous

ne sommes pas insensés d'adorer Jésus crucifié ,

puisqu'il est la souveraine raison qui change

entièrement les mœurs de ceux qui l'adorent .

Autrefois nous prenions plaisir dans d'infames

débauches , à présent nous n'aimons que la

pureté; nous ne cherchions que les moyens de

nous enrichir , maintenant nous mettons nos

biens en commun , ou , si nous les retenons

ce n'est que pour en faire part à ceux qui

en ont besoin ; l'esprit de vengeance qui régnait

parmi nous , est changé en un esprit d'amour

ur nos ennemis mêmes ; nous prions pour

eux et nous étendons envers tout le monde

le devoir de l'hospitalité qu'autrefois nous res-

treignions à nos parents et tout au plus à nos

compatriotes.... Ils aiment tout le monde, et

tous les persécutent; mais la mort qu'on leur

fait souffrir ne sert qu'à leur donner la vie ;

les opprobres leur sont un sujet de gloire ; les

calomnies dont on les noircit , servent de témọi-

gnages à leur justice , et ils ne répondent aux

injures et aux malédictions que par des paroles

pleines de respect et de charité. Vivant en gens

de bien, ils sont néanmoins punis comme mé-

chants; d'un côté, les Juifs leur font la



16 PRÉFACE.

guerre; de l'autre , les païens les persécutent ;

mais ni les uns ni les autres ne peuvent rendre

raison de la haine qu'ils leur portent. Enfin ,

pour le dire en un mot, les chrétiens sont

dans le monde ce qu'est l'âme dans le corps :

l'âme est répandue dans toutes les parties du

corps , les chrétiens sont répandus dans toutes

les parties du monde ; l'âme , quoique dans

le corps , n'est point corporelle ; les chrétiens ,

quoique dans le monde , n'en sont point. La

chair fait à l'esprit une guerre continuelle ,

parceree qu'il l'empêche de s'abandonner à

plaisirs; et le monde persécute les chrétiens ,

parce qu'ils méprisent les plaisirs qu'il leur

présente , etc. (1 ) »

ses

Quelques années après , Athénagore , philo-

sophe platonicien d'Athènes , qui avait embrassé

le christianisme , présenta à Marc-Aurèle une

savante Apologie de la religion chrétienne , dans

laquelle il justifie leur croyance et leurs mœurs

contre les calomnies des païens ; il y compare

la morale de l'Évangile avec les études vaines

et stériles des philosophes. « Chez nous , dit-

il , vous trouverez des ignorants , des ouvriers ,

de vieilles femmes , qui ne pourraient peut-être

pas montrer par des raisonnements la vérité de

notre doctrine , mais ils en montrent l'utilité

par les effets ; ils ne savent pas des discours

par cœur , mais ils font de bonnes œuvres ;

ils ne se défendent point quand on les mal-

traite; ils donnent à qui leur demande , aimant

(1) Justin. Apolog. I.



PRÉFACE.. 17

nous

leur prochain comme eux-mêmes. Je ne crois

pas que vous doutiez que des gens dont toute

la vie se propose Dieu pour modèle , et dont

le but est de se rendre irrépréhensibles devant

lui , ne s'abstiennent même de la pensée du

moindre péché ; car , si nous ne croyions vivre

que sur la terre, on pourrait nous soupçonner

de suivre la chair et le sang , et de

abandonner à l'avarice et à la débanche ; mais

nous qui croyons que Dieu est présent jour et

nuit , non -seulement à toutes nos actions , mais

encore à nos paroles et à nos pensées; qu'il

est tout lumière et voit jusqu'au fond de nos

cœurs ; qu'après cette vie mortelle nous jouirons

d'une autre bien plus excellente dans le ciel ;

ou que , si nous tombons avec les autres , nous

serons comme eux tourmentés par le feu ; est-

il vraisemblable que nous voulions être méchants

et nous livrer à la justice de ce grand Juge?...

Si quelqu'un peut nous convaincre du moindre

des crimes dont on nous accuse , nous

refusons pas le supplice le plus cruel ; mais

si nous ne sommes coupables que parce que

nous portons le nom de chrétien , c'est à vous ,

très-grands et très-sages princes , à nous défendre

par les lois . Jusqu'à présent , tout ce qu'on a

dit contre nous , se borne à un bruit confus :

aucun chrétien n'a été convaincu de crime ;

il n'y a point de chrétien méchant , s'il n'est

hypocrite (1). »

ne

Nous avons dans Tertullien , philosophe et

(1) Legatio pro Christ .

2



18 PRÉFACE .

célèbre jurisconsulte d'Afrique , converti à la

foi , un autre témoin de la sainteté des chrétiens

du troisième siècle; il oppose , dans son Apo-

logie, les mœurs des païens à la chasteté , la

modestic , l'humilité , la patience , la simplicité

et la douceur des chrétiens . 《 Combien de

cruautés , dit-il , exercez-vous contre nous? com-

bien de fois arrive-t-il que le peuple , sans

attendre vos ordres , nous jette des pierres ou

met le feu à nos maisons ! Dans la fureur

des bacchanales il n'épargne pas même les chré-

tiens morts : il les tire de leurs sépulcres et

les met en pièces. Qu'avez-vous remarqué que

nous ayous fait pour nous venger de tant d'ou-

trages et de cette animosité à nous poursuivre

jusqu'à la mort? Une seule nuit avec quelques

flambeaux pourrait nous satisfaire plainement,

s'il nous était permis de rendre le mal pour

le mal; si nous voulions nous déclarer ouver-

tement vos ennemis , manquerions-nous de forces

et de troupes ? Les Maures , les Marcomans ,

les Parthes mêmes , ou quelque nation que ce

soit , est-elle plus nombreuse que toutes les

nations du monde? Nous ne sommes que d'hier ,

et nous remplissons tout : vos villes , vos îles ,

vos châteaux , vos bourgades , vos champs , le

palais , le sénat , la place ; nous ne vous lais-

sons que vos temples. Ne serions-nous pas bien

propres à la guerre , même à forces inégales ,

nous qui nous laissons tuer si volontiers , si

ce n'était une de nos maximes : Qu'il faut subir

la mort plutôt que de la donner?... Vous avez

beau nous reprocher les fagots de sarment et



PRÉFACE . 19

les pieux où l'on nous attache , ce sont les

ornements de notre triomphe. Le mépris de

la mort a couvert de gloire Scévola , Régulus ,

Empedocle , Anarxaque et tant d'autres , parce

qu'ils sont morts pour leur patrie , pour l'em-

pire , pour l'amitié : il n'y a que mourir pour

Dieu qui vous paraisse une folie... J'en prends

à témoin vos registres , vous qui jugez les cri-

minels , y en a-t-il un seul qui soit chrétien ?

Ce sont les vôtres qui remplissent les prisons ,

qui travaillent aux mines , qui sont exposés aux

bêtes ; il n'y a point là de chrétien , ou il

n'y est qu'à ce seul titre ; s'il y est à un autre

titre , il n'est plus chrétien . »

« Pour plaire à Dicu , écrivait Origènes , plus

de cinquante ans après , les chrétiens domptent

les inclinations les plus violentes des plaisirs

sensuels , au lieu que les païens se plongent

dans les plus sales voluptés , sans s'en cacher ,

et soutenant , au contraire , qu'il n'y a rien en

cela contre le devoir d'un honnête homme. Les

chrétiens les plus ignorants sont sur cette ma-

tière bien au-dessus des philosophes , des ves-

tales et des pontifes les plus purs des païens .

Aucun chrétien n'est tâché de ces vices ; ou ,

s'il s'en trouve quelqu'un , il n'est pas de

ceux qui viennent à nos assemblées et parli-

cipent aux prières ( 1) . » C'est qu'en effet ,

remarque Fleury , on chassait de l'Eglise ceux

qui tombaient dans quelque péché , principale-

(1) Contr. Cels. , Lib. 4 et 7 .



20 PRÉFACE .

ment d'impureté : on les pleurait comme morts

à Dieu (1) .

Tels étaient les chrétiens des premiers temps :

et le plus grand génie du troisième siècle ,

Origènes , l'oracle des savants comme le modèle

des âmes intérieures , ne craignait pas de

dire , dans l'ouvrage célèbre qu'il composa contre

Celse , que : « Les vertus des chrétiens étaient

telles , que ceux d'entre eux qui étaient , sous

ce rapport , au dernier rang , par comparaison

avec les plus parfaits , valaient beaucoup mieux

que la plupart de ceux dont les assemblées

civiles étaient composées (2) . » Aussi ne recon-

raient-ils point aux tribunaux civils pour obtenir

justice les uns contre les autres ? >>> Les évêques

accordaient tous les différends; car on ne souf-

frait point , suivant la défense de saint Paul ,

que les chrétiens plaidassent devant les tribu-

naux des infidèles. Ceux qui ne voulaient pas

se soumettre à l'arbitrage de l'évêque , étaient

excommuniés comme pécheurs impénitents et

incorrigibles ; mais les différends étaient rares

entre les chrétiens désintéressés , humbles et

patients comme ils étaient . On recevait aussi à

ce tribunal les plaintes contre ceux qui étaient

accusés de ne pas vivre en chrétiens (3) ; »

car il y en a eu de mauvais dans les premiers

siècles ; mais on les chassait de l'Eglise ; on

ne mangeait point avec eux , on ne leur parlait

(1) Fleury , Hist . eccl . Liv. 7 , No 18 .

(2) Contr . Cels . , Lib . 3 .

(3) Fleury , Mœurs des chrétiens , No 32.



PRÉFACE. 21

point , et on les fuyait comme des gens frappés

d'un mal contagieux. Saint Paul ordonne de

les éviter avec plus de soin que les païens dont

il était impossible de se séparer entièrement. On

accordait cependant la pénitence à ceux qui la

demandaient , et le temps de leur pénitence était

proportionné à la grièveté de leurs péchés. Il était ,

par exemple , assez ordinairement de quinze ans

pour un adultère , dont une partie au pain et

à l'eau.

« Si quelqu'un , dit Fleury , s'étonne de cette

ancienne discipline , qu'il considère qu'alors les

péchés dignes de telles pénitences étaient rares

parmi les chrétiens. Comme les gens d'honneur

bien élevés et bien établis dans le monde ne

commettent guère de ces crimes qui attirent la

vengeance des lois et l'infamie du supplice , aussi
n'arriva-t- il pas souvent que des chrétiens si

bien choisis et si bien instruits , commissent des

adultères , etc. (1) . »

2

Il est à peine nécessaire de remarquer com-

bien sont rares aujourd'hui les chrétiens qui

mènent une vie tout intérieure et toute sur-

naturelle , suivant l'expression de Fleury ; qui

aiment tout le monde etjusqu'à leurs ennemis ;

pour qui les opprobres sont des sujets de gloire ;

qui ne répondent aux injures et aux malé-

dictions que par des paroles pleines de respect

et de charité , comme le remarque saint Justin ;

qui sont désintéressés , humbles , patients , et

désirant surtout de sortir au plus vite de ce

(1) Fleury , Mœurs des chrétiens , N. 25.



22 PRÉFACE.

monde pour aller au Seigneur , selon le témoi-

gnage de Tertullien ; des anses ainsi vivantes

en Jésus - Christ , attachées à lui comme à leur

racine , et édifiées sur lui comme sur leur

fondement (1) , étaient à l'épreuve de tous les

assauts , de toutes les ruses de l'ennemi ; mais

des âmes faibles dans la foi, dont tout le chris-

tianisme consiste dans quelques pratiques de

piété , et dont les mœurs ne sont pas cons-

tamment réglées par un esprit intérieur qui

crucifie toutes les convoitises de la chair (2) ,

sont facilement ébranlées , et il ne faut pas de

grands efforts pour corrompre leur esprit et sé-

duire leur cœur. On ne doit donc pas s'étonner

qu'une poignée d'hommes impies soit parvenue ,

dans ces derniers temps , à répandre sur toute la

France et ailleurs le poison de l'incrédulité. Des

chrétiens remplis de l'esprit qui animait les fidèles

des premiers siècles , auraient rendu tous leurs

efforts inutiles ; mais tel est l'aveuglement de

la plupart de ceux qui n'ont pas encore secoué

le joug de la foi , qu'ils regardent la vie intérieure

comme le partage exclusif des cloîtres .

Aussi la plupart ont-ils applaudi à cette satire

aussi amère que ridicule , qu'a faite , de la vie

dévote ou intérieure , un écrivain devenu mal-

heureusement célèbre par ses déclamations contre

le clergé. C'est lui qui nous apprend que la

vie dévote est une nouvelle espèce de chris -

tianisme ; qu'elle est étrangère au monde ,

(1) Coloss. 2 , v. 6 et 7 .

(2) Galat. 5 , v. 24.



PRÉFACE . 23

parce qu'elle lui est supérieure ; qu'elle tend

à conduire la société aux temps d'ignorance

et de barbarie ! Et il avoue , toutefois , qu'elle

offre le caractère de la sainteté même sur la

terre (1) .

Nous croyons qu'en lisant avec attention les

petits traités contenus dans ce volume, et avec

un vrai désir de connaître et de pratiquer la

vie intérieure , on sera convaincu qu'elle est, en

effet , la seule voie qui conduit à la sainteté ;

l'unique moyen de s'unir intimement à Jésus-

Christ , est d'éviter cette terrible sentence , pro-

noncée par l'apôtre saint Paul contre tous ces

làches chrétiens qui ne s'attachent , pour ainsi dire ,

qu'à l'écorce du christianisme : Si quelqu'un n'a

point l'esprit de Jésus- Christ , il n'est point à

Jésus-Christ (2) .

Le P. Grou ne se borne point à tracer les

règles qu'on doit suivre pour avancer peu à peu

dans la vie intérieure; il prouve aussi , dans ses

opuscules , qu'elle est une source de consolations

ineffables ; qu'en captivant l'imagination et les

sens , elle met l'homme à l'abri de ces passions

fougueuses qui troublent sans cesse son repos

et celui de la société ; qu'elle élève l'âme et la

rend capable des actions les plus héroïques ;

qu'elle lui facilite l'accomplissement de tous

les devoirs de la vie domestique et de la vie

sociale ; qu'il en coûte beaucoup moins à la

nature pour sauver son âme que pour la perdre ;

(1) Mémoires à consulter , etc. , par M. de M*.

(2) Ad Rom. , c. 8 , v. 9 .



24 PRÉFACE.

qu'en un mot, c'est à la vraie piété , suivant

l'expression de l'Écriture , que les biens de la

vie présente et ceux de la vie future ont été

promis (1). « Quel plaisir plus grand, s'écriait

Tertullien , que le mépris du monde , la vraie

liberté , la pureté de conscience , se contenter de

peu, et ne point craindre la mort (2) ! »

(4) Tim . , c . 4 , v. 8 .

(2) De Spectac . , c. 29 .



MANUEL

DES AMES INTÉRIEURES.

४४६४४४४४४४४४४४४४४४४४४४४ ४४४४४४४४४४ ४४४०४०४४४०४४४०४४

Première Partic.

De la vraie et solide dévotion.

Le mot dévotion , qui est latin , répond à

celui de dévouement. Une personne dévote est

donc une personne dévouée à Dieu. Il n'y a

point d'expression plus forte que celle de dévoue-

ment , pour marquer la disposition où est l'âme

de tout faire et de tout souffrir pour celui

auquel elle est dévouée.

Le dévouement aux créatures , (j'entends celui

qui est légitime et autorisé de Dieu) a néces-

sairement des bornes . Le dévouement à Dieu

n'en a point et n'en peut avoir. Dès qu'on y met

la moindre réserve , la moindre exception , ce

n'est plus un dévouement.

La vraie et solide dévotion est donc cette

disposition du cœu rpar laquelle on est prêt à

faire et à souffrir , sans exception ni réserve , tout

ce qui est du bon plaisir de Dieu. Cette dispo



26 MANUEL

sition est le don le plus excellent du Saint-Esprit .

On ne saurait la demander trop souvent et avec

trop d'ardeur ; et l'on ne doit jamais se flatter

de l'avoir dans toute sa perfection , puisqu'elle

peut toujours croître , soit dans elle-même , soit

dans ses effets .

On voit , par cette définition , que la dévotion

est quelque chose d'intérieur et même d'intime ,

puisqu'elle affecte le fond de l'âme , et ce qu'il

y a en elle de plus spirituels , savoir : l'intelligence

et la volonté . La dévotion ne consiste done , ni

dans le raisonnement , ni dans l'imagination , ni

dans le sensible. On n'est pas dévot précisément

parce que l'on est en état de bien raisonner sur

les choses de Dieu , ni parce qu'on a de grandes

idées , de belles images des objets spirituels , ni

parce qu'on est quelquefois attendri jusqu'à verser

des larmes .

On voit encore que la dévotion n'est pas

quelque chose de passager , mais d'habituel ,

de fixe , de permanent ; qui s'étend à tous les

instants de la vie, et qui doit régler toute la

conduite.

Le principe de la dévotion est que Dicu étant

l'unique source et l'unique auteur de la sainteté ,

la créature raisonnable doit dépendre de lui en

tout , et se laisser absolument gouverner par

l'esprit de Dieu. Il faut qu'elle soit toujours atta-

chée à Dicu par son fond, toujours attentive à



DES AMES INTÉRIEURES . 27

l'écouter au dedans d'elle-même, toujours fidèle

à accomplir ce qu'il demande d'elle à chaque

moment.

Il est donc impossible d'être vraiment dévot ,

à moins que d'être intérieur , adonné au recueil-

lement , accoutumé à rentrer en soi-même , ou

plutôt à n'en jamais sortir , à posséder son âme

en paix.

Quiconque se livre aux sens , à l'imagination ,

aux passions , je ne dis pas dans les choses

criminelles , mais dans celles qui ne sont pas

mauvaises en elles-mêmes , ne sera jamais dévot ;

car le premier effet de la dévotion est de captiver

les sens , l'imagination et les passions , et de ne

jamais y laisser entraîner sa volonté.

son

Quiconque est curieux , empressé , aimant à

se répandre au dehors , à se mêler des affaires

d'autrui , ne peut habiter avec soi-même ; qui-

conque est critique , médisant, railleur , emporté ,

méprisant , hautain, délicat sur tout ce qui touche

l'amour-propre ; quiconque est attaché à

sens , entêté , opiniâtre , ou asservi au respect

humain , à l'opinion publique , et par conséquent

faible , inconstant , changeant dans ses principes

et dans sa conduite , ne sera jamais dévot dans

le sens que j'ai expliqué.

Le vrai dévot est un homme d'oraison , qui

fait ses délices de s'entretenir avce Dieu , qui

ne perd jamais , ou presque jamais sa présence ;



28 MANUEL

non qu'il pense toujours à Dieu , cela est impos-

sible ici-bas , mais parce qu'il lui est toujours

uni de cœur , et qu'il est conduit en tout par

son esprit.

Pour faire oraison , il n'a besoin ni de livre ,

ni de méthode , ni d'efforts de tête , ni même

d'efforts de volonté. Il n'a qu'à rentrer douce-

ment en lui-même , il y trouve Dieu , il y

trouve la paix , quelquefois savoureuse , quel-

quefois sèche , mais toujours intime et réelle.

Il préfère l'oraison où il donne beaucoup à

Dieu , l'oraison où il souffre , l'oraison où l'amour-

propre est miné peu à peu et ne trouve aucune

pâture ; en un mot , l'oraison simple, nue , vide

d'images , de sentiments aperçus , et de tout ce

que l'âme peut remarquer ou sentir en toute

autre espèce d'oraison.

Le vrai dévot ne se recherche en rien dans

le service de Dieu , et il s'attache à pratiquer

cette maxime de l'Imitation : Partout où vous

vous trouverez , renoncez-vous .

Le vrai dévot s'étudie à remplir parfaitement

tous les devoirs de son état , et toutes les véritables

bienséances de la société . Il est fidèle à ses

exercices de dévotion , mais il n'en est point

l'esclave ; il les interrompt , il les suspend , il

les quitte même pour un temps , lorsque quelque

raison de nécessité ou de simple convenance



DES AMES INTÉRIEURES . 29

l'exige. Pourvu qu'il ne fasse pas sa volonté , il

est toujours assuré de faire celle de Dieu .

Le vrai dévot ne court point au-devant des

bonnes œuvres , mais il attend que l'occasion

s'en présente. Il fait ce qui dépend de lui pour

la réussite ; mais il en abandonne le succès à

Dieu . Il préfère les bonnes œuvres obscures à

celles qui ont de l'éclat ; mais il ne fuit pas

celles-ci lorsque la gloire de Dicu et l'édification

du prochain y sont intéressées .

L'homme dévot ne s'accable point de prières

vocales et de pratiques , qui ne lui laissent pas

le temps de respirer. Il conserve toujours la

liberté d'esprit . Il n'est ni scrupuleux , ni inquiet

sur lui-même , il marche avec simplicité et

confiance .

Il est déterminé à ne rien refuser à Dieu , à

ne rien accorder à l'amour-propre , à ne faire

aucune faute volontaire ; mais il ne se chicane

point , il procède avec rondeur , il n'est point

minutieux ; s'il tombe en quelque faute , il ne se

trouble point , il s'en humilie , se relève, et n'y

pense plus.

Il ne s'étonne point de ses faiblesses , de ses

imperfections , il ne se décourage jamais. Il sait

qu'il ne peut rien, mais que Dica peut tout. Il

ne compte pas sur ses bons propos et ses réso-

lutions , mais sur la grâce et sur la bonté de

Dicu. Quand il tomberait cent fois le jour ,



30 MANUEL

il ne se désolerait pas , mais il tendrait amou-

reusement les mains à Dieu , le priant de le

rclever et d'avoir pitié de lui.

Le vrai dévot a horreur du mal , mais il a

encore plus d'amour du bien, Il pense plus à

pratiquer la vertu qu'à éviter le vice. Il est géné-

reux , magnanime ; et, lorsqu'il s'agit de s'exposer

pour son Dieu , il ne craint pas les blessures .

Il aime mieux , en un mot , faire le bien au

risque d'y commettre quelque imperfection ,

que de l'omettre pour éviter le danger de pécher .

Rien n'est plus aimable dans le commerce de la

vie qu'un vrai dévot. Il est simple , droit , ouvert ,

sans prétention , doux , prévenant , solide et vrai ;

sa conversation est gaie , intéressante ; il sait se

prêter aux amusements honnêtes , et il pousse

la condescendance aussi loin qu'elle peut aller ,

au péché près .

Qu'on dise ce qu'on voudra, la vraie dévotion

n'est point triste ni pour elle-même, ni pour les

autres . Comment celui qui jouit continuellement

du vrai bien , du seul bien de l'homme , serait-

il triste? Ce sont les passions qui sont tristes ,

l'avarice , l'ambition , l'amour. Et c'est pour faire

diversion aux chagrins dont elles rongent le cœur ,

qu'on se jette avec fureur dans des plaisirs tumul-

tueux , qu'on varie sans cesse , et qui épuisent

l'ame sans jamais la contenter .

Quiconque prendra comme il faut le service



DES AMES INTÉRIEURES . 31

de Dieu , éprouvera la vérité de cette sentence :

que , servir Dieu , c'est régner, fût-on dans la

pauvreté, dans l'ignominie , dans les souffrances .

Tous ceux qui cherchent ici-bas leur bonheur

hors de Dieu , tous , sans exception , vérifient

cette parole de saint Augustin : Le cœur de

l'homme , uniquement fait pour Dieu , est

toujours agité jusqu'à ce qu'il se repose en

Dieu.

Idée de la vraie Vertu.

Il est peu de chrétiens , même parini ceux

qui sont spécialement consacrés à Dieu , qui

aient une juste idée de la vraie vertu. Presquc

tous la font consister dans une certaine routine

de piété , dans la fidélité à certaines pratiques

extérieures . Si avec cela ils ont par intervalles

quelques mouvements de dévotion sensible , sans

discerner même si ces mouvements viennent de

Dieu , ou de leurs propres efforts , ils se

croient solidement vertueux. Cependant ils sont

sujets à mille défauts dont ils ne s'aperçoivent

pas , et qu'on essayerait en vain de leur mettre

sous les yeux . Ils sont petits , minutieux , scru-

puleusement exacts dans leurs pratiques , remplis



32 MANUEL

,

d'estime pour eux-mêmes , d'une extrême sensi-

bilité , entêtés de leurs idées , concentrés dans

leur amour-propre , gênés et affectés dans leurs

manières ; rien de vrai , rien de simple , rien

de naturel en eux. Ils se préfèrent intérieurement

aux autres et souvent ils méprisent , con-

damnent et persécutent , dans les Saints mêmes ,

la véritable piété qu'ils ne connaissent point.

Rien n'est plus commun dans le christianisme

que cette justice fausse et pharisaïque. Les vrais

gens de bien n'ont pas de plus grands ennemis ;

et , pour les peindre d'un seul trait , ce sont ces

faux justes qui ont crucifié Jésus-Christ , et qui

le crucifient encore tous les jours dans ses plus

parfaits imitateurs. Dès qu'une personne se donne

véritablement à Dieu , et s'applique à la vie

intérieure , elle est sûre d'attirer sur elle , d'abord ,

la jalousie et la critique , ensuite , les calomnies

et les persécutions des dévots pharisiens .

Pour concevoir ce que c'est que la vraie

vertu , c'est dans Jésus-Christ qu'il faut la consi-

dérer ; il est notre unique modèle, il nous a

été donné comme tel , il s'est fait homme pour

nous rendre la sainteté sensible et palpable. Toute

sainteté qui n'est pas formée et moulée sur la

sienne , est fausse ; elle déplaît à Dieu , elle

trompe les hommes , elle est tout au moins

inutile pour le ciel. Éudions donc Jésus-Christ ,

et pour le bien connaître , pour l'exprimer ensuite



DES AMES INTÉRIEURES . 33

en nous , demandons lui continuellement sa lu-

mière et ses grâces .

Jésus-Christ ne s'est jamais cherché lui-même ,

jamais il n'a eu en vue ses propres intérêts , ni

temporels , ni spirituels ; il n'a jamais fait une

seule action pour plaire aux hommes; il ne s'est

jamais abstenu d'aucune bonne œuvre dans la

crainte de leur déplaire. Dieu seul , sa gloire et

sa volonté ont été l'unique objet de ses pensées

et de ses sentiments , l'unique règle de sa con-

duite. Il a tout sacrifié , tout sans aucune réserve ,

aux intérêts de son Père .

Jésus-Christ a fait consister la piété dans les

dispositions intérieures , non dans des sentiments

vains et illusoires , mais dans des sentiments

sincères , efficaces , toujours suivis de l'exécution ;

disposition d'un entierdévouement à Dieu , d'un

continuel anéantissement de lui-même , d'une

charité sans bornes envers les hommes. Tous les

instants de sa vie ont été consacrés à l'accom-

plissement de ces trois dispositions . Il n'a négligé

l'observation d'aucun point de la loi ; mais en

même temps il a déclaré , et par ses discours , et

par son exemple , que cette observation devait

venir d'un principe intérieur d'amour , et que

la seule pratique de la lettre faisait des esclaves

et non des enfants de Dieu.

Jésus-Christ a toujours regardé la vie présente

comme un passage , un pèlerinage , un temps.

3



-34
MANUEL

,

d'épreuve uniquementdestiné à témoigner à Dieu

son amour. Ce qui est éternel l'a toujours occupé.

Il a donné à la nature ce qui lui était nécessaire

sans jamais aller au delà. Quoiqu'il n'eût rien ,

et que , pour les besoins du corps , il fût dans

une dépendance continuelle de la Providence , il

n'a jamais été inquiet du lendemain , et il

voulu éprouver plus d'une fois les effets de la

pauvreté.

a

,

,

,

Jésus-Christ a embrassé par choix ce qui fait le

plus de peine aux hommes , et à quoi ils ne se

soumettent que par la nécessité de leur condition .

Il n'a pas absolument réprouvé les richesses

mais il leur a préféré la pauvreté. Il n'a pas

condamné les rangs et les marques d'honneur

que Dieu lui-même a établis parmi les hommes

mais il leur a appris qu'une condition obscure

dénuée de toute espèce de considération , était

plus agréable à Dieu , plus favorable au salut ,

et que se croire plus que les autres , parce qu'on

est né grand , noble , puissant , qu'on a autorité

sur eux ; c'est une erreur , une source de bien

des fautes . A l'exception des plaisirs nature's

que le Créateur a attachés à certaines actions , et

dont l'usage est soumis aux règles les plus sévères ,

il a méprisé absolument tous les autres genres

de plaisirs qu'on recherche avec tant de fureur ,

et il s'est interdit même les plus innocents. Le

travail , les courses apostoliques , la prière, l'ins-



DES AMES INTÉRIEURES . 35-

truction de ses disciples et des peuples , ont

rempli tous les moments de sa vie.

Jésus-Christ a été simple , uni , sans affectation

dans ses discours et dans toutes ses actions . Il a

enseigné avec toute l'autorité d'un Homme-Dieu

les choses les plus sublimes , les plus inconnues

aux hommes avant lui. Mais il a proposé sa

doctrine d'une manière aisée , familière , éloignée

de toute la pompe de l'éloquence humaine , à

portée de tous les esprits. Ses miracles , divins en

eux-mêmes , le sont encore plus par la manière

dont il les fait. Il a voulu que le récit des Évan-

gélistes répondit à la simplicité de sa vie. Il est

impossible d'exprimer avec moins de recherche ,

des faits et des discours qui portent l'empreinte

de la divinité.

Jésus-Christ a eu une tendre compassion pour

les pécheurs sincèrement humiliés et repentants

de leurs fautes. Je suis venu pour les pécheurs ,

disait-il , et non pour les justes qui se confient

en leur propre justice . Le publicain , Magdeleine ,

la femme adultère , la Samaritaine sont traités

par lui avec une bonté qui nous étonne. Mais

l'orgueil , l'hypocrisie , l'avarice des pharisiens ,

sont l'objet de sa censure et de ses malédictions .

Les péchés de l'esprit , péchés auxquels les faux

dévots sont plus sujets que les autres , sont ceux

qu'il condamne avec le plus de sévérité , parce



36 MANUEL

qu'ils marquent plus d'aveuglement dans l'esprit ,

et plus de corruption dans le cœur.

avec

Jésus-Christ a supporté avec une douceur inal-

térable les défauts et la grossièreté de ses Apôtres .

Aconsidérer les choses selon nos idées , combien

ne devait-il pas souffrir d'avoir à vivre

des hommes si imparfaits et si ignorants des

choses de Dieu ? Le commerce avec le prochain

est peut-être une des choses les plus difficiles et

qui coûtent le plus aux Saints. Plus ils sont élevés

en Dieu , plus ils ont besoin de condescendance

pour se rabaisser , pour se proportionner , pour

dissimuler , pour excuser dans les autres mille

défauts dont ils s'aperçoivent mieux que personne .

Ce point est d'une pratique continuelle , et , de

la conduite qu'on tient à cet égard , dépend ce

qui rend la vertu aimable ou rebutante.

Jésus-Christ a souffert de la part de ses en-

nemis tous les genres de persécutions , mais il

n'y a jamais cédé. Il ne leur a opposé que son

innocence et la vérité , et par là il les a toujours

confondus . L'heure venue où il devait tomber

entre leurs mains , il a laissé agir leurs passions

qu'il regardait comme les instruments de la

justice divine. Il s'est tu quand il les a vus

obstinés dans leur malice ; il n'a pas cherché à

se justifier , ce qui lui était si aisé ; il s'est

laissé condamner ; il les a laissés jouir de leur

prétendu triomphe , il leur a pardonné , il 2



DES AMES INTÉRIEURES . 37

prié , il a versé son sang pour eux. Voilà le point

le plus sublime et le plus difficile de la perfection .

,

Quiconque aspire à la vraie sainteté et à se

conduire en tout par l'esprit de Dieu , doit

s'attendre à passer par les langues des hommes

à essuyer leurs calomnies et quelquefois leurs

persécutions. C'est ici surtout qu'il faut se pro-

poser Jésus-Christ pour modèle ; soutenir tant

qu'on le peut , à ses dépens , les intérêts de la

vérité ; ne répondre aux calomnies que par une

vie innocente ; garder le silence lorsqu'il n'est

pas absolument nécessaire de parler ; laisser à

Dieu le soin de nous justifier , s'il le juge à

propos ; étouffer dans son cœur tout ressenti-

ment , toute aigreur ; prévenir ses ennemis par

toutes sortes d'actes de charité ; prier Dieu qu'il

leur pardonne , et ne voir dans ce qu'ils nous

font souffrir , que l'accomplissement des desseins

de Dieu sur nous .

Quand la vertu se soutient ainsi dans le mépris ,

dans l'opprobre , dans les mauvais traitements ,

on peut la regarder comme consommée. Aussi

Dieu réserve-t-il ordinairement cette épreuve pour

la fin. Heureux ceux qui y passent ! Ils auront

à la gloire de Jésus-Christ une part proportionnée

à celle qu'ils ont eue à ses humiliations . Désirer

un pareil état , l'accepter quand il nous est offert ,

le soutenir lorsqu'on s'y trouve , ce ne peut être

qu'un pur effet de la grâce , et d'une grâce



38 MANUEL

extraordinaire . Pour nous , tenons nous dans notre

petitesse ; n'aspirons de nous-mêmes à rien de

relevé , et demandons seulement à Dieu que le

respect humain ne nous fasse jamais abandonner

ses intérêts .

GIINDI

Des moyens de parvenir à la vraie et solide vertu .

Le premier moyen , qui paraît le plus aisé

et qui est le plus difficile , est de le vouloir ,

mais d'une volonté sincère , entière , efficace et

constante. Qu'elle est rare cette bonne volonté !

on se flatte de vouloir , et dans le fait on ne

veut pas . Ce sont des désirs , des velléités , des

souhaits ; mais ce n'est pas une volonté forte et

déterminée. On veut être dévot, mais à sa ma-

nière , mais jusqu'à un certain point , mais pourvu

qu'il n'en coûte pas trop. On veut , et l'on se

borne à vouloir. On ne passe point à la pratique ,

on se rebute dès qu'il faut mettre la main à

l'œuvre , écarter ou forcer les obstacles , com-

battre ses défauts , lutter contre la nature et

ses penchants vicieux. On veut aujourd'hui , on

commence avec ardeur , mais on se relâche bien

vite. On entreprend , et on laisse. On ne veut

pas voir que tout consiste à persévérer .

Demandons à Dieu cette bonne volonté ; de



DES AMES INTÉRIEURES . 39

mandons-la tous les jours , et méritons par notre

fidélité d'aujourd'hui , de l'obtenir pour le jour

suivant.

Le second moyen est de régler sa journée et

d'être exact à observer tout ce qu'on s'est pres-

crit. Il ne faut pas trop se charger d'abord. 11

vaut mieux augmenter les exercices insensible-

ment et par degrés. Il faut avoir égard à la santé

à l'âge , à l'état et aux devoirs qu'il exige ; car

ce serait une dévotion mal entendue que celle

qui préjudicierait aux devoirs de notre état.

Le troisième moyen est de s'exercer à la pré

sence de Dieu . Pour cela , il faut se persuader ,

ce qui est de foi , que Dieu habite dans le cœur

de l'homme , qu'on le trouve au dedans de soi-

même , pour peu qu'on veuille y entrer et se

recueillir ; qu'il est dans notre cœur pour nous

inspirer de saintes pensées , de bons sentiments

pour nous porter au bien et nous éloigner du

mal. Ce qu'on appelle la voix de la conscience ,

est la voix de Dieu même qui nous avertit , qui

nous reprend , qui nous éclaire , qui nous dirige .

Le point donc est d'être attentif et fidèle à cette

voix . Ce n'est pas dans la dissipation , dans l'agi-

tation et le tumulte qu'elle se fait entendre ,

mais dans la solitude , dans la paix , dans le

silence des passions et de l'imagination. Le plus

grand pas que l'âme puisse faire vers la perfec-

tion, est de se tenir habituellement en état d'en-

,



40 MANUEL

tendre la voix de Dieu, de s'appliquer à posséder

toujours son âme en paix , d'éviter tout ce qui

la dissipe , tout ce qui l'inquiète , tout ce qui

l'attache violemment. Tout ceci doit être pendant

longtemps la matière d'un examen et d'un combat

continuel.

Le quatrième moyen est de donner à Dieu

un certain temps dans la journée , où l'on ne

s'occupe uniquement que de sa présence ; que

de lui parler , non de la bouche , mais du cœur ,

et de l'écouter. C'est ce qu'on appelle l'oraison

mentale. Pour s'y accoutumer , on peut dans

les commencements s'aider du livre de l'Imi-

tation , faisant une pause sur chaque verset ,

méditant et savourant doucement la doctrine

qu'il contient. On y peut donner d'abord un

quart-d'heure le matin et autant le soir ; mais il

faut s'accoutumer à y employer au moins

demi-d'heure le matin. Quand on aura pris goût

à ce saint exerciceice , et qu'on pourra se passer de

livre , on se tiendra de temps en temps en paix

devant Dieu durant le recueillement , le priant

d'agir lui-même sur notre âme , et d'y opérer

suivant son bon plaisir. C'est une erreur gros-

sière de traiter d'oisiveté le temps qu'on passe

ainsi à se tenir attentif et recueilli devant Dieu ,

soit qu'il lui plaise de nous faire sentir ou non

son action .

une

Le cinquième moyen est d'approcher souvent



DES AMES INTÉRIEURES . 41

des sacrements qui sont les principales sources

de la grâce. Il ne faut pas se faire de la confession

un tourment , cela est contre l'intention de Dicu ;

ni se faire une routine et une espèce de formule

d'accusation , chose très-ordinaire aux personnes

qui se confessent fréquemment. Les choses dont

les personnes qui tendent à la perfection doivent

principalement s'accuser , sont les vues auxquelles

elles ont résisté , les sentiments d'amour-propre

qu'elles ont écoutés , tout ce qu'elles ont dit ,

ou fait , ou omis avec réflexion et de propos déli-

béré. La communion sera toujours hien faite

lorsqu'on en sortira avec un nouveau courage et

une nouvelle résolution d'être plus fidèle à Dieu

que jamais. Il ne faut pas croire que, pour se

bien confesser et bien communier on doive
,

,

s'assujettir aux actes qui sont marqués dans les

livres. Cela est bon pour les jeunes personnes

dont l'imagination est vive et légère , pour ceux

qui communient rarement , en général pour ceux

qui n'ont aucune habitude du recueillement. Mais ,

pour peu qu'on soit entré dans les voies de

l'oraison , il ne faut plus emprunter le secours

des livres , ni pour entendre la messe , ni pour

participer aux sacrements.

Le sixième moyen , ce sont les lectures de piété.

Il y a un grand choix à faire pour les livres .

Il faut préférer à tous les autres , ceux qui touchent

le cœur et qui portent avec eux une certaine



42 MANUEL

2

onction. Rodriguez est excellent pour les com-

mençants. Pour ceux qui sont plus avancés , l'Imi-

tation , le P. Scurin , saint François de Sales , etc. ,

les psaumes et le nouveau Testament , les vies

des Saints . La lecture doit être une demi-oraison

c'est-à-dire qu'en lisant , il faut donner lieu à

l'action de Dieu et s'arrêter aux endroits où l'on

se sent touché . On doit lire dans la vue de

pratiquer ; et , comme tout ne convient pas à tout

le monde , il faut s'attacher à ce qui nous est

propre et personnel , sans pourtant trop multi-

plier les pratiques , ce qui nuirait à la liberté

d'esprit qu'il faut toujours conserver .

,

Le septième moyen est la mortification du cœur .

Tout s'oppose en nous au bien surnaturel ; tout

nous ramène aux sens , à l'amour-propre. Il faut

lutter sans cesse contre soi-même et se faire une

guerre continuelle soit pour résister aux im-

pressions du dehors , soit pour combattre celles du

dedans . On ne saurait donc trop veiller sur son

cœur et sur tout ce qui s'y passe. Cela est pénible

dans les commencements ; mais la chose deviendra

facile à mesure qu'on s'habituera à rentrer en

soi-même , et qu'on s'appliquera à la présence

de Dieu.

Le huitième moyen est la dévotion à la sainte

Vierge. Qu'on demande par elle à Jésus-Christ

les grâces dont on a besoin , on les obtiendra

infailliblement. C'est surtout dans les tentations



DES AMES INTÉRIEURES . 43

,de dégoût , d'ennui , d'envie de tout quitter

qu'il faut s'adresserà elle avec une sainte confiance

qu'elle nous exaucera.

On ne saurait aussi avoir trop de dévotion à

son Ange gardien. Il ne nous quitte jamais ,s , il

nous est donné pour nous diriger dans la route

de la sainteté. Il faut donc nous adresser à lui

dans nos doutes , dans nos embarras , et le prier

souvent de veiller sur nous .

Enfin , le point capital est d'avoir un bon guide ,

un directeur entendu dans les voies de Dieu , et

qui se conduise lui-même par l'esprit de Dieu.

Ces bons directeurs ont toujours été assez rares

et ils le sont aujourd'hui plus que jamais .

Cependant on peut assurer que les bonnes âmes

qui veulent aller droit à Dieu , ont toujours

trouvé un homme propre à les y conduire .

La Providence est engagée à leur en fournir

un, et elle nemanque jamais de le faire lorsqu'on

l'invoque à cette fin. On peut dire que c'est tou-

jours la faute des âmes lorsqu'elles n'ont pas le

directeur que Dieu leur a destiné. Qu'elles le

prient donc de leur faire connaitre celui à qui

elles doivent confier le soin de leur perfection ,

et , quand elles l'auront trouvé , qu'elles lui ouvrent

leur cœur , qu'elles l'écoutent avec docilité , et

qu'elles suivent ses conseils , comme si Dieu leur

parlait par sa bouche. Une âme de bonne volonté



44 MANUEL

et bien conduite , ne peut manquer de parvenir

à la sainteté.

Sur la vie nouvelle en Jésus-Christ.

L'apôtre saint Paul ,en plusieurs de ses lettres ,

disait aux premiers chrétiens que par le baptême

ils étaient morts et ensevelis avec Jésus-Christ ;

qu'en sortant des fonts baptismaux ils étaient

ressuscités avec lui et obligés à mener une vie

nouvelle sur le modèle de sa glorieuse résurrection .

C'est ce qu'on prêche à son exemple aux fidèles

dans la solennité de Pâques.

Comme j'écris ici pour des âmes non -seulement

mortes au péché , mais déterminées à vivre d'une

vie toute de grâce , je leur propose la résurrection

du Sauveur , non comme le modèle , mais comme

le terme de cette vie toute sainte qu'elles ont em-

brassée ; et je leur dis que , pour ressusciter comme

Jésus-Christ , il faut qu'elles meurent comme lui.

Or , la vie de Jésus-Christ a été une mort conti-

nuelle , j'entends une mort mystique , dont le

dernier acte et la consommation a été sa mort

naturelle sur la croix .

Ainsi la vie nouvelle qu'elles doivent mener

en Jésus- Christ , n'est autre chose qu'une mort

continuelle à elles-mêmes; mort aux péchés les



DES AMES INTÉRIEURES . 43

plus légers et aux moindres imperfections ; mort

au monde et à toutes les choses extérieures ;

mort au sens et aux soins immodérés du corps ;

mort au caractère et aux défauts naturels ; mort

à la volonté propre ; mort à l'estime et à l'amour de

nous-mêmes ; mort aux consolations spirituelles ;

mort aux appuis et aux assurances par rapport à

l'état de notre âme ; enfin , mort à toutes les pro-

priétés dans les choses qui concernent la sainteté .

C'est par ces divers degrés de mort que la vie

mystique de Jésus-Christ s'établit en nous , et ,

lorsque le dernier coup de la mort est porté ,

Jésus-Christ nous ressuscite et nous communique

les qualités de sa vie glorieuse , même dès ici-bas ,

du moins quant à l'âme , et autant qu'elle en

est susceptible en ce monde. Parcourons en peu de

mots ces différents degrés de mort.

Mort aux péchés les plus légers et aux moindres

imperfections . La première résolution que doit

former une âme qui veut être tout à fait à Dieu

est de nejamais commettre aucune faute avec vue

et de propos délibéré ; de ne jamais agir en quoi

que ce soit contre sa conscience; de ne jamais rien

refuser à Dieu de ce qu'il lui demande; denejamais

dire : C'est peu de chose , Dicu me passera cette

bagatelle. Cette résolution est essentielle , et il

faut s'y maintenir avec une fidélité inviolable .

Ce n'est pas qu'il n'échappe des fautes de premier

mouvement , d'inadvertance , de fragilité ; mais



46 MANUEL

ces fautes ne nous arrêtent point dans la voie de

la perfection , parce qu'elles ne sont ni prévues ,

ni réfléchies .

Mort au monde et à toutes les choses extérieures ,

c'est-à dire , qu'il ne faut plus aimer le monde ,

ni le chercher; mais ne lui accorder que ce qu'on

ne peut lui refuser selon son état , et ce que

Dieu même veut qu'on lui accorde , et qu'il faut

aller jusqu'à souffrir et gémir dans son cœur du

commerce indispensable qu'on a avec lui ; c'est-

à-dire qu'il ne faut plus respecter le monde , ni

avoir égard à ses jugements , ni craindre ses mépris ,

ses railleries , ses persécutions , ni avoir honte

devant lui de ses devoirs et de la pratique de

l'Évangile , ni se détourner en rien de ce que

nous dictent Dieu et la conscience , dans l'appré-

hension de ce que le monde en pourra dire et

penser. Dans un siècle aussi corrompu que le

nôtre , il y a bien des combats à soutenir , bien

des obstacles à vaincre , bien des usages à mé-

priser , bien des préjugés à fouler aux pieds , pour

triompher pleinement du respect humain. C'est

un des articles sur lesquels il faut s'examiner

avec le plus de rigueur , et ne se faire aucune

grâce.

Mort aux sens et aux soins immodérés du corps .

Être en garde contre la mollesse , l'amour des

aises , la sensualité ; ne donner au corps que ce

qui lui est nécessaire pour la nourriture, le som



DES AMES INTÉRIEURES . 47

meil , les vêtements ; le mortifier de temps en

temps par des privations ; et , si la santé le permet ,

si Dieu l'inspire , si le confesseur le trouve bon ,

lui imposer quelques peines afflictives . Ne rien

donner surtout aux yeux et aux oreilles , et éviter

tout ce qui peut vivement affecter l'âme.

Mort au caractère et aux défauts naturels . Ce

n'est pas une petite chose de réformer tellement

son caractère , qu'on ne conserve que ce qu'il a

de bon , et qu'on corrige ce qu'il a de défectueux .

Bien des Saints que l'Eglise révère , n'étaient pas

morts entièrement sur cet article. Tous n'ont pas

été des Augustin et des François de Sales , en

qui le caractère était parfaitement dompté et

soumis à la grâce. Le grand moyen d'y parvenir ,

sans tant d'étude ni de réflexion , est de veiller à

la garde de son cœur , d'arrêter les premiers mou-

vements , de ne point agir et de ne point parler par

humeur , par saillie , par impétuosité , de se main-

tenir toujours en paix et dans la possession de soi-

même. Pourquoi ne ferait-onpas pour Dieu et avec

le secours de sa grâce , ce que tant de gens font

dans le monde pour l'intérêt de leur fortune ?

Mort à la volonté propre et au propre esprit.

Ce point est d'une grande étendue et d'une

pratique difficile . D'abord , dans les choses ordi-

naires , il faut s'étudier à soumettre son esprit et

sa volonté à la raison, à ne point se laisser aller

aux caprices , aux fantaisies ; à nepoint s'aheurter



48 MANUEL

à son sentiment , à écouter les raisons des autres

et à y déférer , si elles nous paraissent bonnes ;

à céder volontiers à l'avis et au désir des autres

dans les choses indifférentes ; en ce qui regarde

notre conduite spirituelle , à recevoir simplement

ce que Dieu nous donne , et à rester comme il

nous met , sans désirer autre chose ; à ne point

juger ni de son état , ni des opérations de la

grâce , à pratiquer , à l'égard du directeur , l'obéis-

sance du jugement et de la volonté ; à réprimer

l'activité de l'esprit , et à le tenir toujours dans

la dépendance de Dicu , ainsi que la volonté ; à

ne point réfléchir sur soi , à ne point raisonner ,

et à se conduire par l'instinct divin , bien supé-

rieur à nos raisonnements et à nos lumières ; à

ne rien donner dans ses lectures à la curiosité

de l'esprit , cherchant simplement à nourrir le

cœur , et ne faisant point d'efforts pour tout appro-

fondir et tout entendre dans les livres spirituels ;

chose dangereuse qui aboutirait à nous remplir

de fausses idées , à nous rendre présomptueux ,

et à nous exposer aux illusions. Croyons que Dieu

nous donnera à mesure les lumières qui nous sont

nécessaires , et ne cherchons point à aller au delà ,

mais recevons-les humblement et appliquons-les

à la pratique . En général, tenons toujours notre

esprit et notre cœur dans un certain vide , afin

que Dieu puisse y mettre à son gré ce qu'il

voudra .



DES AMES INTÉRIEURES . 49

Mort à l'estime et à l'amour de nous-mêmes .

Cette mort, comme on le voit , devient toujours

de plus en plus intime ; car , s'il est quelque

chose de profondément enraciné en nous , c'est

l'orgueil , c'est l'amour-propre. Ce sont là les

deux grands ennemis de Dieu , et par conséquent

les nôtres . Dieu les attaque et les poursuit sans

relâchedans une âme qui s'est donnée à lui. Elle

n'a qu'à le laisser faire , et à le seconder dans

l'occasion .

Mort aux consolations spirituelles . Un temps

vient où Dieu en sèvre l'âme . Plus de goût à rien :

tout lui pèse , tout l'ennuie , tout la fatigue; elle

ne sent plus la présence de Dieu en elle; elle a

la paix , mais elle ne s'en aperçoit pas ; elle ne

croit pas même l'avoir , et le reste que j'ai exposé

ailleurs. Il faut que l'âme soit généreuse , qu'elle

consente à ces privations , qu'elle s'accoutume à ne

se rechercher en rien , à aimer Dicu purement ,

et à le servir pour lui -même etàses dépens. Alors ,

comme de raison , le service de Dieu coûte beau-

coup à la nature : elle crie , elle se plaint , elle

enrage , elle se désespère ; il faut la laisser crier ,

et être plus fidèle que jamais ; il faut traîner la

victime au sacrifice , et n'avoir aucun égard à ses

répugnances .

Mort aux appuis et aux assurances par rapport

à l'état de notre âme. Tant que l'âme , au milieu

des tentations et des épreuves , trouve encore



50 MANUEL

quelque appui au fond de sa conscience , quelquc

soutien dans son directeur , et qu'elle ne se croit

pas abandonnée de Dieu , il lui est aisé de porter

les plus grandes peines ; mais quand elle se voit

suspendue , qu'elle voit l'enfer sous ses pieds ,

que rien ne la soutient et qu'à chaque instant ,

elle se croit prête à y tomber ; en un mot, quand

elle se persuade que Dieu l'a délaissée , qu'elle

est perdue sans ressource, que rien ne la dé-

trompe , et qu'au contraire tout concourt à l'en-

foncer dans cette persuasion , c'est alors que ses

angoisses sont extrêmes , et qu'elle a besoin d'un

courage héroïque pour persévérer , et pour se

soumettre à tout ce qu'il plaira à Dieu d'ordonner

d'elle pour l'éternité.

Mort à toute propriété en ce qui concerne

la sainteté. L'âme s'était approprié les dons de

Dieu , les vertus dont il l'avait enrichie , et elle

avait une certaine complaisance en sa pureté.

Dieu la dépouille de tout , non quant à la réalité ,

mais quant à l'apparence , et la réduit en une

entière nudité : elle ne voit plus en soi ni dons ,

ni vertus , ni rien de surnaturel. Elle ne sait

ni ce qu'elle est , ni ce qu'elle a été , ni

qu'elle deviendra. Ses péchés , son néant , sa

réprobation : voilà tout ce qu'elle aperçoit en

elle et dont elle se juge digne. Voilà la consom-

mation de la mort mystique. La résurrection et

ce



DES AMES INTÉRIEURES . 51

l'état glorieux viennent après. Laissons à Dieu

ses secrets , et n'en disons pas davantage.

000000000000000000000000000

De la violence qu'il faut se faire à soi-même.

Depuis les jours de Jean-Baptiste , dit Jésus-

Christ , le royaume des cieux souffre violence ,

et ceux qui se font violence le ravissent . Si

Jésus-Christ a rendu en un sens la voie du ciel

plus facile par l'effusion abondante de ses grâces ,

et par l'esprit d'amour qu'il a répandu sur ses

disciples ; d'un autre côté , il a rendu cette voic

plus étroite , parce qu'il est venu mettre la loi

à sa perfection , et qu'il exige plus que Dieu

n'exigeait sous la loi de nature et sous celle de

Moïse . Ainsi depuis le moment que Jean-Baptiste

a annoncé la venue du Sauveur , le royaume des

cieux ne s'obtient que par la violence qu'on se

fait à soi-même; il faut le ravir et l'emporter ,

pour ainsi dire , d'assaut . Cette parole est dure

à la nature , parce que c'est elle qu'il faut com-

battre , et cela quelquefois jusqu'au sang , sans

trève ni repos . Si le service de Dieu ne consistait

que dans une certaine routine de dévotion , com .

patible avec une vie douce et commode , avec

les recherches de l'amour-propre , et une secrète

complaisance en soi-même , le nombre des Saints ,



52 MANUEL

c'est-à-dire des vrais chrétiens , des véritables

amateurs de l'Évangile , ne serait pas si rare , et

notre condition serait à tous égards plus heu-

reuse que celle des Juifs , à qui Dieu prescrivait

tant de pratiques extérieures , dont la loi de

grâce nous a affranchis .

Mais à ces pratiques extérieures , Jésus-Christ

en a substitué d'intérieures , qui sont sans com-

paraison plus pénibles . Il n'est pas venu , dit-il ,

apporter la paix , mais le glaive. Il met ce

glaive à la main de ses serviteurs , et il veut

qu'ils s'en servent contre eux-mêmes pour cir-

concire leur cœur , pour retrancher sans pitié

tous les penchants de la nature corrompue, pour

se donner la mort , et ne laisser en eux aucun

vestige du vieil Adam .

Que cela est dur , encore une fois , et difficile

à entendre ! Tant qu'il ne s'agit que de faire

quelques prières réglées , de visiter les églises ,

de pratiquer les œuvres de charité , on trouve

assez de personnes qui embrassent le parti de

la dévotion. Un directeur qui n'en demande pas

davantage est écouté ; c'est un homme de Dieu ,

c'est un saint . Mais parle-t-il de se corriger de

certains défauts , de vaincre le respect humain ,

de réformer son humeur, de tenir en bride tous

les sentiments naturels , et de suivre en tout

P'esprit de la grâce , il n'est plus écouté; il

exagère , il ontre les choses.



DES AMES INTÉRIEURES. 53

Il est certain toutefois que c'est en cela que

consiste l'esprit du christianisme ; qu'un vrai

chrétien se regarde comme son plus grand en-

nemi ; qu'il se fait une guerre continuelle; qu'il

ne s'épargne sur rien , et qu'il met tout son

progrès dans les victoires qu'il remporte contre

lui-même .

Lorsque l'on commence à se donner à Dieu , il

nous traite d'abord avec beaucoup de douceur

pour nous gagner; il répand dans l'âme une

paix , une joie ineffables ; il nous fait trouver

du goût à la retraite , au recueillement , aux

exercices de piété ; il nous facilite la pratique

de la vertu ; rien ne coûte , on se croit capable

de tout.

Mais dès qu'il s'est une fois bien assuré d'une

âme , il ne tarde point à l'éclairer sur ses dé-

fauts ; il lève par degré le voile qui les lui

cachait , et il lui inspire une forte volonté de

les combattre. De ce moment elle se tourne

contre elle-même ; elle entreprend la défaite de

son amour-propre , elle le poursuit sans relâche

partout où elle l'aperçoit ; et , à la faveur de

la lumière , où ne l'aperçoit-elle pas ? Elle ne

voit en elle que misères , qu'imperfections , que

recherches de soi-même , qu'attache à son propre

sens ; sa dévotion même lui paraît pleine de

défauts . Elle croyait aimer Dieu , et elle trouve

qu'elle rapporte à soi l'amour qu'elle a pour



54 MANUEL

Dieu ; qu'elle s'approprie ses dons ; qu'elle le

sert dans cette vue , qu'elle s'en estime davan-

tage , et qu'elle conçoit un secret mépris des

autres qui n'ont pas reçu les mêmes grâces .

Dieu lui montre tout cela successivement ;

car si tout lui était montré à la fois , elle ne

pourrait en soutenir la vue , et elle tomberait

dans le découragement. Mais le peu qu'elle en

découvre suffit pour lui faire connaître qu'elle

n'est pas encore entrée dans le chemin de la

perfection , et qu'elle a bien des combats à se

livrer avant d'arriver au terme.

Si elle est courageuse et fidèle , que fait-elle

alors ? Elle s'humilie sans se désespérer ; elle met

en Dieu sa confiance , et elle le conjure de la

seconder dans la guerre qu'elle va entreprendre.

Ensuite elle se met bien avant dans l'esprit et

dans le cœur cette maxime du livre de l'Imi-

tation : Vous ne profiterez qu'à mesure que

vous vous ferez violence ; maxime qui contient

le plus pur esprit de l'Évangile , et sur laquelle

se sont gouvernés tous les Saints .

A leur exemple , elle déclare la guerre à la

nature , à son esprit , à son cœur , à son ca-

ractère ; et , pour ne rien donner ici à l'imagi-

nation , et à une ardeur indiscrète , elle prie

Dieu de la diriger dans cette guerre , de l'éclairer

à mesure sur les ennemis qu'elle doit combattre ,

de ne lui rien passer , mais de l'avertir de tout



DES AMES INTÉRIEURES . 55

ce qui se passe en elle , afin qu'elle y mette

ordre avec le secours de la grâce. Elle forme

la généreuse résolution de se contrarier en tout ,

et de ne rien souffrir en elle qui puisse blesser

la sainteté infinie de Dieu.

La voilà donc devenue soldat de Jésus-Christ ,

la voilà enrôlée sous ses étendards . Jusqu'alors

Dieu l'avait préparée et disposée , mais à ce

moment elle se rêvet de ses armes de la foi , et

elle entre dans le champ de bataille.

Combien durera ce combat? Il durera tant

qu'il restera un ennemi à vaincrencre , tant que la

nature conservera un souffle de vie , tant que

le vieil Adam ne sera pas détruit. Un bon chrétien

ne met jamais les armes bas , et tout n'est pas

encore fini pour lui , lorsqu'il a combattu jusqu'à

l'extinction de ses forces . Que veut dire cela ?

Que peut-il lui rester à faire quand il est épuisé

par ses propres victoires , et qu'il a poussé la

violence contre lui-même aussi loin qu'elle pou-

vait aller ? Il ne lui reste plus rien à faire

mais il lui reste à souffrir l'action de Dieu , qui

désormais veut faire seul ce qui est au-dessus

des forces de l'homme .

La sainteté se commence par nos efforts sou-

tenus de la grâce , et elle s'achève et se consomme

par l'opération divine. L'homme élève l'édifice

tant qu'il peut ; mais, parce qu'il y a de l'humain

dans cet édifice , Dicu renverse tout l'ouvrage



56 MANUEL

de l'homme , et il y substitue le sien, où la

créature n'a d'autre part que de le laisser faire.

Elle n'agit plus , mais elle pâtit , parce que c'est

sur elle que Dicu opère; elle ne se fait plus

violence , mais elle la souffre ; et cet état pure-

ment passif est incomparablement plus pénible .

Tant que l'âme agit , elle se sent de la force ,

et sa propre action la soutient. Or , dans ce sen-

timent de sa force il entre toujours quelque peu

d'amour-propre ; et elle s'attribue quelque part de

la victoire , parce qu'en effet elle y a contribué.

à

Mais , lorsque Dieu agit seul , toute faculté

d'agir est ôtée à l'âme ; elle voit bien ce que

Dicu fait en elle , mais elle ne peut le seconder ;

et elle n'a garde de s'attribuer rien , puisqu'elle

n'y a nulle part. D'ailleurs toute l'opération de

Dieu consiste alors à détruire , à renverser ,

dépouiller l'âme et à la réduire à une parfaite

nudité , et il n'exige d'elle d'autre correspon-

dance , sinon qu'elle se laisse comme enlever

sans regret tous les dons , toutes les grâces ,

toutes les vertus dont Dieu l'avait ornée , et

qu'elle s'était appropriés.

Oh ! que cette destruction , cet anéantissement

de la créature est une œuvre grande et difficile !

Que de combats il faut se livrer pendant une

longue suite d'années ! Et , quand on croit que

tout est fini , que de nouveaux assauts bien

plus terribles il faut essuyer de la part de Dieu



DES AMES INTÉRIEURES . 57

qui agit sur sa créature en maître souverain , et

qui exerce sur elle tout le domaine qu'elle lui a

cédé par le don de sa liberté ! Quel courage

ne faut-il pas pour entreprendre et pousserjusqu'au

bout la guerre contre soi-même ! Mais quel cou-

rage incomparablement plus grand , pour soutenir

la guerre que fait ensuite Dieu lui-même , et pour

se laisser écraser sous les coups de sa main toute-

puissante.

Omon Dieu ! je commence à connaître quelle

violence doit se faire et éprouver celui que vous

appelez à la perfection de votre Évangile. Mais ,

grâces vous en soient rendues , cette vue ne

m'effraye point. Si je comptais sur moi , j'aban-

donnerais tout , ne me sentant capable de rien.

Mais je ne compte que sur vous seul , et je

puis tout en celui qui me fortifie. Vous avez

commencé l'œuvre , j'espère que vous la conti-

nuerez et que vous l'achèverez. Je n'y veux

d'autre part que celle de vous seconder tant que

je pourrai , et ensuite de vous laisser faire seul

tout ce qu'il vous plaira,

Sur la croix.

Celui qui neporte pas sa croix tous les jours ,

n'est pas digne de moi (Jésus-Christ) .

La croix est le sommaire de l'Évangile et l'éten



58 MANUEL

ne

dard du chrétien. Par la croix , Jésus -Christ a

réparé la gloire de son Père , il a apaisé sa colère

et a réconcilié le monde avec lui. Mais la croix

par laquelle Jésus-Christ nous a rachetés ,

nous dispense pas de porter la nôtre; au con-

traire , elle est pour nous un engagement indis-

pensable à marcher sur les traces de notre divin

Maître. Sa croix a sanctifié la nôtre , elle lui

a donné du prix et l'a rendue méritoire du

salut éternel . Sans la croix de Jésus-Christ , toutes

nos peines , toutes nos souffrances n'auraient pu

satisfaire à Dieu pour le moindre péché , et le

ciel nous aurait toujours été fermé. Nous savons

assez cela ; mais ce que nous ne savons pas ,

ou plutôt ce que nous ne pouvons nous résoudre

à pratiquer , c'est que pour nous rendre la croix

de Jésus-Christ salutaire , il faut renoncer à

nous-mêmes , mourir à nous-mêmes , et cela

tous les jours et continuellement. Sans cela nous

ne sommes pas chrétiens ; J.-C. nous désavoue

et nous renonce. Ses paroles sont formelles sur

ce point . Pour peu que nous aimions Dieu , pour

peu que nous nous aimions nous-mêmes , il n'y

a plus à balancer.

Voyons donc en quoi consiste la nécessité de

porter sa croix , et si cette nécessité est aussi

dure qu'elle le semble à la nature.

La nécessité de porter sa croix consiste pre-

mièrement et principalement à éviter le péché



DES AMES INTÉRIEURES . 59

et toutes les occasions du péché. La chose est

juste; tout chrétien en convient , mais cela

va loin dans la pratique. Le péché a ses attraits ;

il a ses avantages temporels ; les occasions en

sont fréquentes et même journalières ; elles nous

sollicitent puissamment , et le commun des

chrétiens qui s'y trouvent sans cesse exposés ,

ont besoin de se faire une violence continuelle

pour n'y pas succomber.

Elle consiste , en second lieu , à mortifier ses

passions , à modérer ses désirs , à tenir la chair

assujettie à l'esprit , à veiller sur ses sens , à

garder exactement toutes les avenues de son cœur.

Car le foyer du péché est en nous-mêmes , et

dans notre concupiscence. Nous sommes portés

au mal ; nous ne l'ignorons pas , et une funeste

expérience nous apprend qu'à moins d'une vigi-

lance continuelle , nos chutes sont inévitables .

Elle consiste , en troisième lieu , à nous séparer

d'esprit et de cœur de tous les objets terrestres ,

charnels , temporels , pour occuper notre pensée

et notre affection des objets célestes , éternels ;

ce qui demande que nous luttions sans cesse

contre le poids de la nature corrompue , qui nous

entraîne vers la terre. Si nous y prenons garde ,

nous nous surpendrons à chaque moment dans

des pensées et des désirs qui nous attachent à la

terre comme des animaux , et qui nous ramènent

sans cesse aux besoins , au bien-être ,e , aux com



60 MANUEL

modítés du corps , et aux moyens de nous les

procurer. Le physique nous occupe plus que le

moral , à moins que nous ne fassions de continuels

efforts pour nous élever au-dessus de nous-mêmes .

2

,

Elle consiste , en quatrième lieu , à recevoir

comme autant de dispositions de la Providence

tous les événements fâcheux qui nous arrivent ,

soit par des causes naturelles , soit par la malice

des hommes , soit par notre propre faute. Ces

croix de Providence sont fréquentes ; plus Dieu

nous aime , plus il nous en envoie , parce qu'elles

tendent à nous détacher de la terre et à nous

attacher à lui ; elles sont les plus propres à

nous sanctifier , parce qu'elles ne sont pas de

notre choix , et que , pour cette raison , elles en

sont plus mortifiantes .

Elle consiste , en cinquième lieu , à embrasser

toutes les épreuves , toutes les peines dont la vie

spirituelle n'est qu'un tissu ; ceci regarde les

âmes intérieures qui marchent plus spécialement

sur les traces de Jésus-Christ. Ce divin Sauveur ,

en les adoptant pour ses épouses , les charge

de sa croix , de la croix qu'il a lui-même portée ;

croix formée de deux branches qui sont les souf-

frances et les humiliations intérieures et exté-

rieures ; croix dont le démon , les hommes et Dieu

lui-même s'accordent à les accabler ; croix intime

et qui pénètre jusqu'au fond de l'âme ; croix

auprès de laquelle toutes les croix précédentes ne



DES AMES INTÉRIEURES . 61

sont rien ; croix , enfin , qui aboutit à l'extinction

totale de l'amour-propre et au sacrifice de nos

plus chers intérêts .

Cette dernière croix n'est le partage que d'un

petit nombre d'âmes favorites : ce n'est pas une

croix de nécessité , mais une croix d'amour ; c'est

aussi pour cela qu'elle est plus pesante , parce

que le motif de l'amour est incomparablement

plus fort que celui du devoir. Il faut joindre

à cette croix toutes celles que l'âme embrasse

volontairement , comme les austérités , les vœux ,

l'état religieux.

Telles sont à pen près les croix auxquelles la

vie du chrétien est plus ou moins sujette , et

que les méchants partagent en partie avec les

bons ; car ils ne sont pas moins exposés que les

autres à toutes les croix de Providence , sans

parler de celles qui leur sont propres , et qui

sont la suite de leurs passions et de leurs crimes .

Examinons à présent si cette nécessité de porter

sa croix est aussi dure qu'elle le paraît à la na-

ture. Sur cela , je dis d'abord , en général , qu'il

n'y a point et qu'il ne peut y avoir sur la terre

de véritable bonheur hors de la voie de la croix ;

je dis qu'il en coûte plus pour se damner que

pour se sauver; que les méchants ont , en un

sens , plus à souffrir que les bons , et qu'ils

souffrent sans consolation , sans espérance; qu'ils

sont dans un trouble , dans une agitation conti



62 MANUEL

nuelle , toujours obligés de se fuir eux-mêmes

d'éviter leurs propres regards , toujours condamnés

par les reproches secrets de leur conscience.

Quand il n'y aurait que cette seule raison de

porter sa croix en chrétien , pour se soustraire

aux remords qui déchirent le libertin et l'impie ,

il n'en faudrait pas davantage pour disculper de

dureté la doctrine de l'Évangile. Mais reprenons

en particulier chaque espèce de croix , et voyons

les adoucissements que la grâce y attache.

La première croix consiste à éviter le péché et

toutes les occasions du péché. Cela est pénible

pour la nature , et il en coûte souvent bien

des sacrifices . Mais n'en coûte-t-il rien à la

conscience et à la raison pour offenser Dieu ?

Ne paye-t-on pas bien cher un moment de plai-

sir , suivi de repentirs inévitables , lorsqu'on a

encore de la religion? Quelle plus douce paix ,

au contraire , que la paix de la conscience ?

N'est-elle pas préférable à un instant d'ivresse ?

Quelle joie de s'être vaincu soi-même et d'avoir

résisté à une tentation où l'on était près de

succomber ! Avec quelle satisfaction et quelle

confiance on s'approche de Dieu , on s'unit à

lui par la prière et la participation des sacre-

ments , tandis que celui qui se sent coupable ,

n'ose paraître devant lui , et que les devoirs de

piété sont pour lui une gêne et un supplice !

La seconde croix consiste dans la mortification

,



DES AMES INTÉRIEURES . 63

des passions. Mais n'est-il pas plus pénible de

s'y livrer que de les dompter? Toutes les pas-

sions ne sont elles pas autant de tyrans et de

bourreaux ! N'excitent-elles pas dans l'âme une

faim insatiable? On apaise cette faim par in-

tervalles ; mais ne renaît-elle pas avec une nou-

velle violence ? L'ambitieux , lavare , le volup-

tueux , lors même que rien ne s'oppose à leurs

désirs , ce qui n'arrive presque jamais , sont-ils

heureux , peuvent-ils l'être ? Les suites des

passions ne sont-elles pas presque toujours

affreuses , même selon le monde? Comparez en

toute manière , soit du côté de la religion , soit

du côté de la vie présente , l'état d'un homme

esclave de ses passions , avec celui d'un chrétien

qui leur fait la guerre et qui vient à bout de

les assujettir , et vous avouerez que l'Évangile ,

en nous ordonnant cette guerre , travaille pour

notre bonheur , même temporel .

La troisième croix est la séparation violente

de l'âme avec elle-même , de sa partie basse et

animale avec la partie supérieure et spirituelle.

Cette séparation est très-pénible , parce que le

corps nous ramène sans cesse à lui. Mais est-il

rien de plus assujettissant que ce misérable

corps ? Est-il jamais content? A mesure qu'on

lui accorde une chose , n'en demande-t-il pas

une autre ? Et l'attention continuelle à le flatter ,

à écarter de lui tout ce qui le blesse , n'est-elle



64 MANUEL

pas un tourment? Est-il , au contraire , un em-

pire plus digne de l'homme et plus agréable pour

lui , que celui de maîtriser son corps , de le

réduire à se contenter du nécessaire , de l'en-

durcir au travail et à la peine , de n'être presque

point occupé de lui , et de pouvoir donner toute

son attention aux choses dont la religion , dont

notre condition , dont la société nous font un

devoir ?

Les croix de Providence , qui sont la qua-

trième espèce , sont inévitables. Les méchants

n'y sont pas moins exposés que les bons. Mais

par leur résignation , leur patience , leur sou-

mission à la volonté de Dieu , les bons chrétiens

adoucissent tout ce que ces croix ont d'amer ; la

religion leur fournit des motifs et des moyens

de les porter en paix et même avec joie . Il

n'en est pas ainsi des autres qui se livrent à la

tristesse , à l'accablement , au désespoir , et qui ,

par leur disposition intérieure , rendent ces croix

infiniment plus pesantes qu'elles ne sont.

Enfin, les croix spirituelles , les croix de pure

épreuve , étant , comme je l'ai dit , des croix

d'amour , sont les délices des âmes qui les por-

tent. Elles les ont acceptées par choix ; loin de

demander à Dieu d'en être délivrées , elles le

prient sans cesse d'y en ajouter de nouvelles ,

s'écriant avec un grand Saint : Encore plus ,

Seigneur , encore plus ; elles veulent y mourir



DES AMES INTÉRIEURES . 65

attachées comme leur Sauveur. Ces croix , qui

sont les plus terribles , sont aussi celles qu'on

porte avec plus de courage , avec plus d'amour ,

avec plus de paix intérieure , avec plus de

force et de soutien d'en-haut ; et elles aboutis-

sent toujours dans l'autre vie , et souvent

dans celle-ci , à un bonheur ineffable. Il faut

en croire ici les Saints sur leur expérience. Or ,

ils n'ont pas deux langages à ce sujet, et on

ne les soupçonnera pas d'avoir conspiré à nous

tromper.

Il est donc vrai , incontestablement vrai ,

que le bonheur , même présent et temporel du

chrétien , est dans la croix , et qu'au contraire on

se rend malheureux dès ici-bas par la fuite des

croix , et la recherche de tout ce qui peut con-

tenter la nature.

De la liberté des enfants de Dieu.

C'est une chose qui paraît tenir du paradoxe ,

et qui est néanmoins vraie de la plus exacte

vérité , que de tous ceux qui servent Dieu ,

ceux-là sont les plus libres et même les seuls

vraiment libres , qui se laissent conduire en

tout par l'esprit de Dieu , et que saint Paul

appelle par cette raison les enfants de Dien.

5



66
MANUEL

C'eux , dit-il , qui sont conduits par l'esprit

de Dieu , sont les enfants de Dieu. Les mon-

dains qui vivent au gré de leurs désirs , qui

ne se gènent sur rien , paraissent libres , et ne

le sont pas . Ils deviennent bientôt esclaves de

leurs passions , qui les tyrannisent avec la der-

nière violence. C'est une vérité à laquelle ils

sont forcés eux-mêmes de rendre hommage , et

quand ils ne l'avoueraient pas , leur conduite

le dit assez ; car il n'est point d'homme livré

à ses passions , qu'elles ne mènent beaucoup plus

loin qu'il ne veut , qu'elles ne tiennent comme

enchaîné , et qu'elles ne forcent , en quelque

sorte , à faire ce qu'il condamne. Tel est l'em-

pire d'une malheureuse habitude .

La plupart de ceux qui sont sincèrement

chrétiens , mais faibles et lâches dans la pra-

tique de leur devoir , ne sont pas libres non

plus. Les occasions les entraînent ; ils cèdent

à la moindre tentation; le respect humain les

subjugue ; ils veulent le bien, et mille obstacles

les en détournent ; ils détestent le péché , et

ils n'ont pas la force de s'en éloigner. Or ,

ce n'est pas être libre de ne pas faire le bien

qu'on aime , et de faire le mal qu'on n'aime

pas.

Les dévots qui se conduisent par leur propre

esprit ne sont pas libres non plus. Ils croient

l'ètre , parce qu'ils se sont fait un plan de



DES AMES INTÉRIEURES . 67

dévotion à leur manière , et qu'ils suivent une

certaine routine dont ils ne se départent pas .

Mais au fond ils sont asservis à leur imagi-

nation , pleins d'inconstance , d'inquiétude , de

bizarreries , de caprices ; ils cherchent la dévo-

tion sensible et lorsqu'ils ne la trouvent pas ,

ce qui arrive très-souvent , ils sont mécontents

de Dieu et d'eux-mêmes . De plus , ils sont

pour l'ordinaire scrupuleux , indécis , et ils

éprouvent continuellement en eux-mêmes des

agitations qu'ils ne sauraient calmer. L'amour-

propre les domine , et ils n'en sont pas moins

les esclaves , que les mondains ne le sont de

leurs passions .

Il faut donc dire ou qu'il n'y a point de

véritable liberté dans le service de Dieu , ce

qui est une erreur et une espèce de blasphème;

ou que cette liberté est le partage de ceux qui

se donnent à Dieu de tout leur cœar , et qui

s'assujettissent à suivre en tout les mouvements

de la grâce.

Mais , dira-t-on , comment peut-on être libre ,

et être assujetti en tout à l'esprit de Dieu ?

Ne sont-ce pas là des idées contradictoires ? Point

du tout. La parfaite liberté de la créature rai-

sonnable consiste dans cet assujettissement ; et

plus elle est assujettie en ce sens , plus elle est

libre.

Pour bien comprendre cette vérité , il faut



68 MANUEL

remarquer , en premier lieu , que la liberté est

la principale perfection de l'homme , et que cette

perfection est d'autant plus excellente en lui ,

qu'il en use toujours conformément à la raison

et aux vues de Dieu ; car une liberté qui

n'aurait pas de règle , serait un vice et un

libertinage.

Il faut remarquer , en second lieu, que la

vraie liberté ne consiste pas dans le pouvoir de

mal faire . Ce pouvoir est un défaut inhérent à

la créature qui est essentiellement faillible , parce

qu'elle est tirée du néant. Mais un tel pouvoir

est si peu un appendice de la liberté , que

Dieu , qui est souverainement libre , est dans

l'impossibilité absolue de faire le mal. Il s'en-

suivrait donc que l'homme est plus libre que

Dieu , si la liberté consistait dans le pouvoir

de se livrer au bien ou au mal.

L'homme a ce malheureux pouvoir , et c'est

en lui une imperfection radicale , qui peut le

conduire à sa perte éternelle. Que faut-il done

qu'il fasse pour corriger cette imperfection de

sa liberté , et pour approcher , autant qu'il Ini

est possible , de la liberté de Dieu ? Il faut

qu'il prie Dieu de le diriger lui-même dans le

choix de ses actions ; qu'il écoute au dedans de

lui la voix de la grâce ; qu'il la suive , et

qu'il s'y abandonne. Par ce moyen il veut ce

que Dicu veut ; il fait ce que Dieu lui ins-



DES AVES INTÉRIEURES . 69

pire de faire ; il se garantit de tout mauvais

usage de sa liberté ; il s'élève , autant qu'il

dépend de lui , à la perfection de la liberté

divine ; la liberté de Dieu devient en quelque

sorte la sienne , puisqu'il n'agit plus par son

propre mouvement , mais par l'impression de la

volonté de Dieu. Il est donc , par son assu-

jettissement à Dieu , aussi parfaitement libre qu'il

puisse être.

Mais cet assujettissement est bien gênant. D'où

vient cette gêne ? De notre inclination au mal ,

de nos mauvaises habitudes , d'un certain esprit

d'indépendance et d'orgueil , qui a causé la chute

des anges et du premier homme. Qu'est-ce qui

sent cette gêne et en murmure? Est-ce la raison

de l'homme? Est-ce sa conscience ? Non , c'est

sa nature corrompue , ce sont ses passions. Mais

la raison humaine, qui est un écoulement et

un rayon de la raison divine , ne se plaindra

jamais de la nécessité où elle est de s'y sou-

mettre et de s'y conformer ; la conscience , qui

est cet instinct de droiture que Dieu a mis au

fond denotre cœur, ne murmurera jamais contre

un assujettissement qui est sa première loi , et

elle ne donnera jamais l'odieux nom de gêne

à la règle qui la dirige. Une gêne qui n'a lieu

que pour nos passions effrénées , pour notre or-

gueil , pour notre amour-propre , est un frein



70 MANUEL

salutaire , est un joug doux et agréable à la raison

éclairée par la foi .

Cette gêne , au reste, ne dure que jusqu'à

ce que les passions soient amorties , l'amour-

propre dompté , l'orgueil foulé aux pieds ; elle

ne dure que jusqu'à ce que nos mauvais pen-

chants soient changés par l'habitude en une

inclination vers le bien , et que la voix de la

grâce soit plus forte que celle de la nature .

Ce moment heureux arrive , lorsqu'on a fait

pendant quelque temps de généreux efforts sur

soi-même , et qu'à l'aide de la grâce , on a acquis

de l'empire sur les sens , sur l'imagination , sur

les premiers mouvements déréglés qui s'élèvent

en nous malgré nous .

Alors on se sent vraiment indépendant de

tout ce qui n'est pas Dieu , et l'on jouit déli-

cieusement de la liberté de ses enfants . On a

pitié des misérables esclaves du monde ; on se

félicite d'être affranchi de leurs chaînes . Tran-

quille sur le rivage , on les voit entraînés au

gré des flots de cette mer d'iniquités , agités

de mille vents contraires , et toujours sur le

point d'être abîmés par la tempête. On jouit

d'un calme profond , on est maître de ses

désirs , on est maître de ses actions , parce

que ce qu'on fait on veut le faire. Nul objet

d'ambition , d'avarice , de volupté , ne nous

tente , nul respect humain ne nous arrête ; les



DES AMES INTÉRIEURES . 71

jugements des hommes , leurs critiques , leurs

railleries , leurs mépris ne sont plus rien pour

nous , et n'ont point la force de nous détourner

de la voie droite. Les adversités , les souffrances ,

les humiliations , les croix de toute espèce n'ont

plus rien d'affreux et de redoutable. En un

mot , on est élevé au-dessus du monde , et de

ses erreurs , et de ses attraits , et de ses terreurs .

Qu'est-ce donc qu'être libre, si ce n'est pas là

l'être?

Il y a plus , on est libre à l'égard de soi-

même; on ne dépend plus de son imagination

ni de l'inconstance de sa volonté; on est ferme

et inébranlable dans ses résolutions , fixe dans

ses idées , décidé dans ses principes , réglé dans

toutes ses actions. L'esprit de Dieu , que l'on

suit fidèlement , communique son immutabilité

à la créature si changeante par elle-même ; et ,

au milieu de tous les combats intérieurs qu'on

éprouve, la volonté demeure stable comme un

rocher. Geci est une affaire d'expérience , dont

il est impossible de juger par une autre voie .

Mais les personnes qui sont véritablement à Dieu ,

même celles qui commencent , sont étonnées de

la différence qui se trouve entre ce qu'elles

sont et ce qu'elles étaient auparavant. Cette

différence est exactement celle qu'il y a entre

une mer calme , paisible et maîtresse en quel-

que sorte du mouvement de ses eaux , et une



72 MANUEL

mer en furie , agitée de tous les vents. Quelle

liberté plus grande que cette possession de soi-

même , cet empire sur tous les mouvements

de l'âme , à laquelle il échappe à peine , du-

rant de très-courts instants , quelque chose d'in-

délibéré !

Y a-t-il quelque chose au delà , et la liberté

des enfants de Dieu s'étend-elle plus loin? Oui.

Ils sont libres à l'égard de Dieu même. Je

veux dire que , quelque conduite que Dieu tienne

à leur égard , soit qu'il les éprouve , soit qu'il

les console , soit qu'il s'en approche , soit qu'il

paraisse s'en éloigner , l'assiette de leur âme

est toujours la même; ils sont élevés au-dessus

de toutes les vicissitudes de la vie spirituelle ;

la surface de leur intérieur peut être agitée ;

mais le fond jouit de la plus grande paix. Leur

liberté à l'égard de Dieu consiste en ce que ,

voulant tout ce que Dieu veut , sans pencher

ni d'un côté ni de l'autre , sans aucun retour

sur leurs propres intérêts , ils ont consenti

d'avance à tout ce qui leur arrive , ils ont con-

fondu leur choix avec celui de Dieu , ils ont

librement accepté tout ce qui leur vient de sa

part; en sorte qu'ils peuvent toujours dire ,

qu'en quelque état qu'ils soient , ils n'y sont

pas malgré eux , qu'ils sont contents de tout ,

et qu'ils ont tout ce qu'ils souhaitent. Oui ,

lors même qu'ils sont investis et comme accablés



DES AMES INTÉRIEURES . 73

un

,

de croix ; lorsqu'i's sont submergés dans

océan de peines ; lorsque le démon, les hommes

et Dieu lui-même s'accordent à leur faire la

guerre ; lorsqu'ils n'ont absolument aucun appui ,

ni extérieur , ni intérieur , ils sont contents

leur joie est entière et surabondante , selon

l'expression de l'Apôtre , et ils se complaisent

dans leur état au point qu'ils ne le change-

raient pour aucun autre, et qu'ils ne se per-

mettraient pas la plus légère démarche pour en

sortir.

,

,

Telle et plus grande encore est la liberté

des enfants de Dieu. Rien au monde ne peut

leur arriver sur la terre contre leur gré ; ils

ne désirent rien ils ne regrettent rien ; rien

ne les trouble , rien ne les affecte. Comparez

cette situation je ne dis pas seulement avec

celle des mondains dans leurs joies , dans leurs

chagrins , dans leurs projets , dans leurs craintes ,

dans leurs espérances ; mais avec celle des dévots

ordinaires à qui leur amour-propre ne laisse

jamais goûter une véritable paix ; et vous con-

viendrez qu'il n'est point de sacrifice qu'on

ne doive faire pour parvenir à un état si

éminent.



74 MANUEL

De la force en soi-même et de la force en Pieu.

Saint Paul a dit : Lorsque je suis faible , c'est

alors que je suis fort. C'est-à-dire , lorsque j'ai

le sentiment intime de ma faiblesse , lorsque j'en

suis convaincu par mon expérience ; lorsque ,

voyant que je ne puis rien , je m'en humilie

ct mets en Dieu toute ma confiance ; c'est alors

queje suis fort de la force de Dieu , qui se plaît

à faire éclater sa puissance dans la faiblesse de

sa créature ; c'est alors queje puis tout en celui

qui me fortifie. Il n'est pas moins vrai que

lorsqu'on est fort en soi-même , c'est alors qu'on

est faible. C'est-à-dire , lorsqu'on a le sentiment

ds sa force , lorsqu'on s'approprie cette force ,

lorsqu'on en présume , qu'on s'en glorifie , qu'on

se croit capable de tout faire et de tout souffrir ,

c'est alors qu'on est véritablement faible , parce

que Dieu retire sa force d'une créature présomp-

tueuse , et qu'il l'abandonne à elle-même.

La force en soi est donc une faiblesse réelle ,

et même une faiblesse extrême ; elle est un

principe inévitable de chutes , et presque toujours

des chutes les plus humiliantes. Au contraire

la faiblesse en soi , lorsqu'elle est accompagnée

d'humilité et de confiance en Dieu , est une force

,



DES AMES INTÉRIEURES . 75

réelle , une force toute-puissante , la force même

de Dieu.

Mais pourquoi Dieu veut-il que nous soyons

pénétrés de ce sentiment de notre faiblesse? Pour

faire éclater sa force en nous : c'est qu'il est

infiniment jaloux que tout le bien qui est en

nous , ne soit attribué qu'à lui seul ; c'est qu'il

veut être reconnu comme le seul auteur et le seul

consommateur de la sainteté ; c'est qu'il ne peut

souffrir que , dans l'ordre de la grâce surtout ,

la créature croie pouvoir par elle-même la plus

petite chose , qu'elle compte sur elle-même , sur

ses résolutions , sur son courage , sur ses dis-

positions .

Le grand secret de la conduite de Dieu sur

unc âme qu'il veut sanctifier , est donc de lui

ôter toute espèce de confiance en elle-même ,

et pour cela de la livrer à toute sa misère. Il

permet que tous les arrangements qu'elle prend

par son propre esprit , trompent ses espérances ;

que ses propres vues , ses propres projets réus-

sissent , mais que ses lumières l'égarent , que

son jugement la séduise , que sa prévoyance soit

vaine , que sa volonté chancelle , et qu'elle tombo

à chaque pas . Il veut lui apprendre à ne pas

compter du tout sur elle-même , et à s'appuyer

uniquement sur lui.

Dansles commencements , lorsqu'on éprouve les

effets sensibles de la grâce , que l'esprit se voit



76 MANUEL

éclairé de grandes lumières , et que la volontẻ

se sent transportée par de saints mouvemer.ts , il

est naturel de se croire capable de tout faire

et de tout souffrir pour Dieu ; on n'imagine pas

qu'il soit possible de lui rien refuser , ni

même d'hésiter tant soit peu dans les choses les

plus difficiles . On va même quelquefois jusqu'à

demander les plus grandes croix , les plus fortes

humiliations , persuadé qu'on a assez de force

pour les porter. Quand l'âme est droite et simple ,

cette espècede présomption , qui naît du sentiment

qu'on éprouve de la force de la grâce, ne vient

que d'un défaut d'expérience , et ne déplaît pas

à Dieu , lorsqu'elle n'est pas accompagnée de

réflexions et de vaine complaisance en soi-même.

Mais Dieu ne tarde pas à guérir l'âme de la

bonne opinion qu'elle a d'elle-même. Il n'a qu'à

retirer sa grâce sensible , qu'à laisser l'âme à

elle-même , qu'à l'exposer à la pluslégère tentation .

Bientôt elle sent du dégoût , de la répugnance ;

elle voit partout des obstacles et des difficultés;

elle succombe dans les plus petites occasions ;

un regard , un geste , une parole la déconcertent ,

elle qui se croyait supérieure aux plus grands

dangers . Elle passe à l'extrémité opposée : elle

crains tout , elle désespère de tout ; elle pense

qu'elle ne pourrajamais se vaincre en rien ; elle

est tentée de tout abandonner. Et , en effet , elle



DES AMES INTÉRIEURES . 77

renoncerait à tout, si Dieu ne venait bien vite

à son secours .

,

Dieu continue cette conduite à l'égard de l'âme ,

jusqu'à ce que , par des expériences réitérées

il l'ait bien convaincue de son néant , de son

incapacité à tout bien , et de la nécessité où elle

est de ne s'appuyer que sur lui seul. A cela

servent les tentations où elle se voit cent fois

prête à succomber , et où Dieu la soutient , lors-

qu'elle ne voit plus de ressource; la révolte des

passions qu'on croyait étcintes, et qui se soulèvent

avec une violence extrême , jusqu'à obscurcir

la raison et mettre l'âme à deux doigts de sa

perte ; des fautes de fragilité de toute espèce ,

dans lesquelles Dieu laisse exprès tomber l'âme

pour l'humilier ; des dégoûts , des difficultés

étranges dans la pratique de la vertu ; de fortes

répugnances pour l'oraison et pour les autres exer-

cices de piété ; en un mot , le sentiment vif et

profond de la malignité de la nature et de son

aversion pour le bien. Dieu emploie tous ces

moyens pour anéantir l'âme à ses propres yeux ,

pour lui inspirer de la haine et de l'horreur pour

elle-même , pour la convaincre qu'il n'est pas de

crime si horrible dont elle ne soit capable ; pas

la moindre bonne action , pas le moindre effort ,

pas le moindre bon désir , ni la moindre bonne

pensée qu'elle puisse produire d'elle-même.

Quand après bien des coups , bien des chutes ,



78 MANUEL

hien des misères , l'âme est enfin réduite à ne

plus compter sur elle-même pour la plus petite

chose , Dieu la revêt peu à peu de sa force , lui

faisant toujours sentir que cette force ne lui vient

pas d'elle , mais d'en-haut. Et , avec cette force ,

elle entreprend tout, elle porte tout : souffrances ,

humiliations de toute espèce , travaux , fatigues

pour la gloire de Dieu et le bien des âmes ;

elle vient à bout de tout ; nulle difficulté ne

l'arrête , nul obstacle ne lui résiste , nul danger

ne l'étonne , parce que ce n'est plus elle , mais

Dien qui souffre et qui agit en elle. Non-seu-

lement elle rapporte à Dieu la gloire de tout ,

mais elle reconnaît , elle éprouve que c'est lui

seul qui peut et fait tout , et qu'elle n'est entre

ses mains qu'un faible instrument qu'il meut à

sa volonté , ou plutôt qu'un néant qu'il emploie

à l'exécution de ses desseins . C'est ainsi que saint

Paul , après avoir raconté les grandes choses

qu'il avait faites et souffertes pour l'Évangile

ajoutait avec la plus intime conviction : Cepen-

dant je ne suis rien ; ce n'est pas moi , mais

la grâce de Dieu qui est avec moi .

,

Une telle âme rend à Dieu toute la gloire qu'il

peut attendre d'elle , et ne s'en réserve absolument

rien pour elle-même , parce qu'elle se tient pour

ce qu'elle est , pour un néant; ainsi elle glorifie

Dieu par tout ce qu'elle fait et souffre pour lui ;

et elle le glorifie encore plus par cette dispo



DES AMES INTÉRIEURES . 79

sition intérieure d'anéantissement. Oh ! combien

ne faut-il pas êtremort à soi-même , et parcombien

d'épreuves ne faut-il pas passer , pour en venir

là ! Mais aussi quand on y est venu , on chante à

Dieu un cantique continuel de louange ; ou plutôt

Dieu lui-même se loue et se glorifie dans cette

âme ; tout y est pour lui , elle ne prend rien,

et ne peut rien prendre pour elle.

Mais que faut-il faire pour parvenir à être ainsi

fort de la force de Dieu? Je suppose la déter-

mination ferme et inébranlable de ne rien refuser

à Dieu , et de ne rien faire avec vue qui puisse

lui déplaire. Ce fondement posé , je dis qu'il

faut s'humilier de ses fautes , et ne jamais s'en

troubler , les regarder comme une preuve de notre

faiblesse , en tirer le fruit que Dieu veut que.

nous en tirions , qui est de ne plus compter pour

rien sur nous-mêmes , de ne nous confier qu'en

Dieu. Il faut encore nous défier des bons sentiments

qui nous viennent dans certains moments de

ferveur ,r , ne pas nous croire meilleurs , ni plus

forts , pour ces mouvements passagers ; mais juger

de nous par ce que nous sommes dans l'absence

de la grâce sensible. Il faut aussi ne jamais se

décourager à la vue de sa propre misère , ni se

dire : Non , jamais je ne pourrai faire ou souf-

frir telle et telle chose; mais en reconnaissant

qu'on est incapable du moindre effort de vertu ,

dire : Dieu est tout-puissant; pourvu que je ne



80 MANUEL

,

m'appuie que sur lui , il me rendra possible et

facile ce qui passe mes forces . Il faut dire à

Dieu comme saint Augustin : Donnez-moi ce

que vous m'ordonnez de faire , et ordonnez-

moi ce que vous voudrez . Il ne faut point

s'étonner des répugnances qu'on éprouve , mais

demander sans cesse à Dieu la grâce de nous

élever au-dessus ; et , quand nous les avons sur-

montées ,ntées , ne pas nous applaudir de cette victoire

mais en remercier Dicu. Enfin, il ne faut être

ni présomptueux , ni pusillanime : deux défauts

qui viennent , l'un , de ce que l'on compte trop

sur soi-même ; l'autre , de ce qu'on ne compte

pas assez sur Dieu. La pusillanimité vient d'un

manque de foi ; la présomption , de ce qu'on

ne se connaît pas soi-même. Le remède à ces

deux défauts est de regarder Dieu comme l'unique

principe de notre force. Comment serons-nous

présomptueux si nous sommes convaincus que

toute notre force nous vient d'ailleurs ? Comment

serons-nous pusillanimes , si nous croyons , comme

nous le devons , que notre force est la force même

du Tout-Puissant ?

Conduite de Dieu sur l'âme .

Je me tiens à la porte , et je frappe. Si

quelqu'un entend ma voix , et m'ouvre la porte ,



DES AMES INTÉRIEURES . 81

j'entrerai chez lui , et je souperai avec lui ,

et lui avec moi. (Jésus-Christ, dans l'Apocalypse ,

chap. 3 , v. 20.)

Tandis que nous sommes ici-bas , l'unique

désir de Dieu est d'entrer dans notre cœur et

d'y régner ; non pour faire son propre bonheur :

qu'a-t-il besoin de nous pour être heureux? mais

pour faire le nôtre , non-seulement dans l'éter-

nité , mais dès cette vie. Car il est certain , et

par la raison , et par la foi , et par l'expérience ,

qu'il n'y a point de félicité pour l'homme hors

de Dieu.

Pour nous procurer ce bonheur , que fait Dieu ?

Il se tient sans cesse à la porte de notre cœur :

il y frappe par les lumières , les bonnes inspi-

rations , les remords , afin de nous porter à la

recherche du bien et à la fuite du mal. Si

nous étions attentifs , si nous rentrions souvent

dans notre cœur , nous remarquerions qu'il y

frappe à tout instant , et que , si nous ne l'en-

tendons pas , c'est que nous nous mettons hors

d'état de l'entendre. Il y frappe sans se rebuter

pendant une longue suite d'années , ou , pour

mieux dire , pendant toute notre vie. Sa patience

à nous attendre est inconcevable : il souffre nos

dédains , notre résistance , notre obstination avec

une bonté , une persévérance qui passent toute

expression.

Rappelez , Seigneur , à ma mémoire , le temps
6



82 MANUEL

où vous avez commencé de frapper à mon cœur ,

et le temps où ce cœur a commencé de vous

être rebelle. Rappelez-moi toutes vos invitations

et toutes mes résistances . Hélas ! elles sont innom-

brables les unes et les autres . S'est-il passé un

seul jour durant tant d'années , où vous ne m'ayez

appelé et même plusieurs fois ? S'en est-il passé

un seul où je n'aie rejeté votre voix. Quel excès

de bonté de votre part. Quel excès d'ingratitude

de la mienne ! Ah ! Seigneur, cette double vue

me pénètre et me confond ; elle excite en moi la

plus vive horreur de moi-même , et une reconnais-

sance sans bornes pour vos bienfaits. Que de

péchés , que d'abus de vos grâces ! Quelle ineffable

patience à me souffrir ,r , à m'attendre , vous qui dès

le premier péché pouviez me précipiter pourjamais

dans l'enfer ! Combien d'âmes y sont et y seront

toujours , qui vous ont moins offensé que moi !

Pourquoi n'y suis-je pas comme elles ? C'est le

secret de votre justice et de votre miséricorde. Je la

bénirai , je la chanterai éternellement cette miséri-

corde , tandis qu'une foule d'âmes moins coupables

seront éternellement les victimes de votre justice

vengeresse .
i

Lorsqu'après avoir frappé plus ou moins long-

temps , quelqu'un ouvre enfin la porte , Dieu

entre; il prend possession du cœur; il y établit

son empire , et il n'en sort plus , à moins qu'on

l'en chasse. Il y entre avec un empresse-
ne



DES AMES INTÉRIEURES . 83

ment , avec une joie que rien n'égale ; il y entre

avec tous les trésors de ses grâces , résolu de

les communiquer sans mesure à l'âme , si elle

est aussi fidèle qu'il est libéral. Il pardonne ,

il oublie tout le passé ; l'âme suprise d'un si

bon traitement, oublie presque elle-même qu'elle

l'a longtemps et souvent offensé ; et si elle s'en

souvient , c'est un souvenir qui n'a rien d'amer ,

et qui est dicté par l'amour et la reconnaissance .

Il y fait couler un fleuve de paix , mais d'une

paix intime , d'une paix délicieuse et au-dessus

de tout sentiment. Si toutes les âmes n'éprouvent

point ce que je viens de dire , c'est qu'elles revien-

nent à Dieu plutôt par un sentiment de crainte que

par un sentiment d'amour ; c'est qu'elles se

donnent à lui faiblement et avec réserve ; c'est

que leur fidélité ne répond point à ses bien-

faits. Aussi retombent -elles pour la plupart dans

leurs péchés , et leur vie n'est-elle qu'une vicis-

situde continuelle de chutes et de pénitence.

Mais , pour les âmes qui se donnent à Dieu pleine-

ment , qui lui ouvrent leur cœur tout entier , et qui

sont plus touchées de son amour que de leur

propre intérêt , ces âmes goûtent , dès les premiers

instants de leur retour , combien Dieu est bon , et

quel accueil il fait au pécheur sincèrement converti.

Ah ! Seigneur , voilà ce que j'ai eu le bonheur

d'éprouver , et je ne l'oublierai jamais . Oui , du

moment que je me suis donné tout à fait à vous ,



84 MANUEL

vous avez effacé toutes mes iniquités , vous avez

lavé mon âme dans le sang de votre Fils ;

vous avez éclairé mon esprit d'une lumière cé-

leste, vous avez versé dans mon sein une paix

ravissante ; j'ai connu , j'ai senti combien il est

doux d'être à vous, et combien tout ce qui n'est

pas vous est digne de mépris. Chaque jour vous

me comblez de nouveaux bienfaits ; chaque jour

vous m'unissez plus intimement à vous , et vous

me détachez des créatures et de moi-même .

Donnez-moi donc la fidélité , ô mon Dieu ! donnez-

moi la générosité. Que je regarde comme le plus

grand des malheurs de vous refuser , de vous

disputer même quelque chose. Quoi que ce soit

que vous me demandiez , n'est-ce pas mon bien

que vous consultez uniquement? Et puis-je mettre

mon bonheur ailleurs qu'à vous sacrifier tout

sans réserve ? Vie d'amour , vie de sacrifice , vie

d'holocauste , je commence à connaître tout votre

prix ; je comprends que le vrai , le saint usage

de ma liberté , ne peut et ne doit consister

qu'à m'immoler moi-même , et à me laisser im-

moler de votre main.

Cette paix que l'âme goûte au commencement

de sa voie , n'est rien en comparaison de celle

que Jésus-Christ lui promet , même dès cette

vie , si elle continue à être généreuse et fidèle.

Le terme de la vie spirituelle est une union

immédiate et centrale avec Dicu; ce n'est plus



DES AMES INTÉRIEURES . 85

union , c'est transformation , c'est unité ; c'est

l'expression de l'adorable unité qui règne entre

les trois personnes divines. Jésus-Christ le dit

expressément dans la dernière prière qu'il fit

à son Père pour ses élus. Qu'ils soient un

en nous , dit-il , comme vous , mon Père , étes

en moi , et comme je suis en vous . Et dans

l'Apocalypse , pour exprimer l'intime familiarité

de ce commerce entre Dieu et l'âme : Je sou-

perai , dit-il , avec lui , et lui avec moi. II

y aura une espèce d'égalité entre cette âme et

moi ; ma table sera la sienne , et la sienne

sera la mienne; notre nourriture sera commune ,

et quelle nourriture? Celle dont Dieu lui-même

se sustente. Dieu passera donc dans sa créature ,

la créature passera en Dieu ; ils auront une

même vie et un même principe de vie. Voilà

ce qui est promis dès ici-bas à l'âme , et ce

dont elle commencera à jouir sous le voile de

la foi . Il faut se taire là-dessus . Cette com-

munication divine est telle que l'âme même

qui l'éprouve ne la connaît pas , et ne saurait

la concevoir.

Mais , pour être un avec Jésus-Christ dans

son état glorieux , il faut avoir été un aveo

lui dans ses opprobres et dans ses souffrances ,

il faut être tout à fait mort à soi-même , et

à l'amour-propre dans tout ce qu'il a de plus

intime. C'est à cette purification parfaite de l'âme



86 MANUEL

que sont destinées toutes les épreuves par les-

quelles Dieu la fait passer : épreuves nécessaires ,

parce qu'il est impossible qu'elle se dépouille

autrement de sa propriété ; épreuves doulou-

reuses , mais où Dicu soutient puissamment . et

où l'âme n'a qu'à s'abandonner à Dieu et à

le laisser faire; épreuves dont un seul moment

est plus glorieux à Dieu et plus profitable à

l'âme , que toutes les bonnes œuvres et les saintes

actions de la plus longue vie.

Ah ! mon Dieu , si je m'aime moi-même

et si je vous aime plus que moi-même , puis-

je me refuser à l'accomplissement de vos des-

seins sur moi , quelque rigoureux qu'ils puissent

être pour la nature. Vous avez tout fait jus-

qu'ici pour moi , vous m'avez aimé lors même

que je vous offensais. A présent que je suis

à vous , que j'y veux être de toute la pléni-

tude de mon cœur , ne devez-vous pas m'aimer

incomparablement plus ? Qu'ai-je donc à redouter

de votre amour , et pourquoi craindrais-je d'en

être la victime? Si cet amour me détruit et

me consume , ce ne peut être que pour me

faire renaître et revivre en vous . Je me livre

donc et je m'abandonne sans réserve à tout ce

qu'il vous plaira faire de moi. J'accepte d'une

pleine et entière volonté toutes les croix que

votre bonté m'a destinées ; je les embrasse et

les chéris dès ce moment comme les plus pré



DES AMES INTÉRIEURES . 87

cieuses faveurs que je puisse recevoir de vous ,

et je n'en veux plus ètre séparé jusqu'à mon

dernier soupir. Ainsi soit-il.

De la crainte de Dica.

La parfaite charité bannit la crainte. (Saint

Jean.)

Dieu veut être craint , sans doute ; et ce

n'est pas en vain que l'Écriture déclare en

mille endroits , qu'il est terrible en ses juge-

ments , et que saint Paul dit , qu'il est hor-

rible de tomber entre les mains du Dieu vivant.

Aussi la crainte du Seigneur est elle le com-

mencement de la sagesse ; mais elle n'en est

que le commencement ; l'amour en est le pro-

grès et la consommation. La crainte est un

don du Saint-Esprit , mais un don par lequel

il veut nous préparer à d'autres dons plus

excellents. Il est donc utile et même nécessaire

d'avoir ce sentiment de crainte , et d'en être

pénétré non-seulement dans l'âme , mais jusque

dans notre chair ; mais il n'en faut pas de-

meurer là , il faut aspirer à cette parfaite charité

qui bannit la crainte , ou plutôt qui l'épure ,

qui l'ennoblit qui la change en une autre

crainte , fille de l'amour,

2



88 MANUEL

Si nous avons à sortir de l'état du péché ,

livrons-nous à toute la terreur des jugements de

Dieu; craignons sa justice inexorable , craignons

ses vengeances éternelles . Laissons agir ce sen-

timent dans toute sa force , et gardons-nous bien

de chercher à l'affaiblir ; c'est l'Esprit saint qui

le met lui-même dans nos cœurs , pour nous

disposer à une sincère conversion .

Après la conversion , que la crainte nous sou-

tienne encore dans la pratique de la pénitence;

que la pensée du feu de l'enfer que nous

avons si souvent mérité, et dont la pénitence ,

selon la pensée de Tertullien , n'est qu'une

compensation , anime notre courage, nous rende

saintement ennemis de nous-mêmes , et nous

fasse embrasser généreusement tout ce que la

mortification chrétienne a de pénible pour la

nature.

Craignons encore dans les occasions conti-

nuelles où nous sommes de pécher , dans la

vue de notre extrême faiblesse , et de l'empire

de l'habitude. Opposons à l'attrait du plaisir ,

aux suggestions du démon , à la violente im-

pulsion de la concupiscence , la crainte de la

justice divine et de ses menaces formidables

contre les pécheurs qui retombent dans le crime

après en avoir obtenu le pardon. La crainte est

un contre-poids dont les âmes innocentes , aussi



DES AMES INTÉRIEURES . 89

bien que les pécheurs réconciliés , ont besoin

en mille rencontres pour se préserver du péché.

Mais , après tout , le motif de la crainte n'est

pas celui qui doit dominer dans la vie du

chrétien ; ce n'est pas l'intention de Dieu ; il

mérite d'être servi par des motifs plus relevés ,

et le cœur humain est fait pour être conduit

par l'amour. L'amour est le seul sentiment

vraiment digne de Dieu ; il en a fait le pre-

mier et le plus grand de ses commandements ;

il mérite ce sentiment de notre part par ses

perfections infinies , par les bienfaits dont il

nous a comblés dans l'ordre de la nature et

dans celui de la grâce , et par les biens éternels

qu'il nous promet , et qui seront la récompense

de l'amour. Ce sentiment est aussi le seul qui

change véritablement le cœur , qui le, tourne

vers Dieu , et le dégoûte des créatures , qui

l'amollit , qui l'élargit , qui l'élève , qui le rend

capable de tout faire et de tout souffrir pour

Dieu.

:Deux choses sont commandées au chrétien

d'éviter le mal , et de faire le bien. La crainte

peut bien nous faire éviter le mal ; mais elle

ne nous portera jamais à la pratique du bien.

L'amour , au contraire , produit excellemment

l'un et l'autre effet; il nous détourne effica-

cement du mal , et même de toute apparence

du mal ; il nous porte au bien, et au bien



90 MANUEL

le plus parfait , nonobstant toutes les difficultés

et tous les sacrifices qu'il en peut coûter à la

nature. La crainte qui n'envisage que notre

intérêt , n'est pas généreuse ; elle s'en tient à

ce qui est de pure obligation , et croit encore

beaucoup faire en l'accomplissant. Il n'en est

pas ainsi de l'amour. Il est toujours au-dessus

de ce qu'il donne , et il compte pour rien tout

ce qu'il a fait , lorsqu'il peut faire quelque chose

au delà. Les délicatesses , les attentions , les

prévenances de l'amour ne sont connues que

de lui ; la crainte n'en donne pas même l'idée.

Lors donc que Dieu a commencé à répandre

dans nos cœurs sa charité , lorsque nous sentons

que nous l'aimons , et que tout notre désir est

de lui en donner des témoignages , il faut nous

livrer tout entiers à ce sentiment , le nourrir

avec le plus grand soin , et éloigner tout ce

qui pourrait l'affaiblir. Dieu lui-même prend

plaisir alors de se montrer à l'âme avec tous

ses charmes ; il lui donne de si vives impres-

sions de sa bonté , qu'elle s'étonne , en quelque

sorte , qu'on puisse le craindre; elle s'approche

de lui avec confiance ; elle lui parle avec une

sainte familiarité; elle ne lui parle que d'amour ;

les vérités terribles ne l'affectent plus , à peine

y pense-t-elle; la crainte fait place à un sen-

timent plus doux, et elle éprouve avec trans-

port la vérité de ce qu'a dit saint Jean : La



DES AMES INTÉRIEURES . 91

,

parfaite charité chasse la crainte. Elle craint

pourtant encore , mais d'une crainte chaste

d'une crainte qui n'appartient qu'aux enfants .

Ce n'est plus parce que Dieu est terrible en

ses vengeances , qu'elle craint de l'offenser ; mais

parce qu'il est son Père , parce qu'elle l'aime ,

parce qu'il est infiniment parfait , et que le

péché lui déplaît souverainement. Elle a horreur

non-seulement du péché mortel , mais du péché

véniel , mais de la moindre faute , et elle n'en

voudrait pas commettre une seule de propos

délibéré. Elle sait que le péché est le mal de

Dieu ; et le plus petit mal de Dieu , qu'elle

aime uniquement , lui paraît plus grand que tous

les autres maux , quels qu'ils puissent être . Quelle

force cette crainte filiale ne lui donne-t-elle pas

pour se combattre , pour résister aux tentations !

Quelle attention , quelle vigilance continuelle sur

elle-même ne lui inspire-t-elle pas ! Quelles pré-

cautions elle lui suggère pour éviter tout ce qui

peut déplaire à celui qu'elle aime ! Avec quelle

facilité ne force-t-elle pas tous les obstacles , ne

brise-t-elle pas tous les liens , ne triomphe-t-elle

pas du monde et de ses plaisirs , de la chair

et de sa sensualité , du démon et de ses ten-

tations ! Quelle joie pour elle de se trouver

affranchie de tout ce qui la captivait , et de

pouvoir aimer de toute l'étendue de son affec-

tion celui qui seul mérite d'être aimé! La crainte



92 MANUEL

des esclaves , cette crainte qui glace , qui rétrécit

le cœur , produisit-elle jamais , peut-elle produire

de semblables effets .

Si la crainte de déplaire à l'objet aimé , dé-

tourne l'âme de tout mal , le désir de lui plaire

l'excite à la pratique de tout le bien que Dieu

peut désirer d'elle. Elle va au-devant des oc-

casions , sans empressement pourtant ; elle saisit

avec joie toutes celles qui se présentent ; les

travaux , les souffrances , les sacrifices ne lui

coûtent rien. Pourvu qu'elle parvienne à con-

tenter Dieu , elle est contente; et sa plus grande

douleur serait d'avoir à se reprocher quelque

négligence , quelque lâcheté à cet égard. Comme

elle sait que le plus grand ennemi qu'ait Dieu ,

c'est elle-même , c'est sa nature corrompue ,

c'est son amour-propre , elle se hait comme

Dieu la hait ; elle se combat , se poursuit ,

se fait violence en tout ; et , parce qu'elle sent

bien qu'il lui est impossible de se détruire , elle

s'offre à Dieu et à ses coups , afin que lui-même

détruise et anéantisse son ennemi.

Voilà ce que fait la parfaite charité : lors-

qu'elle s'est emparée d'un cœur , la crainte l'y

a introduite ; mais une fois qu'elle est entrée ,

elle chasse cette crainte et veut régner seule.

En effet , ces deux sentiments sont incompa-

tibles . La charité , qui n'envisage que Dieu

renonce à tout propre intérêt , et l'intérêt propre

,



DES AMES INTÉRIEURES . 93

est au contraire l'unique chose que la crainte

consulte , l'unique mobile de ses démarches. La

charité ne sert pas Dieu parce qu'il est terrible,

mais parce qu'il est bon; elle ne le craint pas

comme maître , elle l'aime comme père ; elle

ne fait attention ni au châtiment , ni même

à la récompense , mais elle s'arrête à Dieu ,

qu'elle aime pour lui-même sans aucun retour

sur elle.

Quand donc une âme qui s'est donnée à

Dieu , et qui l'aime de tout son cœur , est vive-

ment frappée de la terreur de ses jugements ;

si ce sentiment vient de Dieu , c'est une épreuve ,

et elle doit la porter avec amour. Si c'est un

effet de l'imagination , il ne faut pas qu'elle s'y

arrête , et elle doit éviter tout ce qui pourrait

l'entretenir. S'il vient du démon qui tâche de

la porter au désespoir , elle doit ranimer sa

confiance en Dieu , se jeter entre ses bras ,

s'abandonner à lui , et le prier de tirer sa

gloire de cette tentation , en la faisant servir

au triomphe de son pur amour. Car Dieu ne la

permet que pour porter l'âme à l'aimer avec

plus de pureté , pour la détacher d'un reste

d'intérêt propre , pour l'obliger à se renoncer

en ce qu'elle a de plus intime. Quand elle a

fait généreusement ce sacrifice , elle est tranquille ;

le démon disparaît et perd tout pouvoir sur elle ;

le règne de l'amour s'établit et s'affermit en elle.



94 MANUEL

C'est ainsi que la crainte , même celle qui vient

d'épreuve et de tentation , doit aboutir , dans

les desseins de Dieu , à la charité parfaite.

Tâchons avec le secours de la grâce d'en faire

cet usage.

0000000000000

Sur la sainteté.

Soyez saints parce que je suis saint , dit

Dieu aux enfants d'Israël. Soyez parfaits , comme

votre Père céleste est parfait , dit Jésus-Christ

à ses disciples. Ces paroles nous montrent en

Dieu le motif et le modèle de notre sainteté .

Si nous savons les comprendre, elles nous disent

plus de choses que n'en ont jamais dit les

philosophes les plus sages et les plus éclairés .

Mais nous ne les comprendrons jamais qu'à la

faveur de la lumière divine , et la pratique nous

en développera le sens encore mieux que la

spéculation.

Soyez saints , dit le Seigneur , parce que je

suis saint. Qu'est-ce en Dieu que la sainteté ?

C'est l'amour de l'ordre . Dieu aime l'ordre

essentiellement ; il ne peut rien approuver , rien

excuser , rien souffrir impuni qui y soit con-

traire. Il peut permettre le désordre dans sa

créature , le souffrir pour un temps , le par



DES AMES INTÉRIEURES . 95

donner, si elle le désavoue et le répare ; mais

il le réprouve , il le poursuit et il le punit

partout où il le voit , lorsque le moment de sa

justice est venu , et que celui de la miséricorde

est passé. Pourquoi cela ? Parce qu'il est saint.

Il ne peut point ne pas prescrire l'amour de

l'ordre à la créature intelligente et libre , ni la

laisser sans récompense , si elle l'observe. Il

l'exercera pour un temps , il l'affligera , il la

mettra à diverses épreuves , il paraîtra même

l'abandonner , pour mieux s'assurer de sa vertu ;

mais , si elle ne s'écarte point de l'ordre , et si

elle y persévère constamment , il la rendra heu-

reuse parce qu'il est saint.

Cette sainteté essentielle de Dieu est sans

contredit le premier et le plus grand motif de

la nôtre. Nous sommes obligés d'aimer l'ordre ,

parce que Dieu l'aime ; nous n'avons la raison

et la liberté que pour cela : la raison , pour

connaître l'ordre ; la liberté , pour nous y sou-

mettre.

En qualité de créatures raisonnables , nous

sommes faits à l'image de Dieu. Dieu se con-

naît , Dieu s'aime comme source de la sainteté ,

comme la sainteté même. Nous qui sommes ses

images , nous devons le connaître , l'aimer , lui

obéir , et l'imiter sous ce rapport. Il ne nous

suffit pas d'être ses images par notre nature

spirituelle , douée d'intelligence et de liberté , il



96 MANUEL

faut encore que nous le soyons par notre vo-

lonté , par notre choix ; je dois vouloir être

saint , je dois travailler de tout mon pouvoir à

le devenir , je dois rejeter avec horreur tout ce

qui est contraire à la sainteté , parce que Dieu

est saint , et que j'ai l'avantage d'être créé à sa

ressemblance .

Cominent oserais-je m'approcher de Dieu , si

je ne suis pas saint , ou du moins si je n'aspire

pas à l'être ? Je suis fait pour avoir un com-

merce intime avec lui : commerce de reconnais-

sance , j'ai tout reçu de lui ; commerce de prière ,

j'ai unbesoin continuel de lui ; commerce d'espé-

rance , j'attends tout de lui ; commerce d'amour ,

il est mon souverain bien , et je ne puis trouver

de bonheur qu'en lui. Mais que deviendra се

commerce , si je renonce à la sainteté ? Il sera

absolument rompu. Je m'éloignerai de Dieu à

mesure que je m'éloignerai de la sainteté ; Dieu ,

de son côté , s'éloignera aussi de moi. Je ne

pourrai soutenir sa vue ; il me rejettera bien loin

de la sienne ; il me haïra , me réprouvera , me

condamnera ; je serai éternellement banni de sa

présence.

Ce n'est pas tout : Dieu m'a approché de lui

par sa grâce encore plus que je ne suis proche

de lui par la nature ; il m'a élevé à un état

surnaturel , il m'a destiné à le voir face à face ,

et àjouir de son propre bonheur pendant l'éter



DES AMES INTÉRIEURES . 97

nité. N'a-t-il pas incomparablement encore plus

de droit de me dire : Soyez saint, parce que je

suis saint ? Puis-je prétendre à la jouissance

éternelle de Dieu infiniment saint , puis-je lui

être intimement uni , puis-je partager sa béati-

tude , si je ne suis saint , et d'une sainteté qui

ne souffre absolument aucune tache ? A quoi

dois-je m'occuper continuellement ici-bas , sinon

à me purifier de plus en plus , à détruire en

moi tout ce qui est opposé à la sainteté , à

acquérir toutes les vertus qui peuvent me rendre

agréable à Dieu ? Et, si je ne puis parvenir à

cette parfaite pureté par mes efforts , que puis -je

faire de mieux , que de me livrer à Dieu , afin

qu'il me sanctifie lui-même , et qu'il me rende

tel qu'il veut que je sois pour paraître digne-

ment en sa présence ? Quoi ! je dois voir ,je dois

posséder éternellement celui qui est saint par

essence , celui dont la sainteté fait l'admiration ,

la joie , la félicité des Esprits bienheureux ; je

suis destiné à dire unjour comme eux à jamais :

Saint , Saint , Saint est le Dieu tout-puissant ;

et je ne travaillerais pas à devenir saint, et je

n'emploierais pas àcela tous les moments de ma

vie ? Pourquoi donc suis-je sur la terre ? Quel

autre objet est digne de m'occuper ?

,

Y a-t-il dans ce motif quelque chose de plus

pressant ? Oui ; Dieu nous dit : Soyez saints ,

parce que je suis saint, et que moi-même je

7



93 MANUEL

,

me suis uni personnellement à votre nature pour

la sanctifier. Le chrétien n'est pas simplement

homme, il est devenu participant en Jésus-Christ

de la nature divine ; il est devenu par adoption

enfant de Dieu le Père , et frère du Verbe

incarné. Non-seulement son âme , mais son corps

même a part à cette adoption. Ses membres sont

les membres de Jésus-Christ ; c'est saint Paul

qui le dit. A plus forte raison , son âme et ses

facultés appartiennent-elles à Jésus-Christ. Com-

bien done le chrétien , incorporé à la divinité

doit-il être saint de corps et d'âme ! O Dicu !

si nous étions pénétrés de cette vérité , quelle

serait notre ardeur pour la sainteté ! Je ne suis

pas surpris après cela que les Apôtres ne don-

nassent point aux premiers chrétiens d'autre titre

que celui de saints , et que cet usage ait subsisté

longtemps dans l'Église. Aujourd'hui ne serait-

ce pas une dérision de donner en général ce

titre aux chrétiens ? Et ne sont ils pas la plupart ,

dans leur conduite et un grand nombre par

principes , ennemis de la sainteté ? Quel affreux

changement dans la face du christianisme !

,

Mais quelle est la sainteté qui est proposée

aux chretiens pour modèle ? Nulle autre que

celle de Dieu même : Soyez parfaits , comme

votre Père céleste est parfait. C'est Jésus-Christ

c'est un Dieu fait homme pour nous enseigner

la route de la sainteté , qui nous adresse

,



DES AMES INTÉRIEURES . 99

ces paroles . Qu'est-ce donc à dire ? Pouvons-

nous être saints comme Dieu est saint? Non , il

est impossible que nous soyons aussi saints que

lui , ni que nous approchions en rien de son

infinie perfection. Mais quelle que soit notre

sainteté , il faut qu'elle soit moulée sur la sienne ,

qui est l'unique source , l'unique exemplaire de

toute sainteté .

Et , parce que nos yeux sont trop faibles pour

contempler la sainteté telle qu'elle est en Dieu

même , et que nous sommes incapables d'en faire

une juste application à notre conduite , Dieu s'est

fait homme , il a conversé parmi les hommes ,

il les a instruits par ses discours par ses

exemples , par toute la suite de sa vie , et leur

a proposé , dans notre nature unie à la sienne ,

un modèle de sainteté qu'ils pussent saisir et

imiter. Il n'est donc plus question de dire : Qui

montera au ciel pour y prendre , dans la vue de

Dieu même , le vrai caractère de la sainteté ? La

sainteté en personne est descendue sur la terre ;

elle s'est montrée revêtue de notre chair ; elle

a parlé , elle a agi en homme ; il ne reste plus

qu'à étudier l'esprit de Jésus- Christ , qu'à nous

conformer à ses maximes , qu'à marcher sur ses

traces . Par ce moyen , nous deviendrons par-

faits comme notre Père céleste est parfait .१

Mais Jésus-Christ n'est pas seulement le modèle

denotre sainteté , il en est encore le principe et



100 MANUEL

la première cause efficiente. Nous ne pouvoης

rien que par sa grace , et il faut que cette grâce

agisse sur notre liberté dans toute l'étendue de

son pouvoir , pour que nous devenions saints

comme lui. Il nous l'offre continuellement , et il

nous promet de l'augmenter à mesure que nous

en ferons bon usage. Mais ce bon usage dépend

encore plus de lui que de nous; et , si nous

entendons bien nos intérêts , le plus sage , le

plus sûr parti que nous puissions prendre , c'est

de lui remettre , de lui consacrer notre liberté ;

de le prier d'en disposer comme de son bien

et de lui protester que nous ne voulons nous

conduire que par ses lumières et n'agir que

sous sa direction. Heureux ceux qui se dévouent

à lui de la sorte et qui ne se reprennent jamais !

Leur sainteté sera l'œuvre de Jésus-Christ ; ils

n'y prendront d'autre part que celle de le laisser

opérer en eux selon son bon plaisir , de ne lui

résister jamais , et de mourir de tout leur cœur

à leur propre esprit , à leur propre volonté ,

pour vivre de la vie de Jésus-Christ .

,

CONUOUUTUNTUNO

Commerce : Image de la vie spirituelle.

La vie spirituelle n'est autre chose qu'un com-

merce , un échange entre Dieu et l'âme. Dicu



DES AMES INTÉRIEURES . 101

ses

donne pour recevoir , et reçoit pour donner ;

l'âme de même. Dieu donne le premier ; il

donne aussi le dernier. Il prévient l'âme par la

grâce dans le temps ; il lui donne pour jamais

la gloire dans l'éternité. Cette grâce et cette

gloire sont une communication plus ou moins

parfaitede Dieu lui-même. L'âme , de son côté ,

se donne aussi à Dieu ; elle lui sacrifie

goûts , ses penchants , ses volontés , ses intérêts ;

elle se remet , en un mot , tout entière à Dieu ,

pour qu'il dispose d'elle à chaque moment selon

son bon plaisir. Voilà ce qu'elle fait , ou du moins

ce qu'elle doit faire en cette vie. Dans l'autre

vie elle ne fait plus rien librement ; elle ne se

donne pas , mais elle cst ravie ; elle n'est plus

à elle-même , mais au souverain bien qu'elle

possède et qui la possède. Il n'y a donc entre

Dieu et l'âme de commerce libre que dans le

temps. Voyons quelles sont , de la part de Dieu ,

les lois de ce saint commerce , et celles que

l'âme doit observer de son côté pour répondre

aux bontés ineffables de Dieu.

Première loi . Dieu fait les avances , et il les

fait toujours en toutes choses . Qui lui a donné

le premier? s'écrie saint Paul. Cela est sensible

dans l'ordre de la nature , où nous tenons de

lui l'être à tous les instants , et tout ce qui sert

à le conserver. Cela n'est pas moins vrai dans

l'ordre surnaturel, Tout y commence par la



102 MANUEL

grâce , soit justifiante , soit actuelle , qui est un

don de Dieu , don purement gratuit qu'il nous

est impossible de mériter. Si , après avoir perdu

la grâce du baptême , nous la recouvrons par

la pénitence , c'est Dieu qui fait les premières

démarches pour nous rappeler à lui ; car , une

fois éloignés de lui par le péché , nous ne pou-

vons jamais de nous-mêmes nous en rapprocher.

Si nous conservons la grâce du baptême , c'est

en vertu d'une suite de graces actuelles que

nous recevons à tout moment. Il est de foi que

pour chaque action surnaturelle , il nous faut

une grâce qui prévienne et qui accompagne cette

action ; et Dieu ne nous refuse jamais cette grâce

qu'à titre de punition. Ainsi , il demeure incontes-

table que c'est toujours Dieu qui nous prévient ,

et cela doit être , puisqu'il est toujours et dans

tous les cas la source de tout bien.

La loi de la créature ne peut être ici qu'une

loi de correspondance et de fidélité : Dieu la

prévient , elle doit suivre ; Dieu lui donne , elle

doit conserver précieusement ; Dieu lui fait la

grâce de lui demander , elle doit lui accorder

généreusement tout ce qu'il lui demande. Com-

ment le commerce et l'échange auraient-ils lieu

si elle recevait tout sans rien donner , ou si elle

ne donnait pas à proportion de ce qu'elle reçoit ?

Loi de reconnaissance encore pour un Dieu dont

les bienfaits la préviennent sans cesse ; mais

,



DES AMES INTÉRIEURES . 103

d'une reconnaissance pleine d'humilité , en son-

geant qu'elle ne mérite rien , et même qu'elle

s'est mise souvent par sa faute dans le cas d'être

abandonnée plutôt que recherchée.

Seconde loi . Les dons de Dieu sont parfaite-

ment désintéressés ; il n'a rien à gagner pour

lui-même dans tout le bien qu'il nous fait. S'il

exige du retour de notre part , ce n'est pas pour

son avantage , c'est pour le nôtre. Le bon usage

que nous ferons de ses grâces n'est pas même

le motif qui l'engage à nous les accorder. Com-

bien nous en a-t-il donné jusqu'ici dont nous

avons abusé et dont il a prévu que nous abuse-

rions ? Cette prévoyance de notre infidélité n'a

pas arrêté le cours de ses bienfaits, Quelle bonté !

quel désintéressement !

,

L'âme ne peut répondre à cette loi que bien

imparfaitement. Il est impossible qu'il n'y ait

aucun gain pour elle en ce qu'elle donne à Dieu.

Aussi ne doit-elle , ni ne peut-elle jamais renoncer

parfaitement à son intérêt. Tout ce qu'elle doit

faire , à mesure que la grâce l'en sollicite, c'est

de ne pas envisager cet intérêt , c'est de ne pas

compter avec Dieu , c'est de ne pas s'imaginer

qu'elle en fait trop , c'est de ne rien refuser à

Dieu, sous prétexte qu'elle n'y est point obligée ,

et qu'il ne l'exige pas absolument; c'est de ne

point s'attacher à ses dons , de ne les point

regretter lorsqu'il les retire , mais d'être toujours



404 MANUEL

généreuse et fidèle , lorsque Dieu met son amour

à l'épreuve ; c'est enfin , dans les grandes tenta-

tions où elle se croit perdue sans ressource , de

continuer à servir Dieu , et à faire tout ce qu'elle

sait lui être agréable. Par ce désintéressement

elle imite en quelque sorte celui de Dieu; elle

l'aime , elle le sert , elle lui donne pour lui-

même , sans se rechercher en rien ; et c'est ce

qu'il y a de plus glorieux à Dieu dans le service

que lui rend sa créature ; c'est aussi ce qu'il

récompensera avec une libéralité infinie. Mais il

ôte quelquefois à l'âme la vue de cette récom-

pense , afin de purifier ses motifs et d'augmenter

son mérite. Admirable artifice de l'amour divin ,

dont le secret n'est connu que de bien peu de

personnes!

Troisième loi. Les dons de Dieu sont sans

,

repentir ; c'est l'Écriture sainte qui le dit. Il

ne regrette jamais , il ne reprend jamais ce qu'il

a donné ; il ne le reproche pas même à l'âme

lorsqu'elle en abuse; mais il la reprend seulement

de l'abus qu'elle en a fait , disposé à la combler

de plus grands biens , si elle veut revenir sin-

cèrement à lui. Voyez comme il traite David

saint Pierre et tant d'autres , après leur conver-

sion . Voyez quel accueil ce bon père fait à

l'enfant prodigue à son retour ; comme il lui

rend tout , et y ajoute encore de nouvelles faveurs .

,



DES AMES INTÉRIEURES . 105

Les justes mêmes sont jaloux du bon traitement

qu'il fait aux pécheurs pénitents .

,

,

C'est ici la grande loi pour la créature. En-

foncée qu'elle est dans l'amour-propre ; basse

intéressée , lorsque Dieu ne lui paye pas comptant

ses sacrifices souvent bien légers , lorsqu'elle ne

voit pas en ses mains le salaire de ses bonnes

œuvres elle se plaint que Dieu manque de

fidélité , elle regreste ce qu'elle lui a donné ;

elle va înême quelquefois jusqu'à le reprendre .

Ah ! quelle indignité ! Où en serions-nous si Dien

en usait de la sorte et s'il retirait ses grâces

lorsque nous n'y répondons pas , où s'il nous

les refusait parce qu'il en prévoit l'abus ? Don-

nons comme lui , sans jamais nous en repentir ;

donnons sans regarder ensuite à ce que nous

avons donné ; oublions les dons déjà faits , et

voyons ceux qui nous restent encore à faire ;

regrettons de ne pas donner assez ; ne soyons

pas contents que nous n'ayons tout donné effec-

tivement et sans aucune réserve. Que nous im-

porte comment Dieu paraît accepter nos dons?

Que nous importe qu'il paraisse n'en faire nul

cas et , après tous nos sacrifices , nous traiter avec

plus de rigueur? Est-ce là ce qu'il nous faut

considérer ? Désire-t-il que nous lui fassions ce

sacrifice ? Le mérite-t- il ? Oui , sans doute. Si

cela est , tout est dit pour une âme généreuse.

Quatrième loi . Dicu n'abandonne jamais , s'il



106 MANUEL

n'est abandonné. Il est le premier à donner , mais

il n'est pas le premier à abandonner. Au con-

traire , il recherche longtemps la créature après

qu'elle l'a quitté. Sa patience ne se lasse point ;

et , tant que le plus grand pécheur conserve un

souffle de vie , il laisse toujours quelque grâce

pour revenir à lui . Quelle fidélité !

Le beau modèle pour une âme qui s'est donnéc

à Dieu ! Dicu ne m'abandonne jamais ; je ne

dois done jamais l'abandonner. Je suis sûr de

lui ; je ne dois donc rien négliger pour qu'il soit

sûr de moi. Hélas ! je ne trouve aucune sûreté

en
moi-même ; je ne puis répondre un seul

instant de moi. Rien n'est plus inconstant , plus

fragile que ma volonté. Je proteste aujourd'hui

àDieu que je lui serai toujours fidèle ; demain ,

peut-être , je le quitterai. Voilà ce qui doit me

tenir dans une défiance continuelle de moi-même ,

et ce qui doit me déterminer à remettre pour

toujours entre les mains de Dieu cette liberté

dont je puis abuser à toute heure. Voilà ce

qui doit me rendre inviolablement fidèle aux

moindres grâces . Si je manque volontairement et

avec délibération à une seule , que n'ai-je pas à

eraindre , et de Dieu , et de moi-même ! de Dieu

qui se refroidira à mon égard , et qui me retirera

ses grâces de choix pour me punir ; de moi-

même , qui deviendrai plus faible , plus exposé

à tomber de nouveau. Ah! Seigneur , j'espère

,



DES AMES INTÉRIEURES . 107

,

que votre bontéme pardonnera toutes mes fautes

de fragilit , d'inadvertance , de premier mouve-

ment : mais je vous supplie de ne jamais per-

mettre que j'en commette une seule de propos

délibéré , que je résiste avec vue à aucune grâce ,

que je vous refuse quoi que ce soit que vous

me demandiez. J'ai tout à craindre de moi ; et

c'est pour cela aussi que je remets pleinement

et de grand cœur ma liberté entre vos mains

afin que vous la gouverniez et que vous disposiez

de moi en toutes choses. La grâce des grâces ,

c'est une constante fidélité ; je vous la demande ,

Ô mon Dieu ! et quoi qu'il puisse m'en coûter

pour l'obtenir , je ne croirai jamais l'acheter trop

cher . Ainsi , puissé-je garder exactement toutes

les lois du saint commerce qui est entre vous

et moi , comme vous observez inviolablement

celles que votre bonté s'est imposées ! C'est tout

ce que je demande , et j'abandonne mon sort à

venir à votre infinie miséricorde .

+



108 MANUEL

Le tout de Dieu et le rien de la créature .

Qui pénètrerait bien ces deux idées , com-

prendrait dans toute son étendue la vie spirituelle ,

dont tout le but est de rendre à Dieu et à la

créature ce qui leur est dû ; tout à Dieu , tout

sans réserve ; rien , absolument rien à la créa-

ture. Qui agirait en tout conformément à ces

deux idées , serait solidement humble et par-

faitement soumis à la grâce. Dès que l'on com-

mence à se donner à Dieu , on entre dans la

connaissance du tout de Dieu et de son propre

néant : je n'entends pas une connaissance pure-

ment spéculative et sans effet , telle que peut

l'avoir tout homme qui réfléchit sur ce qu'est

Dieu , et sur ce qu'il est lui-même ; mais j'en-

tends une connaissance pratique qui influe sur

notre conduite tant intérieure qu'extérieure. L'effet

de cette connaissance est de nous vider peu à

peu de nous-mêmes , de nous dépouiller de toutes

nos usurpations , de nous réduire enfin à ce que

nous sommes réellement , c'est-à-dire , à rien ; et

en même temps de nous remplir de Dieu , en

sorte qu'il soit tout en nous , et nous tout en lui.

Tant que nous nous croyons quelque chose

quoique nous ne soyons rien ; tant que nous

,



DES AMES INTÉRIEURES . 109

envisageons notre propre intérêt en quelque chose ,

tant que nous nous regardons comme notre fin

en quoi que ce soit , nous ne nous tenons pas

pour un pur néant, ni Dieu comme le tout

unique de qui tout vient et à qui tout doit tendre .

ma vo-

Dieu est tout dans l'ordre de la nature. Tout

le reste n'était rien avant que Dieu lui donnât

l'existence . Or , l'existence est un don qui ren-

ferme tous les autres . Je ne suis donc rien de

mon fond , et je dois à Dieu tout ce que je

suis : mon intelligence , ma mémoire ,

lonté , l'exercice de ces facultés ; tout cela est

un don de Dieu. Si je me les approprie , si j'en

tire vanité , si je me préfère à ceux qui sont

ou que je crois être moins bien partagés que

moi , je vole à Dieu son bien , je méconnais

mon néant ; je commets une injustice envers

ceux à qui je me préfère , puisque je suis néant

comme eux ; et , par mon orgueil , je commence

à être véritablement au-dessous du néant; je

commence à devenir l'objet de la haine de Dieu ,

qui ne peut souffrir que ce qui n'est rien s'at-

tribue quelque chose. Qu'avez-vous , dit saint

Paul , que vous n'ayez reçu ? Et , si vous

l'avez reçu , pourquoi vous glorifiez-vous comme

si vous ne l'aviez pas reçu?

Non-seulement Dieu est tout dans l'ordre de

la nature , mais il a tout fait pour lui ;; tout ce

qui est se rapporte nécessairement à lui; il est



110 MANUEL

,

la fin unique et nécessaire de tout. Dans un

sens , il est vrai que cet univers est fait pour

l'homme et pour son usage dans cette vie ;

mais l'intention de Dieu est que l'homme lui

rapporte toutes les autres créatures qui sont à

son usage ; qu'il le glorifie par elles , puisque

lui seul a en partage l'intelligence et la liberté

et qu'il n'en use que selon les vues de Dieu .

Voici donc l'ordre : l'homme étant capable de

glorifier Dieu immédiatement par lui-même , doit

lui rapporter tout son être ,toutes ses puissances ,

toutes ses actions libres ; il doit se soumettre

entout au domaine de Dieu ; et , parce que Dieu

l'a établi ici-bas le maître des créatures , il doit

les regarder comme autant de bienfaits de Dieu ,

et les faire servir à la gloire de son bienfaiteur.

Si l'homme sort de cet ordre , s'il se regarde en

quoi que ce soit comme indépendant , comme

maître de sa volonté ; si , au préjudice du sou-

verain domaine de Dieu , il rapporte à lui-même

une seule pensée , une seule action; s'il use des

créatures autrement que Dieu ne le veut ou ne

le lui permet ; s'il s'attache à elles jusqu'à y

établir son bonheur et sa fin, c'est un ingrat ,

un rebelle , un usurpateur du bien de Dieu.

Dieu est tout dans l'ordre de la grâce , et

l'homme est , s'il se peut dire , encore plus

néant dans cet ordre que dans celui de la na-

ture. Qu'est-ce que l'ordre de la grâce ? C'est



DES AMES INTÉRIEURES . 111

un ordre par lequel la créature intelligente , néant

de son fond , est destinée à l'éternelle possession

de Dieu , de l'être qui est tout par lui-même. Or ,

cette destination est si sublime , si fort au-dessus

de la capacité naturelle de la créature , qu'il y

a moins loin du néant à la simple existence ,

que de l'existence à cette destination surnaturelle .

Cette destination est donc une pure grâce du

Créateur , mais une grâce si excellente, que Dieu ,

tout Dieu qu'il est, ne pouvait rien faire de

plus grand pour l'homme. Ainsi c'est principa-

lement dans l'ordre de la grâce que lhomme

doit regarder Dieu comme étant tout , et lui-

même comme n'étant rien.

Dieu est tout dans l'ordre de la grace : 1º en

ce que lui seul nous a donné et a pu nous

donner la connaissance de l'excellence de notre

destination. L'homme n'en aurait jamais eu ni

pu avoir par lui-même la moindre idée.

2º En ce que lui seul a pu nous prescrire

et nous a prescrit les moyens nécessaires pour

parvenir à cette fin surnaturelle. La religion ,

son culte , ses sacrements , ses préceptes ; tout

cela est absolument d'institution divine. La raison

humaine , abandonnée à elle-même , ne peut

connaître ces moyens , et elle n'a nulle autorité

pour les établir.

3º En ce que l'homme , s'il n'est prévenu

d'une lumière qui éclaire son esprit , et d'un



112 MANUEL

,

bon mouvement qui excite sa volonté , ne peut

former aucune bonne pensée , aucun bon désir

ni faire aucune action méritoire pour la vie éter-

nelle . La liberté a besoin d'être continuellement

prévenue et aidée de la grâce. Le consentement

même qu'elle y donne est tellement d'elle , qu'il

est encore plus de Dieu. Excitée , mue par

l'action de Dieu , tout son mérite est dans une

fidèle et constante coopération , et elle doit à Dieu

cette fidélité et cette constance.

,

Voilà ce que serait l'homme par rapport à la

grâce , telle serait sa dépendance , quand même

il n'aurait pas péché. Mais , depuis le péché

originel , cette dépendance est bien plus grande .

La concupiscence l'entraîne vers le mal et lui

inspire une secrète aversion du bien. Ses passions

préviennent et obscurcissent sa raison ; son igno-

rance et sa faiblesse sont extrêmes . Il a besoin ,

pour faire le bien et pour y persévérer , d'une

grâce bien plus forte ; et cette grâce , il la doit

à la pure bonté de Jésus-Christ , le réparateur

de la nature humaine , tombée dans Adam.

Mais si au péché originel , qui a déjà si fort

affaibli l'homme , il a ajouté souvent , pendant

une longuc suite d'années , un grand nombre de

péchés actuels , s'il a contracté de funestes ha-

bitudes , qui lui ont rendu le mal comme na-

turel et comme nécessaire , il n'est plus

simple néant dans l'ordre de la grâce : il y a

un



DES AMES INTÉRIEURES . 113

une opposition formelle , il y résiste , pour

ainsi dire , de toute sa force , et il faut que

Dieu lutte contre lui pour le rendre bon. C'est

bien alors que Dieu est tout par rapport à la

sanctification de cet homme , qui est non-seu-

lement rien à cet égard , mais qui y oppose les

plus grands obstacles .

,

Voilà ce que nous avons été presque tous ; car ,

combien sont rares ceux qui ont conservé l'inno-

cence de leur baptême ! Voilà ce que nous pouvons

redevenir à chaque instant. Que faut-il pour cela ?

Une seule infidélité bien volontaire , une seule

résistance à la grâce. Oui , pour une âme que

Dieu a prévenue de ses dons , qu'il a retirée

de ses égarements , qu'il a mise dans la voie de

son pur amour , un inanquement bien réfléchi

un refus formel et obstiné à la moindre chose

que Dicu demande d'elle , peut avoir les plus

terribles suites , et causer sa perte éternelle. Que

faut-il encore pour cela ? Un simple regard de

complaisance sur soi-même ; un mouvement d'or-

gueil , en pensant aux grâces qu'on a reçues ,

ou à ce qu'on a fait pour Dieu ; un sentiment de

mépris pour le prochain , auquel on se préfère .

Il n'en faut pas davantage pour nous précipiter ,

par degrés , dans un état plus funeste que celui

dont Dieu nous a retirés. IIélas ! hélas ! qui ne serait

pas saisi d'une sainte frayeur , à la vue de cet

ahtme où le péché l'a plongé , et où il pent le
8



114 MANUEL

replonger à tout moment? Qui se croira quelque

chose , lorsqu'il pense à ce qu'il a été , à ce qu'il

serait , si Dieu n'était venu à son secours , et

à ce qu'il peut devenir d'un instant à l'autre ,

s'il se retire de la garde de Dieu pour s'appuyer

sur lui-même ?

O mon Dicu ! soyez tout pour moi , tout dans

l'ordre de la nature , tout dans l'ordre de la

grâce . Apprenez-moi à vous sacrifier tout , à vous

attribuer tout le bien que je fais , à tout attendre

de vous . Apprenez-moi à me regarder toujours

comme néant par mon fond , criminel par ma

volonté , incapable du moindre bien et capable

des plus grands péchés , si je me détourne un

instant de vous. Détruisez en moi cet amour-

propre que le péché a enfanté , et réduisez-moi

à cet heureux anéantissement , qui ne met plus

d'obstacle à votre souverain domaine , et qui

rend à votre tout l'hommage que lui doit le rien

de la créature . Ainsi soit-il .

0000000000000000000000000000

Ce que Dieu nous demande , et ce qu'il faut demander

à Dieu .

Il est très-important , et même absolument

nécessaire dans la vie spirituelle , de bien dis-

tinguer , par rapportà nos dispositions intéricures ,



DES AMES INTÉRIEURES . 115

sur tout ce que Dieu nous demande , et ce que

nous devons demander à Dieu , ou ce qu'il a

droit d'attendre de nous et ce qu'il veut que

nous attendions de lui . Faute de bien discerner

ces deux choses , on tombe mal à propos dans

des doutes et des perplexités sur son état ; on

est mécontent de soi , lorsqu'on n'a pas sujet

de l'être , ou l'on s'applaudit comme si Dieu

était content de nous , quoiqu'il ne le soit pas ;

on se plaint de la Providence , on murmure

contre elle injustement ; enfin , on commet bien

des fautes , et l'on s'expose à tout abandonner .

Tâchons donc , à la lumière de la vérité , de

bien fixer et de démêler ces deux objets , et

d'en faire ensuite la règle de nos jugements et

de notre conduite .

Dieu ne demande de nous que ce qui dépend

de nous . Ce principe est de toute évidence. Or ,

une seule chose dépend de nous , savoir : le bon

usage de notre liberté , selon la mesure actuelle

de la grâce qui éclaire notre esprit et qui excite

notre volonté.

Dieu demande donc de nous , premièrement ,

une attention suivie à ce qui se passe dans notre

cœur , et à sa voix qui s'y fait entendre. Cette

attention n'est pas si gênante qu'on le pense ,

lorsqu'on aime sincèrement Dieu, et qu'on est

résolu de lui plaire en toutes choses .

Il demande qu'on ne se livre à rien qui



116 MANUEL

puisse nous détourner de cette attention , soit

amusement extérieur , soit curiosité , soit attache

à quelque objet , soit pensées inutiles , soit

trouble et agitation volontaires , quelle qu'en

soit la cause ; et que , lorsqu'on remarque quelque

chose qui nous distrait de l'attention à la grâce ,

on s'en éloigne promptement. Il ne faut pas

croire que ni les devoirs de notre état , ni les

embarras domestiques , ni les événements de Pro-

vidence , ni les devoirs et les bienséances de la

société , nuisent par eux-mêmes à ce recueillement

intérieur; on peut , et l'on doit le conserver au

milieu de tout cela. Au reste , après qu'on

s'est gêné durant quelque temps , ce recueillement

devient si naturel , qu'on ne s'en aperçoit plus ,

et qu'on n'en sort presque jamais .

Dieu demande une pleine, parfaite et fidèle

correspondance à la grâce , pour les circonstances

où nous nous trouvons. La grâce des commen-

çants n'est pas la même que celle des personnes

avancées , ni celle des personnes avancées la

même que celle des personnes consommées en

perfection. Telle disposition , qui est bonne dans

un commençant , ne le serait pas dans quelqu'un

de plus avancés ; telle pratique convient dans

un état , qui ne convient plus dans un autre .

Il faut done savoir les prendre et les quitter ,

selon l'instinct de la grace , et ne pas s'y atta-

cher avec une espèce d'obstination. Il ne faut



DES AMES INTÉRIEURES . 117

pas non plus vouloir s'élever au-dessus de son

état présent , ni entreprendre ou désirer ce qui

est au-dessus de nos forces , et qu'on admire

dans les Saints , ni se croire permises certaines

libertés que Dieu accorde aux âmes qui ont

passé par toutes les épreuves .

Dieu demande que , quand on s'est donné tout

à fait à lui , on ne se reprenne jamais en rien ;

qu'on n'agisse jamais à sa tête , mais qu'on le

consulte toujours , et ceux qui sont préposés

pour nous conduire , avant de rien faire d'ex-

traordinaire ; qu'on demeure soumis et aban-

donné à sa volonté dans tous les états où il

lui plaît de nous mettre, et qu'on ne fasse rien

de soi-même pour sortir de cet état , sous pré.

texte qu'il est trop pénible pour la nature , et

qu'on n'y peut pas durer plus longtemps . Il ne

faut donc pas désirer qu'il nous délivre d'une

tentation , ni d'une humiliation , ni d'une épreuve

intérieure , destinée à nous purifier ; mais il

faut lui demander le courage de supporter tout

cela jusqu'au bout.

Ce que Dieu demande par-dessus tout , c'est

l'abandon , l'abandon de tout sans exception , et

pour toujours. Mais , comme cet abandon a ses

degrés , qui vont toujours croissants jusqu'à la

perte entière de soi-même en lui , il faut se

tenir simplement dans la disposition générale de

lui sacrifier chaque chose à mesure qu'il la de



118 MANUEL

mandera , et , dans l'occasion , faire le sacrifice

réel. Il n'est donc pas besoin de rien prévoir ,

ni de se mettre en idée dans des circonstances

où , peut-être , on ne se trouvera jamais , ni

d'essayer ses forces en se demandant si l'on

pourra porter telle et telle épreuve. Tout cela

est inutile et même dangereux : inutile , parce

qu'on ne saurait prévoir l'avenir , ni se former

une juste idée de la situation intérieure ou exté-

rieure dans laquelle on se trouvera ; dangereux ,

parce qu'on s'expose à la présomption ou an

découragement . L'abandon laisse à Dieu le soin

de disposer de tout , et ne s'occupe que du mo-

ment présent.

Dieu ne nous demande pas la dévotion sen-

sible , ni les grandes lumières et les beaux sen-

timents dont l'amour-propre ne se repaît que

trop. Ces grâces dépendent de lui : il les donne

et il les ôte quand il lui plaît. Il ne faut donc

pas se désoler quand on n'a rien à l'oraison , ni

à la communion ; quand on est sec , stupide ,

engourdi , incapable de tout bon sentiment. En-

core moins faut-il croire que des oraisons et des

communions faites de la sorte , ne valent rien.

C'est l'amour-propre qui en porte ce jugement ,

mais Dieu n'en juge pas de même .

Dieu ne demande pas que nous tenions notre

imagination captive , au point que nous soyons

absolument les maîtres de nos pensées. Cela ne



DES AMES INTÉRIEURES . 119

dépend pas de nous ; mais il dépend de nous

de ne pas nous arrêter volontairement à ces

pensées , de les mépriser , de ne pas nous en

faire un sujet de peine et de tourment , et

d'acquiescer aux décisions de notre directeur .

Il ne dépend pas de nous non plus , de ne

point avoir de pensées contre la pureté , contre

la foi , contre l'espérance. Ce sont des tentations

que Dieu permet pour notre avancement. On

peut demander avec soumission , comme saint

Paul , d'en être délivré ; mais si Dieu nous répond

comme à lui : Ma grâce te suffit , il faut les

porter avec humilité , et les combattre par les

moyens que l'obéissance nous prescrira .

Dans tous les événements qui dépendent de la

Providence et de la volonté d'autrui , Dieu de-

mande de nous la soumission , et d'en tirer le

meilleur parti que nous pourrons pour sa gloire

et notre sanctification , persuadés que , comme

dit saint Paul , tout tourne à l'avantage de ceux

qui aiment Dieu.

Al'égard des entreprises , même les plus saintes ,

où la volonté de Dieu nous engage , Dieu ne de-

inande que notre travail , notre application et

les moyens qui sont en notre pouvoir ; mais il

ne nous demande pas la réussite , elle ne dé-

pend que de lui ; et quelquefois il permet ,

pour notre plus grand bien , que le succès ne

réponde pas à notre intention.



120 MANUEL

Voilà à peu près et en gros ce que Dicu de-

mande de nous, et ce qui dépend du bon usage

de notre liberté. Quant à ce que nous devons

demander à Dieu , il est certain que nous ne

sommes pas juges de ce qui nous convient ou

ne nous convient pas , el que nous ne pouvons

rien faire de mieux que de nous en rapporter

à Dieu. Le meilleur est donc de s'en tenir,

en général , à ce que la foi nous apprend qu'il

faut lui demander , et de s'établir dans une sainte

indifférence par rapport aux objets qui n'ont pas

une liaison nécessaire avec notre perfection .

Ce qu'il faut demander , c'est de connaître

Dieu et de nous connaître nous- mêmes , ce qu'il

est et ce que nous sommes, ce qu'il a fait pour

nous et ce que nous avons fait contre lui, ce

qu'il mérite et ce qu'il a droit d'exiger de nous ,

le prix de sa grâce et l'importance d'en bien

user.

Ce qu'il faut demander , c'est une parfaite

confiance en lui , qui aille jusqu'à nous faire

dire comme Job : Quand il me donnerait la

mort , je ne cesserais d'espérer en lui.

Ce qu'il faut demander , c'est de l'aimer et

de le servir en Dieu aux dépens de tout nous-

mêmes , sans aucune vue d'intérêt , uniquement

pour sa gloire et l'accomplissement de son bon

plaisir.

Ce qu'il faut demander , c'est l'esprit de foi



DES AMES INTÉRIEURES . 121

qui nous élève au-dessus de tout témoignage , au-

dessus de toute assurance , au-dessus de toute

raison ; qui nous soutienne dans les ténèbres les

plus obscures , dans le dénûment de tout appui

sensible , et qui nous tienne en paix , quoique

suspendus entre le ciel et l'enfer.

Ce qu'il faut demander , c'est une obéissance

aveugle qui nous fasse mourir à notre propre

jugement , à notre propre volonté ; qui nous

fasse agir contre nos lumières , contre nos ré-

pugnances ; qui ne nous permette ni réflexion ,

ni raisonnement , parce qu'il est certain que

les voies de Dieu sont au-dessus de toutes nos

pensées , contraires à toutes nos inclinations na-

turelles; et que jamais nous n'y avancerons , si

nous ne nous jetons à corps perdu dans ce qui

nous paraîtra un ahime sans fond et sans res-

sources.

De l'emploi du temps.

Le plus grand nombre des hommes emploient

mal le temps; beaucoup d'autres en sont embar-

rassés et ne savent comment l'employer , ou plutôt

comment le perdre; tout leur objet est de passer

le temps , de le passer agréablement , ou du

moins sans ennui . Y réussissent-ils ? Non. Il est

d'expérience que les gens les plus avides de



122 MANUEL

,plaisirs , en sont bientôt rassassiés et que le

dégoût , l'ennui , l'oisiveté les rendent bientôt

insupportables à eux-mêmes . Mais , par malheur ,

quand on acquiert cette expérience, il est rare

qu'on en profite : les mauvaises habitudes sont

formées , il en coûterait trop d'en prendre de

bonnes ; on continue à vivre comme on a vécu ,

quoiqu'on ne se flatte plus de trouver le bonheur

qu'on cherchait. Malheur à ceux qui abusent du

temps ! Ils en regretteront un jour l'emploi , mais

en vain.

Proposons ici aux chrétiens et aux âmes inté-

rieures quelques réflexions salutaires .

Qu'est-ce que le temps par rapport à moi?

C'estmon existence présente et actuelle. Le temps

passé ou mon existence passée , n'est plus rien

pour moi ; je ne puis ni le rappeler ni y rien

changer. Le temps à venir , ou mon existence

future, n'est point encore , et peut-être ne sera

jamais . Il ne dépend pas de moi ; je n'y puis

pas compter , et le plus puissant monarque du

monde ne saurait se répondre d'un seul instant

de vie. Ces deux vérités ne sont ignorées de

personne , et très peu en tirent les conséquences

qu'ils en devraient tirer. Il est vrai et certain

que je n'ai à moi que le moment présent , qui

est indivisible , que rien ne peut fixer , non pas

même la pensée , et qui s'échappe avec une

rapidité que rien n'égale.



DES AMES INTÉRIEURES . 123

Ce moment présent ou cette existence actuelle ,

de qui le tiens-je ? De Dieu. C'est lui qui m'a

fait passer du néant à l'être , il y a tant d'années ;

c'est lui qui m'a conservé l'existence à tous les

instants , et qui me la conserve à l'instant présent.

Me la conservera-t-il à celui qui suit immé-

diatement ? Je l'ignore , et rien au monde ne peut

m'en donner l'assurance.

Pourquoi le temps m'est-il donné? Pour mériter

une heureuse éternité. Je subsisterai éternelle-

ment , la foi me l'apprend ; la raison meine

m'assure d'une autre vie , le désir de l'immor-

talité réside au fond de mon cœur ; et ce désir

que Dicu lui-même y a gravé, ne peut être

frustré de son objet. Je suis donc né pour l'éter-

nité. Mais cette éternité sera heureuse ou malheu-

reuse. C'est selon l'usage que je ferai du temps .

Si je me repens d'en avoir mal usé, si je com-

mence à en bien user , si je persévère jusqu'au

moment où le temps cessera pour moi , je serai

éternellement heureux. Si j'en ai fait , si j'en

fais encore mauvais usage , si j'en use mal par la

suite , et que la mort me surprenne dans cet état ,

je serai éternellement malheureux .

Mon sort éternel est donc attaché à l'usage

que je fais du temps ; et, puisque ni le passé

ni l'avenir ne sont en mon pouvoir , il est vrai

de dire que mon éternité dépend toujours du

moment actuel. Or, à ce moment quel est mon



124 MANUEL

état ? Voudrais-je mourir tel que je suis? Vou-

drais-je courir le risque de mon éternité ? Si

je ne le voulais pas , ne suis-je pas un insensé

de rester dans l'état où je suis , de compter sur

l'avenir , tandis queje ne suis pas sûr du moment

qui suit , tandis qu'entre l'éternité et moi il n'y

a peut-être qu'un instant?

Tous les événements de la vie , au péché près ,

peuvent contribuer à mon heureuse éternité. Il

n'y a que le péché seul qui puisse me la faire

perdre. Et , qu'est-ce que le péché? Une déter-

mination d'un moment. Dès que le péché est

formé dans ma volonté , soit que l'acte extérieur

s'ensuive ou non , si je meurs en cet état , je

suis perdu pour jamais et sans ressource ; et je

n'ai nulle assurance de ne pas mourir sitôt

que le péché sera formé dans mon cœur. Quelle

folie donc de consentir à ce qui peut me perdre

pour toujours , au moment même quej'y consens ,

et avant que j'aie passé à l'acte extérieur ?

Tous les autres maux qui arrivent dans le

temps ne sont que des maux du temps , des

maux qui peuvent se convertir en biens pour

l'éternité , si on les prend chrétiennement et si

l'on en fait un saint usage. Ils ne sont donc

pas si fort à craindre , et il ne faut pas tant

se tourmenter pour les éviter ou pour y remédier .

Le péché seul est le mal de l'éternité , c'est un

mal auquel on n'est pas sûrde pouvoir remédier



DES AMES INTÉRIEURES . 125

quand on le commet; c'est un mal qui ne peut

se guérir que par le repentir , mais un repentir

qui peut-être ne sera pas en notre pouvoir , et

qui n'y sera pas si Dieu même , en nous lais-

sant le temps , ne nous accorde , par pure bonté ,

une grâce de conversion .

De ces réflexions bien approfondies , il m'est

aisé de conclure quel emploi je dois faire du

temps . 1º Ne jamais rien faire qui puisse m'ex-

poser à perdre l'éternité bienheureuse. 2º Faire

de chaque moment l'usage que Dieu veut que

j'en fasse pour mériter cette heureuse éternité.

3º Ne remettre jamais à un moment qui peut-

être me manquera, ce que je puis et dois faire

au moment présent. 4º Ne donner à aucun

amusement frivole , encore moins dangereux , à

aucune occupation inutile , à l'oisiveté , un temps

dont les moments sont si précieux. 5º Enfin ,

me persuader qu'une vie qui peut finir à chaque

instant , et qui m'est donnée pour mériter un

bonheur éternel , doit être une vie très-sérieuse ,

une vie partagée entre ce que je dois à Dieu ,

à mon état , à la société ; une vie où je ne

m'accorde d'autre délassement que celui que Dieu

même autorise; en sorte que ce délassement ne

soit pas perdu pour l'éternité. Quelle réforme

ne ferait pas dans le monde cette morale si vraie ,

si solide , sur laquelle roule notre plus grand ,



126 MANUEL

notre unique intérêt ! Voilà pour le commun des

chrétiens .

A l'égard des âmes intérieures , elles ne doivent

plus regarder le temps comme étant à leur dis-

position ; elles ne doivent pas se croire maîtresses

d'un seul moment. Puisqu'elles se sont données

à Dieu , leur liberté et l'usage qu'elles en doivent

faire , lui appartient à tous les instants. C'est à

lui de leur inspirer à chaque instant ce qu'elles

ont à faire , à lui de régler tous leurs actes

intérieurs , toutes leurs actions extérieures , même

leurs amusements innocents . Il est devenu le

maître de tout cela par le don qu'elles lui ont

fait d'elles-mêmes . Elles se reprendraient si elles

faisaient un pas , si elles disaient une parole par

leur propre mouvement , sans le consulter. Elles

ne sont pas plus génées pour cela ; au contraire ,

Dieu les traite comme ses enfants ; et , tant que

leur cœur est à lui , il les laisse jouir d'une liberté

que les simples serviteurs ne connaissent point .

L'unique usage que ces âmes doivent faire du

temps , est d'être attentives à chaque moment à

ce que Dieu demande d'elles , et d'être fidèles

à l'accomplir . Moyennant cette attention et cette

fidélité, qui passent bientôt en habitude , elles

sont déchargées de tout autre soin ; et Dieu ,

maître de leur temps , en dispose lui-même à

son gré. Il n'est plus besoin qu'elles regardent

à quoi Dien les applique, ni qu'elles délibèrent ,



DES AMES INTÉRIEURES . 127

ni qu'elles forment aucun projet. Dieu pourvoit

à tout cela ; il ne les laisse pas un moment

oisives; il arrange tout ; il règle tout; et , lors

îmême qu'elles ne font aucune œuvre extérieure ,

il les tient toujours intérieurement occupées.

Quand la vie intérieure n'aurait d'autre avantage

que celui de nous mettre parfaitement en repos

sur l'emploi du temps , et de nous donner une

pleine assurance que tous nos moments sont em-

ployés selon les vues de Dieu , c'est un avan-

tage inestimable , et qu'on ne saurait jamais

acheter trop cher .

L'unique objet de l'âme intéricure est de glo-

rifier Dieu , d'aimer Dieu ; de le glorifier par

des actions , des souffrances qui sont toutes du

choix de Dieu , et où elle n'a d'autre part qu'une

fidèle correspondance ; d'aimer Dieu , non par

des actes formels ni par des sentiments affectueux ,

mais par un dévouement effectif et continuel , par

une remise continuelle de sa volonté entre les

mains de Dieu.

Voilà à tout instant , et sans aucune interrup -

tion , son occupation intime. Sa situation exté-

rieure change , elle passe du repos à l'action ,

de la santé à la maladie ; elle éprouve bien des

vicissitudes tant au dedans qu'au dehors. A cet

égard , elle est soumise au temps. Mais le fond

de son cœur est immobile comme Dieu même ,

et inaccessible au changement, sinon qu'elle s'unit



128 MANUEL

toujours davantage à Dieu , et qu'elle passe

de plus en plus en lui . A cet égard , elle ne

dépend plus du temps; elle est, en quelque sorte ,

transportée dans l'éternité. Oui , dès l'instant

qu'elle s'est donnée pleinement à Dieu , tant qu'elle

ne révoque point ce don, tant qu'elle demeure

dans la dépendance de Dieu, et qu'elle ne s'en

retire point par quelque acte réfléchi , elle participe

dans son fonds à la manière d'être de Dieu ,

puisqu'elle est à tout instant ce qu'il veut qu'elle

soit. Elle opère en créature , mais Dieu la ment

en Créateur ; et , comme cette motion divine est

continuelle , et qu'elle y est toujours docile ,

nonobstant les misères et les faiblesses qui lui

échappent , elle est sur la terre dans une im-

mobilité approchant de celle des bienheureux ;

et les vicissitudes du temps ne sont plus rien

pour elle non plus que pour Dieu , parce qu'elles

sont étrangères à la disposition permanente de

son cœur .

Heureux ceux qui comprennent ceci ; plus heu-

reux encore ceux qui le pratiquent !

Aveuglement de l'homme.

Je suis venu en ce monde , dit Jésus-Christ ,

pour exercer un jugement , en sorte que ceux

qui sont aveugles voient et que ceux qui voient



DES AMES INTÉRIEURES . 129

deviennent aveugles . Le Sauveur prononça ces

paroles au sujet de l'aveugle-né , à qui il avait

donné la vue de l'âme après lui avoir rendu

la vue du corps , en présence des pharisiens ,

que ce miracle aurait dû éclairer , et qu'il ne

fit qu'aveugler davantage. Le sens de cette sen-

tence de Jésus-Christ est très-profond , et il nous

regarde tous : tâchons de le pénétrer , avec le

secours de sa grâce .

Nous naissons tous aveugles , par une suite

déplorable du péché originel . Nous ne connais-

sons ni Dieu ni nous-mêmes. Nous sommes dans

une ignorance profonde sur notre destination ,

c'est-à-dire incontestablement sur la chose la plus

importante , ou plutôt sur la seule chose qui

nous intéresse véritablement. Nous ne savons en

quoi consiste le vrai bonheur , ni quelle route

il faut tenir pour y parvenir. Cette ignorance

est un fait auquel l'univers entier rend témoi-

gnage. Rappelons-nous ce qu'étaient tous les peu-

ples avant la venue de Jésus-Christ, et ce que sont

encore les nations à qui il n'a pas été annoncé.

Mais ce n'est pas encore le plus grand mal .

Nous sommes aveugles , et nous ne savons pas

que nous le sommes . Nés avec cette maladie ,

nous nous croyons en parfaite santé ; et jamais

nous ne nous serions douté de notre aveugle-

ment , si un Dieu fait homme n'était venu nous

en tirer.

9



130 MANUEL

Le comble du mal est de croire qu'on voit,

quoiqu'on ne voie pas. Ce mal a été celui des

prétendus sages du paganisme et , chez les Juifs ,

des orgueilleux pharisiens .

Quoique le christianisme nous ait éclairés sur

les objets essentiels , il n'a pas entièrement dis-

sipé notre aveuglement. Tant que le propre esprit ,

tant que l'amour-propre subsiste en nous , nous

sommes aveugles à bien des égards , et sur Dieu ,

et sur nous-mêmes . Sur Dieu : nous n'entendons

rien à ses voies ; nous nous formons de fausses

idées de la sainteté ; nous ne connaissons pas en

quoi consiste la vraie vertu. Sur nous-mêmes :

le fond intime de nos dispositions nous est

inconnu ; clairvoyant sur les autres , nos propres

défauts nous échappent ; nos jugements , en ce

qui nous regarde , sont remplis d'illusions .

Comme cet aveuglement affecte l'âme , elle ne

le connaît pas , et ne peut le connaître ; car ,

comment verrait-elle par elle-même qu'elle ne

voit pas ? Ce mal est grand , mais il n'est pas

sans remède. La lumière divine dissipe sans

peine l'aveuglement , lorsqu'il n'est pas volon-

taire. Mais comment dissiperait-elle un aveugle-

ment dont on ne veut pas convenir ? Comment

éclairerait-elle des orgueilleux qui croient voir,

et qui la rejettent , parce qu'ils pensent n'en

avoir pas besoin? Quel moyen qu'elle pénètre

dans des esprits prévenus , entétés de mille pré



DES AMES INTÉRIEURES . 131

jugés , obstinés à ne pas voir ce qu'elle leur

montre , ou à voir les choses sous un faux jour ,

qu'ils se sont fait à eux-mêmes ? Cette maladie

est bien commune chez les personnes de piété ;

et , parce que sa source est dans l'orgueil , elle

oppose à la grâce un obstacle que l'humiliation

seule peut surmonter , et qu'elle ne surmonte

pas toujours .

Jésus- Christ , la lumière du monde , est venu

pour nous guérir de notre aveuglement. Mais il

exerce , en cela , une espèce de jugement į lein de

bonté pour les uns, et dejustice pour les autres .

Il donne la vue à ceux qui ne voient pas , et

il aveugle ceux qui voient. Que veulent dire ces

paroles ? Est-ce que parmi les hommes , avant

qu'il les éclaire , il en est qui ne voient pas , et

d'autres qui voient? Non; tous sont également

aveugles . Mais les uns , instruits par sa grâce de

leur triste état , reconnaissent humblement qu'ils

le sont: ils lui demandent avec instance leur

guérison ; et ceux-là il les éclaire , et ne cesse

de les éclairer tant qu'ils usent bien de sa lumière

et qu'ils se laissent absolument conduire par elle.

Les autres ne veulent pas convenir qu'ils sont

aveugles ; et il les laisse dans leur aveuglement ,

qui devient incurable. Ou ils n'attribuent les lu-

mières qu'ils reçoivent de lui , et se les appro-

prient comme si elles venaient de leur fonds ; et ,

en punition, il les leur retire. Ou , enfin , ils



132 MANUEL

usent mal des lumières qu'il leur donne : ils les

négligent , ils les redoutent et les fuient ; et ils

méritent justement d'en être privés.

De quel nombre sommes-nous et voulons-nous

être? Malheur à nous si nous adhérons à notre

propre esprit , si nous voulons juger par nous-

mêmes des voies de Dieu , et nous rendre les

arbitres de notre propre conduite ! Dicu nous

laissera à nous-mêmes. Et que peut-il arriver à

un aveugle qui se conduit , sinon de tomber dans

le précipice ! Malheur aussi à nous , s'il nous

arrive de nous approprier les lumières que Dieu

nous envoie , de les regarder comme notre bien ,

d'en tirer vanité , et de les faire servir à nourrir

notre présomption ! Sa jalousie ne nous pardon-

nera pas ce larcin , et nous dépouillera d'un

bien que nous usurpons. Malheur enfin à nous ,

si nous ne tirons pas des lumières que nous re-

cevons tout le profit que Dieu a en vue; si nous

craignons d'être éclairés sur ce qu'il demande

de nous , parce que nous ne sommes pas dé-

terminés à lui donner tout ! Il donnera à d'autres

les lumières qu'il nous destinait ; et , au licu

d'avancer , nous reculerons .

Imitons donc l'aveugle de l'Évangile ; per-

suadons-nous bien que nous sommes toujours

investis de ténèbres , et que nous n'avons au-

cune ressource en nous-mêmes pour en sortir .

Disons continuellement à Jésus-Christ : Seigneur ,



DES AMES INTÉRIEURES . 133

faites que je voie. Éclairez-moi, ou par vous-

même , ou par celui que vous m'avez donné

pour guide. Si nous avons à délibérer sur quelque

chose , craignons de nous décider nous-mêmes ;

craignons d'agir par un instinct de nature , par

un mouvement de passion , par préjugé , par

respect humain; mais demandons humblement à

Dieu qu'il nous éclaire , qu'il nous montre la

vérité , et qu'il nous donne le courage de la

suivre. Tenons notre esprit dans une dépendance

continuelle de la lumière divine ; et soyons

convaincus que , si elle nous quitte un seul

instant , nous ferons un faux pas .

Ce n'est pas tout : rendons grâces à Dieu de

ses lumières , reconnaissant que nous les tenons

de lui . Ne comptons pas sur nos réflexions ni

sur la pénétration de notre esprit . Les choses

de Dieu ne s'entendent que par l'esprit de Dieu .

Il se plaît à éclairer les âmes simples , qui sont

pénétrées de leur ignorance , qui ne s'attribuent

rien , qui ne jugent de rien par elles-mêmes ,

et qui rapportent à Dieu , comme à la source ,

tout ce qu'elles ont de connaissances . Oh ! si nous

savions combien le propre esprit est dangereux ,

combienDieu estjaloux de l'humilier , de l'abattre ,

de l'anéantir , nous n'aurions point de repos que

nous ne l'ayons mis sous nos pieds , et nous en

ferions le sacrifice avec la plus grandejoie ; nous

nous estimerions heureux d'être dans l'impuissance



134 MANUEL

de rien prévoir , de réfléchir sur rien , de dire

un seul mot , d'avoir une scule pensée , de

former un seul jugement de nous-mêmes , et de

dépendre , en tout cela , de la motion divine ;

nous nous appliquerions à tenir toujours notre

esprit dans une espèce de vide , afin que Dieu

pût le remplir à son gré , et nous étoufferions

avec soin toute pensée que nous sentirions naître

de notre propre fonds ! Heureuse l'oraison , heu-

reux l'état où l'esprit n'agit plus que d'une ma-

nière directe et imperceptible ; c'est une preuve

que Dieu s'en est emparé , et qu'il veut s'en

rendre tout à fait le maître. Ne nous plaignons

point de ce que cet état a de pénible. C'est

une espèce d'aveuglement , mais qui est produit

par la lumière divine : on n'y voit rien de distinct ,

mais , à la faveur de cette lumière , on distingue

très-clairement , au besoin , tout ce qu'on a à

faire. Que faut-il davantage? Le repos de l'esprit

en Dieu n'est-il pas préférable à l'exercice de

l'esprit hors de Dieu ?

Enfin , usons de la lumière que Dieu nous

communique , soit pour connaître notre misère

et nous en humilier , soit pour discerner ce que

Dieu veut de nous et le pratiquer , soit pour

apercevoir nos défauts et nous en corriger. Ne

craignons pas certaines vues que Dieu nous donne ,

parce que ces vues nous contrarient , et que l'exé-

cution coûte à notre lâcheté. Ne haïssons pas le



DES AMES INTÉRIEURES . 135

miroir qui nous montre notre laideur ; aimons

la vérité qui nous reprend , et croyons qu'après

la connaissance de Dieu , il n'est rien de plus

utile pour nous que la connaissance de nous-

mêmes. Bien plus , soyons persuadés que nous

ne nous élèverons à la connaissance de Dien

qu'à proportion que nous connaîtrons et que

nous sentirons mieux notre néant. Ce sont deux

abîmes , dont l'un attire l'autre , selon l'expression

de l'Ecriture . Aveugles sur ces deux objets qui

comprennent tout pour nous , disons avec saint

Augustin : Queje vous connaisse , Seigneur , et

queje me connaisse !

Faiblesse et corruption du cœur humain.

Après avoir considéré combien l'entendement

de l'homme est aveugle, il faut voir combien

son cœur est faible et corrompu. J'entends

faible , quand il s'agit du bien ; car il n'est

que trop fort quand il est question du mal.

Cette volonté , que Dieu avait créée droite ,

s'est pervertie par le péché originel , et nous

naissons tous dans cette malheureuse perversité.

L'ordre de la création a été renversé. Notre cœur

avait une inclination naturelle à aimer Dieu par-

dessus toutes choses. Depuis le péché , tout notre



136 MANUEL

et nousamour se porte vers nous-mêmes ,

n'aimons rien que par rapport à nous . Encore ,

si l'amour que nous avons pour nous était rai-

sonnable , si nous entendions nos véritables

intérêts , l'amour de nous-mêmes nous ramè-

nerait bien vite à Dieu , notre premier principe,

notre dernière fin. Mais ce n'est plus la raison ,

ce ne sont point nos vrais intérêts qui règlent

notre amour-propre. Cet amour est déréglé

parce qu'il nous constitue centre de tout; il est

contraire à nos vrais intérêts , parce qu'il n'en-

visage que le bien présent , le bien sensible , et

qu'il perd absolument de vue le bien spirituel,

le bien surnaturel .

,

Il arrive de là que , dès la plus tendre enfance ,

nous nous portons de toutes nos forces vers les

objets terrestres ; que nous ne cherchons de

bonheur que dans leur jouissance ; que les

besoins du corps , que ses plaisirs nous entraînent

et nous asservissent ; que notre âme , enfoncée ,

pour ainsi dire , dans la matière , ou ne s'élève

point , ou ne s'élève qu'avec les plus grands

efforts vers les objets spirituels .

De là cette terrible concupiscence , source de

presque tous nos péchés. Les Saints la con-

naissent et en gémissent , parce qu'ils sentent

combien elle est avilissante pour eux , à com-

bien de tentations elle les expose , et combien

elle est contraire à l'ordre primitif qui soumet-



DES AMES INTÉRIEURES . 137

tait l'âme à Dieu , et le corps à l'âme. Mais

la plupart des hommes , même des chré-

tiens , loin de gémir de cette cruelle ma-

ladie , la chérissent , s'en font gloire , et se

croiraient malheureux s'ils n'y étaient sujets .

L'homme sans passion leur paraî un être sans

mouvement et sans vie. L'homme qui combat

ses passions , au lieu de leur céder , passe ,

leurs yeux , pour un insensé , pour un ennemi

de son bonheur.

à

De là cette effroyable difficulté que l'on trouve

à comprendre , à goûter , à pratiquer la morale

chrétienne , dont le but est d'anéantir en nous

le règne de la concupiscence. Si cette morale

nous semble belle , raisonnable, digne de l'homme ,

il ne faut pas croire que nous en soyons rede-

vables à nos lumières naturelles . Jamais elle

ne nous paraîtrait telle , si un rayon de la

grâce ne nous éclairait. Mais qu'il y a loin de

là à la pratique ! Nous formons , à l'aide de la

grâce , des résolutions ; nous protestons à Dieu

de notre fidélité ; nous nous croyons fermes et

inébranlables ; mais à la première occasion nous

succombons ; la moindre difficulté nous épou-

vante ; l'attrait du bien sensible nous fait tout

oublier ; en un mot , nous tombons à chaque

pas , et il nous est impossible de nous-mêmes

de nous relever. Quelle faiblesse ! qu'elle est



138 MANUEL

humiliante ! Je ne fais pas le bien que je veux ,

et je faisle mal que je ne veux pas .

Encore , si je veux le bien , quoique faible-

ment , si je ne veux pas le mal , est-ce un

bienfait de la grâce ; car la corruption et la

malignité de ma volonté est telle , que ses pre-

miers mouvements naturels l'éloignent du bien

et la portent au mal. Il ne faut pas s'être

étudié longtemps pour reconnaître en soi cette

malheureuse disposition. Le cœur est presque

toujours , chez nous , en guerre avec la raison .

Celle-ci nous conseille une chose , la passion nous

conseille le contraire. Nous voyons , nous approu-

vons le meilleur parti : nous suivons le plus

mauvais. Un païen même l'a remarqué. Ce

conflit de la raison et des passions tient l'âme

dans une agitation continuelle.

Mais ce n'est là que le commencement de

notre malignité. Elle s'irrite de la défense du

mal ; elle s'emporte contre Dieu , auteur de cette

défense . Elle s'épuise en raisonnements , en sub-

ilités , pour se persuader qu'une telle défense

est injuste, tyrannique , et que l'homme a droit

de se livrer , sans frein et sans mesure ,

toutes ses passions. Ecoutez l'amour-propre : il

veut être maître de tout, il prétend que tout

lui appartient ; il ne respecte point le droit

d'autrui . Toute résistance qu'on oppose à

qu'il désire , lui paraît une injustice. Il envie

à

се



DES AMES INTÉRIEURES . 139

aux autres tout ce qu'ils ont et qu'il n'a pas ;

et non-seulement il le leur envie , mais il tente

tous les moyens pour le leur arracher. Et il

est certain que la passion ne respecterait rien ,

si elle était assez forte pour franchir toutes les

barrières . Ce n'est jamais Dieu qui l'arrête , c'est

la crainte des hommes et des lois humaines . Aussi

substitue- t-elle , tant qu'elle peut , la fraude et

la séduction à la violence. Au moins le crime est- il

consommé dans le cœur , si l'on manque de cou-

rage ou de moyen pour l'exécuter. Il se commet

bien des désordres dans le monde ; mais il s'en

commet incomparablement plus dans le secret du

cœur, qui ne passent jamais à l'effet faute d'oc-

casions et de ressources. Qui verrait à découvert

tout ce que les hommes convoitent , résolvent ,

trament dans leur intérieur, les jugerait mille fois

plus mauvais qu'ils ne le paraissent .

Non seulement la défense du mal irrite

l'homme , mais elle lui est un altrait pour le

commettre. La loi , loin d'arrêter la volonté ,

l'excite ; et le grand charme du péché est dans

le péché même. Saint Paul l'a dit , l'expérience

journalière nous l'apprend : il suffit qu'on nous

défende une chose , pour nous donner envie de

la faire. Une lecture , un tableau , un spectacle

qu'on nous interdit, piquent notre curiosité , et

nous n'avons point de repos qu'elle ne soit sa-

tisfaite. Ce qu'on nous cache , est ce que nous



140 MANUEL

désirons le plus de savoir. Ce qu'on nous refuse

est ce que nous désirons le plus d'avoir. Il

semble que toute loi , toute gêne est un attentat

contre notre liberté , et que ni Dieu ni les

hommes n'ont aucun droit sur nos désirs. Peut-

on porter plus loin la corruption et la malignité ?

Le comble est , qu'au lieu de rougir de toutes

ces misères , on s'en fait gloire ; c'est qu'au

lieu de les condamner , de les excuser du moins ,

on se les justifie; on se vante , et du mal qu'on

a fait , et de celui qu'on n'a pas fait ; on se

donne pour plus méchant que l'on n'est. Le

triomphe des libertins entre eux n'est-il pas d'en-

chérir ainsi les uns sur les autres ? Et n'ont-ils

pas honte lorsqu'ils se voient surpassés par

d'autres dans l'art de la volupté et de la

débauche ?

Si nous ne nous sentons pas capables de tous

ces excès , nous ne nous connaissons qu'impar-

faitement. Le fond de corruption est le même

dans tous les cœurs ; et il ne faut qu'une seule

passion à laquelle on se livre , pour le dé-

velopper. Sondons un peu l'abîme de notre

cœur ; rappelons-nous ce qui s'y est passé en

telle et telle circonstance ; voyons où nous au-

raient conduits tel désir , tel penchant , tel mou-

vement , si l'éducation , si la crainte , si la religion

ne les avaient pas réprimés , ou si l'occasion ne

nous avait pas manqué. Rendons-nous justice , et



DES AMES INTÉRIEURES , 141

soyons persuadés que , si Dieu n'avait veillé spé-

cialement sur nous , il n'est pas de crime où notre

corruption ne nous eût précipités . Remercions

Dieu , et des péchés qu'il nous a pardonnés , et

de ceux dont il nous a préservés. Et disons ,

avec saint Augustin , qu'il n'est pas de crime

commis par un homme , dont un autre homme

ne soit capable , et qu'il ne commît en effet ,

sans l'assistance divine.

Le fond de notre misère est si grand , que

nous ne sommes pas capables d'en soutenir la

vue ; et si Dieu nous le découvrait à plein ,

lorsque nous commençons à nous donner à lui ,

cela nous jetterait dans le désespoir. Aussi ne

nous le montre-t-il que par degrés et avec une

réserve pleine de sagesse. Mais , comme cette

connaissance est absolument nécessaire pour nous

rendre humbles , vigilants , pleins de défiance de

nous-mêmes et de confiance en Dieu , à mesure

que nous nous fortifions et que nous avançons

dans la vertu , il nous met sous les yeux notre

corruption et notre faiblesse. Par la grandeur

du mal , il nous a fait juger du prix du remède ;

il nous approche de l'abîme d'où sa grâce nous

a retirés , et nous en montre toute la profondeur .

Ainsi fit-il voir à sainte Thérèse la place qu'elle

aurait occupée dans l'enfer , s'il ne l'avait appelée

à lui dans sa miséricorde. C'est ainsi que les

péchés que nous avons commis ou que nous



142 MANUEL

aurions pu commettre , servent de base à notre

humilité et à notre sainteté.

Mais Dieu ne s'en tient pas là pour les âmes

qu'il destine à une haute perfection ; il ne se

borne pas à une connaissance spéculative de leur

misère , il leur en donne une connaissance expé-

rimentale. Pour cela , il attend que leur volonté

soit assez confirmée dans le bien, pour qu'il ne

soit plus à craindre qu'elles pèchent. Alors il leur

fait éprouver le sentiment de leur corruption ; il

permet que de mauvaises pensées et de mauvais

désirs de toute espèce occupent leur esprit et

leur cœur ; toutes leurs passions se déchaînent ;

le démonjoint ses noires suggestions aux penchants

de la nature corrompue. Ces âmes si pures , si

pleines d'aversion pour le mal , y sont plongées

et enfoncées ; elles croient s'y plonger et s'y

enfoncer elles-mêmes ; elles se voient toutes

couvertes , en apparence , des péchés les plus

horribles ; elles s'imaginent y avoir consenti ,

quoiqu'elles en soient plus éloignées que jamais .

Leur directeur , qui connaît à fond leurs dispo-

sitions intimes , ne saurait venir à bout de les

rassurer. Dieu les tient en cet état jusqu'à ce

qu'elles aient acquis une humilité proportionnée

au degré éminent de sainteté auquel il les destine.

La vie d'un grand nombre de Saints fait foi de

la vérité de cet état ; les mystiques ont donné

des règles pour en faire le discernement , et pour



DES AMES INTÉRIEURES . 143

conduire les âmes qui passent par cette épreuve.

Saint Paul ditde lui-même que , pour l'empêcher

de s'enorgueillir de la grandeur de ses révé-

lations , Dieu lui faisait sentir l'aiguillon de la

chair , et le livrait aux soufflets de l'ange de

satan. Il ajoute , qu'ayant demandé trois fois à

Dieu d'en être délivré , il lui avait répondu : Ma

grâce te suffit ; car , la vertu se perfectionne

dans la faiblesse , c'est-à-dire que le sentiment de

notre propre faiblesse sert à faire éclater la force

de la grâce et à épurer la vertu de l'homme.

Sur les trois mots qui furent dit à saint Arsène :

Fuyez , taisez-vous , reposez-vous.

Ces trois mots , qu'une voix du ciel fit en-

tendre à saint Arsène , contiennent tout ce qu'il

est nécessaire que nous fassions , de notre côté ,

pour répondre aux vues de Dieu sur nous . Il

faut fuir tout ce qui peut nous détourner de

Dieu ; il faut nous établir dans le silence extérieur

et intérieur , pour entendre la voixde Dieu ; enfin ,

il faut fixer en Dieu seul toutes les agitations de

notre esprit et de notre cœur.

Toutes les âmes que Dieu destine à la vic

intérieure , ne sont pas appelées , comme saint



144 MANUEL

Arsène , à fuir le monde pour se retirer dans

la solitude ; mais toutes sont appelées à user

de ce monde comme si elles n'en usaient pas ,

à s'en détacher d'esprit et de cœur , à n'avoir

avec lui que les rapports indispensables ; en un

mot, à éviter dans son commerce tout ce qui

peut les éloigner de Dieu. Ce détachement va

beaucoup plus loin et est beaucoup plus difficile

qu'on ne pense. Il ne suffit pas d'éviter tout

ce qui est péché et tout ce qui porte au péché,

il faut encore éviter tout ce qui peut satisfaire

les sens , la curiosité , l'estime de soi-même , le

désir d'être loué , approuvé , considéré ; tout ce

qui est capable de nous dissiper , d'attirer l'âme

vers les objets extérieurs , de la faire sortir d'elle-

même et de ce centre où Dieu habite. On ne

saurait s'observer de trop près là-dessus , parce

que nos rapports extérieurs sont la principale

source de nos fautes , et la cause la plus ordi-

naire de notre peu de progrès dans la vie spi-

rituelle .

Ce qui fait la grande difficulté de ce parfait

détachement , c'est la pente prodigieuse de notre

âme à se répandre sur les objets créés , à s'en

laisser séduire , à y chercher son repos , à y

attacher une solidité , une réalité qu'ils n'ont

pas. Triste effet du péché originel dans les

âmes même les plus innocentes , à plus forte



DES AMES INTÉRIEURES , 145

raison dans celles qui ont eu le malheur d'of-

fenser Dieu.

C'est encore l'amour de nous-mêmes et le

désir que nous avons d'être aimés et estimés

des autres . Pour en être aimés , il faut les aimer

et aimer ce qu'ils aiment . Pour en être estimé ,

il faut les estimer ; il faut penser , il faut

parler , il faut agir comme eux. Voilà la loi

qu'impose le monde, la loi dont l'amour-propre

nous fait un devoir , et à laquelle on sacrifie

la loi de Dieu , les maximes de l'Évangile , les
lumières de la raison et de la conscience .

Si l'on voit le monde autrement que par

nécessité , par une absolue bienséance , et en

se prémunissant intérieurement contre sa séduc-

tion , il est impossible que , soit par complai-

sance , soit par respect humain , soit par en-

traînement , on ne se conforme à ses jugements ,

à ses idées toutes naturelles , tout humaines et

charnelles ; qu'on n'approuve , ou du moins qu'on

n'excuse dans autrui ce que Dieu condamne ,

parce qu'on se rendrait ridicule si l'on pensait

autrement que les autres , et si l'on osait opposer

l'Évangile aux maximes reçues dans le monde.

Que faire donc pour pratiquer cette fuite du

monde , si nécessaire et si recommandée ! Il faut

le regarder comme le plus grand ennemi de la

foi chrétienne , comme le plus dangereux séduc-

teur , parce qu'il s'entend toujours avec notre

10



146 MANUEL

amour-propre. Il faut s'en retirer le plus qu'il

est possible , rompre toutes les liaisons inutiles ,

et qui n'ont pour objet que l'amusement ; il

faut se taire beaucoup dans les compagnies , s'ab-

stenir de dire son sentiment , et , lorsqu'on se

croit obligé de le dire , le faire hautement et

sans respect humain , se souvenant de cette pa-

role de Jésus-Christ : Quiconque aura rougi de

moi devant les hommes , je rougirai de lui

devant mon Père .

Garder le silence extérieur et intérieur . C'est

un abus de croire que la pratique du silence

ne convienne qu'aux âmes consacrées à Dieu dans

le cloître. Elle est nécessaire à quiconque veut

devenir intérieur ; et ce n'est pas pour les seuls

religieux que Jésus-Christ a dit qu'au jour du

jugement on rendra compte detoute parole oiseuse.

La démangeaison de parler est la marque infail-

lible d'une âme légère et dissipée. Je défie qu'au

sortir d'une conversation inutile , on rentre aisé-

ment dans le recueillement , on fasse l'oraison ou

quelque lecture spirituelle , avec la paix et le

calme requis pour en profiter.

Mais ce n'est pas assez de garder le silence

avec les autres ; il faut le garder avec soi-même ,

ne point s'entretenir avec son imagination , ne

point se rappeler ce qu'on a dit ou entendu,

ne point s'occuperdepensées inutiles, quiroulent

sur le passé ou sur l'avenir. Quel moyen que



DES AMES INTÉRIEURES . 147

au

Dieu se fasse entendre à une âme au milieu

d'une si grande dissipation intérieure ? Et , si

elle se permet de se promener ainsi sur toutes

sortes d'objets , comment pourra-t-elle se recueillir

pour prier ? Ce n'est pas une petite chose que

de se rendre maître de son imagination ,

point de la fixer sur le présent , sur ce qu'on

fait actuellement , et de ne pas s'arrêter volon-

tairement à cette foule de pensées qui nous passent

continuellement dans l'esprit. Je sais qu'il ne

nous est pas libre de ne point avoir ces sortes

de pensées , mais il nous est libre de ne point

y attacher notre cœur , de les mépriser et de

n'en tenir aucun compte. Il nous est libre

lorsqu'elles sont la suite de quelque peine , de

quelque révolte de l'amour-propre , de quelque

désir , de faire à Dieu le sacrifice de cette peine ,

d'apaiser cette révolte , de réprimer ce désir.

L'exercice de la mortification intérieure est un

moyen efficace , mais unique , de parvenir à ce

parfait silence de l'âme, qui nous dispose à une

intime communication avec Dieu .

Enfin , fixer en Dieu les agitations de son

esprit et de son cœur. En vain chercherait-on

le repos hors de Dieu ; il n'est et ne peut être

qu'en Dieu , et en Dieu seul. Ce n'est point

en s'agitant , en s'empressant ni en agissant beau-

coup qu'on parvient à se reposer en Dieu , c'est

en faisant tomber toute agitation , tout empresse-

,



148 MANUEL

ment , toute activité, pour donner lieu à l'action

de Dieu. Dieu est toujours agissant et toujours tran-

quille. L'âme unie à Dieu participe également à son

action et àson repos . Elle agit toujours , lors même

qu'elle ne s'en aperçoit pas ; mais elle agit avec

une grande paix. Elle ne prévient point l'action

de Dicu , mais elle attend que Dieu la pré-

vienne ; elle se meut sous l'impression divine ,

comme la main d'un enfant qui apprend à écrire

se meut sous l'impression de la main de son

maître. Si cet enfant n'a pas la main souple et

docile , s'il veut former les traits de lui-même ,

il écrira mal. Cet enfant agit sans doute en

écrivant , mais son action est dirigée par celle

du maître. Le repos de cet enfant ne consiste

pas à ne point mouvoir la main , mais à ne pas

la mouvoir de lui-même, et à suivre l'impression

qui lui est donnée .

Il en est ainsi de l'âme sous l'action de Dieu.

Elle n'est point oisive un seul instant , comme

l'imaginent ceux qui n'ont pas une vraie idée

du repos en Dieu ; mais Dieu lui donne le

branle et gouverne son action. Il est vrai que

l'action de Dieu , ainsi que celle de l'âme , est

quelquefois imperceptible , mais elle est toujours

réelle ; seulement elle est alors plus directe , plus

intime , plus spirituelle. Dans l'état mème na-

turel , combien d'actes intérieurs que nous n'aper-

cevons pas , et qui sont pourtant le principe de



DES AMES INTÉRIEURES . 149

nos actions extérieures ? Je regarde , je parle ,

je marche , je détourne les yeux , je me tais ,

je m'arrête , parce que je le veux , et habituel-

lement je ne fais pas attention à cet exercice

continuel, de ma volonté. A plus forte raison

cela a-t- il lieu dans l'état surnaturel. On prie

sans penser que l'on prie ; le cœur est uni à

Dieu , et il ne s'aperçoit pas de cet union. Il

ne faut donc pas dire qu'on ne fait rien et qu'on

perd son temps dans l'oraison de repos ; mais

il faut dire qu'on y agit d'une manière très-

réelle , quoique très-secrète , où l'amour-propre

ne trouve rien qui le nourrisse , qui l'attache, qui

le rassure. Et c'est en cela même que consiste

l'avantage de cette oraison : elle est la mort et la

destruction de l'amour-propre ; elle est le principe

de la perte de l'âme en Dieu. Tant que l'âme

eroit connaître son état , tant qu'elle croit savoir

où elle en est , elle ne se perd pas : elle a des

points d'appui . Quand est-ce qu'elle commence

à se perdre en Dieu ? C'est lorsqu'elle n'a plus

rien de sensible , lorsqu'elle ne voit plus rien

dans son intérieur , lorsqu'elle ne se permet plus

d'y regarder , et que , ne faisant plus aucune

réflexion sur elle-même , elle demeure abandon.

née à la conduite de Dieu. Dieu la mène par

degrés dans cette voie de perte , et la conduit

par cette oraison insensible , jusqu'à ce que ne

trouvant plus aucune ressource , ni en elle



150 MANUEL

même ni dans aucun homme , elle établisse uni-

quement sa confiance en Dieu , et qu'elle dise

comme Jésus-Christ en croix , abandonné des

hommes , et en apparence de son Père : Mon

Père , je remets mon esprit entre vos mains ;

je le remets pour tout ce qu'il vous plaira faire

de moi dans le temps et dans l'éternité.

C'est à ce grand acte si glorieux à Dieu , si

utile à l'âme , que conduit l'oraison de repos ,

bien entendue et bien pratiquée. De soi-même

on ne peut s'y mettre, de soi-même on ne peut y

avancer ; mais , lorsque Dieu nous y introduit ,

il faut avoir le courage de le suivre et de per-

sévérer jusqu'au bout. Cela est donné à bien

peu d'âmes ; et sainte Thérèse se plaint que la

plupart renoncent à l'oraison de repos , lors-

qu'elle cesse d'être sensible et aperçue , c'est-à-

dire lorsqu'elle commence à être très-profitable

à l'âme par la mortification de l'amour-propre.

Ne soyons pas de ces âmes lâches et inté-

ressées , qui , dans le service de Dieu , ne cher-

chent qu'elles-mêmes ; mais n'y cherchons que

Dieu , nous le trouverons , et , avec lui , la source

de tous les biens.



DES AMES INTÉRIEURES . 151

De la fidélité aux petites choses.

L'Écriture dit sur ce sujet deux choses bien

propres à nous convaincre de son importance :

Celui qui ne tient point compte des petites

choses , dit-elle , décherra peu à peu . Celui ,

dit Jésus-Christ , qui est fidèle dans les petites

choses , le sera aussi dans les grandes.

Il résulte du premier passage , que la négli-

gence des petites choses nous expose infail-

liblement à de grandes chutes , et , du second ,

que la fidélité dans les petites choses assure notre

fidélité dans les grandes , et , par conséquent ,

est un moyen nécessaire de sanctification. Il ne

faut que ces deux pensées bien comprises , pour

nous rendre inviolablement fidèles dans les moin-

dres occasions .

Pour donner un peu de développement à cette

matière , remarquons d'abord qu'à parler juste ,

il n'y a ni petites ni grandes choses par rapport

à Dieu. Tout ce qui porte l'empreinte de sa

volonté et de sonbon plaisir , est grand , quelque

petit qu'il soit en soi. Ainsi , dès qu'on est assuré

par la voix intérieure que Dieu désire une chose

de nous , la grandeur infinie de Dieu ne nous

permet pas de regarder comme petit et indiffé



152 MANUEL

rent ce qui est l'objet de son désir. Au contraire

quelque grande que soit une chose , s'agit-il de

la conversion de tout l'univers , si Dieu ne la

demande pas de nous , l'entreprise que nous en

formerions ne serait d'aucun prix à ses yeux ,

et pourrait même lui déplaire. C'est donc uni-

quement la volonté de Dieu qui donne du prix

aux choses .

De même , par rapport à notre sanctification

telle chose qui nous paraît petite en soi , peut

être d'une telle conséquence , que notre per-

fection et même notre salut en dépendent. Dieu

attache ses grâces à ce qu'il lui plaît ; nous ne

pouvons connaître par nous-mêmes les suites

bonnes ou mauvaises de telle action qui nous

paraît de peu de conséquence. De quelles grâces

me privera-t-elle si je la néglige ? Quelles grâces

me procurera-t-elle si je la fais ? C'est ce que nous

ignorons ; et , dans cette incertitude , l'exacte

fidélité est le seul parti qu'il y ait à prendre.

Les grandes choses , les grandes occasions de

vertu se présentent rarement. Les petites choses

s'offrent à nous journellement. Quand prouverons-

nous à Dieu notre amour , si nous attendons des

occasions d'éclat ? Peut-être ne s'en trouvera-t-il

pas une dans toute notre vie.

De plus , les grandes choses demandent un

grand courage. Comment pourrons-nous nous

répondre de nos forces dans ces rencontres , si



DES AMES INTÉRIEURES . 153

nous n'en avons fait l'essai dans les petites , si

nous ne sommes pas aguerris et préparés peu

à peu aux choses plus difficiles par celles qui

sont plus faciles ?

Les grandes choses supposent aussi de la part

de Dieu des grâces proportionnées . Mais , pour

mériter et obtenir ces grandes grâces , ces grâces

spéciales , il faut avoir été fidèle aux petites .

L'humilité veut que nous regardions les grandes

choses comme au-dessus de nous , et que jamais ,

de nous-mêmes , nous n'y portions nos désirs ;

elle veut que nous nous attachions aux petites

choses , comme étant plus à notre portée. Faisons

donc les petites avec la grâce ordinaire

croyons que Dieu fera par nous les grandes

quand l'occasion s'en présentera .

et

,

Le désir de faire et de souffrir de grandes

choses est souvent et presque toujours une illusion

de l'amour-propre , un effetde notre présomption.

Je voudrais faire de grandes austérités , comme

tel et tel Saint ; je voudrais porter de grandes

croix : orgueil , fausse élévation. Les Saints n'ont

jamais formé de tels désirs . Qu'arrive-t-il ? On

essaye , par son propre mouvement , de faire

des austérités , et l'on y renonce dès que l'ima-

gination refroidie ne soutient plus. Des croix

très-ordinaires se présentent, et cette âme qui

désirait d'en porter de grandes , succombe sous

les petites. Ne désirons rien , ne choisissons



154 MANUEL

rien; prenons les choses telles que Dieu nous

les envoie et à mesure qu'il les envoie ; mettons-

nous , pour le courage et pour la force , au-

dessous des plus petites ; et croyons fermement

que , si Dieu ne ménageait notre faiblesse et ne

nous soutenait puissamment ,, nous ne ferions pas

un seul pas.

Comme les petites choses reviennent continuel-

lement , l'exacte fidélité , en ces rencontres , sup-

pose plus de courage , plus de générosité , plus

de constance qu'on ne croit. Cela ne demande

pas moins qu'une vertu consommée. Car , enfin ,

il s'agit de mourir à tout moment à soi-même ,

de suivre en tout l'impression de la grâce, de

ne se permettre ni pensée , ni désir , ni parole ,

ni action qui déplaisent le moins du monde à

Dieu , et de faire chaque chose avec toute la

perfection qu'il attend de nous ; et cela sans

jamais se relâcher , sans jamais rien accorder à

la nature. J'avoue que dans la sainteté je ne

vois rien de plus grand que cette fidélité , rien

qui demande un effort plus soutenu .

Il est à craindre que l'amour-propre ne se

mêle dans les grandes choses qu'on fait ou qu'on

souffre pour Dieu ; qu'on ne s'applaudisse de

son courage , qu'on n'ait des retours de com-

plaisance , qu'on ne se préfère aux autres . Les

petites choses ne nous exposent pas aux mêmes

dangers : il est plus aisé d'y conserver l'hu



DES AMES INTÉRIEURES . 155

milité ; l'amour-propre ne saurait s'en glorifier ;

on n'apas lieu de se comparer et de se préférer

aux autres . La pratique en est donc incom-

parablement plus sûre , et plus propre à nous

conduire à la perfection , qui consiste dans une

mort entière à nous -mêmes. Les petites choses

ruinent et consument peu à peu l'amour-propre ,

sans qu'il s'aperçoive des coups qu'on lui porte .

Ces coups sont petits ; mais ils sont si fréquents

et si multipliés , qu'ils font l'effet des coups les

plus violents . Si la mort de l'amour-propre est

plus lente , elle n'en est que plus assurée ,

puisque la pratique constante des petites choses

le met dans un état de dépérissement qui ne

lui permet pas de se relever. Aussi , est-ce com-

munément par là que Dieu achève de le faire

mourir. Il lui porte quelquefois de grands coups

au commencement ; mais c'est par des coups

sourds et insensibles qu'il, le réduit aux derniers

abois . L'âme ne sait plus où se prendre. Dieu

lui ôte tout , la réduit à une extrême nudité ;

elle n'a plus de goût à rien; elle ne fait presque

plus rien : elle est dans une espèce d'anéan-

tissement où Dieu agit tellement en elle , qu'elle

ne remarque ni l'action de Dieu ni la sienne

propre .

Si l'amour de Dieu paraît avec plus de gé-

nérosité dans les grands sacrifices , il montre

dans les petits , continuellement réitérés , plus



156 MANUEL

d'attention et de délicatesse. Ce n'est pas aimer

parfaitement que de négliger les moindres occa-

sions de plaire à celui qu'on aime , et de ne pas

craindre de le blesser dans la plus petite baga-

telle . La jalousie de Dieu est infinie : elle s'étend

à tout ; elle embrasse tout ; et , si l'amour humain

est si délicat , si ombrageux , l'amour divin l'est

infiniment davantage. Toute âme qui aime véri-

tablement doit s'étudier à ne donner à cette

jalousie infinie aucun sujet de l'offenser . Blesser

le cœur infiniment sensible de Dieu dans la

moindre chose , doit être pour elle un attentat

qui lui cause la plus grande horreur. Refuser

à Dieu , avec vue et réflexion , une chose quel-

conque , sous prétexte que ce n'est rien, c'est

manquer à l'amour dans un point essentiel

c'est renoncer à la familiarité , à l'union intime

avec Dieu ; c'est le priver de sa plus grande

gloire ; car , c'est en cela même qu'il met sa

gloire , en ce que la créature ne regarde jamais

comme léger ce qui plaît ou déplaît à Dieu ,

et qu'elle soit toujours disposée à tout sacrifier

au moindre bon plaisir de Dieu. Il est certain

qu'on ne commence à l'aimer d'un amour vrai-

ment digne de lui , que du moment qu'on entre

dans cette disposition .

,

Je ne parle pas ici de notre propre intérêt.

On voit assez qu'une âme qui est fidèle à la

résolution de plaire à Dicu dans les plus petites



DES AMES INTÉRIEURES . 157

choses , gagne infailliblement le cœur de Dieu ,

qu'elle attire sur elle toute sa tendresse , toutes

ses faveurs , toutes ses grâces ; qu'elle amasse

par là , à chaque moment , des trésors incon-

cevables de mérite ; qu'elle se rend capable , par

sa fidélité , de faire pour Dieu les plus grandes

choses , et par voie de disposition , et par voie de

récompense.

Voilà , ce me semble , des motifs bien propres

à nous faire prendre la grande et héroïque

détermination de ne rien négliger dans le ser-

vice de Dieu , mais de nous appliquer à lui

plaire en tout , sans distinction de grandes ni

de petites choses . Prenons-la , cette détermina-

tion , et demandons à Dieu d'y être fidèles jusqu'au

dernier soupir.

Il faut prendre garde , cependant , de ne mettre

dans l'exécution ni chicane ni inquiétude. L'amour

veut une sainte liberté : tout consiste à ne point

perdre Dieu de vue , à faire à chaque moment

ce que sa grâce nous inspire , et à nous dé-

tourner de ce que nous voyons qui lui déplaît.

Il ne manque jamais de nous donner , au besoin

des avertissements intérieurs. Quand il ne nous

en donne point , c'est une marque assurée qu'il

n'y a rien dans ce qu'on fait ou dans ce qu'on

dit , de contraire à son bon plaisir. Et , lorsqu'on

ne se permet rien qui nous tire de notre re-

cucillement , on ne peut ignorer si l'on a reçu

,



158 MANUEL

ou non quelque avertissement intérieur , et si

on l'a suivi. Ainsi , l'on ne peut jamais avoir

aucun sujet de se tourmenter mal à propos.

Du profit qu'on doit tirer de ses fautes.

X

L'article que je vais traiter est un des plus

importants de la vie spirituelle. Il est certain

que , dans les vues de Dieu , les fautes où il

permet que nous tombions , doivent servir à

notre sanctification , et qu'il ne tient qu'à nous

d'en tirer cet avantage. Il arrive néanmoins

au contraire , que nos fautes nous nuisent

moins par elles-mêmes que par le mauvais usage

que nous en faisons .

,

,

Ce que j'ai à dire sur ce sujet , ne regarde

point ces âmes lâches et intéressées , qui usent

de réserve avec Dieu , et qui ne veulent être à

lui que jusqu'à un certain point. Elles font ,

avec vue et réflexion , mille fautes, dont il est

impossible qu'elles tirent aucun profit , vu la

mauvaise disposition où elles sont. Les personnes

pour qui j'écris ceci , sont uniquement celles

qui sont déterminées à ne commettre délibéré-

ment aucune faute , et à qui pourtant il en

échappe beaucoup , nonobstant leur résolution

par premier mouvement , par inadvertance , par

faiblesse .

१



DES AMES INTÉRIEURES . 159

Il leur arrive , d'ordinaire , de s'étonner de

leurs fautes , de s'en troubler , d'en avoir une

mauvaise honte , de se laisser aller au dépit

et au découragement. Ce sont là autant d'effets

de l'amour-propre , effets plus pernicieux que

ne le sont les fautes mêmes . On s'étonne d'être

tombé , on a grand tort , et c'est une marque

qu'on ne se connaît guère. On devrait , au con-

traire , être surpris de ne pas tomber plus

souvent et en des fautes plus grièves , et rendre

grâce à Dieu des chutes dont il nous préserve .

On se trouble chaque fois qu'on se surprend

dans quelque faute ; on en perd la paix inté-

rieure; on est tout agité , et l'on s'en occupe

des heures , des journées même entières . Il ne

faut jamais se troubler ; mais , quand on se voit

à terre , il faut se relever tranquillement , se

retourner vers Dieu avec amour , lui demander

pardon , et ne plus penser à ce qui est arrivé

que quand il faudra s'en accuser. Encore , si

dans la confession même on vient à l'oublier ,

il ne faut pas s'en inquiéter. On a une mau-

vaise honte de ses fautes : à peine ose-t-on les

déclarer au confesseur. Quelle idée aura-t-il de

moi , après tant de promesses , tant de protes-

tations que je lui ai faites ? Si vous les lui dé-

clarez naïvement et humblement , il vous en

estimera davantage. Si vous avez de la peine

à les lui dire, il ne pourra s'empêcher intéricu



160 MANUEL

rement de vous taxer d'orgueil. Sa confiance en

vous diminuera , voyant que vous n'avez pas

assez d'ouverture pour lui. Mais voici le pire :

on se dépite , on se fâche , comme dit saint

François de Sales , de s'être fâché; on s'impa-

tiente de s'être impatienté. Quelle misère ! Ne

devrait-on pas voir que c'est orgueil tout pur ,

qu'on est humilié de se trouver , à l'épreuve ,

moins fort , moins saint qu'on ne croyait , et

qu'on n'aspire à être exempt d'imperfections et

de fautes , que pour s'en applaudir en soi-même ,

et se féliciter d'avoir passé unjour , une semaine ,

sans avoir rien à se reprocher ? Enfin , on se

décourage ; on abandonne l'une après l'autre

ses pratiques ; on renonce à l'oraison ; l'on re-

garde la perfection comme impossible , et l'on

désespère d'y parvenir. Que me sert , dit-on ,

de me contraindre , de veiller continuellement

sur soi-même , de m'abandonner au recueil-

lement et à la mortification , puisque je ne me

corrige de rien , que je tombe toujours , et que

je ne deviens pas meilleur? Voilà un des piéges

les plus subtils du démon. Voulez-vous vous en

garantir ! Ne vous découragez jamais , quelque

faute qu'il vous arrive , mais dites-vous à vous-

même : Quand je tomberais vingt fois , cent

fois le jour , je me relèverai à chaque fois

je poursuivrai ma route. Qu'importe , après tout ,

que vous soyez tombé en chemin , pourvu que

,

et



DES AMES INTÉRIEURES . 161

vous arriviez au terme? Dieu ne vous le repro-

chera pas . Souvent les chutes qu'on fait viennent

de la rapidité de la course , et de ce que l'ar-

deur qui nous emporte ne nous permet pas de

prendre certaines précautions . Les âmes timides

et cauteleuses , qui veulent toujours voir où elles

mettent le pied , qui se détournent à tout mo-

ment pour éviter les mauvais pas , qui craignent

si fort de se salir , n'avancent pas si vite que

les autres , et la mort les surprend presque tou-

jours au milieu de leur course. Ce ne sont pas

ceux qui font le moins de fautes , qui sont les

plus saints , mais ceux qui ont plus de courage ,

plus de générosité , plus d'amour , qui font de

plus grands efforts sur eux-mêmes , et qui n'ap-

préhendent pas de broncher , de tomber même

et de se salir un peu , pourvu qu'ils avancent .

Saint Paul a dit que tout tourne au bien de

ceux qui aiment Dieu . Oui , tout tourne à leur

bien , même leurs fautes , et quelquefois des

fautes très-grièves. Dieu permet ces fautes pour

nous guérir d'une vaine présomption , pour nous

apprendre ce que nous sommes et de quoi nous

sommes capables. David reconnut que l'adultère

et l'homicide où il était tombé , avaient servi à

le tenir dans une continuelle défiance de lui-

même. C'est un bonheur pour moi , dit- il à

Dieu , que vous m'ayez humilié ; j'en ai été

plus fidèle à observer vos commandements . La

11



162 MANUEL

१

chute de saint Pierre fut pour lui la plus utile

des leçons , et l'humilité qu'elle lui inspira le

disposa à recevoir les dons du Saint-Esprit , à

devenir le chef de l'Église , et le préserva des

dangers d'une place si éminente. Saint Paul ,

dans les grands succès de son apostolat se

garantissait de l'enflure et de la vanité ,

se rappelant qu'il avait été blasphémateur et

persécuteur de l'Église de Dieu. Une tentation

humiliante dont Dieu ne voulut pas le délivrer ,

servait de contre-poids à la sublimité de ses

révélations .

en

Si Dieu sait tirer un tel avantage , même

des plus grands péchés , qui doute qu'il ne

puisse faire servir à notre sanctification nos

fautes journalières ? C'est une remarque faite

par les maîtres de la vie spirituelle , que

souvent Dieu laisse aux âmes les plus saintes

certains défauts dont , malgré tous leurs

efforts , elles ne parviennent point à se corriger ,

pour leur faire sentir leur faiblesse , et ce

qu'elles seraient sans la grâce ; pour empêcher

qu'elles ne s'énorgueillissent des faveurs qu'il

leur fait , pour les disposer à les recevoir avec

plus d'humilité ; en un mot, pour entretenir

en elles une certaine déplaisance d'elles-mêmes

et les soustraire aux piéges de l'amour-propre ;

pour soutenir leur ferveur pour les maintenir

dans la vigilance , dans la confiance en Dieu ,

,

,



DES AMES INTÉRIEURES . 163

,

,

et le recours continuel à la prière. L'enfant qui

tombe , lorsqu'il s'écarte un peu de sa mère

et qu'il veut marcher seul , revient à elle avec

plus de tendresse pour être guéri du mal

qu'il s'est fait , et il apprend , par sa chute ,

à ne la plus quitter. L'expérience de sa fai-

blesse et de la bonté avec laquelle sa mère

le reçoit , lui inspire plus d'attachement pour

elle.

Les fautes qui nous arrivent , donnent souvent

lieu à de grands actes de vertu que nous

n'aurions point occasion de pratiquer sans cela ;

et Dieu permet ces fautes dans cette vue. Par

excmple , il permet une saillie d'humeur , une

brusquerie , une vive impatience , pour nous

mettre dans le cas de faire un acte d'humilité ,

qui répare abondamment notre faute , et le

scandale qu'elle a causé. La faute a été faite

par un premier mouvement ; la réparation s'en

fait avec réflexion , avec effort sur soi-même ,

par une volonté pleine et délibérée. Voilà un

acte qui est plus agréable à Dieu , que la faute

n'a pu lui déplaire.

Dieu se sert encore de nos fautes et de nos

imperfections apparentes , pour cacher notre

sainteté aux yeux des autres , pour nous pro-

curer de leur part des humiliations .

Dieu est un grand maître; laissons-le faire ,

il ne manquera pas son œuvre. Proposons-nous



164 MANUEL

,

d'éviter avec soin tout ce qui peut lui déplaire

le moins du monde. Mais quand nous serons

tombés dans quelque faute soyons-en fachés

par rapport à lui , et non par rapport à nous ;

aimons l'abjection qui nous revient de cette

faute , prions Dieu qu'il en tire notre humi-

liation et sa gloire ; il le fera , et il nous

avancera plus par ce moyen que par une vie

plus régulière et plus sainte en apparence , qui

serait moins efficace pour la destruction de

l'amour-propre.

,

Quand Dieu demande de nous certaines

choses , ne nous en retirons pas sous prétexte

des fautes que nous pourrons commettre en

les faisant . Il vaut mieux faire le bien avec

imperfcction que de l'omettre. Quelquefois on

ne fera pas une correction qui est nécessaire

parce qu'on craint de se laisser aller à la

vivacité . On évitera le commerce de certaines

personnes , parce que leurs défauts nous donnent

de l'humeur et de l'impatience. Mais comment

acquerrons-nous les vertus , si nous en fuyons

les occasions ? N'est-ce pas là une plus grande

faute que celles où l'on craint de tomber ?

Ayons bonne intention : allons où le devoir

nous appelle , et croyons que Dieu est assez

indulgent pour nous pardonner les fautes où

nous exposent son service et le désir de lui

plaire.



DES AMES INTÉRIEURES . 165

Du directeur.

,

On ne devrait pas plus distinguer le directeur

du confesseur , qu'on ne distingue le médecin

qui guérit les maladies , de celui qui prescrit

un régime pour la santé. Le confesseur entend

et absout les péchés ; il prescrit les moyens

de n'y plus retomber et il donne à l'âme

de salutaires conseils pour s'avancer dans la

vertu . Le tribunal de la pénitence comprend

donc la confession et la direction , et il ne

lui est pas moins essentiel de préserver des

fautes que d'en absoudre. Cependant , tant

par la faute des pénitents que par celle des

confesseurs , il y a toujours eu très-peu de

confesseurs qui fussent en même temps directeurs .

Diriger une âme , c'est la conduire dans les

voies de Dieu ; c'est lui apprendre à écouter

l'inspiration divine et à y répondre ; c'est lui

suggérer la pratique des vertus conformes à

sa situation actuelle ; c'est non-seulement la

conserver dans la pureté et l'innocence , mais

la faire avancer dans la perfection ; en un

mot , c'est contribuer de tout son pouvoir à

l'élever au degré de sainteté auquel Dieu la

destine . C'est ainsi que saint Grégoire , pape ,



166 MANUEL

envisageait la direction , lorsqu'il disait que la

conduite des âmes est l'art par excellence.

Afin que la direction puisse avoir licu , il

est clair qu'il faut de certaines dispositions de

la part du confesseur et de la part de la

personne qu'il dirige. Il faut que le confesseur

soit l'orgarne de Dieu , l'instrument de la grâce ,

le coopérateur du Saint-Esprit , et par con-

séquent qu'il soit un homme intérieur , un

homme d'oraison , un homme versé dans les

choses spirituelles , encore plus par sa propre

expérience que par l'étude et la lecture; qu'il

n'ait aucune vue naturelle , soit de vanité

soit d'intérêt , mais qu'il ne considère que la

gloire de Dieu et le hien des âmes ; qu'il soit

dépouillé de son propre esprit , et qu'il juge

des choses de Dieu par l'esprit de Dieu. Il est

aisé de conclure de là que les vrais directeurs

sont très -rares .

,

१

Quant aux personnes qui s'adressent à eux ,

il est évident qu'elles ne sont susceptibles de

direction qu'autant qu'elles sont dociles , obéis-

santes , simples , droites , résolues non-seulement

d'éviter le péché , mais de pratiquer tout le

bien que Dien demandera d'elles , de répondre

fidèlement à la grâce , de ne lui rien refuser ,

quoiqu'il en puisse coûter à la nature ; enfin ,

de mourir à elles-mêmes pour vivre tout à

fait à Dieu : à quoi l'on ne peut parvenir



DES AMES INTÉRIEURES . 167

que par l'esprit d'oraison et de mortification

intérieure. On peut juger de là que , si les

vrais directeurs sont rares , les vrais enfants

spirituels ne le sont guère moins , parce qu'il

est bien peu de personnes qui aspirent à la

vraie sainteté par la voie de la croix et de

la mort à elles-mêmes. Il y a encore beau-

coup de dévotes mais à leur manière , mais

se

,

conduisant par leur propre esprit , mais

ne connaissant qu'une certaine routine de pra-

tiques extérieures mais ajustant la dévotion

avec l'amour-propre , et n'ayant pas même l'idée

de l'oraison et de la mortification du cœur.

,

Quoi qu'il en soit , rien n'est plus important

pour les âmes qui veulent sincèrement se donner

à Dieu : 1º que d'être bien convaincues de la

nécessité d'un directeur ; 2° que de faire un

bon choix ; 3º que d'user , selon les vues de

Dieu , de celui qu'elles auront choisi .

,

Il est nécessaire d'avoir un directeur , parce

quele plus grand des abus serait de vouloir

se conduire soi-même , et la plus grande illu-

sion , de se croire en état de se conduire .

L'homme le plus habile , et du meilleur esprit

est aveugle sur sa conduite intérieure ; fût-il

un saint , et capable de bien diriger les

autres , il n'est pas capable de se diriger lui-

même ; et , s'il le prétendait , ce serait un

présomptueux. La première chose que Dieu



168 MANUEL

2

exige de quiconque aspire à la sainteté , c'est

qu'il renonce à son propre esprit , c'est qu'il

s'humilie et se soumette à la conduite de

ceux à qui Dieu a confié le ministère des

âmes. Comme il y a des grâces très-spéciales ,

attachées à la soumission et à l'obéissance , il

y a aussi des dangers manifestes à courir

lorsqu'on a l'orgueil de se juger et de se

gouverner soi-même. La voie intérieure est

pleine d'obscurité , de tentations , de précipices ;

et , vouloir y marcher seul , c'est évidemment

s'exposer à se perdre . Ainsi , point de milieu :

ou il faut absolument renoncer à entrer dans

celte voie ; ou , si Dieu nous y appelle , il

faut prendre un directeur , c'est-à-dire un

homme à qui l'on ouvre entièrement son âme ,

à qui l'on rende compte de tout , et à qui l'on

obéisse comme à Dieu même.

Le point est de bien choisir cet homme.

Dans un choix de cette importance , c'est Dieu

par-dessus tout qu'il faut consulter ; c'est lui

qu'il faut prier de nous bien adresser . Sa

providence est engagée à nous fournir tous les

moyens de salut et de sanctification ; et comme

celui-là est un des plus nécessaires , nous devons

croire qu'il nous l'accordera , si nous l'en prions

avec simplicité et confiance. Se conduire par

des vues humaines dans le choix d'un direc-

teur , s'en rapporter à son propre jugement ,



DES AMES INTÉRIEURES . 469

et se croire capable d'un tel choix , c'est s'ex-

poser à être trompé et mériter de l'être . Si

l'on s'en rapporte à Dieu , il nous adressera

à celui qu'il nous a destiné , soit par un secret

instinct , soit par le conseil des personnes pieuses .

N'envoya-t-il pas à Dijon saint François de

Sales pour madame de Chantal , et ne reconnut-

elle pas à des signes certains qu'il était l'homme

de Dieu pour elle ?

Ges signes sont un attrait inexplicable qui

nous porte à donner toute notre confiance à

tel ministre du Seigneur , et qui forme une

union de grâce entre lui et nous ; c'est une

paix qui se répand dans notre âme lorsqu'il

nous parle , qui résout tous nos doutes , qui

dissipe tous nos scrupules , qui nous rend le

calme et la joie du Saint-Esprit ; c'est une

certaine ardeur , un désir véhément d'être à

Dieu , que ses paroles nous inspirent ; c'est ,

enfin , une impression de respect , d'amour , de

docilité , d'obéissance , qui nous fait regarder

Dieu même en sa personne. Ces signes ne

sont pas trompeurs pour les âmes droites , qui

ne cherchent que leur avancement. Et j'ose

assurer que toutes celles qui sont trompées en

ces rencontres y contribuent par leur imagi-

nation , par leur amour-propre , par des motifs

humains , quels qu'ils soient .

,

La certitude que Dieu nous donne d'abord ,



170 MANUEL

d'avoir bien rencontré , augmente de jour en

jour, et l'on ne tarde pas à en avoir des

preuves indubitables . Néanmoins , s'il arrivait

qu'on se fût trompé, Dieu ne permettrait pas

qu'une âme qui procède avec droiture fût long-

temps dans l'erreur ; elle découvrirait bientôt ,

soit par un endroit , soit par un autre , qu'elle

a fait un mauvais choix , et Dieu l'adresserait

ailleurs .

Quant à l'usage du directeur , il y a bien

des mesures à prendre et des défauts à éviter .

Cependant on peut dire , en général , que quand

le directeur et la personne dirigée sont inté-

rieurs l'un et l'autre , il est très-rare qu'il se

glisse de grandes imperfections dans la direc-

tion ; parce que , de part et d'autre , on est

sur ses gardes pour ne point abuser d'une si

sainte communication .

La première règle est de ne se voir que

pour le besoin , et de ne s'entretenir que des

choses de Dieu. La seconde , de se respecter

mutuellement , et de ne jamais sortir d'une

certaine décence et gravité , se souvenant tou-

jours qu'on traite des intérêts de Dieu, et qu'il

est entier dans ces sortes d'entretiens .

La troisième règle est de ne rien cacher

absolument au directeur , sous quelque prétexte

que ce puisse être , quand ce serait des pensées

ou des soupçons contre lui. Plus le directeur



DES AMES INTÉRIEURES. 171

avance l'œuvre de Dieu , plus l'âme est tentée

à son sujet par l'instigation du diable , qui

essayera toute manière de lui ôter la confiance .

Mais il faut résister à ses suggestions , et se

faire une loi de tout dire , de commencer même

parce ce qu'on aurait le plus envie de taire.

La quatrième règle est une obéissance sans

bornes pour toutes les choses qui nous coûtent

le plus , qui répugnent le plus à nos incli-

nations et à nos idées , sans jamais nous per-

mettre aucune résistance formelle de volonté ,

ni même aucun jugement intérieur contraire à

celui du directeur. J'ai "parlé ailleurs de l'obéis-

sance. Je dis , de nouveau , qu'elle ne saurait

aller trop loin , non plus que l'ouverture et la

confiance .

La cinquième règle est , dans l'usage du

directeur , de s'élever au-dessus de l'homme ,

de ne considérer que Dieu en lui , de ne

s'attacher à lui qu'en vue de Dieu , et d'être

toujours disposé à le sacrifier , si Dieu l'exige ,

et à dire comme Job : Dieu me l'a donné ,

Dieu me l'a ôté ; que le nom du Seigneur

soit béni. Il faut être persuadé que , comme

Dieu nous l'a donné pour notre bien , s'il

nous l'ôte , ce sera pour notre plus grand bien ,

et que , quand il nous retirera tous les secours

humains , sa bonté y suppléera abondamment

par elle-même.



172 MANUEL

Deuxième Partie,

De l'esprit de Foi .

Le juste vit de la foi , dit saint Paul après

le prophète Habacuc. Cette foi , qui est la vie

du juste , n'est pas la foi commune à tous les

chrétiens , par laquelle on croit les dogmes que

Dieu a révélés à son Eglise ; mais une foi par-

ticulière et personnelle , qui a pour objet la

Providence surnaturelle de Dieu dans la conduite

des âmes qui lui sont abandonnées .

Pour bien entendre ceci , il faut savoir que ,

quand une âme s'est donnée à Dieu , il lui

inspire d'abord la plus grande confiance en lui ,

la plus grande foi à ses paroles et à ses pro-

messes , le plus grand abandon à sa conduite ;

ensuite il se plaît à exercer cette confiance par

toutes sortes de voies , à agir d'une manière

contraire en apparence à ce qu'il dit et promet ,

à abandonner en quelque sorte ceux qui s'aban-

donnent à lui ; à les mettre dans un état d'obs-

curité , de nudité , de renversement si étrange ,

qu'ils ne savent plus où ils en sont , et qu'ils

croient , pour ainsi dire , que Dieu a juré leur

perte. Cependant ces âmes persévèrent dans le

service de Dieu; elles ne se relâchent en rien ,



DES AMES INTÉRIEURES . 173

elles sacrifient successivement leurs plus chers

intérêts , elles espèrent dans l'intimité de leur

comme dit
cœur , même ,contre l'espérance

saint Paul , c'est-à-dire contre toute raison d'es-

pérer; et par là elles glorifient extrêmement

Dieu , et amassent un trésor inestimable de mérites .

Toute l'Histoire sainte , tant de l'ancien que

du nouveau Testament , est pleine d'exemples de

cette conduite de Dieu ; avec cette différence

que dans l'ancienne loi l'objet des promesses

divines était temporel et figuratif , au lieu que

dans la loi nouvelle les promesses divines ont

un objet spirituel , et tout dirigé vers le salut

et la perfection des âmes. Je ne citerai qu'un

seul trait , celui du patriarche Joseph. Dieu lui

montre en songe , dans sa jeunesse , sa grandeur

future , et les hommages que devaient lui rendre

son père et ses frères . Mais par quelle voie

parvint-il à cette grandeur ? Par une voie tout

opposée en apparence , et qui semblait devoir

aboutir à sa perte. Ses frères envieux délibèrent

de le tuer , ils le jettent dans une citerne sèche

pour l'y laisser mourir de faim; ils l'en retirent

et le vendent à des Ismaélites . Devenu esclave

en Egypte , il est calomnié par sa maîtresse , et

mis en prison. Il est délaissé par celui dont

il avait prédit la délivrance. Enfin , Dieu envoie

à Pharaon deux songes , dont Joseph donne

l'explication , et tout à coup il est promu à la



174 MANUEL

première dignité de l'Egypte. Ses frères trem-

blent devant lui et l'adorent sans le reconnaître ;

il les nourrit , eux et son père ; il devient leur

sauveur , et leur procure un établissement en

Egypte. Voyez par quels renversements il par-

vient au comble des honneurs : pendant une

assez longue suite d'années il n'échappe d'un

danger que pour tomber dans un plus grand ;

et , lorsqu'il se croit oublié sans ressource au

fond d'un cachot, Dieu l'en retire pour l'élever

au comble des honneurs. Qu'est-ce qui le sou-

tint durant cette chaîne d'adversités ? L'esprit

de foi : il ne perdit jamais la confiance en Dieu ;

il espéra toujours que Dieu accomplirait ce qu'il

lui avait promis .

Il en est ainsi , dans la loi de grâce , des

âmes que Dieu appelle à une haute perfection .

Il commence pour l'ordinaire par leur dévoiler ses

desseins sur elles; il les comble d'abord de dons

et de faveurs ; et , lorsqu'elles se croient le plus

avant dans ses bonnes grâces , peu à peu il

s'éloigne , il retire tous ses dons , il les pré-

cipite d'abîme en abime ; et , quand il les amène

à une perte totale , à un sacrifice absolu d'elles-

mêmes , il les ressuscite ; et , avec la vie nou-

velle qu'il leur communique, il leur donne une

assurance et un avant-goût de l'immortalité bien-

heureuse. Cet état , qui est un assemblage de

toutes sortes de croix , de souffrances corpo



DES AMES INTÉRIEURES . 175

relles , de peines intérieures , de délaissements ,

d'humiliations , de calomnies , de persécutions

dure des quinze et vingt ans , et quelquefois davan-

tage , selon les desseins de Dieu , et la fidélité ,

la générosité plus ou moins grandes des âmes .

Qu'est-ce qui les soutient dans un état si long

et si pénible ? L'esprit de foi , la confiance en

Dieu : elles se sont abandonnées à lui , elles ne se

reprennent jamais , et ne se retirent point de sa

conduite , quoi qu'il puisse leur en coûter. Dus-

sent-elles se perdre , elles se perdront plutôt que

de manquer le moins du monde à ce qu'elles

doivent à Dieu . Elles ne voient rien , elles ne

sentent rien , elles ne goûtent rien. Si elles prient ,

il leur paraît que leurs prières sont rejetées ; si

elles communient , elles croient faire autant de

sacriléges ; elles ne sentent plus aucune confiance

dans leur directeur , elles pensent qu'il les égare ;

et cependant elles continuent de prier , de com-

munier , d'obéir. Nulle ressource au dedans , nul

témoignage de la conscience , elles se voient toutes

investies de péchés ; le glaive de la justice de

Dieu est comme suspendu sur leurs têtes ; il

leur semble à chaque moment qu'elle va les

abîmer et les précipiter dans l'enfer. Au dehors ,

nulle consolation , nul soutien de la part des

hommes ; au contraire , on les censure , on les

condamne , on les accable de calomnies et de

persécutions .



176 MANUEL

Au milieu de tout cela , affermies par l'esprit

de foi , elles demeurent inébranlables ; elles vivent ,

mais d'une vie dont le principe leur est inconnu ;

elles conservent une paix inaltérable , mais qu'elles

ne sentent point , sinon par petits intervalles , et

sur laquelle elles ne réfléchissent point , parce

que Dieu ne leur permet pas de se regarder ,

ni de faire attention à ce qui se passe en elles .

Elles vivent ainsi , suspendues , pour ainsi dire ,

entre le ciel et la terre , n'ayant sur la terre

rien qui les attache , et ne recevant du ciel

rien qui les console. Mais parfaitement abandon-

nées au bon plaisir de Dieu , elles attendent en

paix ce qu'il lui plaira ordonner de leur sort.

Quel prodige de foi , de confiance et d'aban-

don! l'âme en qui habite cette foi , l'âme qui

vit de cette foi , n'en sait rien; et il est essentiel

qu'elle l'ignore , sans quoi son abandon ne serait

pas parfait . Voilà sans contredit l'état le plus

glorieux à Dieu , et qui est tel , qu'une seule

âme de cette sorte le glorifie plus que toutes

les autres âmes qui sont saintes de la sainteté

commune.

Aussi le démon , l'ennemi de la gloire de Dieu ,

n'a-t-il rien oublié pour décrier cet état ; il en

est le plus ardent et le plus terrible persécuteur .

Il suscite contre lui des hommes ou ignorants ,

ou de mauvaise foi , ou d'un esprit superbe ,

ou prévenus de leur fausse science , qui le repré-



DES AMES INTÉRIEURES . 177

sentent sous les plus affreuses couleurs , qui le

confondent avec le quiétisme, qui lui donnent

les noms odieux d'hypocrisie , d'indifférence cri-

minelle pour le salut , de libertinage raffiné ; ou

du moins qui le traitent de folie et d'extrava-

gance d'un cerveau échauffé. Telle est la peinture

qu'ils en font aux bonnes âmes pour les en dé-

tourner , aussi bien que de l'oraison qui en est

la porte ; ils leur inspirent de l'éloignement et

de l'horreur pour les personnes qui sont dans

cet état , pour les livres spirituels qui en traitent ,

pour les directeurs qui sont propres à y conduire .

Dieu permet que ceux même qui sont à la tête

de son Eglise se préviennent , et que sur de

faux rapports , sans se donner le temps d'exa-

miner les choses , ils condamnent sans le savoir

les personnes les plus saintes , et les œuvres de

Dieu les plus merveilleuses . Dieu le permet ainsi

pour mettre ses favoris aux dernières épreuves ,

pour confondre les vains efforts de ses ennemis ,

et pour en tirer sa plus grande gloire. Après

ce qui est arrivé à Jésus-Christ de la part de

la synagogue , il n'est plus rien en ce genre qui

doive surprendre. Et , après ce qui est arrivé à

la synagogue pour avoir condamné Jésus-Christ ,

il n'est rien à quoi ne doivent s'attendre ceux

qui le condamnent de nouveau dans la personne

de leurs serviteurs .

Au milieu de toutes les tempêtes que le démon

12



178 MANUEL

excite , conservons l'esprit de foi ; augmentons-

le en nous par les mêmes moyens qu'on emploie

pour le détruire. Celui que nous servons est le

Tout-Puissant , le vrai , le fidèle. Le ciel et la terre

passeront plutôt qu'on risque quelque chose à

s'abandonner à lui ; il éprouve notre amour , et

cela est juste : qu'est-ce qu'un amour qui n'est

pas éprouvé ? Il pousse les épreuves à toute

extrémité , parce qu'il est Dieu , et qu'il n'est

point d'amour si extrême qu'il ne mérite.

Heureuse mille fois l'âme que Dieu exerce

ainsi , et qu'il met à même de lui témoigner

le plus grand amour qu'il puisse attendre de sa

créature ! N'est-il pas juste qu'il y ait pour

Dieu un genre d'amour qui aille plus loin que

les excès de la passion la plus violente? La plus

grande faveur qu'il puisse faire ici-bas à une âme ,

est de lui inspirer le désir efficace de l'aimer

de la sorte. Cet amour , plus fort que la mort ,

plus dur que l'enfer , est à lui-même son motif

et sa récompense ; il se nourrit de sa propre

flamme. Dieu l'allume , Dieu l'entretien , Dieu

le couronne après la consommation de la victime.

De l'amour du prochain .

vous ai

Je vous donne un précepte nouveau : de vous

aimer les uns les autres , comme

armés . (Jésus-Christ.)

je



DES AMES INTÉRIEURES . 179

Le précepte de l'amour du prochain apparte-

nant à la loi naturelle , et étant aussi ancien

que le monde, en quel sens Jésus-Christ l'ap-

pelle-t-il un précepte nouveau? En ce qu'il l'a

renouvelé de la manière la plus authentique ; en

ce que, non content de nous ordonner d'aimer

le prochain comme nous-mêmes , il veut que

nous l'aimions comme lui-même nous a aimés ;

en ce qu'il nous a donné sur la croix le plus

grand exemple de l'amour du prochain , qu'un

Dieu fait homme pût donner ; enfin, en ce qu'il

veut qu'à cette marque on reconnaisse ses vrais

disciples .

En prenant notre nature , Jésus-Christ est

devenu notre frère, et le chef du genre humain ;

il nous a tous élevés en lui à l'adoption divine :

en sorte que , dans le sens surnaturel, tous les

chrétiens ne composent qu'une seule famille ,

dont Dieu est le père , dont Jésus-Christ est le

premier-né ; nous partageons ses droits à l'hé-

ritage céleste ; nous participons aux mêmes grâces ,

aux mêmes sacrements ; nous mangeons tous à

la même table, nous vivons dumême pain; nous

sommes , en un mot, unis en Jésus-Christ et en

son Eglise d'une façon toute spéciale . Ainsi , outre

le rapport de proximité qui nous est commun

avec tous les hommes , il y a entre tous les enfants

de l'Eglise une liaison particulière , fondée sur

leur union avec Jésus-Christ , et cimentée de



180 MANUEL

son sang. C'est donc avec raison qu'il appelle

nouveau le commandement qu'il donne à ses

disciples de s'aimer mutuellement comme il les

a aimés .

,

Or , comment Jésus-Christ nous a-t-il aimés ?

Jusqu'à se faire victime de la justice divine

pour nos péchés , jusqu'à donner sa vie et son

ame pour nous racheter de la mort éternelle ; et

cela lorsque nous étions tous ses ennemis par

le péché originel , et quoiqu'il prévît que nous

devions presque tous abuser de ses grâces

loffenser grièvement , et nous faire même un

titre de ses bontés pour l'outrager avec plus

d'audace. Voilà ce que la conscience reproche

plus ou moins à chacun de nous ; et néanmoins

Jésus-Christ nous a aimés , il nous aime encore ,

et jusqu'à notre dernier soupir il sera toujours

disposé à nous appliquer les mérites de son

sang , et à nous réconcilier avec son Père par

sa médiation.

Comprenons-nous à présent quelle étendue ont

ces paroles : Aimez-vous les uns les autres ,

comme je vous ai aimés ?

Avons-nous une juste idée de nos obligations

à cet égard ? Je dois aimer mes frères comme

Jésus-Christ m'a aimé. Je dois partager avec

eux non-seulement mes biens temporels , mais

tous mes biens spirituels ; je dois prier pour

eux comme pour moi-même , avec le même



DES AMES INTÉRIEURES . 181

zèle pour leur salut que pour le mien , et le

procurer de tout mon pouvoir par mes prières

et mes bonnes œuvres , par mes discours , par

mes exemples. Je dois être prêt à tout sacri-

fier , et à m'immoler moi-même pour le salut

d'une âme. Je dois tout pardonner , tout oublier ,

tout souffrir de la part de mes frères , comme

Jésus -Christ a tout souffert de ma part et m'a

tout pardonné. Je dois , enfin , les aimer tous

du même amour dont Jésus-Christ m'aime. O

Dieu ! quelle charité régnerait parmi les chré-

tiens , si ce précepte était observé ! et , par

une suite nécessaire , quelle sainteté ! Car il

ne serait pas possible que les chrétiens s'ai-

massent de la sorte , sans tendre chacun selon

son état à la plus haute perfection , sans s'y

exciter , et s'en donner mutuellement l'exemple.

Tous les désordres , tous les scandales , toutes

les inimitiés , tous les péchés , en un mot , seraient

bannis du christianisme. Elle régnait autrefois

parmi les premiers fidèles , cette charité ; et

ce que les païens en voyaient , ce qu'ils en

pouvaient connaître , les ravissait d'admiration .

Voyez , disaient-ils , comme ils s'aiment ! Au-

jourd'hui , loin d'aspirer à la charité chrétienne ,

la plupart n'ont pas même pour le prochain

l'amour naturel que tout homme doit à un

autre homme ; et les grands préceptes de la

loi naturelle sont violés plus fréquemment peut



182 MANUEL

être , et d'une manière plus odieuse parmi

nous , que chez les sauvages et les idolâtres . D'où

vient cela ? C'est qu'on n'est plus chrétien que

de nom ; qu'on en a même abjuré la profession

extérieure et les devoirs essentiels , et que

dans le cœur on est plus méchant que les

païens . Ceci n'est point une exagération et

la chose doit être ainsi. Un mauvais chrétien

doit porter la corruption et la malice plus

loin qu'un païen , parce qu'en abusant des

lumières de la foi et des grâces surnaturelles

il se dispose à abuser plus criminellement des

lumières de la raison .

१

,

Gémissons sur ces affreux désordres , nous

que Dieu appelle spécialement à son amour et

à l'amour du prochain. Reconnaissons que

l'amour-propre , source de tout péché , est

l'ennemi de l'amour de Dieu et de l'amour

du prochain ; que , tant qu'il en restera en

nous quelque vestige , nous n'aimerons jamais

nos frères comme Jésus-Christ nous recom-

mande de les aimer. L'amour-propre nous con-

centre en nous-mêmes , et nous rend exclusifs ;

il nous fait regarder le prochain comme étranger ,

non-seulement à l'égard des choses temporelles ,

mais même à l'égard des spirituelles : en

sorte que l'esprit de propriété , l'intérêt per-

sonnel , la jalousie , l'envie se glissent dans

notre dévotion , et qu'il nous semble quelque



DES AMES INTÉRIEURES . 183

fois que le bien spirituel du prochain diminue

le nôtre .

De plus , ce même amour-propre nous occa-

sionne mille fautes contre la charité. Il nous

rend délicats , ombrageux , soupçonneux , rigides

et excessifs sur nos droits , aisés à offenser ; il

entretient dans nos cœurs une certaine mali-

gnité , une joie secrète des petites mortifications

qui arrivent au prochain ; du froid, de l'éloi-

gnement , de l'indifférence , de l'injustice dans

nos jugements ; de la critique , de la partialité

dans nos discours et nos procédés; de l'indis-

position , de la rancune , de l'aigreur contre

certaines personnes , et quantité d'imperfections

très-préjudiciables à la charité.

Je tiens pour impossible qu'une personne qui

n'est pas intérieure parvienne au parfait accom-

plissement du précepte de l'amour du prochain ,

parce que pour cela il faut tellement mourir à

son propre esprit et à sa propre volonté , qu'on

soit conduit en tout par l'esprit , et animé par

la charité de Jésus-Christ. D'ailleurs les occa-

sions de blesser cette charité , du moins légère-

ment , se présentent sans cesse ; l'amour-propre ,

pour peu qu'il en reste , agit continuellement

sur le cœur ; il séduit et corrompt notre juge-

ment , il altère nos affections , et cela d'une

manière imperceptible . Or , dans les personnes

qui ne sont pas intérieures , quelque pieuses ,



184 MANUEL

quelque saintes qu'on les suppose d'ailleurs , il

y a toujours un fond d'amour-propre qu'elles

ne connaissent pas , et qui les rend aveugles

et injustes à l'égard du prochain. J'ajoute qu'en

bien des rencontres les devoirs de la charité

sont si délicats et si subtils , que sans une

lumière surnaturelle on ne saurait les distinguer

clairement , et les apprécier au juste ; si difficiles

à remplir , qu'il est besoin pour cela d'une vertu

bien au-dessus du commun. Enfin , qu'ils exigent

quelquefois des sacrifices qu'on ne peut faire

qu'autant qu'on est dans la voie d'une mort

entière à soi-même.

Oui , l'amour du prochain , en un sens très-

véritable , est plus pénible à la nature que

l'amour de Dieu ; quoiqu'il soit vrai qu'on ne

peut séparer ces deux amours. Aussi le prochain

est- il l'objet de presque toutes les fautes que se

reprochent les personnes dévotes ; et combien en

commettent-elles qu'elles n'aperçoivent pas , dont

elles ne se doutent pas , et dont elles auraient

bien de la peine à convenir !

Heureuses donc les âmes qui ont embrassé

la vie intérieure , et qui se sont parfaitement

données à Dieu pour accomplir , sous la direc-

tion de sa grâce , les deux préceptes de l'amour

de Dieu et du prochain ! Elles ne sont point

exposées à se tromper , comme les autres , sur

la matière de la charité , où l'amour-propre



DES AMES INTÉRIEURES . 185

nous fait illusion , et où les plus habiles ont

souvent beaucoup de peine à prononcer. Elles

n'ont qu'à écouter Dieu au fond de leur cœur

avec droiture , le priant de les diriger dans

leurs démarches ; Dicu ne leur manquera jamais ,

si , comme je le suppose, elles sont toujours

résolues à sacrifier leurs plus chers intérêts à

ceux de la charité : il leur apprendra jusqu'où

elles doivent aller , et où elles peuvent s'arrêter.

Il leur dévoilera les dispositions les plus intimes

de leur cœur , et leur montrera tout ce qui

blesse en elles jusqu'à l'ombre de la charité.

Il ne souffrira jamais , sans le leur reprocher ,

qu'elles parlent , qu'elles agissent , qu'elles fassent

même un geste , un sourire avec réflexion et

malignité ; il arrêtera tous leurs jugements in-

térieurs , tous leurs soupçons , toutes leurs ima-

ginations ; il fera mourir toutes les incli-

nations et les aversions naturelles , toutes les

prétentions , les délicatesses , les sensibilités ; il

étouffera les ressentiments , les aigreurs , les joies

malignes .

,

Au même temps qu'il détruira tous les défauts

contraires à la charité , il établira dans leur

cœur les grands principes de l'amour du pro-

chain , tel qu'il a été en Jésus-Christ . Cet

Homme-Dieu s'exprimera lui-même en elles , et

Ics remplira de ses sentiments ,sent de sa géné-

rosité , de son zèle , de sa douceur , de sa ten



186 MANUEL

dresse , de sa miséricorde. Il aimera le prochain

en elles , parce qu'étant maître absolu de leur

cœur , il en règlera , il en produira même tous

les mouvements toutes les affections .1

Mais , pour en venir là , il est visible qu'il

faut se renoncer continuellement soi-même , se

tenir toujours dans la dépendance de la grâce ,

toujours uni à Dieu par l'oraison , toujours

attentif et fidèle à ses inspirations . L'observation

exacte des deux grands préceptes de la loi évan-

gélique mérite bien sans doute qu'on s'as-

sujettisse pour elle à tout ce que la vie in-

térieure peut avoir de gênant et de pénible pour

la nature.

Du monde.

Qu'est-ce que le monde ? et que doit-il être

à un chrétien ? Deux questions bien intéressantes

pour quiconque veut être tout à fait à Dieu ,

et mettre son salut en sûreté.

Qu'est-ce que le monde ? C'est l'ennemi de

Jésus- Christ , c'est l'ennemi de l'Évangile. C'est

cet assemblage de personnes qui , attachées aux

choses sensibles et y mettant leur bonheur

ont en horreur la pauvreté , les souffrances ,

les humiliations , et les regardent comme les

1



DES AMES INTÉRIEURES . 187

véritables maux qu'il faut fuir , et dont il faut

se garantir à quelque prix que ce soit; qui

font au contraire le plus grand cas des richesses ,

des plaisirs , des honneurs ; qui les tiennent

pour les véritables biens ; qui les désirent , qui

les poursuivent avec une ardeur extrême , sans

aucun choix dans les moyens ; qui se les dis-

putent, se les envient , se les arrachent les une

aux autres ; qui ne se considèrent ou ne se

méprisent mutuellement qu'autant qu'elles en ont ;

qui fondent , en un mot, sur l'acquisition et la

jouissance de ces biens tous leurs principes ,

toute leur morale , tout le plan de leur conduite.

L'esprit du monde est donc évidemment opposé

à l'esprit de Jésus-Christ et de l'Évangile. Jésus-

Christ et le monde se condamnent , se réprouvent

réciproquement. Jésus-Christ , dans sa prière

pour ses élus , déclare qu'il ne prie pas pour

le monde ; il annonce à ses Apôtres et , dans

leur personne , à tous les chrétiens , que le monde

les haïra , les persécutera , comme il l'a haï et

persécuté lui-même. Il veut qu'à leur tour ils

fassent une guerre continuelle au monde.

Dans les premiers, siècles de l'Église , où

presque tous les chrétiens étaient des Saints ,

et le reste des hommes plongé dans l'idolâtrie

il était aisé de faire le discernement du monde ,

et de connaître ceux qu'on pouvait fréquenter ,

et ceux qu'on devait éviter. Le monde , ouver-

9.



188 MANUEL

tement déchaîné alors contre Jésus-Christ , se

distinguait à des marques non équivoques. Depuis

que des nations entières ont embrassé l'Évangile ,

et que le relâchement s'est introduit parmi les

chrétiens , il s'est formé peu à peu au milieu

d'eux un monde où règnent tous les vices de

l'idolatrie , un monde avide d'honneurs de

plaisirs et de richesses ; un monde dont les

maximes combattent directement les maximes

de Jésus -Christ. Mais , comme ce monde pro-

fesse extérieurement le christianisme , le discer-

nement en est devenu plus difficile. Le com-

merce en est devenu aussi plus dangereux ,

parce qu'il déguise sa mauvaise doctrine avec

plus d'adresse , qu'il la sème avec plus de mé-

nagement , qu'il met en usage toute sa subtilité

pour la concilier avec la doctrine chrétienne

et que , dans ce dessein , il affaiblit , il adoucit

tant qu'il peut la sainte rigueur de l'Évangile ;

et , d'un autre côté , il cache avec soin tout le

venin de sa morale. De là un danger de sé-

duction d'autant plus grand qu'on ne l'aperçoit

pas , et qu'on n'est pas en garde contre lui ;

de là un certain esprit de composition et d'ac-

commodement , par lequel on tâche d'accorder

la sévérité chrétienne avec les maximes du siècle

sur l'ambition , sur la cupidité, sur la jouis-

sance des plaisirs : accord impossible , tempé-

raments qui aboutissent à flatter la nature , à

,



DES AMES INTÉRIEURES . 189

altérer la sainteté chrétienne , et à former de

fausses consciences . On ne saurait croire jusqu'où

va ce désordre , même parmi les personnes

qui se piquent de piété et de dévotion : dé-

sordre , en un sens , plus difficile à corriger que

celui qui résulte d'une conduite ouvertement

mondaine et criminelle , parce qu'on n'en veut

pas convenir , et qu'on se fait illusion sur ce

point.

Si l'on veut vivre ici-bas sans participer à

la corruption du siècle , il n'y a qu'un parti

à prendre , qui est de rompre absolument avec

le monde par le cœur , et d'entrer dans les

sentiments de saint Paul , qui disait : Le monde

est crucifié pour moi , et je suis crucifié pour

le monde. Oh ! les belles paroles ! et que le

sens qu'elles renferment est profond ! La croix

était autrefois le supplice le plus infâme , le

supplice des esclaves. Lors donc que l'Apôtre

dit que le monde est crucifié pour lui , c'est

comme s'il disait : J'ai pour le monde le même

mépris , la même aversion , la même horreur que

pour un vil esclave mis en croix pour ses crimes :

je ne puis en soutenir la vue , il est pour

moi un objet de malédiction , avec lequel toute

liaison , tout commerce , tout rapport m'est

interdit.

Il n'y a rien d'outré , rien que de juste et

de légitime dans ce sentiment de saint Paul ,



190 MANUEL

qui doit être celui de tout chrétien ; et la

raison en est évidente : le monde a crucifié

Jésus-Christ , après l'avoir calomnié , insulté ,

outragé ; il le crucifie encore tous les jours ;

il est donc juste que le monde à son tour

soit crucifié pour le disciple de Jésus-Christ ;

il est juste que le disciple ait en horreur

l'ennemi capital de son maître , de son Sau-

veur de son Dieu. Aussi le renoncement au

monde est-il une des promesses les plus solen-

nelles du baptême , une condition essentielle

sans laquelle l'Église ne nous eût pas admis

parmi ses enfants. Pense-t-on à cette promesse ?

Pense-t-on aux obligations qu'elle renferme ? Exa-

mine-t-on jusqu'où doit aller ce renoncement ?

Le renoncement du chrétien à l'égard du monde

doit aller aussi loin que le renoncement du

monde à l'égard de Jésus-Christ. Cette règle

est claire , et l'on ne saurait se tromper à

cette mesure. Il n'y a plus qu'à en faire l'appli-

cation , et à la faire dans toute son étendue .

Le monde a son évangile ; il n'y a qu'à le

prendre d'une main , et l'Évangile de Jésus-

Christ de l'autre; il n'y a qu'à comparer sur

les mêmes objets leur doctrine et leurs exemples ;

il n'y a qu'à opposer Jésus-Christ en croix ,

dans la souffrance , dans l'opprobre , dans la

nudité , au monde entouré et enivré d'honneurs ,

de richesses et de plaisirs , et se dire à soi-

:



DES AMES INTÉRIEURES . 191

même : A qui suis-je? A qui veux-je être ?

Voilà deux ennemis irréconciliables qui se font

la plus cruelle guerre. Pour qui veux-je me

déclarer ? Il m'est impossible d'être neutre , ou

de prendre parti pour tous les deux. Si je

choisis Jésus-Christ et sa croix , le monde me

réprouve. Si je m'attache au monde et à ses

pompes , Jésus-Christ me rejette et me con-

damne : y a-t-il à balancer ? Est-on chrétien

si l'on hésite un instant ? Mais si l'on s'est

rangé une fois sous l'étendard de la croix ,

n'est-il pas évident que le monde devient dès

ce moment un ennemi avec lequel il ne faut

plus faire ni paix ni trève? Que cela va loin ,

encore une foisfois ! et que les chrétiens seraient

saints , s'ils étaient bien pénétrés de la grandeur

de leurs engagements !

Il ne suffit pas que le monde soit crucifié

pour nous , il faut consentir encore à être

nous-mêmes crucifiés pour le monde ; c'est-

à-dire que le monde nous crucifie comme il a

crucifié Jésus-Christ , qu'il nous fasse la même

guerre qu'il a faite à Jésus-Christ , qu'il nous

poursuive , qu'il nous calomnie , qu'il nous

outrage avec la même fureur ; qu'il nous ravisse

enfin les biens , l'honneur , la vie même. Ft

non-seulement il faut consentir à tous ces sacri-

fices plutôt que de renoncer à la sainteté chré-

tienne , mais il faut s'en faire un sujet de



192 MANUEL

joie et de triomphe. Il faut que le disciple se

glorifie d'être traité comme son maître : S'ils

m'ont persécuté , disait Jésus-Christ à ses Apôtres ,

ils vous persécuteront aussi . La chose est im-

manquable. Le monde ne serait pas ce qu'il

est , ou les chrétiens ne seraient pas ce qu'ils

doivent être , s'ils échappaient à la persécution

du monde.

Nous cherchons souvent à nous rassurer sur

notre état ; nous voudrions savoir si nous

sommes agréables à Dieu , si Jésus-Christ nous

reconnaît pour les siens. Voici un moyen bien

propre à nous éclairer , et à fixer toutes nos

inquiétudes : voyons si le monde nous estime ,

nous considère ; s'il parle bien de nous , s'il

nous recherche . Si cela est , nous ne sommes

point à Jésus-Christ. Au contraire , s'il nous

censure , s'il nous raille , s'il nous calomnie ,

s'il nous fuit , s'il nous méprise et nous

hait , oh ! le grand motif de consolation ! oh ! la

grande raison de croire que nous appartenons

à Jésus-Christ !

Voyons donc une bonne fois devant Dieu ce

que le monde est par rapport à nous , et ce

que nous sommes par rapport au monde. Son-

dons nos dispositions intérieures , étudions les

sentiments les plus profonds de notre cœur :

nous y trouverons sûrement de quoi nous hu-

milier et nous confondre ; nous trouverons que



DES AMES INTÉRIEURES . 193

les maximes du monde ont laissé de profondes

traces dans notre esprit , et qu'en bien des

rencontres délicates nos jugements se rapprochent

encore des siens ; nous trouverons que nous

sommes jaloux de son estime , et que nous

redoutons ses mépris ; que nous sommes bien

aises de cultiver et d'entretenir certaines liai-

sons , et que nous verrions avec peine qu'on

se retirât de nous ; que nous avons , en plu-

sieurs occasions , des ménagements , des égards ,

des respects humains qui nous gênent , nous

resserrent et nous tiennent dans une espèce de

contrainte et de dissimulation. Nous trouverons ,

en un mot, que nous ne sommes pas assez dé-

clarés pour Jésus-Christ et contre le monde.

Mais ne nous décourageons pas : triompher

pleinement du monde , le braver , le mépriser ,

trouver bon qu'à son tour il nous brave et

nous méprise , n'est pas l'ouvrage d'unmoment.

Exerçons-nous dans les petites occasions qui se

présentent : si Dieu nous aime , il ne nous

en laissera jamais manquer ; et , par les petites

victoires , préparons-nous aux grands combats .

Rappelons-nous au besoin ces paroles de Jésus-

Christ : Ayez confiance , j'ai vaincu le monde.

Prions-le qu'il nous aide à le vaincre , ou plutôt

qu'il le vainque lui-même en nous , et qu'il

détruise dans notre cœur le règne du monde ,

pour y établir le sien.

13



194 MANUEL

Dignité de l'homme.

La dignité de l'homme est toute comprise dans

cette maxime : Tout ce qui n'est pas Dieu est

indigne de l'homme. Il ne faudrait que cette

maxime bien approfondie pour retirer du vice

les pécheurs , et pour élever les bons à la plus

haute perfection. Nous croyons que pour con-

vertir les âmes , ou pour les porter à la plus

sublime vertu , il est besoin d'une multitude

de considérations : il n'en faut qu'une seule ,

pourvu qu'on la médite , qu'on s'en pénètre ,

qu'on l'applique à sa conduite , et qu'on la suive

en pratique jusque dans les dernières consé-

quences. Telle est la maxime que je propose

ici. Convainquons-nous de sa vérité , et prenons

ensuite le parti de la pratiquer avec la plus

grande fidélité.

Tout ce qui n'est pas Dieu est indigne de

l'homme , indigne d'occuper son esprit , indigne

d'occuper son cœur , indigne d'être le motif ou

l'objet principal de ses actions. Pouvons-nous en

douter , pour peu que nous réfléchissions sur ce

que nous sommes , sur l'intention que Dieu a

eue en nous créant et en nous rachetant , sur

ce que les autres créatures , soit qu'elles nous



DES AMES INTÉRIEURES . 195

soient supérieures , égales ou inférieures , sont

par rapport à nous ? Pouvons-nous en douter

si nous considérons que notre esprit est fait

pour connaître Dieu , notre cœur , pour l'aimer ;

que notre destination est de le posséder éternel-

lement , et que la vie présente ne nous est

donnée que pour mériter ce bonheur? Pouvons-

nous en douter si nous jetons les yeux sur les

biens d'ici-bas , et si nous les comparons avec

la nature de notre âme , la grandeur de ses

idées et l'immensité de ses désirs ? Ces biens

sont ou corporels , et n'ont par conséquent au-

cune proportion avec une substance spirituelle ,

ou fondés uniquement sur l'opinion des hommes ,

et par conséquent ils sont faux et illusoires. Ils sont

d'ailleurs bornés en eux-mêmes , fragiles , passa-

gers , périssables. Pouvons-nous en douter si nous

consultons notre cœur, et si nous faisons atten-

tion que , tant qu'il se fixe aux objets créés , il

n'est heureux qu'en espérance , en idée , et

jamais en réalité ; toujours avide, toujours in-

quiet , toujours tourmenté par la crainte ou par

le désir : au lieu qu'il commence à être en repos

et en paix du moment qu'il s'est donné àDieu ,

et qu'il sent que nul homme , nul événement

ne peut lui ravir sa paix , à moins que lui-même

n'y consente?

Si toutes ces raisons concourent à nous prouver

la vérité de cette maxime , il n'est plus question



196 MANUEL

que d'en faire la règle de notre vie , et d'en tirer

toutes les conséquences. Car , de la croire vraie

et de n'en faire aucun usage dans sa conduite ,

de la violer même en toute rencontre , c'est

agir en insensé , c'est prononcer sa propre con-

damnation .

Tout ce qui n'est pas Dieu est indigne de

moi , dois-je me dire à moi-même : je ne dois

donc accorder mon estime , je ne dois donc

attacher mon affection à rien de ce qui passe

avec le temps , c'est-à-dire à aucune chose créée

sans exception ; première conséquence qui doit

régler mon esprit et mon cœur dans l'usage des

choses de la vie. Toutes ces choses sont passa-

gères , elles se dissipent comme l'ombre ; et il

n'y a que ce qui est éternel qui soit digne de

moi. Dieu m'a assujetti à user de ces choses pour

un temps , mais il ne veut pas que j'en fasse

cas; il ne veut pas que j'y mette mon bon-

heur : il en a fait un moyen d'épreuve pour

juger de mon amour et de ma fidélité; il me

punira ou me récompensera suivant l'usage que

j'en aurai fait.

Que dois-je donc penser de toutes les choses

dont les hommes s'enorgueillissent , et pour les-

quelles ils se passionnent ? Quel jugement dois-je

porter de l'avantage de la naissance , du rang

que j'occupe dans le monde, de la considération

dont j'y jouis , des honneurs qu'on m'y rend?



DES AMES INTÉRIEURES . 197

Tout cela est-il digne de moi ? Tout cela mé-

rite-t-il de ma part la moindre attention , le

moindre regard ? Ai-je raison , pour ce sujet ,

de me préférer à quelque autre homme que

se soit?

Quel jugement dois-je porter des avantages

de l'esprit et de ceux du corps ? Qu'est-ce en-

core que toutes ces misères dont on tire tant

de vanité? Que m'importe d'avoir un peu plus

ou un peu moins d'esprit , un peu plus ou un

peu moins de talents ou de connaissances , un

peu plus ou un peu moins de beauté? Tout

cela me relève-t-il aux yeux de Dieu? Tout

cela doit-il me relever à mes propres yeux?

Dois-je m'affliger si j'en suis mal partagé ? Si

j'ai quelque supériorité sur les autres , dois-je

m'en estimer davantage? Que ces avantages na-

turels sont au-dessous de moi , et que je me

rends petit quand je m'en fais un titre pour

m'exhausser!

Et les biens de la fortune , qui me procurent

les plaisirs et les commodités de la vie , sont-ils

dignes de moi ? Tout ce qui va en ce genre

au delà du nécessaire mérite-t-il mes désirs , mes

empressements? Les richesses , après tout , n'ont

pour objet que le corps et le bien-être du corps :

n'est-ce pas me ravaler jusqu'à la condition des

animaux , que de faire de mon corps mon dieu ,

mon idole , et de donner tous mes soins à



198 MANUEL

une masse de chair qui sert de cachot à mon

âme?

Mais la santé , mais la vie elle-même , envi-

sagée par rapport au temps , est-ce un bien digne

de moi ? Et dois-je si fort m'inquiéter pour la

conserver ? Dois-je avoir tant d'appréhension de

la perdre ? Si cette vie ne se rapporte point à

Dieu , si elle n'est pas employée tout entière à

son service , est-ce un bien? n'est-ce pas plutôt

un mal? et un grand mal pour moi , puisque

les années ne font que multiplier mes peines et

mes péchés .

L'honneur du moins , la réputation , l'estime

des hommes ne sont-ils pas un bien qui mérite

nos empressements? Ne doit-on pas craindre

tout ce qui peu nous faire perdre cette estime ,.

et rechercher tout ce qui peut nous la procurer ?

Je conviens qu'il faut vivre d'une manière qui

ne donne aucune prise à la médisance , mais

en vue de Dieu , et non pas en vue des hommes .

Si la conscience ne nous reproche rien , pour-

quoi nous alarmer , nous chagriner , nous tour-

menter des faux jugements et des vains discours

des hommes? Leurs jugements et leurs discours

sont-ils la règle du vrai? Est-ce là-dessus que

Dieu nous jugera ? Et , si j'ai pour moi Dieu et

ma conscience , quel autre suffrage ai-je à désirer?

Mais je passe pour ce que je ne suis pas; je ne

puis me montrer nulle part ; on répand , on



DES AMES INTÉRIEURES . 199

publie de moi des choses qui me couvrent de

honte , de mépris ou de ridicule. A parler hu-

mainement , c'est un mal sans doute , et même

le plus grand mal de la vie. Mais est-ce un

mal dans les idées de la religion? Est-ce un mal

dans les vues de Dieu , si vous lui faites le

sacrifice de votre réputation ? N'est-ce pas un bien

et un très-grand bien, si votre vertu , votre piété

sont l'occasion des censures , des mépris et des

railleries du monde? Quand les choses iraient

jusqu'à la persécution , jusqu'à la mort et aux

supplices les plus infâmes , Jésus-Christ , la vérité

éternelle , prononce que vous êtes bien heureux ;

et il a choisi pour lui-même ce genre de bon-

heur.

Si Dieu seul est digne de moi , ce que Dieu

aime et estime est uniquement ce qui mérite

mon estime et mon amour. Or , qu'est-ce que

Dieu estime ? Précisément tout ce que le monde

méprise ; et , réciproquement , tout ce qui est

grand , élevé , honorable aux yeux des hommes ,

est en abomination devant Dieu ; ce sont les

propres paroles de l'Évangile. La raison de cette

différence est que Dieu envisage les choses par

rapport à lui , à sa gloire et à ses desseins

éternels sur nous ; au lieu que les hommes les

regardent par rapport à eux et à la vie présente.

Laquelle de ces deux règles dois-je suivre dans

mes jugements? Qu'est-ce que Dieu aime? Pré-



200 MANUEL

,

cisément tout ce que le monde abhorre. Dieu

aime la pauvreté , les croix , les humiliations ,

les souffrances tout ce qui nous détache des

biens présents , et porte nos pensées et nos

désirs vers les biens à venir. Le monde , au

contraire , aime tout ce qui l'attache à la terre ,

tout ce qui lui fait perdre la vue et le désir

du ciel. Qui des deux juge mieux de la grandeur

et de la dignité de l'homme? qui juge mieux

de son bonheur et de ce qui en doit être

l'objet ?

१

Que faut- il donc pour faire de nous des Saints ?

Une seule chose : appliquer continuellement à

notre conduite et à nos actions cette maxime :

Tout ce qui n'est pas Dieu tout ce qui n'est

pas infini , éternel , immense comme lui , n'est

pas digne de moi. Je suis fait pour Dieu seul.

Je ne dois aimer , estimer , rechercher que се

qui m'approche de Dieu , ce qui m'en procure

ici-bas la jouissance par la foi , et ce qui m'en

assurera un jour la possession éternelle. Je dois

mépriser , haïr , éviter tout ce qui m'éloigne de

lui , tout ce qui le chasse de mon âme , tout

ce qui m'expose à le perdre éternellement. Et

où trouverai-je le juste et l'infaillible discerne-

ment de ces objets ? Dans l'Évangile , dans la

doctrine et les exemples de Jésus-Christ. Dieu

s'est fait homme , il a conversé parmi les hommes,

pour nous apprendre quelle est notre dignité ,



DES AMES INTÉRIEURES . 201

notre véritable grandeur. Ce n'est que dans

l'Évangile que l'homme est grand , parce qu'on

y voit son rapport intime avec Dieu. Partout

ailleurs , même dans les écrits des plus sublimes

philosophes , il est petit , parce qu'on n'y voit

pas que Dieu seul est son objet , son centre et

sa fin.

O mon Dieu! pénétrez-moi de cette vérité

qui fait de moi un être si noble et si élevé à

vos yeux , pénétrez-moi de l'idée de ma dignité.

Ne souffrez pas que je me rabaisse et me ravale

à rien de ce qui est moindre que vous. Soyez

désormais le seul objet de mes pensées et de

mes affections ; que je rapporte tout à vous ;

que les leçons , que les exemples de Jésus-Christ

soient l'unique règle de ma conduite , et que je

foule aux pieds toutes les créatures , mon orgueil

et mon amour-propre , pour m'élever par la mort

à toutes choses et à moi-même , jusqu'à vous

qui êtes mon principe et ma fin , et l'unique

source de mon bonheur . Ainsi soit-il .

Du cœur humain.

Le cœur humain est impénétrable :

qui le connaîtra ? JÉRÉMIE.

Par le cœur humain il faut entendre ce fonds

de malignité , de perversité , d'amour-propre qui



202 MANUEL

est en nous , et qui répand son venin sur toutes

nos actions , même les meilleures ; car , il n'est

presque pas une action que l'amour-propre ne

souille , et dont il ne diminue la bonté.

Y

Ce fonds pervers et corrompu est une suite

du péché originel , qui a faussé la droiture pri-

mitive de notre cœur , et qui a concentré en

nous-mêmes nos affections , dont la tendance

naturelle devait être vers Dieu . Si nous

prenons garde , nous aimons tout par rapport à

nous , nous jugeons de tout selon notre propre

esprit , et relativement à nos intérêts ; au lieu

que l'ordre demande que nous aimions tout , et

que nous nous aimions nous-mêmes par rapport

à Dieu , et que nous jugions de tout selon l'esprit

de Dieu , et conformément aux intérêts de Dieu .

Ce renversement de l'ordre est la source de nos

vices , soit ceux de l'esprit , soit ceux du cœur ;

il est le principe de nos péchés et la cause

unique de notre perte éternelle.

Pour peu qu'on étudie les enfants , on voit

en eux les premières semences de ce désordre ,

et le germe de toutes les passions . Ce germe

se développe de jour en jour , et il a déjà fait

bien du progrès avant que la raison et la re-

ligion puissent y apporter du remède. Ce qu'il

y a de plus fâcheux , c'est que le propre de ce

désordre est de nous aveugler sur nous-mêmes ;

nous voyons très-bien les défauts des autres ,



DES AMES INTÉRIEURES . 203

mais nous ne voyons pas les nôtres ; nous nous

fâchons contre ceux qui nous les font apercevoir ,

nous n'en voulons pas convenir ; et la principale

peine que nous causent les fautes qui nous arri-

vent est un dépit secret de l'orgueil , irrité de

l'aveu qu'il est forcé de s'en faire à lui-même.

Toute notre application va à déguiser notre

propre cœur à nous-mêmes et aux autres . Nous

n'y réussissons pas toujours pour les autres qui

ont intérêt à nous connaître , mais nous n'y

réussissons que trop malheureusement pour nous-

mêmes ; et la connaissance de soi , qui de toutes

est la plus nécessaire et la plus rare , est celle

qu'on cherche le moins à se procurer. On vit

et l'on meurt sans s'être connu , sans avoir rien

fait pour se connaître , et presque toujours après

avoir travaillé toute sa vie à se rendre mécon-

naissable à soi-même. Quel mécompte lorsqu'il

faudra paraître devant le Dieu de vérité , et se

voir enfin tel que l'on est ! Il est trop tard

alors ; il n'y a plus de ressource. On se con-

naît , mais pour son malheur et son désespoir

éternels .

Il faut donc s'appliquer dès cette vie à se

bien connaître , à se rendre justice à soi-même ;

et , avant tout , il faut s'appliquer à se bien pé-

nétrer non-seulement de l'importance , mais de

la nécessité de cette connaissance , et en

même temps de son extrême difficulté. Mais ,



204 MANUEL

comment s'y prendre , puisque dès l'enfance nous

sommes plongés à cet égard dans de profondes

ténèbres qui n'ont fait qu'augmenter avec l'âge ?

Il faut recourir à celui qui seul nous connaît

parfaitement , qui sonde les plus secrets replis

de nos cœurs , qui a compté et suivi tous nos

pas. Il faut implorer la lumière de sa grâce ,

et , à la faveur de cette lumière , étudier sans cesse

toutes nos démarches et les motifs secrets qui

nous font agir , nos penchants , nos affections ,

nos passions , celles surtout qui sont les plus

délicates et les plus spirituelles. Il faut être

inexorable à se condamner en toutes les choses

où l'on se reconnaît coupable , et ne chercher

jamais à s'excuser à ses propres yeux ni à ceux

d'autrui .

Lorsqu'on est dans cette disposition de droi-

ture et de sincérité , lorsqu'on reconnaît hum-

blement devant Dieu son aveuglement sur soi-

même , il nous éclaire infailliblement ; et , si nous

savons bien user de ce premier rayon de lumière ,

chaque jour nous verrons de plus en plus clair

dans notre cœur ; nous démêlerons jusqu'à nos

défauts les plus imperceptibles ; les plus subtiles

ruses de l'amour-propre n'échapperont pas à notre

vue ; et , aidés du secours divin , nous poursui-

vrons sans relâche cet ennemi jusqu'à ce que

nous l'ayons enfin banni de notre cœur.

Au reste , Dieu , qui est infiniment sage , ne



DES AMES INTÉRIEURES . 205

nous donne que par degrés la connaissance de

nous-mêmes ; il ne nous montre pas à la fois

toutes nos misères : cette vue nous désespèrerait ,

et nous n'aurions pas la force de la porter ;

mais il nous découvre d'abord ce qu'il y a de

plus grossier , et à mesure que nous nous cor-

rigeons , il nous fait voir des défauts plus subtils

et plus délicats ; il en vient enfin jusqu'aux

moindres atomes. Cela dure toute la vie : trop

heureux encore si nous parvenons avant la mort

à la pleine connaissance et à l'entière guérison

de nos maux ! Cette grâce ne s'accorde qu'aux

âmes les plus saintes , les plus fidèles , les plus

généreuses à ne se rien pardonner .

Le point capital est donc de marcher toujours

à la faveur de la lumière divine ; d'être bien

convaincu que , pour peu qu'on s'en écarte , on

s'égarera ; de se défier de son propre esprit ,

de son propre jugement , de ses réflexions , et de

se conduire en tout par l'esprit de Dieu ; d'at-

tendre son jugement , et de tenir le nôtre suspendu

jusqu'à ce qu'il l'applique et le dirige. Oh ! que

cette pratique est rare , et qu'elle demande une

grande fidélité à mourir à soi-même ! Mais aussi

que d'erreurs on évite , que de fautes on s'é-

pargne , que de progrès on fait dans la per-

fection !

Que d'erreurs on évite ! Il est certain que

tous les jugements que nous portons de nous



206 MANUEL

mêmes sur les choses de Dieu sont souvent fautifs ;

que nous nous trompons en ce qui regarde la nature

de la sainteté et les moyens d'y parvenir ; que

nous sommes incapables de prononcer sur nos

actions , sur nos motifs , sur nos dispositions ,

ainsi que sur les actions et les dispositions du

prochain ; qu'en lui comme en nous , nous con-

damnons ou nous approuvons mal à propos , à

la légère et sans connaissance de cause. Et

comme nos jugements , par rapport à ces objets ,

sont les principes de notre conduite , dans quels

écarts ne se précipite-t-on pas , lorsqu'on prend

pour guide son propre esprit ! On se fait des

idées de sainteté à sa manière ; on s'en entête,

et l'on ne veut plus rien écouter. On se juge ,

on juge les autres selon ces idées , et l'on donne

dans des travers dont on est le seul à ne se

pas apercevoir.

Que de fautes on s'épargne ! Toutes nos fautes

viennent de ce qu'on quitte l'esprit de Dieu pour

suivre son propre esprit. On n'y prend pas

assez garde au commencement ; on ne se défie

pas assez de soi-même , on ne consulte pas tou-

jours Dieu avec humilité ; on s'appuie sur son

propre esprit , il prend insensiblement la place

de l'esprit de Dieu ; on ne s'en aperçoit pas :

on en vient jusqu'à se séduire et tomber dans

l'illusion ; on croit suivre la lumière divine , et

l'on suit son imagination , ses passions ; l'aveu-



DES AMES INTÉRIEURES . 207

,

glement augmente chaque jour : les plus sages

conseils ne sauraient nous ramener , on n'est plus

même en état de les entendre. Je ne crains pas

de le dire : avec les meilleures vues du monde

avec les intentions les plus droites , on se trouve

sans cesse exposé à commettre des fautes con-

sidérables , si l'on n'est véritablement intérieur ,

et toujours attentifàne point se laisser surprendre

par l'amour-propre.

Il n'y a qu'un seul moyen d'avancer : c'est

de ne jamais se conduire par soi-même , de

prendre toujours Dieu pour guide , de se renoncer

entout , demourir en tout au jugement propre , à la

volonté propre. Quelque chemin qu'on ait fait , du

momentqu'on se reprend , onrecule en arrière. Plus

on avance, plus la lumière divine devient néces-

saire , et si le plus grand Saint qui soit sur la terre

se croyait un seul instant en état de se guider

lui-même , à cet instant il serait dans le plus

grand danger de se perdre.

Puisqu'il nous est donc impossible de connaître

notre propre cœur; puisque l'amour-propre peut

toujours nous séduire et nous aveugler ; puisque

l'orgueil , principe de tout péché , est d'autant

plus à craindre que nous sommes plus avancés

dans les voies de Dieu , ne comptons jamais sur

nous-mêmes ; tenons-nous toujours sous la main

de Dieu ; prions-le de nous éclairer sans cesse .

La vraie connaissance de nous-mêmes consiste à



208 MANUEL

croire que , quelque élevés que nous soyons dans

la perfection , nous sommes toujours incapables

par nous-mêmes de bien penser , de bien juger ,

de bien agir ; et capables au contraire de tomber

dans les plus grands péchés et de nous perdre

sans ressource , si nous nous détournons de Dieu

le moins du monde. Quiconque se connaît de

la sorte et se conduit en conséquence , ne s'égarera

pas . Or, pour se connaître et se conduire ainsi ,

il faut être intérieur , adonné au recueillement ,

à l'oraison , à l'exercice de la présence de Dieu .

Des tentations.

Parce que vous étiez agréable à Dieu , il a

fallu que la tentation vous éprouvát.

(L'ange Raphaël à Tobie) .

Ceux qui s'adonnent à la vie spirituelle n'ont

pas de peine à se persuader qu'ils sont agréables

à Dieu , lorsqu'il leur fait sentir les douceurs

de sa présence et qu'il les comble de caresses ;

lorsqu'ils jouissent d'une paix que rien ne trouble ,

et qu'ils n'éprouvent rien de fâcheux ni de la

part du démon , ni de la part des hommes. Mais

quand Dieu leur retire ses consolations , quand

il permet que le démon les tente et que les hommes

mettent leur vertu à l'épreuve , si l'on venait leur

dire que cela est une marque certaine qu'ils



DES AMES INTÉRIEURES . 209

sont agréables à Dieu , il ne serait pas aisé de

le leur persuader ; au contraire , ils croient que

Dieu les a délaissés , qu'ils ne lui plaisent plus

comme autrefois , et ils cherchent avec inquiétude

dans leur conduite ce qui a pu donner à Dieu

sujet de les traiter avec tant de rigueur .

Cependant voici un Ange qui révèle à Tobie

que , parce qu'il était agréable à Dieu , il a été

nécessaire que la tentation l'éprouvat. Remar-

quons cette liaison : Dieu , le démon , les

hommes vous exercent. Quelle est la cause

et la cause nécessaire de ce traitement ? C'est

que vous étiez agréable à Dieu. Les tentations

sont donc la récompense de votre fidélité pré-

cédente ; et Dieu les veut ou les permet pour

nous rendre encore plus agréables à ses yeux ;

par conséquent , encore plus saints et plus

parfaits . Toutes les pages de l'ancien et du

nouveau Testament contiennent des preuves et

des exemples de cette vérité. Et c'est , sans

contredit , le plus puissant motif de consolation

que les serviteurs de Dieu puissent avoir dans

leurs peines .

Ainsi , quand ils commencent à se donner à

Dieu , la première chose à laquelle ils doivent

s'attendre infailliblementiblement , c'est que s'ils le

servent de tout cœur , s'ils sont fidèles à ses

grâces , s'ils ne négligent rien pour se rendre

agréables à ses yeux , il les éprouvera par diffé- .

14



210 MANUEL

,

rents genres d'affliction , il permettra au démon

de les tenter , il leur procurera des humiliations

et des persécutions ; et ils doivent s'y préparer

par l'abandon à la volonté de Dieu. Mais si

après plusieurs années passées dans son service ,

leur paix intérieure n'était traversée par aucune

espèce d'épreuve ; si le démon, si les hommes

les laissaient tranquilles ; ce seraient alors qu'ils

devraient se défier de leur vertu , et croire

qu'ils ne sont pas aussi agréables à Dieu qu'ils

le pensent.

Il est donc nécessaire que la tentation éprouve

les vrais serviteurs de Dieu. Qu'est-ce à dire

éprouver ? C'est-à-dire , premièrement , qu'elle..

mette au jour la vérité , la solidité de leur

vertu . Car qu'est-ce qu'une vertu qui n'a pas

été exercée ? C'est une vertu faible , une vertu

douteuse , sur laquelle on ne peut faire aucun

fond. En coûte-t-il beaucoup pour marcher ,

lorsque Dieu nous porte ? pour faire oraison ,

lorsqu'on y est inondé de consolations ? pour

*se vaincre , lorsque l'attrait de la grâce est

triomphant , et laisse à peine lieu à la plus

petite résistance de la nature ? Est-ce une chose

pénible de reposer paisiblement dans le sein

de Dieu , de s'y voir à l'abri des vents et des

tempêtes ? d'être craint du démon qui se tient

à l'écart , et respecté des hommes qui rendent

en notre personne hommage à la piété ? Certes



DES AMES INTÉRIEURES . 211

aux

la sainteté ne serait ni difficile , ni rare , ni

redoutable à la nature corrompue , si elle s'ac-

quérait ainsi sans effort ,t , sans combat , sans

traverses ; et ce serait contre toute raison que

saint Paul aurait comparé les chrétiens

athlètes qui , après de longs et pénibles exercices ,

venaient lutter dans l'arène , et à qui la victoire

coûtait tant de sueurs et souvent tant de sang.

Une vertu qui n'a pas été éprouvée ne mérite

donc pas le nom de vertu.

Qu'est-ce encore à dire éprouver? C'est purifier.

De même qu'on éprouve les métaux et qu'on

les purifie de tout alliage en les mettant dans

le creuset ; de même la vertu s'épure dans le

creuset de la tentation. Et de quoi s'épure-t-elle ?

de l'alliage de l'esprit d'intérêt qui l'avilit , de

l'amour-propre qui la corrompt , de l'orgueil qui

la tourne en poison. Il est impossible que la

vertu soit ce qu'elle doit être : désintéressée ,

désappropriée , exempte de tout retour , de toute

vaine complaisance , si elle n'a passé par le

creuset de diverses tentations . L'effet de chaque

tentation contre la pureté , par exemple , contre

la foi , contre l'espérance , est de fortifier en

nous ces vertus et de les porter au plus haut

degré. L'effet des recherches , des ennuis , des

dégoûts , des répugnances violentes , de la sous-

traction de toute grâce sensible et d'une espèce

d'abandon de la part de Dieu , est d'épurer notre



212 MANUEL

amour , d'augmenter notre courage , notre fidé-

lité , notre constance. L'effet des calomnies , des

vexations , des persécutions , est de nous élever

au-dessus de tout respect humain , et en même

temps de nous dépouiller d'une certaine bonne

opinion de nous-mêmes , que les applaudissements

humains entretiennent sans qu'on s'en aperçoive.

Enfin , l'effet général de toutes les tentations est

de nous détacher des choses d'ici-bas , de nous

humilier à nos propres yeux , de nous inspirer

plus de confiance en Dieu , plus d'union avec

lui.

Les tentations sont donc tout à fait , dans les

desseins de Dieu , la récompense , la preuve ,

la consommation de la vertu. Comment , après

cela , pourrait-on les craindre? Si l'humilité ne

permet pas de les désirer , parce que ce serait

présumer de ses forces , le zèle de notre per-

fection ne nous permet pas non plus de les

appréhender ; encore moins de nous désoler quand

elles arrivent , et de croire que tout est perdu. Mais

dira-t-on , je crains de pécher , je crains de

perdre la grâce , je crains de me damner , et

je me vois par la tentation sans cesse exposé à

ce malheur. Dites donc aussi que vous craignez

de combattre , de remporter la victoire et d'être

couronné ; car la couronne de gloire n'est des-

tinée , selon l'Apôtre , qu'à celui qui aura com-

battu selon les règles . Ne voyez-vous pas que



DES AMES INTÉRIEURES . 213

,

cette crainte de pécher , qui vous rend lâche

et pusillanime , vient de ce que vous ne con-

sultez que vos propres forces , et que vous ne

comptez pas assez sur le secours de Dieu

qui vous rendrait invincible ? J'avoue qu'à ne

regarder que votre faiblesse , la moindre tentation

suffit pour vous renverser. Aussi ne devez-vous

la regarder que pour ne pas vous appuyer sur

vous-même , et pour vous jeter entre les bras

de Dieu , afin qu'il soit votre appui et votre

soutien. Pensez-vous craindre de pécher quand

le bras du Tout-Puissant vous soutient ? Que

peuvent contre lui tous les hommes et tous les

démons ? Vous arracheront-ils malgré vous d'entre

ses bras ? Son secours ne vous est-il pas assuré

dans une tentation qu'il permet , que vous n'avez

pas recherchée , où vous vous défiez de vous-

même , et à laquelle vous ne vous exposez que

par son ordre ?

Écoutez saint Paul , c'est à vous qu'il parle :

Dieu est fidèle , dit-il , il ne permettra pas que

vous soyez tenté au delà de vos forces , mais il

augmentera le secours avec la tentation , afin

que vous puissiez la soutenir (I. Cor. x. 13.)

Pesez ces paroles , qui sont capables de vous

remplir de consolation et de confiance au milieu

des plus rudes épreuves . Dieu est fidèle ; il se

doit à lui-même , il doit à ses promesses , it

doit à son amour pour vous de vous secourir



214 MANUEL

dans un danger qui menace votre âme. Sa gloire

y est intéressée , puisque le péché est son offense .

Il sait que vous ne pouvez rien sans lui , et que

vous tomberez s'il vous abandonne . S'il vous

manquait dans ces moments critiques , il se man-

querait à lui-même.

Il ne souffrira pas que vous soyez tenté au

delà de vos forces . La fidélité de Dieu à notre

égard ne consiste pas à nous soustraire à la

tentation , puisque ce serait se priver de sa gloire

et nous priver nous-mêmes des mérites attachés

à la victoire ; mais elle consiste à ne pas souffrir

que la tentation aille au delà de nos forces .

Dieu connaît parfaitement et infiniment mieux

que nous nos forces , puisque nous les tirons

uniquement de lui et de sa grâce. Il modère

donc l'action du tentateur , action dont il est

toujours le maître suprême; et il ne souffrira

pas qu'il ait plus de force pour attaquer que

nous pour résister.

Ce n'est pas assez : il augmente le secours

avec la tentation , de sorte que nous puissions

la soutenir et en sortir vainqueurs. Ainsi il

nous donne plus de force pour résister qu'il

n'en laisse au démon pour attaquer. La gran-

deur du secours croît à proportion de la

violence de la tentation . Nous combattons sous

les yeux de Dieu avec ses propres armes , et il

est de foi que ce n'est jamais par le défaut du



DES AMES INTÉRIEURES . 215

,secours divin , mais par notre propre faute

que nous serons vaincus. C'est qu'il voudra punir ,

ou nos infidélités précédentes , ou notre pré-

somption , ou notre défaut de confiance en lui.

En supposant donc que nous ne donnions aucune

occasion à notre défaite , la victoire

assurée de la part de Dieu.

nous est

Mais je ne sens pas ce secours . Qu'importe

que vous le sentiez ou non , pourvu qu'il soit

réel ? Dieu en exerce d'autant plus votre foi.

Est-il étonnant , que tandis que , le démon excite

des tempêtes dans votre imagination , qu'il soulève

vos passions , qu'il obscurcit votre entendement ,

qu'il ébranle votre volonté , qu'il vous remplit

de trouble vous ne sentiez pas un secours

tout spirituel qui agit dans le plus intime de

votre âme.

و

Mais je crois avoir consenti ; j'en suis sûr..

Ne jugez pas de cela vous-même ; Dieu ne le

veut pas : vous vous tromperiez , et vous don-

neriez par là prise sur vous au démon , qui

vous jetterait dans le désespoir. Rapportez-vous

là-dessus à la décision de votre père spirituel ,

et soumettez humblement votre jugement au sien .

Quoi! sur ce qui se passe en moi ,

qui intéresse ma conscience et le salut de mon

âme ? Oui , votre père spirituel a des lumières

et des règles sûres pour juger si vous avez

consenti ou non , et vous n'avez ni ces règles

sur ce



216 MANUEL

"

ni ces lumières pour vous-même. Dieu , qui

veut que vous soyez conduit par la foi et par

l'obéissance que vous mouriez à votre juge-

ment propre , ne permet pas que vous voyiez

clairement ce qui se passe en votre intérieur ,

surtout en ces moments de troubles et de té-

nèbres .

100000000000

Conduite à tenir à l'égard des tentations.

Après avoir parlé de l'utilité et même de la

nécessité des tentations , il faut dire quelque chose

de la manière dont on doit se conduire à l'égard

des tentations . Ce point , qui est tout pratique ,

n'est pas un des moins importants de la vie spi-

rituelle. On en a fait des traités entiers ; je me

bornerai à l'essentiel .

Les tentations sont différentes selon l'état des

personnes , et c'est à quoi il faut faire une

grande attention pour apprendre à les bien dis-

cerner. Les tentations du commun des chrétiens

les portent au mal sous l'apparence de quelque

bien sensible. Celles-là sont aisées à reconnaître :

et , comme elles ne regardent pas les personnes

qui se sont données tout à fait à Dieu , pour

lesquelles j'écris , je n'en dirai autre chose ,

sinon que l'unique moyen de se mettre à l'abri



DES AMES INTÉRIEURES . 217

des tentations est de se proposer fermement d'être

attentif et fidèle à la grâce jusque dans les

moindres choses , d'éviter non-seulement le péché

mortel et les occasions qui nous y portent , mais

encore le péché véniel et jusqu'à la plus légère

apparence du péché. Quiconque a pris généreu-

sement ce parti , et s'est mis en devoir de l'exé-

cuter , n'est plus exposé à ce genre de tentations ,

qui n'a d'autre fondement que l'indétermination

de la volonté , flottante entre la vertu et le vice.

Lorsqu'on s'est donné pleinement et efficace-

ment à Dieu , il nous laisse pour l'ordinaire jouir

assez longtemps d'un certain calme , et il ne

permet pas au démon de nous troubler , voulant

nous donner le temps de prendre des forces et

nous mettre en état de résister aux attaques .

Mais, comme la vertu a besoin d'exercice pour

s'affermir , les tentations viennent quand Dieu

le juge à propos ; et l'âme y donne occasion ,

parce qu'elle écoute son propre esprit et qu'elle

réfléchit trop sur elle-même.

L'objet de ces tentations est : 1º de nous retirer

du bien sous l'apparence du mal. Par exemple ,

le démon essayera d'éloigner une âme de la com-

munion par la crainte de communier indigne-

ment , ou sous prétexte qu'elle n'en profite pas .

Cette crainte n'est qu'une crainte vague qu'il

imprime dans l'imagination , et l'on doit la

mépriser. Ce prétexte n'a lieu que parce qu'on



218 MANUEL

veut juger par soi-même du profit de ses com-

munions , et c'est ce qu'on ne doit jamais faire.

2º De nous détourner du bien sous prétexte

de perte de temps et d'oisiveté. Cela arrive sur-

tout à l'égard de l'oraison , lorsqu'il n'y a plus

ni bonnes pensées , ni affection, et qu'on y est

assiégé de distractions . On croit alors ne rien

faire , et l'on est tenté ou de quitter l'oraison ,

ou de revenir à la méditation, C'est une illusion

qu'il faut combattre. L'oraison est la mort de

l'amour-propre , et elle ne commence à produire

cet effet que quand elle est sèche , distraite ,

sans goût ni consolation.

3º De nous proposer un autre bien que celui

que Dieu veut de nous. Par exemple , Dieu

nous porte à la retraite , à la solitude , à jouir

de lui dans le repos et le silence. Et , sous

prétexte de zèle , de charité , d'édification du

prochain , on voudra se jeter dans les bonnes

œuvres , dans les rapports du dehors; on voudra

même se mêler de gagner des âmes à Dieu.

Tentation fréquente , à laquelle il faut résister ,

en attendant que Dieu lui-même nous fournisse

les occasions de servir le prochain, et en ne s'y

ingérant jamais de son chef.

4º Le démon tente encore ces âmes du côté

de l'obéissance , soit en leur donnant de fâcheuses

impressions sur leur directeur , soit en leur per-

suadant qu'il se trompe , ou qu'il excède son



DES AMES INTÉRIEURES . 219

autorité . Sur cela je n'ai qu'une chose à dire :

quand on a eu des preuves suffisantes (et on

les a toujours au commencement) que le directeur

est un homme de bien , éclairé , conduit par

l'esprit de Dieu , il faut lui obéir en tout comme

à Dieu même , ne se permettre jamais de le

juger, et ne rien écouter qui puisse affaiblir la

bonne opinion qu'on a de lui. J'excepte les cas

où il serait d'une évidence palpable et notoire

qu'il se conduit mal , et ces cas sont aisés à

reconnaître.

Les tentations des âmes plus avancées sont

d'un autre ordre , et ce sont plutôt des épreuves

que des tentations. Dieu , qui veut les humilier ,

les purifier , les anéantir, permet au démon de

les tenter violemment sur la pureté , sur la foi ,

sur l'espérance et sur la charité soit de Dieu, soit

du prochain ; il permet un soulèvement et un

déchaînement universel ; il permet même des

fautes extérieures et apparentes , auxquelles l'âme

croit avoir consenti , quoiqu'elle soit très-éloignée

de le faire.

C'est surtout dans ces tentations que la conduite

d'un directeur habile est nécessaire , et qu'on a

besoin d'une parfaite obéissance de jugement et

de volonté ; car l'âme alors est tellement troublée ,

l'entendement tellement obscurci , qu'elle est inca-

pable de juger sainement de ce qui se passe en

elle , et il faut absolument qu'elle s'en rapporte



220 MANUEL

au jugement d'autrui. Ce qu'elle a donc à faire ,

et ceci est essentiel , c'est de ne rien cacher à

son directeur , mais de lui dire fidèlement , sans

crainte , sans honte et avec simplicité , tout ce

qu'elle éprouve ; de lui en laisser le jugement

sans interposer le sien , sans contester avec lui ;

de s'en tenir sans examen ni réflexion à ce qu'il

aura décidé , et de faire ensuite sans hésiter

tout ce qu'il aura ordonné ; nonobstant toute

crainte , toute assurance même prétendue qu'on

a offensé ou qu'on va offenser Dieu. Ces états

sont étrangès sans doute , et la conscience y souffre

de terribles perplexités . Mais Dieu ne les permet

que pour faire mourir l'âme à tout esprit propre ,

à toute volonté propre , à tout intérêt propre ;

et il n'y a pas d'autre moyen de les passer

qu'une obéissance aveugle, une fidélité , un désin-

téressement à toute épreuve.

Outre ce que je viens de dire sur la manière

dont on doit se comporter dans les diverses tenta-

tions , il y a quelques règles générales à observer

avant , pendant ou après les tentations .

Avant la tentation , il ne faut ni la craindre ,

ni même y penser , ni prendre aucune mesure

pour la prévenir et l'empêcher : j'entends les

tentations d'épreuve , où l'âme est purement

passive ; mais se tenir comme un enfant entre

les bras de Dieu , mettant en lui toute sa con-

fiance , et attendant tout de son secours. La



DES AMES INTÉRIEURES . 221

grande préparation est une fidélité inviolable à

la grâce , un courage généreux à se combattre et

à se surmonter en toutes choses ; car plus la

nature est domptée , moins la tentation a de

prise sur nous ; le démon n'est fort contre nous

que par notre amour-propre.

Dans le temps même de la tentation il faut

la laisser passer comme un nuage orageux , se

tenir bien attaché à Dieu, et ne se relâcher en

rien de ses exercices ordinaires . Ainsi , fût-on

assailli des pensées les plus horribles à l'oraison ,

il ne faut point la quitter que le temps ne soit

rempli ; encore moins faut-il renoncer à la com-

munion sous prétexte de pensées impures ou

blasphématoires qui viennent nous assaillir à ce

moment. C'est d'ordinaire ce temps que le démon

choisit pour nous tourmenter. Faisons-nous une

loi de ne jamais lui céder , avec quelque violence

qu'il nous presse . Résistez au diable , dit saint

Jacques , et il s'enfuira de vous. Il ne tient

pas contre une âme qu'il voit ferme et inébran-

lable ; et il se retire chargé de confusion. Si

le directeur a prescrit quelque pratique pour le

temps de la tentation , il faut y être fidèle , parce

que Dieu bénit toujours l'obéissance .

Quand le moment de la tentation est passé ,

il faut jouir du calme qu'elles nous laisse ,

sans examiner si l'on a consenti ou non : cela

ne servirait qu'à nous troubler et à nous décou



222 MANUEL

rager. Car il est certain que ce n'est point par

la manière dont l'âme est affecté dans la tentation ,

qu'elle peut juger si elle y a résisté ou succombé

intérieurement. Elle est trop agitée alors , pour

pouvoir discerner ce qui est libre ou ce qui

ne l'est pas . C'est la conduite habituelle qu'elle

tient lors de la tentation, qui peut seule décider

infailliblement de sa victoire ou de sa chute. Si

elle est humble , docile , obéissante , exacte à

toutes ses pratiques , fidèles à se renoncer , Dicu

ne permettra jamais qu'elle succombe ; et c'est

sur cette règle que le confesseur doit prononcer

et rassurer l'âme , s'il est à propos de le faire .

Il faut donc qu'elle lui rende un compte fidèle

de ce qu'elle a éprouvé, n'ajoutant ni ne dimi-

nuant rien, donnant pour certain ce qu'elle croit

certain , pour douteux ce qu'elle croit douteux .

Le reste regarde le directeur.

Ce qu'elle doit s'interdire par-dessus tout , ce

sont les raisonnements et les réflexions sur la

tentation et ses circonstances . Elle ne doit y

penser que pour en parler au directeur , et hors

de là ne s'en occuper jamais volontairement.

Du moi humain.

Dieu seul a proprement le droit de dire moi

et de rapporter tout à lui, d'être la règle , la

mesure, le centre de tout; parce que Dieu seul



DES AMES INTÉRIEURES . 223

est , et que le reste n'est que par sa volonté ,

n'est que pour lui , n'a de prix que celui qu'il

lui donne ; et , pris en lui-même, le reste n'est

rien , ne vaut rien , ne mérite rien. Cela est vrai

dans l'ordre de la nature , et encore plus dans

celui de la grâce .

Ce fondement posé , il est aisé de sentir toute

l'injustice du moi humain. Cette injustice consiste

en ce que l'homme , se considérant en lui-même ,

s'estime , s'aime et se croit digne d'estime et

d'amour ; en ce qu'il s'établit centre de tout , et

qu'il rapporte tout à lui ; en ce que l'amour qu'il

a pour lui-même et pour ses intérêts est le motif

secret de ses pensées , de ses discours , de toute

sa conduite. Il s'envisage en tout , il se cherche

en tout; il semble que tout l'univers , que tous

les hommes , que Dieu lui-même, ne soient que

pour lui ; il n'estime les autres , il ne les aime

qu'à proportion de l'estime et de l'amitié qu'ils

lui portent : s'il les prévient, s'il les oblige , s'il

les sert , c'est pour l'ordinaire son propre intérêt

qu'il a en vue ; et , si ce n'est pas l'intérêt , c'est

la vaine gloire. Cette estime , cet amour de soi-

même se glissent partout , jusque dans le service

de Dieu , et sont la source de toutes les imper-

fections , de toutes les fautes où l'on tombe.

Le moi humain est le principe de l'orgueil ,

et , par conséquent, de tout péché. Il est l'ennemi

de Dieu , qu'il attaque dans son domaine uni



224 MANUEL

versel et absolu . Il est l'ennemi des hommes ,

qu'il tourne les uns contre les autres à cause de

l'opposition de leurs intérêts. Il est l'ennemi de

tout homme , parce qu'il l'éloigne de son vrai

bien , parce qu'il le porte au mal , et qu'il lui

ôte la paix et le repos.

Anéantissez le moi humain , tous les crimes

disparaissent de dessus la terre , tous les hommes

vivent entre eux comme frères , partagent sans

envie les biens d'ici-bas , se soulagent mutuel-

lement dans leurs maux ; et chacun d'eux regarde

dans autrui un autre soi-même. Anéantissez le

moi humain , et toutes les pensées de l'homme ,

tous ses désirs , toutes ses actions se porteront

vers Dieu sans aucun retour sur soi ; Dieu sera

aimé , adoré , servi pour lui-même à cause de

ses infinies perfections , à cause de ses bienfaits ;

il sera aimé, soit qu'il console l'homme , soit

qu'il l'afflige , soit qu'il le caresse , soit qu'il

l'éprouve , soit qu'il l'attire avec douceur , soit

qu'il paraisse le rejeter et le rebuter. Anéantissez

le moi humain , et l'homme toujours innocent

coulera ses jours dans une paix inaltérable , parce

que, ni au dedans ni au dehors , rien ne pourra

le troubler .

Il y a deux sortes de moi humain. Le moi

humain grossier , animal , terrestre , qui n'a pour

objet que les choses d'ici-bas . C'est celui des

mondains , toujours occupés d'eux-mêmes dans la



DES AMES INTÉRIEURES . 225

recherche , dans la jouissance ou dans le regret

des honneurs , des richesses , des plaisirs de la

terre. C'est celui des prétendus sages , qui , par

un orgueil raffiné et pour se singulariser , affectent

d'être indépendants des préjugés et des opinions

vulgaires , et recherchent la gloire par le mépris

même qu'ils paraissent en faire. Tous les vices qui

avilissent l'homme et qui désolent l'univers sont

les enfants de ce moi grossier , qui fait le malheur

de la plupart des humains dans cette vie et dans

l'autre.

L'autre moi , plus subtil et plus délicat , est

le moi spirituel , le moi des personnes adonnées

à la piété. Qui pourrait dire combien ce moi est

nuisible à la dévotion , combien il la rétrécit

et la rapetisse , à combien de travers et d'illusions

il l'expose ; combien il la rend ridicule et mépri-

sable aux yeux du monde , censeur malin et

impitoyable de tous les serviteurs de Dieu ? Qui

pourrait dire encore de combien de misères , de

faiblesses , de chutes il est la source? Comment

il rend les dévots minutieux , scrupuleux , inquiets ,

empressés , inconstants , bizarres , jaloux , cri-

tiques , médisants , fâcheux , insupportables à eux-

mêmes et aux autres ? Qui pourrait dire combien

il traverse et arrête les opérations de la grâce ;

combien il favorise les ruses et les embûches du

démon ; combien il nous rend faibles dans les

tentations , lâches dans les épreuves , réservés dans

15



220 MANUEL

les sacrifices , combien de desseins généreux il

fait avorter; combien de bonnes actions il infecte

de son poison ; combien de défauts il déguise et

travestit en vertus ?

Le propre du moi humain , quel qu'il soit ,

sensuel ou spirituel , est de nous plonger dans

le plus pitoyable aveuglement. On ne se voit

pas , on ne se connaît pas , et l'on croit se voir

et se connaître. Rien ne peut nous ouvrir les

yeux , et l'on se fâche contre quiconque entre-

prend de le faire. On impute à mauvaise volonté ,

on du moins à erreur , les avis et les corrections .

On a beau nous ménager , et nous dire les choses

avec toutes la douceur et la circonspection pos-

sible , l'amour-propre blessé s'offense , se révolte ,

et ne pardonne pas un discours inspiré par le

zèle et la charité.

Par le même principe on se croit en état de

se conduire et de se juger soi-même; on veut

même diriger ceux qui sont préposés pour nous

gouverner , et leur apprendre comment il doivent

s'y prendre avec nous ; on ne se croit bien conduit

que par ceux qui nous flattent et qui donnent

dans notre sens . Le vrai directeur , celui qui

exige la soumission de notre jugement et de notre

volonté , qui nous prêche la foi nuc et l'obéissance

aveugle , est bientôt abandonné comme un tyran

des consciences. Quand on nous parle de com-

battre l'amour-propre , deforcer nos répgnan ces ,



DES AMES INTÉRIEURES . 227

de surmonter nos aversions ; quand on nous

ouvre les yeux sur de certains défauts chéris ;

quand on nous fait toucher au doigt l'imperfec-

tion et l'impureté de nos motifs ; quand on nous

demande de certains sacrifices , c'est un langage

qu'on ne veut point entendre , c'est un joug

intolérable qu'on nous impose; on nous connaît

mal , on se trompe , on exagère , on va au delà

de la loi , ou même du conseil .

Cependant , il est vrai que toute la sainteté

consiste dans la destruction du moi humain. Il

est vrai que la morale chrétienne n'a point

d'autre but ; que l'objet de toutes les opérations

de la grâce est de nous humilier , et d'anéantir

l'amour de nous-même. Il est vrai que l'amour

de Dieu et l'amour-propre sont comme les deux

poids d'une balance , dont l'un ne peut baisser

que l'autre ne hausse. Ainsi l'unique moyen

de perfection , la grande pratique qui embrasse

toutes les autres , est de travailler à mourir à

soi-même en toutes choses , de se combattre ,

de se faire violence en tout et toujours. Et ,

comme nous ne sommes ni assez clairvoyants ,

ni assez désintéressés , ni assez habiles dans le

choix des moyens , pour entreprendre et pour

conduire avec succès une guerre de cette im-

portance , dont notre propre cœur est le champs

de bataille , nous n'avons qu'un parti à prendre ,

qui est de nous donner franchement à Dieu,



228 MANUEL

de nous reposer sur lui du soin de cette guerre ,

et de le seconder de tout notre pouvoir .

Mon grand ennemi , celui par lequel nos

autres ennemis , le démon et le monde , peuvent

tout contre moi , c'est moi-même , c'est ce vieil

homme , ce funeste rejeton d'Adam pécheur ;

c'est cet amour-propre né avec moi , développé

en moi avant l'usage de ma raison , fortifié par

mes passions , par les ténèbres de mon enten-

dement , par la faiblesse de ma volonté , par

labus que j'ai fait de ma liberté , par mes

péchés et mes mauvaises habitudes. Comment

combattre , comment vaincre ce terrible ennemi ?

Comment m'y prendre , et par où commencer? |

Hélas ! il renaîtra des coups mêmes que je lui

porterai ; il s'applaudira de mes victoires , et se

les attribuera comme l'effet de ses propres forces .

Il se contemplera et s'admirera dans les vertus

que j'aurai acquises , dans les défauts que j'aurai

corrigés ; il s'enivrera des louanges que les autres

donneront à ma piété , il s'enorgueillira même

des actes d'humilité que j'aurai faits. Il s'appro-

priera votre ouvrage , ô mon Dieu ! et vous dé-

robera la gloire qui vous appartient. Comment

ferai-je , encore un coup? Comment terrasser un

ennemi qui dans sa propre défaite trouve le sujet

de son triomphe ?

Ah ! Seigneur , chargez-vous vous-même de

cette guerre. L'amour-propre n'est mon ennemi



DES AMES INTÉRIEURES . 229

que parce qu'il est le vôtre : attaquez-le , domptez-

le , écrasez-le ; poursuivez-le jusqu'à l'entière des-

truction . Je me livre et m'abandonne à vous dans

ce dessein; vous êtes tout-puissant ; ne souffrez

pas que je vous résiste ; punissez-moi de la

moindre infidélité ; ne me permettez pas le

moindre regard sur moi-même , la moindre com-

plaisance du bien qu'il vous plaira de faire en

moi , la moindre attache à vos dons, le moindre

esprit de propriété. Ne me relâchez pas , ô mon

Dieu ! que le vieil Adam ne soit tout à fait dé-

truit en moi , et que le nouvel Adam , qui est

Jésus-Christ , ne règne à sa place , et ne m'ait

rendu saint de sa propre sainteté. Ainsi soit-il.

000000

De l'anéantissement..

Mon être est devant vous comme

ce qui n'est pas . (DAVID.)

Quand on nous parle de mourir à nous-mêmes ,

de nous anéantir; quand on nous dit que c'est

là le fond de la morale chrétienne , qu'en cela

consiste l'adoration en esprit et en vérité , cette

parole nous paraît dure et même injuste : nous

ne voulons pas la recevoir, et nous repoussons

ceux qui nous l'annoncent de la part de Dieu.



230 MANUEL

Convainquons-nous une bonne fois que cette pa-

role n'a rien que de juste en elle-même, et que

dans la pratique elle est plus douce qu'on ne

pense. Après cela humilions-nous , si nous n'avons

pas le courage de la mettre en pratique ; et , au

lieu de la condamner , condamnons -nous nous-

mêmes .

Que nous demande Dieu , lorsqu'il nous ordonne

de nous anéantir et de nous renoncer? Il nous

demande de nous rendre justice , de nous mettre

à notre place , et de nous reconnaître pour ce

que nous sommes. Quand même nous serions nés

et que nous aurions toujours vécu dans l'inno-

cence , quand nous n'aurions jamais perdu la

grâce originelle , nous ne serions autre chose que

néant par notre fond ; nous ne pourrions nous

regarder autrement sans nous méconnaître , et

nous serions injustes de prétendre que Dieu ou

les hommes nous traitassent sur un autre pied.

Que peut-on devoir à ce qui n'est rien? que peut

exiger ce qui n'est rien ? Si l'être même qu'il a est

une grâce , tout le reste à plus forte raison en

est une. Il y a donc une injustice formelle de

notre part à refuser d'être traités et de nous

traiter nous-mêmes comme de vrais néants .

On dit que cet aveu ne coûte rien à faire à

l'égard de Dieu , et qu'il est juste par rapport à

lui ; mais qu'il n'en est pas de même à l'égard

des hommes , qui , n'étant rien ainsi que nous ,



DES AMES INTÉRIEURES.. 231

n'ont aucun titre pour nous obliger à un tel aveu

et à ses suites. Cet aveu ne coûte rien à l'égard

de Dieu , si l'on se borne à le faire de bouche ;

mais lorsqu'il faut se conduire en conséquence ,

lui laisser prendre et exercer sur nous tous les

droitsqui lui appartiennent , consentir qu'il dispose

à son gré de notre esprit , de notre cœur , de tout

notre être , il nous en coûte infiniment , et nous

avons bien de la peine à ne pas crier à l'injustice.

Encore ménage-t-il notre faiblesse , n'use -t-il point

de ses droits en toute rigueur , ne nous met-il

jamais à de certaines épreuves anéantissantes , sans

avoir tiré de nous notre consentement.

Pour ce qui est des hommes , je conviens qu'ils

n'ont par eux-mêmes aucun domaine sur nous ,

et que tout mépris , toute humiliation , tout ou-

trage est injuste de leur part. Mais nous n'avons

pas pour cela droit de nous plaindre de cette

injustice , parce qu'au fond ce n'est point une

injustice pour nous , qui ne sommes rien , à qui

rien n'est dû; mais , par rapport à Dieu , dont

on viole le commandement en nous méprisant ,

en nous humiliant , en nous outrageant. C'est

donc Dieu qui doit se ressentir de l'injure qu'on

lui fait en nous maltraitant , et non pas nous ,

qui , dans tout ce qui nous arrive , ne devons

être sensibles qu'à l'injure de Dieu. Mon pro-

chain me méprise , il a tort , parce qu'il n'est

pas plus que moi , et que Dicu le lui défend.



252 MANUEL

Mais a-t-il tort parce que je suis véritablement

estimable , parce qu'il n'y a rien en moi qui soit

digne de mépris ? Non. Il me ravit mes biens ,

il noircit ma réputation , il attente à ma vie , il

est coupable et très-coupable envers Dieu ; mais

l'est-il envers moi? Suis-je autorisé à lui vouloir

du mal , à m'en venger ? Non ; parce que tout

ce que je possède , tout ce que je suis , n'est pas

proprement à moi , qui n'ai en propre que le

néant , et à qui l'on ne peut rien ôter . Si l'on

envisageait toujours la chose ainsi du côté de

Dieu , et jamais du nôtre ,, on ne serait pas si

délicat , si sensible , si sujet à se plaindre et à

s'emporter. Tout le désordre vient toujours de

ce qu'on se croit quelque chose, de ce qu'on

s'attribue des droits qu'on n'a pas , de ce qu'en

tout on commence toujours par se regarder di-

rectement, et qu'on ne fait pas attention aux

droits et aux intérêts de Dieu , qui sont les seuls

lésés en ce qui nous concerne.

J'avoue que cela est d'une pratique très-difficile ,

et que , pour en venir là , il faut être mort à

soi-même. Mais enfin cela est-il juste , et la raison

a-t-elle quelque chose à y opposer ? Non. Dieu

n'exige donc de nous rien que de raisonnable ,

lorsqu'à son égard et à l'égard du prochain il veut

que nous nous comportions comme n'étant rien

n'ayant rien , ne prétendant rien.

La chose , comme j'ai dit , serait juste, quand



DES AMES INTÉRIEURES . 233

même nous aurions conservé notre première inno-

cence. Mais si nous naissons coupables , si nous

sommes tout couverts de péchés personnels , si

nous avons contracté des dettes infinies envers

la justice divine , si nous avons mérité je ne sais

combien de fois la damnation éternelle , n'est-ce

pas un châtiment trop doux pour nous de n'être

traités que comme des néants; et le pécheur ne

doit- il pas se mettre infiniment au-dessous de ce

qui n'est rien ? Quelque épreuve qu'il souffre

de la part de Dieu , quelques mauvais traitements

qu'il essuie de la part du prochain , a-t- il droit

de se plaindre ? Peut-il accuser Dieu de rigueur ,

ou les hommes d'injustice ? Ne doit-il pas s'estimer

trop heureux de racheter par quelque peine tem-

porelle des tourments éternels ? Si la religion n'est

pas une illusion , si ce que la foi nous apprend

du péché et des supplices qui lui sont réservés

est véritable , comment peut-il venir à l'esprit

d'un pécheur à qui Dieu veut bien pardonner ,

qu'il ne mérite point tout ce qu'on peut en-

durer de maux ici-bas , sa vie durât-elle des

millions de siècles ? Oui , c'est une souveraine

injustice , c'est une monstrueuse ingratitude à

quiconque a offensé Dieu (et qui de nous ne l'a

pas offensé ?) de ne pas accepter de grand cœur

par reconnaissance , par amour , par zèle pour

les intérêts de Dieu , tout ce qu'il plaît à la

divine bonté de lui envoyer de souffrances et



234 MANUEL

d'humiliations . Et que sera-ce si ces souffrances ,

si ces humiliations passagères sont non-seulement

une compensation de l'enfer , mais le prix d'un

bonheur éternel , le prix de la possession éternelle

de Dieu ; si l'on sera élevé en gloire , à pro-

portion de ce qu'on aura été anéanti ici-bas ?

Aurons-nous encore horreur de l'anéantissement ?

Et croirons-nous qu'on nous fait tort quand on

l'exige de nous à titre d'êtres tirés du néant, à

titre de pécheurs , avec promesse d'une récom-

pense qui ne passera jamais ?

J'ajoute que cette voie d'anéantissement , contre

laquelle la nature se récrie si fort , n'est pas aussi

pénible qu'on se l'imagine , et même qu'elle est

douce ; car , d'abord Jésus-Christ a dit qu'elle

l'était : Chargez-vous de mon joug , dit- il , il

est doux et léger. Quelque pesant que soit ce

jong en lui-même , Dieu l'adoucit à ceux qui

s'en chargent volontiers , et qui consentent à le

porter par amour pour lui. L'amour n'empêche

pas qu'on ne souffre ; mais il fait aimer la souf-

france , et la rend préférable à tous les plaisirs.

La récompense présente de l'anéantissement est

la paix du cœur , le calme des passions , la ces-

sation de toutes les agitations d'esprit , des mur-

mures , des révoltes intérieures .

Voyons-en la preuve en détail. Quel est le plus

grand mal de la souffrance ? Ce n'est pas la

douleur même , c'est la révolte ; c'est le soulè-



DES AMES INTÉRIEURES . 235

vement intérieur qui l'accompagne. Une âme

anéantie souffrirait tous les maux imaginables sans

perdre le repos attaché à son état . C'est une

chose d'expérience. Il en coûte pour parvenir à

cet anéantissement , il faut faire de grands efforts

sur soi-même ; mais aussi on jouit de la paix

à proportion des victoires qu'on reimporte. L'ha-

bitude de se renoncer et de mourir à soi-même

devient de jour en jour plus aisée ; et l'on est

étonné que ce qui nous paraissait intolérable , се

qui effrayait l'imagination , ce qui soulevait les

passions et mettait la nature dans un état violent ,

au bout d'un certain temps ne fait plus de peine.

Dans les mépris , les calomnies , les humilia-

tions , ce qui nous rend cela si dur à porter ,

c'est notre orgueil ; c'est que nous voulons être

estimés , considérés , traités avec de certains

égards , et que nous n'envisageons qu'avec hor-

reur d'être traités avec raillerie et mépris par

les autres . Voilà ce qui nous agite , ce qui nous

indigne ; ce qui nous rend la vie amère et in-

supportable . Travaillons sérieusement à nous

anéantir ; ne donnons aucune pâture à l'orgueil ,

laissons tomber tous les retours d'estime et

d'amour-propre , acceptons intérieurement les pe-

tites mortifications qui s'offriront. Peu à peu

nous en viendrons à n'être plus inquiets de ce

qu'on pense , de ce qu'on dit de nous , ni de

la manière dont on nous traite. Un mort ne



236 MANUEL

sent rien, il n'y a pour lui ni honneur , ni ré-

putation ; les louanges et les injures lui sont

égales .

Dans le service de Dieu , la cause de la plu-

part des peines que nous y éprouvons , c'est

que nous ne sommes pas assez anéantis en sa

présence ; c'est que nous avons une certaine vie

propre que nous conservons parmi nos exercices;

c'est qu'un orgueil secret se glisse dans notre

dévotion. De là vient que nous ne sommes pas

indifférents pour les sécheresses et les consolations ,

que nous souffrons quand Dieu paraît s'éloigner ,

que nous nous épuisons en désirs et en efforts

pour le rappeler , et que nous tombons dans

l'abattement et la désolation , quand l'absence dure

trop longtemps. De là viennent encore les fausses

alarmes sur notre état. Nous nous croyons mal

avec Dieu , parce qu'il nous prive de quelques

douceurs sensibles . Nous jugeons nos communions

mauvaises , parce que nous les faisons sans goût ;

ainsi de nos lectures , de nos oraisons , de nos

autres pratiques. Servons Dieu en esprit d'anéan-

tissement ; servons-le pour lui , et non pour

nous ; sacrifions nos intérêts à sa gloire et à

son bon plaisir : alors nous serons toujours con-

tents de la façon dont il nous traitera ; per-

suadés que nous ne méritons rien et qu'il nous

fait trop de grâce , je ne dis pas d'agréer , mais

de souffrir nos services.



DES AMES INTÉRIEURES . 237

Dans les grandes tentations contre la pureté ,

contre la foi , contre l'espérance , ce qu'il y a

de plus pénible pour nous n'est pas précisément

la crainte d'offenser Dieu , mais la crainte de

nous perdre en l'offensant. C'est notre intérêt qui

nous occupe bien plus que sa gloire. Voilà ce

qui fait qu'un confesseur a tant de peine à nous

rassurer , et à nous réduire à l'obéissance. Nous

croyons qu'il nous trompe , qu'il nous égare ,

qu'il nous perd , parce qu'il nous oblige à passer

par-dessus nos vaines appréhensions . Anéantissons

notre jugement ; préférons l'obéissance à tout ;

consentons à nous perdre , s'il le faut , en

obéissant : nos perplexités , nos angoisses , nos

tourments intérieurs cesseront. Nous trouverons

la paix et une paix parfaite dans l'oubli total

de nous-mêmes. Il n'y a rien au ciel, ni sur

la terre , ni dans l'enfer , qui puisse troubler

une âme véritablement anéantie.

De la générosité.

Il y a deux sortes de générosités , l'une na-

turelle , l'autre surnaturelle : toutes les deux

viennent de Dieu , et la première sert de dis-

position à la seconde. Pour entrer dans la voie

de la sainteté , pour y marcher , pour y per-

sévérer jusqu'au bout , il faut un grand fonds



238 MANUEL

de générosité , parce que cette voie n'est qu'une

suite de sacrifices toujours plus grands et plus

difficiles les uns que les autres. Aussi toutes

les âmes que Dieu destine à la sainteté ont-

elles une certaine noblesse de sentiments qui

les élève au-dessus des biens de la terre , et en

même temps une certaine tendresse de cœur qui

les rend sensibles aux misères d'autrui , et les

porte à se priver d'une partie de ce qu'elles

ont pour les soulager; car c'est de la réunion

de ces deux qualités , élévation dans les senti-

ments et tendresse de cœur , que naît la géné-

rosité . Une âme basse et attachée aux biens de

ce monde, une âme dure et insensible aux

maux d'autrui , ne fut jamais généreuse ; elle

peut donner dans la dévotion par esprit d'in-

térêt et pour faire son salut , mais elle sera

toujours étroite , rétrécie , ne donnera à Dieu

que le moins qu'elle pourra , n'aura pas même

l'idée des grands sacrifices que Dieu demande

des Saints .

Mais , quoique la générosité naturelle soit une

disposition à la générosité surnaturelle , il y a bien

loin de l'une à l'autre , soit qu'on les considère en

elles-mêmes ou dans leurs motifs .

La générosité naturelle ne consiste guère qu'à

donner à autrui une partie de ce qu'on a ; au

lieu que la générosité surnaturelle nous fait donner

à Dieu non-seulement ce que nous avons , mais



DES AMES INTÉRIEURES . 239

,

ce que nous sommes , mais tout ce que nous

sommes. Elle nous porte à lui sacrifier notre

esprit , notre volonté, notre liberté , notre santé

notre vie , notre réputation ; à consentir , en un

mot , à la destruction totale de ce moi qui nous

constitue , et sur lequel reposent nos plus chers

intérêts .

Or , il est aisé , dit saint Grégoire , de renoncer

à ce qu'on a ; mais il est infiniment difficile de

renoncer à ce qu'on est , de se dépouiller de

ce soi -même ; et sans les grâces de Dieu les plus

spéciales , sans les plus grands efforts de géné-

rosité , on ne le ferait jamais. On croit avoir

tout fait , quand , dans certains mouvements de

ferveur sensible , on s'est donné à Dieu de tout

son cœur , et qu'on lui a protesté qu'on est

prêt à passer dans toutes les épreuves , à souffrir

tout , à sacrifier tout pour son amour . Mais ce

n'est encore là qu'un sacrifice en disposition et

en préparation ; le sacrifice véritable est tout

autre chose.

Quand Dieu veut nous mettre dans la voie

des sacrifices réels , il retire pour l'ordinaire le

sensible ; il permet des répugnances , des ré-

voltes de la nature , et un soulèvement général

de l'amour-propre. On sent alors une opposition

inexprimable à ce que Dieu demande de nous ,

un combat intérieur violent , qui réduit l'âme

à une espèce d'agonie. On souhaite que le calice



240 MANUEL

passe loin de nous ; on prie même Dieu pour

eela ; en un mot , la nature résiste de toute sa

force à sa destruction . Cependant la volonté , sou-

tenue de la grâce d'une manière puissante mais

imperceptible , demeure inébranlable dans sa sou-

mission ; elle reçoit les coups , elle en sent toute

la pesanteur , mais elle les porte avec courage , et

ne se laisse point abattre.

Quelquefois , au moment où le coup lui est

porté , elle est paisible , forte , contente ; mais

ensuite le trouble s'empare d'elle , l'imagination

travaille , l'amour- propre se réveille , et ces agi-

tations intérieures fatiguent l'âme , la poursuivent

partout , et ne s'apaisent qu'après un temps plus

ou moins long , selon qu'il plaît à Dieu de faire

durer l'exercice et le combat . L'épreuve revient

ainsi à plusieurs reprises , jusqu'à ce que l'âme

soit parfaitement morte sur l'objet dont il s'agit.

Alors Dieu passe à une autre épreuve , et ainsi de

sacrifice en sacrifice jusqu'à la consommation.

Mais pourquoi Dieu permet-il ces répu-

gnances , ces révoltes , soit avant , soit après le

sacrifice ? Pour plusieurs raisons toutes dignes

de sa sagesse. Premièrement , pour apprendre a

l'âme à se connaître , à juger combien elle est

mauvaise , opposée à tout bien , incapable du

moindre effort de générosité , et la tenir par là

dans une profonde humilité . Car elle serait tentée

de s'applaudir elle-même , et d'attribuer son sacri



DES AMES INTÉRIEURES . 241

fice à ses propres forces , si Dieu ne lui en faisait

sentir toutes la difficulté. Secondement , elle con-

naît aussi mieux par là tout le prix de la grâce ,

et combien elle a besoin de se confier unique-

ment en Dieu , puisqu'elle ne trouve nulle force ,

nul soutien en elle-même. Troisièmement , plus

elle éprouve de résistance , plus elle a d'obstacles

à vaincre , plus aussi son mérite est grand ;

plus le combat dure , plus la victoire est com-

plète ; plus la nature est détruite , plus Dicu est

glorifié et le démon confondu ; plus encore l'âme

acquiert d'expérience et d'habileté dans les choses

de la vie intérieure.

Comme toute notre générosité vient de Dieu ,

il nous en dérobe la connaissance , de peur que

nous ne lui ravissions la gloire qui lui appartient

tout entière.

Par le peu que je viens de dire , il est facile

de juger combien est grande la différence qu'il

Y a de la générosité naturelle à la générosité

surnaturelle , et que celle-ci s'exerce sur des

objets tout autrement intéressants pour nous ,

et avec une peine incomparablement plus grande

que l'autre. Elles ne diffèrent pas moins par

leurs motifs . Il entre toujours de l'amour-propre ,

et beaucoup même , dans l'exercice de la géné-

rosité naturelle. Il s'y mêle souvent de l'intérêt.,

de la vanité , de l'orgueil ; on se croit au-dessus

de ceux qu'on oblige; on s'applaudit d'une

16



212 MANUEL

noblesse de sentiment qui nous élève au-dessus

du commun des hommes ; on se repaît des

louanges que cela nous attire ; on s'en donne

soi-même , et l'on jouit avec complaisance d'une

certaine satisfaction intérieure .

Aucun de ces motifs ne souille l'exercice de la

générosité surnaturelle. L'amour-propre n'y trouve

point de nourriture , puisque c'est sur lui et à

ses dépens qu'elle s'exerce. La vue de notre

propre intérêt n'y a pas lieu , puisque la géné-

rosité nous porte à le sacrifier à l'intérêt de

Dieu . Les victoires coûtent si cher et sont si pé-

nibles , qu'on n'est point exposé à en concevoir de

la vanité. Les humiliations intérieures et exté-

ricures nous garantissent de l'orgueil et des vains

applaudissements des hommes. Tout y est pour

Dieu , uniquement pour Dieu ; et c'est ce qui im-

prime à cette générosité ce caractère sublime et

divin , qui ne peut être que l'œuvre de la grâce.

Lorsqu'il plaît donc à Dieu d'exiger de l'âme

de grands sacrifices , il lui donne une générosité

proportionnée ; il lui élargit le cœur ; il élève ses

sentiments ; il lui donne la plus haute idée de ce

qu'il mérite; et lui fait connaître que tout ce

qu'elle peut faire pour lui n'est rien , moins

que rien; que c'est une pure bonté de sa part

de vouloir bien accepter ce qu'elle lui offre ;

que toute la gloire que pourrait lui procurer

l'anéantissement volontaire de toutes les créa



DES AMES INTÉRIEURES 213

tures raisonnables , n'ajoute rien à sa grandeur

et à sa félicité; enfin , que c'est un honneur

inestimable qu'il nous fait d'agréer nos offrandes

et nos sacrifices .

Pénétrée de ces idées , l'âme voit clairement

que jusqu'à ce moment elle n'a rien fait pour

Dieu; elle conçoit un désir immense de se dé-

vouer tout entière à lui ; et , parce que tout ce

qu'elle pourrait faire et souffrir pour son infinie

majesté n'est pas digne de lui , elle le prie de

se glorifier lui-même en elle de la manière qu'il

lui plaira , et elle se livre entièrement à lui dans

celte vue. De ce moment son cœur s'élargit , et ,

autant qu'une petite créature en est susceptible ,

devient propre à la grandeur des desseins de

Dieu . Le joug des commandements et même

celui des conseils , qui paraît si pesant , si gênant

aux chrétiens ordinaires , lui semble doux et

léger; clle s'étonne que Dieu lui demande si

peu , et elle voudrait faire pour son amour mille

fois davantage. C'est ce que David éprouvait

lorsqu'il disait : J'ai couru dans la voie de vos

commandements , après que vous avez élargit

mon cœur. Auparavant il marchait avec peine et

avec effort ; il trouvait la voie trop dure et trop

étroite, parce que son cœur était étroit et res-

serré. A présent que Dieu , en prenant possession

de son cœur , lui a communiqué quelque chose

de son immensité , il ne marche plus , il court ,



244 MANUEL

il vole; nulle difficulté , nul obstacle ne l'ar-

rête.

Il n'est que trop vrai que dans le service de

Dieu tout dépend de la disposition du cœur , et

que ce qui paraît beaucoup à une âme avare et

concentrée en elle-même , n'est rien pour une

Ame généreuse , qui est sortie d'elle pour passer

en Dieu. Demandons donc continuellement à

Dieu cette générosité. Prions-le de ne jamais

permettre que nous mesurions ce que nous lui

devons sur nos idées étroites et hornées , mais

de nous élever à l'idée qu'il a de lui-même , et

de nous apprendre à le servir en Dieu. Servir

Dieu en Dieu ! O la grande parole ! Mais l'exé-

cution en est infiniment au-dessus de notre portée.

Il n'y a qu'un moyen d'accomplir ce service ,

c'est de se livrer à Dieu , afin qu'il dispose abso-

lument de nous , qu'il nous dépouille de notre

esprit et qu'il nous revête du sien ; qu'il nous

donne un cœur selon son cœur. Deinandons-le

sans cesse , et , pour vérifier l'effet d'une de-

mande d'où dépend la plus grande gloire de Dieu

et notre perfection , soyons d'une fidélité invio-

lable à tous les mouvements de la grâce. Moins

nous serons menés selon nos vues , plus nous se-

rons conduits selon les vues de Dieu; car il n'y

a pas plus de proportion des idées que Dieu a de

la sainteté aux nôtres , que de sa nature à la

nôtre; et tant que nous ne serons généreux



DES AMES INTÉRIEURES. 245

qu'à notre manière , nous ne le serons pas à la

sienne.

De l'obéissance.

De toutes les vertus celle dont la pratique

coûte le plus à l'homme , est l'obéissance. Sacrifier

sa volonté , sacrifier son propre jugement , dé-

pendre d'autrui non-seulement dans sa manière

d'agir , mais encore dans sa manière de penser

et de juger , et cela non dans des choses indif-

férentes ou de peu de conséquence , mais en

ce qui regarde le salut et la sainteté , c'est pour

l'homme quelque chose de plus difficile que les

privations , les jeûnes , les austérités. L'obéissance

attaque l'homme en ce qu'il a de plus intime ,

dans sa liberté , dans le droit de disposer de

soi-même ; elle attaque l'amour-propre dans ce

qu'il paraît avoir de plus raisonnable et de mieux

fondé. Quoi de plus juste en apparence que de

juger des choses selon sa propre raison , que de

se conduire par ses lumières , et de ne déférer

à celles d'autrui qu'autant qu'on les approuve ?

Quoi de plus révoltant que de donner à autrui

toute autorité sur soi en ce qui regarde notre

conduite, de ne se rien permettre sans son aveu ,

et de faire à l'aveugle tout ce qu'il conseille ou

qu'il ordonne , sans lui opposer la moindre résis



246 MANUEL

tance , même intérieure ? Ce sacrifice est sans

contredit le plus grand qu'on puisse faire ; c'est

le plus universel , puisqu'il s'étend à tous les

moments de notre vie ; c'est le plus intéressant ,

puisqu'il a pour objet la vie future et notre

bonheur éternel.

Cependant c'est le sacrifice que Dieu exige

essentiellement de toute âine qui aspire à la per-

fection . Oui , il l'exige comme une condition sans

laquelle il ne peut y avoir pour elle ni sainteté ,

ni vertu véritable. Quoi qu'elle fasse , si elle fait

sa propre volonté , si elle se dirige elle-même ,

si elle prétend demeurer maîtresse de ses actions

elle ne saurait plaire à Dieu , parce que l'amour-

propre , l'esprit propre , souille ses œuvres . Dieu

déclare aux Juifs par un prophète que leurs

jeûnes ne lui sont point agréables , parce que

leur volonté s'y trouve ; est-ce que Dieu veut

des holocaustes et des victimes ? dit Samuel à

Saül. Ce qu'il veut , n'est-ce pas plutôt qu'on

obéisse à sa voix ? car l'obéissance vaut mieux

que les victimes , et la docilité à ces ordres est

préférable à la graisse des béliers. Ces paroles

sont formelles , et font voir que l'obéissance donne

le prix à tout , puisque les actes mêmes de religion

n'ont rien qui plaise à Dieu , lorsqu'ils sont faits

contre l'obéissance .

Dieu exige done cette vertu comme celle qui

lui est la plus agréable , et qui fait le principal



DES AMES INTÉRIEURES . 247

mérite des autres vertus . A parler proprement ,

par les autres vertus , l'homme donne à Dieu ce

qui lui appartient , mais il ne se donne pas lui-

même ; et il se réserve ce que Dieu demande par-

dessus tout. Mais par l'obéissance il se donne

lui-même, et se donne tout entier : car que

refuse à Dieu celui qui lui immole sa liberté ,

et qui veut dépendre de lui en toutes choses ?

Mais , dira-t-on , pour dépendre de Dieu , qu'est-

il besoin que j'obéisse à l'homme? Ne suffit-il

pas que j'écoute sa grace et son inspiration inté-

rieure? Je réponds , en premier lieu , que la grâce

et l'inspiration divine vous porteront à vous sou-

mettre à l'homme , parce que tel est l'ordre établi

de Dieu , qui , pour le spirituel comme pour le

temporel , nous gouverne par le ministère des

hommes revêtus de son autorité. Je réponds ,

en second lieu , que rien n'est plus dangereux ,

ni plus sujet à l'illusion , que de se constituer

juge des inspirations divines ; et que c'est le

moyen infaillible de s'égarer , en prenant pour

volonté de Dieu tout ce qui nous monte dans le

cœur et nous passe par l'esprit. Je réponds enfin

qu'il y a évidemment en cela un orgueil insup-

portable , une présomption que Dieu ne peut

s'empêcher de punir , en abandonnant à un sens

réprouvé celui qui ne veut pas se soumettre à

l'autorité établie pour le conduire.

Pourquoi , dira-t-on encore , me soumettre à



218 MANUEL

un homme , qui , après tout , peut se tromper

et m'égarer ? L'homme auquel vous vous sou-

mettrez tient la place de Dieu : vous ne pouvez

en douter ; il est préposé de Dieu pour vous

guider dans la voie du salut. Si vous vous mettez

de bonne foi sous sa conduite dans la vue

d'obéir à Dieu , vous devez croire que Dieu

l'éclairera , et vous donnera par sa bouche toutes

les instructions qui vous seront nécessaires . Vous

devez croire qu'il ne permettra jamais que vous

vous égariez en marchant dans la route que lui-

même vous a tracée , et que sa providence est

engagée à vous préserver d'erreur. Je suppose

néanmoins que le directeur , par ses discours et

par sa conduite , ne vous donne aucun lieu de

suspecter ni sa foi , ni sa piété , ni ses mœurs , ni

son incapacité : dans le cas contraire il faudrait

le quitter. Mais quandvous avez reconnu une fois

que c'est un homme de bien , un homme éclairé ,

vous devez vous abandonner entièrement à sa

conduite , sans crainte de courir aucun risque ni

pour votre salut , ni même pour votre perfection.

Dieu ne permettra pas qu'un tel homme

trompe en rien d'essentiel ; et il rectifiera par
sa

se

konté les petites méprises où il pourrait

tomber; en sorte qu'elles ne nuiront ni à vous ,

ni à lui. Voilà ce qu'il faut croire d'une foi

inébranlable. Sans cela l'on serait à la merci

des doutes, des inquiétudes , des scrupules ; les



DES AMES INTÉRIEURES . 249

fondements de l'obéissance n'auraient rien de

ferme et de solide; et il serait impossible de se

soutenir dans les tentations et dans les épreuves ,

où Dieu nous oblige de sacrifier continuellement

notre jugement à celui du directeur.

La voie de l'obéissance est donc non-seulement

sûre , mais la seule sûre , la seule que Dieu

nous garantisse , la seule à laquelle il attache

ses grâces et ses bénédictions. Cette voie met

l'âme dans une parfaite sécurité : car , à chaque

chose qu'elle fait , elle peut se rassurer en se

disant à elle-même : Je n'agis pas de mon chef;

je ne suis pas ma propre volonté , je ne me

gouverne pas par mes décisions : c'est Dieu qui

décide , qui me gouverne par celui qui est pour

moi son organe. Je suis plus assurée de faire la

volonté de Dieu en suivant l'obéissance , que si

Dieu lui-même m'avait parlé. Car je pourrais me

tromper , et prendre pour la voix de Dieu les

suggestions du démon ou de mon imagination ;

au lieu qu'il est impossible que je me trompe

en prenant pour l'ordre de Dieu ce qui m'est

prescrit par l'obéissance. Quelle paix , quel calme

une pareille assurance ne répand-elle pas dans

l'âme !

Cette voie , comme je l'ai déjà dit , commu-

nique un prix infini aux plus petites choses faites

par le principe de l'obéissance; parce que dans

les moindres choses se trouve ce qu'il y a de



250 MANUEL

plus grand, le sacrifice de la propre volonté.

Partout où Dieu ne voit point notre volonté , il

voit la sienne ; et par tout où il voit la sienne ,

peut-il rien voir qui ne lui plaise infiniment?

Cette voie est la voie d'anéantissement , la voie

d'adoration en esprit et en vérité , la voie de

l'holocauste perpétuel. Car que peut-il rester à

l'homme qui n'a plus ni jugement ni volonté ?

Que se réserve-t-il ? Rien : tout est sacrifié , tout

est immolé. Dieu a tout , puisqu'il a la liberté

de sa créature , et qu'il en dispose comme de

son bien propre.

Le mérite d'obéir à l'homme en vue de Dieu

est si grand , qu'il surpasse celui d'obéir à Dieu

en personne ; car si je voyais Dieu , s'il m'in-

timait immédiatement ses volontés , je n'aurais

pas le mérite de la foi ; et il ne me coûterait

rien sans doute de soumettre mon jugement au

sien , et ma volonté à la sienne.

La pratique de l'obéissance renferme éminem-

ment celle de toutes les vertus . Elle nous rend

invincibles au démon ; elle nous élève au-dessus

de toutes les tentations et les épreuves ; elle nous

attire toutes les grâces du ciel. Dieu ne peut

rien refuser à une âme obéissante ; il la voit

avec une complaisance extrême , il se plaît à la

combler de ses dons.

L'obéissance est donc la voie abrégée de la

perfection . Attachons-nous à elle par-dessus tout,



DES AMES INTÉRIEURES . 251

Ne négligeons rien de ce qu'elle nous prescrit.

Gardons-nous bien de raisonner , ni de prétendre

la soumettre à nos lumières : ce n'est plus obéir

que de vouloir voir la raison du commandement.

Il faut croire à l'aveugle ; il faut captiver son

entendement ; il faut forcer toutes les répu-

gnances de la nature; et, dès qu'une chose nous

est commandée , il faut , quoi qu'il en puisse

coûter , la mettre à exécution. Ainsi Jésus-Christ

a été obéissant jusqu'à la mort, et à la mort de

la croix . Proposons-le-nous pour modèle ; notre

obéissance n'ira jamais aussi loin que la sienne.

Depuis sa naissance jusqu'à sa mort il n'a jamais

fait en rien sa propre volonté. Puisse-t-on en dire

autant de nous , à compter du moment où nous

nous sommes donnés entièrement à Dieu.

Sur l'Humilité.

Apprenez de moi que je suis doux et

humble de cœur ,et vous trouverez.le

repos de vos âmes.

JÉSUS-CHRIST.

La douceur est le fruit de l'humilité chré-

tienne ; et Jésus-Christ joint ici ensemble ces

deux vertus , parce que l'une est la dépendance

de l'autre . Tout homme humble de cœur est

doux; et quiconque manque de douceur manque



252 MANUEL

aussi d'humilité , qui est le principe de la dou-

ccur.

Chose singulière ! Jésus-Christ ne nous dit pas

d'apprendre à son exemple à être humbles de

cœur , mais d'apprendre qu'il est humble de

cœur. Pourquoi cela ? Est-ce donc une vertu que

son exemple ne puisse nous apprendre ? Oui ;

nous ne pouvons être humbles dans le sens que

Jésus -Christ l'a été. Si l'humilité consiste à s'a-

baisser au-dessous de ce qu'on est, Jésus-Christ

seul a été et à pu être humble, lui qui , étant

Dieu par sa nature , s'est fait homme , et a em-

brassé tout ce qu'il y a de plus vil , de plus mé-

prisable parmi les hommes. Il a été humble ,

parce qu'il s'est uni à une nature infiniment

inférieure à la sienne ; il a été humble , parce

que , dans cette nature qu'il s'est unie , il s'est

soumis à toutes les humiliations dues au pécheur

orgueilleux , qui mérite d'être le rebut de Dieu

et des hommes. Il a été humble de cœur , parce

que son humilité a été une humilité de choix ,

une humilité sincère , et accompagnée de senti-

ments intérieurs conformes à l'état d'une victime

volontaire du péché.

Il nous est impossible d'être humbles dans le

même sens que Jésus-Christ. Néant par le fond

de notre être , comment pourrions-nous nous

abaisser , et nous mettre au-dessous de ce que

nous sommes par nature ? Pécheurs par notre



DES AMES INTÉRIEURES . 253

volonté, dignes de la malédiction de Dieu et des

supplices de l'enfer , dignes de tout mépris et

de toute horreur, et par là infiniment au-dessous

du néant , en quel état pourrions-nous être

réduits , qui puisse passer pour un état d'hu-

milité ? En nous mettant au niveau du néant ,

nous ne ferions que nous rendre justice , quand

même nous ne serions coupables d'aucun péché.

En acceptant d'être traités de Dieu et des créa-

tures comme le mérite un pécheur , nous nous

rendrions encore justice, n'eussions-nous commis

qu'un seul péché mortel. Comment donc nous

humilicrons-nous , comment nous abaisserions-

nous, si nous sommes coupables d'une multitude

de péchés mortels ? Reconnaissons que nous

sommes si bas , qu'il nous est impossible de

nous abaisser davantage. Reconnaissons que , dans

l'ordre naturel et dans l'ordre surnaturel , dans

cette vie et dans l'autre , il n'est point de con-

fusion , de mépris , d'ignominie , qui ne soit

au-dessous de ce que nous méritons. Et quand

nous l'aurons reconnu dans toute la droiture de

notre cœur , quand nous aurons subi toutes les

humiliations que mérite une créature coupable ;

quand nous nous serons reconnus dignes de ces

humiliations , nous serons encore obligés d'avouer

que nous soumettre à tout cela n'est point

humilité de notre part , mais l'acceptation d'un

juste châtiment.



254 MANUEL

Si cela est vrai , si rien n'est plus évident dans

les principes de la foi , où en sommes-nous , et

quel est notre orgueil de ne pouvoir souffrir , ni

de la part de Dieu , ni de la part des hommes ,

la moindre ombre de mépris , ni le moindre

rebut apparent ? L'idée seule de mépris nous

révolte , nous trouble , nous met hors de nous-

mêmes ; nous ne pouvons nous persuader que

nous mépriser c'est nous rendre ce qui nous

est dû , et qu'il est impossible de porter à notre

égard le mépris trop loin. Nous évitons avec le

plus grand soin tout ce qui peut nous faire perdre

même la fausse estime des hommes ; nous sacri-

fions nos devoirs , les inspirations divines , les

plus vives et les plus sûres lumières de la cons-

cience, à la crainte d'une raillerie , d'un faux

et méprisable jugement qu'on portera de nous .

Il nous paraît que le plus pénible effort de la

vertu est de paraître aux yeux du monde tels

que nous voulons être dans le cœur aux yeux

de Dieu; et nous ne somines pas capables de cet

effort ;et , dans mille rencontres , nous faussons

nos promesses et nos résolutions . Quel orgueil

encore une fois ! qu'il est injuste ! qu'il est

insensé! qu'il est abominable aux yeux de Dieu !

Encore si l'on rougissait de cet orgueil , si l'on

s'en humiliait par réflexion ! mais on s'en ap-

plaudit; on croit avoir des sentiments nobles et

élevés : on traite de bassesse , de folie , d'extra



DES AMES INTÉRIEURES . 255

vagance , l'estime que les Saints ont faite des

humiliations , et la sainte avidité avec laquelle ils

les ont embrassées .

Si nous étions humbles de l'humilité qui nous

convient , nous ne ferions cas , ni dans nous-

mêmes ni dans les autres , ni de la naissance ,

ni de l'esprit , ni des grâces du corps , ni des

richesses , ni des autres dons naturels ; et jamais

nous ne nous en ferions un titre pour nous

estimer davantage , et pour mépriser ceux qui en

sont dépourvus . Car tous ces avantages ne sont

point à nous , qui ne sommes que néant : Dieu

nous les a donnés par une libéralité pure , et son

intention n'a pas été que nous en tirassions

vanité. De plus , ces avantages ne sont point par

eux-mêmes utiles au salut. Enfin , nous en avons

fait mauvais usage , et ils ont été pour nous une

occasion de péché. Nous n'avons donc aucun sujet

de nous en glorifier ; nous avons sujet , au con-

traire , de nous en humilier .

Si nous étions humbles de l'humilité qui nous

convient , nous nous croirions indignes de l'es-

time des hommes , et nous rapporterions à Dieu

toutes leurs louanges , sans en rien réserver pour

nous , regardant cela comme un vol fait à sa

gloire. Nous ne craindrions pas non plus leurs

mépris , parce que nous les méritons du moins

comme pécheurs . Nous serions même bien aises

d'être couverts d'opprobres , dans la vue de satis



236 MANUEL

faire par là à la justice divine. Il ne faut rien

faire sans doute qui mérite le blâme , mais il ne

faut pas prendre non plus tant de précautions

pour se soustraire aux jugements des hommes ;

et lorsque la vertu nous attire quelques calom-

nies , quelques railleries , quelques mépris de

leur part , il faut se féliciter et les plaindre .

Si nous étions humbles de l'humilité qui nous

convient , nous servirions Dieu sans intérêt ,

convaincus que nous ne méritons rien , et qu'il

est encore trop bon de souffrir nos services .

Nous recevrions ses grâces avec reconnaissance ;

et , loin de nous les approprier et de nous y

complaire , elles ne serviraient qu'à nous hu-

milier à la vue de notre indignité , et nous les

lui renverrions avec la même pureté qu'elles

nous viennent de lui. Nous ne serions ni surpris

ni déconcertés qu'il nous rebutât , qu'il ne parût

donner aucune attention à ce que nous faisons

pour lui ; nous ne lui ferions pas valoir notre

fidélité , notre constance , notre générosité ; nous

ne serions pas jaloux des faveurs qu'il fait aux

autres , mais nous penserions comme la Cana-

néenne que le pain des enfants n'est pas fait

pour les chiens , et que nous sommes trop heu-

reux de recueillir les miettes qui tombent de la

table. Si Dieu nous montrait un visage sévère ,

s'il paraissait courroucé contre nous , s'il nous

faisait éprouver quelques effets de sa justice ,



DES AMES INTÉRIEURES . 257

nous nous y soumettrions humblement , en disant

avec le prophète : Je porterai le poids de la

colère du Seigneur , parce que j'ai péché contre

lui. Il est dans l'ordre qu'étant pécheur , je satis-

fasse à la justice divine ; et je ne dois pas vouloir

la frustrer de ses droits .

Ainsi l'âme humble ne voit rien qu'elle ne

mérite dans les plus durs traitements qu'elle

éprouve de la part de Dieu et des hommes. Tout

ce qu'elle demande , c'est d'avoir la force de les

porter , c'est que Dieu en tire sa gloire. Pour

elle , elle consent de tout son cœur à sa destruc-

tion , et ne prend pas ce qui lui arrive pour une

épreuve , mais pour un châtiment trop doux en

comparaison de ses péchés. Acquiesçant ainsi à

tout ce que Dieu lui fait souffrir , elle trouve sa

paix , sa force , son bonheur dans l'humilité ;

elle est ravie que Dieu se satisfasse et qu'aux

dépens de ce qu'elle est , il acquitte ce qui est

dû à sa justice.

,

Mais par quels moyens peut-on parvenir à

cette humilité? Par l'abandon total de soi-même

à Dieu , par la remise de tous nos intérêts entre

ses mains . Nous pouvons nous donner. Quand

ce don est fait entièrement et sans retour , Dieu

remplit sur nous ses desseins , et il nous donne

tout ce dont nous avons besoin pour concourir à

leur exécution. Il nous donne donc par-dessus

tout cette humilité profonde , généreuse , paisible ,

17



258 MANUEL

inaltérable , qui , d'une part , nous met en qualité

de pécheurs bien au-dessous du néant , et , d'autre

part , nous élève au-dessus du monde , du démon ,

de nous-mêmes , et nous rend grands de la gran-

deur de Dieu , forts de la force de Dieu , saints

de la sainteté de Dieu. Cette humilité est tout

infuse ; elle croît en nous à proportion des ten-

tations , des souffrances et des humiliations. On

l'a , mais on croit ne pas l'avoir , parce que ,

pour se croire humble , il faut se croire au-dessous

de cequ'on mérite d'être ; et ce sentiment n'entra

jamais dans l'âme d'un Saint , qui au contraire

est toujours intimement persuadé que Dieu et les

hommes le traitent mieux qu'il ne mérite.

De la Providence de Dieu sur ses enfants.

Saint Paul a prononcé que toutes choses

tournent au bien de ceux qui aiment Dieu .

Comme cette maxime est d'un usage continuel

dans la vie spirituelle , il est important d'en

bien fixer le sens , d'en exposer les raisons et d'en

examiner les conséquences .

D'abord l'Apôtre dit toutes choses , il n'ex-

cepte rien. Tous les événements de Providence ,

heureux ou malheureux ; tout ce qui intéresse

la santé , les biens , la réputation ; toutes les



DES AMES INTÉRIEURES . 259

conditions de la vie humaine , tous les divers

états intérieurs par lesquels on passe successi-

vement : privations , sécheresses , dégoûts , en-

nuis , tentations ; tout cela tourne à l'avantage

de ceux qui aiment Dieu : tout , encore un

coup , même les fautes et les péchés considé-

rables . Il faut être dans la résolution de ne

jamais offenser Dieu volontairement ; mais , s'il

arrive par malheur qu'on l'offense, les offenses ,

les crimes mêmes , peuvent tourner à l'avantage

de ceux qui aiment Dieu . Témoin David , té-

moin saint Pierre , et quantité d'autres , dont les

péchés ont servi à les rendre plus saints

c'est-à-dire plus humbles , plus reconnaissants

envers Dieu , plus remplis d'amour.

,

Toutes choses tournent au bien . Ce n'est pas

un bien temporel ; l'Évangile nous en avertit assez .

Nous ne sommes plus sous l'empire de la loi

qui promettaitdes avantages temporels à ses ob-

servateurs ; mais sous celui de la grâce , qui

n'annonce à ceux qui veulent vivre selon la

piété , que des croix et des persécutions , et qui

ne leur promet que des biens spirituels. Cela ne

souffre aucune difficulté . Tout tourne donc au

bien spirituel de ceux qui aiment Dieu . Mais il

faut entendre ce bien , non selon notre esti-

mation , qui est fautive , mais suivant celle de

Dieu . S'il est une matière sur laquelle nous

sommes exposés à nous tromper , c'est surtout



260 MANUEL

ce qui concerne nos intérêts spirituels . Nous

nous en formons de très-fausses idées , et il

nous arrive souvent de regarder comme nui-

sible à notre âme ce qui lui est utile, ou comme

avantageux ce qui lui nuit en effet. Notre amour-

propre nous fait sur cela d'étranges illusions.

Nous devons donc croire , mais par une vue de

foi , mais sans nous arrêter à notre jugement ,

que notre vrai bien se trouve dans les événements

de Providence , et dans les divers états intérieurs

où Dieu nous fait passer , quoique souvent nous

ne concevions rien à ces dispositions de Dicu

sur nous , et que nous ignorions à quoi elles

doivent aboutir.

Mais tous ces arrangements divins ne sont un

bien que pour ceux qui aiment Dieu , c'est-à-

dire , dont la volonté est unie et soumise à Dieu ;

qui dans son service regardent avant toutes choses

les intérêts de Dieu , la gloire de Dieu , l'ac-

complissement de son bon plaisir ; qui sont dis-

posés à lui sacrifier tout sans exception , et

persuadés qu'il n'est rien de plus avantageux à

la créature que de se perdre en Dieu et pour

Dieu , parce que c'est l'unique moyen de se re-

trouver en lui ; car voilà ce que j'appelle aimer

Dieu véritablement et de tout son cœur . Et c'est

ce qu'entendait Jésus-Christ lorsqu'il disait : Ce-

lui qui aime son âme la perdra ; et celui qui

aura perdu son âme pour moi , la retrouvera



DES AMES INTÉRIEURES . 261

pour la vie éternelle. Quiconque aime Dieu de

la sorte est assuré , mais d'une assurance infail-

lible , que tout ce que Dieu voudra on permettra

à son égard tournera à son bien , et même à

son plus grand bien. Il ne le verra pas dans le

moment , parce qu'il est essentiel qu'il ne le voie

pas , et que les sacrifices qu'il a à faire ne pour-

raient avoir lieu , s'il le voyait ; mais il le verra

en son temps : il admirera la sagesse et la bonté

infinie de Dieu dans la manière dont il conduit

les âmes qui sont tout à lui ; et il verra avec

étonnement que ce qu'il croyait devoir le perdre

sans ressource , est ce qui a mis son salut en

sûreté.

Il n'est pas malaisé de connaître sur quel fon-

dement est appuyée cette maxime de saint Paul .

Dieu seul a la véritable idée de la sainteté ; il

connaît seul et il a seul à sa disposition les

moyens qui y conduisent. Lui seul aussi connaît

le fond de notre âme et de nos sentiments , notre

caractère , les obstacles qui se trouvent en nous

à la sainteté ; il sait seul par quels ressorts se-

crets il faut nous remuer , et comment , sans

gêner en rien notre volonté , il faut l'amener au

but qu'il se propose pour notre sanctification. Il

sait quel effet produira sur nous tel événement ,

telle tentation , telle épreuve ; et de sa part tout

est préparé pour le bon succès. Dieu nous aime

de toute éternité ; il nous a aimés le premier ,



262 MANUEL

et il n'y a en nous riende bon , soit dans l'ordre

de la nature , soit dans celui de la grâce , qu'il

ne nous ait donne. Il nous aime d'un amour

infiniment sage , infiniment éclairé ; il nous aime ,

non par rapport à la vie présente , qui n'est

qu'un passage , une épreuve , mais par rapport

à la vie future , qui est notre destination et

notre fin .

S'il est donc vrai que tout ce qui arrive ici-

bas aux serviteurs de Dieu est réglé et arrangé ,

par une sagesse et un amour infinis , pour leur

bonheur éternel , ce ne peut être que par leur faute

si les desseins de Dieu ne sont pas remplis ; et

s'il est un seul événement qui ne tourne pas à

leur avantage spirituel ; le principe de leur faute

ne peut être qu'un manque d'amour et de con-

fiance , qu'un défaut de conformité à la volonté

de Dieu. Car, tant qu'ils aimeront Dieud'un amour

réel , effectif et pratique , il est impossible que

rien au monde retarde leur avancement , et même

que tout n'y concoure et n'y contribue.

Les conséquences de cette maxime de l'Apôtre

s'étendent à tout , et embrassent tous les moments

de la vic. La première est que , si l'on veut as-

surer son salut autant qu'il est possible de le

faire , il faut se livrer , s'abandonner à Dicu sans

réserve et pour toujours ; ne plus disposer de

soi-même en rien, ne rien prévoir , ne rien ar-

ranger , ne rien déterminer que sous la dépen



DES AMES INTÉRIEURES . 203

dance du bon plaisir de Dieu ; ne pas faire un

pas , un seul mouvement pour se tirer de la

situation actuelle où l'on est par l'ordre de Dieu ;

ne pas même désirer d'en sortir : mais se laisser ,

pour ainsi dire , entraîner au fil de la Provi-

dence , se soumettre aux événements à mesure

qu'ils arrivent , et , pour l'intérieur , demeurer

tranquille et sans rien craindre dans l'état où

Dieu nous met , sans souhaiter le changement

ou la fin de cet état , quelque pénible qu'il soit

pour la nature.

La seconde conséquence est que , quand nous

n'avons contribué en rien à un événement exté-

rieur ou à notre disposition intérieure , nous

devons être assurés que cet événement , cette

disposition est de l'ordre de Dieu sur nous , et

par conséquent que c'est ce qui nous peut être le

plus avantageux pour le moment présent. Ainsi

nous devons bien nous garder de porter là-dessus

un jugement contraire , ni de croire que c'est

un malheur pour nous , que cela nuit à notre

progrès spirituel , que Dieu nous abandonne et

ne prend plus soin de nous. Nous sommes ex-

posés à juger de la sorte quand nous ne trouvons

plus de goût aux exercices spirituels , quand

nous ne sentons plus cette paix intime dont

nous jouissions auparavant , quand nous nous

trouvons assaillis de violentes tentations , quand

Dieu nous retire tout appui extérieur , jusqu'à



264 MANUEL

,

nous oter celui dans lequel nous avions mis notre

confiance. Alors on croit tout perdu , parce

qu'on se voit sans soutien. On se trompe. Dieu

n'agit jamais plus efficacement par lui-même

que lorsqu'il soustrait les moyens extérieurs

et sa grâce n'est jamais plus réelle et plus forte

que quand elle est moins sensible . Notre assu-

rance même n'est jamais plus grande que quand

nous croyons avoir perdu toute assurance . Mais

le point est de savoir où il faut mettre cette

assurance en Dieu seul , dans l'abandon , dans

la foi nue , dans la suppression de toute ré-

flexion , de tout raisonnement , de tout regard

sur soi , de tout retour sur ses intérêts . C'est

alors qu'espérant contre l'espérance , il faut

dire : Oui , je crois fermement que tout ceci

tournera à mon bien, et qu'en m'abandonnant

entièrement à Dieu , je ne serai pas confondu .

se

La troisième conséquence est que , s'étant une

fois livré à Dieu , il faut s'attendre à tous les

sacrifices , et par-dessus tout au sacrifice de ses

propres lumières . Il faut s'attendre à des con-

duites de Dieu qui exerceront étrangement notre

raison , et qui nous obligeront à ne pas l'écouter

du tout . Il faut s'attendre à tout ce qu'il y a de

plus sensible et de plus mortifiant , soit en genre

de souffrances , soit en genre d'humiliations ; à

des renversements intérieurs et extérieurs que

nous ne prévoyons pas , qui passent toutes nos



DES AMES INTÉRIEURES . 265

conceptions , et dont ni les livres , ni l'expé-

rience des autres ne peuvent nous donner l'idée.

Il faut s'attendre enfin que Dieu portera le fer et

le feu jusqu'au fond de notre cœur, qu'il en arra-

chera et qu'il y brûlera l'amour-propre jusque

dans sa racine et qu'il ne laissera rien subsister

de nous en nous -mêmes .

,

१

Cela est effrayant , sans doute , pour la nature ;

mais l'amour de Dieu , s'il est tel qu'il doit être

et si nous lui laissons tout pouvoir sur nous ,

nous dispose à tous ces sacrifices , et ne nous

permet pas d'en excepter aucun. Comment la

maxime de saint Paul serait-elle vraie , si , de

toutes les choses que Dieu peut opérer dans une

âme , il y en avait une seule qui ne tournât pas

à son avantage spirituel et éternel , et que , par

cette raison , elle se crût autorisée de la refuser à

Dieu ? Non , l'Apôtre a dit : Toutes choses ; et

cette grande âme qui , à l'exemple de Jésus-

Christ , a souhaité d'être anathème , malédiction

pour le salut des Juifs ses frères , n'a eu garde

de penser qu'un tel souhait , si glorieux à Dieu ,

si conforme aux sentiments de Jésus-Christ , ne

dût pas tourner à son propre avantage. Quelle que

soit notre immolation , elle n'approchera jamais

de celle de notre divin Maître ; et si la sienne ,

qui a été parfaite , a produit à sa sainte humanité

une gloire et un bonheur au-dessus de tout ce

qu'on peut dire et penser , nous devons croire



266 MANUEL

d'une ferme foi que notre propre immolation

nous procurera un degré de cette gloire et de ce

bonheur , proportionné à l'étendue et à la géné-

rosité de notre sacrifice .

Le prix d'une âme.

Si la religion humilie l'homme en lui apprenant

qu'il est tiré du néant , conçu dans le péché ,

enclin au mal , incapable d'aucun bien surna-

turel ; d'un autre côté elle l'élève et lui inspire

les plus grands sentiments de lui-même en lui

faisant connaître sa nature , sa destination et ce

que son salut a coûté à Dieu .

L'âme humaine , par sa nature , est douée de

la faculté de connaître Dieu , et de la capacité

de l'aimer. Son intelligence , se transportant au

delà de tous les êtres créés et finis , s'élève

jusqu'à l'être incréé et infini , source de tout

bien et de toute perfection ; elle en a une idée

claire , intime , ineffaçable . Sa volonté est faite

pour aimer ce souverain hien que l'intelligence

lui propose. Ses désirs , que nul objet fini ne peut

remplir , et qui s'étendent au delà des limites de

cette vie , se portent nécessairement vers un bien

souverain , éternel , infini qui seul peut la

rendre heureuse. Si elle veut développer le désir

,



DES AMES INTÉRIEURES . 267

qu'elle a du bonheur , et l'idée qu'elle s'en forme ,

elle trouvera que l'objet de cette idée et de ce

désir n'est et ne peut être que Dieu. Voilà ce

qu'elle porte empreint dans le fond de sa nature ,

ce que sa raison lui découvre pour peu qu'elle

veuille réfléchir , et ce que ni les préjugés ni les

passions ne sauraient effacer. Tout ce qui n'est

pas Dieu , tout ce qui ne se rapporte pas à Dieu ,

est indigne d'occuper l'esprit et le cœur de

l'homme , n'a point de proportion avec l'im-

mensité de ses vues et de ses désirs , et ne les

contentera jamais pleinement. Les philosophes

païens ont compris jusqu'à un certain point cette

vérité; et c'est ce qui rendait l'homme si grand

à leurs yeux . Heureux si dans leur conduite ils

avaient suivi la lumière de leur raison et l'instinct

secret de leur cœur !

Non-seulement l'homme est destiné à connaître

et à aimer Dieu ici-bas ; mais il doit, dans une

autre vie , le posséder éternellement. C'est peu

pour lui d'être immortel : il doit s'unir un jour

à la source de l'immortalité , et être heureux du

bonheur même de Dicu. Que lui servirait , en

effet , l'immortalité , s'il désirait toujours Dieu

sans le posséder jamais ? Un tel désir , s'il n'était

rempli , serait un tourment. Telle est donc sa fin

dernière , la jouissance éternelle de Dien. Il le

verra , il le contemplera en lui-même ; et celte

vue , cette contemplation le comblera d'une joie



268 MANUEL

ineffable . La raison nous met sur les voies de

cette grande vérite , mais la révélation seule nous

en instruit distinctement. Et, comme c'est un

bienfait excellent qui n'était pas dû à notre na-

ture , nous ne pouvions en avoir connaissance

que par une déclaration expresse de Dieu. Aussi

n'en voit- on rien dans les écrits des sages de

l'antiquité.

Mais cette possession éternelle de Dieu n'est

pas promise à l'homme absolument et sans con-

dition : il faut qu'il la mérite par le bon usage

de sa liberté pendant cette courte vie; et Dieu

lui donne ou lui offre tout ce qui est nécessaire

de sa part pour en bien user. Et en quoi con-

siste ce bon usage de la liberté ? A aimer , à

servir Dieu selon l'étendue des connaissances que

lui fournissent la raison et la religion ; à pratiquer

un certain nombre de préceptes qui n'ont au fond

rien que de juste , que la raison ne peut s'em-

pêcher d'approuver , vers lesquels un cœur droit

se porte de lui-même , et dans l'observation des-

quels l'homme trouve dès ici-bas la paix et le

bonheur.

Que l'homme est grand , considéré sous ce

point de vue ! Que ses idées sont nobles , que ses

sentiments sont élevés , que ses actions sont pures ,

qu'il est digne de l'estime et de l'amitié de Dieu

et de ses semblables , lorsqu'il pense , qu'il parle ,

qu'il agit conséquemment à cette sublime desti



DES AMES INTÉRIEURES . 269

nation, qu'il ne la perd jamais de vue et qu'il

ne se permet jamais rien qui l'en écarte ! Quel

usage plus légitime et plus excellent peut-il faire

de sa raison et de sa liberté ? Mais qu'il est petit ,

qu'il est insensé , qu'il est injuste et cruel envers

lui -même , lorsque , bornant toutes ses idées et ses

affections à une vie fugitive , à une vie dont il

n'a pas un seul moment en son pouvoir , il se

prostitue à des biens qui ne sont pas faits pour

lui , à des biens qui le laissent vide et toujours

plus affamé ; et que , pour s'en procurer la jouis-

sance , il foule aux pieds la loi de Dieu , et

s'expose à perdre les biens éternels qui l'attendent !

Est- il une folie comparable à celle-là? Peut-on

porter plus loin la dégradation de son être ? Peut-

on être plus ennemi de soi-même? Cieux , soyez

dans l'étonnement , s'écrie Dieu à la vue d'un

si étrange renversement : Portes du ciel , livrez-

vous à la plus extrême désolation . Mon peuple ,

ces hommes formés à mon image , destinés à être

les citoyens de mon royaume , à partager ma

gloire et ma félicité , ont fait deux maux : ils

m'ont abandonné , moi qui suis la source de

l'eau vive , du vrai bonheur ; et ils se sont creusé

des citernes qui fuient , et ne peuvent garder

leurs eaux. (JÉRÉM. 11 , 12 , 13.) Ces deux

maux , qu'on ne croirait pas possibles de la part

d'un être raisonnable , sont cependant deux maux

communs , répandus partout , et en quelque sorte



270 MANUEL

universels . Dans tous les pays , au centre même

des lumières et de la religion , presque tous les

hommes oublient Dieu , méprisent Dieu , ou-

tragent Dieu , le regardent comme un mortel

ennemi , parce qu'il les a créés pour lui , parce

qu'il les a destins àjouir de son bonheur , parce

qu'il veut les associer à sa propre félicité , et

qu'il leur défend de s'attacher à des biens fra-

giles , indignes d'eux , incapables de les satisfaire .

Ils fixent presque tous leurs yeux vers la terre

qui est le lieu de leur exil , et ils dédaignent

de regarder le ciel , qui est leur véritable patrie.

Ils ne désirent l'immortalité que pour posséder

toujours les biens de ce monde; et ils ne se con-

solent de l'affreuse perspective de la mort que

dans l'espérance de retomber dans le néant d'où

ils sont sortis .

,

Mais ce qui met le comble à la grandeur de

l'homme etav désordre de son avilissement , c'est la

considération de ce que le salut de son âme a coûté

à Dieu . Le Verbe de Dieu , le Fils éternel de Dieu ,

Dieucomme son Père , égal en tout à son Père ,

s'est uni à la nature humaine , a pris une chair

passible et mortelle , a conversé parmi les hommes ,

a daigné les instruire par ses discours et par ses

actions , et , victime volontaire , s'est immolé pour

eux à la justice divine , pour expier leurs péchés ,

pour les réconcilier avec Dieu , pour leur rendre

leur première destination dont ils étaient déchus ,



DES AMES INTÉRIEURES . 271

et pour leur procurer tous les secours et les

moyens de salut. Ce que Jésus-Christ a fait et

souffert pour tous les hommes , il l'a faitet souf-

fert pour chacun d'eux en particulier; et il n'au-

rait pas cru en trop faire quand il ne se fût agi

que de sauver un seul homme. Le salut d'une

âme est donc le prix du sang d'un Dieu , le prix

de la mort d'un Dieu , le prix du plus grand sa-

crifice que pût faire un Dieu revêtu de notre na-

ture. Cela est incompréhensible, je le sais; et ,

si ce mystère n'était appuyé de tout le poids

des preuves de la révélation , la raison humaine

ne pourrait se déterminer à le croire. Mais si ce

mystère est d'une vérité , d'une certitude , d'une

évidence morale à laquelle nul esprit raisonnable

ne peut se refuser , que prouve-t-il ? Que la di-

gnité d'une âme est incompréhensible ; qu'elle

mérite qu'un Dieu s'abaisse , qu'un Dieu s'anéan-

tisse , qu'un Dieu se sacrifie pour la sauver et

la rendre éternellement heureuse. Pouvons-nous

craindre de nous tromper en l'estimant ce qu'un

Dieu l'a estimée ? Et si , pour nous sauver nous-

mêmes , Dieu exigeait de nous le même sacrifice

auquel Jésus-Christ s'est volontairement soumis ,

pourrions-nous dire qu'il en demande trop ?

Queprouve encore ce mystère? Il prouve qu'un

chrétien qui en est instruit , et qui , pour con-

tenter une misérable passion , consent à perdre

son âme pourjamais , rend inutiles les souffrances ,



272 MANUEL

la mort , le sacrifice d'un Dieu ; ce n'est pas assez

dire : il les tourne à son dam , et se creuse un

enfer mille fois plus profond que celui dont

Jésus-Christ l'a tiré .

Et que dirons-nous de ceux qui , de l'incom-

préhensibilité même de ce mystère , se font un

titre pour le traiter de chimère et d'absurdité ?

Ils ne veulent pas qu'un Dieu les ait estimés si

haut ; ce n'était pas la peine , disent-ils , que

ce Dieu fait homme mourût pour eux sur une

eroix . L'âme humaine est trop peu de chose ,

pour que son bonheur coûtât tant à un Dieu .

A les entendre , ils prennent le parti de Dieu

et de sa gloire; ils trouvent que c'est de la part

de l'homme un orgueil insupportable de s'être

imaginé que son âme peut être mise à un si haut

prix : comme si un mystère si élevé , si in-

eroyable , pouvait être une invention de l'ima-

gination et le fruit de l'orgueil humain ! Lais-

sons ces impies , qui font de vains efforts pour

justifier leur impiété.

Pour nous , qui croyons humblement et fer-

mement ce que Dieu nous a révélé , apprenons ,

à la vue d'un Dieu en croix , ce que vaut notre

âme ; ne la perdons pas , ne la prostituons pas

aux créatures ; et , pour mettre en sûreté son salut

éternel , qui a tant coûté au Fils de Dieu , prions

Jésus-Christ lui-même de se charger du soin de

la conduire et de la gouverner. Un trésor si ines



DES AMES INTÉRIEURES . 273

timable courrait de trop grands risques entre nos

mains . Confions-le à ce Dieu sauveur ; rendons le

maître de notre liberté , dont il nous est si aisé

d'abuser , et dont l'abus peut entraîner de si ter-

ribles conséquences. Abandonnés à la conduite

sûre et infaillible de sa grâce , nous n'avons rien

à craindre : il nous aime trop , il prend trop

d'intérêt à notre salut , pour ne pas assurer par

là le prix de son sang et de ses souffrances .

De la pureté d'intention .

Si votre œil est simple , dit Jésus-Christ , tout

votre corps sera lumineux. L'intention est l'œil

de l'âme , puisqu'elle est le motif qui la fait agir ,

le but qu'elle se propose , le flambeau qui l'éclaire

et la dirige. Si cet œil est simple , c'est-à-dire

si l'intention est pure , si elle ne regarde que

Dieu , si elle n'est pas double , et si elle ne se

replie point sur nos propres intérêts , tout notre

corps , c'est-à-dire toutes nos actions seront

saintes , et participeront à la vraie lumière, qui

est Dieu .

La simplicité de l'intention en suppose la

droiture et la pureté. L'intention est droite

quand on ne cherche point à se tromper soi-

même , quand on agit de bonne foi , quand on

18



274 MANUEL

fait tout ce qu'on peut pour connaître et suivre

la vérité . Cette droiture d'intention est bien rare

parmi les hommes. Les erreurs , les préjugés ,

les passions , les vices , et même les moindres

défauts , y donnent de grandes atteintes , et rendent

la conscience fausse , souvent sur des objets très-

importants . Tant qu'on ne sera pas en garde et

toujours en garde contre l'amour-propre , le plus

dangereux des séducteurs , on aura toujours sujet

de se défier de la droiture de ses vues , et l'on

ne sera pas exempt de tout reproche à cet égard.

L'intention est pure lorsqu'elle n'est point

mélangée , lorsque Dieu seul en est l'objet , et

qu'elle n'est infectée d'aucune vue d'amour-

propre. Cette pureté a ses degrés , et elle n'est

parfaite que dans les plus saintes âmes : c'est

même dans cette pureté d'intention que consiste

proprement la sainteté. Tant qu'on aime Dieu

avec quelque retour sur soi-même , qu'on ne

l'aime pas uniquement pour lui ; tant qu'on

regarde le propre intérêt de son service , qu'on se

cherche soi -même , si peu que ce soit; tant qu'on

envisage la perfection par rapport à soi , même au

bien spirituel qui nous en reviendra ; en un mot ,

tant que le moi entre pour quelque chose dans

notre intention , elle est, je ne dis pas criminelle

ni même mauvaise , mais mêlée d'imperfection

et d'impureté ; elle n'a pas cette éminente sim-

plicité qui est si agréable à Dieu.



DES AMES INTÉRIEURES . 273

La simplicité d'intention exclut absolument

toute multiplicité ; elle ne se porte pas sur plu-

sieurs objets , mais sur un seul , qui est Dieu ;

et dans Dieu même elle n'envisage que sa gloire ,

son bon plaisir , l'accomplissement de sa volonté.

L'intention simple est toute pour Dieu ; l'âme ne

s'y regarde point , ne s'y compte pour rien ; се

n'est pas qu'elle exclue ses véritables intérêts , à

Dieu ne plaise ! mais elle n'y fait pas attention ,

elle les oublie ; elle va jusqu'à les sacrifier , εἰ

Dieu la met dans le cas de faire ce sacrifice ; et

elle consent de tout son cœur à le servir pour

lui-même , sans espoir de retour. Quand on en est

là , l'intention est parfaitement simple et pure ;

elle communique aux actions même les plus petites

une valeur inestimable ; Dieu les agrée , les

adopte , se les approprie , comme faites unique-

ment dans la vue de lui plaire; et l'on peut juger

si , quand le moment en sera venu , il les récom-

pensera libéralement. Je le dis hardiment : la

moindre chose faite avec cette pureté est d'un plus

grand prix aux yeux de Dieu que les plus grandes

actions , les plus pénibles , les plus mortifiantes

pour la nature , s'il y entre le plus petit mélange

de propre intérêt. C'est que Dieu ne regarde point

à la matière de nos actions , mais au principe

d'où elles partent ; et que ce n'est pas ce que

nous faisons qui le glorifie , mais la disposition

de notre cœur en agissant. Nous avons peine à



276 MANUEL

concevoir cela , parce que nous ne pouvons pas

nous dépendre de nous-mêmes , et que le mal-

heureux amour-propre se glisse partout , corrompt

et empoisonne tout. Mais au fond la chose est et

doit être ainsi ; et , si nous voulons réfléchir sur

nous-mêmes , nous verrons que , dans les services

qu'on nous rend, nous suivons la même règle que

Dieu ; que nous estimons moins ces services par

ce qu'ils sont en eux-mêmes que par l'affection

avec laquelle on nous les rend , et que cette

disposition intérieure en fait le principal mérite.

La différence qu'il y a entre Dieu et nous , c'est

que nous ne connaissons pas avec assurance la.

disposition du cœur, et que Dieu la voit . Mais , du

reste , nous voulons comme lui être aimés , être

servis pour nous-mêmes ; c'est là ce qui nous

rend chères et précieuses les moindres attentions ;

enfin , nous aimons plus la volonté de nous obliger

sans le bienfait , que le bienfait sans la volonté

de nous obliger .

Nous ne méritons pas qu'on nous aime et qu'on

nous oblige pour nous-mêmes ; et c'est une injus-

tice, c'est un vol que nous faisons à Dieu , quand

nous voulons qu'on nous aime ainsi ; mais Dieu le

mérite, et il a seul droit de prétendre à un tel

amour ; il y a droit à toutes sortes de titres , quand

même , par une bonté infinie, il ne se serait pas

engagé à nous en récompenser .

Mais que faut-il faire pour parvenir à cette



DES AMES INTÉRIEURES . 277

pureté d'intention? Une seule chose : ne point se

conduire soi-même , ne disposer en rien de soi-

même , mais se laisser entre les mains de Dieu ,

le prier qu'il nous gouverne, non-seulement pour

le dehors , mais encore plus pour le dedans ;

qu'il s'empare de notre esprit et de notre cœur ;

qu'il nous inspire des pensées , des affections , des

motifs dignes de lui ; qu'il nous purifie de ce

levain d'amour-propre que nous portons dans

l'intime de l'âme ; et que , par des moyens que

lui seul connaît et peut mettre en usage , il nous

élève par degrés à cette sublime pureté. Ces

moyens sont durs à la nature , et ils doivent

Têtre , puisqu'ils ont pour objet de la détruire .

Il faut donc s'attendre à passer par de rudes

épreuves ; mais Dieu donne à une âme généreuse

la force de les porter. Elle sent que ces épreuves

la purifient , la détachent d'elle-même , l'unissent

à Dieu sans milieu; et ce sentiment les lui rend

non-seulement légères , mais agréables et dési-

rables : en sorte que , malgré les répugnances

extrêmes de la nature , qui ne saurait consentir

à sa destruction, elle les accepte et les embrasse

de tout son cœur , et ne voudrait pour rien au

monde s'y soustraire ni en voir la fin , avant le

moment que Dieu a marqué.

Tout ce que nous avons à faire de notre côté ,

c'est , à mesure que nous apercevons dans nos

intentions quelque chose d'humain , de naturel ,



278 MANUEL

d'imparfait , de le rejeter et de le désavouer ,

selon la lumière que Dieu nous donne. Cette

lumière change suivant les divers états où nous

entrons . D'abord elle ne nous montre que les

imperfections les plus grossières ; bornons-nous

pour lors à rectifier celles-là , et gardons-nous

bien de vouloir nous mettre tout d'un coup dans

une pureté de désintéressement dont nous ne

sommes pas capables. Laissons faire Dieu. Ayons

seulement l'intention qu'il nous purifie ; secon-

dons son action , faisons les sacrifices à mesure

qu'ils se présentent ; ne prévenons rien par des

ſerveurs d'imagination , et soyons assurés que

Dieu nous purifiera par des voies auxquelles

nous ne nous attendons pas .

Mais n'est-il pas nécessaire , à chaque action

que l'on fait , d'avoir une intention expresse et

marquée , et de se dire à soi-même : Je fais telle

chose dans telle vue? C'est ce qu'on appelle la

direction d'intention. Je réponds que quand on

s'est une fois donné à Dieu , cela n'est pas néces-

saire, ni même à propos. L'intention générale

de plaire à Dieu , de faire sa volonté, suffit ;

et l'on a toujours cette intention , dès qu'on s'est

donné sincèrement à lui . Tant que le don de

soi-même subsiste , l'intention subsiste aussi :

il n'est pas besoin de la renouveler , ni d'y

réfléchir , ni de s'en rendre , pour ainsi dire ,

compte à soi-même. Si l'on s'apercevait que l'on



DES AMES INTÉRIEURES . 279

se fût repris en quelque chose , il n'y a sim-

plement qu'à rendre à Dieu ce qu'on lui a pris

après le lui avoir donné , et se remettre dans la

voie de l'abandon .

Cette intention générale , qu'il est bon de

renouveler chaque matin , renferme éminemment

toutes les intentions particulières , et elle a seule

plus de perfections que toutes les autres ensemble.

Si elle est plus parfaite , elle est aussi plus avan-

tageuse pour l'âme , et elle lui procure plus de

bien que toutes les autres. Ainsi il n'est pas

besoin qu'on se propose ni de satisfaire pour ses

péchés par telle bonne œuvre , ni d'acquérir telle

vertu , ni d'obtenir telle grâce. L'intention géné-

rale de faire la volonté de Dieu comprend tout

cela, et elle a l'avantage de détourner nos regards

de dessus nous-mêmes , ce que n'ont pas les

autres. On ne doit done pas être surpris lors-

qu'on entend une sainte Catherine de Gênes dire

qu'elle ne pouvait plus penser à gagner les in-

dulgences . Est-ce qu'elle ne faisait pas cas des

trésors de l'Eglise ? Ce serait un crime de le

penser. Est-ce qu'elle n'avait pas l'intention géné-

rale de les gagner ? Elle l'avait sans doute.

Est-ce qu'elle ne les gagnait pas , faute d'y penser

expressément? Dieu occupait sa pensée à quelque

chose de mieux ; et pouvait-il refuser le pardon

de ses péchés , et la participation au mérite des

saints , à une âme qui ne vivait que de son amour ,



280 MANUEL

qui ne se gouvernait que par son esprit , qui

n'avait en vue que sa gloire ?

Ayons cette intention pure dans les sens queje

l'ai expliqué , ce regard simple vers Dieu , ce zèle

de la gloire et des intérêts de Dieu ; ne pensons ,

n'agissons , ne souffrons que pour lui , et tous nos

péchés nous seront remis , et nous acquerrons

toutes les vertus , et nous obtiendrons toutes les

grâces , et nous mettrons Dieu dans une espèce

de nécessité de pourvoir en Dieu à tous nos intérêts

que nous aurons négligés , oubliés , sacrifiés pour

les siens. Voilà la plus sainte et la plus excellente

de toutes les méthodes .

00000000
Marthe et Marie.

Rien n'est plus digne d'attention que ce que

l'Evangile nous apprend touchant les deux sœurs

Marthe et Marie. Il est certain que Marthe repré-

sente la vie active, c'est-à-dire la vie où , par ses

propres efforts , par son propre travail, on s'em-

presse de témoigner à Dieu son amour ; et que

Marie est l'image de la vie contemplative , où

l'on s'étudie à se tenir en repos , pour donner

lieu en nous à l'action de Dieu , et où l'on

n'opère que par le mouvement et sous la direc-

tion de Dieu ,



DES AMES INTÉRIEURES . 281

e

ex

cf

ur

le

us

re

ses

m-

que

où

er

on

Les deux sœurs reçoivent Jésus-Christ dans

leur maison , toutes deux l'aiment , toutes deux

veulent lui marquer leur amour ; mais elles s'y

prennent d'une manière bien différente. Marthe

ne pense qu'à exercer la charité envers le Sau-

veur et à lui préparer un repas . Son soin est digne

de louange , mais elle y met beaucoup d'activité ,

beaucoup d'empressement : elle s'agite , elle s'in-

quiète ; elle apprête différents mets , tandis qu'un

seul eût suffit. Marie , de son côté , ne se donne

aucun mouvement pour bien traiter Jésus- Christ ;

mais elle s'assoit à ses pieds pour être nourrie

de sa parole. L'occupation de la première est

toute extérieure, toute en action; celle de la

seconde et toute intérieure , toute en silence et

en repos . L'une veut donner au Sauveur , l'autre

veut recevoir de lui ; l'une lui présente de grand

cœur tout ce qu'elle a , l'autre se donne elle-

même.

Marthe , persuadée qu'elle fait plus pour Jésus-

Christ que sa sœur , et que celle-ci devrait quitter

les pieds du Sauveur pour venir à son aide , se

plaint à lui de ce qu'elle la laisse servir seule ,

et le prie de lui dire de l'aider. Elle croyait que

Marie était oisive, et que son repos et son silence

n'avaient rien qui dût plaire à Jésus-Christ.

Mais que lui répond-il ? Marthe , Marthe ! vous

êtes inquiète et vous vous empressez pourbeaucoup

de choses ; cependant une seule est nécessaire.



282 MANUEL

Marie a choisi la meilleure part , qui ne lui

sera point ôtée.

Pesons cette réponse : l'instruction qu'elle ren-

ferme est bien propre à modérer l'activité et à

réduire la multiplicité , qui sont les deux grands

défauts de la dévotion. Il était dans l'ordre que

les hôtesses de Jésus-Christ lui préparassent à

manger , mais il ne lui fallait qu'un repas frugal .

Un seul mets suffisait aux besoins de la nature ,

et Marthe croirait manquer au Sauveur si elle ne

lui apprêtait un grand nombre de mets. Voilà le

défaut de la multiplicité. Il fallait apprêter ce

repas frugal paisiblement , et sans perdre le repos

intérieur ; et Marthe s'empresse , s'agite , se trouble.

Voilà le défaut de l'activité. Marthe préférait

son occupation à celle de sa sœur. Jésus-Christ

la redresse encore là-dessus , et lui apprend

que le choix de Marie est le meilleur. Il lui

apprend encore que les œuvres extérieures ,

les œuvres de charité , quoique bonnes en elles-

mêmes , quoique commandées , ne sont que pour

la vie présente , et cesseront avec celle-ci ; au

lieu que le repos de la contemplation ne passera

jamais , et qu'après avoir commencé sur la terre ,

il continuera avec plus de perfection dans l'éternité.

Dans une autre occasion , lorsque Jésus-Christ

vint pour ressusciter Lazare , Marthe , instruite

de sa venue, et toujours active , court à sa ren



DES AMES INTÉRIEURES . 283

contre. Marie reste au logis, elle attend , pour en

sortir , que sa sœur lui dise que le Maître l'appelle.

Marthe agit de son propre mouvement ; Marie attend

pour agir que Jésus-Christ la mette en mouvement.

Tirons de tout ceci des règles sûres pour diriger

notre jugement et notre conduite en matière de

dévotion .

1º Les bonnes œuvres, eussent-elles pour objet

Jésus-Christ lui-même , et une chose aussi néces-..

saire que la nourriture , sont en elles-mêmes

d'une moindre valeur que l'oraison et le repos

de la contemplation. Par conséquent il faut en gé-

néral préférer l'oraison à l'action , et y donner

beaucoup plus de temps. Par l'oraison j'entends

ici tous les exercices de piété dont l'âme est l'objet

immédiat .

2º Quand les œuvres extérieures qui regardent

le prochain ne sont pas de nécessité absolue , il

ne faut pas tellement les multiplier qu'elles

prennent sur nos prières et sur nos exercices

intérieurs. On a beau alléguer le zèle et la

charité : le zèle doit être réglé , et la charité doit

commencer par nous-mêmes .

3º Lors même que les œuvres extérieures sont

indispensables , et que la volonté de Dieu y est

expresse , il faut tâcher de s'en acquitter sans

sortir du repos intérieur ; en sorte que , dans

l'action , l'âme continue d'être unie à Dieu , et

qu'elle ne perde point un certain recueillement



284 MANUEL

qui doit l'accompagner partout. Comme cela est

d'une pratique assez difficile , et n'est propre

qu'aux âmes avancées , tous les maîtres de la vie

spirituelle recommandent aux commençants de

donner le moins qu'ils pourront à l'action ,

et de s'appliquer davantage à l'oraison Un

temps viendra où l'oraison leur étant devenue ,

pour ainsi dire , naturelle , ils pourront , si Dieu

le juge à propos , agir beaucoup au dehors , sans

perdre le repos du dedans.

4º Par rapport même aux exercices intérieurs ,

l'activité qui a sa source dans l'amour-propre est

toujours mauvaise , et l'on ne saurait trop la

réprimer , pour se laisser dominer par la grâce .

Que faisait Marie? Elle était assise; son corps

était dans une situation fixe et tranquille; elle

était en silence. Jésus- Christ parlait ; elle l'écou-

tait de toute l'attention de son cœur. Il n'est

pas dit qu'elle parlat à Jésus-Christ , ni qu'elle

l'interrompît ; elle se tenait devant lui comme un

disciple devant son maître ; elle recevait ses leçons ,

et les laissait pénétrer doucement dans son âme.

Voilà le modèle de la parfaite oraison , où l'âme

ne cherche point à s'exhaler en réflexions et en

sentiments , mais où elle écoute celui qui l'ins-

truit sans aucun bruit de paroles . Quand Dieu

nous a fait la grâce de nous appeler à ce genre

d'oraison , il n'en fautjamais sortir pour quelque

prétexte que ce soit , de distraction , de sécheresse ,



DES AMES INTÉRIEURES . 283

de

Th

e .

jen

ans

S.

est

d'ennui , de tentation. Mais il y faut persévérer ;

il faut dévorer toutes les peines qui s'y rencon-

trent , et être persuadé qu'on fait beaucoup , qu'on

fait tout ce que Dieu veut que nous fassions ,

lors même qu'on croit ne rien faire et perdre le

temps . Il faut un grand courage , et prendre beau-

coup sur soi -même , pour marcher constamment

dans le désert d'une oraison nue , obscure , vide

de pensées et d'affections . Aussi c'est cette orai-

son qui avance le plus notre mort à nous-mêmes ,

et notre vie en Dieu .

5° L'activité engendre la multiplicité , et le

repos conduit à l'unité , à cette unité dont Jésus-

Christ relève la nécessité. L'activité accumule les

c ) pratiques ; elle embrasse tous les genres de dévo-

la

rps

elle

00

est

elle

DA

ns,

me

en

ns-

jea

nre

que

ses

tion . Elle passe sans cesse d'un acte à un autre ;

elle s'agite , se tourmente , et ne croit jamais avoir

assez fait . Le repos nous concentre en Dieu , et

nous fixe à une seule chose à l'écouter dans

l'oraison ; et , hors de l'oraison , à accomplir sa

volonté dans le moment présent , sans s'inquiéter

du passé ni de l'avenir. En sorte que l'âme n'a

jamais qu'un seul objet , et qu'elle ne se livre

jamais aux choses extérieures , moins occupée de

son action que de la volonté de Dieu , qui est

son motif et sa fin .

6º Elle apprend ainsi à ne point séparer l'oc-

cupation de Marie de celle de Marthe , et à les

subordonner de manière que l'une ne nuisse point



286 MANUEL

à l'autre. Elle ne néglige aucun des devoirs de

son état , même ceux de bienséance ; mais elle

met à la tête de tous ses devoirs l'union insépa-

rable avec Dieu , la dépendance continuelle de

la grâce. Elle rend au prochain tous les services

qui dépendent d'elle , mais elle ne s'y porte pas

d'elle-même : elle attend que la Providence lui

en présente l'occasion. Elle parle , elle agit en

paix sous la direction de la grâce , et elle n'aspire

qu'à se trouver seule avec Dieu .

7° Enfin , même dans les meilleures choses ,

dans celles qui intéressent le plus la gloire de

Dieu , elle ne s'ingère jamais en rien ; elle ne

fait pas même un pas vers Dieu , si Dieu lui-

même ne l'appelle. Elle reste où elle est , comme

dit saint François de Sales , parce que son état

présent est celui où Dieu la veut , et qu'elle n'en

doit sortir que par son ordre.

Que la dévotion serait belle , qu'elle serait

glorieuse à Dicu , utile à l'âme , édifiante pour

le prochain , respectée du monde même le plus

corrompu , si elle se conduisait selon ces règles !

Mais , par malheur , on veut se gouverner soi-

même , on se cherche soi-même dans sa dévotion

et c'est ce qui la rend sujette à tant de défauts

et de travers .

,



DES AMES INTÉRIEURES . 287

10000000

Sur ces paroles du Psaume LXXXII :

Je suis devenu , en votre présence , comme une bête de

somme, et je suis toujours avec vous .

Remarquez la liaison de ces deux choses : être

devant Dieu comme une bête de somme , et être

toujours avec Dieu. Cela n'est guère conforme

à l'idée que nous nous formons de la sainteté

et du commerce intime avec Dieu. Quoi ! pour

parvenir à ce commerce intime , à cette union

| fixe , il faut être devant Dieu comme une bête

de somme ? Oui ; et c'est l'esprit de Dieu qui

nous le déclare.

Mais qu'est-ce être une bête de somme devant

Dieu? La bête de somme destinée aux usages

de l'homme , emploie à son service ce qu'elle a

de forces , non selon son propre jugement et sa

propre volonté , mais selon le jugement et la

volonté de l'homme. Elle se laisse charger de ce

qu'il veut , comme il veut , et quand il veut.

Elle marche par le chemin qu'il lui plait, du

pas qu'il lui plaît; elle ne s'arrête , pour prendre

de la nourriture , du repos , que quand et autant

qu'il lui plaît. En un mot, elle est toute à la

disposition de l'homme , tant pour ce qui le re



288 MANUEL

garde que pour ce qui la concerne elle-même , et

elle ne lui résiste en rien.

Telle doit être l'âme à l'égard de Dieu , Si elle

veut toujours être avec lui , il faut qu'elle dé-

pende toujours et en tout de lui. Il faut que

d'elle-même elle n'ait ni action , ni jugement ,

ni choix propre , mais qu'elle ne juge , qu'elle

ne choisisse , qu'elle n'agisse que sous la motion

de Dieu; il faut qu'elle soit contente d'être mue

comme Dieu la meut pour toutes choses , mais

surtout pour ses dispositions intérieures .

Que faut-il donc faire pour parvenir à cette

dépendance totale ? S'anéantir , et se laisser anéan-

tir sans cesse .

S'anéantir par rapport à l'esprit , en ne lui

donnant la liberté de se porter sur aucun objet

de lui-même , de s'occuper de rien , de juger

de rien; en le laissant , autant qu'il est en nous ,

dans un vide parfait , afin que Dieu remplisse ce

vide de telle pensée qu'il lui plaira . Si l'on est à

l'oraison , si l'on assiste à la messe , si l'on com-

munie , il faut se tenir dans la disposition simple

de recevoir ce qu'il plaira à Dieu de nous donner ,

sans se désoler si l'on n'a rien , si l'âme est sèche ,

distraite , en proie même à des tentations. Si on

lit un livre de piété , il faut se livrer simplement

au's impressions que Dieu nous donnera , atten-

dant de lui la lumière pour comprendre , et le

sentiment pour goûter ce qu'on lit.



DES AMES INTÉRIEURES . 289

Dans la conversation avec le prochain , ne rien

prévoir , ne réfléchir sur rien , ne point remar-

quer les défauts des personnes avec qui l'on

converse , du moins ne pas s'arrêter à ce qui nous

frappe ; dire bonnement notre pensée , sans nous

mettre en peine si on nous goûte , si on nous

applaudit ; et ne plus songer à l'entretien , dès

que les personnes sont sorties .

Quand on est seul , tenir toujours son esprit

libre , sans le promener ni sur le passé , ni sur

l'avenir , ni sur soi-même , ni sur les autres , ne

s'occupant que du présent. Réprimer toute cu-

riosité , de quelque nature et sur quelque objet

que ce soit , ne se mêler que de ses propres af-

faires , et de celles du prochain où la charité

nous engage ; du reste , être dans le monde

comme si l'on n'y était pas , et voir les choses

sans y donner son attention.

S'anéantir par rapport au cœur , en ne s'atta-

chant à rien que selon l'ordre de Dieu , en ne

s'appropriant rien , en ne désirant et ne craignant

rien. Il est aisé de se détacher des biens tem-

porels , des liaisons humaines , et de toutes les

affections naturelles : cela ne coûte guère quand

on a une fois goûté Dieu. Mais il n'est pas éga-

lement facile de se détacher des biens spirituels ,

d'être indifférent sur les consolations divines , de

les recevoir avec pureté , de les perdre sans regret ,

de n'en point désirer le retour .

19



290 MANUEL

On ne consent pas volontiers à la perte de la

paix sensible , du recueillement aperçu , de la

présence de Dieu sentie et goûtée. Il faut pour-

tant se préparer à cette perte pour ne point s'en

étonner , ni se déconcerter quand elle arrivera.

,

On ne consent pas non plus volontiers à se voir

l'objet des railleries , des mépris , des calomnies

des faux jugements des hommes , à ne pas dire

un mot, à ne pas faire une démarche pour se

justifier; mais à souffrir en silence et en paix ,

attendant qu'il plaise à Dieu de se déclarer pour

nous , et lui faisant , s'il l'exige , le sacrifice de

notre réputation.

Il est encore bien plus dure de se voir délaissé

de Dieu , de ne plus recevoir aucune goutte de la

rosée céleste , de se trouver en quelque sorte

dur et insensible , de n'avoir plus ni lumières ,

ni goût ; d'éprouver des combats , des agitations ,

des désolations intérieures ; d'ignorer si on aime

Dieu et si Dieu nous aime , etc. Cependant il faut

en passer par là pour être vraiment anéanti ; il

faut s'attendre à cela si l'on veut être uni à

Dieu immédiatement et sans milieu , si l'on veut

être purifié de ce que l'amour-propre a de plus

délicat et de plus spirituel. Bien des âmes sont

exposées à rester en chemin; elles se retirent de

Dieu , comme dit Jésus-Christ , dans le temps

de l'épreuve : ce sont ces maisons sans fonde-

ment , dont parle l'Évangile, qui ne tiennent pas



DES AMES INTÉRIEURES. 291

contre les vents , les pluies , les inondations . Mais

les âmes généreuses préparées à tout , qui ne

comptent point sur elles-mêmes , mais sur Dieu ,

qui l'aiment pour lui-même , qui préfèrent sa

gloire et son bon plaisir à leur intérêt propre ;

ces âmes se purifient dans ces épreuves comme

l'or dans le creuset : elles résistent comme l'or

à toute l'activité du feu , qui ne leur ôte que

cette rouille de l'amour-propre dont le péché les

a infectées jusque dans leur fond , et les rétablit

dans leur pureté originelle .

Si nous nous laissons anéantir ainsi par degrés ,

si nous nous regardons comme dévoués et con-

sacrés à tout ce qu'il plaira à Dieu de faire de

nous , alors nous serons toujours avec lui , et

nous lui serons unis d'autant plus intimement

que nous le croirons plus éloigné de nous.

Quand Jésus-Christ, livré sur la croix à tous

les tourments intérieurs et extérieurs , victime

des passions des hommes et de la justice de Dieu ,

disait à son père : Mon Dieu , mon Dieu !

pourquoi m'avez-vous abandonné ? son Père

l'avait-il réellement abandonné? Non, certes ; au

contraire , il ne l'aima jamais plus qu'à ce mo-

ment où Jésus-Christ lui donnait la plus grande

preuve de son amour. Mais il lui fit éprouver

les plus terribles effets de l'abandon , pour donner

lieu au sacrifice le plus parfait qui fut jamais .

Il en est de même , à proportion, des âmes que



292 MANUEL

Dieu éprouve. Plus il paraît les abandonner , plus

il est près d'elles en effet , plus il les soutient ,

plus il les aime. Mais il se réserve à leur donner

des preuves éternelles de son amour , lorsqu'elles

lui auront donné dans le temps toutes les preuves

qu'il a droit d'attendre de leur amour.

Sur la pensée de la mort.

La pensée de la mort est un objet terrible

pour ceux qui vivent dans le péché , et ils

n'ont d'autre ressource que d'en écarter le sou-

venir : triste ressource ! Ils ressemblent à celui

qui , sur le bord d'un précipice , fermerait les

yeux pour ne pas voir le danger .

La pensée de la mort est encore plus effrayante

pour ceux qui servent Dieu par un esprit d'in-

térêt , qui envisagent leur salut par rapport à

eux, qui pensent plus à la justice de Dieu

qu'à sa miséricorde. En général , elle est affli-

geante pour quiconque n'est pas entièrement dé-

taché de toutes les choses d'ici-bas , et n'est

pas dans la pratique de la mort continuelle à

soi-même.

Mais cette pensée est douce , consolante pour

les âmes intérieures , qui se sont données à

Dieu de bonne foi , et qui , uniquement occu



DES AMES INTÉRIEURES . 293

pées de son service , lui ont remis leur sort

entre les mains .

Les premiers regardent la mort comme la fin

de leurs plaisirs et le commencement d'un mal-

heur qui ne finira jamais , et cette vue les dé-

sespère.

Les seconds , envisageant la mort des yeux

de l'amour-propre , ou , se laissant trop effrayer

des jugements de Dieu , voient en elle un in-

stant redoutable qui doit décider de leur éter-

nité ; et l'incertitude où ils sont sur le sort qui

les attend , les consterne , parce que , d'une part ,

ils n'ont pas assez de confiance en Dieu , et

que, d'autre part , la foi et leur conscience

ne leur permettent pas de compter sur leurs

bonnes œuvres , ni sur le pardon de leurs péchés.

Mais les troisièmes , qui sont tout à fait aban-

donnés à Dieu , attendent tout de son infinie

bonté. Comme ils craignent l'offense de Dieu plus

que l'enfer , ils regardent avec joie la mort ,

comme le moment qui fixera à jamais leur volonté

dans le bien , qui les délivrera des tentations ,

qui les mettra pour toujours à l'abri du péché.

L'amour de Dieu faisant leur principal et même

leur unique exercice , ils ne voient dans le pas-

sage de cette vie qu'un changement heureux qui

leur assure la possession de Dieu, et le bonheur

de l'aimer éternellement. Ce n'est pas qu'ils aient

une assurance positive de leur salut , mais ils ont



294 MANUEL

une confiance inébranlable en Dieu , et la con-

science leur rend témoignage de leur constante

fidélité. La vue de leurs péchés passés ne les

épouvante point , parce que depuis longtemps

ils les déteste sincèrement , et qu'ils les ont

jetés dans le sein de la miséricorde divine. Ils

pensent que Jésus-Christ sera leur juge , et ils

se disent à eux-mêmes : Pourquoi craindrais-je

celui qui m'a fait tant de grâces , celui qui m'a

préservé ou qui m'a retiré du péché , celui qui

m'a inspiré le dessein de medonner pleinement

à lui , que j'aime plus que moi-même, et que je

veux aimer jusqu'au dernier soupir ?

Quel regret ces âmes peuvent-elles avoir de

la vie? rien ne les y attache. Quelle crainte

peuvent-elles avoir des suites de la mort , puisque

après la mort elles seront plus à Dieu qu'elles

n'y étaient pendant la vie , qu'elles y seront irré-

vocablement , et qu'elles n'auront plus rien à

craindre de l'inconstance de leur volonté ? Tant

qu'elles vivent , elles peuvent succomber

tentations et perdre les bonnes grâces de Dien :

voilà leur unique crainte , qui cessera au moment

de la mort , où elles seront établies dans une

parfaite sécurité.

aux

En un mot , la manière dont on envisage

la mort dépend des dispositions du cœur. Quand

le cœur est purifié du poison de l'amour- propre ,

quand l'exercice assidu de l'oraison et de la mor



DES AMES INTÉRIEURES . 295

tification intérieure a ôté tous les milieux qui

sont entre l'âme et Dieu , quand on a passé par

les épreuves qui nous ont conduit par degrés

aux plus grands sacrifices , et qu'on est parvenu

à la consommation de l'union avec Dieu , il est

impossible qu'on craigne la mort : on ne la

regarde plus par rapport à soi , mais par rapport

à la volonté de Dieu ; et , dans cette sainte

volonté, la mort perd tout ce qu'elle a d'affreux ;

elle n'a rien que d'aimable et de désirable pour

celui dont la volonté est toute passée dans celle

de Dieu.

Pour comprendre ce que je dis ici , et pour

en sentir la vérité, il faut être arrivé à cet hea-

reux état de transformation à Dieu. Mais quoi-

qu'on ne le comprenne pas encore , on peut tenir

pour assuré que cela est ainsi , et s'en rapporter

à l'expérience de tant d'âmes saintes qui n'ont

trouvé que paix , que douceur , que suavité dans

la mort .

Une chose également vraie, c'est que la pensée

de la mort est une de celles qui occupent le moins

les âmes intérieures . La raison en est que Dieu

étant maître de leur esprit , le tourne vers d'autres

objets plus propres à leur avancement. Et comme

ce que la mort a d'effrayant vient en partie de

l'imagination et de l'horreur naturelle qu'on ca

a, à mesure que l'imagination s'amortit , qu'on

se détache du corps et qu'on se spiritualise , on



296 MANUEL

perd toutes les frayeurs qu'on avait auparavant de

la mort , et l'on s'accoutume à la voir comme

Dieu veut que nous la voyions. Or Dieu ne vent

certainement pas que la pensée de la mort effraye

une âme qui s'est donnée toute à lui .

Au reste , ce n'est ni par des réflexions tirées de

la raison , ni même par les motifs que fournit la

foi , qu'on peut parvenir à envisager la mort avec

sécurité. Cette sécurité est un donde Dieu, et il ne

fait cette grâce qu'à ceux qui lui ont remis tous

leurs intérêts temporels et éternels entre les mains ,

qui ne s'occupent plus d'eux-mêmes , et qui n'ont

plus qu'un seul objet , l'accomplissement de la

volonté divine. Lorsque nous serons absolument

perdus en Dieu , la mort n'aura plus rien qui

puisse nous faire de la peine.

On exhorte beaucoup le commun des chrétiens

à penser à la mort , à l'incertitude de son moment

et à ses suites ; et l'on a raison, parce que c'est

un des inoyens les plus efficaces pour les engager

à bien vivre. Mais cette pratique, si salutaire pour

le reste des fidèles , n'est pas faite pour les âmes

intérieures , qui ne doivent par elles-mêmes

s'astreindre à aucune pratique , mais s'abandonner

à l'esprit de Dieu . Or l'esprit de Dieu ne les porte

pas à s'occuper de la pensée de la mort ; mais il

les porte à mourir sans cesse à elles-mêmes de la

mort mystique ; à purifier leurs sens , à renoncer

à leur propre esprit , à leur propre volonté ; à



DES AMES INTÉRIEURES . 297

se perdre , à s'oublier elles-mêmes , pour ne vivre

plus qu'en Dieu. Cette mort mystique est leur

grand objet ; elles y travaillent de leur côté ,

tandis que Dieu y travaille aussi du sien : et

quand elles sont arrivées à cette bienheureuse

mort , la mort naturelle n'est plus pour elles qu'un

passage de la vie présente au bonheur éternel .

Il ne faut donc pas qu'une âme intérieure

prenne la pensée de la mort pour sujet de ses

réflexions , ni qu'elle s'y arrête volontairement.

Cela ne lui est ni nécessaire ni utile du moment

qu'elle s'est donnée à Dieu , et que Dieu s'est

emparé d'elle . Tout ce qu'elle a à faire est de se

laisser gouverner par la grâce pour les pensées

comme pour le reste. Si la pensée de la mort se

présente à elle dans ses oraisons ou dans ses

lectures , elle pourra remarquer que Dieu ne

l'attache point à cette pensée , et ne l'invite point ,

par un attrait intérieur , à s'en occuper. Il ne faut

donc pas qu'elle aille contre son attrait , ni qu'elle

se nourrisse d'une pensée qui ne lui est pas

bonne pour son état présent. L'amour de Dieu , la

générosité envers Dieu , la fidélité à la grâce ,

l'attention continuelle à se faire violence , à ne

point penser à soi ni à ses intérêts : voilà les

pensées que Dieu lui inspire , et auxquelles il la

tient sans cesse attachée. Ces pensées , qui tendent

toutes à la mort mystique , lui sont bien plus

utiles que celles de la mort naturelle , et la portent



298 MANUEL

bien plus puissamment à se renoncer et à se laisser

détruire par l'opération divine .

Pour conclusion , l'âme intérieure n'a d'autre

pratique à suivre , par rapport à la mort , que de

n'y point penser d'elle-même , et de s'abandonner

absolument à Dieu , soit pour le genre de sa

mort , soit pour le temps , soit pour les suites .

100000000000

De la pensée de l'éternité.

L'on s'effraye de la pensée de l'éternité , et ,

dans un sens , on a grandement raison ; car cette

pensée est effrayante au souverain degré. Mais si

l'on savait s'en effrayer utilement , si l'on tirait ,

pour la conduite de la vie , les justes conséquences

qui naissent de cet effroi , bientôt on se familia-

riserait avec la pensée de l'éternité ; on s'y plairait ,

on y trouverait de la consolation. Car si cette

pensée a son côté effrayant , elle a aussi son côté

consolant , et souverainement consolant. Puis donc

que cette pensée nous est naturelle , qu'elle tient

si étroitement à l'idée d'une Divinité et de la

religion , qu'on ne peut s'en séparer , qu'il nous

est impossible de nous en défaire, et que malgré

nous elle nous poursuit partout , il est de la

dernière importance de l'envisager comme il faut ,

afin qu'elle ne nous inspire d'abord qu'un trouble



DES AMES INTÉRIEURES . 299

salutaire, et qu'ensuite, loin de nous troubler ,

elle nous inspire du courage et de la joie.

La pensée de l'éternité effraye et doit effrayer

ceux qui , livrés à leurs passions , sont résolus

de les contenter à quelque prix que ce soit. Mais

puisque cette pensée importune jette de l'amertume

dans leurs plaisirs , au lieu de la rejeter comme

ils font , et d'écarter avec soin tout ce qui

peut la leur rappeler , ils devraient examiner

de sang-froid quel est le fondement de cette

pensée , s'il est solide , également démontré par

la raison et la révélation. Après s'en étre con-

vaincus , il leur serait aisé de conclure que , puis-

qu'ils ne sont pas faits pour le temps , mais

pour l'éternité , ils sont les plus insensés des

hommes de sacrifier à des objets présents et

passagers leur destinée éternelle De cette con-

clusion à une parfaite conversion il n'y aurait

qu'un pas à faire. Car , enfin , si l'éternité est

réelle , que gagnent-ils à s'étourdir , et à en

éloigner le souvenir de leur esprit ? Une vérité

à laquelle on ne pense pas , à laquelle on ne veut

pas penser , en est-elle moins une vérité? Et si

elle doit avoir les plus grandes suites pour nous ,

détournerons-nous ces suites en nous obstinant à

ne pas les envisager ?

La pensée de l'éternité effraye et doit effrayer

ceux qui , sans être des libertins déterminés ,

sont néanmoins trop attachés aux choses de cette



300 MANUEL

vie et à la vie même. Mais qu'ils fassent réflexion

que , s'il est des objets éternels dont ils sont

destinés à jouir , leur cœur doit se porter vers ces

objets , et que toute attache immodérée aux choses

présentes est un désordre. Qu'ils pensent combien

il est déraisonnable de se passionner pour ce qui

leur échappera sans cesse et qu'ils perdront un

jour sans retour , et d'être froids , indifférents

pour ce qui doit durer éternellement , et faire à

jamais leur bonheur ou leur malheur. L'éternité ,

considérée ainsi , ne sera plus pour eux un objet

alarmant ; mais ils se diront à eux-mêmes : Je ne

suis pas fait pour la terre ; pourquoi donc y prendre

un si vif intérêt? Une autre vie qui ne finira

jamais doit succéder à celle-ci ; pourquoi donc ne

ferais-je pas tout ce qui dépend de moi pour m'as-

surer la jouissance des biens que la religion me

promet dans cette autre vie? Alors plus d'empres-

sement pour acquérir une fortune périssable ; on

use selon les vues de Dieu des biens de ce monde,

mais on ne s'y attache pas ; tous les efforts de

notre esprit et de notre cœur , toutes nos affections

se portent vers l'éternité.

La pensée de l'éternité effraye encore des âmes

chrétiennes et timorées , mais qui servent Dieu

avec un esprit d'intérêt , qui le craignent plus

qu'elles ne l'aiment, qui sont toujours inquiètes

sur leur salut , et qui voudraient avoir sur ce

point des assurances qu'il ne leur est pas possible



DES AMES INTÉRIEURES . 301

!

!

i

P

de se procurer. Je puis être damnée , se disent-

elles ; je puis être éternellement malheureuse ;

j'ignore si je suis en état de grâce , si je ne

mourrai pas en péché mortel. Cette pensée les

glace , les consterne, les jette dans l'abattement

et le désespoir. C'est bien contre l'intention de

Dicu qu'elles se troublent ainsi ; et la pensée de

l'éternité ne devrait pas produire en elles cet effet .

Qu'elles se persuadent que Dieu les aime plus

qu'elles ne s'aiment elles-mêmes ; qu'il veut leur

salut plus qu'elles ne le veulent ; que les moyens

de l'assurer sont entre leurs mains , qu'elles n'ont

qu'à en bien user , et qu'elles peuvent après cela

se reposer tranquillement sur Dieu de leurs inté-

rêts éternels . Elles ne voient pas que ces craintes

excessives viennent de l'amour-propre, et de ce

qu'elles rapportent Dieu à elles-mêmes , au lieu

de se rapporter à lui . Dans leur salut , elles n'en-

visagent que leur propre intérêt ; ce n'est point

l'amour de Dieu , la gloire de Dieu , la volonté

de Dieu qui est leur fin et leur centre : c'est leur

propre béatitude en tant qu'elle se termine à elles.

Qu'elles corrigent ce désordre ; qu'elles s'élèvent

un peu au-dessus d'elles-mêmes , et que , sans

négliger leurs intérêts , elles les subordonnent à

un plus grand intérêt , qui est celui de Dieu :

bientôt l'amour prendra la place de la crainte ;

elles mettront en Dieu toute leur confiance ; elles

attendront leur salut , non de leurs mérites , mais



302 MANUEL

de sa bonté et de sa miséricorde ; elles serviront

Dieu en paix , et la pensée de l'éternité ne les

effrayera plus .

Mais ce n'est pas assez que cette pensée ne

nous porte point à l'effroi et au découragement ,

il faut qu'elle nous devienne douce et consolante ,

en sorte que l'âme aime à se la rappeler , qu'elle

ne la perde même jamais de vue ; qu'elle s'en

serve pour se soutenir , pour s'animer dans les

traverses et les maux de la vie présente. Et que

faut-il faire pour cela? Étre bien pénétrés de

cette pensée de saint Paul : Nos afflictions , qui

ne sont que momentanées et légères , nous

produisent un poids immense et éternel de

gloire .

Qu'est-ce que cette vie? doit-on se dire à soi-

même. Un temps d'épreuve , où je dois mériter

un bonheur éternel. Dieu m'a destiné à la pos-

session éternelle de lui-même , c'est- à-dire de la

source et du centre de tous les biens. Quelle des-

tinée pour un être tiré du néant ! qu'elle est

grande et supérieure à toutes nos vues et nos

désirs? Comment , après cela , peut-on s'abaisser

aux choses de la terre? comment peut-on s'y

attacher ? comment daigne-t-on les regarder? Je

suis né pour ce qui est éternel , et je m'arrête à ce

qui passe ? Je suis né pour posséder Dieu , et je

livre mon cœur à la créature !

Mais Dieu veut me donner cette possession



DES AMES INTÉRIEURES . 303

éternelle de lui-même à titre de récompense. Et

que me demande-t-il? Que dès ici-bas je m'oc-

cupe du bonheur de le posséder un jour ; qu'en

vue d'un si grand bienfait , d'une si sublime

destination , je l'adore , je l'aime , je le serve de

tout mon cœur ; que , si j'ai le malheur de

loffenser , je revienne bientôt à lui , et que j'écoute

au fond de mon âme sa voix qui me rappelle à

mon devoir ; que , dans l'espérance de cette bien-

heureuse éternité , je souffre volontiers pour

l'amour de lui toutes les peines de la vie pré-

sente , et que je méprise ses faux plaisirs , ou

du moins que j'en use selon les vues de Dieu .

Voilà uniquement ce qu'il me demande.

Or , peut-il y avoir une pensée plus douce , plus

consolante que celle de l'éternité ainsi envisagée ?

En est-il une plus propre à élever l'âme au-dessus

d'elle-même , au-dessus des illusions d'un monde

trompeur , au-dessus des tentations , des difficultés

que l'on rencontre dans la pratique de la vertu?

Tout ce que j'éprouve ici-bas de privations , de

mortifications , de croix de toute espèce , durât-il

cent ans , durât-il cent mille ans , n'est qu'un

moment en comparaison de l'éternité. Mes maux ,

fussent-ils mille fois plus grands , ce sont des

maux légers au prix du poids immense de gloire

et de félicité qui m'attend.

Courage , mon âme ! Tout ce qui passe n'est

rien quand il est passé ; tu ne dois compter pour



304 MANUEL

vrai bien et pour vrai mal que celui qui dure

éternellement . La privation de ce plaisir me sous-

trait à une pcine éternelle; à quoi m'exposerait

sa jouissance? La pratique de cette vertu qui me

coûte tant d'efforts me procurera un bien sans

bornes et sans terme. Est-il un mal que cette

pensée n'adoucisse, une tentation qu'elle ne puisse

surmonter , un acte de vertu qu'elle ne rende aisé ?

Pourquoi donc craint-on tant l'éternité , puisque

c'est le plus grand motif de consolation que nous

puissions avoir ici-bas , le motif le plus sublime ,

le plus encourageant ?

Que fait cela à l'éternité? disait un grand

Saint. Cela contribuera-t-il à mon bonheur éternel ?

cela y nuira-t-il ? Voilà une règle de conduite bien

sûre , bien décisive, et qui peut s'appliquer à

toutes les circonstances de la vie. Proposons-nous

de suivre cette règle ; rappelons -nous-la tous les

jours , rendons-nous-la familière , nous vivrons

ici-bas en citoyens de l'éternité, et nous en goû-

terons les délices d'avance , par la paix de la con-

science ? et la satisfaction intime d'agir en tout

selon la droite raison et la religion.



DES AMES INTÉRIEURES . 303

4

Dieu seul.

Dieu seul est le grand mot de la vie intérieure.

Le premier pas qu'on fait dans cette voie est de

se dévouer à Dieu seul. A mesure qu'on y

avance , on se détache de tout ce qui n'est pas

Dieu , et surtout de soi-même. On est au terme ,

lorsqu'on se trouve uni à Dieu seul , immédia-

tement et sans aucun milieu. Il est impossible

de concevoir ce que c'est que cette possession

de Dieu seul , uni par lui-même , par sa propre

substance , au centre de l'ame ; il faut l'éprouver

pour savoir en quoi cela consiste , et l'on ferait

de vains efforts pour faire comprendre à d'autres

ce qu'on éprouve. Mais la pureté où l'âme doit

être pour mériter cette possession , les épreuves

par lesquelles il faut qu'elle passe , ne sont pas

moins incompréhensibles ; et quelque chose qu'on

en lise dans les livres spirituels et dans les

vies des Saints , on ne peut s'en former une

juste idée , jusqu'à ce qu'on en ait fait l'expé-

rience.

Ce n'est pas nous-mêmes , ce n'est pas le di-

recteur , quelque éclairé qu'il soit , c'est Dieu

seul qui peut nous conduire à la possession de

Dieu seul. Cette œuvre est son œuvre par excel

20



306 MANUEL

lence , et une œuvre incomparablement plus grande

que la création et le gouvernement de l'univers .

Ce enquoi l'âme doit contribuer à l'accomplissement

de cette œuvre , c'est de laisser faire Dieu sans

examiner ce qu'il fait , de se tenir fidèlement

dans l'état où Dieu la met; de n'opposer aucune

résistance volontaire à son opération , de se laisser

dépouiller successivement de tout ce qui n'est

pas Dieu seul etson bon plaisir. Tant qu'elle peut

agir , elle doit coopérer à la grâce avec la plus

grande exactitude , s'interdire un regard , une

parole , un goût , une fantaisie , la chose même la

plus innocente et la plus permise , dès que Dieu

l'exige ; elle doit passer par-dessus toute consi-

dération humaine , sans se mettre en peine de

ce qu'on dira , de ce qu'on pensera d'elle , de

ce qui lui arrivera même de plus fâcheux ; elle

doit tenir bon contre tout penchant, toute répu-

gnance , toute révolte de la nature, toute sugges-

tiondumalin esprit.

Lorsque Dieu s'est tout à fait emparé d'elle ,

et qu'elle sent bien qu'elle n'est plus maîtresse

de ses puissances : ni de sa mémoire pour se

ressouvenir , ni de son entendement pour réflé-

chir , ni de sa volonté pour produire des affec-

tions son devoir est de se laisser absolument

gouverner par Dieu , de souffrir toutes les épreuves

par où il la fait passer, sans penser ni à quoi

servent ces épreuves , ni quelle en sera la fin ,

,



DES AMES INTÉRIEURES . 307

sans, désirer d'en sortir ; et en même temps de

ne se relâcher par elle-même d'aucun de ses

exercices , ni d'aucune de ses pratiques. Dieu

s'éloignera; le ciel sera de fer et d'airain pour

elle; elle ne recevra plus une seule goutte de

rosée et de consolation; elle n'aura plus d'assurance

ni du côté de Dieu , ni du côté des hommes ; tout

paraîtra se déclarer contre elle : elle se croira per-

due sans ressource , et néanmoins elle persévèrera

toujours à s'immoler , à se sacrifier au bon plaisir

de Dieu , ne se regardant jamais elle-même , ne

se mettant pas en peine de ce qu'elle deviendra ,

persuadée que , pourvu qu'elle demeure invaria-

blement attachée à Dieu , elle ne se perdra en

lui que pour se retrouver éternellement en lui.

Voilà ce que l'âme a à faire par rapport à Dieu .

Par rapport à celui que Dieu lui a donné

pour guide , elle ne doit regarder que Dien seul

en lui , s'ouvrir à lui comme à Dieu même ; ne

lui cacher ni ne lui dissimuler rien ; ajouter

une foi entière à ce qu'il dit ; lui obéir comme

à Dieu même : mais il faut en même temps qu'elle

ne s'attache à lui que comme à un moyen dont

Dieu se servira tant qu'il lui plaira , et qu'il

lui ôtera quand il jugera à propos . Ainsi elle

doit y tenir tant que Dieu le lui laisse , et nejamais

le quitter de son propre mouvement; mais quand

Dieu le lui retire , quelquc sensible que lui soit

cette perte , elle doit y acquiescer , et croire fer-



308 MANUEL

mement que Dieu n'a pas besoin de tel homme

pour la conduire , qu'il y suppléera par quelque

autre , ou par lui-même au défaut de tout moyen

humain. Il arrive quelquefois que Dieu laisse

l'âme sans aucun directeur : l'épreuve est terrible ;

mais si l'âme est généreuse et fidèle , elle n'y

perdra rien , et n'en sera que mieux conduite ,

étant sous l'infaillible direction de Dieu même.

Une âme qui est dans cette disposition , et qui

s'y maintient par une fidèle correspondance à

la grâce , parviendra infailliblement à Dieu seul .

Il n'est donc point question ni de vue , ni

de projet , ni de plan; nulle méthode , nul livre ,

nul directeur ne peut conduire à Dieu seul. Je

le répète : Dieu seul peut nous attirer et nous

unir à lui ; lui seul en connaît les moyens , il

sait comment il faut prendre chaque âme , et

par quelle voie il faut la conduire ; il n'y a

qu'à se livrer à lui , qu'à le laisser faire , et le

suivre pas à pas .

Si l'on me demande à quoi il faut renoncer pour

parvenir à la possession de Dieu seul , je réponds

en général qu'il faut renoncer sans aucune exceр-

tion à tout ce qui n'est pas Dieu seul. J'ajoute

que Dieu seul comprend toute l'étendue de ce

renoncement ; que l'homme , avec les lumières

ordinaires de la grâce , ne peut pas s'en former

l'idée ; que parce qu'il en lit dans les livres qui

traitent de la vie intérieure , il l'entrevoit plutôt



DES AMES INTÉRIEURES . 309

qu'il ne le conçoit, et qu'à moins d'une inspi-

ration particulière il ne fera jamais une pleine

et entière donation de lui-même à Dieu . C'est

donc à Dieu lui-même de nous mener de degrés en

degrés jusqu'à la mort parfaite de nous-mêmes ;

c'est à lui de nous inspirer à mesure les sacrifices

qu'il attend de nous , et de nous donner le cou-

rage de les faire.

Ne nous effrayons pas , et ne présumons pas

de nos forces . Si nous écoutons l'imagination ,

elle nous jettera dans le désespoir , et nous fera

regarder comme une chimère , comme une chose

impossible à la nature humaine , ce dépouillement

entier de nous-mêmes ; la raison même, si nous

la consultons , nous en dira autant ; mais si nous

consultons la foi , si nous jetons un regard sur

la croix de Jésus-Christ , si nous méditons atten-

tivement le grand mystère de la passion , nous

concevrons jusqu'où doit aller le renoncement à

nous-mêmes pour parvenir à l'union avec Dieu

seul. Prions ce divin Sauveur de nous ouvrir

les yeux , et de nous donner l'intelligence de

cette grande parole : Tout est consommé ; mon

Père , je remets mon esprit entre tos mains.

Prions-le de nous faire comprendre ce qu'il fit

lorsque par une mort volontaire il remit son âme

entre les mains de la justice divine pour l'ex-

piation de nos péchés. A la pensée de ce grand

sacrifice , il faut que l'imagination , que la raison ,



310 MANUEL

que toute intelligence créée se taise , et qu'on

reconnaisse qu'il n'est point de renoncement si

grand que l'hommene doive faire de grand cœur ,

pour mériter la possession de Dieu seul .

Ne présumons pas non plus de nós forces , et

ne nous croyons pas capables d'une générosité

qui est au-dessus de la portée de la créature .

Pour nous guérir de cette aveugle présomption ,

et pour concevoir autant qu'il se peut l'horreur

extrême qu'inspire à la nature le parfait renon-

cement à nous-mêmes , considérons Jésus-Christ

au jardin des Oliviers , écoutons ce qu'il dit à son

Père : S'il est possible , que ce calice s'éloigne

de moi; ce même calice qu'il avait désiré de

boire avec tant d'ardeur. Si l'Homme-Dieu a voulu ,

pour notre instruction , éprouver cette répugnance

extrême pour le sacrifice qu'il avait accepté dès

le premier instant de sa vie , quelle grâce puis-

sante ne nous faut-il pas pour faire , je ne dis

pas un sacrifice pareil au sien , mais un sacri-

fice qui ait quelque faible ressemblance avec le

sien? Humilions-nous , confondons-nous , trem-

blons à la vue de notre faiblesse et de notre

lâcheté ; mais en même temps disons : Dieu est

tout-puissant ; pourvu que je ne veuille pas lui

résister , il fera de moi et par moi tout ce qu'il

lui plaira ; il me rendra capable des plus grands

efforts de générosité ; il m'arrachera à moi-même ,



DES AMES INTÉRIEURES . 311

et m'apprendra à me perdre en lui pour revivre

en lui.

Ah ? Dieu seul ! quelle parole ! qu'elle est

grande , qu'elle renferme de choses ! Plus de

créatures , plus de soi-même , plus de dons de

Dieu : vide total , perte entière de tout ce qui

n'est pas Dieu seul , Dieu en lui-même , Dieu

sans aucun milieu .

De la prière continuelle .

Jésus-Christ a dit : Il faut prier toujours ,

et ne jamais se lasser. Saint Paul recommande

aux chrétiens de prier sans interruption . De

quelle prière doit s'entendre ce précepte , ou , si

l'on veut, ce conseil? et comment est-il possible

de l'accomplir ?

Il est évident d'abord qu'il ne peut pas s'agir

de la prière vocale , qui ne saurait avoir lieu

qu'un certain temps. On ne peut pas non plus

être toujours dans l'exercice actuel de l'oraison

mentale. Il est impossible encore d'occuper con-

tinuellement son esprit de la pensée de Dieu

ou des choses de Dieu. Une attention non in-

terrompue à la présence de Dieu est au-dessus

des forces humaines , et n'est pas compatible

avec les embarras de cette vie . Comment donc

et par quelle autre espèce de prière peut-on rem



312 MANUEL

plir les intentions de Jésus-Christ? Par la prière

du cœur , qui consiste dans une disposition habi -

tuelle et constante d'amour de Dieu , de confiance

en Dieu , de soumission à sa volonté dans tous

les événements de la vie ; dans une attention

continuelle à la voix de Dieu , qui se fait entendre

au fond de la conscience , et nous suggère sans

cesse des vues de bien et de perfection. Cette

disposition du cœur est celle où devraient être

tous les chrétiens; c'est celle où ont été tous les

Saints ; c'est en cela uniquement que consiste la

vie intérieure .

Dieu appelle tout le monde à cette disposition

de cœur , puisque c'est sans contredit pour tous

les chrétiens que Jésus-Christ a dit qu'il faut tou-

jours prier ; et il est certain que tous parviendraient

à cet état , s'ils répondaient fidèlement à l'attrait

de la grâce. Que l'amour de Dieu soit véritable-

ment dominant dans un cœur ; qu'il lui devienne

en quelque sorte comme naturel ; qu'on ne

souffre absolument rien qui y soit contraire ;

qu'on s'applique continuellement à l'augn.enter

en cherchant à plaire à Dieu en toutes choses ,

et en ne lui refusant rien de ce qu'il demande ;

qu'on prenne comme de sa main tout ce qui

arrive ; qu'on soit dans une détermination iné-

branlable de ne jamais commettre aucune faute

avec vue et réflexion ; et si l'on a le malheur

d'en faire une , qu'on s'en humilie et qu'on s'en



DES AMES INTÉRIEURES . 313

relève aussitôt , on sera dans la pratique de la

prière continuelle , Cette prière subsistera au milieu

de nos occupations , de nos entretiens , même de

nos amusements innocents . La chose n'est done

pas impraticable , ni aussi difficile qu'on pourrait

se l'imaginer. Dans cet état on ne pense pas tou-

jours à Dieu , mais on ne s'arrête jamais volon-

tairement à une pensée inutile , encore moins à

une pensée mauvaise. On ne fait pas sans cesse

des actes , on ne prononce pas sans cesse des

prières ; mais le cœur est toujours tourné vers

Dieu , toujours attentif à Dieu , toujours prêt à

faire sa sainte volonté.

On se trompe quand on croit qu'il n'y a de

prière réelle que celle qui est expresse , formelle ,

sensible , et dont on peut se rendre témoignage

à soi-même . De là vient que tant de personnes

se persuadent qu'elles ne font rien à l'oraison ,

lorsqu'il n'y a rien de marqué , rien que l'esprit

ou le cœur aperçoive ou sente ; ce qui les engage

à y renoncer. Mais on devrait faire réflexion que

Dieu entend , comme dit David , la préparation

de nos cœurs ; qu'il n'a besoin ni de nos paroles ,

ni même de nos pensées , pour connaître la dis-

position intime de notre âme ; que notre prière

se trouve déjà en germe et en substance dans le

fond de la volonté , avant qu'elle soit dévelop-

pée par la parole ou par la pensée; en un mot ,

que nos actes intimes et directs précèdent tauto



314 MANUEL

réflexion , et ne sont pas sentis ni aperçus , à

moins qu'on n'y fasse une attention expresse .

Aussi quand on demanda à saint Antoine quelle

était la meilleure manière de prier : C'est , dit-

il , lorsqu'en priant on ne pense pas qu'on prie .

Ce qui rend cette manière de prier plus excellente

c'est que l'amour-propre n'y trouve rien où il

puise s'appuyer , et qu'il ne saurait en souiller

la pureté par ses regards .

,

,

La prière continuelle n'est donc pas difficile

en elle-même et néanmoins elle est très-rare

parce qu'il est peu de cœurs disposés comme il

faut pour la faire , et assez courageux et fidèles

pour y persévérer. On ne commence à y entrer

que du moment qu'on s'est donné tout à fait à

Dieu . Or , il est très-peu d'âmes qui se donnent

à Dieu sans réserve; il y a presque toujours

dans ce don de secrètes restrictions de l'amour-

propre , comme la suite ne tarde pas à le faire voir.

Mais , quand ce don est plein et entier , Dieu

le récompense sur-le-champ du don de lui-même ;

il s'établit dans le cœur, et il y forme cette prière

continuelle qui consiste dans la paix , dans le re-

cueillement , dans l'attention à Dieu au dedans de

soi-même au milieu des occupations ordinaires .

Ce recueillement est d'abord sensible ; on en

jouit , et on le sait ; il devient ensuite tout spiri-

tuel ; on l'a , mais on ne le sent plus. Si l'on

regrette ce sentiment si doux , si consolant , qu'on



DES AMES INTÉRIEURES . 315

a perdu ; si l'on veut le rappeler , c'est un effet

de l'amour-propre. Si l'on croit qu'on n'est plus

recueilli et qu'on ne pratique plus la prière conti-

nuelle , parce qu'on ne sent plus rien , c'est une

erreur. Si l'on a la pensée de quitter loraison

et ses exercices ordinaires , sous prétexte qu'on

n'y fait rien , c'est une très-dangereuse tentation .

Si l'on y succombe , si l'on se relâche de sa

fidélité , si l'on va chercher auprès des créatures

la consolation qu'on ne goûte plus en Dieu, on

perd le don de la prière continuelle , on déchoit

de son état , et l'on s'expose à devenir pire que

l'on n'était avant que de se donner à Dieu.

Que faut-il donc faire pour se conserver dans

la pratique de la prière continuelle ? 1° Se bien

persuader qu'elle devient plus excellente , plus

agréable à Dieu , plus utile à l'âme , à mesure

qu'elle devient plus insensible et moins aperçue.

2º Laisser tomber peu à peu tous les regards

et les réflexions qu'on fait sur soi pour voir ce

qui s'y passe. Ces regards sont fréquents dans

les commencements , à cause de la surprise que

cause l'opération de Dieu , et de la complaisance

qu'y trouve l'amour-propre. Mais lorsque le sen-

sible est ôté , il ne faut plus se permettre de

réflexions ; c'est une marque que Dieu va nous

tirer de nous-mêmes , et nous faire entrer en lui

pour nous y perdre. 3º Résister fortement à

toutes les pensées qui peuvent nous venir que



316 MANUEL

nous perdrons le temps , que nos oraisons , que

nos communions , que nos lectures sont sans aucun

fruit , parce que nous les faisons sans sentiment ,

sans aucun goût. C'est le démon , c'est l'amour-

propre , c'est la nature toujours avide de con-

solations , qui nous suggèrent ces pensées : elles

ne nous tourmenteront pas longtemps , si nous

sommes assez généreux pour sacrifier à Dieu

nos intérêts , pour ne chercher que lui , et nous

oublier nous-mêmes ; et assez sensés pour ne pas

prétendre être saints à notre manière et selon

nos idées ; comme si nous savions ce que c'est

que la sainteté , et quelle voie y conduit. Soyons

donc assez raisonnables pour croire que la sainteté

ne peut être que l'œuvre de Dieu seul , pour le lais-

ser faire , et nous abandonner entièrement à lui ,

sans nous permettre un seul jugement sur ces

opérations. 4º Enfin , être plus fidèle que jamais

à ne chercher aucune espèce de consolation ni

même d'appui dans les créatures , à ne se livrer

à aucune dissipation , mais consentir à être sevré

en même temps des plaisirs du ciel et de tous

ceux de la terre , même les plus innocents , lors-

que la grâce nous inspire de nous en priver.

En observant ce que je viens de dire , on fran-

chira sans danger le pas le plus difficile de la

vie spirituelle , et l'on se disposera à des épreuves

plus purifiantes , si Dieu juge à propos de nous

y faire passer.



DES AMES INTÉRIEURES . 317

Les effets de la prière continuelle , d'abord

dans ses commencements quand elle est sen-

sible , sont de nous apprendre par expérience ce

que c'est que l'intérieur et que le règne de Dieu

dans nos âmes , de nous inspirer l'amour de

la retraite et de la solitude , de nous dégoûter

du monde , de ses vains entretiens et de ses

faux plaisirs , de purifier nos sens et de leur

communiquer une certaine innocence qui les

élève au-dessus des objets capables de les tenter.

Quand cette prière n'est plus sensible ni aper-

çue , ses effets sont de nous détacher des con-

solations spirituelles , et de nous rendre capables

de les recevoir avec plus de pureté quand il

plaira à Dieu de nous en donner ; de faire mourir

peu à peu l'amour-propre ; de nous concentrer dans

notre néant , en nous apprenant que de nous-

mêmes nous ne pouvons nous donner aucune

bonne pensée , aucun bon mouvement ; de nous

simplifier en supprimant tous les regards , toutes

les réflexions sur nous-mêmes ; d'anéantir par

degrés le jugement propre , le propre esprit , et

de nous disposer à juger de tout par l'esprit

de Dieu ; enfin , d'établir notre âme dans une

certaine disposition de désintéressement à l'égard

de Dieu et de son service , en sorte qu'elle com-

mence à s'oublier elle-même ? et à être contente

de n'être rien , pourvu que Dieu soit tout . Alors

Dieu pousse l'âme à se sacrifier réellement , et



318 MANUEL

à s'offrir à toutes les croix intérieures et exté-

rieures , qui en font un holocauste d'agréable

odeur. Il souille l'âme en apparence par des

tentations de différentes sortes ; elle se croit cou-

pable , elle voit du péché dans toutes ses actions ,

il lui paraît que Dieu rejette sa prière , qu'il

s'éloigne d'elle , qu'il est en colère contre elle

et qu'elle n'a à attendre , dans cette vie et dans

l'autre , que les effets de sa juste vengeance.

Quelquefois les hommes se tournent contre elle

et , tandis qu'au dedans elle se croit perdue , on

la calomnie , on la condamne , on la persécute

au dehors . Cependant elle se tient toujours aban-

donnée à Dieu , toujours sous la main de son

bon plaisir : pourvu qu'il tire d'elle sa gloire de

quelque manière que ce soit , elle est contente.

L'épreuve dure autant qu'il est nécessaire pour

que sa perte en Dieu soit consommée , et qu'elle

meure à ce que l'amourpropre a de plus intime.

Après cette mort mystique , elle ressuscite , et elle

entre dès ici-bas dans une espèce de jouissance

de la vie glorieuse. Voilà où conduit la prière

continuelle bien entendue et bien pratiquée.

De la confiance en Dieu.

De toutes les vertus , la plus nécessaire à

l'homme est la confiance en Dieu , parce que



DES AMES INTÉRIEURES . 319

sans elle il ne peut rien , et qu'avec elle il peut

tout. Cette vertu est placée entre deux excès

qu'il faut également éviter , ct où donnent néan-

moins la plupart des hommes. Les uns donnent

dans la présomption , les autres dans la pusil-

lanimité. Les premiers se font une fausse idée

de la bonté de Dieu , et en abusent , soit pour

l'offenser , soit pour se relâcher dans la pour-

suite de la perfection. Dieu , disent-ils , ne me

damnera pas pour si peu de chose ; il me don-

nera le temps de faire pénitence : il n'est pas

si exigeant , et il n'y regarde pas de si près.

Les seconds ont une appréhension trop vive de

la justice de Dieu et de la rigueur de ses juge.

ments , à peine font ils attention à sa miséricorde.

Cette crainte les glace , leur abat le courage ,

les jette quelquefois dans le désespoir. L'amour-

propre et une fausse idée sont la source de

l'un et de l'autre excès . Il faut tenir un juste

milieu , qui consiste à mettre tellement en Dieu

toute notre confiance , que jamais nous ne pré-

sumions de sa bonté , et qu'aussi nous n'en

désespérions jamais. Il n'y a que les âmes véri-

tablement dévouées à Dieu qui sachent tenir

ce juste milieu ; les autres s'en écartent plus

ou moins. Les hommes donnent plus aisément

dans la présomption ; les femmes , dans la crainte

et la défiance.

La confiance en Dieu est fondée d'une part



320 MANUEL

sur la connaissance de Dieu , et de l'autre sur

la connaissance de nous-mêmes. La connaissance

de Dieu nous apprend qu'il est infiniment bon

en lui-même ; qu'il aime ses créatures ; qu'il ne

peut pas ne pas les aimer et vouloir leur bien , que

leur perte ne peut jamais venir de lui . La religion

nous apprend qu'il nous a aimés incomparablement

au delà de tout ce qu'il est possible d'imaginer ,

jusqu'à nous livrer son propre Fils , et le livrer pour

nous à la mort ; qu'il nous prévient de ses grâces ,

qu'il est toujours disposé à recevoir le pécheur à

pénitence; qu'il lui pardonne et qu'il oublie

toutes ses fautes , pourvu qu'il revienne sin-

cèrement à lui ; et qu'il ne cesse de le pour-

suivre dans ses égarements pour le ramener à

lui. Pour peu que nous rentrions en nous-mêmes ,

et que nous réfléchissions sur la suite de notre

vie , l'expérience nous apprend à tous que Dieu

a usé envers nous d'une miséricorde infinie ;

qu'il a préservé les uns du péché , et les a

retirés des occasions ; qu'il a longtemps souffert

les rechutes des autres ; qu'il pouvait nous damner

après le premier péché, et qu'il ne l'a pas fait ;

qu'il nous a ménagé tous les secours pour

revenir à lui , et que nous lui devons notre

retour au bien et notre persévérance dans le

bien. Rappelons-nous toutes les grâces person-

nelles que nous avons reçues de lui ; et , outre

celles que nous connaissons , soyons persuadés



DES AMES INTÉRIEURES . 321

qu'il y en a beaucoup d'autres que nous igno-

rons . Que de motifs pris du côté de Dieu de

mettre en lui toute notre confiance !

Les motifs tirés de nous-mêmes ne sont pas

moins pressants . Je ne puis rien , absolument

rien , de moi-même dans l'ordre surnaturel .

Non-seulement je suis faible, mais mes forces

sont tout à fait nulles. Je puis mal user de

ma liberté , je puis me perdre ; mais je ne

saurais de moi-même bien user de mon libre

arbitre et me sauver . Il me faut un secours

de la grâce toujours présent , et ce secours est

accordé principalement à la prière inspirée par

la confiance. Si je tombe , il m'est impossible

de me relever , si Dieu ne me tend la main ;

et il me la tend dès que je l'invoque. Je ne

puis compter sur mes promesses , sur mes bons

propos , sur mes résolutions : j'en ai mille preuves

d'expérience . Quant aux dangers et aux ten-

tations qui assiégent le chemin de la vertu , се

serait un aveuglement et une folie manifestes

de penser que je puis m'en garantir par moi-

même.

En un mot , toute l'œuvre de mon salut , depuis

le commencement jusqu'à la consommation , dé-

pend de Dieu. Il a entre les mains des moyens

infaillibles de la faire réussir; et , malgré toute

ma faiblesse , malgré mes misères , malgré mon

penchant au mal, elle réussira infailliblement si

21



322 MANUEL

je ne perds jamais la confiance en Dieu , si j'at-

tends tout de lui , si je me tiens toujours atla-

ché à lui. Il est donc vrai que plus on a d'hu-

milité , c'est-à-dire mieux on se connaît soi-même ,

plus on ade confiance en Dieu. Or , une confiance

appuyée sur l'humilité ne peut jamais être pré-

somptueuse. D'un autre côté , une confiance qui

a pour base la bonté infinie de Dieu , son amour

extrême pour sa créature , et sa toute-puissance ,

ne saurait être timide et pusillanime. Car que

peut craindre celui qui met tout son appui en

Dieu ? Jetez-vous entre ses bras , dit saint Au-

gustin , il ne se retirera pas pour vous laisser

tomber . Mais , entre les bras de Dieu, quel en-

nemi peut nous nuire? quelle tentation peut nous

en arracher?

La justice de Dieu est bien terrible , dit-on ,

et l'on doit toujours la craindre. Cela est vrai ;

mais pour qui est-elle terrible ? Est- ce pour les

enfants qui adorent Dieu , qui l'aiment , qui le

servent comme leur père , qui sont déterminés à

ne lui rien refuser , à ne lui déplaire en rien ?

Non. Si ces enfants aiment Dieu , Dieu les aime

encore plus ; il voit que leurs fautes ne sont

point des fautes de malice , mais d'imperfection

et de fragilité : au premier regard d'amour et

de regret qu'ils jettent sur lui , il les leur par-

donne ; et , s'il a à les en punir , il les en punit



DES AMES INTÉRIEURES . 323

dans ce monde d'une manière avantageuse à leur

salut.

Est-ce pour les pécheurs qui reviennent sincè-

rement à Dieu , que sa justice est terrible ? Non .

Ils éprouvent les effets de sa grande miséricorde ;

et souvent ils sont traités avec tant de bonté ,

que les justes mêmes en conçoivent de la jalousie :

témoin l'enfant prodigue, témoin Madeleine .

La justice divine n'est terrible que pour ceux

qui n'ont pas recours à sa miséricorde , soit par

présomption , soit par désespoir ; pour ceux qui

aiment le péché , et qui n'en veulent pas sortir ;

pour ceux dont la volonté n'est pas droite , et

qui voudraient , s'il se peut , tromper Dieu . Mais

il est clair que tous ces pécheurs n'ont pas et

ne peuvent avoir de confiance en Dieu ; il est

clair qu'ils n'ont pas droit à cette confiance :

car la confiance ne peut commencer qu'au mo-

ment où commence le désir sincère de renoncer

au péché , la honte et le regret d'avoir offensé

Dieu. La crainte même de la justice divine est

alors l'aiguillon qui nous porte à la confiance.

Dieu veut que l'on craigne sa justice , afin

qu'on évite le péché , qu'on en sorte au plus

tôt , qu'on l'expie par la pénitence , qu'on ne

se flatte jamais de l'avoir suffisamment expié ,

et qu'on ne présume pas légèrement du pardon.

Mais en même temps il veut qu'on se confie

en lui , qu'on espère tout de sa miséricorde ,



324 MANUEL

qu'on se retourne vers lui par amour plutôt que

par crainte , qu'on ne se livre pas à des frayeurs

vaines et injurieuses à Dieu , qui n'ont d'autre

effet que de nous consterner et de nous dé-

courager.

Mais jusqu'où doit aller la confiance en Dieu?

Aussi loin que sa puissance et sa bonté , aussi

loin que notre faiblesse et notre misère ; c'est-

à-dire qu'elle ne doit point avoirde bornes. Ainsi ,

quelque difficile que soit la perfection , il faut y

tendre avec assurance , sans s'effrayer ni des

difficultés , ni des dangers . Mais comme , en se

regardant en soi -même , on doit toujours se dire :

Je ne puis rien ; en regardant Dieu , qui sera

notre guide et notre soutien dans toute la route ,

on doit dire : Je puis tout , et avec sa grâce je

viendrai à bout de tout.

Mais le monde est bien redoutable. Ayez con-

fiance , répond Jésus-Christ ,j'ai vaincu le monde.

Il l'a vaincu dans sa personne; il le vaincra dans

la nôtre . Est-il plus redoutable pour nous qu'il

ne l'a été pour les Martyrs et pour tant de

Saints ? Ces Martyrs et ces Saints avaient- ils

quelque force d'eux-mêmes ? Pas plus que nous.

Ils étaient forts en Dieu; nous pouvons l'être

comme eux.

Mais les piéges du démon sont bien subtils.

Le démon ne peut rien contre une humble

confiance. Ne présumez pas de vous-mêmes ,



DES AMES INTÉRIEURES . 325

attendez tout de Dieu , et tous les efforts de

l'enfer ne vous nuiront jamais .

Mais l'amour-propre corrompt tout , empoisonne

tout ; il est toujours à craindre , quelque progrès

que l'on ai fait. Défiez-vous-en donc toujours ;

soyez toujours en garde contre votre propre

jugement et votre propre volonté. Croissez chaque

jour dans l'amour de Dieu ; et chaquejour vous

affaiblirez l'amour-propre. Sacrifiez tous vos in-

térêts à ceux de Dieu ; laissez-lui le soin de ce

qui vous regarde , et ne vous occupez que de

son bon plaisir. Ne rapportez pas Dieu à vous-

même , mais rapportez-vous à Dieu pour tout ce

qui vous concerne dans le temps et dans l'éter-

nité ; et l'amour-propre fera place à l'amour de

Dieu .

Mais il faudra passer par bien des épreuves et

des humiliations pour mourir tout à fait à moi-

même. Oui , et cela va plus loin qu'on ne peut

se le figurer. Mais plus vous accepterez avec

générosité ces épreuves et ces humiliations , plus

Dieu vous y soutiendra. Votre courage et votre

force croîtront à mesure ; ou plutôt , à mesure

que vous perdrez votre propre force , vous

acquerrez la force de Dieu , et avec elle vous

deviendrez capable de tout , supérieur à tout.

Votre victoire sur le monde , sur le démon ,

sur vous-même , sera l'effet de votre confiance

en Dieu. La parfaite charité , dit saint Jean ,



36 MANUEL

bannit la crainte , toute crainte sans exception ,

hors celle d'offenser Dieu et de lui rien refuser.

Sur l'Amour de Dieu.

Il est étrange qu'il faille exciter l'homme à

aimer Dieu , qui est sont principe et sa fin , et

l'unique source de son bonheur , et que Dieu se

soit cru obligé de lui en faire un précepte.

L'amour que nous avons pour nous-mêmes n'est-il

pas suffisant pour nous engager à l'amour de

Dieu , et nous faut-il pour cela d'autre motif

que celui de notre plus grand et même de

notre unique intérêt? Vous m'ordonnez de vous

aimer , o mon Dieu ! disait saint Augustin ,

comme si ce n'était pas pour moi le plus grand

des malheurs de ne pas vous aimer ! Quoi qu'il

en soit , Dieu en a fait un précepte ; et le

premier , le plus grand de tous les préceptes ,

celui auquel se réduisent tous les autres. Il est

conçu en ces termes : Vous aimerez le Seigneur

votre Dieu de tout votre esprit , de tout votre

cœur , de toute votre âme , et de toutes vos

forces. Expliquons les paroles de ce comman-

dement , et voyons à quelles marques

pourrons connaître si nous les remplissons.

nous



DES AMES INTÉRIEURES . 327

Vous aimerez d'un amour de raison , d'un

amour de préférence , d'un amour autant au-

dessus de tous les autres amours , que Dieu est

au-dessus de tous les objets qui peuvent cxci-

ter l'amour de l'homme. Vous aimerez , non

pour quelques instants , ni par intervalles , mais

toujours et à tous les moments , depuis celui

où votre raison a commencé à vous faire con-

naître Dieu , jusqu'au dernier soupir de votre

vie. Cet amour sera la disposition actuelle et

habituelle , fixe et permanente de votre cœur .

Vous aimerez d'un amour proportionné à l'état

dans lequel Dieu avait créé le premier homme ,

et où il vous a mis par le Baptême , d'un amour

infus par conséquent et surnaturel , et vous

conserverez toujours précieusement la grâce sanc-

tifiante à laquelle est attaché cet amour ; et

si vous n'avez pas encore cette grâce , vous ferez

tout ce qui dépend de vous pour l'obtenir ; et

si vous l'avez perdue , vous ne négligerez rien

pour la recouvrer au plus tôt. Dieu offre cette

grâce à tous , et avec cette grâce son saint amour ;

et quand l'homme est parvenu à l'âge de raison ,

c'est toujours sa faute s'il n'obtient pas l'un et

l'autre tôt ou tard .

Vous aimerez le Seigneur votre Dieu. Les

principaux motifs de l'amour de Dieu sont ren-

fermés dans ces paroles. Il est Dieu; l'être

infiniment parfait , l'être infiniment aintable ,



328 MANUEL

aimable en lui-même , par lui-même et pour lui-

même , source de tout ce qu'il y a d'amabilité et

de perfection dans les objets créés. Il mérite donc

l'amour le plus pur , le plus désintéressé , le plus

indépendant de tout autre amour. Il est votre

Dieu . Vous avez avec lui tous les rapports qu'il

est possible d'avoir. Il vous a tiré du néant ; il

vous a fait tout ce que vous êtes ; il vous a

donné tous les biens dont vous jouissez ; il vous

les conserve , et vous conserve vous-même à

chaque instant. Il a fait encore plus pour vous

dans l'ordre de la grâce que dans celui de la

nature ; sa révélation vous instruit de toute l'éten-

duc de ses bienfaits; méditez-les , et voyez ce

que vous lui devez d'amour et de reconnaissance.

Il vous en prépare de plus grands encore dans

l'ordre de la gloire; car il ne vous a créé , il

ne vous a racheté, que pour vous rendre éter-

nellement heureux par la possession de lui-même.

L'amour éternel qu'il a eu pour vous l'a porté

seul à vous faire , à vous promettre , à vous des-

tiner de si grands biens ; et pour tout cela il

vous demande uniquement que vous l'aimicz

comme votre Créateur , votre Sauveur , votre Ré-

munérateur. Cela est-il juste? Pouvez-vous vous

refuser à ce devoir ? Il est encore le Seigneur ,

le souverain , l'unique Seigneur , le principe de

tout , la fin de tont , le centre de tout. Rien

n'est aimable que par lui et par rapport à lui;



DES AMES INTÉRIEURES . 329

vous ne pouvez sans rébellion lui refuser votre

hommage , ni le partager avec aucun autre objet

sans injustice. Son principal domaine , celui dont

il est le plus jaloux , est votre cœur ; c'est par

l'amour qu'il veut régner sur vous : il ne lui

suffit point qu'on le craigne ; ce qu'il désire ,

ce qu'il commande par-dessus tout , est qu'on

l'aime. Il exige de vous cet amour , sous peine

du plus grand des malheurs , d'un malheur

éternel , d'un malheur inévitable , auquel rien ne

pourra vous soustraire. Tous les motifs dejustice ,

de reconnaissance , d'espérance et de crainte se

réunissent pour vous assujettir à cette loi d'amour.

Vous aimerez donc le Seigneur votre Dieu. Et

comment? De tout votre esprit , qui ne vous a

été donné que pour le connaître. Vous l'aurez

toujours présent à la pensée , en ce sens que

vous bannirez de votre esprit toute pensée qui

pourrait l'offenser , toute pensée qui pourrait vous

dissiper , et vous attacher à tout autre objet , au

préjudice de l'attachement que vous lui devez .

Cette loi d'amour vous prescrit de vous instruire

et de vous occuper des choses de Dieu , et de

tout ce qui tend à son service , des devoirs de

votre état , de mener , en un mot , une vie

sérieuse , digne d'une créature faite uniquement

pour Dieu.

Vous l'aimerez de tout votre cœur. Vos prin-

cipales affections seront pour Dieu , et toutes



330 MANUEL

vos autres affections se rapporteront à lui. Vous

y renoncerez , pour peu qu'elles tendent à vous

en éloigner. Dieu aura tout votre cœur , et il

ne le partagera avec personne; parce qu'il l'a

fait pour lui seul , et que vous ne l'aimeriez

pas comme il mérite , si vous aimiez avec lui

quelque chose que vous n'aimiez pas pour lui.

Vous l'aimerez de toute votre âme; c'est-à-

dire que vous serez toujours disposé à sacrifier

tout pour lui : vos biens , votre honneur , votre

vie; et que vous consentirez à renoncer à tout,

à tout souffrir , à tout perdre, plutôt que de

transgresser le précepte de l'amour de Dieu. Il

faut donc que l'amour vous élève au-dessus de

tout plaisir des sens , au-dessus de tout respect

humain , au-dessus de toute crainte humaine , au-

dessus de toutes les promesses et de toutes les

menaces , au-dessus de tous les avantages que

le monde pourrait vous offrir , ou dont il peut

vous priver. Il faut que vous soyez constamment

persuadé , dans la pratique , que c'est tout gagner

que de tout perdre pour Dicu.

Enfin , vous l'aimerez de toutes vos forces ;

c'est-à-dire , vous ne mettrez aucunes bornes à

cet amour , parceque la mesure de l'amour de

Dicu est de l'aimer sans mesure. Vous vous ap-

pliquerez continuellement à l'augmenter ; toutes

vos intentions , toutes vos actions tendront à ce

but; et vous en ferez surtout l'objet de VOB



DES AMES INTÉRIEURES . 331 .

prières et de vos pratiques de piété. Oh ! que

cette intention est noble , qu'elle est digne de

Dieu et de l'homme , de faire oraison , de fré-

quenter les sacrements , d'exercer les œuvres de

charité , de souffrir toutes les peines de cette

vie uniquement dans la vue d'accroître en nous

le saint amour! que c'est bien là aimer Dieu

detoutes ses forces !

Mais à quelles marques peut-on connaître si

on l'aime ainsi ? Car voilà ce qui tourmente

beaucoup de bonnes âmes , et sur quoi on a

de la peine à les rassurer. Sur cela j'ai à leur

dire : 1º que la crainte de ne pas aimer assez

Dieu , que l'inquiétude où l'on est à ce sujet ,

que le désir de l'aimer davantage , sont des

preuves non équivoques que notre cœur est tout

à lui . J'ajoute néanmoins qu'il y a de l'amour-

propre dans ce que cette crainte et cette in-

quiétude ont d'excessif; qu'il faut s'en rapporter

là-dessus aux décisions d'un sage confesseur , et

ne point troubler sa paix en s'examinant là-dessus

avec anxiété.

2º Que ce n'est point par le sentiment de

l'amour qu'il faut juger de sa réalité , mais par

les effets qu'il produit. Les goûts et les affections

sensibles ne dépendent pas de nous : Dicu les

donne et les retire quand il lui plaît. Ces goûts

sont trompeurs ; ils peuvent quelquefois venir de

l'imagination , d'une complexion tendre , d'efforts



332 MANUEL

indiscrets ; il est dangereux de s'y attacher : et

le démon nous en procure quelquefois pour nous

séduire. Dans cette attache à la dévotion sensible ,

c'est moins Dieu qu'on aime , que soi-même.

C'est donc par les effets qu'il faut juger de la

réalité de l'amour : si l'on est courageux à tout

entreprendre pour Dieu , à tout souffrir pour

Dieu ; si l'on compte pour rien sa propre con-

solation dans le service de Dieu; si l'on ne se

recherche en rien soi-même ; si l'on persévère

au milieu des tentations , des dégoûts , de l'en-

nui , de l'abandon : car ce sont là les véritables

épreuves de l'amour .

3º A mesure qu'on avance dans la vie inté-

rieure , on réfléchit moins sur son amour et sur

ses dispositions à l'égard de Dieu ; l'on s'aban-

donne à lui sur ce point comme sur tous les

autres ; on l'aime sans penser et sans savoir qu'on

l'aime ; et c'est alors qu'on l'aime avec plus de

pureté. On n'est plus exposé à aucun regard de

vaine complaisance sur soi ; l'âme se porte tout

entière vers Dieuieu , et ne se retourne jamais sur

elle-même. L'amour est sa vie , et sa vie est en

Dieu. Elle est tout abîmée , toute perdue en lui ;

et si elle était capable d'une réflexion pour se

dire seulement qu'elle aime , elle sortirait de son

état , et s'exposerait à déchoir.

4º En général , ce n'est point par les réflexions ,

ni par les retours fréquents sur soi-même , que



DES AMES INTÉRIEURES . 333

l'amour s'acquiert et se conserve ; mais par la

vue directe de Dieu , par une intention pure ,

par un renoncement continuel à toute vue propre ,

par une fidélité constante à suivre les mouvements

de la grâce , et à n'écouter en rien notre propre

esprit.

L'amour a sa source en Dieu ; c'est lui qui

le met en notre cœur ; lui seul lui donne l'ac-

croissement , lui seul en connaît la nature et la

perfection . Laissons-le faire : celui qui nous en

donne le commencement nous en donnera le

progrès ; pourvu que nous nous tenions constam-

ment unis à lui , et que nous nous laissions con-

duire à son esprit. Jésus-Christ a dit : Je suis

venu apporter le feu sur la terre ; et que veux-

je, sinon qu'il s'allume ? Présentons-lui nos

cœurs , afin qu'il y mette ce feu divin ; une fois

allumé , il ne s'éteindra jamais de lui-même ;

sa flamme consumera tout ce qu'il y a de ter-

restre , d'impur dans notre âme; il la consumera

elle-même avec sa propriété , et la transformera

en lui. Ainsi-soit-il .

Pu repos en Dieu.

Venez à moi , vous tous qui êtes dans

le travail et dans la peine , et je vous

soulagerai ; et vous trouverez le repos de

vos âmes. JÉSUS-CHRIST.

Cette invitation s'adresse à tous les hommes ;



334 MANUEL

nul autre que Jésus-Christ ne la leur a jamais

faite ; et ils ont tous le plus grand intérêt à

éprouver ce qu'il y a de réel dans cette pro-

messe. Nous souffrons tous ici-bas plus ou moins ,

soit des peines de l'esprit , soit des peines du cœur ,

soit des peines du corps . Et cependant nous aspirons

après le repos , nous le cherchons avec le plus grand

empressement , et nous nous fatiguons toute la vie

dans cette recherche , sans pouvoir parvenir , la

plupart , à l'objet de nos veux. Où est le repos ? où

faut-il le chercher? Question intéressante s'il en

fut jamais.

Les uns , et c'est le plus grand nombre ,

cherchent le repos dans la jouissance des ri-

chesses , des plaisirs , des honneurs de la vie.

Quels soins ne se donnent-ils pas pour se les

procurer , pour les conserver , pour les augmenter

et les accumuler ! Y trouvent-il le repos? Non .

Comment le repos se rencontrerait-il dans des

biens fragiles , incapables de satisfaire les passions

mêmes qui les désirent; dans des biens qui n'ont

aucune proportion avec le cœur humain , qui le

laissent toujours vide , toujours dévoré par une

soif plus ardente ; dans des biens toujours disputés ,

toujours enviés , qu'on s'arrache avec fureur les

uns aux autres ? Quel repos peut-on trouver dans

des choses qui sont la mobillité même? Si le

fondeinent sur lequel on établit son repos est tou-

jours en mouvement , n'est- ce pas une suite



DES AMES INTÉRIEURES. 333

nécessaire qu'on éprouve les mêmes agitations ?

Que chacun se consulte : l'expérience est la plus

sensible des preuves. Quel homme a goûté le

repos au milieu des plus grands trésors , des

plaisirs les plus vifs , des honneurs les plus

flatteurs ? Le repos n'est donc pas là : tout le

monde le sait ; et cependant c'est là que tous

les hommes le cherchent. Ils s'épuisent en désirs ,

en projets , en entreprises , et jamais ils ne

parviennent à un seul instant de repos; et s'ils

consultent leur raison , elle leur répond qu'ils

n'y parviendront pas. Quel aveuglement ! quelle

folie!

Les autres établissent leur repos dans eux-

mêmes , et en cela ils se croient plus sages que

ceux qui les mettent en des choses extérieures .

Mais sont- ils sages en effet ? L'homme est-il fait

pour se suffire à lui-même? Peut-il trouver en

soi le principe de son repos ? Ses idées changent

chaque jour ; son cœur est dans une inquiétude

perpétuelle ; il imagine sans cesse de nouveaux

systèmes de félicité , et il ne la rencontre nulle

part . S'il est seul , l'ennui le dévore ; la com-

pagnie , quelque choisie qu'elle soit , lui est

bientôt à charge ; ses réflexions l'épuisent et le

tourmentent; l'étude et la lecture peuvent l'amuser

et le distraire , mais elles ne remplissent pas son

cœur. Voilà le repos que la sagesse humaine pro-

met à ses sectateurs , et pour lequel elle les invite



336
4

MANUEL

à renoncer à tout le reste , à s'isoler , à se con-

centrer en eux-mêmes. Repos trompeur qui n'est

pas à l'abri des plus violentes agitations , et qui

est au moins autant à charge à l'homme que le

tumulte des passions .

Où est donc le repos , s'il n'est ni dans les

biens du monde , ni dans nous-mêmes ? Il est

en Dieu , et en Dieu seul. Jésus-Christ est venu

nous l'apprendre , et c'est la plus grande leçon

qu'il nous ait donnée. Mais combien peu profitent

de cette leçon!

Vous nous avez faits pour vous , 6 mon Dieu!

s'écriait saint Augustin ; et notre cœur est toujours

agité , jusqu'à ce qu'il se repose en vous . Cette

vérité est le premier principe de la morale; tout

concoure à la prouver , la raison , la religion ,

l'expérience.

Mais , pour se reposer en Dieu , que faut-il faire?

Se donner tout à lui , lui sacrifier tout le reste.

Si vous ne vous donnez qu'en partie et si vous

usez de quelque réserve , si vous conservez quelque

attache , il est clair que votre repos ne peut être

entier ni parfait , et que le trouble s'y glissera

par l'endroit où votre cœur n'est pas uni à Dieu ,

et appuyé sur Dieu. Voilà pourquoi si peu de

chrétiens jouissent d'une paix constante , pleine ,

inaltérable . Ils n'établissent pas leur repos en

Dieu seul , ils ne lui confient pas tout , ils ne

lui abandonnent pas tout. Néanmoins il n'y a



DES AMES INTÉRIEURES . 337

de vrai et de solide repos que dans ce parfait

abandon .

Ce repos est immuable comme Dieu même; il

est élevé , comme Dieu , au-dessus de toutes les

choses créées ; il est intime , parce qu'il n'y a

que Dieu dont la jouissance aille jusqu'au fond du

cœur ; il est plein , parce que Dieu remplit et

rassasie le cœur ; il ne laisse aucun désir, aucun

regret , parce que celui qui possède Dicu n'a rien

à désirer ni à regretter. Ce repos calme les pas-

sions , tranquillise l'imagination , rasseoit l'esprit ,

fixe l'inconstance du cœur. Ce repos subsiste au

milieu des rêves de la fortune , des maux de toute

espèce , des tentations même et des épreuves , parce

que riende tout cela ne va jusqu'au centre où l'âme

se repose en Dieu . Les Martyrs sur les échafauds ,

en proie aux plus horribles supplices ; les con-

fesseurs dans l'indigence , dans les prisons , dans

l'exil , dans les persécutions , goûtaient ce repos et

s'estimaient heureux. Les Saints l'ont goûté dans

la solitude , dans les exercices de la pénitence ,

dans les travaux excessifs et assidus , dans les

calomnies , dans les humiliations , dans les infir-

mités et les maladies . Une foule de chrétiens

l'ont goûté dans les devoirs pénibles de leur état ,

dans les croix qui y étaient attachées , dans la vie

commune et dans tous les embarras qu'elle en-

traîne. Il ne tient qu'à nous de le goûter comme

eux. Si nous le voulons , Dieu sera pour nous ce

22



338 MANUEL

qu'il a été pour eux. Il ne nous demande ainsi

qu'à eux qu'une seule chose , qui est de ne nous

appuyer que sur lui , de ne chercher notre repos

ct notre bonheur qu'en lui .

L'expérience est certaine et n'a jamais manqué.

Du moment qu'on s'est donné à Dieu par le

cœur , qu'on a mis ordre à sa conscience , qu'on

a pris des mesures pour éviter le péché , sans

distinction de véniel ni de mortel , qu'on s'est

fermement proposé d'être attentif et fidèle à la

grâce, et de ne rien refuser à Dieu , et qu'on

s'est mis sous la direction d'un guide éclairé ,

avec la résolution de lui obéir en tout de:

ce moment on entre dans un repos , dans un

calme qu'on n'avait jamais éprouvé , dont on

n'avait pas d'idée , et dont on est étonné. Ce

repos est d'abord fort doux et savoureux. On

le goûte , on sent qu'on enjouit ; il nous attire

et nous concentre au dedans. Avec ce repos ,

rien n'ennuie , rien ne fatigue. Les positions les

plus pénibles d'ailleurs deviennent agréables ;

Ies autres plaisirs quels qu'ils soient deviennent

insipides ; on évite avec soin tout ce qui peut

nous tirer d'une si douce jouissance. Nul avare

ne craint autant de perdre son trésor , qu'on

craint tout ce qui pourrait nous ravir ou altérer

notre repos. C'est un sommeil de l'âme , où elle

veille pour Dieu seul , et où elle dort pour tout

le reste.



DES AMES INTÉRIEURES . 339

Cela paraît une rêverie , une illusion à qui-

conque ne l'a pas éprouvé. Et ce ne sont pas

seulement les mondains qui pensent ainsi : tous

ceux à qui ce repos est inconnu , parce qu'ils ne

se sont pas pleinement donnés à Dieu , le traitent

de chimère , d'égarement d'une imagination

échauffée. Mais croyons-en les Saints qui en

parlent d'après leur expérience ; croyons-en saint

Paul qui nous parle d'une paix au-dessus de tout

sentiment ; croyons-en Jésus-Christ qui appelle

ce repos sa paix , une paix divine , une paix que

le monde ne peut donner ni ravir , une paix qu'on

ne peut se procurer par ses propres efforts , parce

que c'est un don de Dieu , qui est la récom-

pense du don absolu et irrévocable que nous lui

faisons de nous-mêmes .

Je l'ai dit : cette paix a ses épreuves , et souvent

de très-fortes épreuves ; mais loin de l'ébranler ,

elles ne font que l'affermir : elle s'élève au-dessus

de tous les maux , et elle nous y élève avec

clle . Elle rend le chrétien tellement heureux

au milicu de ce qu'il souffre , qu'il ne change-

rait pas son état , tout affreux qu'il est pour

la nature , pour les plaisirs les plus délicieux

que le monde peut lui offrir. Telle est la vie

du parfait chrétien qui va à Dieu par Jésus-

Christ , qui adore Dieu comme Jésus-Christ en

esprit et en vérité , qui lui sacrifie tout , et lui-

même par-dessus tout . Rien n'altère son repos ;



340 MANUEL

et la mort n'est pour lui qu'un passage du repos

du temps au repos de l'éternité.

Quel effroyable malheur de s'obstiner à ne

pas vouloir éprouver la vérité des promesses de

Jésus- Christ , et de se tourmenter vainement

ici-bas , pour être encore éternellement tour-

menté dans l'autre monde !

De la vie de l'âme .

Cherchez Dieu , dit l'Écriture , et votre âme

vivra. Voilà en deux mots le principe des devoirs

de l'homme , et la source de son bonheur. La

vie de l'âme , sa vraie vie consiste dans le bon-

hcur ; elle aime mieux n'être pas , que d'être

malheureuse ? et tant qu'elle ne jouit pas , du

moins en espérance , de ce qu'elle croit être

le bonheur , elle ne croit pas vivre. Mais où

est ce bonheur , et où doit-elle le chercher?

L'Écriture nous apprend qu'il est en Dieu , et

qu'elle ne le trouvera que là. Sur cette règle

qui est infaillible , jugeons du bonheur de la

plupart des hommes , et , en les plaignant , tâchons

d'assurer le nôtre. Mais ceci demande d'être

expliqué plus au long.

Le corps a sa vie qui lui est propre et qu'il



DES AMES INTÉRIEURES . 341

tire de l'âme. Tant qu'il n'est qu'organisé , s'il

n'est point animé ce n'est qu'une machine , qui

ne peut se conserver longtemps dans l'état de

corps , et qui tombe bientôt en pourriture et en

dissolution . C'est donc par son union avec l'âme

que le corps est vivant ; et tant que cette

union dure , sa vie subsiste. C'est encore l'âme

qui entretient la vie du corps en lui donnant

à propos la nourriture et le sommeil , en le

préservant des accidents qui le menacent , en

le guérissant des maladies auxquelles il est sujet.

Et, si le corps n'avait en lui même un principe

de corruption , dont tout les efforts de l'âme ne

sauraient empêcher l'effet , elle lui procurerait

l'immortalité en lui demeurant toujours unie.

Ce que l'âme est au corps , Dieu l'est à l'âme ,

mais avec des différences bien remarquables.

L'âme a en elle-même un principe de vie na-

turelle , qui consiste dans la faculté de connaître

et d'aimer , et dans l'exercice de cette faculté. Mais

l'âme ne se suffit pas à elle-même ; et si elle était

réduite à ne connaître et à n'aimer qu'elle ,

elle ne pourrait pas vivre. Aussi toute curiosité

de son entendement , et tous les désirs de sa

volonté se portent-ils hors d'elle vers les objets

qu'elle juge propres à satisfaire son avidité de

connaître et d'aimer. L'âme est donc heureuse ,

lorsqu'elle est plainement satisfaite du côté de

la connaissance et de l'amour ; c'est-à-dire lorsque



342 MANUEL

par l'entendement et la volonté , elle possède un

objet qui ne lui laisse plus rien à désirer , ni

du côté de la connaissance , ni du côté de

l'amour. Elle se repose dans cet objet , et si la

possession lui en est assurée pour toujours , elle est

aussi assurée pourjamais de sa béatitude. Tout cela

est certain , et il suffit d'être capable de réfléchir

tant soit peu sur soi-même pour en convenir.

Mais quel est cet objet auquel l'âme , pour

être heureuse , doit être unie par la connaissance

et par l'amour? Ce ne sont pas les objets sen-

sibles . Ces objets n'ont du rapport avec l'âme

qu'à cause du corps qu'elle anime , et ils ne

peuvent lui procurer qu'une connaissance et un

amour qui dépendent du corps . Mais la faculté

que l'âme a de connaître et d'aimer , lui appar-

tient en tant que substance spirituelle , et in-

dépendamment de son union avec le corps. Il

faut donc que cette faculté ait son objet pro-

pre , sur lequel elle puisse s'exercer immédia-

tement et sans aucune dépendance du corps .

D'ailleurs , les objets sensibles sont évidemment

au-dessous de moi , ils sont faits pour moi

et pour mon usage , parce que j'ai un corps.

Mais les besoins de mon âme sont autres que

ceux de mon corps ; et elle ne trouve en ces

objets rien qui puisse remplir sa connaissance

ni son amour .

Quel est donc l'objet auquel mon âme doit



DES AMES INTÉRIEURES . 343

s'attacher , pour vivre de la véritable vie , pour

goûter le repos et le bonheur? Sont-ce mes sem-

blables ? Non ; leur âme est dans le même état

que la mienne; je ne puis faire leur bonheur ,

ils ne sauraient faire le mien. Les rapports

que j'ai avec eux ne sont qu'accidentels ; ils

n'ont pas été créés pour moi ; je ne suis pas créé

pour eux ; nous avons tous en commun le même

principe de notre existence ; nos âmes ont les

mêmes besoins : elles aspirent à la même vie , et

il faut qu'elles la puisent toutes à la même source.

Cette source de la vie des âmes , c'est Dieu ,

et ce ne peut être que lui . Connaître Dieu , aimer

Dieu , voilà la plénitude de la vie et du bon-

heur. Mais puis-je le connaître , puis-je l'aimer

comme il faut par moi-même? Non. Ma raison

n'est pas assez éclairée ; ma volonté n'est pas

assez droite. Il faut que je m'adresse à Dieu

même pour apprendre à le connaître et à l'ai-

mer. J'ai besoin pour cela d'une lumière surna-

turelle qui éclaire mon esprit , d'une motion sur-

naturelle qui excite ma volonté. C'est en cette

lumière et en cette motion que consiste la grâce ;

et cette grâce est pour mon âme ce que la nour-

riture est pour mon corps. Ce désir , ce besoin

de connaître et d'aimer Dieu , est la faim de

l'âme , faim que Dieu seul peut rassasier. II

offre à tous sa grâce pour sustenter l'âme , pour

entretenir sa vie. Mais pour nous la donner ,



344 MANUEL

il exige que nous la demandions ; et il nous

donne toujours la grâce de la prière , par

laquelle nous pouvons obtenir toutes les autres .

L'âme est donc morte , lorsqu'elle est sépa-

rée de Dieu , comme le corps lorsqu'il est sé-

paré de l'âme. Sa mort ne consiste pas à ne

plus exister , mais à ne plus connaître , à ne

plus aimer Dicu. Elle consiste à n'avoir ni paix ,

ni bonheur , à être dans une inquiétude et une

agitation continuelles. Elle consiste à éprouver

une faim continuelle de connaître et d'aimer le

souverain bien , et à ne pouvoir jamais contenter

cette faim . C'est pour distraire , et en quelque

sorte pour tromper cette faim , que les hommes

livrés à leurs passions se jettent avec une espèce

de fureur sur tous les objets qui se présentent;

qu'ils promènent leur esprit de pensée en pensée ;

leur cœur d'affections en affections; mais leur dé-

goût , leur ennui , leur inconstance , leurs change-

ments continuels prouvent qu'ils ne trouvent nulle

part hors de Dieu , rien qui les satisfasse et les

rassasie. Leur âme est toujours errante et vaga-

bonde en ses désirs ; elle cherche toujours , elle

se flatte toujours qu'elle trouvera , qu'elle se

fixera; et elle est toujours frustrée dans son at-

tente . Ainsi se passe la vie , jusqu'à ce que

la mort vienne enlever à cette âme les objets

de ses passions , et ne lui laisse plus que celui

qu'elle n'a jamais voulu connaître ni aimer ,



DES AMES INTÉRIEURES . 345

qu'elle n'aimera plus désormais , et qu'elle ne

connaîtra plus que pour son malheur . Quel

vide affreux dans cette âme ! quel tourment inex-

plicable ! quelle faim dévorante ! quels regrets !

quel désespoir !

L'âme au contraire qui a fidèlement cherché

Dieu ici-bas , l'a trouvé ; elle s'y est uniquement

attachée ; elle s'y est inséparablement unie. Dans

cette union elle a trouvé la vie; non pas encore

une vie pleinement heureuse , mais un bonheur

commencé ; un repos indépendant de toutes les

agitations , de toutes les tentations , de toutes

les souffrances ; une paix intime au milieu du

tumulte et du combat des passions ; une sta-

bilité inébranlable parmi la diversité des acci-

dents de la vie présente. Telle est la vie que

Dieu lui a promise ici-bas : vie traversée par

toutes sortes de croix qu'elle regarde comme des

épreuves nécessaires de son amour et de sa

fidélité. Loin de craindre ces croix , elle les

désire , elle les embrasse , elle les porte avec

courage , parce qu'elles lui servent

naître et à aimer Dieu davantage. Elle ne croi-

rait pas vivre , si elle n'avait pas toujours quel-

que chose à souffrir , parce qu'elle croirait

plus connaître Dieu et ne l'aimer plus. Cette

disposition d'esprit paraît incroyable , mais elle

est réclle. Et il est certain que plus on meurt

à soi-même par la souffrance et l'humiliation ,

à con-

ne



346. MANUEL

plus on a de vie en Dieu ; plus on sort de

soi-même , plus on s'enfonce et l'on se perd

en Dieu .

Mais après cette perte qui n'aura lieu que dans

le temps , on se retrouvera enfin en Dieu dans

l'éternité ; et l'on s'y retrouvera d'autant plus ,

que la perte aura été plus profonde . On recon-

naîtra alors la vérité de cette parole de l'Écriture :

Le Seigneur donne la mort , et rend la vie ; il

conduit jusqu'aux enfers , et il en retire. Il

nous donne la mort en nous-mêmes , et il nous

rend la vie en lui. Il nous fait mourir en nos

sens , à nos passions , à notre propre esprit , à

notre propre volonté , et nous fait vivre à lui et en

lui. Vie de connaissance , vie d'amour , vie de

gloire et de bonheur. Tout cela sera commun à

tous les élus . Mais quelle incompréhensible diffé-

rence dans les degrés de connaissance et d'amour ,

de gloire et de bonheur ! Dicu peut être connu à

l'infini , aimé à l'infini ; il peut augmenter à

l'infini la capacité que la créature intelligente à

de le connaître et de l'aimer , et il augmentera

cette capacité dans les élus , à proportion de ce

qu'ils l'auront connu et aimé ici-bas par la souf-

france et la mort à eux-mêmes . La vie de la

gloire répondra donc à la vie de la grâce.

O mon Dieu ! ô la vie de mon âme ! apprenez-

moi à vous chercher. Mon choix est fait : je ne

veux plus m'attacher qu'à vous ; je ne veux plus



DES AMES INTÉRIEURES . 347

m'appliquer qu'à vous connaître et à vous aimer .

Mais j'en ignore les moyens ; je n'en ai pas la

force. Je me livre à vous , afin que vous éclairiez

mon esprit , et que vous excitiez ma volonté. Pour

vivre à vous , il faut mourir à moi-même. Je con-

nais cette grande vérité. Mais vous seul pouvez me

faire passer par cette bienheureuse mort qui pro-

cure la véritable vie. Encore un coup , je me

livre à vous : apprenez-moi à mourir , à me re-

noncer en tout , à me perdre pour me retrouver à

jamais en vous. Ainsi soit- il.

De la paix de l'ame.

Une paix abondante est le partage de

ceux qui chérissent votre loi. (Ps. 118)

Pour avoir cette paix abondante dont parle

David , il ne suffit pas d'observer la loi de Dieu ,

il faut aimer et chérir cette loi . L'observer par la

craindre de se perdre en la transgressant ; l'observer

même parce que notre salut est attaché à son

observation , c'est regarder moins à Dieu qu'à son

propre intérêt ; c'est être fidèle à la loi en esclave

et en mercenaire. Dans une telle disposition , qui

est la plus commune parmi les chrétiens , il ne

faut pas s'attendre à cette paix pleine et abondante ,



348 MANUEL

qui n'est promise qu'à ceux qui observent la loi

par esprit d'amour. Cet esprit d'amour qui n'ap-

partient qu'aux enfants , leur apprend à regarder

Dieu comme leur père , sa loi comme un joug

infiniment doux , sa gloire et l'accomplissement

de sa volonté comme le premier de leurs désirs ;

le bonheur de lui plaire comme leur plus grand

avantage. Cette disposition n'exclut ni la crainte

de l'enfer , ni le désir du paradis ; mais elle

s'élève au-dessus de tout intérêt propre , et elle

sert Dieu par des motifs plus parfaits , qui nous

sont proposés dans l'Oraison dominicale.

Dès qu'une âme , par un généreux effort d'a-

mour , et par une fidèle correspondance à l'attrait

de la grâce , s'est déterminée à ne rien refuser à

Dieu , et qu'elle s'est donnée à lui pour être tout

ce qu'il lui plaira dans le temps et l'éternité ; dès

ce moment Dien verse en elle une paix ineffable ,

une paix qu'elle n'avait jamais goûtée jusqu'alors ,

une paix qui la remplit et lui inspire un profond

mépris pour toutes les choses d'ici-bas. Cette

paix est l'effet de la présence de Dieu dans le

cœur , et tant que l'on conserve cette précieuse

paix , on est assuré de se maintenir aussi dans la

présence de Dieu. Cette paix est notre consolation ,

notre force , notre conseil ; elle est le principe de

notre avancement. Plus elle devient intime , iné-

branlable , inaccessible à tout ce qui peut la trou-

bler , plus nous croissons en perfection ; en sorte



DES AMES INTÉRIEURES . 349

que le comble de cette paix et le comble de la

perfection , c'est la même chose .

Tout le secret consiste donc à conserver et à

augmenter cette paix parmi toutes les variétés de

la vie spirituelle. Voici quelques règles pour

cela .

La première est de jouir de cette paix comme

de la santé , sans y faire attention. Si quelqu'un

était sans cesse à se tâter le pouls pour voir s'il

n'est pas malade , il ne tarderait pas à le devenir.

On s'exposerait de même à perdre la paix de l'âme ,

par une attention trop suivie à remarquer si on la

possède. On confond quelquefois la paix avec le

sentiment de la paix , et l'on croit ne l'avoir plus

parce qu'on ne le sent plus. C'est une erreur. Dans

les commencements la paix est accompagnée d'un

sentiment délicieux , parce qu'on passe alors à un

état qu'on n'avait pas encore éprouvé. Mais avec

le temps et par l'habitude ce sentiment diminue ;

on le perd même à la fin entièrement sans que la

paix souffre pour cela aucune altération réelle .

Au contraire , elle n'en est que plus solide et plus

parfaite. C'est ainsi qu'un malade , lorsqu'il entre

en convalescence , sent les forces et la santé lui

revenir. Mais il ne sent plus rien lorsqu'il est

parfaitement rétabli. Il ne faut donc pas regretter

le sentiment de la paix , non plus qu'on ne re-

grette le sentiment de la santé au sortir de la con-

valescence .



330 MANUEL

La seconde est de faire toutes ses actions avec

simplicité , sans trop réfléchir dessus ni en les

faisant , ni après les avoir faites . Tout examen

inquiet est contraire à la paix . Tant que la con-

science ne reproche rien , il est inutile de l'inter-

roger ; il faut seulement être attentif quand elle

parle , et y avoir égard . Mais lorsqu'elle se tait ,

pourquoi se dire sans cesse à soi-même : Ai-je

bien fait ? ai-je mal fait ? ai-je bonne ou mau-

vaise intention ? Tout cela ne sert qu'à entortiller

l'esprit , et à le jeter dans la perplexité.

Troisième règle : toute pensée , toute crainte

qui est vague , générale , sans objet fixe et déter-

miné , ne vient pas de Dieu , ni de la conscience ,

mais de l'imagination. On craint de n'avoir pas

tout dit à confesse ; on craint de s'être mal expli-

qué; on craint de n'avoir pas eu une veritable

contrition ; on craint de n'avoir pas apporté les

dispositions nécessaires à la communion ,et ainsi

de mille autres craintes vagues , sur lesquelles

on se fatigue et l'on se tourmente. Tout cela ne

vient pas de Dieu. Quand il fait quelques re-

proches à l'âme , ses reproches ont toujours un

objet clair , précis et déterminé. Il faut donc

mépriser ces sortes de craintes , et passer hardi-

ment par-dessus .

Quatrième règle : Dieu ne trouble jamais une

âme qui veut sincèrement aller à lui . Il l'avertit ;

il la reprend même avec force; mais il ne la



DES AMES INTÉRIEURES. 351

trouble point ; elle voit sa faute , elle s'en repent ,

elle la répare , le tout paisiblement. Si cette âme

est troublée , son trouble vient donc toujours on

d'elle-même , oudu démon; et elle doit faire tout

ce qui dépend d'elle pour s'en délivrer.

Cinquième règle : il ne faut absolument rien

changer à sa conduite ordinaire , tandis qu'on est

dans le trouble. Ainsi la communion , l'oraison ,

les lectures et les autres exercices doivent toujours

aller leur train. Alors la paix reviendra infaillible-

ment , et le démon n'aura rien obtenu de ce qu'il

prétendait.

Enfin, la grande règle est de suivre l'obéissance ,

et de ne jamais se permettre rien contre la volonté

bien connue du directeur. Quand on a eu lieu une

fois de se convaincre que ce directeur nous conduit

et se conduit lui-même selon l'esprit de Dieu , il

n'y a plus d'autre parti à prendre que de s'en tenir

à ses décisions , comme si elles sortaient de la

bouche de Dieu même. Dieu ne manque jamais

de donner , et pendant un assez longtemps , des

preuves qui rassurent l'âme sur les lumières et la

sagesse de son guide . Après qu'on a eu ces preuves ,

c'est manquer à Dieu même que d'hésiter et de se

livrer à des doutes et à des appréhensions .

La paix se maintient donc par une grande fidé-

lité à écouter Dieu , à écouter son directeur , et

à ne point écouter l'amour-propre ni l'imagi-

nation.



352 MANUEL

Il ne faut jamais perdre sa paix pour les fautes

dans lesquelles on tombe. On doit s'en humilier

devant Dieu , s'en repentir , les réparer , s'il y a

lieu , et n'y plus songer. C'est amour-propre de se

troubler sous prétexte qu'on est toujours le même ,

qu'on ne se corrige pas , qu'on n'a fait aucun

progrès dans la vertu. On se trompe de prendre

ces sentiments pour de l'humilité. L'âme humble

ne se trouble jamais de ses chutes .

Vérités fondamentales touchant la vie intérieure.

Première vérité .

Dieu n'a donné à l'homme la liberté qu'afın

qu'il la lui consacre , et le meilleur usage

que l'homme puisse en faire , est de la remettre

entre les mains de Dieu , de renoncer à se

gouverner soi-même , et de laisser Dicu disposer

de toutes choses , parce que , dans les desseins

de Dieu , tout ce qui nous arrive par l'arran-

gement de sa providence , a pour objet notre

salut éternelle. Saint Paul l'a dit : Tout tourne

au bien de ceux qui aiment Dieu. Si je me

gouverne moi-même en quoi que ce soit , pre-

mièrement , il est fort à craindre que je ne

me gouverne mal ; secondement , je réponds des



DES AMES INTÉRIEURES . 333

suites , et si elles sont mauvaises , je ne suis

pas assuré de pouvoir y remédier. Si , au con-

traire , je me laisse gouverner par Dieu , je ne

réponds plus de rien ; Dieu se charge de

tout; je suis assuré que je serai bien con-

duit, et qu'il ne m'en arrivera rien qui ne soit

pour mon plus grand bien , car Dieu m'aime

infiniment plus que je ne m'aime. Dieu est infi-

niment plus sage et plus éclairé que je ne le

suis , et si je laisse Dieu maître absolu de moi ,

il est absolument impossible que rien empêche

l'exécution de ses desseins de bonté et de mi-

séricorde sur moi . Cette première vérité est: de

toute évidence.

Seconde vérité.

La seconde vérité n'est pas moins certaine

par expérience , savoir : que la source de la paix

de l'homme est dans le don qu'il fait de soi-

même à Dieu , et que si ce don est plein et

entier , généreux , irrévocable , la paix dont il

jouira sera imperturbable et s'augmentera ,

s'affermira d'un jour à l'autre , même par les

événements les plus propres en apparence à

l'altérer. L'unique bonheur de la vie , le seul

que nous puissions nous procurer par le bon usage

de notre liberté , est la paix du cœur. Il n'y

en a point de paix pour les impies , dit Dieu dans

l'Écriture. Celle des personnes dévotes qui ne

23



354 MANUEL

sont pas pleinement abandonnées à Dieu , est

bien faible , bien chancelante , bien troublée ,

soit par le scrupule de la conscience , soit

par la terreur des jugements de Dieu , soit par

les divers accidents de la vie ; quand est-ce donc

qu'une paix intime , solide , inaltérable , prend

racine dans une âme? Du moment qu'elle se donne

tout à fait à Dieu, elle entre dès cet instant dans

un repos qui n'est autre que le repos de Dieu

même , sur lequel elle s'appuie. Nous participons

nécessairement à la nature des objets auxquels

nous nous attachons. Si je m'unis à des choses qui

sont dans un mouvement continuel , j'éprouve

la même agitation ; si je m'attache à Dieu , qui

seul est immuable , je participe à son immuabi-

lité , et rien ne peut m'ébranler , tant que je

ne m'en sépare pas .

Troisième vérité,

Nous ne sommes capables par nous-mêmes ,

ni de grandes , ni de petites choses ; mais nous

devons plutôt désirer les petites , laissant à Dieu ,

quand il le jugera à propos , de nous en faire

faire des grandes .

Les petites choses se présentent tous les

jours , à tous les instants; les grandes s'offrent

rarement. Les petites choses ne sont pas moins

propres à nous sanctifier que les grandes , si



DES AMES INTÉRIEURES . 355

même elles ne le sont davantage ; parce qu'elles

nous entretiennent dans l'humilité et ne donnent

point de prise à l'amour-propre. La fidélité

aux petites choses , l'attention à plaire à Dieu

jusque dans la moindre bagatelle , prouvent la

délicatesse de l'amour. On peut faire les petites

choses avec des dispositions si relevées , qu'elles

soient plus agréables à Dieu que de grandes

choses faite avec des dispositions moins parfaites .

Jetons un coup d'œil sur le ménage de Naza-

reth , et nous en serons convaincus. Enfin , une

chose est certaine par l'Écriture sainte , c'est que

celui qui néglige et méprise les petites choses ,

sera aussi négligent dans les grandes . Aspirons

donc à la pratique des petites choses , et de

tout ce qui est propre à nourrir en nous l'esprit

d'enfance et de simplicité.

Quatrième vérité,

L'amour de Dieu n'a en nous qu'un seul

ennemi , qui est l'amour-propre; le démon n'est

fort contre nous , et n'a de pouvoir sur nous

que par l'amour-propre. Le respect humain , si re-

doutable pour tant d'âmes , est enfant de l'amour-

propre. Toute la conduite de Dieu dans les

divers états de la vie spirituelle , a pour unique

objet la destruction de l'amour-propre. Tous les

obstacles que nous y rencontrons , toutes les peines



256 MANUEL

Intérieures que nous y éprouvons , ne viennent

que de l'amour-propre. A mesure que l'amour-

propre s'affaiblit , que nous renonçons à notre

propre jugement , que notre volonté plie sous

celle de Dieu qui est sa gloire et son plaisir ,

à mesure aussi les difficultés s'aplanissent , les

combats cessent , les peines disparaissent , la

paix et le calme s'établissent dans le cœur.

L'amour-propre , d'abord plus grossier , devient

plus spirituelle et plus délicat à proportion que

nous avançons. Plus il est spirituel , plus il est

profond et intime, plus il est difficile à déra-

ciner , plus il nous en coûte de détresse et

d'angoisse intérieures pour nous en délivrer.

Nous ne connaissons l'amour-propre qu'autant

que la lumière divine nous le découvre , et Dieu

ne nous le découvre que par degrés , à mesure

qu'il le veut détruire ; ainsi l'amour-propre ne

nous est connu que par les attaques que Dieu

lui livre , et que nous lui livrons conjointement

avec Dieu , et l'amour divin occupe successive-

ment la place que quitte l'amour-propre , jusqu'à

ce qu'enfin il l'ait chassé de l'intime de l'âme , et

qu'il y règne seul sans concurrent. Quand une

âme est à lui , elle est parfaitement purifiée ;

elle peut encore souffrir , mais elle n'oppose plus

de résistance , et elle jouit de la plus profonde

paix dans la souffrance.

4

Suivons donc les divers états de la vie spiri-



DES AMES INTÉRIEURE 357

tuelle. Voyons , en général , et sans aucun détail ,

comment Dieu poursuit l'amour-propre de place

en place dans chacun de ces états.

L'amour-propre le plus grossier réside dans

les sens , et s'attache aux choses sensibles . Dieu

l'en chasse , en purifiant les sens par des dou-

ceurs et des consolations célestes , qui inspirent

à l'âme du dégoût et du mépris pour tous les

plaisirs de la terre.

L'amour-propre s'attache à ces consolations ,

à cette paix , à ce recueillement sensibles ; pour

lui ôter cet appui , Dieu retire peu à peu le

sensible en laissant à l'âme sa paix et sa tran-

quillité.

Ensuite , par diverses sortes d'épreuves , il

trouble en apparence cette paix , sur laquelle

l'amour-propre se rassurait. On commence à

perdre terre , et à ne plus trouver de ressource

en soi-même.

Aux épreuves qui viennent de Dieu , se joi-

gnent les tentations du démon. L'âme se trouve

salie par des pensées contre la pureté , contre

la foi , l'espérance et la charité; alors elle ne

compte plus sur sa force , sur sa vertu; elle se

croit souillée par le péché, et son guide a bien

de la peine à lui persuader qu'elle ne consent

pas aux suggestions du démon. Les tentations

augmentent toujours , et la résistance , je ne

dis pas réelle , mais sensible , en apparence ,



358 MANUEL

diminue toujours ; en sorte qu'à la fin l'âme

s'imagine qu'elle y consent ; elle se voit couverte

de péchés , et , pour cette raison , se croit re-

jetée de Dieu en réprouvée ; c'est ici que l'amour-

propre se désole , et qu'il a peine à servir Dieu

pour lui-même sans aucune consolation .

Cet état dure jusqu'à ce que l'âme apprenne

à ne plus se regarder elle-même. Alors , l'amour-

propre est banni du fond de l'âme .

Et lorsque l'âme est ainsi morte à elle-même,

Dieu lui communique une nouvelle vie , qui

tient plus du ciel que de la terre , et où elle

possède Dieu avec une ferme confiance , je dirais

presque assurance de ne le perdre jamais . Elle se

sent intimement unie à lui dans son fond ,

dans ses facultés ; le corps même entre à sa

manière en participation de cette union. Elle

aime , elle est aimée; plus de crainte, plus de

trouble , plus de tentations ; les souffrances , si

elle en éprouve encore , sont les aliments de

son amour. Elle attend la mort en paix , et

meurt dans l'acte d'amour le plus pur.

Cinquième vérité,

Dans toute la suite de la sanctification d'une

âme , l'action de Dieu va toujours en augmentant ,

celle de l'âme va toujours en diminuant ; en sorte

que tout son soin est de réprimer sa propre



DES AMES INTÉRIEURES . 359

activité , afin de ne mettre plus aucun obstacle

à l'opération divine. L'âme devient donc toujours

de plus en plus passive , et Dieu exerce toujours

de plus en plus son domaine sur elle , jusqu'à

ce que la volonté de la créature soit tout à fait

transformée dans la volonté de Dieu,

Le grand point donc , lorsqu'on s'est une fois

donné parfaitement , est de se laisser dépouiller

de tout. Car Dieu prend tout ce qu'on lui

donne , ne laissant pas même à l'âme son être

propre; j'entends son être moral , et l'amour

intime d'elle-même; mais Dieu ne prend tout

que pour rendre tout , dans un état d'excellence

et de perfection qui est au-dessus de tout ce

qu'on peut dire et penser.

Sixième vérité,

Expliquons , par une comparaison , tout ce qui

se passe à l'égard de l'âme dans la voie inté-

rieure. Un fils , poussé par son bon naturel ,

proteste à son père qu'il l'aime de tout son

cœur , sans aucune vued'intérêt. Le père témoigne

d'abord par des caresses combien il est sen-

sible à cette amour de son fils. Ensuite , pour

éprouver la vérité de ses sentiments , il retire

ses caresses , il le rebute peu à peu , il paraît

dédaigner ses services , il n'a d'attention que

pour ses autres enfants , et paraît négliger celui-

là; il exige tout de lui avec la dernière rigueur ,



360 MANUEL

et le punit sévèrement des moindres fautes. Non-

seulement il ne lui donne rien , mais il le dé-

pouille de tout , et le laisse , pour ainsi dire ,

dans une entière nudité ; il fait naître les oc-

casions de lui demander les plus grands sacri-

fices; il va enfin jusqu'à lui laisser croire qu'il

ne lui donnera aucune part à son héritage. Ce-

pendant il persévère jusqu'à la fin à donner à

son père tous les témoignages d'amour qui sont

en son pouvoir ; il ne s'épargne rien ; il ne se

recherche en rien ; il n'envisage en tout que

le hon plaisir de son père. Rebuté , dépouillé,

maltraité , il aime son père avec une force ,

une générosité , un désintéressement à toute

épreuve.

Que ne fera pas ce père pour un fils qui l'a

tant aimé? Ne lui donnera-t-il pas pendant sa

vie et après sa mort tout ce qu'il peut lui

donner sans faire de préjudice aux autres ?

L'amour qui compte , qui calcule, qui re-

garde à ses intérêts , qui ne veut aller , en un

mot, que jusqu'à un certain point , n'est point

le parfait amour ; pour être vraiment digne de

Dieu , il faut qu'il ne connaisse point de mesure,

qu'il s'élève au-dessus de la raison et de la

prudence humaine, qu'il aille jusqu'à la folie

et la folie de la croix. C'est ainsi que Jésus-

Christ a aimé son Père , et qu'il nous a aimés .

Nous gagnerons dans l'éternité tout ce que nous



DES AMES INTÉRIEURES . 361

aurons perdu pour Dieu dans le temps ; nous

perdrons dans l'éternité tout ce que nous lui

aurons refusé dans le temps.

De la lumière divine.

Il suffit de lire le psaume 118, pour y voir

à chaque verset combien la lumière divine nous

est nécessaire dans la conduite de la vie inté-

rieure. Donnez-moi , dit David , l'entendement ,

afin queje comprenne vos commandements . Et

encore : Donnez-moi l'entendement , et je vi-

vrai .

Pour être bien pénétré de cette nécessité , il

faut savoir , premièrement , que la raison hu-

maine est étrangement obscurcie depuis le péché

originel ; secondeinent , que la raison la plus

éclairée ne suffit pas seule pour nous conduire

dans les routes de la grâce , routes dont Dieu

se réserve le secret. Comme son intention est

que nous marchions toujours en esprit de foi ,

il ne nous éclaire qu'à mesure que nous avan-

çons , et qu'autant qu'il est besoin. Il ne veut

pas que nous voyons devant nous , ni même

autour de nous ; mais il nous donne toujours

assez de lumières , pour nous convaincre qu'il

nous est impossible de nous égarer en le sui-

vant , même au milieu des plus épaisses ténèbres .



362 MANUEL

La première chose donc que doit faire une

âme qui veut être tout à fait à Dieu , est de

renoncer à son propre esprit , à toutes les idées

qu'elle pouvait avoir auparavant de la vertu et

de la sainteté : persuadée que ces idées sont ou

fausses ou très-imparfaites ; de ne point prétendre

ni se conduire , ni se juger elle-même , ni s'éta-

blir juge de la manière dont on la conduit.

Cette prétention aboutirait à la remplir de pré-

somption et d'orgueil , à la retirer de l'obéis-

sance , à l'égarer , et peut-être à la perdre : au

lieu qu'il est impossible qu'une âme qui a re-

noncé à son propre esprit , qui écoute Dieu

au dedans , et au dehors son directeur , à qui

elle se soumet en tout ce qui n'est pas péché

manifeste , coure aucun risque de tomber dans

l'illusion . Dieu à qui elle se confie , est inté-

ressé à ne jamais permettre rien de semblable ;

et cela n'est jamais arrivé.

Ensuite elle doit demander humblement la

lumière divine , priant Dieu à tout instant

de l'éclairer ; n'entreprendre jamais rien de con-

sidérable sans le consulter , et sans prendre l'avis

de celui que Dieu lui a donné pour guide. La

lumière est d'ordinaire fort abondante au com-

mencement. On la reçoit à l'oraison , à la com-

munion; l'on est surpris d'entendre les livres

qui traitent des voies intérieures , et de voir

clair dans des choses où l'on ne comprenait rien



DES AMES INTÉRIEURES . 365

auparavant . Cette lumière est sûre et porte avec

elle une évidence qui ne laisse aucun lieu au

doute. On sent très-bien qu'elle est infuse , et

et qu'on ne la doit ni à sa pénétration natu-

relle , ni à son application et à ses efforts . De

plus , elle est accompagnée d'une onction qui nour-

rit , qui élève , qui ravit l'âme , en même temps

qu'elle l'éclaire. Comme cette lumière n'est pas

le fruit de nos réflexions , il faut la recevoir

passivement , sans se permettre de raisonner

dessus , sans s'efforcer de la retenir et de la rap-

peler. Au moment qu'elle est donnée , elle

fait son effet; quand il sera besoin d'en faire

usage , Dieu en renouvellera le souvenir , et il

saura bien nous la remettre sous les yeux. Mais

il ne veut pas qu'on se l'approprie , comme si

c'était une science acquise , ni qu'on veuille

l'avoir toujours à sa disposition. L'esprit de Dicu

ne veut pas être gêné , ni demeurer dans la

dépendance de la créature. Il faut donc le laisser

aller et venir comme il lui plaît , et croire qu'il

ne nous manquera jamais au besoin. On peut

quelquefois écrire les lumières qu'on a reçues

pour les communiquer au confesseur , quand

elles roulent sur des objets particuliers ; mais

les écrire pour s'en rafraîchir la mémoire , pour

s'en aider même dans l'occasion , c'est ce qu'on

ne doit pas faire , et ce qui marquerait une

certaine défiance de Dicu. Cela peut avoir lieu



364 MANUEL

lorsqu'on est extrêmement avancé , et que , par

le conseil du directeur , on écrit plutôt pour

l'avantage des autres , que pour le sien propre.

Il faut se donner de garde aussi , dans ces

commencements où l'on est comme investi de

lumières , d'en faire confidence à d'autres , sous

prétexte de parler de Dieu , ou de s'en servir

pour les conduire. C'est une tentation à laquelle

il faut résister. Il faut une vocation spéciale

de Dieu pour se mêler de diriger le prochain ,

lorsqu'on n'y est pas appelé par état. De plus ,

les lumières qui nous conviennent , pourraient

ne pas convenir aux autres , parce que les voies

sont différentes. Enfin , nous ne tarderions pas

à nous épuiser , en nous communiquant ainsi

au dehors. Cela n'empêche pas cependant que ,

par des propos généraux , on ne puisse porter

à Dieu les personnes en qui l'on voit des dispo-

sitions , selon les ouvertures qu'elles nous donnent.

L'usage de la lumière divine , tant pour soi

que pour les autres , est extrêmement délicat ,

et suppose une grande mort à soi-même. Voilà

pourquoi il ne faut pas s'ingérer d'abord à en

faire le discernement , ni prendre pour des ins-

pirations tout ce qui nous vient à l'esprit , sous

l'apparence du bien. Satan , dit saint Paul , se

transforme en ange de lumière; il se mêle

presque toujours dans les opérations divines , agis-

sant sur l'imagination au moment où Dieu agit



DES AMES INTÉRIEURES . 365

dans l'entendement et la volonté. On est done

fort exposé à se tromper sur tout ce qu'on ap-

pelle paroles intérieures , attrait , inspiration ; et

il faut soumettre tout cela au jugement du con-

fesseur , attendant sa décision pour en faire

usage. Agir de son chef en ces rencontres , c'est

tomber dans les piéges de l'ennemi .

Pour se disposer à la lumière divine , on doit ,

autant qu'il est possible , ne rien donner à

l'imagination , ne point s'arrêter à son propre

esprit , se défier extrêmement de ses réflexions

et de son raisonnement. On ne saurait croire

combien Dieu se communique peu aux personnes

qui veulent toujours réfléchir, toujours raisonner.

L'excellent usage de la raison dans les choses

de Dieu , est de lui imposer silence devant lui ,

et de la tenir toujours dans un état d'anéantis-

sement. C'est au petits , aux enfants , aux sim-

ples , que Dieu se communique , loin d'avoir

égard aux connaissances acquises , au profond

savoir , aux lumières naturelles de l'esprit ; il

veut qu'on mette tout cela à ses pieds dans le

commerce qu'on a avec lui ; il veut qu'on re-

nonce à tout ce qu'on peut avoir appris d'ailleurs ,

et qu'on reconnaisse humblement qu'on tient

tout de lui. Tel était saint Augustin , le plus

grand docteur de l'Église. Il consultait Dieu

en tout avec une simplicité d'enfant. Tels ne

sont pas bien des gens qui , avec un esprit



366 MANUEL

très-inférieur au sien , s'établissent juges de la

conduite de Dieu et de ses opérations dans les

âmes . Ils ne veulent pas se persuader , d'après

l'Évangile , que le premier pas qu'il faut faire

pour comprendre les choses de Dieu , c'est de

s'humilier , et d'avouer que de soi-même on est

hors d'état d'y rien comprendre ; c'est de le

prier , et de recourir à lui comme à la source

des lumières .

S'il est vrai , comme le dit Isaïe, que les

pensées de Dieu sont plus éloignées de celles

des hommes , que les cieux ne le sont de la

terre , comment pouvons-nous faire aucun fond

sur nos lumières dans les choses spirituelles ?

Comment notre esprit n'est-il pas continuelle-

ment abîmé devant Dieu ? Pourquoi n'ouvrons-

nous pas sans cesse , comme David , la bouche

de notre cœur pour respirer et attirer en nous

l'esprit de Dieu? Qu'est-ce donc que l'adoration

en esprit , sinon cet aveu pratique et continuel

que Dieu seul est lumière et vérité , et que

nous ne sommes que ténèbres et mensonge. C'est

là, ce me semble, l'hommage de l'esprit ; c'est

en même temps le moyen infaillible de ne jamais

nous égarer.

Disons-lui donc : Donnez-moi l'entendement ,

afin que je comprenne vos commandements . II

m'est impossible de les bien pratiquer , si je ne

les comprends , et je ne puis les comprendre si



DES AMES INTÉRIEURES . 367

vous ne m'en donnez l'intelligence. Comment

comprendrai-je ce que c'est que vous aimer de

tout son esprit, de tout son cœur , de toute sa

force? Quel autre que vous , ô mon Dieu ! peut

pénétrer toute l'étendue de ce précepte , et en

communiquer l'intelligence à la créature ? Quel

autre que vous encore peut me faire comprendre

ce que c'est qu'aimer le prochain comme moi-

même ? Sais -je , puis-je savoir comment vous

m'ordonnez de m'aimer moi-même? Et si j'ignore

comment je dois m'aimer , puis-je connaître quel

est l'amour que je dois au prochain ? Toute votre

loi cependant est renfermée dans ces deux pré-

ceptes. Il m'est donc évident , à moins que je

ne veuille m'aveugler , que je n'entends rien à

votre loi , que je n'y puis rien entendre , si vous

ne m'éclairez .

Mais votre loi est la source de la vie , de la

vraie vie , de la vie éternelle; on ne parvient à

cette vie , qu'en la pratiquant , et plus on la

pratique parfaitement , plus on jouit de cette vie ,

qui n'est autre que la possession de vous-même.

Donnez-moi donc l'intelligence , et je vivrai. Oui ,

donnez -moi de comprendre la nécessité de votre

amour ; donnez-moi de comprendre comment ,

dans votre amour , est contenu l'amour que je

me dois à moi-même , et celui que je dois au

prochain. Donnez-moi cette lumière , et , secouru

de votre grâce , je pratiquerai votre loi , je la



308 MANUEL

pratiquerai dans sa plénitude, et je parviendrai

à la plénitude de la vie. Ainsi soit-il .

Sur la vie nouvelle en Jésus-Christ.

L'apôtre saint Paul , en plusieurs de ses lettres ,

disait aux premiers chrétiens que par le baptême

ils étaient morts et ensevelis avec Jésus-Christ ;

qu'en sortant des fonds baptismaux ils étaient

ressuscités avec lui et obligés à mener une vie

nouvelle sur le modèle de sa glorieuse résur-

rection. C'est ce qu'on prêche à son exemple , aux

fidèles , dans la solennité de Pâques.

Comme j'écris ici pour des âmes , non-seu-

lement mortes au péché , mais déterminées à

vivre d'une vie toute de grâce , je leur propose

la résurrection du Sauveur , non comme le mo-

dèle , mais comme le terme de cette vie toute

sainte qu'elles ont embrassée; et je leur dis que

pour ressusciter commeJésus-Christ , il faut qu'elles

meurent comme lui. Or , la vie de J.-C. a été une

mort continuelle , j'entends une mort mystique ,

dont le dernier acte et la consommation ont été

sa mort naturelle sur la croix .

Ainsi , la vie nouvelle qu'elles doivent mener

en Jésus -Christ , n'est autre chose qu'une mort

continuelle à elles-mêmes; mort aux péchés les

plus légers et aux moindres imperfections ; mort



DES AMES INTÉRIEURES . 369

au monde et à toutes les choses extérieures ; mort

aux sens et aux soins immodérés du corps ; mort

au caractère et aux défauts naturels ; mort à la

volonté propre ; mort à l'estime et à l'amour de

de nous-mêmes ; mort aux consolations spirituelles ;

mort aux appuis et aux assurances par rap-

port à l'état de notre âme; enfin, mort à toutes

les propriétés dans les choses qui concernent la

sainteté : c'est par ces divers degrés de mort

que la vie mystique de Jésus-Christ s'établit en

nous ; et lorsque le dernier coup de la mort est

porté , Jésus-Christ nous ressuscite et nous com-

munique les qualités de sa vie glorieuse , même

dès ici-bas , du moins quant à l'âme , et autant

qu'elle en est susceptible en ce monde. Parcou-

rons en peu de mots ces différents degrés de

mort.

Mort aux péchés les plus légers et aux moindres

imperfections . La première résolution que doit

former une âme qui veut être tout à fait à Dieu ,

est de ne jamais commettre aucune faute , avec

vue et de propos délibéré ; de ne jamais agir

en quoi que ce soit contre sa conscience ; de

ne jamais rien refuser à Dieu de ce qu'il lui

demande; de ne jamais dire c'est peu de chose

Dieu me passera cette bagatelle. Cette résolution

est essentielle , et il faut s'y maintenir avec une

fidélité inviolable. Ce n'est pas qu'il n'échappe

pas des fautes de premier mouvement , d'inad

24



370 MANUEL

vertance , de fragilité ; mais ces fautes ne nous

arrêtent point dans la voie de la perfection , parce

qu'elles ne sont ni prévues ni réfléchies .

Mort au monde et à toutes les choses exté-

ricures ; c'est-à-dire qu'il ne faut plus aimer le

monde ni le rechercher , mais ne lui accorder

que ce qu'on ne peut lui refuser selon son état ,

et ce que Dieu même veut qu'on lui accorde ;

et qu'il faut aller jusqu'à souffrir et gémir dans

son cœur du commerce indispensable qu'on a

avec lui ; c'est-à-dire qu'il ne faut plus res-

pecter le monde , ni avoir égard à ses jugements ,

ni craindre ses mépris , ses railleries , ses persé-

cutions , ni avoir honte devant lui de ses devoirs

et de la pratique de l'Évangile , ni de se détourner

en riende ce que nous dictent Dieu et la conscience ,

dans l'appréhension de ce que le monde en pourra

dire et penser. Dans un siècle aussi corrompu

que le nôtre , il y a bien des combats à soutenir ,

bien des obstacles à vaincre , bien des usages à

mépriser , bien des préjugés à fouler aux pieds ,

pour triompher pleinement du respect humain.

C'est un des articles sur lequel il faut s'exa-

miner avec le plus de rigueur et ne se faire

aucune grâce.

Mort aux sens et aux soins immodérés du corps .

Être en garde contre la mollesse , l'amour des

aises , la sensualité ; ne donuer au corps que

ce qui lui est nécessaire pour la nourriture , le



DES AMES INTÉRIEURES . 371

sommeil , les vêtements ; le mortifier de temps

en temps par des privations ; et , si la santé

le permet , si Dieu l'inspire , si le confesseur

le trouve bon , lui imposer quelques peines

afflictives . Ne rien donner surtout aux yeux ni

aux oreilles , et éviter tout ce qui peut vivement

affecter l'âme.

Mort au caractère et aux défauts naturels . Ce

n'est pas une petite chose de réformer tellement

son caractère , qu'on ne conserve que ce qu'il a

de bon et qu'on corrige ce qu'il a de défectueux .

Bien des Saints que l'Église révère n'étaient pas

morts entièrement sur cet article. Tous n'ont pas

été des Augustin et des François de Sales , en

qui le caractère était parfaitement dompté et

soumis à la grâce. Le grand moyen d'y par-

venir sans tant d'étude ni de réflexion , est de

veiller à la garde de son cœur , d'arrêter les pre-

miers mouvements , de ne point agir , de ne point

parler par humeur , par saillie , par impétuo-

sité ; de se maintenir toujours en paix et dans

la possession de soi-même. Pourquoi ne ferait-on

pas pour Dieu et avec les secours de sa grâce ,

ce que tant de gens fond dans le monde pour

l'intérêt de leur fortune ?

Mort à la volonté propre et au propre esprit.

Ce point est d'une grande étendue et d'une pra-

tique difficile . D'abord , dans les choses ordi-

naires , il faut s'étudier à soumettre son esprit



372 MANUEL

et sa volonté à la raison ; à ne point se laisser

aller aux caprices , aux fantaisies ; à ne point

s'aheurter à son sentiment , à écouter les raisons

des autres et à y déférer si elles nous paraissent

bonnes ; à céder volontiers à l'avis et au désir

des autres dans les choses indifférentes . En ce

qui regarde notre conduite spirituelle , à rece-

voir simplement ce que Dieu nous donne et à

rester comme il nous met , sans désirer autre

chose; à ne point juger ni de son état ni des

opérations de la grâce ; à pratiquer à l'égard du

directeur l'obéissance de jugement et de volonté;

à réprimer l'activité de l'esprit et à le tenir tou-

jours dans la dépendance de Dieu , ainsi que la

volonté ; à ne point réfléchir sur soi , à ne point

raisonner et à se conduire par l'instinct divin ,

bien supérieur à nos raisonnements et à nos lu-

mières ; à ne rien donner dans ses lectures à la

curiosité de l'esprit , cherchant simplement à

nourrir le cœur, et ne faisant point d'efforts

pour tout approfondir et tout entendre dans les

livres spirituels : chose dangereuse qui aboutirait

à nous remplir de fausses idées , à nous rendre

présomptueux et à nous exposer aux illusions.

Croyons que Dieu nous donnera à mesure les

lumières qui nous sont nécessaires , et ne cher-

chons point à aller au delà; mais recevons-les

humblement et appliquons-les à la pratique. En

général , tenons toujours notre esprit et notre cœur



DES AMES INTÉRIEURES .
373

dans un certain vide, afin que Dicu puisse y

mettre à son gré ce qu'il voudra.

Mort à l'estime et à l'amour de nous-mêmes.

Cette mort , comme on le voit , devient toujours

de plus en plus intime ; car , s'il est quelque

chose de profondément enraciné en nous , c'est

l'orgueil , c'est l'amour-propre. Ce sont là les

deux grands ennemis de Dieu , et par conséquent

les nôtres. Dieu les attaque et les poursuit sans

relâche dans une âme qui s'est donnée à lui. Elle

n'a qu'à le laisser faire et à le seconder dans

l'occasion .

Mort aux consolations spirituelles. Un temps

vient où Dieu en sèvre l'âme. Plus de goût à rien ;

tout lui pèse , tout l'ennuie, tout la fatigue ; elle

ne sent plus la présence de Dieu en elle ; elle a la

paix , mais elle ne s'en aperçoit pas ; elle ne croit

pas même l'avoir ; et le reste que j'ai exposé

ailleurs. Il faut que l'âme soit généreuse , qu'elle

consente à ces privations , qu'elle s'accoutume à

ne se rechercher en rien, à aimer Dieu pure-

ment , et à le servir pour lui-même à ces dé-

pens . Alors , comme de raison , le service de

Dieu coûte beaucoup à la nature ; elle crie , elle

se plaint , elle enrage , elle se désespère; il faut

la laisser crier , et être plus fidèle que jamais;

il faut traîner la victime au sacrifice , et n'avoir

aucun égard à ses répugnances .

Mort aux appuis et aux assurances par rapport



374 MANUEL

à l'état de notre âme. Tant que l'âme , au milieu

des tentations et des épreuves , trouve encore quel-

que appui au fond de sa conscience , quelque

soutien dans son directeur et qu'elle ne se croit

pas abandonnée de Dieu , il lui est aisé de porter

les plus grandes peines ; mais quand elle se voit

suspendue , qu'elle voit l'enfer sous ses pieds ,

que rien ne la soutient , et qu'à chaque instant

elle se croit prête à y tomber ; en un mot , quand

elle se persuade que Dicu l'a délaissée , qu'elle

est perdue sans ressource , que rien ne la dé-

trompe , et qu'au contraire tout concourt à l'en-

foncer dans cette persuasion , c'est alors que

ses angoisses sont extrêmes et qu'elle a besoin

d'un courage héroïque pour persévérer , et pour

se soumettre à tout ce qu'il plaira à Dieu d'or-

donner d'elle pour l'éternité.

Mort à toute propriété en ce qui concerne la

sainteté. L'âme s'était approprié les dons de

Dieu , les vertus dont il l'avait enrichie , et elle

avait une certaine complaisance en sa pureté. Dieu

la dépouille de tout, non quant à la réalité ,

mais quant à l'apparence , et la réduit à une

entière nudité ; elle ne voit plus en soi ni dons ,

ni vertus , ni rien de surnaturel. Elle ne sait ni

ce qu'elle est , ni ce qu'elle a été , ni ce qu'elle

deviendra . Ses péchés , son néant , sa réprobation ,

voilà tout ce qu'elle aperçoit en elle et dont elle

se juge digne ; voilà la consommation de la mort



DES AMES INTÉRIEURES . 375

mystique. La résurrection et l'état glorieux viennent

après . Laissons à Dieu ses secrets et n'en disons

pas davantage.

De l'enfance spirituelle.

Jésus-Christ a dit : Laissez venir à moi les

enfants , car le royaume des cieux est pour ceux

qui leur ressemblent.

Il a dit encore en mettant un enfant au milieu

de ses Apôtres : Si vous ne devenez comme

cet enfant , vous n'entrerez point au royaume

des cieux.

Un des sens de ces paroles du Sauveur est que ,

si l'on veut avoir le règne de Dieu en soi , il faut

devenir , quant aux dispositions surnaturelles , ce

qu'est un enfant par rapport aux dispositions na-

turelles . En un mot , il y a une enfance spiri-

tuelle; et cet état est le premier pas pour entrer

dans la vie intérieure. Il est impossible de se

former l'idée de cette sainte enfance , autrement

que par l'expérience ; elle est un don de Dieu ;

on ne saurait l'acquérir par son travail ni par ses

réflexions . Il faut que Dieu lui-même nous y in-

troduise; et , quand on a le bonheur d'y être

admis , on éprouve en soi , tant pour l'esprit

que pour le cœur , un changement inconce-

vable.



376 MANUEL

Pour concevoir cet état autant qu'il nous est

possible , comparons-le avec celui des enfants.

L'enfant ne raisonns pas , ne réfléchit pas ; il

n'a ni prévoyance , ni prudence, ni malice. II

en est ainsi de l'enfance spirituelle. La première

chose que fait Dieu quand il nous met dans cet

état , est d'arrêter les opérations de l'esprit. Il

suspend cette foule de raisonnements et de ré-

flexions qui fourmillent sans cesse, et il les

remplace par des opérations simples , directes ,

qui échappent , pour ainsi dire , à l'âme ; en

sorte qu'elle croit ne pas penser , quoiqu'elle pense

toujours , et d'une manière plus relevée et plus

approchante de celle de Dieu qui n'a qu'une

seule pensée infiniment simple.

L'âme ne raisonnant plus , ne réfléchissant

plus , ne s'occupe ni du passé , ni de l'avenir ,

mais uniquement du présent; elle ne forme plus

des projets d'aucune espèce ; mais elle se laisse

gouverner de moment en moment , au dedans

par l'esprit de Dieu , au dehors par la Provi-

dence. Il n'y a plus de malice dans ses actions ni

dans ses discours , parce qu'elle ne fait rien et ne

dit rien à dessein et avec une vue préméditée.

Dépouillée de sa propre prudence , elle est revêtue

de celle de Dieu , qui la fait toujours agir à pro-

pos , tant qu'elle est fidèle à ne pas consulter son

propre esprit. La dépendance où Dieu la tient à

cet égard est si grande , qu'elle ne laisse pas à



DES AMES INTÉRIEURES . 377

cette âme un seul instant où elle puisse agir par

ses propres lumières.

L'enfant n'a aucun déguisement. Dès qu'il est

capable de dissimulation , il n'est plus enfant,

Rien , de même , n'approche de la candeur de

l'enfant spirituel. Il ne compose point son exté-

rieur ; son recueillement n'a rien de contraint ;

ses actions , ses discours , ses manières , tout est

naturel en lui; ce qu'il dit , il le pense ; ce

qu'il offre , il veut le donner ; ce qu'il promet ,

il veut le tenir. Il ne cherche point à paraître

autrement qu'il est , ni à cacher ses défauts ; il

dit de lui le bien et le mal avec la même simpli-

cité ; et il n'a point de réserve pour ceux à qui

il doit s'ouvrir.

L'enfant témoigne son amour avec naïveté ;

tout en lui exprime les sentiments de son cœur ; il

est d'autant plus touchant et plus persuasif qu'il

n'a rien d'étudié. Il en est de même de l'enfant

spirituel dans les démonstrations de son amour

pour Dieu et de sa charité envers le prochain. Il

va à Dieu simplement , sans préparation ; il lui

dit sans formules et sans choix de paroles tout ce

que son cœur lui suggère ; il ne connaît point

d'autre méthode pour l'oraison que celle de se

tenir auprès de Dieu , de le regarder , de l'écouter ,

de le posséder , de lui exprimer tous les sentiments

que la grâce lui inspire , tantôt avec des paroles ,

et le plus souvent sans parler. Il aime le prochain



378 MANUEL

sincèrement , cordialement , ne lui porte aucune

espèce d'envie , ne le raille point , ne le critique

point , ne le méprise point , ne le trompe ja-

mais ; il ne le flatte pas non plus ; il perd

l'usage de ces vains compliments qui ne partent

point du cœur; il ne prend de la politesse que

ce que l'Évangile autorise , et il s'élève au-dessus

par la charité et la cordialité. Il n'aime pas moins

lorsqu'il reprend que lorsqu'il loue , lorsqu'il con-

damne que lorsqu'il approuve ; il fait du bien aux

autres sans affectation , sans ostentation , en vue

de Dieu , sans attendre de reconnaissance .

L'enfant est docile , obéissant ; il sent qu'il n'est

pas fait pour faire sa volonté. La première chose

aussi à quoi l'enfant spirituel renonce , est sa

propre volonté qu'il soumet entièrement à celle

de Dieu , et de tout ce qui lui représente Dieu.

Il ne veut se gouverner en rien , mais pour sa

conduite intérieure , il s'abandonne sans réserve à

l'esprit de Dieu et au ministre à qui il a donné

sa confiance ; et , pour sa conduite extérieure , il

cède volontiers à tous ceux qui ont autorité sur

lui . Dans les choses indifférentes , il aime mieux

s'accommoder à la volonté d'autrui que d'amener

les autres à la sienne. Enfin , il ne veut rien , parce

que c'est sa volonté , mais parce que c'est celle

de Dieu . Aussi est-il ferme et inébranlable en ce

qu'il veut.

L'enfant ne se connaît pas lui-même , ne ré



DES AMES INTÉRIEURES . 379

fléchit pas sur lui-même ; il est incapable de

s'étudier , de s'observer. Il se laisse tel qu'il est

et va toujours devant lui. L'enfant spirituel n'est

pas non plus curieux de se regarder ni de voir ce

qui se passe en lui . Il prend ce que Dieu lui donne ,

et il est content d'être à chaque moment ce que

Dieu veut qu'il soit. Il ne juge point de la bonté

de ses oraisons , de ses communions et de ses

autres exercices , par les sentiments passagers qu'il

a éprouvés , mais il en laisse à Dieu le jugement ;

et , pourvu que la disposition intime de son âme ne

change point , il s'élève au-dessus de toutes les

vicissitudes de la vie spirituelle. Il sait qu'elle a

ses hivers , ses tempêtes et ses nuages ; c'est-à-dire

ses sécheresses , ses dégoûts , ses ennuis intérieurs ,

ses tentations. Il passe avec courage par toutes ces

épreuves , et il attend en paix le retour du beau

temps . Il n'est point inquiet sur ses progrès ; il ne

se retourne pas pour voir combien il a fait de

chemin; mais il suit , sans penser même qu'il

marche , sa route , et il avance d'autant plus ,

qu'il ne regarde pas s'il avance. Par là il ne se

trouble point , il ne se décourage point. S'il

tombe , il s'en humilie , mais il se relève aussitôt

et court avec une nouvelle ardeur .

L'enfant est faible , et il sent sa faiblesse ; c'est

ce qui le rend si dépendant , si défiant de lui-

même et si confiant en ceux qu'il sait s'intéresser

à lui . L'enfant spirituel sent pareillement qu'il est



580 MANUEL

la faiblesse même, qu'il ne peut pas se soutenir

ni faire un seul pas sans broncher. Ainsi il ne

s'appuie jamais sur lui-même; il ne compte ja-

mais sur lui-même; il ne compte jamais sur ses

forces , mais il met en Dieu toute sa confiance ;

il se tient toujours près de lui ; il lui tend la

main , afin d'en être soutenu et porté dans les mau-

vais pas qui se rencontrent. Il est donc infiniment

éloigné de s'attribuer le bien qu'il fait et les vic-

toires qu'il remporte , mais il rend gloire de tout

à Dieu. Il ne se préfère point aux autres , mais il

est intimement convaincu que, si Dieu l'aban-

donnait , il tomberaitdans les plus grands crimes ;

et que si les autres avaient les mêmes grâces , ils

en profiteraient mieux que lui. Par la même rai-

son , comme il se sent faible, il ne s'étonne pas

de ses chutes ; son amour-propre n'en est pas

dépité ; mais , dans l'impuissance de se relever ,

il avertit Dieu par ses cris et l'appelle à son se-

cours . Le sentiment de sa faiblesse est le principe

de son courage , parce que Dieu fait tonte sa force ,

et , assuré de la protection de Dieu , il ne voit

rien qui puisse l'intimider ni l'ébranler. De lui-

même il n'entreprend rien, il ne s'expose à rien;

mais dès que Dieu parle , il entreprend tout , il

s'expose à tout , et il est sûr de réussir , malgré

tous les efforts des hommes et de l'enfer.

L'innocence , la paix , la joie pure sont le

partage des enfants ; ils sont heureux sans penser



DES AMES INTÉRIEURES , 381

qu'ils le sont ; ils n'ont aucun souci. Les parents ,

les nourrices , les gouvernantes pensent à tout

pour eux. Ils sont dans un état continuel de

jouissance , image bien faible de l'enfant spirituel .

Ce bonheur , comme celui de l'enfant , n'est ni

aperçu , ni réfléchi , mais il est réel; on en jouit.

Dieu le répand lui-même dans l'âme; il pense à

tout , il pourvoit à tout. Ce bonheur se maintient

au milieu des plus grands orages de la vie spiri-

tuelle , et il est inaccessible à tous les accidents de

la vie humaine. Ce n'est pas que l'enfance spiri-

tuelle rende insensible ; mais elle nous élève par

l'abandon à la volonté de Dieu , à une paix imper-

turbable et au-dessus de tout sentiment. Personue

ne peut juger de ceci que par l'expérience. Mais

aussi l'expérience en est telle, que tout l'univers

réuni ne pourrait persuader à une telle ame qu'elle

est dans l'illusion .

PRIÈRE .

Ah ! Seigneur , puis-je penser au bonheur dont

jouissent dès ici-bas vos enfants , sans vous

conjurer de toute mon âme de me mettre au

nombre de ces enfants qui sont vos délices , de

ces enfants qui sont vos vrais adorateurs , qui dé-

pendent absolument de vous , qui accomplissent en

tout votre adorable volonté? Souffrez , o mon

Sauveur ! que je m'approche de vous en cette



382 MANUEL

qualité ! Prenez-moi entre vos bras , imposez-moi

les mains , bénissez-moi ; ôtez-moi pour toujours

mon propre esprit et substituez-y l'instinct de

votre grâce ; ôtez-moi ma propre volonté et ne me

laissez que le désir unique de faire la vôtre. Donnez-

moi cette belle, cette aimable , cette sublime sim-

plicité , qui est le premier et le plus grand de vos

dons . Adam a été créé dans cette simplicité. Il l'a

perdue , et pour lui et pour moi , par son péché.

J'ai mérité moi-même , par mes fautes innom-

brables , d'en être privé à jamais. Mais , Seigneur ,

vous pouvez me la rendre; vous le désirez , et , si

je n'y mets pas obstacle , j'espère que vous me la

rendrez . Alors vous pourrez recevoir de moi le

tribut de louanges qui n'est parfait que dans la

bouche des enfants. Ainsi soit-il .

0000000000000000000000NNNUNG

De la jalousie de Dieu .

Dieu senomme en plusieurs endroits des Écri-

tures , un Dieu jaloux , il va jusqu'à dire que ce

titre dejaloux est son nom , pour marquer com-

bien il lui est essentiel , et qu'il ne peut pas plus

s'en dépouiller que de son être.

Mais de quoi est-il jaloux ? D'une seule chose :

de l'hommage de notre esprit et de notre cœur ;

non d'un hommage stérile et de simple spécula



DES AMES INTÉRIEURES . 383

tion , mais d'un hommage qui influe sur tous nos

sentiments et toute notre conduite.

Et en quoi consiste l'hommage de l'esprit? A

reconnaître que Dieu est tout , principe de tout ,

fin de tout , et que hors de lui tout n'est rien . II

consiste en particulier à humilier notre esprit de-

vant lui , à lui soumettre toutes nos lumières ; ou

plutôt à être bien persuadé qu'il est lui-même

notre lumière , soit dans l'ordre naturel , soit dans

l'ordre surnaturel ; que nous ne voyons bien , que

nous ne jugeons bien qu'autant que nous voyons

comme il voit , et que nous jugeons comme il

juge : ce qui emporte pour notre esprit une dépen-

dance absolue du sien; une mort continuelle à

notre propre esprit pour ne consulter que le sien ;

une fidélité constante à ne point agir selon notre

propre esprit , mais selon le sien. Voilà l'hommage

qu'il exige , et qu'il a droit d'exiger de notre

esprit , et dont il est infiniment jaloux . Le lui re-

fuser , c'est aller contre ses droits les plus essen-

tiels ; c'est s'arroger l'indépendance en un point

qui est la plus belle qualité de l'homme , savoir :

l'intelligence et la raison; c'est prétendre , ou

qu'on ne tient pas de Dieu cette intelligence , ou

qu'on peut en faire un bonusage sans la régler sur

l'intelligence divine : prétention folle , injurieuse à

Dieu , et source de tous les égarements de la créa-

ture. Lui rendre cet hommage , c'est nous acquitter

de notre premier devoir envers l'intelligence su-



384 MANUEL

prême; c'est mettre sa gloire à dépendre de lui

dans toutes nos connaissances , dans tous nos ju-

gements ; c'est pour nous un principe de sagesse et

de bonne conduite , une assurance de ne jamais

nous égarer. Tous les écarts de l'esprit humain en

matière de foi et de morale , ne viennent que de

n'avoir pas consulté la lumière primitive , la lu-

mière qui éclaire tout homme venant en ce

monde. Il faut donc en toutes choses , mais sur-

tout dans les choses surnaturelles , d'où dépendent

notre salut et notre perfection , tenir notre esprit

anéanti , pour ainsi dire , sous l'esprit de Dieu.

Et l'hommage du cœur en quoi consiste-t-il ? A

l'établir le centre de toutes nos affections , à l'aimer

pour lui- même de toutes nos forces ; à nous aimer

en lui et par rapport à lui ; à n'aimer aucune

créature que d'une manière subordonnée , et sou-

mise à l'amour principal que nous lui devons.

Cela n'est-il pas juste ; si Dieu est infiniment

aimable , si nous tenons de lui la faculté d'aimer ,

et s'il est évident qu'il ne peut pas permettre que

nos affections se concentrent en nous-mêmes , ou

dans quelque créature que ce soit? La plus simple

lueur de raison ne nous apprend-elle pas que cet

hommage du cœur est dû à Dieu , qu'il n'est dû

qu'à lui , qu'il lui est dû dans toute sa plénitude ,

qu'il lui est dû à tous les instants de notre exis-

tence ; qu'un cœur qui n'aime pas Dieu, qui ne

l'aime pas souverainement , qui n'aime pas tout le



DES AMES INTÉRIEURES . 383

reste et lui-même par rapport à lui, est un cœur

dépravé , un monstre dans l'ordre moral? Quand

nous réfléchissons un moment sur ce qu'est Dieu ,

et sur ce que nous sommes , pouvons-nous douter

que toutes nos affections ne lui appartiennent,

qu'il en exige l'hommage, qu'il en est essentiel-

lement jaloux , et qu'il ne peut souffrir le

désordre contraire sans le réprouver et le punir ?

Au reste, cet hommage si juste et si naturel

est le principe de notre fidélité. Portons notre

amour où nous voudrons , jamais nous ne serons

heureux ici-bas , si nous ne le fixons en Dieu. C'est

une chose d'expérience. Tout amour qui n'est pas

dans l'ordre , est le tourment de celui qui aime ,

réunit-il d'ailleurs en lui tous les biens de la terre .

Au contraire , tout amour bien réglé , dont Dieu

est le premier objet, est pour le cœur une source

de paix et de joie, que tous les maux du monde

ne sauraient altérer.

Mais jusqu'à quel point Dieu est-il jaloux? Il

l'est sans mesure et à l'infini. Celui à qui tout est

dû , qui mérite tout, qui exige tout , est nécessai-

rement jaloux de tout , et ne peut se relâcher sur

rien. O mon Dieu ! faites-moi concevoir , autant

que j'en suis capable , jusqu'où va votre jalousie ,

afin qu'il ne m'arrive jamais de la blesser en rien.

S'il est vrai que je ne dois aimer que vous seul

pour vous-même , et que tout autre amour doit

vous être rapporté; s'il est vrai encore que tout

25



386 MANUEL

amour qui n'est pas votre amour est amour-propre ,

votre jalousie à l'égard de cet amour-propre cst

donc infinie ; elle va donc au point de n'en pouvoir

souffrir le moindre vestige dans un cœur , et de le

poursuivre jusqu'à son entière destruction. Oui ,

mon Dieu , je le crois ainsi ; ma foi et ma raison

me le disent.

Mais si cela est , comment puis-je détruire cet

amour-propre si enraciné en moi , qui a commencé

avec mon être , qui infecte et qui souille toutes

mes affections ? Hélas ! je ne le connais pas dans

toute son étendue , et , quand je le connaîtrais ,

comment puis-je le combattre? Cet amour , c'est

moi-même , et ce qu'il y a de plus intime enmoi.

Quelle force puis-je trouver en moi contre moi-

même?

Il est vrai , nul homme ne peut par ses propres

forces combattre l'amour-propre. Mais il peut se

livrer à Dieu ; il peut laisser agir contre cet amour

la jalousie de Dieu ; aidé de la grâce , il peut se-

conder cette jalousie ; et , lorsqu'il s'agit de porter

le dernier coup au malheureux moi humain , il

peut consentir à souffrir ce coup , et à ne pas

remuer sous la main qui l'immole. Il faut bien

des combats et des épreuves pour en venir là . Mais

une âme fidèle et généreuse , qui se délaisse entre

les mains de Dieu , et qui ne se reprend jamais ,

de quelque manière qu'il la traite , en viendra là

infailliblement. La jalousie de Dieu est trop inté



DES AMES INTÉRIEURES . 387

ressée à ne pas laisser son ouvrage imparfait. Cet

ouvrage est commencé du moment que Dieu s'em-

pare de l'âme, et qu'il y établit son règne. Si

cette âme ne se retire pas du domaine de Dieu ,

elle peut compter que Dieu ne se désistera pas

qu'il n'ait achevé son œuvre, selon l'étendue de

ses desseins . Or , cette œuvre consiste à la purger

entièrement d'amour-propre , à ne pas y en laisser

la moindre fibre , à détruire le moi humain ; en

sorte que l'âme n'aime rien , ne désire rien. Alors

Dieu ne trouve plus d'affection propre , d'intérêt

propre dans cette âme , et sa jalousie est satisfaite.

Il est tellement essentiel que cette jalousie de Dieu

à l'égard de l'amour-propre soit pleinement satis-

faite , que , si elle ne l'est pas en ce monde , elle

le sera en l'autre. Il estde foi que l'amour-propre ,

fruit du péché originel , n'a point de place dans le

ciel , et que le seul amour qui y soit admis , est

l'amour pur de Dieu . Si donc une âme , quelque

sainte d'ailleurs qu'elle soit, sort de ce monde

avec quelque reste d'amour-propre , il faut que le

feu du purgatoire l'en purifie : ce feu , comme

l'on sait , est le même que le feu de l'enfer , et le

purgatoire ne diffère de l'enfer que par la peine

du dam et des suites , et en ce qu'il n'est pas

éternel.

Mais pourquoi Dieu est-il jaloux de la sorte?

Parce qu'il est Dieu , infiniment saint , infiniment

amateur de l'ordre ; parce que son amour , tel



388 MANUEL

qu'il le communique aux bienheureux, est incom-

patible avec l'amour-propre. Si un élu dans le ciel

pouvait jeter un seul regard de complaisance sur

lui-même , s'il pouvait unmoment aimer sa félicité

pour lui-même , s'il pouvait voir dans cette féli-

cité autre chose que la bonté de Dieu , la gloire de

Dieu , le bon plaisir de Dieu, à cet instant

même il tomberait du ciel , et ne pourrait y

rentrer qu'après avoir expié cet acte d'amour-

propre.

O mon Dieu ! exercez sur moi dès ici-bas toute

votre jalousie. Anéantissez mon esprit , purifiez

mon cœur , et faites-vous rendre par l'un et par

l'autre l'hommage qui vous est dû dans toute sa

plénitude. Ainsi soit-il.

De l'amour pur.

L'amour pur est l'amour de Dieu non mélangé

d'amour-propre. Ainsi , par quelque motif que

soit produit un acte d'amour , soit par le motif

de l'infinie perfection de Dieu , soit par le motif

de l'espérance , soit par celui de la reconnais-

sance , cet acte est pur , dès qu'il n'est point

souillé par l'amour-propre. Dieu seul connaît

si nous l'aimons sincèrement et purement. Il a

jugé à propos que nous n'eussions là-dessus au-

cunc assurance , et cela pour notre bien , pour



DES AMES INTÉRIEURES . 389

nous maintenir dans l'humilité et dans la con-

fiance en lui .

L'amour-propre est donc l'ennemi de l'amour

pur , ces deux amours ne peuvent subsister en-

semble : l'un exclut nécessairement l'autre . Mais

qu'est- ce que l'amour-propre ? C'est un amour

de nous-mêmes , qui se rapporte et se termine

à nous , et dont Dieu n'est pas la dernière fin .

Cet amour-propre à lieu dans les choses spiri-

tuelles , quand on aime la vertu , les dons de

Dieu , la sainteté de Dieu , Dieu lui-même par

rapport à soi , au goût qu'on y trouve , à l'a-

vantage qui en revient : en un mot, quand on

s'établit centre de ses affections et de leurs ob-

jets; lorsque cet amour se porte à des objets

défendus , c'est un péché mortel ; il n'est que

péché véniel ou imperfection , lorsqu'il s'attache

à des objets bons et saints en eux-mêmes , et

qu'il conserve d'ailleurs à Dieu la préférence qui

lui est due pour lui-même , parce qu'alors le

désordre n'est pas dans le fond et dans l'essence

de l'amour , mais dans la manière dont on aime.

L'amour de Dieu est toujours infiniment pur

dans sa source , qui n'est autre que Dieu lui-

même. Il est pur , quoiqu'en différents degrés ,

dans les Anges et dans les bienheureux. C'est

une chose indubitable que l'amour-propre n'entre

point dans le ciel; il faut que le cœur en soit

purifié, soitdans cette vie , soit dans le purgatoire .



390 MANUEL

Comme la marche ordinaire de la grâce est

de nous attirer à Dieu par une certaine douceur

et par des goût sensibles , le saint amour dans

les commençants et toujours mélangé d'amour-

propre ; et Dieu ne s'offense point de ce mé-

lange , qui est une suite nécessaire de notre

misère. Il se sert même de cet amour-propre ,

pour nous détacher des choses de la terre ,

et nous donner du goût pour celles du ciel ;

il s'en sert pour nous faire faire dans ces com-

mencements quantité de sacrifices que nous ne

ferions pas autrement. C'est bien l'amour de

Dicu qui nous porte à ces détachements et à ces

sacrifices , à la pratique de la mortification et

de l'oraison ; mais si l'amour-propre n'y trouvait

point quelque pâture qui lui semble délicieuse

et supérieure à tous les plaisirs de la terre ,

jamais on n'embrasserait la vie intérieure.

L'amour des commençants n'est donc pas pur ,

et , dans les règles ordinaires , il ne peut ni ne

doit l'être. Mais peu à peu Dieu purifie cet

amour de son côté ; et il apprend à l'âme à

le purifier du sien. Dieu soustrait par intervalles ,

et pour un temps , les consolations : on est sec

et distrait à l'oraison , à la communion ; les

goûts , les élans , les transports affectueux devien-

nent plus rares , et durent moins de temps .

L'âme d'abord se désole; elle croit que Dieu

l'abandonne; elle est tentée de tout quitter.



DES AMES INTÉRIEURES . 591

Si , en effet , elle quittait tout , ce serait une

preuve qu'elle est mercenaire , qu'elle n'aime

et qu'elle ne cherche qu'elle-même dans la

dévotion. Mais si elle est fidèle dans le temps

de sécheresse , si elle ne se relâche sur rien ,

si elle donne à Dieu avec la même généro-

sité tout ce qu'il lui demande , elle commence

dès lors à aimer Dieu pour lui-même , et non

à cause de ses dons. Telles sont les premières

purifications de l'amour.

Après des alternatives plus ou moins longues

de consolations et de sécheresses , si l'âme est

grande et généreuse , Dieu retire tout à fait le

sensible , et ne lui fait goûter son amour que

très-rarement , et par instants. L'amour ainsi

dépouillé et nu devient plus pur et plus simple.

L'âme ne sent plus qu'elle aime ni qu'elle est

aimée ; elle ne s'en aperçoit plus ; elle n'y réfléchit

plus. Elle aime pourtant et plus fortement que

jamais ; mais sans retour sur elle-même , l'amour-

propre ne trouve plus à quoi s'attacher. La

créature disparaît et laisse à Dieu le cœur tout

entier. Dans cet état on ne produit guère d'actes

formels ; mais on est dans un exercice simple

et continuel d'amour. La preuve qu'on aime n'est

plus dans le sentiment , mais dans l'oubli de

soi-même ; on ne rentre plus dans son intérieur

pour voir ce qui s'y passe , ni pour en jouir;

mais on s'éloigne toujours de plus en plus



392 MANUEL

de soi pour s'enfoncer et se perdre en Dieu .

Ce ne sont pourtant pas encore là les grandes

purifications de l'amour. Elles se font : 1º par

les tentations , qui paraissent détruire en nous

les vertus , et qui , en effet , les affermissent

et les perfectionnent. Tentations contre la pu-

reté , tentations contre la foi , tentations con-

tre l'espérance , tentations contre la charité du

prochain , tentations d'impiété et de blasphème,

soulèvement de toutes les passions. Tout cela

se passe dans les dehors de l'âme; son fond

n'en est pas altéré ; mais elle n'en sait rien ;

elle croit y consentir; et , quoiqu'on la rassure ,

elle conserve toujours une certaine crainte

d'avoir péché . La voilà donc investie , cou-

verte , pénétrée de sa misère; elle ne voit en

elle qu'ordure et corruption; elle est bien éloi-

gnée alors de s'aimer et de s'estimer elle-même;

elle se méprise , se hait , se regarde comme un

monstre . Voyez-vous comme l'amour-propre non-

seulement n'agit plus dans cette âme , et ne

souille plus ses actions et ses motifs ; mais

encore comme il se change en une disposition

tout opposée? C'est l'amour de Dieu et l'amour

le plus pur qui produit cet effet : car l'âme

ne se hait ainsi , que parce qu'elle se croit

contraire à Dieu , parce qu'elle se croit péche-

resse. Oh ! qu'elle est éloignée alors de consentir

au péché ! Elle préfèrerait plutôt l'enfer. Cepen



DES AMES INTÉRIEURES . 393

dant les misères qu'elle éprouve la persuadent

qu'elle n'est que péché et qu'abomination ; et

Dieu ne la met en cet état , que pour lui ins-

pirer une sainte haine d'elle-même , fondée sur

la détestation du péché. Que cette haine est un

bel acte de contrition! et qu'elle expie d'une

manière bien agréable à Dieu , non les péchés

actuels de l'âme , mais ceux qu'elle a pu com-

mettre autrefois !

2º L'amour de Dieu se purifie par les humi-

liations . Cette âme , qui peu de temps aupara-

vant passait pour sainte dans tout une commu-

nauté , dans tout une ville , se voit tout à coup

flétric par des calomnies. On perd la bonne

opinion qu'on avait d'elle ; on la regarde comme

une hypocrite ; ses paroles les plus innocentes

sont interprétées en mauvaise part ; ses actions

les plus saintes sont jugées criminelles ; on l'aban-

donne; on la fuit; ses amis mêmes , ses plus

intimes confidents se tournent contre elle ; l'autorité

la condamne. Elle se tait cependant , elle se

laisse juger et condamner. Ainsi , à sa conscience

qui lui persuade qu'elle est coupable , se joint

le témoignage des hommes qui la traitent comme

telle. Elle n'a garde de concevoir contre eux ni

haine , ni ressentiment ; et , quoiqu'elle ne se re-

proche aucune des choses dont on l'accuse , elle

croit néanmoins mériter d'ailleurs tous les mau-

vais traitements qu'on lui fait. Que devient alors



594 MANUEL

l'amour-propre? Il ne trouve plus d'appui ni

dans le témoignage de la conscience , ni dans

l'opinion des hommes. Tout est soulevé contre

lui au dedans et au dehors; l'amour de Dien

qui devient toujours plus pur , le poursuit , le

chasse , et ne lui laisse aucun asile.

3º La dernière purification de l'amour se fait

par l'abandon de Dieu même. L'amour-propre

persécuté semblait avoir encore cette asile. Dien

le lui ôte. En même temps qu'il livre l'âme aux

apparences du péché , et à des humiliations très-

réelles de la part des hommes, il la traite lui-

même en juge sévère ; il paraît la rejeter et la

réprouver . Sa justice lui porte les plus terribles

coups ; elle croit sa perte assurée et sans retour.

Quel état ! qu'il est affreux , qu'il est désespérant

pour l'amour-propre ! Il lutte , il se défend tant

qu'il peut dans ce dernier retranchement. Mais

enfin il faut céder : Dieu est le plus fort ; et ,

par un dernier sacrifice qui est le fruit de l'amour

le plus pur , l'amour-propre est arraché de l'âme

jusqu'à la moindre racine. Par ce sacrifice ,

l'amour de Dieu est absolument débarrassé de

tout mélange , et il règne seul dans le cœur d'où

il a banni son ennemi .

Voilà par quels degrés l'amour divin parvient

à sa dernière purification . C'est une erreur de

dire ou de penser qu'il n'est pas compatible avec

l'espérance. On ne perdjamais cette vertu , même



DES AMES INTÉRIEURES . 395

dans les plus violentes tentations du désespoir ;

Dieu et le démon se reconnaissent à leurs œuvres.

Le démon commence par l'orgueil et finit par

la chair. Dieu commence par attaquer la chair,

et il finit par anéantir l'orgueil , se servant quel-

quefois à cette fin des tentations de la chair.

L'état d'amour pur en tant qu'il exclurait l'espé-

rance , est donc impossible ; le soutenir est une

hérésie formelle.

L'intérieur de Marie.

Marie conservait toutes ces paroles

dans son cœur . (S. Luc , ch . 2.)

Pour bienjuger de l'intérieur de Marie , voyons

ce que Dieu a fait pour elle , et ce qu'elle a

fait pour Dieu.

Dieu l'ayant prédestinée à être la mère de

Jésus-Christ : 1º l'a préservée du péché originel ;

2º l'a enrichie des plus grandes grâces dès le

moment de sa conception; 3º lui a donné de

très-bonne heure , et peut-être dès le sein de sa

mère , l'usage de la raison ; 4º il l'a élevée à la

maternité divine , et lui a donné une part spéciale

et unique à la croix et ensuite à la gloire de

son Fils .

Marie a répondu à ces grâces de Dieu : 1º en



396 MANUEL

vivant avec une attention sur elle-même aussi

grande , aussi continuelle que si elle eût eu

quelque chose à craindre de la concupiscence et

de ses suites . Quelle doit donc être notre vigi-

lance , nous qui avons éprouvé tant de fois les

funestes effets de la concupiscence ?

2º En s'appliquant à suivre tous les mouve-

ments de la grâce avec tant de fidélité , qu'elle

n'a jamais commis le péché le plus léger , qu'elle

a mérité à tous les instants de sa vie une nou-

velle augmentation de grâce , qu'elle n'a pas fait

un seul acte intérieur pas une seule action exté-

rieure , qui n'ait eu pour but de l'unir plus

étroitement à Dieu. Quel modèle pour une âme qui

s'est donnée pleinement à Dieu !

,

3º En faisant continuellement de sa raison

l'usage le plus parfait. Et quel usage en a t-elle

fait? Elle l'a soumise constamment aux lumières

de la foi ; elle en a fait un sacrifice perpétuel à

la raison suprême qui est Dieu ; elle ne s'est

jamais permis un seul raisonnement sur les des-

seins de Dieu , ni sur sa conduite à son égard ,

quoique cette conduite fût pleine de mystères et

de contradictions apparentes . Jamais nous n'avan-

cerons dans la vie intérieure , si nous ne faisons

le même usage de notre raison. Dieu conduit

les âmes par des voies opposées à toutes les vues

humaines; il se plaît à renverser tous nos juge-

ments , à déconcerter toutes nos prévoyances , à



DES AMES INTÉRIEURES . 397

tromper toutes nos attentes . Nous n'avons qu'un

seul parti à prendre , qui est de ne point nous

regarder , de ne point raisonner sur ce que Dieu

opère en nous , et de nous conduire par la foi

et par l'obéissance.

4º En se disposant , sans le savoir , à la ma-

ternité divine par ce qui devait humainement la

priver à jamais de cet honneur. Toutes les filles

de Juda s'empressaient de se marier , afin de

compter le Messie dans leur postérité. La stéri-

lité était pour elles un opprobre. Marie se croit

indigne de prétendre à la qualité de mère de Dieu .

Dès l'âge le plus tendre , elle se présente au

temple , elle y consacre à Dieu sa virginité ,

ct , selon les idées de la nation , elle renonce

pour jamais à la plus haute prétention des per-

sonnes de son sexe et de sa tribu. Ce n'est pas

en aspirant à de grandes choses , en concevant de

grandes vues et de grands desseins , qu'on parvient

à la sainteté , ni qu'on se dispose aux desseins de

Dieu , bien différents des nôtres. C'est en s'hu-

miliant , en s'enfonçant dans sa bassesse et dans

son néant, en se reconnaissant indigne de toute

grâce , en craignant toute vue d'élévation , et

en la rejetant comme une suggestion de l'esprit

d'orgueil.

Quand à la croix de Jésus-Christ , Marie y a eu

une si grande part , que , depuis la naissance de

son Fils jusqu'à sa mort , elle a ressenti le contre



398 MANUEL

coup de tout ce qu'il a souffert , non-seulement de

la part des hommes , maisde la part de Dieu. Pour

s'en former quelque idée , il suffit de considérer

qu'elle avait pour son Fils un amour aussi grand que

puisse l'avoir une créature , qu'elle l'aimait incom-

parablement plus qu'elle-même ; qu'elle lui était

intimement unie , mais d'une union telle que Dieu

n'en peut pas former de plus grande ; qu'elle ne

vivait point en elle-même , mais dans son Fils ; que

tous les sentiments qu'éprouvait J.-C. , se com-

inuniquaient au cœur de sa mère avec toute la

force et l'étendue dont une pure créature était

capable. Élevons-nous donc à ce qui se passait

dans l'âme de Jésus-Christ touchant la gloire de

son Père outragée par les hommes , touchant sa

sainteté déshonorée par le péché , touchant sa

justice dont il était la victime , touchant tant

de millions d'âmes à qui son sang devait être

inutile , et même funeste par l'abus qu'elles en

devaient faire. Et disons hardiment que l'âme

de Marie éprouvait à proportion les mêmes im-

pressions.

Jésus-Christ s'est sacrifié sur la croix en se

livrant à toute la rigueur de la justice divine .

Marie s'est sacrifiée elle-même , et plus qu'elle-

même en sacrifiant Jésus-Christ , et en consentant

à l'accomplissement des desseins de Dieu sur la

rédemption du genre humain : en sorte que les

plus grands sacrifices de la e intérieure sont



DES AMES INTÉRIEURES . 399

incomparablement au-dessous du sien , et par

l'étendue, et pour l'intimité , et pour la douleur

incompréhensible qu'elle ressentit. Quand nous

aurons passé par les dernières épreuves , si Dieu

nous en fait la grâce , nous aurons alors une

faible idée des épreuves de Marie. Pour le com-

mun des chrétiens , il ne voit dans la passion

de Jésus-Christ , que les tourments du corps , et

dans Marie , que la compassion qu'elle eut des

tourments de son Fils .

L'intérieur de Marie fut donc une copie , mais

Ja copie la plus ressemblante de l'intérieur de

Jésus-Christ . Comme Jésus s'immola continuel-

lement à son Père durant tout le cours de sa

vie , Marie immola aussi continuellement Jésus

dans son cœur , et s'immola avec lui au Père

célcste.

Comme Jésus s'humilia et s'anéantit jusqu'à

se regarder comme chargé des iniquités de

l'univers , Marie s'humilia et s'anéantit en se

regardant comme la mère de ce pécheur univer-

sel , de cet objet de la malédiction divine , et

elle entra pour elle-même , autant qu'il était

possible , dans les dispositions de son Fils .

Comme Jésus aima les hommes jusqu'à leur

donner non-seulement la vie de son corps , mais

la vie de son âme , Marie a aimé les hommes

jusqu'à leur donner dans Jésus-Christ ce qui



400 MANUEL

lui était plus cher que sa propre vie et que

son âme.

Que dirai-je à présent de l'oraison de Marie?

Qui pourrait en parler dignement? Jésus-Christ

fut l'unique objet de ses pensées , l'unique objet

de son amour ; depuis sa résurrection elle ne

fut plus que de corps sur la terre , et son âme

le suivit , pour ainsi dire , dans le ciel. Elle ne

fit plus que languir après son Fils , et que

s'élancer vers lui par des désirs d'une véhé-

mence inexprimable. Son unique distraction , si

on peut l'appeler de ce nom, fut de prier pour

l'Église naissante , et de s'intéresser à son progrès .

Avec une si haute élévation de sentiments ,

que fut la sainte Vierge à l'extérieur? Une

femme du commun , une femme pauvre et

vivant de son travail , occupée pendant trente

ans à Nazareth du soin d'un petit ménage , confiée

depuis à saint Jean qui partagea avec elle les

oblations des fidèles. Quel bruit a-t-elle fait

dans le monde? Par quelles grandes œuvres s'est-

elle signalée aux yeux des hommes ? Qu'a-t-elle

fait à l'extérieur pour la propagation de l'Évan-

gile ? Cependant , c'est la Mère de Dieu , c'est

la plus sainte des créatures ; c'est celle qui a

eu le plus de part à la rédemption du genre

humain et à l'établissement de la religion chré-

tienne. Oh ! que les idées de Dieu sont diffé-

rentes des nôtres ! Oh ! que les voies qu'il prend



DES AMES INTÉRIEURES . 401

pour parvenir à ses fins , sont éloignées de nos

voies ! Que l'obscurité , que la retraite , la soli-

tude , la prière en silence sont agréables à ses

yeux, et mille fois plus grandes que toutes les

œuvres d'éclat ! Oh ! que c'est être tout devant

Dieu que de n'être rien , de ne prétendre à

rien , de n'aspirer qu'à être ignoré , oublié ,

méprisé, regardé comme ce qu'il y a au monde

de plus vil et de plus abject ! Si la vie de la

sainte Vierge ne nous apprend pas cette grande

vérité , si elle ne nous la fait pas aimer, si elle

n'étouffe pas en nous tout désir d'être quelque

chose , si elle ne nous convainc pas que , pour

se retrouver en Dieu , il faut se perdre tout à

fait en soi-même, quel exemple plus sensible ,

quelle leçon plus puissante sera capable de nous

persuader ? Jésus et Marie démontrent à tout

chrétien que Dieu ne tire de véritable gloire

ici-bas , que de notre anéantissement. Ils nous

démontrent encore que , plus on a été anéanti

sur la terre , plus on est grand, heureux , puis-

sant dans le ciel.

Quelle est done la solide dévotion envers la

sainte Vierge ? L'imitation de son intérieur , de

ses bas sentiments d'elle-même , de son amour

pour l'obscurité , le silence , la retraite ; de son

attrait pour les petites choses ; de sa fidélité à

la grâce ; de la simplicité de son recueillement

et de son oraison , dont l'unique objet fut Dieu

26



402 MANUEL

et sa volonté , Jésus-Christ et son amour ; du

sacrifice continuel d'elle-même , et de ce qu'elle

aimait et devait aimer plus qu'elle-même. De-

mandons-lui tous les jours qu'elle nous serve de

guide et de modèle dans la vie intérieure , et

qu'elle nous obtienne les grâces qui nous sont

nécessaires pour répondre aux desseins de Dieu

sur nous . Ces desseins sont certainement des

desseins de mort et de destruction .

La crèche.

La crèche n'est pas moins l'école de la vie

intérieure que la croix. On commence par la

crèche , on finit par la croix ; l'une en contient

les éléments , l'autre en renferme la consom-

mation. Et comme en toute science les éléments

sont ce qu'il y a de plus important et de plus

nécessaire , faisons notre étude de la crèche , et

appliquons-nous à exprimer en notre conduite

ce qu'elle enseigne. Contemplons le Verbe fait

chair , le Fils de Dieu devenu petit enfant. Voyons

quelles sont en naissant ses dispositions inté-

rieures ; considérons l'appareil extérieur de sa

naissance , et qui sont ceux qu'il appelle à la

crèche.



DES AMES INTÉRIEURES . 403

C'est l'amour de son Père , c'est l'amour des

hommes qui l'a attiré sur la terre. Le sentiment

qui occupe et qui remplit son cœur, est de

s'offrir en holocauste à son Père pour réparer

sa gloire et sauver le genre humain ; saint Paul ,

après David , nous l'apprend. En entrant dans

le monde , dit cet apôtre, il dit : Les sacrifices

et les victimes de l'ancienne loi ne vous ont

point plu , mais vous m'avez donné un corps.

C'est pourquoi j'ai dit : Voici que je viens, pour

accomplir , o mon Dieu ! votre volonté. Et quelle

volonté ? une volonté infiniment rigoureuse , selon

laquelle il devait se charger de nos péchés et

porter le poids de la justice divine. Il a donc en

naissant cette volonté , il s'y soumet avec amour.

Dès le berceau , il envisage la croix , il soupire

après la croix , et son premier désir est d'y

mourir attaché pour apaiser son père et nous

racheter .

Apprenons de là que la croix est le grand objet

de la vie intérieure , que la première chose que

Dieu nous y présente est la croix ; que le

premier sentiment d'un cœur qui se donne à

Dieu , est l'acceptation de la croix. Or , qui dit

la croix dit un oubli , une perte entière de nous-

mêmes en Dieu ; un sacrifice parfait de tous

nos intérêts pour ne plus penser qu'aux intérêts

de Dieu. Il sait seul jusqu'où doit aller ce sa-

crifice , puisque c'est lui qui nous le propose ,



404 MANUEL

qui nous inspire le courage de l'accepter et nous

donne la force de l'accomplir. Mais de notre

part nous ne devons y mettre aucunes bornes ;

il faut l'accepter dans toute son étendue et sans

aucune restriction; il faut l'envisager sans cesse

et soupirer après son accomplissement , comme

fit Jésus-Christ.

Mais pourquoi naître petit enfant ? Pourquoi

ne pas venir au monde comme Adam dans l'état

d'homme fait ? Il ne tenait qu'à lui , sans doute ,

mais il a eu ses raisons pour préférer l'état

d'enfance. Et la principale de ces raisons a été

qu'il voulait nous apprendre que , du moment

qu'on se donne à Dieu , il faut mettre à ses pieds

tout jugement , toute volonté , toute force propre ;

il faut se remettre dans la petitesse , dans la

faiblesse , dans l'imbécillité d'un enfant; il faut

que tout ce qui a précédé soit anéanti , et qu'on

entre dans un nouvel état, dans une nouvelle vie ,

dont Dieu seul est le principe ? Et quelle est

cette vie ? dépendance parfaite de la grâce ,

simplicité , obéissance. Voyons Jésus-Christ nais-

sant : il adore son Père aussi parfaitement dans

le berceau que sur la croix. Mais toute son

adoration est renfermée dans le cœur : il ne dit

rien, il ne fait rien , il est comme anéanti ; et

c'est dans cet anéantissement même que consiste

la perfection de son hommage. Concevons cela ,

nous qui nous plaignons sans cesse d'être devant



DES AMES INTÉRIEURES . 405

sansDieu comme des brutes , sans pensée ,

parole , sans action. Cet état qui est la mort

de l'amour-propre , est incomparablement plus

agréable à Dieu que tout ce que notre esprit ,

notre cœur et notre bouche pourraient exprimer

de plus sublime. Se taire devant Dieu , s'hu-

milier , s'anéantir devant lui , être en sa présence

comme si l'on n'était pas , c'est l'adoration par-

faite en esprit et en vérité. Qu'a besoin Dieu

de nos lumières et de nos sentiments qui ne font

que nourrir un orgueil secret et une vaine com-

plaisance en nous-mêmes ? Plus notre oraison

approchera de celle de Jésus enfant , plus elle

sera basse et ravalée à nos yeux , plus elle sera

élevée aux yeux de Dieu.

Passons à l'appareil extérieur de sa naissance.

Rebutée dans toutes les hôtelleries , Marie est ré-

duite à se retirer dans une étable ; c'est là que

naît le Fils de Dieu , au sein de la pauvreté ,

de l'humiliation , de la souffrance. Une crèche

remplie d'un peu de paille lui tient lieu de ber-

ceau , de pauvres langes l'enveloppent ; au milieu

de la nuit , dans la plus rude saison de l'année ,

dans un lieu ouvert à tous les vents , son corps

tendre et délicat est exposé aux injures de l'air.

Personne n'assiste à sa naissance ; on ne lui

donne aucun secours , aucun soulagement.

Quelle entrée dans le monde pour le Fils de

Dieu , pour celui qui vient racheter le monde,



406 MANUEL

et qui dès l'origine des choses a été annoncé à

nos premiers parents pour le libérateur du genre

humain ! Qui eût jamais cru qu'il eût choisi

pour lui une naissance si pauvre , si obscure ,

si souffrante ! Mais que cette naissance est instruc-

tive pour ceux que le Saint-Esprit fait naître à

la vie intérieure ! Elle leur donne dans ce divin

enfant un modèle accompli des trois vertus qui

doivent être désormais leurs compagnons insé-

parables ; détachement parfait de tous les biens

de la terre , jusqu'à embrasser la plus rigoureuse

pénitence , si Dieu le veut. Ainsi , mépris sou-

verain de tous les honneurs de la terre, jusqu'à

souhaiter non-seulement d'être ignoré du monde,

mais d'en être le rebut ; renoncement absolu à

tous les plaisirs de la terre , jusqu'à vouer son

corps à tous les genres de mortification . Voilà

ce que Jésus-Christ naissant enseigne à ses enfants

intérieurs. Ce qu'il a choisi à la crèche , il l'a

aimé , il l'a pratiqué toute la vie. Il a toujours

été pauvre , vivant du travail de ses mains , n'ayant

pas même où reposer sa tête ; il a toujours été

ou inconnu au monde , ou en butte aux calom-

nies , aux mépris , aux persécutions du monde.

Il s'est refusé tous les plaisirs et il a souffert

dans sa vie privée et dans sa vie publique toutes

les peines corporelles qui y étaient attachées . Sa

mort a réuni dans le plus haut degré la pratique

de ces trois vertus. Embrassons-les donc dès



DES AMES INTÉRIEURES . 407

l'entrée de la vie spirituelle et ne nous en sé-

parons jamais .

Qui sont enfin ceux que Jésus a admis à sa

crèche ? C'est une chose bien remarquable qu'au-

cun n'y a paru que ceux qui y ont été appelés par

une voix céleste ou par un signe miraculeux . Ceci

nous enseigne que , pour entrer dans la voie

intérieure , dont la crèche nous figure le com-

imencement , il faut une vocation divine , et que

personne n'y peut entrer de soi-même. Mais nous

pouvons apporter de notre part quelque préparation

à cette vocation , et pour cela nos dispositions

doivent être les mêmes que celle des bergers et

des mages.

Il faut donc que nous soyons simples, pauvres

d'esprit , petits comme les bergers ; que nous

ayons comme eux une grande droiture de cœur ,

que nous vivions dans l'innocence, ou que nous

ayons fait un divorce absolu avec le péché. C'est

encore pour l'ordinaire les personnes d'une condi-

tion commune , d'une vie obscure et retirée , des

personnes ignorées et méprisées du monde , que

Dieu appelle à la vie intérieure. De plus , les

bergers veillaient même pendant la nuit sur leurs

troupeaux : ce qui marque que la vigilance et

l'attention sur soi-même , la crainte de Dieu ,

la fuite des occasions , la délicatesse de la cons-

cience , nous préparent à la vocation du ciel .

Ils prêtèrent une oreille attentive aux discours



408 MANUEL

des Anges ; ils y ajoutèrent foi sans réfléchir ni

raisonner ; ils quittèrent tout et partirent sur-

le-champ pour aller voir l'Enfant nouveau-né.

Ainsi l'âme doit-elle écouter attentivement ce que

Dieu lui dit au cœur , croire à sa parole avec

une foi soumise et aveugle , tout quitter pour

suivre promptement et fidèlement l'instinct de la

grâce.

Dans la personne des images , des grands et

des savants sont aussi appelés à la crèche ,

mais des grands humbles , détachés de tout ,

prêts à tout sacrifier pour répondre à l'appel

de Dieu : des savants sans suffisance , sans

présomption , dociles à la lumière divine , devant

laquelle ils font taire tous les raisonnements .

Tels ont été un saint Louis, un saint Augustin ,

tant de Saints de l'un et de l'autre sexe , dis-

tingués par l'éclat de leur naissance et de leurs

dignités , ou par l'étendue de leur génie et de

leurs connaissances .

Le caractère d'Hérode , des pharisiens , des

prêtres et des docteurs de la loi , nous fait con-

naître qui sont ceux que Jésus rejette et qui, de

leur côté , ne font aucun usage des moyens ordi-

naires que la grâce leur fournit de connaître et

de pratiquer la vie intérieure.



DES AMES INTÉRIEURES . 409

Sur Jésus-Christ.

Je suis la voie , la vérité et la vie.

(En saint Jean.)

Ces paroles de Jésus-Christ renferment en abrégé

les motifs de notre foi , de notre espérance et de

notre amour. La vie de l'âme , la véritable vie ,

la vie éternelle , est l'unique but de l'homme et

le désir le plus intime de son cœur. Jésus Christ

nous déclare qu'il est lui-même cette vie et que

nous ne serons pleinement , souverainement ,

éternellement heureux , que par sa possession .

Il doit donc être l'objet unique , souverain ,

invariable de notre amour.

Le moyen de parvenir à cette vie est de con-

naître et d'embrasser la vérité , et de s'éloigner

tant par l'esprit que par le cœur de tout ce qui

est faux et mensonger. Or , Jésus-Christ nous

dit qu'il est la vérité , la vérité infaillible , la

vérité par essence; et qu'ainsi tout hors de lui

- n'est que fausseté et que mensonge. Nous de-

vons donc nous appliquer à le bien connaître , et

employer à cela toutes les forces de notre esprit

et toute la droiture de notre cœur ; nous devons

régler nos jugements sur les siens , nos affections



410 MANUEL

sur les siennes , persuadés qu'il n'y a d'estimable

et d'aimable que ce qu'il estime et qu'il aime.

Mais par quelle voie parviendrons-nous à la

vérité ? Par Jésus-Christ qui nous assure qu'il est

la voie , la seule voie qui puisse nous conduire à

la vérité et à la vie. C'est pour nous instruire et

nous guider qu'il s'est fait homme , qu'il nous a

donné dans sa personne un modèle sensible et

proportionné à notre faiblesse , et qu'à ses exemples

il a joint des leçons contenues dans les préceptes

et les conseils évangéliques.

Voyons donc ce que Jésus-Christ a enseigné.

Toute sa doctrine se réduit à l'amour de Dieu et

du prochain. Dans l'amour de Dieu est compris

l'amour légitime que nous devons avoir pour nous-

mêmes ; en sorte que, plus nous aimerons Dieu ,

plus aussi nous nous aimerons nous -mêmes , parce

qu'aimer Dieu , c'est aimer notre vrai , notre sou-

verain , notre unique bien. L'amourde Dieu exclut

donc essentiellement tout amour des créatures

pour elles -mêmes et envisagées comme étant notre

bien. Il exclut par conséquent aussi l'amour-

propre ; c'est-à-dire qu'aucune créature ne doit

s'aimer elle-même pour elle-même , ni rapporter à

soi l'amour qu'elle a pour Dieu ; car c'est renverser

l'ordre qui veut que nous aimions Dieu pour lui-

même , et nous en Dieu et par rapport à Dieu .

Tout notre amour est donc dû à Dieu , et à Dicu

seul? et il doit être le terme de toutes nos affections



DES AMES INTÉRIEURES . 411

sans aucune exception. Quel détachement , quelle

abnégation , quel désintéressement cet amour

n'exige-t-il pas , si l'on veut le pratiquer dans toute

sa pureté ! Toute espèce d'amour-propre , quel

qu'en soit l'objet , est donc un larcin fait à Dieu ;

tout intérêt propre , tout regard sur nous-mêmes ,

toute vue de notre propre bien , toute recherche

de notre excellence ; tout cela souille la pureté

infinie de l'amour divin. D'où il suit que , plus

une âme est morte à elle-même , plus elle est

anéantie , plus aussi elle aime Dieu. Ainsi les

croix , les épreuves , les dépouillements de toute

espèce , et tout ce qui nous arrache à nous-mêmes ,

sont les seuls degrés par lesquels on s'élève à

l'amour de Dieu. Cette seule vérité bien comprise

jette un jour éclatant sur toute la doctrine de

Jésus-Christ ; elle nous fait toucher au doigt la

conduite de Dieu dans la sanctification des âmes ;

elle nous fait voir que tout l'exercice de l'amour

divin consiste en sacrifices , et que , plus nous

renonçons à nous-mêmes , plus nous nous aimons

véritablement . La haine de nous-mêmes que Jésus-

Christ nous commande , est donc un véritable

amour ; et l'amour de nous-mêmes que Jésus-

Christ réprouve est une véritable haine. Haïr son

âmedans le sens de l'Évangile , c'est la sauver ;

aimer son âme , c'est la perdre.

Quant à l'amour du prochain , Jésus-Christ

nous apprend à regarder tous les hommes comme



412 MANUEL

nos frères par la création et par la rédemption ; il

nous apprend que tout legenre humain necompose

qu'une seule famille dont Dieu est le Père , dont

son Fils unique est le Sauveur , dont le ciel est

l'héritage , que tous possèderaient unjour encom-

mun, si tous répondaient aux vues de Dieu. Ainsi

nous devons aimer le prochain parce que Dieu

l'aime , parce que Jésus-Christ l'aime , et nous

ne devons mettre d'autres bornes à cet amour

que celles qu'y a mises Jésus-Christ , c'est-à-dire

que nous devons être disposés à tout souffrir de sa

part , à tout lui pardonner, à lui faire tout le bien

qui dépend de nous , jusqu'à donner , s'il le

faut , notre vie pour son salut; car c'est ainsi

que Jésus-Christ veut que nous nous aimions à

son exemple.

Ce que Jésus-Christ nous a enseigné il l'a

pratiqué le premier dans toute la perfection ;

il s'est proposé pour modèle, et il en a fait

incomparablement plus qu'il n'en exige de nous.

Il nous recommande le détachement des biens

de la terre; et il est né , il a vécu , il est mort

dans la plus grande pauvreté. Il n'a jamais rien

possédé , ni terre , ni maison , ni argent ; et

il a vu partager ses vêtements avant que de

mourir.

Il nous recommande le renoncement aux plai-

sirs de la terre; et , depuis son berceau jusqu'à

la croix , sa vie n'a été qu'un tissu de souffrances :



DES AMES INTÉRIEURES . 413

il n'a pas goûté un seul instant de repos sur la

terre .

Il nous recommande la fuite des honneurs du

monde ; et il a embrassé tous les genres d'humi-

liations . Il est né dans une étable ; il a vécu d'au-

mônes pendant sa prédication ; il a travaillé dans

la boutique d'un artisan ; il a été calomnié , ou-

tragé , persécuté , trahi , renoncé , condamné au

plus infâme supplice comme blasphémateur. L'en-

vie , la malignité , le mépris , la dérision, la rage

se sont portés contre lui aux plus grands excès ;

jamais aucun scélérat , aucune peste publique

n'a été traité d'une manière si cruelle , si

indigne.

Voilà ce que Jésus-Christ a été sur la terre.

Dans toutes les circonstances de sa vie , il n'y en

a pas une qu'il n'ait voulue , qu'il n'ait choisie de

préférence ; c'est lui-même qui en a composé toute

la suite et qui en a ménagé l'enchaînement. Ce

choix est le choix d'un Dieu; c'est donc un choix

infiniment sage. Ce choix avait pour but la répa-

ration de la gloire de Dieu ; c'est donc par la

pauvreté , par les souffrances , par les humiliations

que Dieu veut être honoré. Ce choix avait aussi

pour objet le salut du genre humain , et Jésus-

Christ en nous sauvant par cette voie , nous a

montré ce que nous devions faire nous-mêmes

pour nous sauver. Nos croix unies à la croix du

Sauveur sont donc le grand moyen , le moyen



414 MANUEL

nécessaire et unique de salut. Enfin ce choix a été

pour Jésus-Christ la source du bonheur et de la

gloire. Il en sera de même pour tous les élus sans

exception ; plus ils auront été pauvres de cœur ,

plus ils seront riches dans le ciel ; plus ils auront

souffert , plus ils seront consolés ; plus ils auront

été humiliés , plus ils seront glorifiés : en un mot ,

plus ils auront été anéantis , plus ils participeront

à l'être de Dieu .

Croire tout cela , le pratiquer , y persévérer

fidèlement jusqu'à la mort , c'est , selon l'ex-

pression de saint Paul , se revêtir de Jésus-

Christ , c'est le suivre comme voie , c'est l'aimer

comme vérité ; c'est le posséder même dès ici-

bas comme vie.

Cette voie est une; cette vérité est une ; celle

vie est une. Qui n'entre pas dans cette voie

s'écarte de la vérité et ne vivra jamais de la

véritable vie. La voie contraire est une voie de

mensonge , qui aboutit à la mort éternelle. Il

n'y a pas de milieu , il faut entrer dans l'une

ou dans l'autre voie. Heureux ceux qui auront

pris Jésus-Christ pour guide et qui auront mar-

ché à sa lumière , ils arriveront au même terme.

La voie passera , mais la vérité et la vie reste-

ront éternellement.



DES AMES INTÉRIEURES .
415

228 22

L'intérieur de Jésus-Christ.

Ayez en vous les mêmes sentiments

qui ont été dans Jésus-Christ.

(S. PAUL AUX PHILISTINS .)

,

Par l'intérieur de Jésus- Christ on entend les

dispositions intimes de son âme , qui ont été

le principe et la règle de toute sa vie. L'in-

térieur est ce qui donne le prix aux actions ,

ce qui en constitue la sainteté , et ce qui met

une différence extrême entre les mêmes actions ,

selon le degré de pureté et d'élévation des motifs .

Si Jésus-Christ dans toute sa conduite est le

modèle de tous les chrétiens , à plus forte rai-

son l'est-il dans ses sentiments intérieurs ; la

plus importante occupation de la vie est sans

contredit de les étudier , et de s'appliquer à

les exprimer en soi. Voyons donc d'abord

ce que la sainte Écriture nous en apprend.

Nous verrons ensuite par quels moyens on peut

les exprimer en soi .

,

On peut considérer les sentiments intérieurs

de Jésus-Christ , et par rapport à son Père

et par rapport à lui-même , et par rapport aux

hommes .

Par rapport à son Père , il s'est toujours re-



416 MANUEL

gardé comme une victime destinée à réparer sa

gloire , et à apaiser sa justice. A l'instant

même qu'il est venu au monde , dit saint Paul ,

il s'est offert en qualité de victime substituée

à celles de l'ancienne loi , qui n'en étaient que

l'ombre et la figure ; et il a persévéré à tous

les moments de sa vie dans cette oblation de

lui-même. La croix a été la consommation de son

sacrifice , mais son berceau en a été le commence-

ment , toute sa vie en a été la suite.Ainsi la dispo-

sition de Jésus-Christ à l'égard de son Père , a

été une disposition d'immolation continuelle.

De là cette soumission parfaite à toutes les

volontés de son Père. Il n'a jamais rien voulu ,

rien désiré de lui-même, et par son propre mon-

vement , tout incapable qu'il était de rien vouloir

qui ne fût bon. Ma nourriture , dit-il lui-même ,

est de faire la volonté de mon Père. Il l'a

faite sans interruption depuis sa naissance jusqu'à

son dernier soupir; il l'a faite dans les choses

les plus pénibles et les plus affreuses pour la

nature ; il l'a faite avec une joie , une ardeur ,

une générosité , une ponctualité inexprimables .

De là cette dépendance de la grâce , qui a

toujours été si grande en Jésus-Christ , que

son âme n'ajamais eu d'activité que pour se

conder l'action de Dieu , et qu'elle a toujours

été entre les mains de son Père l'instrument

le plus souple et le plus obéissant.



DES AMES INTÉRIEURES . 417

De là ce zèle pour la gloire de son Père ;

zèle qui le desséchait , qui le consumait , qui le

dévorait. De là cet amour inexplicable , cette

oraison continuelle , cet absorbement de toutes

ses puissances dans la divinité , cette soif brû-

lante des souffrances , ce désir continuel de con-

sommer son sacrifice. Je dois , disait-il , être

baptisé d'un baptême de sang ; et combien suis-

je pressé de le voir accompli?

Par rapport à lui-même : l'humilité de Jésus-

Christ , l'abnégation , la haine de soi a été un

excès prodigieux ; l'anéantissement ne suffit pas

pour exprimer à cet égard l'état de son âme.

Il se regardait comme chargé de tous les péchés

de l'univers , comme digne de tous les traits de la

vengeance du ciel. Néanmoins son humanité était

sainte de la sainteté même du Verbe , qui lui

était uni personnellement. Qui pourrait concevoir

l'alliance d'une sainteté si parfaite avec de si bas

sentiments de lui-même ?

Qu'on juge après cela si , durant sa vie mor-

telle , il désira que son Père le glorifiât , s'il

rechercha les faveurs célestes , s'il se proposa

l'estime des hommes , s'il se fit gloire de ses

vertus et de ses miracles. Jésus-Christ n'a jamais

rien voulu pour lui-même que les mépris , les

humiliations et les souffrances; il ne s'est pas

jugé digne d'autre chose . Je suis un ver, dit-il

par son prophète, et non pas un homme . Je

27



418 MANUEL

suis l'opprobre des hommes et le rebut de la

populace. De la part de Dieu , il n'a jamais

rien voulu ici-bas , que de porter le poids de

sa colère , et de satisfaire à sa justice par la

destruction totale de son être.

Par rapport aux hommes , l'esprit de Jésus-

Christ a été un esprit de charité et de douceur;

un esprit de paix et d'union ; un esprit de

support et de condescendance; une tendre com-

passion pour les pécheurs , pour ceux mêmes

qui le calomniaient , qui l'outrageaient , qui

voulaient sa mort. Il a versé son sang en désir

pour le salut de tous les hommes à tous les

instants de sa vie ; s'il n'y avait eu qu'un seul

homme à racheter , il aurait volontiers donné

sa vie pour lui, et dans le vrai il a souffert , il

a satisfait , il est mort pour chaque homme en

particulier. Le plus grand effort de la charité ,

dit-il lui-même , est de donner sa vie pour ses

amis. Il a fait plus, il a donné sa vie pour

ses ennemis. Et , non content de donner sa vie ,

il a donné son âme ; il a consenti , dit saint

Paul, d'être à leur place un objet de malédiction,

d'être traité de Dieu non-seulement comme pé-

cheur , mais comme s'il eût été le péché même.

Telle a été l'étendue de la charité de Jésus-Christ

pour nous. Mourir de la main des hommes dans

un supplice cruel et ignominieux était peu de

chose; mais mourir dans son âme de la main de



DES AMES INTÉRIEURES . 419

Dieu , éprouver dans son âme l'abandon de Dieu ,

la colère de Dieu , la malédiction de Dieu ; voilà

le sacrifice dont il n'y avait qu'un Homme-Dieu

qui fût capable.

L'intérieur de Jésus-Christ se réduit donc à

trois points qui embrassent tout. Esprit d'immo-

lation, esprit d'humiliation , esprit de charité;

mais immolation , humilité, charité portées aussi

loin que pouvait les porter un homme éclairé

de toute la lumière , animé de tous les sentiments ,

soutenu de toute la force de la divinité . Voilà

de quoi ravir éternellement d'admiration les Anges

et les Saints .

Mais par quels moyens pourrons-nous exprimer

en nous des dispositions si sublimes ? Par un

moyen unique et très-simple , par l'union de

toute notre âme avec Dieu . Cette union de

Jésus-Christ a été hypostatique : dans nous elle

ne peut être que morale , et par conséquent

d'une vertu incomparablement inférieure ; mais

cette union , quoique morale est capable de

produire en nous les fruits de la plus éminente

sainteté.

,

Que faut-il donc faire pour nous unir à Dieu?

Il faut le vouloir ; il faut nous donner géné-

reusement à lui ; il faut entrer dans une dépen-

dance entière et parfaite de sa grâce. Il faut que

notre unique désir soit d'être précisément et

uniquement ce que Dieu veut que nous soyons :



420 MANUEL

cequi n'emporte pas moins qu'un abandon entier

de tout nous-mêmes , et de tous nos intérêts entre

les mains de Dicu.

Cette donation une fois faite , il n'y a plus

qu'à laisser agir Dieu sur nous , et correspondre

fidèlement à son action. Il mettra à mesure et par

degrés dans notre entendement sa lumière qui

nous montrera les objets tels qu'il les voit lui-

même , qui nous apprendra à en juger comme

il en juge lui-même. Il mettra dans notre volonté

son amour , sa force , ses sentiments . Il dis-

posera à son gré des événements de notre vie ,

et nous placera lui-même dans les circonstances

propres à l'exercice des vertus qu'il attend de

nous , et à l'accomplissement de ses desseins sur

nous.

Mais , pour recevoir en nous les lumières de

Dieu , il est évident qu'il faut renoncer aux nôtres ,

et une de nos prières continuelles doit être de

demander à Dieu qu'il nous aveugle pour nous

éclairer .

Pour recevoir son amour dans notre cœur , il

est évident qu'il faut en bannir l'amour-propre.

Car l'amour - propre nous concentre en nous-

mêmes ; et l'amour divin nous en fait sortir pour

nous concentrer en Dieu. Or , l'amour-propre

infecte de son venin toutes nos affections , tous

nos désirs les plus intimes, même celui du bon-

heur éternel. Il faut donc que l'amour divin



DES AMES INTÉRIEURES . 421

purifie tous ces désirs , et les dégage de toute

propriété , de tout intérêt personnel , pour n'y

laisser que l'intérêt de Dieu.

Pour recevoir la force de Dieu , il faut nous

dépouiller de la nôtre , où plutôt de l'opinion de

la nôtre ; car au fond nous n'avons aucune force

pour la pratique du bien surnaturel . Ainsi il faut

que nous consentions à sentir continuellement

notre faiblesse et notre impuissance , afin de donner

lieu en nous à l'efficacité de la grâce divine. Plus

nous serons forts en Dieu , plus nous deviendrons

faibles en nous ; et quand le sentiment de notre

force sera anéanti , la force divine se déploiera en

nous avec toute sa vertu , sans aucun obstacle de

notre part.

Pour laisser à Dieu la disposition de notre vie ,

il faut ne rien vouloir , ne rien prévoir , ne rien

projeter , mais rester comme Dieu nous met , et

ne prendre d'autres mesures que celles qui sont

dans l'ordre de sa volonté.

L'union avec Dieu comprend tout ce que je viens

de dire; et elle embrasse sans exception tous nos

actes libres , tant intérieurs qu'extérieurs. Étant

unis à Dieu , nous aurons en nous les sentiments

de Jésus-Christ , et Dieu règlera tous les évé-

nements de notre vie, comme il a réglé ceux de

Jésus-Christ. Nous aurons par là avec l'Homme-

Dieu toute la ressemblance que nous devons



422 MANUEL

avoir , et nous remplirons ici-bas toute la mesure

de sainteté à laquelle Dieu nous a destinés .

Ainsi soit- il.

Sur les effets de la communion.

Celui qui mange ma chairet qui

boitmonsang , demeure en moi , et

je demeure en lui .

(J.-C. en S. Jean , ch . VI.)

Le sens de ces paroles de Jésus-Christ , cette

demeure réciproque de lui en nous, et de nous

en lui , est quelque chose de si grand , de si

divin, qu'il nous est impossible de le comprendre

parfaitement. Cet effet merveilleux de la commu-

nion a lieu plus ou moins dans les âmes , à

proportion de leurs dispositions ; et, comme ces

dispositions peuvent devenir toujours meilleures

de plus en plus , l'effet qui y répond devient plus

excellent dans le même degré.

Qui nous expliquera ce que c'est que cette

demeure de Jésus-Christ en nous, et de nous en

Jésus-Christ ? Cela passe toute intelligence créée.

Ne cherchons pas à la comprendre , mais fai-

tout ce qui dépend de nous pour lasons

mériter .

Celte demeure est une demeure intime ; c'est



DES AMES INTÉRIEURES . 423

une union de Jésus-Christ avec nous , et de nous

avec lui , qui est telle que rien n'en approche dans

la nature. Son corps s'unit à notre corps , son âme

à notre âme, ses facultés et leurs opérations aux

nôtres , d'une manière surnaturelle et transcen-

dante , en sorte que Jésus-Christ vit en nous , et

nous en lui : nos pensées , nos sentiments , nos

actions deviennent ses pensées , ses sentiments , ses

actions .

Cette demeure est universelle : elle embrasse

tout ce qui peut être commun entre Jésus-Christ

et nous : c'est-à-dire tout , hormis le péché , et

la concupiscence qui en est la source.

Cette demeure est de sa nature permanente et

éternelle , telle est l'intention de Jésus-Christ : ce

ne peut-être que notre faute , si , après une com-

munion bien faite , il se retire de nous , et si

une union si stable d'elle-même vient à se rompre.

Ce n'est point par quelques moments passagers

d'une dévotion sensible , qu'il faut juger de cette

demeure de Jésus-Christ en nous , mais par la

disposition habituelle de l'âme.

Si la communion me détache de plus en plus

des biens de la terre ; si elle me les rend insi-

pides , ennuyeux , insupportables ; si , dans tous

les objets de la vie humaine , elle ne me montre

que la matière de mes devoirs et de l'exercice des

vertus chrétiennes ; si elle m'apprend à me re-

garder comme un voyageur qui tend au ciel comme



421
MANUEL

à son terme , et qui ne doit faire usage de ce qu'il

rencontre sur sa route , que pour y arriver plus

vite et plus sûrement ; si la communion m'inspire

du goût pour le recueillement, pour l'oraison ,

pour la mortification des sens , pour le renon-

cement à moi-même , à mon jugement propre ;

si elle réforme mes pensées et mes affections sur

les pensées et les affections de Jésus-Christ , en

sorte que sa doctrine me devienne familière et

comme naturelle à mon cœur , et que je m'ap-

plique en toute occasion à la pratiquer ; si , comme

Jésus-Christ , j'ai en horreur le monde et ses

maximes ; si je méprise ce qu'il estime ; si je fuis

ce qu'il recherche ; si , au contraire , j'aime , je

recherche et j'embrasse, comme Jésus-Christ ,

tout ce que le monde rejette et abhorre , j'ai alors

la plus grande assurance , et en même temps la

seule vraiment solide qu'on puisse avoir ici-bas , du

bon effet de mes communions ; je puis croire que

Jésus-Christ demeure en moi et que je demeure

enlui.

C'est principalement la communion qui produit

en nous les dispositions queje viens de dire , et , à

leur tour , ces dispositions rendent chaque jour les

fruits de la communion plus excellents et plus

abondants .

Ainsi l'on se transforme peu à peu en Jésus-

Christ , et chaque communion ajoute des traits

plus parfaits à cette transformation.



DES AMES INTÉRIEURES . 425

Tout le secret donc pour tirer de la communion

le profit que Jésus-Christ a en vue , est de s'ap-

pliquer d'une communion à l'autre à demeurer en

lui d'une manière plus intime , à se laisser animer

et conduire par son esprit , à le supplier de ne pas

permettre que nous pensions , que nous disions ,

que nous fassions rien qu'il ne puisse avoner pour

sien. Tout cela demande une grande attention , et

une vigilance soutenue, mais sans empressement ,

sans inquiétude , sans efforts , provenant comme

de nous-mêmes .

Persuadons -nous unebonne fois que notre action

propre gâte tout , quand elle précède l'action de

Dieu , au lieu de la suivre . Mais , puisqu'il est cer-

tain que par la communion Jésus-Christ demeure

en nous , que pouvons-nous faire de mieux que de

lui remettre notre propre conduite , de le prier de

donner le branle à tout, etde faire simplement,

paisiblement , sans réflexion , ce qu'il nous met au

cœur ? Tant qu'une âme déterminée à suivre en

tout Jésus-Christ , demeure en paix dans son fond

intime , qu'elle se tienne assurée que Jésus-Christ

la conduit et la dirige. Mais du moment qu'elle se

trouble volontairement, qu'elle s'empresse , qu'elle

se livre à des réflexions inquiètes , de ce moment

elle s'éloigne de la conduite de Jésus-Christ , et se

reprend elle-même.

La meilleure manière de se préparer à la com-

munion, est donc de laisser à Jésus-Christ le soin



426 MANUEL

de nous y préparer lui-même. Il le fera infiniment

mieux que nous; et , comme nous n'aurons fait

que le seconder , nous lui en laisserons tout

l'honneur. Nous ne croirons pas que nos bons

sentiments soient l'effet de notre industrie ; mais

nous reconnaîtrons humblement qu'il les a pro-

duits en nous. J'en dis autant de l'action de

grâces . Est-ce à nous de faire des efforts pour

remercier Jésus-Christ ? En sommes-nous capables?

N'est-il pas plus glorieux pour lui , et plus

avantageux pour nous , que lui-même se remercie

en nous , et qu'il mette pour cela en action les

facultés de notre âme?

Ce simple abandon de nous-mêmes entre les

mains de Jésus-Christ , afin qu'il soit le premier

mobile de nos pensées , de nos affections , de

nos discours , de nos actions , est sans contredit

la disposition la plus excellente, la plus con-

forme aux principes de la foi , la plus glorieuse

à Dieu , la plus efficace pour notre avancement.

C'est ainsi que notre vie deviendra la vie de Jésus-

Christ , parce qu'il en sera l'âme et le principe ,

et qu'il ne nous portera jamais qu'à des choses

dignes de lui; au lieu que, si nous agissons les

premiers , nous vivrons de notre propre vie; nous

ne ferons ni ce que veut Jésus-Christ, ni de la

manière qu'il le veut.

Je n'ai pas dit ce qu'il y a de plus ineffable

dans cette demeure de Jésus-Christ en nous ,



DES AMES INTÉRIEURES. 427

et de nous en Jésus-Christ , qui est le fruit de

la communion : c'est qu'elle est l'image de la

demeure de Jésus-Christ en son Père, et du Père

en Jésus-Christ . De même , dit-il , que je vis

par mon Père , ainsi celui qui me mange vivra

par moi. De même que le Père est le principe

de la vie du Fils , ainsi le Fils est le principe de

la vie de celui qui mange son corps. Le Fils de-

meure toujours dans le Père , parce qu'il reçoit

toujours sa vie du Père. Le Père demeure toujours

dans le Fils , parce qu'il communique toujours sa

vie au Fils , par une action qui ne passe jamais .

De même celui qui mange dignement le corps du

Fils de Dieu , demeure toujours en lui , parce

qu'il en reçoit toujours la vie surnaturelle ; et

le Fils demcure toujours en lui , parce qu'il lui

communique toujours cette vie divine. L'effet est

continuel et permanent de sa nature ; il ne peut

être empêché ou interrompu que par la faute de la

créature.

Ame chrétienne qui lisez ceci , demandez à

Jésus-Christ la grâce de recevoir toujours la vie

de Jésus-Christ , chaque fois que vous mangez

son corps ; de la recevoir dans toute sa plénitude

selon votre capacité présente , et de la conserver

avec soin d'une communion à l'autre, en sorte

que vous en receviez chaque fois une nouvelle

augmentation.

Que faut-il faire pour cela? Je l'ai déjà dit :



428 MANUEL

ne jamais rien faire de vous-mêmes ; rien par

votre propre activité; mais tout faire par l'action

de Jésus-Christ , par le principe de vie qu'il vous

communique sans cesse. Loin d'avoir à craindre

de tomber par là dans l'oisiveté , vous serez au

contraire toujours agissants , parce que l'esprit de

Dieu agit toujours au dedans de nous. La dévotion

produite par notre esprit s'épuise d'autant plus

vite , que l'effort a été plus violent. La dévotion

produite par l'esprit de Dieu ne s'épuise jamais ,

soit qu'on la sente, soit qu'on ne la sente pas . Il

ne fautpas même y réfléchir , ni rechercher curieu-

sement si l'on a ou non cette dévotion. On l'a

d'autant plus qu'on y pense moins .

Rapport de l'Eucharistie et de la Croix.

Jésus-Christ a institué le sacrement de l'Eu-

charistie immédiatement avant sa passion , pour

nous faire connaître la liaison qu'il y avait entre

ce sacrement et la croix. En l'instituant , il a

changé séparément et par deux actions distinctes

le pain en son corps , et le vin en son sang ,

pour exprimer l'effusion qu'il ferait de son sang

sur la croix jusqu'à la dernière goutte. En pré-

sentant son corps à ses disciples , il leur a dit :

Ceci est mon corps qui va être livré pour



DES AMES INTÉRIEURES . 429

vous ; et en leur présentant son sang : Ceci

est mon sang qui va être répandu pour la

rémission des péchés. Il a donc voulu que son

corps dans l'Eucharistie conservât le caractère

de victime , et son sang , celui d'une liqueur

versée , et appliquée à l'âme pour l'expiation de

ses péchés . Enfin , en donnant à ses disciples

le pouvoir de consacrer son corps et son sang ,

il leur a recommandé de faire cette action en

mémoire de lui . C'est-à-dire qu'il les a avertis

de se souvenir que ce sacrement était le mé-

morial de sa mort sanglante .

Mais , d'autre part , il a voulu que ce sacre-

ment fût la nourriture indispensable et néces-

saire de nos âmes ; en sorte qu'elles ne pussent

conserver , entretenir et augmenter en elles la

vie de la grâce que par ce moyen.

,

Que signifie cela , sinon qu'il a prétendu , en

premier lieu , que le souvenir de sa croix de-

meurât profondément gravé dans le cœur des

fidèles ; en second lieu , qu'ils renouvelassent en

eux ce souvenir chaque fois qu'ils recevraient

son corps ; en troisième lieu qu'en se nour-

rissant de sa chair , ils se nourrissent de sa

croix ; ils s'incorporassent , pour ainsi dire , à

sa croix , ils brûlassent d'amour pour sa croix ;

et que l'accroissement de leur vie spirituelle par

la réception de l'Eucharistie , se manifestât par

une augmentation d'ardeur pour la croix . Ainsi



430 MANUEL

l'entendirent les Martyrs des premiers siècles ,

qui se préparaient aux plus affreux supplices en

recevant la sainte Eucharistie , et qui pleins de

cette viande sacrée affrontaient les tyrans et les

bourreaux.

Voulons-nous donc communier utilement , et

répondre aux intentions de Jésus-Christ? com-

munions dans la vue expresse que son corps

adorable fasse naître en nous l'amour de la

croix , c'est-à-dire , des humiliations et des souf-

frances , le désir de mourir à nous-mêmes et

d'être immolés comme Jésus-Christ au bon plaisir

de Dieu. Jugeons par là du fruit de nos com-

munions. Ne les estimons pas bonnes , parce

que nous y aurons goûté des consolations , mais

parce que nous en sortirons pleins d'un nou-

veau courage pour nous vaincre nous-mêmes ,

pour faire la guerre à l'amour-propre , pour souf-

frir toutes les peines que Dieu nous envoie ,

et pour en désirer de plus grandes ; parce que

nous y apprendrons à ne plus chercher Dieu

pour nous , mais à le chercher , à l'aimer pure-

ment pour lui-même , à ne point regarder de

quelle manière il nous traite , et à être autant

et plus contents de ses rigueurs que de ses

douceurs . Quand nos communions produiront

en nous ces effets elles seront excellentes ,

elles rempliront les vues de Jésus-Christ , elles

seront également glorieuses à Dieu et profitables



DES AMES INTÉRIEURES . 431

pour nous . Nous nous alarmons quand nos

communions se font sans goût , sans dévotion ,

quand Dieu ne nous y donne rien. Si nous

n'avons contribué à cela par aucune faute , par

aucune infidélité volontaire , consolons-nous ;

c'est une marque que l'Eucharistie n'est plus

pour nous le pain des faibles , et qu'elle com-

mence à devenir à notre égard le pain des

forts . Car , tant que nous avons besoin que

l'Eucharistie soit accompagnée pour nous d'un

goût sensible , nous sommes faibles . Mais lorsque

nous communions sans faire attention à nous-

mêmes , sans nous embarrasser des effets sen-

sibles , sans les désirer , et que nous nous en voyons

privés sans aucun regret , nous devenons forts ;

nous commençons à vivre de la vie de l'esprit ;

notre amour pour Dieu s'épure , et n'est plus

mélangé de l'amour de nous-mêmes. Comprenons

bien ceci, et faisons-nous-en une règle dans la

pratique.

Le corps de Jésus-Christ étant une nour-

riture, et une nourriture destinée à accroître nos

forces spirituelles , il n'est question que de

voir en quoi consistent les forces spirituelles ,

pour juger du bon effet de nos communions .

Toutes nos forces spirituelles doivent évidem-

ment se déployer contre nous-mêmes , contre nos

inclinations , contre nos aversions naturelles

contre nos lâchetés , notre insouciance , notre fra-

,



432 MANUEL

gilité ; contre l'horreur que nous avons de ce

qui nous contrarie , de ce qui nous gêne , de

ce qui nous mortifie , de ce qui nous humilie ;

contre le propre esprit et la propre volonté ;

en un mot , contre ce qui dans nous résiste à

Dieu , et aux opérations détruisantes de sa grâce.

Si donc ces forces s'accroissent en nous chaque

jour par la communion ; si nous acquérons

plus d'empire sur nous-mêmes ; si nous sommes

moins délicats et moins sensibles , plus généreux

à entreprendre , plus patients à souffrir plus

constants dans nos résolutions , plus indifférents

pour l'estime et le mépris des hommes , plus

souples à tous les mouvements de la grâce ,

plus disposés à tous les sacrifices qu'elle exige

de nous , c'est une preuve infaillible de la bonté

de nos communions ; et , quand nous ne pour-

rions pas en juger nous-mêmes , comme en

effet ce n'est pas l'intention de Dieu que nous

en jugions , nous devons nous en rapporter au

jugement de notre directeur , et faire avec con-

fiance sur sa parole toutes les communions

qu'il nous prescrit , quoiqu'il nous semble quel-

quefois que nous n'en tirions aucun profit .

Le démon qui n'ignore point combien la com-

munion fréquente est nécessaire aux ames in-

térieures , met en œuvre toutes les ressources

imaginables pour les en détourner.

1º Il leur inspiré une frayeur vague de la com



DES AMES INTÉRIEURES . 433

munion sacrilége; je dis une frayeur vague , parce

qu'elle ne porte sur aucun fondement , et qu'elle

ne réside que dans l'imagination. La conscience

ne reproche rien de particulier ; on n'a manqué

volontairement à rien , et néanmoins on se sent

troublé , agité , comme si l'on allait manger son

jugement et sa condamnation. Il faut passer har-

diment par dessus cette frayeur , et s'approcher

de la sainte table sans y avoir aucun égard. La

preuve qu'elle ne vient pas de Dieu , et par con-

séquent qu'il faut la mépriser , c'est qu'à peine

a-t-on communié , qu'on se trouve en paix , et que

ces vaines craintes disparaissent .

2º Il leur fait accroire qu'elles ne tirent aucun

profit de leurs communions , et il use de cet

artifice lorsque l'âme sevrée des douceurs spiri-

tuelles n'éprouve plus rien de sensible en com-

muniant. L'unique moyen de résister à cette

tentation , est de s'en tenir à l'obéissance , et

de prendre le parti de communier uniquement

pour Dieu , et non pour soi-même.

3º Il leur suggère au moment de la communion

des pensées d'impureté , de blasphème , d'im-

piété; il leur inspire des doutes sur la présence

réelle ; il les jette dans le trouble , en sorte

qu'elles ne sont plus à elles , et ne savent plus

ce qu'elles font. Dieu permet même quelquefois

que le démon fasse alors de fâcheuses impressions

sur les sens , soit par lui-même , soit par le

28



434 MANUEL

moyen de l'imagination . Tous les maîtres de la

vie spirituelle sans exception décident qu'il faut

mépriser ces pensées , et qu'elles sont une raison

de communier plutôt que de s'abstenir de la

communion Car il est évident que ce sont des

tentations dont l'objet est de nous éloigner de la

sainte table , et par conséquent qu'on doit y

résister et les vaincre en s'en approchant. Car si

l'on y succombe , le démon a ce qu'il prétendait.

Mais si je communie mal ? Je réponds que ce

n'est pas à vous d'en juger ; que vous n'avez

pas à craindre de communier mal , lorsque vous

le faites sur l'ordre d'un directeur instruit de

tout ce qui se passe en votre âme; que si vous

vous retirez de la communion toutes les fois que

ledémon vous fera accroire que vous communiez

mal , il viendra à bout de vous empêcher de

communier , et de vous priver par là des forces

dont vous avez besoin pour vous soutenir. Ainsi ,

loin d'avancer , vous reculerez , et , en quittant la

communion , vous ne tarderez pas à abandonner

tout le reste .

Puisque l'effet de la communion est de nous

attacher à la croix , et de nous aider à y mourir ,

il s'ensuit que nos dispositions en communiant ,

et les effets que lacommunion produit en nous ,

sont toujours relatifs aux différents états de mort

où nous nous trouvons , parce que la communion

opère toujours selon nos dispositions actuelles , et



DES AMES INTÉRIEURES .
435

,

que son objet est de nous faire avancer dans notre

état présent . Ainsi , la communion est tantôt ac-

compagnée de suavité , tantôt froide et insensible ,

tantôt crucifiante , tantôt enfin morte et nulle

pour ainsi dire , quant à ses effets apparents . C'est

au directeur à juger de tout cela ; et la règle est

que la communion est telle qu'elle doit être ,

lorsqu'elle est du même genre que l'état où l'âme

se trouve actuellement. En un mot , comme l'état

d'oraison change successivement à mesure qu'on

avance , l'état de communion change de même.

La communion est d'abord active ; l'âme y pro-

duit des actes avant et après ; ensuite elle devient

passive ; l'âme n'y agit plus ; Jésus-Christ y agit

seul selon le degré où l'âme est alors .

Sur le Crucifix .

Saint Paul bornait pour lui toute la religion

à la science du crucifix , et il avait certes raison .

Le crucifix est l'abrégé de tout ce qu'un chrétien

doit croire , et de ce qu'il doit pratiquer. Le

crucifix nous fait connaître toute la malice du

péché , l'excès encore plus grand de la miséricorde

divine. Le crucifix est la plus grande preuve que

Dicu , tout Dieu qu'il est , put nous donner de

son amour , et le motif le plus fort qu'il put



436
MANUEL

employer pour gagner notre cœur. Toutes les

vertus se trouvent renfermées dans le crucifix ,

et il est la consommation des voies intérieures .

Je vais dire un mot sur chacun de ces objets .

La grâce en dira bien davantage aux âmes qui

sont dévouées , ou qui veulent se dévouer à

l'amour.

1º Le crucifix est l'abrégé de tout ce qu'un

chrétien doit croire . La personne de celui qui

souffre , Fils unique de Dieu , et conçu dans

le sein de Marie par l'opération du Saint-Esprit ,

nous propose les deux grands mystères de la

Trinité et de l'Incarnation. L'objet de ses souf-

frances nous instruit du mystère de la Rédemption

et du péché originel. Le mystère de la prédesti-

nation , celui de la grâce , la volonté de Dieu de

sauver tous les hommes , sont aussi renfermés

dans la croix . Elle est la source de tous les

sacrements , comme il me serait aisé de le mon-

trer en détail , et tout le culte par lequel

l'Église honore Dieu , se rapporte au sacrifice de

la croix .

2º Le crucifix est l'abrégé de tout ce qu'un

chrétien doit pratiquer. Toute la morale évangé

lique se réduit à porter sa croix , à se renoncer ,

à crucifier la chair et la convoitise , à s'immoler à

la volonté de Dieu . Jésus-Christ n'a prescrit

aucune loi , n'a donné aucun conseil dont l'ac-

complissement et le parfait modèle ne se trouve



DES AMES INTÉRIEURES . 437

dans la croix. Elle est l'expression la plus vive

et la plus frappante de toute la doctrine évan-

gélique.

3º Le crucifix nous fait connaître toute la

malice du péché. Quel plus grand mal , en

effet , que celui qui a causé la mort d'un Dieu -

Homme? Avant Jésus-Christ on pouvait se former

une certaine idée de l'offense de Dieu ; mais cette

idée était bien faible et bien imparfaite. Le sup-

plice éternel de l'enfer , quoiqu'il passe toute

intelligence créée , ne répond pas encore à la

malice infinie du péché , car il peut le punir ,

mais il ne peut pas l'expier. Il ne fallait rien

moins qu'une personne divine , pour réparer

dignement par ses souffrances et ses humiliations

l'injure faite à Dieu par le péché. C'est donc aux

pieds de la croix qu'il faut apprendre à juger

du péché , et à concevoir toute l'horreur qu'il

mérite.

4º Le crucifix nous fait connaître encore

l'excès de notre misère , excès tel qu'il nous

était impossible d'y remédier par nous-mêmes.

Tout le genre humain était perdu , perdu sans

ressource , perdu pour l'éternité, privé à jamais

de la possession du souverain bien , si Jésus-Christ

par sa mort ne l'avait racheté , réconcilié avec

Dieu , rétabli dans ses droits . Le seul péché d'ori-

gine suffisait pour cela ; mais combien de péchés

actuels , incomparablement plus griefs , n'y avons



438 MANUEL

nous pas ajouté ? Dans quel abîme de misère

ne nous sommes-nous pas volontairement plongés ?

5º Le crucifix nous fait connaître l'excès

encore plus grand de la miséricorde divine.

Un abîme a attiré un autre abîme; l'abîme de nos

maux a été absorbé et englouti dans l'abîme infini

de la miséricorde. Oh ! que David a bien raison

dedire queles miséricordes de Dieu sont au-dessus

de toutes ses œuvres ! Tout ce que Dieu a fait

dans l'ordre de la nature n'est rien en compa-

raison de ce qu'il a fait dans l'ordre de la grâce.

La bonté du Tout-Puissant s'est infiniment sur-

passée elle-même en nous rachetant. Jamais ,

même dans le ciel , notre entendement n'atteindra

à la grandeur incompréhensible de ce bienfait ,

que la foi nous met sous les yeux dans le

crucifix.

Dieu , tout Dieu qu'il est , ne pourrait nous

donner une plus grande preuve de son amour.

Quelque preuve qu'il nous en donnat , il fallait

qu'elle s'accordât avec les droits de sa justice ,

auxquels il ne pouvait pas renoncer. Il fallait

donc que cette justice fût apaisée , mais par qui ?

Qui pouvait la satisfaire , la venger , et en même

temps épargner les coupables ? Oh ! invention ad-

mirable de l'amour divin ! Dien transporte sur

son propre Fils toutes nos iniquités ; il les punit

en lui; il se venge sur lui; et ce Fils adorable

consent de tout son cœur à être pour nous la



DES AMES INTÉRIEURES . 459

victime de la colère céleste. Quel amour dans le

Fils ? Qui peut y penser sans être ravi d'étonne-

ment et pénétré de reconnaissance? Si Dieu avait

laissé à notre choix de lui proposer quelque

remède à nos maux , aurions-nous imaginé celui-

là ? Et s'il s'était présenté à notre esprit , aurions-

nous osé le proposer ? Un pareil moyen de salut

ne pouvait être conçu que dans le cœur d'un Dieu

qui nous aime infiniment.

Si notre cœur peut résister à tant d'amour ,

quelle dureté ! quelle malice ! quelle ingratitude !

Dieu frappe son propre Fils pour nous retirer de

l'enfer , et nous ouvrir le paradis ; il décharge sur

lui sa colère , et nous fait grâce; il nous adopte

dans ce Fils pour ses enfants ; il nous donne droit

à son héritage ; il nous prodigue tous les secours

surnaturels pour y parvenir. Et que nous de-

mande-t-il? Que nous l'aimions , que nous le

servions , que nous lui obéissions. Et nous ne

l'aimons pas ! Et nous regardons son service

comme un joug insupportable ! Et nous violons

ses commandements ! Et tous les crimes , tous les

scandales règnent aujourd'hui dansle christianisme

avec autant et plus de licence que chez les païens !

Et l'irréligion est portée à un tel point que Jésus-

Christ et sa croix sont devenus un objet de

mépris , de raillerie et d'horreur ! L'incompré-

hensibilité de ce mystère d'amour est précisément

la raison pour laquelle on le rejette. Conçoit-on



440 MANUEL

un tel excès d'impiété ? Conçoit-on jusqu'à quel

point l'amour méprisé , insulté , ontragé , doit

être irrité contre tant de chrétiens apostats ,

secrets ou déclarés ? Ab ! quel motif pour les

bonnes âmes d'aimer Dieu de tout leur cœur ,

et de le dédommager , par leur dévoûment , de

tant d'outrages !

6º De quelles vertus le crucifix ne nous offre-

t-il pas le modèle ? Amour de Dieu , confiance en

Dieu , abandon à ses volontés les plus rigoureuses ;

patience inaltérable , charité pour le prochain,

pardon des injures , amour des ennemis , humi-

lité, pauvreté, renoncement entier à soi-même ;

vertus portées au comble de la perfection , exer-

cées dans les circonstances les plus difficiles , et

pratiquées avec un courage , une générosité dignes

d'un Homme-Dieu. Plaignons-nous après cela que

la vertu nous coûte; disputons à Dieu des baga-

telles ; reprochons-lui qu'il exige trop. Un coup-

d'œil sur le crucifix nous fera rougir de nos

plaintes et de notre lâcheté. Qu'avons-nous souf-

fert , que souffrirons-nous jamais pour notre salut,

qui approche tant soit peu des souffrances et des

humiliations de Jésus-Christ? Il était Dieu , dit-

on , et je ne suis qu'une faible créature. Il était

Dieu; cela est vrai : aussi a-t- il souffert tout ce

que pouvait souffrir la nature humaine unie à la

nature divine. Si l'union hypostatique commu-

niquait à l'humanité sainte une force infinie , les



DES AMES INTÉRIEURES . 441

souffrances y ont été proportionnées; et la jus-

tice de Dieu l'a chargée sans aucun ménagement

de tout le poids qu'elle pouvait porter. C'est un

principe de foi que Dieu ne permet jamais que

nous soyons éprouvés au delà de nos forces. Tout

faibles que nous sommes , nous pouvons toujours

porter les épreuves qu'il nous envoie , parce que

la mesure du secours égale et surpasse même

toujours la mesure des maux. Ainsi nous avons

tort d'alléguer notre faiblesse , et de penser que

l'exemple du Sauveur ne soit pas fait pour

nous .

7º Enfin , le crucifix est la consommation des

voies intérieures . Il nous montre Jésus-Christ

prêtre et victime , Jésus s'immolant lui-même à

la gloire de son Père , s'immolant volontairement ,

et se dévouant à sa justice. Peu d'âmes chéries de

Dieu sont appelées à cet état de victime , et de

ressemblance expresse avec Jésus crucifié. Mais

celles qui ont lieu de croire que Dieu les destine

à cet honneur , doivent regarder comme leur par-

tage les souffrances et les humiliations du Sau-

veur ; elles doivent planter sa croix dans leur cœur;

ou plutôt elles doivent le laisser la planter et

l'enfoncer lui-même. Jésus soumis et obéissant

jusqu'à la mort , doit être leur modèle , leur con-

solation , leur force. Si quelquefois leurs peines

leur semblent excessives , si le courage leur

manque, si elles sont tentées d'accuser Dieu



442 MANUEL

d'une injuste rigueur , qu'elles arrêtent leurs

regards sur le crucifix. Jésus en croix répondra

à tout; et elles sortiront d'auprès de lui dans le

désir de souffrir encore davantage.

Que le crucifix soit donc notre grand livre ,

non de nos yeux seulement , mais de notre cœur !

Prions Jésus de nous apprendre à y lire , et de

nous en développer tous les secrets , non pour les

contempler simplement dans l'oraison , mais pour

les pratiquer dans tout le cours de notre vie. En-

trons dans la voie intérieure par un dévoûnent

absolu et sans réserve à la volonté de Dieu ; li-

vrons-nous au dedans à son esprit et à sa grâce.

Faisons de grand cœur dans l'occasion tous les

sacrifices qu'il exigera de nous ; prions-le de

prendre et de nous arracher de force ce que nous

n'aurions pas le courage de lui donner. En un

mot , laissons-nous réduire à l'état de Jésus-Christ

expirant sur la croix , dans les douleurs , dans les

opprobres , l'abandon apparent de son Père , réu-

nissant en son âme et en son corps tous les maux

d'une victime de lajustice divine , et de la fureur

des passions humaines.

Sur les réflexions dans l'oraison .

Il y a , comme pour tout le reste , un temps de

réfléchir et un temps de ne pas réfléchir. Les



DES AMES INTÉRIEURES . 443

réflexions sont utiles et même nécessaires pour

bien pénétrer les vérités de la religion, pour

rentrer en soi-même et connaître ses défauts .

C'est par les salutaires réflexions que les pécheurs

reviennent à Dieu , et que le commun des chré-

tiens se maintient dans la pratique du bien .

En général , tant que l'on est dans la voie

ordinaire et que l'on conserve le libre usage

de son entendement, il faut toujours se conduire

par réflexion , s'appliquer à la méditation , sans

excès pourtant , et sans trop chercher à creuser ,

parce qu'il peut y avoir de l'abus dans les ré-

flexions , ainsi que dans les meilleures choses .

Le plus grand abus sans doute est d'y faire

trop de fond et de compter trop sur son ju-

gement et ses lumières. Beaucoup de défiance

de soi-même , beaucoup d'humilité, un recours

continuel à Dieu pour qu'il nous éclaire , une

certaine sobriété de sagesse qui arrête où il faut

la curiosité de l'esprit , sont autant de remèdes

efficaces contre l'intempérie des réflexions et les

mauvais effets qu'elles pourraient produire.

Mais n'y a-t-il pas une voie où les réflexions

sont dangereuses , et où l'on ne saurait trop se

les interdire pour se laisser conduire par l'esprit

de Dieu et par l'obéissance ? Oui , assurément,

et cette voie est la voie obscure de la foi .

On ne peut se mettre de soi-même dans cette

voie ; il n'appartient qu'à Dieu seul d'y introduire



444 MANUEL

les âmes sur lesquelles il a des desseins

particuliers . Ni les livres , ni les directeurs , ni

les propres efforts n'y peuvent rien; il faut

attendre que la grâce agisse , et ne se permettre

point de penser à de semblables états , ni d'y

aspirer ; sans quoi l'on serait infailliblement

exposé à l'illusion . Mais l'on ne saurait non

plus contester la réalité de cette voie ; et la

marque principale à laquelle on reconnaît que

Dieu y introduit une âme , c'est lorsqu'elle n'a

plus la même liberté qu'auparavant d'user de

ses facultés dans l'oraison; lorsqu'elle ne peut

plus s'appliquer à un sujet pour en tirer des

réflexions et des affections , et qu'elle goûte au

dedans une certaine paix savoureuse , qui sur-

passe tout sentiment qui lui tient lieu de tout , et

qui la force , pour ainsi dire, à se tenir dans

le repos et le silence. Quand un directeur éclairé

a suffisamment constaté cette disposition de l'âme ,

et qu'il est bien assuré qu'elle n'y met rien du

sien , mais qu'elle ne fait que se prêter à l'action

de Dieu , alors il n'y a pas lieu de douter que

Dieu ne fasse entrer cette âme dans la voie de

la foi. Je suppose d'ailleurs que cette âme est

reconnue pour être droite , simple , docile , de

bon esprit et de bon sens , et qu'elle a vécu

dans l'innocence , ou du moins qu'elle est re-

venue sincèrement à Dicu , et qu'elle mène depuis

quelque temps une vie chrétienne et édifiante.



DES AMES INTÉRIEURES . 445

Car il est rare qu'un pécheur soit tout d'un

coup mis dans la voie de la foi ; quoique la

chose ne soit pas sans exemple , témoin sainte

Marie Égyptienne et quelques autres .

Or , c'est dans la voie de la foi que les ré-

flexions sont dangereuses , et que tous les maîtres

de la vie spirituelle conviennent qu'on ne doit

ni les écouter , ni les suivre. Il y en a plusieurs

raisons solides , prises les unes de la nature de

cette voie , les autres de l'objet des réflexions

qui se présentent alors à l'esprit , et d'autres

enfin de la cause qui inspire ou suggère ces

réflexions .

La voie de la foi est essentiellement une voie

obscure , une voie où l'âme ne connaît rien par

les lumières ordinaires de la raison , une voie

où Dieu se propose principalement de faire

mourir le propre esprit. Il est donc évident que ,

dans une telle voie , ce n'est plus par nos ré-

flexions que nous devons nous conduire , mais

par la lumière de la foi et par le mouvement

du Saint-Esprit. Il n'est donc plus question alors

ni de méditer , car on ne le peut plus ; ni de

suivre des méthodes , car le Saint-Esprit souffle

où il veut et quand il veut; ni d'exercer le

propre esprit , car il faut qu'il meure; ni de

réfléchir sur ce qui se passe en soi , car on ne

pourrait le discerner , ni porter sur cela un

jugement éclairé.



446 MANUEL

La voie de foi est une voie où Dieu , maître

de l'âme et de sa liberté qu'elle lui a donnée ,

dispose d'elle à son gré ; y opère ce qu'il lui

plaît , y exerce un domaine souverain , et où il

ne souffre pas que rien s'oppose à son action.

Or , rien ne mettrait plus d'obstacle à l'action

de Dieu que les réflexions que ferait l'âme,

ou pour se gouverner elle-même , ou pour juger

de ce qui se passe en elle , et prendre son

parti en conséquence. Il est évident que de

telles réflexions gêneraient et empêcheraient l'opé-

ration divine , et par conséquent nuiraient à l'âme ,

jusqu'à la faire même sortir de son état.

La voie de foi est une voie de sacrifice , une

voie d'immolation continuelle , une voie qui

aboutit à la perte totale en Dieu. Cette voie

douce , et enrichie dans les commencements de

dons et de lumières , est ensuite une voie d'obscu-

rité , de nudité , de dépouillement , où l'âme se

trouve réduite au dernières extrémités sans avoir ,

ni du côté de Dieu , ni du côté des créatures ,

ni du sien propre , aucun soutien , aucun appui

perceptible. Or , il est manifeste qu'un tel état,

dans toute sa suite , ne saurait subsister avec les

réflexions , qu'il les exclut absolument , et qu'il

est nécessaire que l'âme ne voie pas , ne sache

pas où elle va, où Dieu a dessein de la con-

duire, ni par quels chemins il la mène; autre-

ment, elle ne se résoudrait jamais à faire les



DES AMES INTÉRIEURES . 447

sacrifices que Dieu prétend exiger d'elle. Elle

ne ferait pas en particulier le sacrifice de son

esprit si elle conservait toujours l'usage de la

réflexion; et l'immolation totale que Dieu attend

d'elle n'aurait jamais lieu .

Enfin, la voie de foi est une voie de tentations

où Dieu donne au démon un pouvoir étrange sur

l'âme pour l'exercer. Il lui permet de remplir

l'esprit de ténèbres , l'imagination de mille fan-

tômes , la volonté de sentiments de blasphèmes ,

de désespoir , d'impureté , d'impiété. L'âme doit

porter tout cela , et en venir par degrés jusqu'à

croire que tout cela naît de son fond , qu'elle

y consent , et que pour ce sujet elle est juste-

ment réprouvée de Dieu. Cet état de tentations

extrêmes , où elle ne peut se soutenir que par

l'abandon et la confiance en Dieu , est-il com-

patible avec les réflexions qu'elle ferait sur elle-

même? Il est trop visible que non. Tout ceci

pourrait être considérablement étendu; mais j'en

ai dit assez pour faire comprendre que les ré-

flexions ne peuvent que tout gâter dans la voie

de pure foi , qui n'est appelée de la sorte que

parce qu'elle bannit toutes les réflexions .

De plus , l'objet même de ces réflexions fournit

de nouvelles raisons pour les interdire à ceux

qui sont dans cette voie. Car leur objet est , ou

de reconnaître ce que Dieu fait en nous , et les

raisons de sa conduite , et Dieu veut que l'âme



448 MANUEL

ignore les opérations secrètes de sa grâce ; ou

de chercher des assurances , et Dieu ne tend qu'à

Ôter à l'âme toute assurance; ou d'examiner la

manière dont le directeur nous conduit , et Dieu

n'exige pas moins l'obéissance du jugement que

celle de la volonté. Il est essentiel à cette voie

que l'âme y marche à l'aveugle , et qu'elle se

repose sur Dieu du soin de la gouverner et de

la conduire sûrement au terme , sans qu'elle

sache où elle est , où elle va , où elle aboutira.

Ainsi , tout raisonnement , toute prévoyance , tout

examen , tout regard sur soi , est sévèrement

interdit comme une infidélité , un écart hors de

la voie , une tentation dont l'effet immanquable

est de retirer l'âme de la conduite de Dieu.

Enfin , il est certain que l'âme , dans cette

voie , ne doit admettre de pensées que celles

qui lui viennent de Dieu Or , toutes les ré-

flexions qui se présentent alors à l'âme , et qui

ont pour principe ou la curiosité, ou l'inquié-

tude , ou la prévoyance , ou une secrète com-

plaisance , viennent du propre esprit ou sont

suggérées par le démon. Il est aisé de le re- -

connaître , parce qu'elles lui inspirent de la vanité

et de la présomption , ou qu'elles la jettent dans

le trouble et le désespoir. Elle doit donc les

rejeter et ne jamais s'y arrêter volontairement.

C'est l'unique moyen qu'elle ait de conserver la

paix intérieure dans un état si violent.



DES AMES INTÉRIEURES . 449

D'ailleurs , les vicissitudes dans cette voie sont

telles et si fréquentes , que l'âme essayerait en

vain de les observer , d'en tenir compte et de

s'en rappeler le souvenir ; d'un jour à l'autre ,

du matin au soir , d'une heure à l'autre , son

état change : son image et celle du ciel chargé

d'orage , ou de la mer agitée par la tempête .

Quel moyen de réfléchir dans de pareilles agita-

tions ? Et quel fond pourrait-elle faire sur des

pensées suggérées par la nature réduite aux abois

ou par l'esprit de ténèbres ? L'orage est-il passé

et le calme a-t-il succédé , elle jouit de ce calme

et ne songe plus à la tourmente qu'elle vient

d'essuyer .

Mais , dira-t-on , n'y a-t-il pas d'inconvénient

à interdire à l'âme toute réflexion sur son état ?

car c'est uniquement de quoi il s'agit. Non ; il

n'y en a aucun dès qu'on a toutes les preuves

requises de la réalité de cet état. Moins l'àme

réfléchira , plus elle avancera , plus elle sera

forte contre le démon et contre elle-même , plus

elle aura de générosité à accomplir tous les sa-

crifices que Dieu lui demande. J'ajoute qu'elle

abrégera considérablement par là le temps de

ses épreuves , qu'elle s'épargnera beaucoup de

peines dont ses propres réflexions sont la source ,

et qu'elle en sera moins à charge à celui qui

la conduit.

29



450 MANUEL

De la simplicité.

Il est plus aisé de sentir ce que c'est que

la simplicité que de la définir. Pour comprendre

ce que c'est , considérons-la d'abord en Dieu ;

nous la considèrerons ensuite dans l'âme inté-

rieure , et nous en conclurons qu'en Dicu , ainsi

que dans la créature , la simplicité est la source ,

le principe et le comble de toute perfection.

Dieu est infiniment parfait en tout genre de

perfection , parce qu'il est un être infiniment

simple. Il est éternel parce que son existence

n'ayant ni commencement , ni aucune espèce de

succession de moments , est simple et indivisible

dans sa durée. Il n'y a par rapport à Dieu , ni

passé , ni futur , mais un présent immobile. On

ne peut pas dire de lui comme de la créature ,

il a été , il sera, mais il faut dire il est; et

cet il est comprend d'une manière ineffable tous

les temps réels et imaginables , sans avoir avec

eux aucune mesure commune.

Dieu est immense parce que son existence est

infiniment simple quant à la présence. Il est par-

tout et il n'est horné ni renfermé nulle part. Nul

corps , nul esprit ne peut être nulle part , parce

que tout corps est essentiellement borné à l'espace

qu'il remplit , et que tout esprit créé n'existe

et n'agit qu'où Dieu veut qu'il existe et qu'il

agisse.

La science de Dieu est infinie , parce qu'elle est



DES AMES INTÉRIEURES . 451

simple ; il n'y a en lui ni raisonnement , ni multi-

plicité d'idées , comme dans les intelligences créées .

Il n'a qu'une seule idée qui embrasse la con-

naissance de toutes choses et de lui-même. Il en

est ainsi de toutes les perfections divines . La sim-

plicité en est le caractère; et elles ne sont infinies

que parce qu'elles sont simples.

Ses œuvres , au dehors , sont variées et peuvent

l'être à l'infini ; les opérations de sa grâce , de

sa justice , de sa miséricorde sont variées de

même , si on les considère dans les créatures qui

en sont le terme. Mais ces œuvres et ces opé-

rations , considérées en Dieu , ne sont autre chose

que son action infiniment simple ; action qui ,

dans sa simplicité , s'étend à tout dans l'ordre

physique et dans l'ordre moral.

La fin que Dieu se propose dans tout ce qu'il

fait , dans tout ce qu'il commande , ou défend ,

ou permet , est infiniment simple , et n'a qu'un

seul objet qui est sa gloire. C'est à sa gloire que

se tourne nécessairement tout ce qui arrive ici-bas ,

aussi bien que la félicité des bons dans l'autre vie ,

et le malheur des méchants .

Ainsi , sous quelque aspect qu'on envisage

Dieu , il est simple , et la simplicité est en lui

la racine de l'infinité. L'intelligence éclairée de la

lumière divine saisit cette grande et sublime

vérité; elle la comtemple , mais elle ne saurait ni

l'approfondir , ni la comprendre ; Dieu seul peut

concevoir son infinie simplicité. Le peu que je

viens d'en dire suffit pour nous en donner une

idée juste , quoique imparfaite.

Il est évident que la simplicité ne peut jama's



452 MANUEL

être dans la créature ce qu'elle est en Dieu. Mais

il n'est pas moins évident que la perfection de la

créature consistant dans sa ressemblance avec

Dieu , plus elle devient simple à sa manière , plus

elle est parfaite. Tout ce que Dicu opère dans une

âme pour la rendre sainte se réduit donc à la

simplifier ; et toute la coopération qu'il exige de

cette âme, consiste à ce qu'elle se laisse arra-

cher toute espèce de multiplicité pour passer

dans la simplicité par une participation de celle

de Dieu .

Lors donc que l'âme s'est donnée parfaitement

à Dieu , afin qu'il fasse d'elle tout ce qu'il lui

plaira dans le temps et dans l'éternité , il la

simplifie d'abord dans son fond , en y mettant

un principe d'amour infus et surnaturel , qui

devient le mobile simple et unique de sa conduite.

Elle commence à aimer Dieu , sans autre motif

que d'aimer ; elle l'aime pour lui-même et non

pour elle ; elle rapporte tout à cet amour, même

sans y penser expressément et sans y faire atten-

tion : l'amour est le simple et unique regard de

cette âme; elle est toujours hors d'elle-même , ou

du moins elle tend toujours à s'en dépouiller et à

se transporter dans l'objet aimé .

Dieu la simplifie dans son intelligence. La

multitude des pensées qui l'obsédaient auparavant

tombe; elle ne peut plus réfléchir , ni faire de

raisonnements etde discours. Une lumière simple ,

mais indistincte , l'éclaire ; elle marche à la faveur

de cette lumière , sans apercevoir d'objet parti-

culier. Son oraison , chargée auparavant de con-

sidérations , d'affections , de résolutions , devient



DES AMES INTÉRIEURES . 453

simple ; l'âme est occupée , et cependant elle ne

s'occupe à rien ; elle sent et elle goûte sans pouvoir

dire ce qu'elle goûte. Ce n'est point un sentiment

particulier ; c'est un sentiment confus et général ,

qu'elle ne peut expliquer. Ne lui demandez pas sur

quoi elle a fait oraison : elle ne le sait pas; au-

cune idée ne s'est présentée à son esprit , ou elle

ne s'est arrêtée à aucune de celles qui se sont

offertes : ce qu'elle sait , c'est qu'elle s'est mise

en oraison et qu'elle y a été comme il a plu à

Dieu , tantôt sèche , tantôt consolée , tantôt re-

cueillie sensiblement , tantôt distraite involontai-

rement , mais toujours paisible et unie à Dieu

dans son fond : elle passe ainsi les heures entières

sans ennui , sans dégoût , vide en apparence de

toute pensée et de toute affection : c'est que sa

pensée et son affection son simples , et se ter-

minent immédiatement à Dieu , l'être infiniment

simple. L'âme est à peu près de même hors de

l'oraison ; soit qu'elle lise , soit qu'elle parle , soit

qu'elle s'occupedu travail et de soins domestiques ,

elle sent qu'elle est moins à ce qu'elle fait qu'a

Dieu pour qui elle le fait , et que Dieu est l'in-

time occupation de son esprit; en sorte qu'à cet

égard son oraison et son attention à Dieu sont

continuelles , et ne sont distraites par aucun objet

extérieur. Cette simplicité de la vue de l'esprit se

perfectionne dejour enjour , et le grand soin de

l'âme est d'écarter tout ce qui la ramène à la

multiplicité.

Dieu simplifie la volonté en la réduisant à un seul

but, àunseul objet , à un seuldésir , qui est l'accom-

plissement de la volonté divine. L'aime n'est plus



454 MANUEL

,

fatiguée , comme autrefois , par mille désirs , mille

soucis , mille inquiétudes. Ses affections se trouvent

toutes concentrées en une seule; elle aime tout ce

qu'elle doit aimer : parents , mari , enfants , amis

mais elle ne les aime qu'en Dieu et du même

amour dont elle aime Dieu. Elle ne sait plus si

elle veut quelque chose , parce que son vouloir est

confondu avee celui de Dieu , et que Dieu veut

pour elle à chaque moment ce qui lui est le plus

convenable . C'est ainsi que sa volonté simplifiée

trouve son repos et son centre dans celle de Dieu .

Dieu la simplifie en la détachant peu à peu

d'elle-même et de tout regard sur son propre

intérêt , de toute attention même sur sa situation

actuelle. Tout ce qu'elle aimait auparavant , jeu ,

conversations , lectures , curiosités; tout cela lui

devient insipide ; le commerce des créatures ne

lui cause que du dégoût : elle ne s'y prête que

par devoir et par bienséance ; Dieu la tire sans

cesse au dedans et la sépare de tous les objets

extérieurs . Il lui ôte par degrés tout regard sur

elle-même et sur ce qui se passe en elle , parce

que ce regard , ainsi partagé et fixé tantôt sur

Dieu et tantôt sur elle , ne serait pas simple ; en

sorte qu'elle vient à ne plus savoir comment

elle est , à n'y plus penser, à ne point s'en em-

barrasser et à rejeter soigneusement toute pensée

dont elle serait l'objet , afin que Dieu l'occupe

tout entière. Il lui ôte par la même raison toute

vue de son propre intérêt , parce que sa vue et

son intention ne seraient pas simples si , à l'in-

térêt de Dieu elle joignait la recherche du sien ,

comine distingué de celui de Dieu. Elle n'envisage



DES AMES INTÉRIEURES . 455

donc plus ses actions , ses bonnes œuvres , sa per-

fection , par rapport à elle , ni comme quelque

chose qui l'intéresse personnellement ; mais elle

voit tout cela par rapport à Dieu , comme des

choses qui viennent de lui , qui lui appartiennent ,

et dont il peut disposer à son gré .

Dieu la simplifie dans toute sa conduite exté-

rieure . Nul détour , nulle ſeinte , nulle dissimu .

lation , nulle intrigue, nulle prétention , nulle

affectation , nulrespect humain. Elle va simplement

comme Dieu la pousse; elle dit , elle fait ce qu'elle

croit être de son devoir , sans se mettre en peine

de ce qu'on dira , de ce qu'on pensera. Ses dis-

cours sont simples , vrais , naturels ; elle ne prépare

rien ; elle dit ce que l'esprit de Dieu lui suggère ,

sans s'embarraser des suites. Quand il s'agirait

de son honneur , de son bien , de sa vie , elle ne

voudrait pas dire un mot ni faire une démarche

d'elle-même ; mais elle laissse Dieu arranger toutes

choses; et elle ne voit que lui en tout ce qui lui

arrive de la part des créatures .

Voilà un tableau raccourci de la simplicité

chrétienne , telle qu'elle se trouve dans une âme

qui se laisse conduire à Dieu. Et il est aisé de voir

que celte vertu embrasse toute la perfection des

voies intérieures ; qu'elle en est le commencement ,

le milieu et la fin , et que l'âme est parvenue au

plus haut degré de sainteté , lorsqu'étant devenue

parfaitement simple , elle ne voit en tout que

Dieu , elle n'aime en tout que Dieu, elle n'a

d'intérêts que les intérêts de Dieu , c'est-à-dire

sa gloire et l'accomplissement de son bon plaisir .

On conçoit maintenant pourquoi les âmes inté



456 MANUEL

rieures sont méprisées du monde , qui est tout

entier dans la malignité , comme dit saint Jean ,

et dans la multiplicité des objets créés , tandis

qu'elles , de leur côté , sont toutes dans l'inno-

cence , la candeur et la simplicité. Ce sont deux

esprits tout opposés , dont l'un rejette , condamne

et réprouve l'autre. Le monde n'est que feinte,

dissimulation , tromperie , amour-propre ; il rap-

porte tout à soi et à son intérêt temporel. Les

âmes intérieures sont tout le contraire ; et , par

cette raison , elles passent à ses yeux pour des

insensées .

On conçoit encore pourquoi ces mêmes âmes

sont haïes et détestées des âmes propriétaires ,

quoique dévotes et vertueuses d'ailleurs : c'est

qu'elles tiennent des routes toutes différentes ;

c'est que les unes servent Dieu pour lui-même ,

sans regard à leur propre intérêt , ce qui est une

suite nécessaire de la simplicité ; au lieu que les

autres se recherchent elles-mêmes dans le service

de Dieu , s'approprient tout , sont avides du sen-

sible , veulent toujours des assurances , et ne sau-

raient consentir à se perdre de vue un instant. Il

est impossible que des dévotions si contraires sym-

pathisent , etque les âmes simples et abandonnées

n'aient beaucoup à souffrir des autres , qui voient

dans les premières une condamnation tacite de

leurs principes et de leur conduite.

Enfin, l'on conçoit pourquoi la sainteté des

âmes intérieures est absolument ignorée sur la

terre , à moins que Dieu ne la manifeste lui-même.

C'est que la simplicité les fait marcher dans une

voie commune à l'extérieur , qu'elles n'affectent



DES AMES INTÉRIEURES . 457

aucune singularité , qu'elles ont peu de pratiques ,

que tout se passe au dedans , et qu'elles se cachent

non-seulement aux autres , mais à elles-mêmes .

Dieu veut qu'elles soient toutes pour lui ; il les

cache dans le secret de sa face ; et , pour mettre

plus en sûreté les grâces singulières qu'il leur fait ,

il permet presque toujours qu'elles soient humi-

liées , calomniées , persécutées . Ainsi Jésus -Christ

a-t-il été méconnu et rejeté des Juifs , et n'a-t-il

été glorifié qu'après sa mort.

அப்பாாபா 000000

Sur ces paroles :

Vous avez tiré votre parfaite

louange de la bouche des enfants

et de ceux qui sont à la ma-

melle. (Psaume8).

Jésus-Christ s'est appliqué ces paroles et s'en

est servi pour confondre les pharisiens offensés des

louanges que le peuple lui donna à son entrée

dans Jérusalem , entrée qui fut le triomphe de sa

petitesse et de son humilité. Lepeuple le reconnut

alors , le salua et le bénit , comme le Messie , le

fils de David , le roi d'Israël . En ce moment , il

rendit à ce Dieu sauveur une louange parfaite ,

parce qu'il honora sa pauvreté , sa bassesse , son

anéantissement. Il ne réfléchit point , il ne rai-

sonna point ; mais il se laissa conduire en enfant

à l'instinct de la grâce. Au contraire , le pharisien

orgueilleux , séduit par une fausse raison , ne vit

rien dans cette pompe qui ne choquat ses idées

rien qui ne lui parûtméprisable , ridicule , extra-

,



438 MANUEL

vagant ; ses lumières trompeuses , ses préjugés

bas et humains , ses fausses idées de grandeur ,

¡'aveuglèrent et le confirmèrent dans son incré-

dulité.

Non-seulement notre raison ne comprend pas

les choses de Dieu , mais elle est naturellement

portée à les mépriser , à les traiter de folie. Cette

disposition est plus commune qu'on ne pense

parmi les chrétiens , surtout parmi ceux qui se

croient dévots ; ils sont pour l'ordinaire les plus

grands ennemis de la vie intérieure , comme les

pharisiens , les dévots du judaïsme , furent les

plus grands ennemis de Jésus-Christ.

On ne commence à goûter les choses de Dicu

ct à les comprendre , que lorsqu'on entre dans

l'enfance spirituelle. Mais qu'est-ce que cette en-

fance? L'enfant spirituel est celui qui se sent

véritablement incapable de raisonner et de parler

sur les choses de Dieu. C'est celui qui , sentant

toute sa faiblesse et son ignorance , se laisse con-

duire par la grace de Dieu , et par ceux qui

lui tiennent la place de Dieu ; qui est petit ,

soumis , dépendant en toutes choses ; qui croit

sans examen ce qu'on lui dit ; qui fait aveuglément

ce qu'onlui ordonne , sans savoir . pour ainsi dire ,

ce qu'il fait . C'est celui qui , réduit à un instinct

divin , à cet esprit de foi , bien supérieur à tous

les raisonnements , marche d'autant plus sûrement

qu'il ne connaît ni la route par laquelle on le

mène , ni le terme où il doit aboutir. Il est dans

l'état de saint Paul , aveuglé par la lumière céleste ,

que ses compagnons conduisirent par la main à

Damas, sans que lui-même vit où ilposait ses pas.



DES AMES INTÉRIEURES . 459

Je le répète : on ne voit rien en tout ce qui

concerne l'intérieur , ou l'on voit mal et l'on

s'égare , tant qu'on y fait usage de son propre

esprit. La perte du propre esprit est ce qui nous

introduit dans les secrets de Dieu ; et , plus on

avance , plus cette perte augmente , jusqu'à ce

qu'elle devienne totale et irrévocable. Ceux qui

font consister leur avancement dans les grandes

lumières , dans les idées sublimes , dans les rai-

sonnements profonds , se trompent bien fort. Le

démon a plus d'intelligence , plus de science , plus

d'élévation dans les idées que tous les hommes

ensemble. En perdant son bonheur , il n'a pas

perdu ses lumières naturelles ; elles servent même

à le tourmenter. Tout le progrès spirituel consiste

donc dans l'anéantissement du propre esprit , du

jugement propre , en sorte qu'on ne fasse abso-

lument aucun fond sur soi-même, qu'on ne voie

rien par ses yeux , qu'on ne juge de rien, qu'on

ne raisonne sur rien par soi-même. Cet état est

incompréhensible à quiconque ne l'éprouve pas .

Les ennemis de la vie intéricure le traitent de

vision et de chimère. Mais il est réel , confirmé

par l'expérience des Saints ; l'Écriture en parle en

mille endroits et jamais on ne comprendra rien

dans la doctrine de l'Évangile , ni aux états de

Jésus-Christ , si l'on n'est dans cette bienheureuse

enfance. Oui , heureux celui qui ayant donné son

esprit et son cœur à Dieu , ne sait plus s'il a un

esprit et un cœur , qui ne regarde pas même à ce

que Dieu fait en lui, qui pratique la vertu sans

songer qu'il la pratique , qui prie sans savoir

comment il prie, ni même s'il prie, qui aime



460 MANUEL

sans s'occuper de son amour , qui marche sans

connaître la voie , sans voir son progrès; qui est ,

en un mot , dans un parfait oubli de soi-même ;

et qui , sans soin , sans réflexion ,sans attention ,

se repose pleinement dans le sein de Dieu , comme

un petit enfant sur le sein de sa mère.

Voilà l'état dont Dieu tire sa louange parfaite ;

parce que , dans cet état , Dieu est tout et la créa-

ture n'est rien , parce que Dieu fait dans cette

créature tout ce qu'il veut, comme il veut, au-

tant qu'il le veut , sans trouver aucun obstacle à

ses desseins, Qu'est-ce qui honore Dieu? sont-ce

nos grandes actions , nos grands projets ? sont-ce

nos grandes austérités , nos longues prières , nos

pratiques multipliées ? sont-ce même nos croix ,

nos souffrances de toute espèce ? Non , rien de

tout cela par soi-même n'honore Dieu. L'orgueil

peut empoisonner tout cela ; l'esprit propre , la

volonté propre peuvent en être le principe ; et ,

avec une sainteté apparente on peut être un ré-

prouvé. Ce qui honore Dieu , c'est notre des-

truction , c'est notre anéantissement , c'est la con-

somption entière de la victime.

Or, il ne nous appartient pas de nous détruire

et de nous anéantir. Si nous le faisions par un prin-

cipe qui fût en nous , ceprincipe prendrait de la vie

et dela force par la mort de tout le reste. L'ouvrage

de notre destruction n'appartient qu'à Dieu. Il faut

que le principe détruisant soit extérieur et qu'il

altaque en nous tout notre être. Il faut que le feu

qui doit consumer la victime vienne d'en haut ,

et tout ce que la victime a à faire est de se tenir

sur le bûcher , dans la disposition propre à être



DES AMES INTÉRIEURES . 461

consumée , et de n'apporter aucune résistance à sa

totale destruction.

Il faut donc pour cela qu'elle soit purement

passive , qu'elle n'agisse point, qu'elle ne remue

point , qu'elle ne regarde point à ce que le feu

divin produit en elle ; qu'elle ne puisse pas même

y regarder ; car un regard sur soi est un acte de

vie ; et tant qu'on regarde ou qu'on peut regarder ,

onn'est pas mort .

Ainsi , l'enfance spirituelle qui nous dépouille

de notre propre esprit , de notre propre volonté ,

de notre propre vie , pour faire place à l'esprit ,

à la volonté , à la vie de Dieu , est le com-

mencement de la mort mystique ; c'est la for-

mation de l'homme nouveau , et la destruction

du vieil homme. A mesure que celui-ci se

détruit , celui-là prend de l'accroissement ; et

quand l'homme nouveau est tout à fait formé ,

l'autre est pleinement anéanti.

On voit à présent clairement que la vie spi-

rituelle , ainsi que la vie naturelle , doit com-

mencer par l'enfance; que c'est là l'entrée et

le premier pas; le fond de l'homme et tout ce

qui le constitue dans l'état d'homme parfait ,

soit pour le corps , soit pour l'âme , est dans

l'enfant. Le temps , la nourriture , l'éducation ,

les exercices , l'expérience donnent le dévelop-

pement à ses facultés spirituelles et corporelles .

Mais , dès la plus tendre enfance , toutes ces

facultés y sont déjà en petit. Il en est de même

de l'homme spirituel. Quand Dieu veut le former

en nous , il le produit par sa grâce dans l'état

d'enfant ; ensuite , par l'opération continnelle de



462 MANUEL

cette même grâce à laquelle l'âme coopère par

un plein acquiescement et par une inviolable

fidélité , il lui donne peu à peu , et par un

progrès insensible , l'accroissement et la perfection .

Dieu agit toujours le premier ; l'essentiel même ,

qui est la formation de cet enfant spirituel,

il le fait seul , et l'enfant ne contribue en rien

à sa formation ; mais, une fois formé , il faut

qu'il seconde l'action de Dieu , non en agissant

de son chef , mais en faisant tout ce que Dieu

veut qu'il fasse , et en souffrant tout ce que

Dieu veut qu'il souffre.

,

une

Il est dans l'ordre que Dieu donne à cet

enfant un directeur pour le conduire ; car

comment dans cet état se conduirait-il lui-même ?

Il faut que l'enfant et son guide soient parfai-

tement souples l'un et l'autre aux mouvements

de la grâce. Et Dieu exige de l'enfant

confiance sans bornes , une obéissance entière à

celui qu'il lui donne pour guide. La confiance

doit allerjusqu'à communiquer sans réserve tout

ce qui se passe en nous de plus secret et de

plus intime ; et l'obéissance , jusqu'à n'avoir au-

cune volonté , aucun jugement arrêté sur quoi

que ce soit.

De l'abandon.

Mon Père , je remets mon esprit

entre vos mains. (JÉSUS-CHRIST.)

Jésus-Christ a fait cet acte d'abandon lorsqu'il

était abandonné de son Père , traité de lui

comme une victime chargée des péchés de tout



DES AMES INTÉRIEURES. 463

,

,

l'univers , comme un objet de malédiction ;

lorsqu'il éprouvait à la fois au dedans toutes

les rigueurs de la justice divine , et au dehors

tous les tourments , toutes les ignominies que la

rage de ses ennemis pouvait inventer ; lorsqu'on

tournait en dérision sa sainteté , ses miracles

ses prophéties , sa qualité de roi et de Messie ;

lorsque , de ses Apôtres , l'un l'avait trahi

l'autre renoncé tous abandonné ; lorsque nu

et pauvre , n'ayant absolument plus rien sur la

terre , pas même sa sainte mère qu'il avait re-

mise entre les mains de saint Jean , il était prêt

à rendre en croix le dernier soupir. Ce fut

alors que , recueillant toutes ses forces et tout

son amour , acceptant de grand cœur tout ce

qu'il souffrait dans l'âme et dans le corps de la

part de Dieu et des hommes , destitué de tout

appui , de toute consolation , il prononça ces

grandes paroles : Mon Père , je remets mon

esprit entre vos mains. Cette âme qui épuise
à ce moment tous les fléaux de votre colère

cette âme qui est le rebut du ciel et de la

terre, je la remets , je la sacrifie , je la perds
entre vos mains .

,

Il n'est pas permis de douter que cet acte

ne fût l'expression de l'amour le plus pur et

le plus désintéressé. L'amour pur n'est pas , dans

l'âme fidèle , séparé de la foi ni de l'espérance;

au contraire , il perfectionne l'une et l'autre .

On n'en a pas le sentiment ni même la per-

ception ; mais on en a la réalité dans le degré

le plus sublime. C'est une erreur de penser que

la charité , lorsqu'elle est à son comble ici-bas ,



464 MANUEL

détruise ou affaiblisse les deux autres vertus

théologales , et c'est calomnier les partisans de

la vie intérieure , de les accuser de cette erreur

et de leur imputer l'abominable hérésie du

quiétisme , lorsqu'ils enseignent que le com-

ble de la perfection est de servir Dieu sans

aucune vue d'intérêt , soit pour le temps , soit

pour l'éternité.

Mais il est certain , par la doctrine et par

l'expérience des Saints , que l'homme , aidé de

la grâce , peut en quelque sorte imiter Jésus-

Christ dans cet abandon. Il est certain que Dieu

peut mettre une âme , et qu'il en a mis plu-

sieurs à une pareille épreuve , et qu'il les a

conduites par degrés jusqu'à lui faire le sacri-

fice des plus chers intérêts de son âme. J'avoue

qu'on ne peut pas faire un tel sacrifice avec

la grâce ordinaire , et qu'il faut avoir passé au-

paravant par des états très-relevés et très-pu-

rifiants , où personne ne peut se mettre de soi-

même , et dont ce sacrifice est la consommation.

Dieu seul par sa grâce extraordinaire peut faire

entrer une âme dans cet état et la conduire par

la main jusqu'au terme. Il n'y a point d'il-

lusion à craindre par rapport à ces états , parce

que la nature a en horreur , comme de sa

destruction , ces sortes d'états ; et il est im-

possible de les imaginer ni de les feindre ; car

ceux qui y sont réellement , ignorent habituel-

lement qu'ils y sont; ils marchent à tâton dans

les ténèbres de la foi; ils acceptent ces états

par la partie supérieure de leur âme , mais la

partie inférieure souffre les combats les plus



DES AMES INTÉRIEURES. 465

violents ; elle rejette bien loin d'elle la souf-

france, et elle est assurément bien éloignée de

s'y complaire. S'il arrive que de telles âmes

soient persécutées , ce ne peut être que par des

gens qui n'ont nulle expérience , nulle con-

naissance de ces états ; et l'on ne saurait ap-

porter trop de précautions , trop se défier de

son propre esprit, trop invoquer Dieu lorsqu'il

s'agit de prononcer sur cette matière.

Quand Dieu veut faire entrer une âme dans

cette voie , il la porte d'abord à se donner tout

à fait à lui. Il la met ensuite dans le recueil-

lement passif et dans un état habituel d'oraison .

Il lui donne du goût pour les livres qui trai-

tent de la vie intérieure , et lui en communique

une intelligence proportionnée à ses vues sur elle.

Quelquefois aussi il l'éclaire par lui-même sans

les secours des livres. Il a soin surtout de la

mettre sous la direction d'un guide convenable

et propre à l'avancer; et il inspire à cette âme

une docilité , une obéissance non communes .

Il l'exerce ensuite par degrés ; il la fait pas-

ser de renoncement en renoncement , d'épreuves

en épreuves , qui deviennent de plus en plus

intérieures et spirituelles. Il y joint aussi dif-

férents genres de tentations , soit de la part

du démon , soit de la part des hommes. En

même temps il l'aveugle sur elle-même et sur

ses dispositions intimes ; elle ne sait plus où

elle en est, si elle aime Dieu , si elle en est

aimée ; elle croit l'offenser à chaque action ;

elle prend son insensibilité pour endurcissement ,

l'éloignement apparent de Dieu pour un com

30



466 MANUEL

mencement de réprobation ; ce qui lui cause des

tourments et des révoltes inexprimables. On es-

saye en vain de la rassurer, de la tranquilliser ;

tous les raisonnements ne font sur elle aucune

impression. Dieu la conduit ainsi de précipice

en précipice , jusqu'à ce qu'enfin il la mette

sur le bord du grand abime , et l'engage à s'y

jeter par un abandon généreux. Il la laisse

quelque temps dans cet abîme ; après quoi il

l'en retire et lui donne alors une vie nouvelle

et glorieuse.

Tout ceci est une énigme , un mystère pour

quiconque n'est pas éclairé d'une lumière surna-

turelle. Il ne s'agit pas de traiter ces états de

chimère ,ni ceux qui ysont , de cerveaux dérangés ,

mais il faut respecter ce qu'on ignore , et du moins

s'abstenir de prononcer.

Quant aux âmes qui ontquelque sujet de croire

que Dieu les appelle à cet abandon , qu'elles ne

s'effrayent pas , sous prétexte que cela passe leurs

forces présentes , que ce sacrifice leur fait horreur ,

et qu'elles nepeuvent même en soutenir la pensée.

C'est bien ici qu'il faut dire que ce qui est impos-

sible aux hommes est possible et facile à Dieu. I

prépare l'ame; il change intérieurement ses dispo-

sitions; il l'épure et ladégage peu àpeu de l'amour-

propre ; il lui inspire une sainte haine d'elle-

même, jusqu'à la convaincre qu'elle est véritable-

ment digne de réprobation.

Tout cela est vrai ; il n'y a ni illusion , ni

quiétisme à le croire , etencore moins à l'éprouver.

Cet acte est le comble de la perfection pour la

créature, Il est visible qu'il ne faut rien , absolu-



DES AMES INTÉRIEURES . 467

1

1.

ment rien refuser à Dieu , pour qu'il puisse nous

conduire jusque-là ; qu'il faut donner tout , nous

détacher de tout , nous laisser arracher tout. Que

peut-on trouver de dangereux dans une voie si

parfaite.

}

1

APPENDICE .

On a dû remarquer , dans plusieurs opuscules

du P. Grou , qu'il s'attache à faire comprendreaux

âmes intérieures la nécessité de réprimer leur

activité naturelle , de s'accoutumer peu à peu à

se simplifier devant Dieu dans l'exercice de l'orai-

son ; à se reposer doucement en lui , à fixer en

lui les agitations de son esprit et de son cœur.

<<En vain , dit-il , chercherait-on le repos hors de

Dieu ; il n'est et ne peut être qu'en Dieu seul. Ce

n'est point en s'agitant , en s'empressant et en

agissant beaucoup , qu'onparvient à se reposer en

Dieu ; c'est en faisant tomber toute agitation ,

tout empressement , toute activité , pour donner

lieu à l'action de Dieu : Dieu est toujours agissant

et toujours tranquille. L'âme unie àDieu participe

également à son action et à son repos ; elle agit

toujours , lors même qu'elle ne s'en aperçoit pas ;

mais elle agit avec une grande paix; elle ne pré-

vient point l'action de Dieu, mais elle attend que

Dieu la prévienne ; elle se meut sous l'impression

divine, commela main d'un enfant qui apprend à

écrire sous l'impression de la main de son maître...

L'âme, sous l'action de Dieu , n'est pointoisive un

seul instant , comme l'imaginent ceux qui n'ont

pas une vraie idée du repos en Dieu (1) . »
(1) Première partie, p. 147 et 148.



468 MANUEL

« L'activité , dit-il encore ailleurs , engendre

la multiplicité , et le repos conduit à l'unité ,

à cette unité dont Jésus-Christ relève la néces-

sité . L'activité accumule les pratiques ; elle em-

brasse tous les genres de dévotion ; elle passe

sans cesse d'un acte à un autre ; elle s'agite ,

elle se tourmente, et ne croit jamais avoir assez

fait. Le repos nous concentre en Dieu et nous

fixe à une chose à l'écouter dans l'oraison ; et ,

hors de l'oraison , à accomplir sa volonté dans le

moment présent , sans s'inquiéter du passé ni

de l'avenir ; en sorte que l'âme n'a jamais

qu'un objet , et qu'elle ne se livre jamais aux

choses extérieures , moins occupée de son action

que de la volonté de Dieu , qui est son motif

et sa fin (1) . »

C'est la doctrine qu'enseignent tous les maîtres

de la vie spirituelle , et en particulier l'un des

plus célèbres , saint François de Sales : « On

» se met , dit-il , en la présence de Dieu pour

>> deux raisons principales : la première est

» pour rendre à Dieu l'honneur et l'hommage

» que nous lui devons , et cela se peut faire

» sans qu'il nous parle , ni nous à lui. Ce

>> devoir se fait , reconnaissant qu'il est notre

>> Dieu et nous ses viles créatures , et demeurant

>>devant lui prosternées en esprit, en attendant

» ses commandements . Combien de courtisans

» y a-t-il qui vont cent fois en la présence

» du roi , non pour lui parler ni pour l'ouïr ,
»

mais simplement pour être vus et lui témoi-

>> gner par cette assiduité qu'ils sont ses servi-

(2) Deuxième partie , p. 285.



DES AMES INTÉRIEURES . 469

"

leurs ? et cette fin de se présenter devant Dieu

» seulement pour témoigner et protester de notre

» volonté et notre reconnaissance à son service ,

» elle est très-excellente , très-sainte , et par

>> conséquent de grande perfection. La seconde

pour laquelle on se présente devant

>> Dieu , c'est pour parler avec lui et l'ouïr

>> parler à nous par ses inspirations et mouve-

» ments intérieurs . L'un de ces deux biens ne

» peut jamais nous manquer à l'oraison . Si

> cause

nous pouvons parler à Notre-Seigneur , parlons ,

>> louons-le , écoutons-le : si nous ne pouvons
"

lui parler parce que nous sommes enroués ,

» demeuronsnéanmoins en la chambre etfaisons-

» lui la révérence , il nous verra là , il agréera

> notre patience et favorisera notre silence. Une

>> autre fois nous serons tout ébahis qu'il nous

» prendra la main et devisera avec nous , et

>> fera cent tours avec nous ès allées de son

>> jardin d'oraison ; et , quand il ne le ferait

>> jamais , contentons-nous que c'est notre devoir

» d'être à sa suite , et que ce nous est une grande

>> grâce et un honneur plus grand qu'il nous

»

"

"

souffre en sa présence. En cette sorte , nous ne

>> nous empresserons point pour lui parler , puis-

que l'autre occasion d'être auprès de lui ne

nous est pas moins utile , encore qu'elle soit

un petit moins agréable à notre goût. Quand

done vons viendrez auprès de Notre-Seigneur ,

» parlez-lui si vous pouvez. Si vous ne pouvez ,

demeurez là , faites vous vous voir et ne vous

empressez d'autre chose (1) . »

»

"

"

(1) Lettre xxxive , liv. 2.



470 MANUEL

Il n'est pourtant que trop vrai que bien de

bonnes âmes , qui s'adonnent à l'oraison mentale,

regardent ce silence devant Dieu comme une sorte

d'oisiveté qui leur semble peu respectueuse envers

sa divine Majesté, et peu s'en faut même qu'elles

ne le confondent avec le quiétisme. C'est pourquoi

il nous a paru utile de terminer ce Manuel par un

opuscule peu connu , de Bossuet , le plus célèbre

adversaire du quiétisme .

XX

Manière courte et facile pour faire l'Oraison

en foi, et de simple présence de Dieu,

I. Il faut s'accoutumer à nourrir son âme

d'un simple et amoureux regard en Dieu , et en

Jésus-Christ Notre-Seigneur; et pour cet effet il

faut la séparer doucement du raisonnement , du

discours , et de la multitude d'affections pour

la tenir en simplicité , respect et attention , et

l'approcher ainsi de plus en plus de Dieu , son

unique souverain bien, son premier principe ,

et sa dernière fin.

II. La perfection de cette vie consiste enl'union

avec notre souverain bien, et tant plus la sim-

plicité est grande , l'union est aussi plus parfaite.

C'est pourquoi la grâce sollicite intérieurement

ceux qui veulent être parfaits , à se simplifier

pour être enfin rendus capables de la jouissance

de l'un nécessaire , c'est-à-dire , de l'unité éter-

nelle ; disons donc souvent du fond du cœur :

O unum necessarium ! unum volo , unum



DES AMES INTÉRIEURES . 47

quæro , unum desidero , unum mihi est neces-

sarium , Deus meus et omnia. O un nécessaire !

c'est vous seul que je veux , que je cherche,

et que je désire ! vous êtes mon un nécessaire ,

ô mon Dieu et mon tout!

III . La méditation est fort bonne en son

temps , et fort utile au commencement de la

vie spirituelle; mais 'il ne faut pas s'y arrêter ,

puisque l'âme , par sa fidélité à se mortifier et

à se recueillir , reçoit pour l'ordinaire une orai-

son plus pure et plus intime , que l'on peut

nommer de simplicité , qui consiste dans une

simple vue, regard ou attention amoureuse en

soi , vers quelque objet divin , soit Dieu en lui-

même , ou quelqu'une de ses perfections ; soit

Jésus-Christ , ou quelqu'un de ses mystères , ou

quelques autres vérités chrétiennes. L'âme qüit-

tant donc le raisonnement, se sert d'une douce

contemplation qui la tient paisible , attentive et

susceptible des opérations et impressions divines ,

que le Saint-Esprit lui communique : elle fait

peu, et reçoit beaucoup : son travail est doux ,

et néanmoins plus fructueux : et comme elle

approche de plus près de la source de toute

lumière , de toute grâce et de toute vertu , on

lui en élargit aussi davantage.

IV. La pratique de cette oraison doit com-

mencer dès le réveil , en faisant un acte de foi

de la présence de Dieu , qui est partout , et

de Jésus-Christ , les regards duquel quand nous

serions abîmés au centre de la terre , ne nous

quittent point. Cet acte est produit , ou d'une

manière sensible et ordinaire , comme qui dirait



472 MANUEL

intérieurement : Je crois que mon Dieu est pré-

sent ; ou c'est un simple souvenir de foi , qui

se passe d'une façon plus pure et spirituelle

de Dieu présent .

V. Ensuite il ne faut pas se multiplier à pro-

duire plusieurs autres actes ou dispositions diffé-

rentes , mais demeurer simplement attentif à

cette présence de Dieu , exposé à ses divins

regards , continuant ainsi cette dévote attention

ou exposition , tant que Notre-Seigneur nous en

fera la grâce , sans s'empresser à faire d'autres

choses que ce qui nous arrive , puisque cette

oraison est une oraison avec Dieu seul , et une

union qui contient en éminence toutes les autres

dispositions particulières , et qui dispose l'âme

à la passiveté , c'est-à-dire , que Dieu devient

le seul maître de son intérieur, et qu'il opère

plus particulièrement qu'à l'ordinaire : tant moins

la créature travaille , tant plus Dieu opère puis-

samment ; et puisque l'opération de Dieu est

un repos , l'âme lui devient donc en quelque

manière semblable en cette oraison , et y reçoit

aussi des effets merveilleux; et comme les rayons

du soleil font croître , fleurir et fructifier les

plantes , ainsi l'âme qui est attentive et exposée

en tranquillité aux rayons du divin soleil de

justice , en reçoit mieux les divines influences

qui l'enrichissent de toute sorte de vertus .

VI . La continuation de cette attention en foi ,

lui servira pour remercier Dieu des grâces reçues

pendant la nuit , et en toute sa vie , d'offrande

de soi-même et de toutes ses actions , de direction

d'intention , et autres , etc.



DES AMES INTÉRIEURES . 473

VII. L'âme s'imaginera de perdre beaucoup

par l'omission de tous ces actes , mais l'expé-

rience lui fera connaître qu'au contraire elle y

gagne beaucoup , puisque plus la connaissance

qu'elle aura de Dieu sera plus grande , son

amour sera aussi plus pure , ses intentions plus

droites , son aversion pour le péché plus forte ,

son recueillement , sa mortification et son hu-

milité plus continuelles .

VIII. Cela n'empêchera pas qu'elle ne produise

quelques actes de vertus , intérieurs ou extérieurs ,

quand elle s'y sentira portée par le mouvement

de la grâce ; mais le fond et l'ordinaire de son

intérieur doit être son attention susdite en foi ,

ou l'union avec Dieu , qui la tiendra abandonnée

entre ses mains , et livrée à son amour , pour

faire en elle toutes ses volontés .

IX. Le temps de l'oraison venu , il faut la

commencer en grand respect par le simple sou-

venir de Dieu , invoquant son esprit , et s'unis-

sant intimement à Jésus-Christ , puis la continuer

en cette même façon; comme aussi les prières

vocales , le chant du cœur , la sainte Messe ,

dite ou entendue , et même l'examen de conscience ,

puisque cette même lumière de la foi , qui nous

tient attentifs à Dieu , nous fera découvrir nos

moindres imperfections , et en concevoir un grand

déplaisir et regret. Il faut aussi aller au repas

avec le même esprit de simplicité , qui tiendra

plus attentif à Dieu qu'au manger , et qui

laissera la liberté d'entendre mieux la lecture

qui s'y fait . Cette pratique ne nous attache à

rien qu'à tenir notre âme détachée de toutes im



474 MANUEL

perfections , et attachée seulement à Dieu , et

unie intimement à lui, en quoi consiste tout

notre bien.

X. Il faut se récréer dans la même dispo-

sition , pour donner au corps et à l'esprit quel-

ques soulagements , sans se dissiper par des

nouvelles curieuses , des ris immodérés , ni au-

cune parole indiscrète, etc.; mais se conserver

pur et libre dans l'intérieur, sans gêner les

autres ; s'unissant à Dieu fréquemment , par des

retours simples et amoureux , se souvenant qu'on

est en sa présence , et qu'il ne veut pas qu'on

se sépare en aucun temps de lui et de sa sainte

volonté : c'est la règle la plus ordinaire de cet

état de simplicité : c'est la disposition souveraine

de l'âme , qu'il faut faire la volonté de Dieu en

toutes choses. Voir tout venir de Dieu , et aller

de tout à Dieu , c'est ce qui soutient et fortifie

l'âme en toutes sortes d'événements et d'occu-

pations , et ce qui nous maintientmême en pos-

session de la simplicité. Suivez donc toujours

la volonté de Dieu , à l'exemple de Jésus-Christ ,

et uni à lui comme à notre chef , c'est un

excellent moyend'augmenter cette manière d'orai-

son, pour tendre par elle à la plus solide vertu ,

et à la plus parfaite sainteté.

XI. On doit se comporter de la même façon et

avec le même esprit, et se conserver dans cette

simple et intime union avec Dieu , dans toutes

ses actions et sa conduite , au parloir , à la

cellule , au souper , à la récréation ; sur quoi

il faut ajouter , que dans tous les entretiens il

faut tâcher d'édifier le prochain , en profitant



DES AMES INTÉRIEURES . 473

de toutes les occasions de s'entreporter à la

piété , à l'amour de Dieu , à la pratique des

bonnes œuvres , pour être la bonne odeur de

Jésus-Christ. Si quelqu'un parle , dit saint

Pierre, que ce soit des paroles de Dieu , et

comme si Dieu même parlait par lui ; il suffit

pour cela de se donner simplement à son esprit ,

il vous dictera , en toutes rencontres , tout ce

qui conviendra sans affectations . Enfin , on finira

la journée avec cette sainte présence , l'examen ,

la prière du soir , le coucher , et on s'endormira

avec cette attention amoureuse , entrecoupant

son repos de quelques paroles ferventes , et

pleines d'onction, quand on se réveille pendant

la nuit , comme autant de traits et de cris du

cœur vers Dieu. Par exemple : Mon Dieu , soyez-

moi toutes choses ; je ne veux que vous pour

le temps et pour l'éternité : Seigneur , qui est

semblable à vous ? Mon Seigneur et mon Dieu ,

mon Dieu et rien plus.

XII. Il faut remarquer que cette vraie sim-

plicité nous fait vivre dans une continuelle

mort , et dans un parfait détachement , parce

qu'elle nous fait aller à Dieu avec une parfaite

droiture et sans nous arrêter en aucune créature ;

mais ce n'est pas par spéculation qu'on obtient

cette grâce de simplicité , c'est par une grande

pureté de cœur , et par la vraie mortification et

mépris de soi-même; et quiconque fuit de souf-

frir , et de s'humilier , et de mourir à soi, n'y

aura jamais d'entrée : et c'est aussi d'où vient

qu'il y en a si peu qui s'y avancent , parce

que presque personne ne se veut quitter soi-



476 MANUEL

,

même , faute de quoi on ſait des pertes im-

menses , et on se prive des biens incompré-

hensibles . Oh ! heureuses sont les âmes fidèles

qui n'épargnent rien pour être pleinement à

Dieu ! heureuses les personnes religieuses qui

pratiquent fidèlement toutes leurs observances ,

selon leur institut ! cette fidélité les fait mourir

constamment à elles-mêmes , à leur propre juge-

ment , à leur propre volonté , inclinations et

répugnances naturelles , et les dispose ainsi d'une

manière admirable , mais inconnue , à cette excel-

lente sorte d'oraison; car qu'y a-t-il de plus caché

qu'un religieux et une religieuse , qui ne suit

en tout que ses observances , et les exercices

communs de la religion , n'y ayant en cela rien

d'extraordinaire , et qui néanmoins consiste dans

une mort totale et continuelle ; par cette voie ,

le royaume de Dieu s'établit en nous , et tout

le reste nous est donné libéralement.

XIII . Il ne faut pas négliger la lecture des

livres spirituels ; mais il faut lire en simplicité

et en esprit d'oraison , et non pas par une

recherche curieuse : on appelle lire de cette

façon , quand on laisse imprimer dans son âme

les lumières et les sentiments que la lecture

nous découvre , et que cette impression se fait

plutôt par la présence de Dieu , que par notre

industrie.

XIV. Il faut au reste être prévenu de deux

ou trois maximes : la première , qu'une per-

sonne dévote sans oraison , est un corps sans

ame; la seconde , qu'on ne peut avoir d'oraison

solide et vraie sans mortification , sans recueil-



DES AMES INTÉRIEURES . 477

lement , et sans humilité; la troisième , qu'il

faut de la persévérance pour ne se rebuter

jamais dans les difficultés qui s'y rencontrent.

XV. Il ne faut pas oublier qu'un des plus

grands secrets de la vie spirituelle , est que le

Saint-Esprit nous y conduit non-seulement par

les lumières , douceurs , consolations , tendresses

et facilités ; mais encore par les obscurités ,

aveuglements , insensibilités , chagrins , angoisses

tristesses , révolte des passions et des humeurs ;

je dis bien plus , que cette voie crucifiée est

nécessaire , qu'elle est bonne , qu'elle est la

meilleure , la plus assurée , et qu'elle nous fait

arriver beaucoup plus tôt à la perfection ; l'âme

éclairée estime chèrement la conduite de Dieu ,

qui permet qu'elle soit exercée des créatures ,

et accablée de tentations et de délaissements ;

et elle comprend fort bien que ce sont des

faveurs plutôt que des disgrâces , aimant mieux

mourir dans les croix sur le Calvaire , que de

vivre dans les douceurs sur le Thabor. L'expé-

rience lui fera connaître avec le temps la vérité

de ces belles paroles : Et nox illuminatio mea

in deliciis meis , et mea nox obscurum non

habet , sed omnia in luce clarescunt. Après la

purgation de l'âme dans le purgatoire des souf-

frances , où il faut nécessairement passer, viendra

l'illumination , le repos , la joie , par l'union

intime avec Dieu , qui lui rendra ce monde ,

tout exil qu'il est comme un petit paradis. La

meilleure oraison est celle où l'on s'abandonne

le plus au sentiments et aux dispositions que

Dieu même met dans l'âme , et où l'on s'étudie



478 MANUEL DES AMES INTÉRIEURES .

avec plus de simplicité , d'humilité et de fidelité

à se conformer à sa volonté, et aux exemples

de Jésus-Christ .

Grand Dieu ! qui , par un assemblage mer-

veilleux de circonstances très-particulières , avez

ménagé de toute éternité la composition de ce

petit ouvrage , ne permettez pas que certains

esprits , dont les uns se rangent parmi les

savants , les autres parmi les spirituels , puissent

jamais être accusés à votre redoutable tribunal ,

d'avoir contribué en aucune sorte , à vous fermer

l'entrée de je ne sais combien de cœurs , parce

que vous vouliez y entrer d'une façon dont la

seule simplicité les choquait , et par une porte

qui, tout ouverte qu'elle est par les Saints depuis

les premiers siècles de l'Église , ne leur était

pas encore assez connue : faites plutôt que ,

devenant tout aussi petits que des enfants ,

comme Jésus-Christ l'ordonne , nous puissions

entrer une fois par cette petite porte , afin de

pouvoir ensuite la montrer aux autres , plus sû-

rement et plus efficacement. Ainsi soit-il.

FIN.



TABLE . 479

1000000000000

TABLE DES MATIÈRES.
er

10

Préface.

Page

5•

9

Première partie.

De la vraie et solide dévotion, 25

Idée de la vraie vertu . 31
•

Des moyens de parvenir à la vraie et solide vertu.
38

10

Sur la vie nouvelle en Jésus-Christ. 44

De la violence qu'il faut se faire à soi-même.
51

•

Sur la croix . 57
•

De la liberté des enfants de Dieu. 65

De la force en soi-même et de la force en Dieu . 74

Conduitede Dieu sur l'âme . 80

De la crainte de Dieu, 87

Surla sainteté. 94

-Commerce ; Image de la vie spirituelle.
100

Le toutde Dieu et le rien de la créature • • 108

Ce que Dieu demande , et ce qu'il faut demander à Dieu. 114

De l'emploi du temps. • 121

Aveuglement de l'homme. 128

Faiblesse et corruption du cœur humain. 155

Sur les trois mots qui furent dits à saint Arsène : Fayez ,

taisez-vous , reposez-vous.
143

De la fidélité aux petites choses.

Du profit qu'on doit tirer de ses fautes.

• • 151

• 158

Du directeur. • 165

Deuxième Partie .

De l'esprit de foi .

De l'amour du prochain.

Dumonde.

Dignité de l'homme .

Du cœur humain .

Des tentations.

•

Conduite à tenir à l'égard des tentations.

Du moi humain . ,

172

178

186

194

201

208

216
•

222



480 TABLE .

De l'anéantissement .

De la générosité. 237

De l'obéissance . 245

Sur l'humilité , 251

De la Providence de Dieu sur ses enfants . 258

Le prix d'une âme . 266

De la pureté d'intention . 273

Marthe et Marie . :
280

Sur ces paroles du Psaume LXXXII : Je suis devenu , en

votre présence , comme une bête de somme , et je suis

toujours avec vous.
287

•

Sur la pensée de la mort . 292

Sur la pensée de l'éternité. 998

Dieu seul 305

De la prière continuelle. 311

De la confiance en Dieu. 3:8

Sur l'amour de Dieu. 326

Du repos en Dieu .
333

De la vie de l'âme. 540

De la paix de l'ame .

Vérités fondamentales touchant la vie intérieure.

De la lumière divine .

Sur la vie nouvelle en Jésus Christ.

De l'enfance spirituelle.

De la jalousie de Dieu.

547

352

361

368

375

382

De l'amour pur .

L'intérieur de Marie .

La crèche .

388

395

402
•

Sur Jésus-Christ.

L'intérieur de Jésus-Christ .

Sur les effets de la communion

Rapport de l'Eucharisite et de la croix.

• 409

415

422

428

Sur le Crucifix . .
435

Sur les réflexions dans l'oraison .
412

De la simplicité.
450

Sur ces paroles : Vous avez tiré votre parfaite louange

de la bouche des enfants et de ceux qui sont à la

mamelle (Psaume 8.)
457

De l'abandon. 462

Appendice.
• 467

simple présence de Dieu .
•

Manière courte et facile pour faire l'oraison en foi , et de la

FIN DE LA TABLE .

470














	Front Cover
	10 

