
A propos de ce livre

Ceci est une copie numérique d’un ouvrage conservé depuis des générations dans les rayonnages d’une bibliothèque avant d’être numérisé avec
précaution par Google dans le cadre d’un projet visant à permettre aux internautes de découvrir l’ensemble du patrimoine littéraire mondial en
ligne.

Ce livre étant relativement ancien, il n’est plus protégé par la loi sur les droits d’auteur et appartient à présent au domaine public. L’expression
“appartenir au domaine public” signifie que le livre en question n’a jamais été soumis aux droits d’auteur ou que ses droits légaux sont arrivés à
expiration. Les conditions requises pour qu’un livre tombe dans le domaine public peuvent varier d’un pays à l’autre. Les livres libres de droit sont
autant de liens avec le passé. Ils sont les témoins de la richesse de notre histoire, de notre patrimoine culturel et de la connaissance humaine et sont
trop souvent difficilement accessibles au public.

Les notes de bas de page et autres annotations en marge du texte présentes dans le volume original sont reprises dans ce fichier, comme un souvenir
du long chemin parcouru par l’ouvrage depuis la maison d’édition en passant par la bibliothèque pour finalement se retrouver entre vos mains.

Consignes d’utilisation

Google est fier de travailler en partenariat avec des bibliothèques à la numérisation des ouvrages appartenant au domaine public et de les rendre
ainsi accessibles à tous. Ces livres sont en effet la propriété de tous et de toutes et nous sommes tout simplement les gardiens de ce patrimoine.
Il s’agit toutefois d’un projet coûteux. Par conséquent et en vue de poursuivre la diffusion de ces ressources inépuisables, nous avons pris les
dispositions nécessaires afin de prévenir les éventuels abus auxquels pourraient se livrer des sites marchands tiers, notamment en instaurant des
contraintes techniques relatives aux requêtes automatisées.

Nous vous demandons également de:

+ Ne pas utiliser les fichiers à des fins commercialesNous avons conçu le programme Google Recherche de Livres à l’usage des particuliers.
Nous vous demandons donc d’utiliser uniquement ces fichiers à des fins personnelles. Ils ne sauraient en effet être employés dans un
quelconque but commercial.

+ Ne pas procéder à des requêtes automatiséesN’envoyez aucune requête automatisée quelle qu’elle soit au système Google. Si vous effectuez
des recherches concernant les logiciels de traduction, la reconnaissance optique de caractères ou tout autre domaine nécessitant de disposer
d’importantes quantités de texte, n’hésitez pas à nous contacter. Nous encourageons pour la réalisation de ce type de travaux l’utilisation des
ouvrages et documents appartenant au domaine public et serions heureux de vous être utile.

+ Ne pas supprimer l’attributionLe filigrane Google contenu dans chaque fichier est indispensable pour informer les internautes de notre projet
et leur permettre d’accéder à davantage de documents par l’intermédiaire du Programme Google Recherche de Livres. Ne le supprimez en
aucun cas.

+ Rester dans la légalitéQuelle que soit l’utilisation que vous comptez faire des fichiers, n’oubliez pas qu’il est de votre responsabilité de
veiller à respecter la loi. Si un ouvrage appartient au domaine public américain, n’en déduisez pas pour autant qu’il en va de même dans
les autres pays. La durée légale des droits d’auteur d’un livre varie d’un pays à l’autre. Nous ne sommes donc pas en mesure de répertorier
les ouvrages dont l’utilisation est autorisée et ceux dont elle ne l’est pas. Ne croyez pas que le simple fait d’afficher un livre sur Google
Recherche de Livres signifie que celui-ci peut être utilisé de quelque façon que ce soit dans le monde entier. La condamnation à laquelle vous
vous exposeriez en cas de violation des droits d’auteur peut être sévère.

À propos du service Google Recherche de Livres

En favorisant la recherche et l’accès à un nombre croissant de livres disponibles dans de nombreuses langues, dont le frano̧ais, Google souhaite
contribuer à promouvoir la diversité culturelle grâce à Google Recherche de Livres. En effet, le Programme Google Recherche de Livres permet
aux internautes de découvrir le patrimoine littéraire mondial, tout en aidant les auteurs et les éditeurs à élargir leur public. Vous pouvez effectuer
des recherches en ligne dans le texte intégral de cet ouvrage à l’adressehttp://books.google.com

1

https://books.google.be/books?id=--pLAAAAYAAJ&hl=fr


 



 

ht*



 

 

 

 

^"5^-



 



 



 



MANUEL

DE LA MESSE,



APPROBATION.

HYACINTHE-LOUIS DE QUELEN, par la miséricorde divine

<•! la grâce du saint Siège apostolique, Archevêque de Paris, etc.

M. Le Courtier, Curé de la Paroisse des Missions-Etrangères,

à Paris, ayant soumis à notre examen un ouvrage qu'il a composé,

«t qui a pour litre : Manuel de la Messe, ou Explication des

rniÈREs et des cérémonies du saint sacrifice, nous l'avons ap

prouvé et approuvons volontiers par ces présentes; jugeant ce

livre très-utile aux fidèles, par la manière solide et instructive

<lont l'estimable Auteur a traité cette matière si importante, ainsi

<|ue par le sentiment de piété et par l'onction qui régnent dans

tout l'ouvrage.

Donné à Paris, sous notre seing, le sceau de nos armes, et le

contre-seing de notre Secrétaire, le dix février mil huit cent

trente-cinq.

+ HYACINTHE, Archevêque de Paris.

Par Mandement de Monseigneur l'Archevêque de Paris.

Momm Kit | Chati. Secr.

Cet ouvrage a encore été honoré de l'approbation de Mcssei

jçneurs les Archevêques et Evèques de Rouen, Auch, Lyon, Tours,

liesançon, Arras, Strasbourg, Nancy, Soissons, Grenoble, Fréjus,

Meaux, Bcauvais, Versailles, Tarbes, Ajaccio, Langres, Monl-

gtcllier.

PARIS. IMPRIMERIE D ADRIEN LE CLERE,

RUE CASSETTE, N° 20, PUES SAIBT-SCLP1C*.



MANUEL

DE LA MESSE,

ou

EXPLICATION

DES PRIÈRES ET DES CÉRÉMONIES

DU SAINT SACRIFICE,

PAR M. F.-J. LE COURTIER,

CnANOIXE THÉOLOGAL ET ARCH1PRÈTRE DE NOTRE-DAME DE TARIS,

ANCIEN CURÉ DES MISSIONS ETRANGERES, ETC.

rentrerai jusqu'à l'autel de Dieu

Votre lainière, Seigneur, et votre vérité

m'ont conduit à votre montagne sainte,

et dans vos tabernacles. Ps. 42.

troisième cïiitifln,

REVUE ET CORRIGEE.

PARIS

LIBRAIRIE D'ADRIEN LE CLERE,

IMPRIMEUR DE NOTRE SAINT-PERE LE PAPE ET DE L'ARCHEïLCIIÊ,

Bue Cassette, 29, près Saint-Sulpice.

1854.



f* .-.'*•



J ''. .j Ji-

PREFACE.

La Messe est l'acte public et solennel de

religion le plus en usage parmi les fidèles :

outre les dimanches et les fêtes d'obligation,

qui imposent le précepte rigoureux d'assister

au saint sacrifice, la piété conduit au pied

des autels le chrétien zélé, toutes les fois

qu'il a le bonheur de communier, dans les

solennités de dévotion, dans les jours anni

versaires des grâces signalées qu'il a reçues,

dans tout le temps du Carême et de la quin

zaine pascale. La ferveur vient-elle à animer

une conduile sagement réglée, l'on trouvera

presque toujours, sans nuire aux devoirs de

son état, le moyen de consacrer, par l'obla-

tion du corps et du sang de Jésus-Christ, les

travaux et les peines de chaque journée ; et

dans une position plus libre de soins et d'in

quiétudes, plus comblée des bénédictions du

ciel et des faveurs de la terre, l'on compren

dra qu'il y aurait ingratitude et lâcheté à ne

pas se faire une règle d'offrir à Dieu tous les

jours la grande Victime d'actions de grâces.

Cet usage si excellent d'assister à la messe

n'est pas seulement cher à la piété et à la fer

veur ; le commun des chrétiens aime encore

dans mille circonstances à se presser autour de

1



PREFACE.

l'autel du sacrifice ; c'est, au renouvellement

de l'année, pour sanctifier et féconder les

vœux de cette époque ; à certaines fêtes, pour

resserrer les liens de la famille et de la piété

filiale ; à la solennité des morts, pour ratta

cher les regrets du passé aux espérances

d'une vie meilleure ; c'est pour la réussite

d'une entreprise, pour la bénédiction d'un

établissement, pour la santé d'une personne

qui nous est chère ; c'est pour appeler la

grâce de Dieu sur l'union des époux, pour

offrir au Seigneur l'enfant qui vient de naître

et la mère qui l'a mis au jour, pour accom

pagner à l'autel la dépouille mortelle de nos

frères avant de la déposer dans le tombeau :

enfin la Messe est la consécration et la sanc

tification de tous les momens graves, solen

nels et importants de la vie.

Il est donc bien à désirer qu'un acte de

religion si fréquent dans sa pratique , si pré

cieux dans ses grâces , si consolant dans ses

fruits, soit connu par une instruction plus

approfondie, expliqué dans tout le mysté

rieux de ses dogmes et de la morale qui en

découle, compris jusque dans les moindres

détails de ses cérémonies et de ses prières ,

afin que la Messe, qui est le centre du culte

catholique, réveille tout sentiment de religion

et de piété; que ses paroles sacrées ne soient

plus sans onction et sans goût , ses rites (1)

(1) Rite, en latin ritus, usage, cérémonie selon un ordre près-

 



muets et inaperçus ; que chaque action et

chaque mouvement du prêtre , chaque mot

qu'il prononce, rappellent à l'esprit et au

cœur qu'un Dieu s'immole pour nous, que

nous devons nous immoler avec lui et pour

lui, et que l'indifférence et l'ennui, la dissi

pation et le scandale bannis loin du sanctu

aire, fassent place à des adorateurs en esprit

et en vérité (1).

Le Seigneur qui les cherche , ces vrais

adorateurs, n'exige pas, il est vrai, de tous

une instruction profonde et détaillée ; à ses

yeux la simplicité de la foi supplée à la

science que Ton n'a pu acquérir , et il ne

rejetera jamais le sacrifice d'un cœur contrit et

humilié (2). Que toute âme pénétrée de la

douleur de ses fautes s'approche avec con

fiance de ce trône de la grâce, s'unissant à

Jésus-Christ victime et à l'intention de l'E

glise, dans la personne du prêtre et par son

ministère, elle aura apporté au sacrifice les

dispositions essentielles et suffisantes pour

en profiter. Mais il n'est personne qui ne

sente combien les fidèles recueilleraient d'a

vantages spirituels d'une connaissance plus

intime de la sainte Messe, de l'explication

littérale de ses prières et de ses cérémonies.

Les pasteurs les plus attentifs au soin de leur

crit; on dit rite ou rectè, pour exprimer ce qui est bien fait, ce

qui est lait selon l'ordre.

(1) Jean. rr.

(8) Ps. 60.



PREFACE.

troupeau ont eu à cœur de distribuer ce pain

d'une parole si féconde; et les fidèles en les

écoutant semblaient pénétrer le secret du

sanctuaire : un nouvel ordre de choses se

déroulait à leurs yeux, et la piété de toute une

paroisse y gagnait en solidité, en esprit et en

"vie.

Le zèle du ministère n'a peut-être pas assez

compris tout le besoin de notre époque ;

épouvanté des ravages de l'incrédulité et des

progrès alarmants de l'indifférence en ma

tière de religion , encouragé par le mouvement

général des esprits qui éprouvent le désir

inquiet de se rapprocher de Dieu et de la

vérité, il a multiplié ses efforts et centuplé

son courage pour aller chercher la brebis

errante qui périt loin des pâturages; mais

peut-être a-t-il laissé trop longtemps au ber

cail et trop à lui-même le troupeau fidèle, et

cru que sa fidélité seule le garantirait de toute

défaillance dans la piété. Or, l'expérience

apprend qu'elle se perd tous les jours, même

dans ceux qui fréquentent nos églises, cette

science du salut qui n'est plus entretenue

qu'au prix des sueurs et des travaux d'un trop

petit nombre d'ouvriers évangéliques ; et

au'elle se perd encore plus, cette intelligence

e notre culte public , si nécessaire pour

nourrir une solide et véritable dévotion ; que

les fidèles n'y entendant presque plus rien

en retirent l'ennui, le dégoût et l'inconstance,

et que ceux que l'on ramène au bercail vou



PREFACE.

draient que l'on retranchât des exercices de

la religion tout ce qu'ils ne comprennent pas

dans ses rites, et qu'ils sont tentés de regar

der comme inutile, ou au moins comme un

tribut assez pénible payé à des usages anciens.

De là le malaise inexplicable de tant de chré

tiens , d'ailleurs fidèles , au milieu de la

pompe majestueuse de nos plus touchantes

solennités ; et si le zèle leur fait surmonter

ce dégoût aux jours les plus saints, qu'il est

triste de voir par là nos temples plus souvent

déserts que remplis, et de penser que les

fêtes religieuses les plus chères et les plus

vénérées deviennent ainsi des journées de

fatigue et de résignation, que l'on voit arri

ver avec une certaine inquiétude d'esprit !

C'est à ce mal, dont les progrès sont de jour

en jour plus affligeants , que nous voudrions

essayer de remédier en partie, malgré notre

faiblesse et la juste défiance qu'elle nous

inspire ; ce sont les avantages bien réels que

les chrétiens retirent de la connaissance de

notre culte, qui nous portent à donner Xexpli

cation des prières et des cérémonies de la

Messe : trop heureux si d'une main peu

assurée nous posions quelques pierres sur

les murs de Jérusalem , tandis que , d'une

main habile, nos frères manient le glaive

de la parole sainte pour veiller à sa dé

fense.En cette matière, que nous nous sommes

proposée , nous avons des ouvrages excel



PREFACE.

lents; et l'on peut citer entre autres celui du

P. Lebrun (1); mais son livre, qui n'a pas-

besoin de nos éloges , et qui mérite seule

ment ici l'hommage de notre reconnaissance,

puisqu'il a été la source où nous avons tou

jours puisé, est trop volumineux et trop

scientifique pour la plupart des fidèles ; c'est

un dépôt précieux de la tradition antique et

des usages vénérables des différentes Eglises;

c'est une mine riche et féconde qu'il faut

savoir exploiter, qui devient plus utile à la

science de celui qui enseigne, qu'à la simpli

cité de celui qui est enseigné; et, malgré son

mérite incontestable, nous ne pensons pas

que cet ouvrage puisse jamais devenir le

Manuel de la Messe que nous avons en vue.

M. Badoire , curé de Saint-Roch , décédé

en 1749, et M. Gochin, curé de Saint-Jacques

du Haut-Pas, mort en 1783, avaient senti

tout à la fois et la difficulté de mettre le livre

du P. Lebrun entre les mains des fidèles , et

le grand fruit que l'on en pouvait tirer par

une exploitation lumineuse, solide et édi

fiante, lorsqu'ils composèrent tous deux pour

le troupeau dont ils étaient respectivement

chargés, un Cours de prônes et d'instructions

sur la Messe (2) , qui n'est, surtout dans

M. Badoire , qu'un heureux choix et un

 

(1) Explication littérale, historique et dogmatique des priè

res et des cérémonies de la Messe, par le P. Pierre Lebrun,

prêtre de l'Oratoire, 4 vol, in -8. Paris, 1777.

(2) M. Badoire, 3 vol. in-12; M. Cochin, un fort vol. in-12.



PREFACE.

abrégé utile du P. Lebrun. Il ne nous appar

tient pas de comparer ces deux ouvrages, en

core moins de les juger; ruais, en leur payant

aussi le tribut de notre reconnaissance et de

notre admiration, nous dirons qu'ils sont des

livres d'instruction et de piété dont on peut

se servir avec le plus grand fruit, mais qu'il

leur manque quelque chose pour être le

Manuel desfidèles à la Messe, et pour réduire

en pratique familière ce qu'ils enseignent si

admirablement.

Reste donc entre les mains des catholiques

à l'Eglise, Y Ordinaire de la Messe, dans toute

sa simplicité pleine de majesté et de mystè

res. Serons-nous téméraire et injuste, en di

sant que cette grave et solennelle liturgie (1)

est un livre scellé pour le plus grand nom

bre, un livre qui ne dit presque rien au

cœur, parce que l'esprit n'en a pas pénétré

le sens et sondé toutes les richesses, et que

cette prière par excellence est peut-être celle

qui semble la plus froide à beaucoup de

chrétiens? Sans doute les instructions des

pasteurs peuvent obvier à ce grave inconvé

nient; plusieurs, iidèles à l'injonction du

saint concile de Trente (2), expliquent aux

peuples qui leur sont confiés quelque chose

du mystère de ce très-saint sacrifice. M. Badoire

(1) Liturgie veut dire littéralement action publique, service

divin. On a appliqué ce mot à l'ordre du service diviu dans le

mvstère de la sainte Messe ; il exprime l'ordre des prières et des

lites qu'on y emploie.

(2) Sess. xxii, c. 8.



et M. Cochin ont laissé sur ce point, comme

sur bien d'autres, de beaux exemples à sui

vre, et l'Eglise a été réjouie plus d'une fois

par l'écho de leur zèle et de leur sage solli

citude ; mais ces instructions et ces explica

tions, d'ailleurs trop rares, passent trop vite,

s'effacent trop tôt, et le bien qu'elles produi

sent, circonscrit dans le cercle étroit d'une

portion de quelques paroisses, s'étendrait au

loin à l'aide d'un livre qui pourrait le per

pétuer et le rendre plus général.

Nous ne dissimulerons pas que le zèle a

voulu vivifier pour les fidèles ces belles

prières de la Messe, trop peu comprises, par

des prières ferventes composées pour les di

verses parties du sacrifice , et connues sous

la dénomination de Prières pendant la Messe;

mais ces prières et ces accents d'une âme

pleine des hautes pensées de la foi, seront-elles davantage comprises du plus grand

nombre? Parlent-elles de ces cérémonies,

dont le langage est si pénétrant pour les sim

ples, et qui sont souvent la seule instruction

qui les frappe? Mais tout en respectant le zèle

et les intentions, nous ne pouvons nous em

pêcher de dire que ces prières sont plutôt un

palliatif qu'un remède; qu'il est pénible que

l'on soit ainsi obligé d'abandonner le beau

texte de la liturgie, et que si c'était là le seul

remède à apporter, bientôt nos offices publics

deviendraient des offices très-particuliers,

auxquels le peuple ne s'unirait qu'à l'aide de



certaines paraphrases plus ou moins éloi

gnées du texte, qu'il faudrait même des can

tiques et des motets à la place des psaumes

et des hymnes, et que de plus en plus le goût

des prières de l'Eglise , l'esprit de ses céré

monies se perdrait et s'éteindrait au grand

détriment de la piété. Nous ajouterons que

ces livres de piété ne sont pas du goût des

hommes, cette portion si intéressante du trou

peau, qu'il faudrait savoir attirer dans nos

églises; qu'ils les regardent comme des livres

ascétiques plus convenables aux cloîtres

qu'aux gensdumonde,etqu'ungrandnombre

de femmes religieuses partagent ce préjugé et

cette antipathie. Pour celles même qui usent

de ces prières avec quelque succès, ce sem

ble, nous dirons encore que ces méthodes ne

laissent rien à faire à la méditation ; que c'est

un suc épuisé difficile à saisir, tandis que la

prière liturgique est une source féconde et

toujours nouvelle de réflexions pieuses et de

sentiments religieux, qui intéressent bien au

trement la piété, parce que l'âme se réjouit

de ses découvertes et des richesses spiri

tuelles qu'elle y trouve sans cesse; que dans

ces prières le sentiment religieux est si fort

développé, qu'il est voisin d'un état languis

sant, tandis qu'il fautle faire germer et éclore

du fonds inépuisable des prières publiques,

mais qu'alors aussi il se développe avec la

fraîcheur de son parfum et dans toute la vi

vacité de son éclat; enfin que ces livres sont



10 PRÉFACE.

l'expression de la ferveur d'un auteur parti

culier, tandis que la liturgie est le suc de la

piété de tous les siècles chrétiens recueilli et

élaboré par l'autorité de l'Eglise universelle;

que souvent l'âme peu disposée et abattue

ne peut suivre ces élans d'une foi vive;

qu'elle se traîne haletante à la suite de l'au

teur, et que trop souvent, ici comme ailleurs,

la richesse peut engendrer le dégoût.

Il faut donc, pour Manuel de la Messe, un

livre moins étendu et moins scientifique que

ceux dont nous avons parlé , un livre qui

conserve le texte de la liturgie, qui en déve

loppe le sens littéral, qui en explique les cé

rémonies, et qui aide les fidèles à goûter par

eux-mêmes le sens de la prière publique, à

en aimer la majestueuse simplicité, et à en

faire jaillir tous les sentiments qu'elle ren

ferme : tel est le but que nous nous- sommes

proposé en tremblant; et, pour y atteindre

de notre mieux, voici le plan que nous avons

adopté : nous donnons d'abord des in

structions générales sur la Messe , sur les

prières et les rites qui l'accompagnent. Nous

montrons en peu de mots la grandeur du

sacrifice de la loi nouvelle, et ses rapports

avec tout le culte public, son existence et sa

nature, sa valeur et ses fruits. Un coup d'œil

rapide sur la tradition de tous les siècles ap

prendra comment la sainte liturgie a été cé

lébrée depuis Jésus-Christ jusqu'à nos jours;

enfin nous donnons une idée de tout le ma-



PRÉFACE. Il

tériel employé dans ce service divin , des

immenses préparations qui le précèdent, et

des sentiments que l'Eglise demande du prê

tre qui célèbre, et des fidèles qui assistent.

Ensuite nous reprenons, mot pour mot,

rite par rite, tout ce que renferme X Ordi

naire de la Messe, pour en donner l'expli

cation propre à instruire les fidèles en même

temps qu'à nourrir leur piété. Nous avons

cherché à bien faire saisir le rapprochement

des prières et des cérémonies de l'autel d'ici-

bas , avec ce qui se passe au Cénacle et au

Calvaire, et ce qui se passe à l'autel sublime

du ciel. Ces explications sont tout simplement

le résumé des instructions que nous avons

données dans une paroisse qui nous est chère

à plus d'un titre ; les fidèles confiés à nos

soins nous ont exprimé quelquefois le désir

de pouvoir conserver ce qu'ils avaient re

marqué dans cette matière de solide et d'é

difiant; nous nous réjouissons de leur offrir

en ce moment un faible gage de tendresse et

un souvenir de la joie que nous causait leur

zèle pour la parole de Dieu.

Si nous avons quelque vœu à former pour

le succès de cet ouvrage, c'est qu'il devienne

utile aux chrétiens; ce but que nous nous

sommes proposé, nous prions Dieu de le

bénir ; et si nous étions assez heureux pour

av*ir fait naître à quelques pasteurs le désir

ds donner à leurs paroisses une suite d'in

structions sur la Messe, si notre mince tra



12 PflEFACE.

vail servait à ménager un peu le temps qu'ils

emploient si utilement à la conduite du

troupeau de Jésus-Christ , la bénédiction

divine aurait dépassé notre attente, et notre

gloire serait d'avoir présenté des matériaux

à des ouvriers évangéliques, dont nous ho

norons le talent et les vertus.



INSTRUCTIONS PRÉLIMINAIRES

SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE,

SIT. LES PRISSES ET LES CÉRÉMONIES QUI L'ACCOMPAGNENT.





CHAPITRE PREMIER.

De la grandeur du sacrifice de la Messe, et de ses rapports avec

toute la religion et avec le culte dont il est le centre.

L'Eglise catholique n'a rien de plus grand et de

plus central dans son culte que l'oblation du corps et

du sang de Jésus-Christ, sous les espèces du pain et

du vin, qui constitue le sacrifice de la messe. Car non-

seulement nous immolons au Dieu éternel vivant et

véritable, que la révélation nous a appris à connaître

et à adorer parfaitement, mais nous avons encore dans

ce sacrifice un Dieu pour prêtre et un Dieu pour vic

time. Toutes les grandeurs de la personne de Jésus-

Christ s'y trouvent réunies : sa puissance comme

Dieu, son état d'immolation comme homme ; tou

jours vivant pour intercéder en notre faveur, tou

jours sous des symboles de mort pour nous appliquer

le prix de ses souffrances ; pontife saint et sans tache

plus élevé que les cieux, agneau égorgé dès l'origine

du monde, dont le sang coulera pour effacer les pé

chés jusqu'à la consommation des siècles ; prêtre se

lon l'ordre de Melchisédech avec un sacerdoce éter

nel, oblation pure offerte dans toutes les nations

depuis le couchant jusqu'à l'aurore ; c'est bien là le

pontife et la victime qui convenaient à la vérité et à

la sainteté de Dieu.

Ce sacrifice, déjà si grand par celui qui l'offre et

qui y est offert, renouvelle tous les prodiges de la vie



16 SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

du Sauveur, et devient chaque jour un cours solen

nel de ses mystères et de sa doctrine. La foi contem

ple le Fils de Dieu à l'autel, engendré dans le secret

du sanctuaire par la même puissance que dans les

splendeurs de l'éternité; incarné par sa parole fé

conde entre les mains du prêtre comme dans le sein

de Marie ; renouvelant l'obéissance et les vertus de

sa vie cachée, sa miséricorde et toute la bonté de son

ministère public ; appliquant aux fidèles le prix de

sa mort et de son sang répandu, la gloire et la vie

nouvelle de sa résurrection par l'offrande de son corps

immortel, la bénédiction de son ascension en s'éle-

vant de l'autel de la terre jusqu'à l'autel sublime du

ciel, les grâces de l'effusion de son Esprit en répan

dant dans nos cœurs la lumière, la force et la sain

teté; traçant déjà les premiers mots de la sentence

du dernier jour par la séparation anticipée du fidèle

et de l'infidèle ; présentant un pain qui donne la vie

éternelle au juste, et qui fait manger au pécheur son

jugement et sa condamnation : c'est donc bien ici

qu'en donnant une nourriture divine à ceux qui le

craignent, le Seigneur plein de misérieorde et de bonté a

fait un souvenir de toutes ses merveilles (1).

Enfin nous trouvons dans ce sacrifice, avec le prêtre

le plus saint et la victime la plus digne, avec le re

nouvellement de tous les mystères et la continuelle

prédication de la doctrine de Jésus-Christ, le plus

parfait abrégé de la morale évangélique, et la plus

haute leçon de la sainteté convenable à un chrétien.

A la messe, je vois un Dieu infiniment adorable à qui

le sacrifice est dû, et j'ai du Seigneur l'idée la plus

(1) Ps. ex.



sur le saint Sacrifice de la messe. 17

juste qu'on puisse concevoir, par l'excellence du don

qui lui est présenté ; j'y trouve un piètre infiniment

agréable à la majesté trois fois sainte, qui porte dans

ses mains une hostie toute puissante ; et je suis cer

tain d'adorer en esprit et en vérité par le culte le

plus parfait. Le secret de quatre mille ans de pro

messes, de figures et de prophéties se révèle à mes

yeux, la vérité succède à l'ombre, la plénitude du

temps se déroule avec l'abondance de la grâce, une

source pure jaillissant de la croix jusqu'à la vie éter

nelle donne naissance et résurrection, force et nour

riture, guérison et sainteté aux chrétiens de tous les

âges : cette source reflue de la croix jusqu'aux pre

miers jours du monde pour sanctifier tous les élus,

et coule de la croix jusqu'à la consommation des siè

cles pour sauver tous les enfants de Dieu. Ce sacrifice,

qui est moins un repas de religion, dit Tertullien,

quune école de toutes les vertus, présente aux fidèles,

et le grand exemple de l'immolation continuelle d'un

Dieu, pour les animer à tous les devoirs, les encou

rager à tous les sacrifices : et la participation à la vic

time, qu'ils s'incorporent par la communion, pour

les leur faire pratiquer. Nous trouvons donc à cet

autel, a"oh nous pouvons manger (1), l'union la plus

intime avec Dieu sur la terre, puisque nous y sommes

nourris de Dieu même, et l'union la plus désirable

des hommes entr'eux, puisque tous, sans distinction,

peuvent s'asseoir à la même table comme enfants du

même père.

Or quel sacrifice plus grand que celui où un Dieu

est offert à un Dieu par un prêtre-Dieu, où chaque

(1) Hébr. xm.



18 SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

acte d'oblation rappelle, et la doctrine d'un Dieu, et

la sainteté qu'il exige, et la religion de ce Dieu dans

toute son étendue et dans tous ses moyens de sancti

fication! La messe est donc en réalité cette échelle

mystérieuse que Jacob vit en songe (1) : une de ses

extrémités touche la terre, l'autre est appuyée dans

le ciel, les anges montent et descendent, et surtout

le Saint de Dieu, l'ange de Dieu par excellence, le

médiateur suprême, pour porter au Seigneur nos

vœux et nos sacrifices, et pour nous rapporter sa

grâce et sa bénédiction. Bien plus, la messe est une

image anticipée du ciel ; c'est le même Dieu qu'on y

adore, c'est la même réunion de ses enfants qui se

pressent dans son sanctuaire : comme au ciel, des

prières, des chants et des parfums, desanges qui en

vironnent, des saints qui supportent l'autel, toute

l'Eglise, toute la cité de Dieu offerte par Jésus-Christ

et s'unissant à son chef; en un mot, Dieu présent

sous des voiles, le même que nous verrons face à face;

Dieu devenu nourriture sous l'apparence d'un pain

qui n'est plus, le même qui nous rassasiera éternel

lement de sa gloire par la vérité et le bonheur.

Ne nous étonnons donc pas que la messe, qui em

brasse tous les rapports de la religion, soit devenue

le centre de son culte, le point d'arrivée auquel se

rallie, comme à la croix, l'homme avec ses destinées

glorieuses; le point de départ d'où nous vient,

comme de la croix, la grâce avec tous les moyens de

salut. Voyez-vous ces temples que le christianisme

a bâtis? C'est pour offrir son sacrifice; cette croix qui

les surmonte, c'est le signe de l'immolation qu'elle

(1) Gen. xxvm.



SUH LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 19

y perpétue ; ces autels qu'elle élève, c'est pour y dé

poser sa victime. Tout dans les églises a le même

rapport et le même but. La réunion solennelle de ses

enfants est un rendez-vous autour de l'autel ; et de

toute l'observance du jour du Seigneur, la messe est

le seul acte de religion spécialement et rigoureuse

ment déterminé. L'eau bénite, les fonts du baptême,

les tribunaux de la pénitence rappellent qu'il faut

laver ses mains avec lesjustes (1) pour pénétrer dans le

sanctuaire ; la chaire sacrée instruit et exhorte au

sacrifice de l'esprit et du cœur ; la table sainte est

dressée pour participer à l'hostie du salut ; les voiles

de l'autel, les vêtements des ministres, les lumières

qui brillent, l'encens qui s'exhale, le chant qui ac

compagne l'action, les rites qui l'expriment plus vi

vement à la faiblesse de nos sens, tout parle de sacri

fice, tout est pour le sacrifice.

Le Baptême donne le droit d'assister à l'assemblée

sainte et de s'asseoir à la table du Seigneur, comme

un jour à l'assemblée et à la table du ciel : la Pénitence

répare ce droit perdu ou affaibli ; VEucharistie se con

sacre et se distribue à la messe ; la Confirmation for

tifie pour cette union mystérieuse et pour l'immo

lation morale et continuelle du chrétien : c'est au

milieu de la solennité des divins mystères que YHuile

sainte est bénite pour le malade et pour les diverses

onctions, que le sacrement de Y Ordre perpétue le sa

cerdoce, et que le Mariage des chrétiens reçoit sa ra

tification et sa bénédiction particulière.

L'instruction évangélique est une partie prépara

toire de la messe : le pasteur arrête la marche de

(1) Ps. XXV.



20 SHR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESS».

l'oblation pour annoncer la parole sainte, et le sym

bole de la foi y est professé solennellement ; l'esprit de

prière attire l'esprit de grâce sur l'assemblée, et vient

concentrer tous les sentiments religieux dans la réci

tation grave et publique de l'oraison dominicale ;

l'office de la nuit est la préparation éloignée au sacri

fice, celui du matin sert de préparation immédiate,

et celui du soir de conclusion et d'action de grâces ;

enfin tout se rapporte et se lie à cette grande obla-

tion, et de même qu'elle réunit les merveilles et les

grâces de Dieu, de même l'Eglise rattache à ce centre

commun tout le but et le fruit de ses assemblées de

religion.

Elle est donc bien digne de la sagesse d'en haut

cette décision du saint concile de Trente, qui ordonne

aux pasteurs d'expliquer fréquemment quelque chose

de ce qu'on lit à la messe, et entre autres le mystère

de ce très-saint sacrifice ; puisse notre obéissance à

cet ordre important mériter à notre travail la béné

diction de Dieu, inspirer aux fidèles le goût des choses

saintes, et nous diriger heureusement dans les détails

qui vont servir de développement à ce que nous n'a

vons fait qu'indiquer en esquissant la grandeur du

sacrifice de la messe!



SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 21

CHAPITRE II.

Du sacrifice en général et de sa nécessité.

La religion est le second lien qui unit librement le

cœur de l'homme à son Dieu : le premier lien est né

cessaire et sans mérite, c'est celui qui rattache l'effet

à la cause, le créateur à son ouvrage : les animaux,

les astres, les plantes, le ciel et la terre, sont unis à

Dieu en cette manière et publient nécessairement sa

sagesse, sa puissance et sa bonté. L'homme a de plus.

que toutes les créatures un cœur libre dont il doit au

Seigneur l'hommage par l'oblation volontaire de ses

pensées et de sa volonté ; ces sentiments de foi et d'o

béissance, d'adoration et d'amour, de reconnaissance

pour les bienfaits et de repentir après avoir péché,

qui s'élèvent librement du cœur de l'homme, voilà

la religion en elle-même : l'expression de tous ces

sentiments forme le culte, et s'il est nécessaire à une

créature intelligente d'éprouver pour son Dieu, son

père et son maître, ces sentiments de religion, il ne

l'estjpas moins à cette intelligence servie par des or

ganes, de les exprimer par le culte divin. Or cette

expression religieuse se manifeste surtout pr r le sa

crifice, dont l'essentiel est d'être intérieur, car Dieu est

esprit,*et veut être adoré en esprit, de sorte que ce

soit ici le cœur qui offre et qui s'immole à la fois, qui

devienne prêtre et victime tout ensemble. Mais le



22 SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

sacrifice doit aussi être extérieur, parce que l'homme

composé d'un corps et d'une âme doit également faire

l'hommage de ce corps qu'il a reçu des mains de son

créateur, et donner des marques visibles de ses dis

positions intérieures envers la divine majesté. Après

tout, ce sacrifice extérieur du corps, ou des biens que

la providence a mis à notre disposition, n'est que le

signe sensible de l'oblation intime de nous-mêmes ;

il est vide et inutile sans les sentiments de l'âme qui

y sont essentiels, comme aussi est-il presque impos

sible, à cause de l'étroite union de l'âme et du corps,

que l'esprit soit pénétré d'adoration , le cœur de re

connaissance, sans que le corps n'éprouve quelque

chose de cet anéantissement intérieur devant Dieu,

et ne cherche à offrir quelque marque visible de sa

gratitude et de sa dépendance. Enfin dans l'état de

société, la religion n'a jamais existé sans ce sacrifice

intérieur et extérieur joints dans une même action

publique, parce que son but est encore de réunir les

hommes dans les témoignages qu'ils donnent à Dieu,

au nom de la société, de leur servitude et de leur

amour.

Le sacrifice pris rigoureusement peut donc se dé

finir : l'oblation extérieure d'une chose sensible, faite

à Dieu seul, par un ministre légitime, avec destruc

tion , consommation ou changement de la chose

offerte, pour reconnaître son souverain domaine, et

pour les autres fins du sacrifice. C'est-à-dire, qu'an

ministre légitime, député du peuple auprès de Dieu,

et député de Dieu auprès des hpmmes pour leur ser

vir d'intermédiaire, fait à Dieu, à qui seul est due

l'adoration d'entière dépendance, l'oblation, ou l'acte

de renonciation au domaine de jouissance sur telle ou



SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 23

telle chose créée pour notre usage, avec destruction,

consommation ou changement de la matière offerte,

comme l'immolation d'un animal, l'effusion d'une

liqueur, l'évaporation d'un parfum ; pour reconnaître,

attester et publier, par ce renoncement extérieur au

domaine d'usage, le souverain domaine de Dieu, à qui

seul appartient la propriété réelle. Par cette destruc

tion ou ce changement de la victime, nous recon

naissons le droit de vie et de mort que le Seigneur a

sur nous, la mort que nous avons méritée par le

péché, et l'obligation de nous immoler et de nous

dévouer entièrement à son amour et à son service.

Cet hommage de parfaite dépendance est la fin pre

mière de toute oblation qui, sous ce rapport, s'ap

pelle sacrifice d'adoration ou de latrie. Mais on offre

encore pour d'autres fins secondaires et d'une haute

utilité : c'est pour remercier Dieu de ses bienfaits,

pour solliciter le pardon de nos péchés, pour deman

der les grâces dont nous avons besoin, et sous ces

rapports divers, le sacrifice est à la fois eucharistique

ou d'action de grâces, propitiatoire et impétraloire.

Yoilà i'idée précise du sacrifice ; c'est par extension

que l'on donne ce nom aux prières, à l'aumône, à

l'obéissance, aux bonnes œuvres, à la douleur du

cœur après le péché, parce que dans un certain sens

nous nous offrons à Dieu par tous ces actes de reli

gion ; et c'est ainsi qu'il faut entendre ces expressions

de l'Ecriture : Sacrifiez au Seigneur un sacrifice de

justice (1). Immolez à Dieu un sacrifice de louange, et

rendez-lui vos vœux (2). Un cœur brisé de repentir est

(1) Ps. IV.

(2) Ibid. xlu.



24 SUa LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

le sacrifice qui plaît au Seigneur, et qu'il ne rejettera

pas (1). C'est un sacrifice salutaire d'être attentif aux

commandements (2). L'obéissance est meilleure que les

victimes des insenses (3). N'oubliez pas l'aumône et la

bienfaisance, car c'est par de telles hosties que Dieu est

apaisé (A).

(1)PS.L.

(2) Eccli. xxxv.

(3) Ibid. iv.

(4) Hcbr. xiii.



SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 25

CHAPITRE III.

Des sacrifices anciens sous les patriarches, sous la loi mosaïque,

et des sacrifices des païens.

Au sortir des mains du Créateur, le devoir reli

gieux de l'homme, qui ne doit vivre que pour Dieu

seul, consistait: 1° A lui faire hommage d'adoration

comme à l'être souverain , et, autant que possible ,

hommage d'adoration éternelle et infinie, comme à

l'être infini etéternel. 2° A lui payer tribut de recon

naissance comme à son Créateur et à l'auteur de

tous ses biens; et parce que Dieu les lui conserve

à chaque instant, et que tous les jours il ajoute de

nouveaux bienfaits , sa vie devait être une perpé

tuelle action de grâces. 3" A solliciter des grâces et

des secours par une prière humble , fervente et per

sévérante. Tels étaient les exercices ordinaires de

l'homme dans l'état d'innocence, et si notre premier

père eût conservé pour lui et pour ses descendants

la justice originelle , les hommes , dit saint Augustin ,

qui eussent été sans souillure depéché se fussent offerts

à Dieu comme des 'victimes sans tache (1) ; le cœur de

l'homme eût été le temple, l'autel , la victime et le

prêtre d'un sacrifice agréable au Seigneur. Mais de

puis le péché qui nous a dépouillés denos priviléges,

il a été nécessaire d'ajouter à ces grandes obligations

(1) Cité de Dieu, 1. n, c. 26.



26 SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

religieuses; celle d'apaiser lajustice divine irritée par

notre orgueil et notre ingratitude , de sentir plus

profondément notre misère et la continuelle dépen

dance du secours d'en haut dans tous nos besoins

spirituels et temporels. Voilà donc depuis la chute

de l'homme , les quatre fins du sacrifice bien mar

quées : l'adoration, l'action de grâces, la rémission

des offenses, et la demande qui sollicite la bénédic

tion de Dieu. Dans cet état de dégradation et de mi

sère, le cœur humain, incapable de réparer le péché

malgré sa pénitence et ses satisfactions , ne pouvait

plus servir d'autel et de victime : il fallut demander

à la nature un temple , ou en bâtir , quand l'ordre

suprême en fut donné : une pierre froide et sans or

nements était moins indigne que ce cœur de suppor

ter l'hostie de propitiation ; les faibles éléments d'une

vie matérielle, le sang des animaux grossiers de

vaient remplacer extérieurement dans l'holocauste

les pensées et les affectious de l'homme coupable, et

tirer leur mérite de la grande victime du monde

qu'ils figuraient, et de la foi des sacrificateurs élevée

jusqu'à l'espérance de l'Agneau de Dieu. Intermé

diaire d'hosties inefficaces par elles-mêmes, souvenir

perpétuel d'impuissance et de nullité de la part de

l'homme, imposé, dit saint Paul, jusqu'au temps

fixé pour le grand rétablissement, et aboli dans la

plénitude des siècles , quand Jésus-Christ parut ,

s'offrant lui-même en sacrifice, donnant à l'homme

le droit de s'unir à Dieu, non plus seulement par un

cœur pur comme au jour de l'innocence, mais par

un cœur racheté qui présente un Dieu pour victime

d'adoration, d'expiation et d'action de grâces.En conséquence de cette dégradation de l'homme,



SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 27

qui ne peut plus offrir son cœur sur l'autel qu'en

l'unissant à des symboles grossiers et impuissants ,

jusqu'à ce que vienne l'Agneau de Dieu immolé en

promesse et en figure (1) dès Forigine du monde,

Abel offre ce qu'il a de plus excellent dans ses trou

peaux ; Caïn, les fruits dela terre qu'il cultive ; Noé,

des oiseaux et des animaux à la sortie de l'Arche ;

Melchisédech , prêtre et roi de justice et de paix ,

présente au Seigneur du pain et du vin sur l'autel

du Dieu des combats pour les distribuer ensuite à

des soldats victorieux ; Abraham et les patriarches

immolent des hosties solennelles au nom des familles

et des tribus : et pour montrer une fois jusqu'où va

le droit de Dieu dans les sacrifices qu'il exige de ses

créatures, et jusqu'où irait un jour la miséricorde

divine, le Seigneur ordonne au père des croyants

d'immoler son fils unique sur une montagne, bien

qu'il dût se contenter de l'obéissance du saint pa

triarche, et agréer l'immolation d'un bélier à la place

d'Isaac

Les générations qui oublièrent la connaissance de

Dieu, de sa foi et de son culte, pour prostituer leurs

cœurs à l'idolâtrie , retinrent toujours et partout,

comme un dogme primitif, l'obligation d'offrir des

sacrifices. Si les enfants des hommes se trompèrent

sur l'unité et la nature de Dieu, ils ne se trompaient

pas sur ce point de religion ; si leurs divinités men

songères exigeaient avec orgueil et profusion des vic

times, dit saint Augustin, c'est que le démon savait

qu'on en devait au vrai Dieu ; et si les immolations

des gentils ont été étranges et barbares, c'est qu'où

(1) Apoc. xm.



28 SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

avait besoin de les accommoder aux extravagances et

aux désordres de la théogonie païenne. Dans le vrai,

le sacrifice de l'homme physique, que le paganisme a

si souvent réclamé, eût été la conséquence rigou

reuse des droits d'un Dieu offensé, sans qu'on pût

encore par là apaiser sa justice ; et l'idolâtrie, qui

avait perdu la foi et l'espérance d'un rédempteur1,

avait quelque raison de presser ainsi le droit du

souverain maître; mais en vertu de la mort de

l'Homme-Dieu , agneau immolé , comme le chante

l'Eglise , pour racheter les brebis , Dieu se contente

de l'immolation de l'homme ;nora/etde ses passions,

il l'accepte même avec miséricorde, quand elle est

unie au sacrifice d'un Dieu.

Lorsque le Seigneur choisit pour son peuple les

enfants d'Israël , et qu'il les sépara des nations ido

lâtres pour conserver son alliance et ses promesses ,

il régla par ses ordonnances dictées à Moïse la suc

cession et la perpétuité du sacerdoce d'Aaron , la

forme de son tabernacle et l'emplacement de son

temple, le nombre des victimes et les rites de chaque

oblation. Au moment de secouer le joug de l'Egypte

et de marcher par le désert à la conquête de la terre

de Chanaan , promise à la postérité d'Abraham , le

peuple Juif reçoit l'ordre d'immoler un agneau par

famille et dans chaque maison, de le manger avec

des cérémonies mystérieuses, de marquer ses demeu

res du sang de l'agneau pascal, et de renouveler d'â

ge en âge cette immolation solennelle; ce rit devait

persévérer jusqu'à cette dernière pâque que Jésus-

Christ mangea avec ses disciples, et à laquelle il sub

stitua le véritable agneau pascal, c'est-à-dire, son

corps et sou sang, dont l'application faite à nos âmes



SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 29

nous préserve de l'ange exterminateur, nous délivre

de l'esclavage du péché , et nous fait obtenir le ciel ,

véritable terre promise aux enfants de Dieu. Après

ce sacrifice général de toute la nation, commence

l'exercice du sacerdoce dans la tribu de Lévi ; à cause

de l'imperfection des victimes , Dieu ordonne de les

multiplier pour remplir autant que possible les fins

du sacrifice, et pour figurer les mérites surabondants

de l'hostie unique qui devait les remplacer.

Dans cette grande variété des sacrifices de la loi

mosaïque, les sacrifices sanglants étaient : 1° L'holo

causte; dans cette immolation la victime était entiè

rement consumée par le feu, l'on reconnaissait par

là le souverain domaine de Dieu , et on lui rendait le

culte de latrie, ou d'adoration et de dépendance. 2°

£.''hostie des pacifiques : par ce dernier mot, l'on en

tendait la vie, la santé, la paix, toute espèce de biens

et de perfections ; cette hostie était ou eucharistique

ou impétratoire , c'est-à-dire, qu'elle était offerte ou

pour remercier Dieu des bienfaits, ou pour lui de

mander des grâces. 3° Le sacrifice pour le /jcc/ic institué

pour l'expiation des fautes ou pour en obtenir le par

don. On l'offrait ou pour les particuliers, ou pour

les prêtres, ou pour tout le peuple ; et dans le sacri

fice annuel que l'on faisait pour la nation entière , le

sang des victimes était porté non-seulement dans le

Saint sur l'autel des parfums et des holocaustes, mais

jusque dans le Saint des saints, pour figurer que le

sang de Jésus-Christ serait présenté jusque dans le

ciel, et nous en ouvrirait l'entrée. Au reste, chacune

de ces oblations avait ses cérémonies particulières ,

toutes pleines de mystères et d'espérance. — Les sa

crifices non sanglants étaient : 1° L'offrandede lajlcur



30 SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

defarine mêlée d'huile et d'encens que l'on brûlait

sur l'autel des holocaustes. 2° Le sacrifice du bouc

émissaire: au jour de l'expiation solennelle, le peu

ple présentait deux'boucs, l'un était égorgé devant

le Seigneur, et l'autre était offert vivant ; le grand-

prêtre plaçait ses deux mains sur la tête de la victime,

confessait les iniquités de toute la nation, en char

geait l'animal immonde , et le faisait chasser ensuite

dans le désert. 3° Le sacrifice du passereau mis eu li

berté: pour purifier une maison infectée de la lèpre,

entre autres cérémonies, on prenait deux passereaux :

l'un était immolé sur un vase plein d'eau vive dans

lequel on laissait couler le sang , l'autre était trempé

vivant dans cette eau teinte de sang, avec du bois de

cèdre, de l'hysope et de l'écarlate ; puis on faisait

aspersion, et l'on laissait envoler le second passe

reau.

On comprend facilement que tous ces sacrifices et

les autres cérémonies de la loi de Moise étaient de

vives figures , des types multipliés du sacrifice de

Jésus-tihrist et des fruits abondants qu'il devait pro

curer aux hommes pour leur délivrance et leur sa

lut. Mais ces diverses oblations étaient bien impar

faites, et ne tiraient leur vertu que de l'obéissance à

l'ordre divin qui les avait prescrites, de la foi de

ceux qui offraient, de leurs dispositions intérieures,

et surtout de l'attente de l'hostie meilleure qui efface

les péchés du. monde{\). Aussi le Seigneur avait-il le

plus grand soin de soutenir cette foi et cette espé

rance au sacrifice futur de son Fils, par les figures

fortes et expressives du sacrifice d'Isaac, de Melchi-

(I) Jean. 1.



.SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 31

sédech, de l'Agneau pascal , du bouc émissaire sur

lequel on décharge les iniquités de tous, du passereau

dont le sang donne la liberté à un autre passereau ;

par la suite des prophètes qui annonçaient de siècle

en siècle la grande victime, d'une voix éclatante et

solennelle, et qui réclamaient sans cesse contre l'im

puissance des hosties figuratives. Nos prêtres , disait

David, sont selon l'ordre d'Aaron, ils se succèdent et

se remplacent parce que la mon les enlève ; mais il

viendra un autre pontife, c'est mon Seigneur, à qui

le Seigneur a dit : Vous êtes prêtre éternel selon l'ordre

de Melchisédech (1). Ecoute, Israël, et comprends ce

que dit d'avance ce pontife excellent par la bouche

de ses envoyés : Quoique vous les ayez commandés ,

Seigneur , les holocaustes ne sauraient vous plaire

par eux-mêmes, mais vous m avez donné un corps que

je puis vous offrir, et j'ai dit ; Me voici (2). En téie et

comme but principal du livre de votre loi , il est écrit

de moi que seul je puis accomplir votre volonté et la

satisfaire pleinement (3). Aussi la gloire du second

temple effacera-t-elle la splendeur de celui qu'a bâti

Salomon, parce que j'y paraîtrai pour commencer

mon sacrifice (4). Enfin, je ne recevrai plus de victimes

de vos mains, mon nom ne sera pas seulement connu

dans la Judée, il sera grand parmi tous les peuples

de la terre, car voici que du couchant à l'aurore, et

en tout lieu, on sacrifie et on ojfre à mon nom une abla

tion pure. Je la vois déjà, ce semble, cette oblation,

dit Malachie ; et les temps ne sont pas éloignés.

(1) Ps. eu. — (?) Ibld. xxxix. — (3) Agg. il. —(4) Malach. i.



32 SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

CHAPITRE IV.

.' Du sacrifice de la loi nouvelle, institué et offertpar Jésus-Christ.

Dans la plénitude du temps, c'est-à-dire, lorsque

fut remplie la mesure d'attente et de préparation que

Dieu avait fixée pour opérer le salut des hommes ;

après quatre mille ans de promesses, de Bgures et de

prophéties, la terre entendit enfin cette heureuse pa

role : Voici VAgneau de Dieu qui efface les péchés du

monde (1).

On peut dire que le sacrifice de la loi nouvelle a

commencé dès le premier moment de l'incarnation ;

c'est la pensée de saint Paul (2) , que Jésus-Christ

entrant dans le inonde, s'appliqua les paroles du

psaume xxxix6, et dit à Dieu son Père : Les holo

caustes ne vous ont point été agréables, mais vous

avez uni à ma nature divine un corps dans lequel je

puis souffrir et m'immoler à votre volonté sainte qui

demande une telle victime ; et j'ai dit : Me voici, je

viens accomplir cette grande volonté, qui n'est plus

seulement écrite en tête du livre de votre alliance,

mais qui dès ce moment est gravée au milieu de mon

cœur.

A la naissance de l'Homme-Dieu, hostie déjà dé

vouée à notre salut, l'anéantissement où il est réduit,

les privations qu'il endure, les larmes qu'il verse sont

(I) Jean. i. — (2) Hébr. x.



SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 33

les préludes de son sactifice ; que dis-je? l'étable de

Bethléem eût pu servir de temple, la crèche d'autel,

et les pleurs de ce Dieu enfant auraient été l'oblation

suffisante pour sauver l'univers, si ce qui suffisait au

prix de notre rançon avait pu suffire à la charité et à

la miséricorde de notre Dieu. Huit jours après cette

bienheureuse naissance, Jésus-Christ reçoit le nom

de Sauveur ; il en commence les fonctions aux yeux

des hommes, et, répandant les premières gouttes de

son sang, il s'engage par ses sacrées prémices à le

verser avec abondance sur l'autel de la croix. Voyez-

le porté au temple sur les bias de Marie ; c'est là

qu'il se place sur l'autel du vrai Dieu, et qu'il renou

velle le solennel engagement de mourir pour le salut

du monde : c'est Yoffrande du sacrifice dont l'immo

lation se fera au calvaire, et la participation. au cénacle

et à la messe. Toute la vie du Sauveur, dans l'obscu

rité de Nazareth comme dans l'éclat de son ministère

public, a été une suite de cette oblation commencée ;

les soupirs de son cœur appelaient sans cesse la con

sécration de la victime, se sentaient pressés et suffo

qués jusqu'à ce que s'accomplisse le baptême de

douleur et de sang dans lequel il devait être plongé :

ses désirs invoquaient avec ardeur le feu sacré, qu'il

avait apporté avec lui sur la terre pour consumer

l'holocauste et embraser les âmes qui viendraient

s'unir à son sacrifice ; et, lorsque l'heure tant désirée

est venue de passer de ce monde à son Père, Jésus-Christ semble respirer, et déclare à ses apôtres, qu'il

a désiré d'un désir extrême de manger cette Pâquc avec

eux, avant de souffrir (1), parce qu'elle devait être la

(1) Luc. xn.



34 SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

dernière Pâque d'Israël selon la chair, et que le véri

table Agneau pascal allait y être substitué pour les

vrais enfants d'Abraham.

Arriva donc enfin ce jour à jamais béni, où le

Christ fut livré pour notre amour, où il nous aima

jusqu'à la fin et jusqu'à l'excès. Le soir qui précéda

cette mémorable journée , étant à table avec ses dis

ciples, il observe pleinement le repas légal ordonné

par Moïse, et lorsque tout est accompli de ce qui

regarde l'ancienne alliance, le Seigneur se lève : de

meurons attentifs et remplis d'une crainte respec

tueuse, quelque chose de grand et de mystérieux se

prépare ; le sacrifice de la loi nouvelle va être insti

tué ! Le lavement des pieds en est la préparation

prochaine et publique, les paroles de Jésus-Christ

pleines de tendresse et d'effusion sont l'instruction

qui le précède. Il prend en ses mains saintes et véné

rables du pain et du vin ; voilà l'offrande. Il bénit ce

pain et ce vin, il rend grâces ; et au milieu de ces

bénédictions eucharistiques, entendez-vous ces pa

roles qui sortent de la bouche de celui qui a créé le

ciel et la terre ; Ceci est mon corps, mon corps donné,

livré, brisé pour vous ; ceci est mon sang, le sang de

la nouvelle alliance répandu pour la rémission des

péchés : voilà la règle de la consécration. Prenez et

mangez, prenez et buvez ; il rompt le pain de la vie

éternelle et le distribue, il présente le calice du salut,

et le fait partager entre ses apôtres : voilà commu

nion au sacrifice. Faites ceci en mémoire de moi (1),

par ces paroles, le même pouvoir est transmis, l'ordre

du sacerdoce nouveau est établi et fondé ; et Jésus-

(I) Luc. xii.



SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 35

Christ entonne l'hymne d'action de grâces après tant

de merveilles et de bienfaits. Admirable providence

de mon Dieu ! vous avez voulu, pour soutenir la loi

de vos enfants éblouis des prodiges de votre amour,

que le sacrifice du cénacle sous les espèces du pain et

du vin précédât l'oblation sanglante de la croix,

comme le sacrifice de la messe devait suivie et per

pétuer l'immolation du calvaire, pour montrer qu'a

près comme avant c'était bien votre même et unique

sacrifice, institué au cénacle, consommé au calvaire,

continué sur nos autels !

Quelques heures après cette divine institution com

mence l'oblation de la croix, dont nous verrons bien

tôt les détails. Ici tout est sensible et frappant, le

choix de la victime, son offrande à Dieu par les mains

du prêtre éternel, son immolation sanglante. Ici se

trouvent et l'holocauste d'adoration, et l'hostie des

pacifiques, et l'expiation pour le péché. Nous voyons

la vérité des anciennes figures, le passereau mis à

mort pour donner la liberté au passereau teint de

son sang, le bouc émissaire chassé hors de Jérusalem

empoitantles prévarications de tout le peuple, le sang

de l'hostie porté jusque dans le ciel, véritable Saint

des saints qui n'est pas fait de la main des hommes ;

et à la place des victimes légales qui ne pouvaient

que signifier le salut sans jamais le donner, nous

avons sur la croix l'oblation unique d'un Dieu, qui

consomme pour toujours la sanctification des hommes (1),

par la source précieuse qui en découle jusqu'à la fin

des siècles. D'où il faut conclure avec l'apôtre, qu'il

n'est plus nécessaire que Jésus-Christ réitère son sa-

(!) Hébr. x.



36 SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

crifice sanglant pour la rémission des péchés, comme

on réitérait les sacrifices de la loi mosaïque , mais

qu'il faut seulement que les actes répétés de cette

même et unique obîation, continuée à la messe, en

appliquent le prix et les mérites à chaque fidèle en

particulier. C'est ce que nous enseigne clairement le

Concile de Trente appuyé sur la doctrine de saint

Paul(l) : « Quoique Notie-Seigneur ne dût s'offrir

» qu'une fois à Dieu son Père en mourant sur l'au-

» tel de la croix pour y opérer la rédemption éternelle,

» néanmoins pour laisser à son Eglise un sacrifice vi-

» sible, telle que la nature des hommes le requérait,

» par lequel la vertu de ce sacrifice sanglant, qui de-

* vait s'accomplir une fois sur la croix, fût appliquée

» d'âge en âge pour la rémission des péchés : dans

» la dernière cène, la nuit même qu'il fut livré,

» se déclarant prêtre établi pour l'éternité selon

» l'ordre de Melchisédech, il offrit à Dieu le Père son

» corps et son sang sous les espèces du pain et du

» vin, les donna à prendre à ses apôtres qu'il établis-

» sait alors prêtres du nouveau testament, et par ces

» paroles: Faites ceci en mémoire de moi, leur or—

» donna à eux et à leurs successeurs dans le sacer-

» doce d'offrir la même hostie. »

Le sacrifice de la messe est donc institué pour nous

appliquer le prix du sang répandu sur la croix, pour

rendre efficace et profitable à chacun de nous l'obla-

tion unique de Jésus-Christ, et pour nous communi

quer par sa propre vertu le mérite général et sur

abondant de la foi et de la pénitence qui conduisent

aux sacrements, où s'achève la justification que la

grâce de l'autel a commencée.

(1) Scss. XXII, i.



SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 37

CHAPITRE V.

De la manière dont on a célébré la Messe depuis son institution

jusqu'à nos jours.

Bien que le Fils de Dieu soit prêtre de toute éter

nité par le décret auquel il avait souscrit de s'offrir

un jour comme victime pour les hommes, et pour

toute l'éternité parce qu'il est établi à jamais pontife

de la nouvelle et éternelle alliance : bien qu'à pro

prement parler, son sacrifice ait commencé avec le

premier battement de son cœur dans l'incarnation,

pour s'accomplir à la cène et au calvaire, et recevoir

sa perfection des mystères de la résurrection, de l'as

cension et de l'effusion de l'Esprit saint ; on peut et

on doit dire que la première messe a été célébrée au

cénacle, la veille de la mort du Sauveur, ainsi que

s'en exprime l'Eglise dans la préface du Jeudi saint :

« Jésus-Christ, le pontife véritable et éternel, le seul

» prêtre pur et sans tache, en établissant, dans le

» dernier repas qu'il fit avec ses apôtres, son sacri-

» fice durable et permanent, s'offrit lui-même le

» premier comme victime, et enseigna le premier à

» ses apôtres à l'offrir eux-mêmes. » Voici donc l'idée

que l'on peut se former de cette première messe.

Jesus-Christ accompagné de ses disciples, vient au

cénacle où est dressée d'avance la table du sacrifice

et de la communion, comme le prêtre précédé de ses

ministres vient à l'autel où tout est préparé. Jésus



38 SUR LE SAIKT SACRIFICE DE LA MESSE.

Christ descend de la table après la cène légale, s'hu

milie jusqu'à laver les pieds de ses apôtres, leur

enjoint de se les laver mutuellement, et remonte à

la place qu'il occupait, comme le prêtre descend an

bas de l'autel, purifié, il est vrai, des fautes graves,

mais pour se laver de plus en plus, fait la confession

mutuelle avec lcsassistan ts, et remonte à l'autel . Jésus-

Christ s'élant remis à la table eucharistique instruit

ses apôtres et leur donne le sommaire de toute sa doc

trine en disant : Je vous ai donné l'exemple, afin que

vous fassiez comme fai fait moi-même (1) ; le prêtre à

l'autel fait l'instruction publique et préparatoire ,

dont tout le but est le développement de cette pa

role profonde de saint Justin (2) : Celui-là seul peut

participer à l'Eucharistie, qui croit notre doctrine

véritable, qui a reçu la rémission des péchés, et qui

vit comme Jesus-Christ l'a enseigné. Le Sauveur prit

du pain et du vin dans une coupe ; il les bénit :

voilà l'oblation, les prières et les bénédictions qui

l'accompagnent. Il rendit grâces, les yeux levés vers

le ciel. Si les évangélistes ne nous ont pas conservé

les paroles dont Jésus-Christ se servit dans cette

action de grâces, il paraît, en jugeant par la tradition

qui a fait comme le maître et qui tenait ce rite des

apôtres, que le Seigneur énuméra les bienfaits de la

création, de la providence et de la rédemption, qui

allaient être concentrés dans cette victime adorable ;

il rompit ensuite le pain, le donna à ses disciples en

disant : Ceci est mon corps ; leur donna de même le

calice en disant : Ceci est mon sang ; voilà le canon

de la messe ou la règle de la consécration. Prenez

(JjJeuan,—(2) Apol. ii.

 

■



SUtt LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 39

et mangez, prenez et buvez : c'est la communion du

cénacle et de l'autel. Enfin Jésus-Christ ne quitta pas

cette cène mystérieuse sans réciter l'hymne de la

reconnaissance, comme le prêtre termine le sacrifice

par l'action de grâces.

Les apôtres sortirent du cénacle avec leur maître

pour être témoins du renouvellement et de la consom

mation de ce grand sacrifice surla croix. Jésus-Christ

se rend avec eux au jardin des Olives, comme le prê

tre accompagné du ministre et des fidèles arrive au

Sanctuaire. Jésus-Christ prie la face prosternée con

tre terre ; le prêtre au bas de l'autel récite le Con-

fiteor dans une posture humiliée. Jésus-Christ chargé

de liens monte à Jérusalem ; le prêtre lié par tous les

vêtements sacrés monte à l'autel. Jésus-Christ va de

tribunaux en tribunaux, instruisant le peuple, ses

accusateurs et ses juges ; le prêtre passe d'un côté de

V autel à l'autre pour multiplier et répandre l'instruc

tion préparatoire. Jésus-Christ condamné est dé

pouillé de ses vêtements et offre son corps à la flagel

lation, qui était le prélude de l'exécution à mort ; le

prêtre découvre les oblations et fait l'offrande du

pain et du vin qui vont être consacrés et dont la sub

stance sera détruite. Jésus-Christ est attaché à la

croix comme il est fixé sur l'autel par les paroles dela

consécration ; il est élevé entre le ciel et la terre

comme à l'élévation de la messe ; il expire, et le prê

tre fait le signe extérieur de cette mort par la frac

tion de l'hostie ; il est mis au sépulcre, comme il est

déposé dans le cœurdu sacrificateur et des chrétiens ;

il ressuscite glorieux, et Ton demande l'effet de cette

vie nouvelle par les prières de la postcommunion ;

il monte au ciel en bénissant son Eglise, et le prêtre



40 SUR LE SAINT SACRIFICE TÎE LA MESSE.

congédie l'assemblée et la bénit ; enfin il envoie son

espritdanslecœurdes disciples, et le début de l'évan

gile de saint Jean proclamé à la fin dela messe, nous

exhortea devenir les enfants Je Dicu(l),ipar conséquent

à être dirigés et mus par son Esprit, suivant cette pa

role de l'apôtre: Ceux qui sont conduits par l'Esprit de

Dieu, sont les enfants de Dieu (2). Voilà les deux pre

mières messes célébrées par le Sauveur, et dont il a

renouvelé l'oblation avec ses disciples pendant les

quarante jours qui précédèrent son retour dans les

cieux ; c'est ce que l'on peut inférer de l'histoire des

disciples d'Emmaùs, et des diverses apparitions où le

Seigneur était reconnu à lafraction du pain (3). Jésus-

Christ, comme on le voit, a donc institué et réglé l'es

sentiel des prières et des cérémonies de la messe ; les

apôtres, les hommes apostoliques etl'Egliseontajouté

ce qui convenait à l'accessoire et à la dignité de ce

sacrifice, sans rien changer à la substance de l'institu

tion divine ; et encore dans les prières etles rites acces

soires a-t-on copié, autant que possible, les détails

du cénacle et du calvaire, et conservé soigneusement

ce que les heureux témoins de cette douce scène en

avaient appris et laissé par tradition. En cela les apô

tres et l'Eglise ont agi comme pour les sacrements.

Dans le Baptême, par exemple, le Seigneur a or

donné simplement de baptiser avec de l'eau au nom.

duPère,etduFils, et du Saint-Esprit ; pour les priè

res accessoires qui en sont la préparation et le fruit,

pour les cérémonies explicatives qui en expriment

les effets et les obligations, elles nous viennent de la

tradition et de la piété de tous les siècles.

(1) Jean i (2) Rom. rai. — (3) Luc. xxiv.



SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 4 1

Depuis l'ascension, les apôtres célébraient les saints

mystères, comme on en peut juger par plusieurs

passages de leurs actes écrits par saint Luc. Les

chrétiens, y est-il dit, persévéraient dans la doctrine

des apôtres, dans la communion de lafraction du pain,

et dans la prière (1). Tandis qu'ils faisaient le service

public du Seigneur (2)... (Le mot grec est plus fort

encore que l'expression latine, et indique positive

ment la liturgie sacrée.) Le premier jour après le

sabbat, qui répond au dimanche, et que saint Jean

avait déjà ainsi nommé (3), comme nous étions as

semblés, dit saint Paul, pour rompre le pain (4)... Or,

voici l'idée qu'on peut se former de la messe et de la

liturgie dans les temps apostoliques. 1° Le premier

jour de la semaine surtout, et le plus souvent que

l'on pouvait, les fidèles, sous la conduite des apôtres

ou des pasteurs qu'ils avaient établis, se réunissaient,

tantôt dans la maison de quelque chrétien, tantôt

dans les lieux les plus cachés, à cause de la persécu

tion des Juifs et des Gentils. 2° On ouvrait l'assem

blée par la lecture des prophètes, des épîtres des

apôtres, des lettres des églises aux apôtres, et même

de celles que les différentes églises s'écrivaient mu

tuellement. 3° Il est très-probable que, dès que l'E

vangile fut rédigé, on le lut dans les assemblées chré

tiennes, surtout pour prémunir contre cette multi

tude d'évangiles apocryphes que chacun s'empressait

d'écrire. Déjà les lectures étaient suivies de l'instruc

tion et de l'explication, car on lit de saint Jean (5),

que dans une vieillesse avancée on le portait à grande

(t) Act. n. — (2) Ibid. xm. — (3) Apoc. i. — (4) Act. xx. —

(5) S. Jérôme.



42 SDa LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

peine à l'église d'Ephèse, et que nepouvantplus faire

de discours aux fidèles, il se bornait dans la réunion

à cette courte exhortation digne du disciple bien-aimé : « Mes petits enfants , aimez-vous les uns les

autres. » -4° On bénissait le pain et le vin ; cette of

frande était suivie de prières, de demandes pour tous

les hommes, pour les besoins publics et particuliers ,

et d'actions de grâces. 5° Au moment le plus solen

nel de ces actions de grâces, on consacrait le pain et

le vin par les paroles mêmes dont Jésus-Christ s'était

servi. 6° Venait ensuite l'Oraison dominicale et le

baiser de paix que l'on se donnait mutuellement: les

dons consacrés étaient rompus pour la communion ,

après laquelle on s'engageait par serment à éviter

tout crime, à fuir tout péché, à mourir avec Jésus-

Christ, et pour la foi de Jésus-Christ ; enfin l'assem

blée était congédiée par le salut de la paix de Dieu

et de la grâce de Notre-Seigneur.

Les Evangélistes, dans le récit aussi simple que

sublime de l'institution du sacrifice eucharistique ,

n'ont pas marqué comment Jésus-Christ avait béni

et rendu grâces : les apôtres qui ont été, dit saint

Epiphane, les ordonnateurs des saints mystères, saint

Paul lui-même qui devait régler tout l'accessoire de

l'oblation, quand il viendrait à l'église de Corinthe ,

n'ont rien laissé sur ce point par écrit, et le corps de

prières , de bénédictions et d'actions de grâces qui

forme , avec les paroles sacramentelles , le canon ou

la règle de la consécration, ne s'est conservé que

par tradition, et n'a été écrit, comme le symbole,

qu'au commencement du cinquième siècle. Jusque-

là, il faut recueillir dans les lettres des hommes apos

toliques, dans les apologistes chrétiens, et dans les



SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 4i

écrits des premiers Pères, les traits épars de la sainte

liturgie.

Saint Ignace, troisième évêque d'Antioche , qui

avait succédé dans ce siége à saint Pierre et à Evo-

dius, qui avait été contemporain des apôtres, et qui

déclare avoir vu Jésus-Christ de ses propres yeux

après la résurrection, donne quelques détails sur l'o-

blation de l'Eucharistie , dans sa première lettre

adressée aux chrétiens de Smyrne. Au milieu du se

cond siècle, quelques années seulement après la mort

du dernier des apôtres, saint Justin, célèbre philo

sophe païen, converti à l'âge de trente ans, prêtre et

martyr, contemporain de Siméon qui avait entendu

le Seigneur, d'Ignace qui l'avait vu ressuscité , de

Clément, aide de saint Paul dans la prédication , de

Polycarpe, disciple de saint Jean, de Pothin et d'Iré-

née, disciples de Polycarpe , adressa à Antonin-le-

Pieux une apologie pour justifier aux yeux de cet

empereur les assemblées chrétiennes, et voici com

me il parle dans cet antique et précieux monument

de la tradition des premiers siècles (1) :

«Le jour appelé le jour du soleil (2), tous les

» fidèles des villes et des campagnes se rassemblent

» dans un même lieu : dans toutes les oblations que

» nous faisons, nous bénissons et nous louons le Créa-

» teur de toutes choses par Jésus-Christ son fils et par

» le Saint-Esprit. On lit les écrits des prophètes et

(1) Apol. ?.

(2) Le premier jour de la semaine, qui répond a notre jour de

dimanche, c'est-à-dire, au jour du Seigneur, dies dominica,

t'appelait chez les anciens le jour du soleil, dies solis ; comme

'e second jour, le lundi, s'appelait le jour de la lune, dies lunœ.



44 SCR LE SAINT SACRIFICE DE LA MLSSE.

» les commentaires des apôtres, et quand le lecteur

» a cessé de se faire entendre , le président de l'as-

» semblée fait un discours dans lequel il instruit le

» peuple et l'exhorte à l'imitation de si belles choses.

» Ensuite nous nous levons tous, on fait des prières,

» et lorsqu'elles sont achevées, on offre du pain, du

» vin et de l'eau. Le chef de la réunion exprime de

» tous ses efforts des prières et des actions de grâces,

» auxquelles le peuple s'unit par l'acclamation Amen.

» On distribue les dons offerts , on communie à cette

» offrande sur laquelle on a prononcé l'action de grâ-

» ces, et cette communion est portée aux absents par

» des diacres. Ceux qui ont quelque fortune, donnent

» selon leur bon plaisir ; la collecte est déposée chez

» le président, qui soulage par là les orphelins, les

» veuves, les prisonniers et les étrangers, car il a le

» soin et la charge de toutes le misères. Nous tenons

>> nos assemblées le jour du soleil, parce que c'est le

» premier jour de la création dans lequel Dieu a sé-

» paré la lumière d'avec les ténèbres, et parce que

» c'est le jour où Jésus-Christ notre Seigneur est res-

» suscité d'entre les morts. »

Il est facile de voir dans ce récit, qui compte près

de dix-sept siècles d'antiquité, les principaux traits

du service divin, tel que nous l'avons aujourd'hui, et

que nous le pratiquons dans nos églises. Et si nous

joignons à ce foyer déjà si lumineux les rayons épars

dans les écrits des Iiénée, des Clément, des Tertul-

lien, des Origène, des Cyrille, des Cyprien et des

Augustin, l'ordre de la liturgie brille d'assez d'éclat

pour en juger clairement , malgré les expressions

mystérieuses que la loi du secret avait consacrées

pour parler de l'Eucharistie, à cause des persécu



SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 45

tions et du danger d'exposer les saints mystères aux

calomnies et aux insultes des païens.

Jusqu'à la paix rendue à l'Eglise par l'empereur

Constantin, il y avait peu de prières et de céré

monies dans le sacrifice de la messe ; la difficulté des

temps l'exigeait ainsi ; mais on devait les observer re

ligieusement et avec d'autant plus de soin, que toutes

sacrées qu'elles étaient, ce n'était que des traditions

orales confiées à la mémoire et à une pratique rigou

reuse et solennelle. Le nombre des prières et la ma

jesté du culte augmenta dès qu'on put bâtir de vastes

basiliques, et officier publiquement avec grand con

cours de peuple. Aussi, vers la fin du quatrième siè

cle et au commencement du cinquième, on rédige le

corps des traditions liturgiques ; on voit paraître,

sous le nom de saint Jacques apôtre , la liturgie de

Jérusalem, que cette église avait apprise et conservée

de son premier évêque ; sous le nom de saint Marc,

la liturgie d'Alexandrie, dont cet évangéliste avait

laissé la tradition sur le siége de cette ville : on écrit

les constitutions apostoliques, et on les attribue au

pape saint Clément Irr ; mais les auteurs de ces dif

férents ouvrages , composés au cinquième siècle ,

n'ont été que les témoins et les rédacteurs des usages

vénérables des plus anciennes églises. En Orient, la

liturgie est redigée par saint Basile, et sous le nom

de saint Jean-Chrysostôme : les Grecs s'en servent

encore aujourd'hui. En Occident, elle est mise en

ordre par saint Ambroise et d'autres écrivains ; mais

chez les Latins, il y eut beaucoup de variété dans les

prières accessoires et dans les cérémonies non essen

tielles. Au milieu de cette diversité de rites et d'u

sages, se fait remarquer au sixième siècle , le fameux



46 SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

sacramen taire de saint Grégoire, où l'on trouve déjà

des introïts, le Kyrie, eleison, et le Gloria in excclsis,

que l'évèque seul pouvait réciter, des collectes, le

sujet fixé de l'épître et de l'évangile, des prières sur

les oblations, la préface commune, et le canon jus

qu'à VAgnus Dei, tel que nous le récitons aujour

d'hui. Comme chaque province avait de saints et de

savants évêques qui ajoutaient quelque chose à cet

accessoire du sacrifice, on respecta longtemps cette

variété à cause de l'antiquité des prières et de la sain

teté des auteurs : de là les différents missels et sacra-

mentaires de l'Eglise romaine et des églises particu

lières d'Occident. Mais l'essentiel du sacrifice pour

l'oblation, la consécration et la communion, était ri

goureux et invariable dans tout le monde chrétien,

et la règle secondaire de la liturgie persévéra dans sa

respectable variété jusqu'au treizième siècle. A cette

époque, Y Ordinaire de la messe fut fixé tel que nous

l'avons entre les mains ; quant au Propre du Missel,

on a laissé et on laisse encore quelques variantes

adoptées par les différents diocèses ; ainsi par exemple

l'antienne et le psaume de l'introït ou de l'entrée à

l'autel n'est pas le même dans le rit romain que dans

le rit de Paris ou de quelques autres églises ; mais

cette différence, tolérée d'ailleurs par l'autorité ec

clésiastique, ne nuit en rien à l'unité principale de

la liturgie.

Du treizième au quinzième siècle, l'ordre de la

messe demeura encore entre les mains du clergé, qui

en conservait seul les manuscrits, jusqu'à l'invention

de l'imprimerie qui permit de le répandre au milieu

des fidèles. D'ailleurs, si pendant plus de trois cents

ans l'Eglise avait soigneusement caché au monde



SUR LE SAINT SACRIFICE PE LA MESSE. 47

persécuteur le secret de ses divins mystères ; si, dans

les douze siècles qui suivirent, elle avait voilé sou

sanctuaire pour inspirer à ses enfants un respect

plus religieux , et pour leur apprendre à se tenir

dans le temple comme les séraphins qui se couvrent

de leurs ailes en présence de la divine Majesté , le

temps était venu de parler et de donner à ses rites

la plus auguste publicité, à cause des hérésies de Lu

ther et de Calvin, qui calomniaient si étrangement

son divin sacrifice. En conséquence, au seizième siè

cle, les versions de la messe en langue vulgaire sont

entre les mains des fidèles, le concile de Trente or

donne d'en expliquer au peuple toute la liturgie, et

depuis ce temps jusqu'à nos jours, texte, traductions,

éclaircissements, tout a été mis à la portée des chré

tiens.

"Voilà donc la suite de la tradition du sacrifice de

Jésus-Christ, tel qu'il a passé d'âge en âge , et que

nous l'avons reçu des apôtres, des saints docteurs, et

de nos pères dans la foi ; or , qu'y a-t-il de changé à

l'essentiel? Jésus prit du pain et du vin, nous pre

nons la même matière d'oblation : il la bénit , nous

bénissons : il rendit grâces, nous rendons grâces : il

consacra par les paroles toutes-puissantes que l'E

vangile a citées , nous répétons les mêmes paroles

par son ordre, en union avec lui, et en mémoire de

lui. L'accessoire que les apôtres et l'Eglise ont ajouté

et fixé ne change rien à cette action de notre Dieu.

En effet , qu'on ait établi une préparation publique

à cette prière par excellence ; que pour tenir lieu de

cette préparation assez détaillée, on ait mis dans la

bouche de tout le peuple un passage des psaumes, et

ces paroles simples et énergiques : Seigneur , ayez



48 SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

pitié; qu'on entonne sur l'autel l'hymne de la ré

demption chantée par les anges sur le berceau d'un

Dieu ; que l'on fasse précéder et suivie les lectures

de prières et de réflexions ; que l'hymne des séra

phins retentisse au moment où la victime va ouvrir

le ciel ; que l'Agneau de Dieu soit invoqué par trois

fois avec sa miséricorde et sa paix au moment où il

va nous en donner le gage par la communion; que

des signes extérieurs d'humiliation et d'espérance,

de respect et d'amour accompagnent les accents

sacrés , et ainsi du reste ; de bonne foi peut-on dire

que la messe en soit changée ? n'avons-nous pas

déjà remarqué ses mille et un rapports avec la

cène du Cénacle et du Calvaire? n'est-ce pas tou

jours le sacrifice de Jésus-Christ, environné seule

ment des sentiments et des rites que la piété a dû

faire naître et exprimer à la vue d'une si grande

merveille ? Et quand on pense que l'Eglise les a

recueillies, ces prières et ces cérémonies de la messe,

des souvenirs apostoliques et de la plus haute tra

dition du temps , des usages établis par saint Jean,

témoin de la double immolation de la cène et de

la croix , des ordonnances et des dispositions de

saint Paul , instruit de ce mystère par Jésus-Christ

lui-même ; quand on réfléchit qu'elle a tiré ses accens

religieux du cœur embrasé d'un Augustin , des lèvres

d'une Bouche-d'or , de l'onction inspirée d'un Am-

broise, d'un Basile et d'un Grégoire, qu'elle a réuni

pendant treize siècles tout ce qu'ont produit la science

et la piété de ses pontifes et de ses docteurs, et

qu'après avoir donné à cette belle collection la ma

turité parfaite, elle en a fait le plus heureux choix

pour régler définitivement sa liturgie, dont pies



SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 49

que tous les termes ne sont qu'une application mer

veilleuse de la sainte Ecriture , qui ne serait saisi

en la lisant de vénération et de respect ? N'est-ce

pas là cette reine debout à la droite du trône de

Dieu, dont le vêtement, tissu de l'or le plus pur,

est relevé par la variété des plus riches couleurs (1)?

Comment n'aurait-elle pas pu et dû régler ses tem

ples , ses autels , ses vases , ses vêtements et ses

linges pour le sacrifice , chaque mouvement du

corps, des yeux et des mains de son sacrificateur?

Et comment ne pas reconnaître dans la messe , telle

qu'on la célèbre aujourd'hui , la simplicité sublime

de l'action de Jésus-Christ, environnée de la piété ,

de la science et de la majesté des siècles chrétiens?

Il est à propos , en terminant cet aperçu histo

rique de la célébration du sacrifice de nos autels ,

de dire un mot des diverses langues employées dans

la liturgie. L'Eglise n'a jamais enseigné qu'on dût

faire le service divin dans un langage inintelligible

au peuple , mais aussi elle n'a pas cru que ses offices

dussent être célébrés en langue vulgaire, ni voulu

qu'ils en subissent toutes les vicissitudes. Les assem

blées chrétiennes ont observé généralement et avec

le plus grand soin de ne pas assujettir la langue des

saints mystères aux changements du langage com

mun , à cause du grave inconvénient des erreurs qui

auraient pu se glisser , à travers toutes ces muta

tions, dans la prière publique où sont consignés la

plupart de nos dogmes. Dès les temps apostoliques,

on célébra en syriaque , que l'on parlait alors à

Jérusalem, en grec et en latin , qui étaient les deux

(I) PS. HIT.



50 SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

langues les plus répandues à cette époque , mais

on conserva ces trois premières langues liturgiques

quandellescessèrentd'ètre vulgaires; l'Eglise d'Orient

se sert encore , non du grec moderne , mais du grec

ancien , tel que le parlaient saint Luc et saint Jean-

Chrysostôme. L'Eglise d'Occident adopta le latin qui

était le langage le plus usuel, et qui est encore

aujourd'hui répandu dans le monde entier. Si l'on

se servait de langues vivantes pour le sacrifice , qui

ne comprend qu'il faudrait multiplier les livres

sacrés , non-seulement pour chaque peuple , mais

pour chaque idiome de chaque nation , mais pour

tous les dialectes de chaque pays ; qu'il faudrait

en changer les mots à mesure qu'ils vieilliraient

ou deviendraient ridicules et inconvenants ; que

l'expression de la doctrine s'altérerait infaillible

ment au milieu de toutes ces corrections ; que ,

dans cette hypothèse même , les fidèles qui passe

raient d'une province à une autre retomberaient

dans l'inconvénient de ne plus rien entendre ; et

que si l'on s'attachait aux langues modernes , sans

les soumettre au changement et à tous les dangers

du changement , la difficulté que l'on prétend dé

truire reparaîtrait bientôt tout entière, comme le

prouve la traduction française des psaumes par Ma-

rot, admise dans le culte protestant, et qui est

presque aussi inintelligible aujourd'hui que le latin.

C'est donc une haute sagesse de l'Eglise catholique

de conserver dans ses offices son antique langage

devenu invariable ; et les fidèles qui ont entre les

mains la traduction , qui en reçoivent les explica

tions en langue vulgaire, et que l'habitude parvient

à familiariser avec le texte sacré, se plaindraient à



SDR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 51

tort de n'y rien entendre. Ajoutons que le culte divin

y perdrait quelque chose de sa mystérieuse dignité ,

et le schisme , qui a voulu attirer les simples par la

célébration de la messe en langue vulgaire , qui a

fait parade de nationalité par des mots, n'a pas réussi

à fixer, même par cette innovation, la foule des

curieux et des oisifs.



52 SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

CHAPITRE VI.

Des différents noms, et de la division de la Messe. '

Jésus-Christ n'a donné aucun nom spécial à son

sacrifice ; il a dit seulement : « Faites ceci en mé

moire de moi. » La tradition l'a nommé synaxe

ou assemblée, collecte ou réunion, sacrifice, obla-

tion , supplication , Eucharistie ou action de grâces,

parce qu'il s'opère au milieu de l'action de grâces

solennelle que Jésus-Christ rendit à Dieu son Père,

parce qu'on y fait mémoire de tous les bienfaits

qui y sont concentrés, et de toutes les grâces qui

en découlent. On a encore appelé ce sacrifice , les

offices des divins sacrements , les saints , les redoutables

mystïres ; mais depuis quatorze cents ans environ ,

l'Eglise grecque s'est fixée an nom de liturgie ou

service public , et l'Eglise latine au nom de messe ,

que nous allons expliquer.

Messe vient du mot latin missa ou missio , qui

signifie renvoi, parce que dans cette divine action on

renvoyait les infidèles, les catéchumènes et les péni

tents, après l'instruction de l'Evangile. Au sixième

siècle , on disait : Messes , au pluriel , Missarum so-

lemnia , à cause du double renvoi des catéchumènes

avant l'oblation, et des fidèles après le sacrifice con

sommé.

Ces renvois avaient quelque chose de bien grave



SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 53

et de bien imposant. Après l'Evangile expliqué , le

diacre disait à haute voix : Retirez-vous , les choses

saintes sont pour les saints ; et après la participation

à la victime : allez , la messe est dite , l'oblation est

parfaite , l'hostie chargée de vos vœux vient de

monter de cet autel au trône de la miséricorde ,

allez , c'est le renvoi : Sancta sanctis , ite, missa est.

Le peuple qui donne presque toujours le nom aux

choses, frappé de l'impression que ce congé faisait

sur lui , appela le sacrifice de l'autel , la messe ou

le renvoi. Et quelle haute idée ne donne pas ce

terme de l'oblation des chrétiens ! le renvoi ! c'est-

à-dire, l'action religieuse où l'on renvoie, où tout

le monde n'est pas admis indifféremment, à laquelle

on ne peut assister sans les plus sévères disposi

tions ! Ah ! si aujourd'hui l'indulgence de la disci

pline y souffre les pécheurs , qu'ils pensent au moins

en allant à la messe, qu'ils vont au renvoi, que

ce nom excite en eux l'humiliation de l'esprit, la

douleur du cœur, et la résolution de recourir aux

sources de la grâce , pour que Dieu ne les rejette pas

de son sanctuaire éternel, quand l'Eglise les admet

à l'autel de la terre. <

La messe est solennelle quand elle se célèbre avec

toute la pompe des cérémonies ; et cette messe est

ou pontificale ou ordinaire selon qu'elle est dite solen

nellement ou par un évêque ou par un simple prê

tre; la messe est appelée petite, si on n'y emploie

que l'appareil commun et rigoureusement exigé. La

messe chantée, haute et grande, est celle qui se dit

avec chant ; la messe basse est celle qui n'est pas

accompagnée par le chœur. On distingue encore la

messe paroissiale et la messe privée : la première



54 SDR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

est accompagnée de la bénédiction de l'eau et du

pain , des prières, des annonces et de l'instruction

du prône ; elle est célébrée dans la paroisse , et

ordinairement par le propre pasteur et à l'inten

tion de ses paroissiens ; et c'est à cause de ces grâces

si précieuses et de l'édification qui résulte de cette

légitime réunion des fidèles , que l'Eglise de tout

temps a insisté avec force sur l'obligation d'assister

à cette messe les dimanches et les fêtes. La se

conde se dit hors de la paroisse ou dans la paroisse,

mais pour des intentions libres et particulières , et

sans la solennité de bénédictions, d'instructions et

d'annonces.

On divisait autrefois la messe en deux parties : la

messe des catéchumènes jusqu'à l'oblation, et la messe

des fidèles depuis l'oblation jusqu'à la fin ; mais au

jourd'hui que tous assistent indistinctement au sa

crifice, nous divisons la messe en six parties : 1° La

préparationpublique, depuis l'entrée du prêtre à l'autel

jusqu'à la collecte. 2° \Jinstruction , depuis la collecte

jusqu'après le Credo. 3° L'oblation , depuis le Credo

jusqu'à la préface. 4° Le canon ou la règle de la con

sécration, depuis la préface jusqu'à l'Oraison domi

nicale. 5" La communion , depuis sa préparation par

le Pater jusqu'aux dernières oraisons. 6° Inaction de

grâces, depuis la postcommunion jusqu'à la fin du

dernier évangile.



SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 55

CHAPITRE VU.

De la nature et de l'existence du sacrifice de la Messe.

Il est temps de fixer enfin la définition du sacrifice

de nos autels; et l'idée que nous allons en donner

est la récapitulatiou et le développement des prin

cipes déjà posés.

La messe est donc le sacrifice du corps et du sang

de Jésus-Christ , immolé dès l'origine du monde

par la promesse que Dieu en a faite, et par la foi

des justes qui s'en appliquaient par avance les fruits;

figuré sous la loi de nature par les offrandes d'Abel,

d'Abraham et de Melchisédeih ; et sous la loi de

Moïse par l'agneau pascal , par la variété de tant

de sacrifices auxquels il a succédé et dont il a con

centré les différents buts dans une immolation uni

que , mais d'une valeur infinie ; annoncé par les

prophètes, commencé dès l'incarnation et la pré

sentation au temple , institué la veille de la mort

de l'Homme-Dieu, consommé sur le calvaire d'une

manière sanglante, et continué sur nos autels pour

être jusqu'à la fin des temps l'unique et vrai sacri

fice, pour nous appliquer personnellement le prix

du sang divin répandu sur la croix, et pour offrir à

jamais un Dieu à un Dieu par le ministère des prêr

très légitimes auxquels le Seigneur a confié ce pou

voir. Ce sacrifice du corps et du sang de Jésus



56 SUR LE SAIf<T SACRIFICE DE LA MESSE.

Christ est offert sous les espèces du pain et du vin,

sous les apparences , comme la couleur, la figure et

le goût, qui demeurent après que la subslance du

pain et du vin a été changée réellement au corps et

au sang du Sauveur. Le pain est le fondement de la

vie, dit l'Ecriture (1); le vin est l'emblème de tout

ce qui charme et réjouit le cœur de l'homme : et

Jésus-Christ en en faisant la matière de son sacrifice,

a voulu nous apprendre à immoler avec lui et en lui

notre vie et tout ce qu'il y a de cher et d'agréable

dans cette existence. Aucuns symboles n'étaient plus

propres à nous donner une juste idée du Dieu qui

se sacrifie : c'est l'auteur de nos biens, le conserva

teur de notre être, le maître de la vie et de la mort,

le dispensateur des joies et des peines : et nul signe

ne pouvait mieux inspirer une haute pensée de l'im

molation de l'homme, qui doit s'unir à cette victime,

être au Seigneur à la vie et à la mort, et ne rien

désirer au ciel et sur la terre que le Dieu de son

cœur redevenu son partage pour l'éternité. Aussi

l'instinct moral de l'homme dans le sacrifice l'a-t-il

toujours porté à prélever sur sa nourriture ordinaire

la matière de son offrande ; parce que les aliments

que Dieu accorde étant le soutien indispensable de

la vie, en consacrer au Seigneur les meilleures pré

mices , c'est reconnaître extérieurement que notre

existence lui appartient, et qu'il est le maître absolu

de nos jours. Aussi avons-nous vu Abel présenter le

plus pur lait de ses troupeaux ; Caïn les fruits de la

terre ; après le déluge , Noé et ses descendants sacri

fier des animaux, dès qu'il fut permis de s'en nourrir;

(I) Ps. cra.



SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 57

Melchisédech , type vivant du Sauveur , offrir du

pain et du vin pour exprimer la reconnaissance des

soldats préservés des hasards de la guerre ; les païens

eux-mêmes offrir des libations à leurs idoles en com

mençant les festins de religion. Nous voyons, au

milieu des victimes sanglantes de la loi , la fleur

de farine, le vin, le sel et l'huile consumés sur

l'autel judaïque, les prémices de la récolte portées

dans le temple avec solennité, et Jésus-Christ enfin

choisir le pain et le vin pour matière préexistante

de son sacrifice , et vouloir à cette fin en conserver

les apparences , après même que le mystérieux chan

gement s'est opéré. Que dirons-nous de plus? L'Eu

charistie devait être à la fois sacrifice et nourriture

sacramentelle , gage d'union de l'homme avec son

Dieu, et des hommes entr'eux ; quelle plus heureuse

image de cet aliment spirituel et de cette union

ineffable , que la participation à la victime sous les

espèces du pain et du vin !

Cette messe , telle que nous venons de la définir,

est - elle réellement un sacrifice, et ce sacrifice

existe-t-il dans l'Eglise par l'institution de Jésus-

Christ?

Oui ; la célébration et la consécration de l'Eucha

ristie, que nous appelons vulgairement la Messe, est

le sacrifice vrai, réel et proprement dit de la loi nou

velle.

Nous y trouvons en effet toutes les conditions du

sacrifice : c'est l'oblation d'une chose sensible , du

corps et du sang de Jésus-Christ sous les espèces du

pain et du vin, lesquelles espèces tombent sous nos

sens. Il y a consécration de la victime par des rités

mystérieux, par ces paroles de l'institution : « Ceci



58 SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

est mon corps, ceci est mon sang. » La chose offerte

est en quelque manière détruite et changée, puisque

le pain et le vin qui sont la matière préexistante du

sacrifice sont changés au corps et au sang d'un Dieu,

et qu'il y a destruction réelle de leur substance, en

ce que la parole sacramentelle qui prononce d'abord

sur le pain, Ceci est mon corps; ensuite sur le ca

lice, Ceci est mon sang, tend par sa force naturelle

à séparer le corps d'avec le sang de Jésus-Christ;

qu'elle les sépare mystiquement et autant qu'il est

possible à l'égard de l'humanité sainte qui a repris

une vie glorieuse, et qu'elle les séparerait effective

ment sans cette vie que Jésus-Christ ne quitte plus

depuis sa résurrection; puisqu'enfin Jésus-Christ est

rendu présent sur l'autel dans un état de mort, sans

mouvement, sans aucune opération vitale et exté

rieure, qu'il n'a rien d'un corps animé, et que l'être

sacramentel, que sa puissance lui donne dans l'Eu

charistie, tend à se détruire et à cesser par la con

somption de la victime et par l'altération entière des

espèces sacrées. L'oblation de la messe est faite à Dieu

seul; le dogme catholique est formel sur ce point, et

nous aurons plus d'une fois l'occasion de le dévelop

per : elle est faite par un ministre légitime, par

Jésus-Christ, pontife suprême, qui y parle lui-même

et en son nom, et par le prêtre canoniquement or

donné, qui parle au nom de Jésus-Christ, qui n'est

que son organe, et qui lui prête le ministère qu'il a

reçu de sa toute -puissance ; ministre légitime à l'é

gard du Sauveur qu'il représente, et à l'égard de

l'Eglise entière, dont il est le vrai député et l'ambas

sadeur accrédité pour offrir le sacrifice au nom de

tous. En dernier lieu, la messe est célébrée pour

 

»



SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 59

I

remplir toutes les fins de l'ablation. C'est un holo

causte qui rend à Dieu le culte de latrie ou d'adora

tion suprême et d'entière dépendance, par lequel

nous adorons le Seigneur, en lui offrant les adorations

d'un Dieu; par lequel nous publions son souverain

domaine en lui présentant la mort d'un Dieu, unis-sant le culte de notre esprit et le sacrifice de notre

cœur, aux adorations d'un Dieu piètre et à la mort

d'un Dieu victime. C'est une eucharistie ou action de

grâces (le nom lui en est demeuré spécialement), par

laquelle nous faisons remonter jusqu'à Dieu non-

seulement les dons que nous avons reçus de la pléni

tude de sa miséricorde, mais encore Jésus-Christ lui-

même, source de cette plénitude de grâces : voilà ce

que la messe nous fait rendre au Seigneur, pour tous

les biens que nous recevons de sa bonté. C'est une

hostie de propitialion pour le péché, où nous offrons à

Dieu, pour fléchir son courroux et désarmer sa jus

tice , l'immolation d'un Dieu qui a daigné prendre

sur lui toutes nos iniquités, et réunir notre trop

froide et insuffisante douleur à ses satisfactions infi

nies. C'est enfin un sacrifice d'impétration, par lequel

nous demandons et nous obtenons tous les biens né

cessaires au salut de l'âme et du corps. Et ici, remar

quons bien cette différence de la prière de la messe

avec les autres prières : ce n'est pas nous qui prions,

qui demandons ; ce n'est pas notre instance, notre

ferveur qui obtient ; c'est un Dieu qui demande et

qui est exaucé; nous ne faisons qu'y joindre notre

faiblesse : c'est par ce médiateur que notre prière

pénètre les cieux, obtient accès auprès du Père cé

leste et est exaucée favorablement. Car comment

Dieu, qui nous a donné son Fils pour être l'offrande

 



60 SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

de notre sacrifice, ne nous donnerait-il pas tous les

biens, dit saint Paul, après nous avoir accordé ce

don si excellent !

La messe est donc un véritable sacrifice ; de plus

elle est le sacrifice établi par Jésus-Christ dans la loi

nouvelle : en voici quelques preuves.

Le prophète Malachie annonce 1° l'abrogation des

sacrifices anciens : Je ne recevrai plus, dit le Seigneur

au peuple Juif, d'oblations de vos mains. 2° La substi

tution d'un sacrifice nouveau et plus excellent : En

tout lieu on offre en sacrifice à mon nom une hostie pure :

c'est-à-dire, on offrira, cardans le style prophétique

l'avenir s'énonce comme présent. Or cette victime

pure offerte à Dieu en tout lieu , ne peut être que

l'oblation de l'Eucharistie à la messe. Ce n'est ni le

sacrifice des païens dont l'autel impur et souillé ser

vait de table aux démons ; ni les victimes légales que

Dieu rejette ici pour leur substituer une hostie meil

leure ; ni l'immolation de la croix qui n'a été faite

que sur le Calvaire et non en tout heu ; ni le sacri

fice spirituel de l'esprit et du cœur, de la louange et

des bonnes œuvres ; car le texte de la prophétie ex

prime un sacrifice extérieur proprement dit, le sens

indique visiblement un sacrifice nouveau , et le sa

crifice spirituel et intérieur avait toujours été prati

qué, et avait toujours dû se joindre à l'oblation sen

sible, d'où il faut conclure, ou que cette prophétie

est mensongère , et alors rejeter les livres saints ; ou

qu'elle n'est pas encore accomplie, et dire quand elle

pourra l'être ; ou enfin, ce qui est juste et raisonna

ble, que Dieu a prédit par Malachie, et qu'il a établi

dans la loi nouvelle la messe, ou le sacrifice pur d'un

Dieu-victime offert à la grandeur de son nom parmi



SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 61

tous les peuples. Et pour l'accomplissement de cette

promesse solennelle, écoutons les évangélistes et

saint Paul. ï)ans la nuit où ilfut livré (1), après avoir

terminé avec ses disciples la cène de la pàque antique

qui allait être abolie avec tous les sacrifices de la loi,

pour être remplacée par l'oblation pure et univer-

I selle du véritable Agneau pascal, le Seigneur Jésus

prit du pain, le bénit, rendit grâces, le rompit et le donna

à ses apôtres, en disant : Prenez et mangez : ceci est

non corps, qui est livré, donné, rompu pour vous :faites

ci en mémoire de moi. Ilprit de même le calice, et ayant

rendu grâces, il le bénit et le distribua à ses apôtres, en

disant: Prenez et buvez : ceci est mon sang, le calice de

non sang, le sang de la nouvelle alliance, qui est répandu

pour vous, qui est versé pour la rémission des péchés.

Faites ceci en mémoire de moi toutes les fois que vous le

boirez. Car toutes les fois que vous mangerez ce pain, et

'lue vous boirez ce calice, vous annoncerez la mort du

Seigneur, jusqu'à ce qu'il vienne : et vous la représen

terez ainsi jusqu'à la fin des temps. Or, pour bien

prouver que Jésus-Christ a fait au cénacle ce qui se

fait à la messe , et que l'on fait à la messe ce qu'il a

fait au cénacle , et par conséquent que l'on offre sur

nos autels le vrai sacrifice qui a été institué dans la

dernière cène, il faut établir deux grandes et impor

tantes vérités : la première , que dans cette action

Jésus-Christ a donné réellement à ses apôtres son

corps et son sang sous les espèces du pain et du vin,

avec le pouvoir à eux et à leurs successeurs légitimes

d'en faire autant dans son Eglise : la seconde, que

dans cette même action Jésus-Christ a offert réelle-

(1) Matth. xxti. — Marc. xiv. — Luc. xxu. — I. Cor. xi.



62 SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

ment son corps et son sang en sacrifice sous les appa

rences du pain et du vin, avec le pouvoir à eux et à

leurs successeurs dans le même sacerdoce, d'offrir la

même oblation jusqu'à la fin des siècles : et consé-

quemment que c'est ce double pouvoir de la consé

cration et de l'offrande du corps et du sang d'un Dieu

qui s'exerce tous les jours à la messe.

|>< Et d'abord, supposons que Jésus-Christ ait voulu

changer du pain et du vin en son corps et en son

sang, et laisser à son Eglise le pouvoir d'opérer la

même merveille; aurait-il pu, dans cette hypothèse

bien admissible, parler plus clairement qu'il ne l'a

fait? Pouvez-vous imaginer quelque chose de plus

formel, trouver des termes plus forts, plus énergi

ques dans leur simplicité, plus expressifs dans leur

sens que ceux dont il s'est servi : Ceci est mon corps,

ceci est mon sang ; faites ceci. Comment ne trouver

ici que la signification d'une figure, d'un souvenir,

d'une image nue ? Si ces mots veulent dire simple

ment : Je vous donne la figure de mon corps, l'image

de mon sang, faites la mémoire de ce que j'ai fait,

dans quelle langue et dans quel dictionnaire ira-t-on

puiser des termes plus forts et plus clairs, quand on

voudra exprimer la réalité? Ces paroles de Jésus-Christ sont donc absolument décisives ; et quand on

pense que c'est un Dieu qui parle, un Dieu qui a

toute puissance au ciel et sur la terre, qui a dit : Que

la lumilre soit faite (1), et la lumière fut créée ; on

reconnaît le même Dieu à ce langage simple et su

blime : Ceci est mon corps, et l'on croit sans hésiter.

Saint Jean est le seul évangéliste qui ne rapporte pas

(1) Gcn. 1. £



Stra LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 63

(es paroles de l'institution de l'Eucharistie , mais le

seul mot qu'il en a dit est une preuve bien forte

qu'il a puisée dans le cœur de Jésus Christ à la der

nière cène ; de sorte que les autres écrivains sacrés

témoignent de ce que Jésus-Christ a fait extérieure-ment, et le disciple bien-aimé, des sentiments et dela volonté du maître qui dirigeaient cette action ex

térieure. Jésus, dit cet apôtre, ayant aimé les siens ,

les a aimés jusqu'à la fin (1), et l'on peut ajouter qu'il

les aima jusqu'à l'excès. Voilà tout ce qu'il nous dit

de l'Eucharistie : niais quelle profondeur de parole !

Jésus dans la cène a aimé les siens jusqu'à l'excès ;

«n Dieu tout-puissant leur a donné la plus grande

marque de son amour ; et vous viendrez nous dire

que cet excès de la charité et de la toute-puissance

d'un Dieu aboutit à un peu de pain bénit qui sera

pour nous l'image de son corps , à un peu de vin

bénitqui sera pour nous le mémorial de son sang ! que

lepouvoir étonnant, que le ministère redoutable aux

esprits célestes qu'il aura laissé à des hommes dis

pensateurs de ses mystères, sera de distribuer ce mo

deste gage de son souvenir! J'aimerais mieux ne rien

croire, que d'avoir une si faible idée de la bonté et

de la puissance de mon Dieu. Quoi ! les hommes dans

leur faiblesse laissent après eux de vastes possessions,

des charges honorables, des dotations charitables, des

asiles au malheur et à la souffrance, leurs vêtements

au moins que l'on peut conserver, leur corps réel

que les parfums de la terre peuvent maintenir dans

son intégrité pendant des siècles; Elie a laissé son

manteau à son disciple ; Joseph ses ossements à ses

(1) Jean, xm.



64 SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

frères ; l'amour du cœur de l'homme, tout impuissant

qu'il est, peut laisser après lui des lignes tracées de

sa main et même de son sang, ses traits auxquels

l'art sait donner une espèce de vie et d'immortalité,

son cœur que l'on peut garder dans le marbre et dans

l'or ; la folie de la passion a été une fois jusqu'à mê

ler au breuvage les cendres de la personne aimée pour

se l'incorporer presque réellement : et un Dieu tout-puissant, nous aimant de l'amour d'un Dieu, n'au

rait marqué son passage sur la terre qu'en laissant

un peu de pain pour toute ressemblance et pour tout

souvenir de lui-même! Le Dieu créateur qui couvre

nos campagnes de moissons abondantes, dont la pro

vidence accorde quelquefois d'assez amples posses

sions pour nourrir des provinces entières, qui enri

chit nos coteaux des vins les plus délicieux, qui n'a

qu'à ouvrir la main pour remplir de biens tout ce qui

respire, depuis l'homme jusqu'au moucheron; ce

Dieu abaissant la hauteur des cieux pour descendre

sur cette terre, voulant y laisser des marques visibles

et incontestables de son passage, n'aurait déployé la

force de son bras et les richesses de sa bonté que

pour nous donner en souvenir unique un peu de

pain et un peu de vin ! Puissance et amour de mon

Dieu, si c'est là l'abrégé et la consommation de vos

merveilles, permettez-nous au moins de dire, con

trairement à votre parole, que la manne qui tombait

dans le désert était bien plutôt le pain du ciel, que

ce pain de la terre que nous vous avez laissé pour héri

tage. Mais non, et mille fois non, tel n'est pas le tes

tament de celui qui a bien fait toutes choses, et qui

a passé en faisant du bien. Croire que Dieu n'a laissé

aux hommes pour souvenir qu'un peu de pain, c'est



SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 63

contre ma raison, parce que c'est au-dessous de ma rai

son, parce que c'est une pensée de Dieu très-infé

rieure à celle que je puis concevoir en bonté et en

générosité, parce que ma faiblesse seule irait plus

loin, et qu'elle sent qu'un Dieu peut et doit faire da

vantage, s'il a décrété d'agir, et s'il me déclare qu'il

a agi : tandis que croire qu'un Dieu a laissé réelle

ment son corps et son sang sous de faibles apparences

de nourriture, est, à la vérité, au-dessus de ma rai

son, mais, après tout, conforme à ma raison; parce

que je sens, encore que je ne le comprenne pas. que

Dieu a pu et dû faire au-delà de ce que je puis com

prendre, et que c'est l'œuvre d'un Dieu, précisément

parce que je comprends que ce ne peut pas être

l'action d'un homme. Il faut donc, ou attaquer la

vérité du récit évangélique, ou avouer que Jésus-Christ a donné réellement à ses apôtres son corps et

son sang à la dernière cène, avec le pouvoir à eux et

à leurs successeurs de consacrer le pain et le vin,

faisant en mémoire de lui ce qu'il a fait lui-même.

Seconde vérité : Jésus-Christ, dans l'action du cé

nacle, a réellement offert à Dieu son corps et son

sang en sacrifice, sous les apparences du pain et du

vin, et a donné le pouvoir de faire la même oblation

et de la renouveler jusqu'à la fin des siècles. C'est ce

qu'il est important de bien retenir; car les fidèles,

même instruits, s'habituent insensiblement et sans

le vouloir à ne voir dans la messe que Jésus-Christ

présent et Jésus-Christ reçu en communion : tandis

qu'ils doivent se pénétrer et ne perdre jamais de vue

qu'il y a présence du Sauveur comme victime immo

lée, offrant par des actes multipliés d'oblation la

même immolation qui s'est accomplie une fois sur le



DO SDR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

Calvaire, et que l'on s'incorpore par la- communion

cette hostie de la croix avec tous les fruits de son sa

crifice et tout le prix de son sang répandu. Quand un

Dieu, déclaré prêtre éternel et victime du monde,

prend du p"ain et du vin, le bénit, et rendant grâces

les change en son corps et en son sang par des paroles

sollennelles, les distribue en disant : Prenez, mangez

et buvez ; je vois, dins la simplicité de cette action,

et le sacrificateur, et l'hostie, et le sacrifice avec

toutes ses parties essentielles, l'oblation , le change

ment de la matière et la participation : mais exami

nons plus en détail. S'il ne s'agissait que de donner

son corps en nourriture, Jésus-Christ dirait : Ceci

est mon corps qui vous est donné; et il dit expressé

ment : Qui est donné , livré , brisé pour vous ; s'il ne

s'agissait que d'un souvenir d'oblation qui préparât

à la grande immolation du Calvaire, il dirait : Qui

sera brisé pour vous, ceci est mon sang qui sera ré

pandu pour vous; mais le texte grec porte toujours,

qui est donné, qui est versé, c'est une action opérée

et complète dans le moment où Jésus-Christ parle;

et si l'on veut s'en tenir au futur, comme dans le

texte latin, cela marque seulement l'identité et le

rapport du sacrifice du cénacle avec celui de la croix.

D'ailleurs, ce corps brisé, comme on brisait le pain

dans les sacrifices antiques ; cette coupe répandue,

comme on répandait les libations sur l'autel ; ce sang

versé pour établir la nouvelle alliance, comme le

sang des victimes égorgées fut versé sur le peuple

pour fonder l'alliance ancienne ; ce corps déjà brisé

par nos crimes, ce sang déjà répandu pour la rémis

sion des péchés, en quoi consiste la fin et le but des

immolations, tout ne révèle-t-il pas l'idée d'un sa



SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSC, 67

crifice véritable? Il faut donc admettre une vraie et

réelle oblation dans cette action du Seigneur, ou trai

ter ce récit de fable et d'invention humaine. Mais

alors l'esprit humain est confondu , obligé qu'il est

d'admettre deux choses plus incroyables encore : la

première, que des pêcheurs grossiers et ignorants,

attirés par un homme extraordinaire, ont appris de

cet homme, de ce sage, si vous le voulez, une inven

tion religieuse qui surpasse toute conception hu

maine ; qu'ils ont saisi et exécuté un plan de culte,

que ni la science de l'Egypte , ni la sagesse de la

Grèce, ni la politique de Rome, ni la subtilité de la

Chine n'onfpu même deviner ou entrevoir : un Dieu

offert à un Dieu par un Dieu , des mortels adorant ,

remerciant, fléchissant, implorant Dieu à l'aide d'un

Dieu-victime remis entre leurs mains ! Idée si gran

diose, si parfaite, que tous les siècles réunis ne pour

raient y rien ajouter en grandeur et en perfection,

et dont l'invention par des hommes serait mille fois

plus inconcevable que le fait ayant Dieu pour auteur.

La seconde difficulté à subir est que ces nouveaux

apôtres proposent ce culte, son institution, sa fin et

ses rites, avec tant de netteté, de simplicité et de su

blimité , qu'ils en parlent comme naturellement,

qu'ils en écrivent comme du sujet le plus facile et le

plus ordinaire, et qu'ils aient réussi à le faire adopter

partout, dans tous les siècles, et à avoir pour disci

ples et les Justin et les Pascal. Encore une fois, non;

la chose est impossible , et ce plan vient de Dieu :

Dieu seul a pu le concevoir, en dicter les détails avec

l'assurance d'un maître , en imposer la doctrine au

monde ; et s'il pouvait y avoir erreur, avouons que

ce serait le piège le mieux dressé, qu'il était inévita



68 SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

ble de n'y être pas pris, tant il est environné de ma

jesté et d'éclat , de suite et d'enchaînement, de can

deur et de force : disons encore mieux, que s'il y

avait erreur, ce serait Dieu lui-même qui nous aurait

trompés.

Enfin, Jésus-Christ a donné à ses apôtres et à leurs

successeurs le pouvoir d'offrir le sacrifice qu'il a in

stitué au cénacle, par ces paroles si claires qu'il leur

adresse en terminant : Faites ceci en mémoire de .moi,

c'est-à-dire, ne faites pas seulement la mémoire et la

simple représentation de ce que j'ai fait, mais faites

ceci, ce que j'ai fait moi-même, autant que j'ai fait,

et comme je l'ai fait. Ne célébrez pas un sacrifice

nouveau, distinct ou isolé de mon oblation ; mais

faites le même que celui que j'ai offert , et buvez le

calice que j'ai bu. Que ce soit en mémoire de moi',

que vous appelez avec raison votre maître et votre

Dieu ; en souvenir de l'autorité et du pouvoir que je

confère à mon Eglise ; en souvenir de mes souffrances

et de ma mort, que vous renouvellerez réellement

toutes fois que vous ferez ces choses ; en mémoire de

la nouvelle alliance que je fais avec les hommes, ré

pandant ici mon sang, et par conséquent l'offrant en

sacrifice ( car les liqueurs ont coutume d'être sacri

fiées par l'effusion qu'on en fait); cette effusion ou

oblation de mon sang, mystérieuse sur cette table, et

dans peu sensible sur la croix, confirme le testament

nouveau, assure aux hommes ma nouvelle et irrévo

cable volonté de leur léguer les grâces du salut et

l'héritage du ciel, à la condition de s'attacher à mes

préceptes et à mon amour, et d'user des sacrements

que j'aurai établis pour la rémission des péchés.

Faites donc , en mémoire de moi , de ma mort et de



SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 69

mon alliance , ce que je fais ici ; j'ai pris du pain et

du vin, prenez cette matière et ces symboles d'obla-

tion ; j'ai béni, bénissez ; j'ai reridu grâces, faites de

même ; j'ai rompu le pain, rompez-le ; j'ai dit : Ceci

est mon corps, dites : Ceci est mon corps ; je vous l'ai

donné et vous l'avez reçu, prenez et donnez-le ; hoc

facite. Et encore faites cela, non pas pour un temps,

pour quelques années que vous avez à passer sur la

terre, mais renouvelez ainsi-tëofcande de ma passion

et de ma mort, de mon corps immolé et et de mon

sang répandu , jusqu'à ce que je vienne juger les vi

vants et les morts : par conséquent cette parole s'a

dresse, ce pouvoir passe à vos successeurs, héritiers

du même sacerdoce, etje suis avec vous{\), non-seule

ment enseignant, baptisant, gouvernant l'Eglise, mais

avec vous offrant et consacrant tous les jours jusqu'à

la consommation des siècles.

"Voilà ce pouvoir réel et perpétuel d'offrir et de

consacrer qui s'exerce tous les jours à la messe, où

l'on fait, à n'en pouvoir douter, ce que Jésus-Christ

a fait une fois au cénacle et au Calvaire. La messe

est donc la table du Seigneur (2), Vautel d'où nous avons

le pouvoir de manger (3), le trône où Vigneau est debout

et à lafois comme égorgé (4), et l'on continue sur nos

autels le vrai sacrifice fondé par Jésus-Christ. Si les

Actes des apôtres et les Pères de l'Eglise en parlent

dans les termes assez couverts de liturgie et de frac

tion du pain, c'est que les chrétiens, obligés au secret

du mystère eucharistique, à cause des païens et des

juifs, pouvaient s'entendre à demi-mot, comme nous

nous entendons très-bien aujourd'hui par le nom de

(0 Matlh. ïxvui. — (2) I Cor. x.—(3) Hébr. xui.— (4) Apoc. t.



70 SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

messe ou renvoi, qui a encore moins de rapport avec

l'action de Jésus-Christ. Mais quant au dogme du

divin sacrifice, la tradition des hommes apostoliques,

des Pères, des conciles et des docteurs, est expresse,

formelle et positive ; tout ce qu'ils disent de la subli

mité de cette oblation , de la grandeur du sacerdoce

évangélique, deviendrait inexplicable et par trop

outré , si Jésus-Christ n'avait laissé à ses enfants que

du pain à bénir et à manger. Le peu que nous avons

rapporté de cette tradition, au chapitre Ve, peut suf

fire à la foi des chrétiens, et leur indiquer les sources

où la science du salut va puiser sa force et sa conso

lation dans la clarté et la perpétuité des témoi

gnages.



SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 71

CHAPITRE VIII.

De la valeur et des fruits du sacrifice de la Messe.

La messe n'étant pas seulement la commémoration

et la représentation de la scène du Calvaire, mais

encore le renouvellement et la continuation du sa

crifice de la croix répété sur nos autels, son prix est

d'une valeur infinie, puisqu'on y offre le corps et le

sang d'un Dieu. Il n'y a de différence que dans la

manière d'offrir : au Calvaire l'immolation était vi

vante et sanglante, à la messe l'immolation est non

sanglante et sacramentelle ; et s'il y a d'un côté quel

que chose de moins, comme chante l'Eglise, sur la

croix la divinité seule était voilée, ici Vhumanité même

est de plus cachée à nos sens (1) ; d'un autre côté, la

messe possède le bienfait de la manducation de la vic

time, qui manquait au sacrifice du Calvaire. La messe

est donc absolument le même sacrifice que celui de

la croix, parce que dans l'un et l'autre cas, c'est le

même sacrificateur, la même victime et la même

immolation.

Et d'abord , c'est le même sacrificateur, Jésus-

Christ, qui agit et qui parle : le prêtre ne lui sert que

d'organe. A ce pontife suprême vient se joindre l'E

glise universelle, toute la société des fidèles qui offre

(I) Hymne du saint Sacrement : Jdoro te.



72 SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

le divin médiateur et qui s'offre avec lui, par les

mains d'un député, qui est l'évêque ou le prêtre,

ministres légitimes de cette oblation. Ainsi la messe

est offerte par Jésus-Christ , par toute l'Eglise, par le

prêtre qui célèbre, et par chaque chrétien, dont les

uns offrent d'une manière actuelle, quand ils y assis

tent et y participent, les autres d'une manière plus

précieuse encore, quand ils font offrir cette victime

pour eux et en leur nom; tous enfin d'une manière

habituelle, par cela seul qu'unis à Jésus-Christ par

la charité et à l'Eglise par la foi, ils ne font qu'un

même corps, sont tous réciproquement membres les

uns des autres et participent aux avantages généraux

du corps entier.—A l'autel comme au Calvaire, c'est

la même victime ou matière prochaine du sacrifice,

le corps et le sang de Jésus-Christ ; les espèces du

pain et du vin, qui sont la matière éloignée et pré

existante, ne servant qu'à rendre sensible la présence

de la victime. — Enfin, c'est la même immolation;

mais ce dernier trait de parité a besoin d'un ample

développement.

On distingue deux sortes d'immolation: l'une mys

tique, qui consiste dans la séparation mystérieuse du

corps d'avec le sang, dans un état apparent de mort,

et dans la tendance de l'être sacramentel à se dé

truire ou plutôt à cesser par la consomption des

saintes espèces (1) : c'est cette immolation qui rap

pelle et représente le sacrifice de la croix. L'autre

réelle, qui consiste en ce qu'il n'y ait qu'un seul et

même acte d'immolation, bien que cette immolation

soit répétée et continuée par différents actes d'obla-

(1) Voyez chsp. th.



SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. /J

tion. Or, cette immolation réelle a lieu à chaque

messe et dans toutes les messes sans multiplier le sa

crifice : c'est ce qu'il faut bien établir.

Il y a sacrifice toutes les fois qu'il y a oblation

d'une victime immolée ; par conséquent il y a même

sacrifice toutes les fois qu'il y a oblation de la même

victime immolée. Peu importe que l'immolation

doive suivre comme dans l'oblation du cénacle, qu'elle

soit actuelle et présente comme dans l'oblation du

Calvaire , ou déjà passée et accomplie comme dans

l'oblation de la messe. Supposez-vous dans la loi de

nature, prenez un agneau pour l'égorger en sacri

fice , offrez-le d'abord à Dieu, avec relation de vos

sentiments et rapport de votre cœur à cette mort que

vous allez lui donner. Si dans ce profond anéantisse

ment de votre être , qui médite devant le Seigneur

les droits du souverain maître sur la créature ingrate

et rebelle, vous veniez à vous oublier saintement, et

que le jour suivant vous retrouvât dans la même

posture humiliée, en présence de l'autel et de votre

hostie qui attend toujours le coup de la mort, pen-

seriez-vous n'avoir point offert la veille un véritable

sacrifice? Sorti de cette extase d'adoration, vous im

molez enfin la victime, le sang coule et vous offrez

ce sang répandu ; il y a certainement sacrifice dans

ce second acte d'oblation. Mais voilà que le sentiment

religieux vous suggère d'attendre au soir pour met

tre le feu à l'holocauste ; le soir venu , vous prenez

de nouveau sur l'autel cet agneau égorgé le matin ,

vos mains l'élèvent encore vers le Seigneur avant de

consumer l'hostie : direz-vous que cet acte dernier

n'est pas un sacrifice ; et ne penserez-vous pas que

vous avez offert un seul et même sacrifice, quoiqu'il

4



74 SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

y ait eu trois actes distincts d'oblation renouvelée?

L'immolation actuelle n'est donc pas nécessaire pour

que l'immolation soit réelle dans le sacrifice, et il n'y

a d'essentiel que l'oblation d'une victime immolée

avec rapport et relation au temps où elle s'immole.

Aussi Jésus-Christ a-t-il voulu instituer le sacrifice

de son corps et de son sang la veille de sa mort , et

non pas à l'instant même où il mourut , pour bien

établir la vérité et l'identité du même sacrifice, lors

qu'il serait offert après sa passion et jusqu'à la fin

des temps (1). Mais si, au lieu de l'instituer la veille

de sa mort, il l'eût fait un an avant de mourir ; qui

oserait dire qu'à cause de cet intervalle il n'y a plus

le même sacrifice qu'au Calvaire? Donc en réitérant

l'oblation de la croix le lendemain, un an après, mille

ans après, et jusqu'au dernier jour du monde, on

offre absolument le même sacrifice, et les messes ne

sont que des actes d'oblation répétée de l'immolation

unique de Jésus-Christ ; il n'est même pas néces

saire à l'unité de sacrifice qu'il y ait union physique

entre l'immolation et l'oblation de l'hostie immolée,

il suffit d'une union morale entre ces deux actions,

d'un rapport moral, d'une relation morale au temps

de l'immolation. On peut égorger un agneau, ne

l'offrir qu'un jour ou plusieurs jours après, et ce sera

le même sacrifice, si vous n'avez donné la mort à la

victime que pour l'offrir ensuite, et si vous ne l'offrez

ensuite qu'en considération de la mort que vous lui

avez donnée. Aussi Jésus-Christ offre-t-il à la cène sa

mort future, au Calvaire sa mort présente, au ciel et

à l'autel sa mort passée, par le même acte de la

(1) Voyez cliap. it.



SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 75

même volonté de s'offrir : l'ohlation qu'il en fait est

multipliée par des actes distincts, mais l'immolation

est une et le sacrifice est unique.

Saint Paul va appuyer et confirmer ces principes

que nous posons : il déclare (1) que , dès son entrée

au monde, Jésus-Christ a exprimé la volonté de s'of

frir à Dieu en holocauste ; que par cette seule expres

sion de volonté il a abrogé les sacrifices anciens pour

substituer le sien en leur place, aufert primum, ut

sequens statuât ; que par cette seule volonté qu'il a

conçue dès l'incarnation, et qu'il n'a effectivement

accomplie que sur la croix , nous avons été sanctifiés

par I'oblation unique du corps de Jésus-Christ; qu'il

ne s'est pas contenté de verser son sang sur la croix

pour la rémission des péchés (2), mais que dans l'u

nité du même sacrifice, il a recueilli ce sang et l'a

porté dans le Saint des saints, non pas dans celui du

temple judaïque qui n'était qu'un exemplaire et une

figure, mais dans le ciel même, pour paraître main

tenant devant Dieu en notre faveur, comme média

teur et comme pontife (3). Ce n'est pas tout: Jésus-

Christ est médiateur d'une alliance plus excellente

que l'ancienne sous tout rapport, et surtout par sa

durée ; étant immortel dans la nature humaine qu'il

a prise, et établi prêtre pour l'éternité, son sacerdoce

est sans fin : il a sur la terre, pour continuer son

œuvre, des vicaires et des ministres qui ont et qui

auront des successeurs, mais lui n'a personne qui lui

succède : il peut sauver en tout temps ceux qui s'ap

prochent de Dieu par son entremise, parce qu'il est

toujours vivant pour intercéder en notre faveur; et

(1) Hébr x. — (2) Ibld. tx. — (3) Ibitl. vu



76 SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

l'Eglise chante le jour de son entrée dans les cieux,

qu'il montre et qu'il offre sans cesse à son Père les

blessures qu'il a souffertes pour nos iniquités , et

que, par cette offrande continuelle, il nous obtient

de pouvoir toujours entrer dans l'alliance de sa paix.

Voilà des oblations bien multipliées, dont la volonté

efficace se manifeste dès l'incarnation, se constitue

sous des symboles au cénacle, s'exécute sur la croix,

se perpétue dans le ciel, et cependant il n'y a qu'une

immolation unique de Jésus-Christ ; car ce Dieu sau

veur, dit l'apôtre (1), n'est mort qu'une fois pour

expier les péchés de tous les hommes, et il ne meurt

plus, et la mort n'aura jamais d'empire sur lui après

la victoire qu'il a remportée sur elle (2).

Jésus-Christ donc a offert par une même volonté,

depuis l'incarnation jusqu'au Calvaire, le sacrifice

unique de la croix; et, par la même volonté, il offre

ce sacrifice unique depuis la croix jusque dans le ciel,

où il renouvelle sans cesse par des oblations mille

fois répétées son immolation déjà consommée et ac

complie. C'est le résumé de l'admirable doctrine de

saint Paul. Or, à la messe, par les paroles de la con

sécration, Jésus-Christ est constitué présent sur Pau-

*el, non-seulement sous des symboles de mort et

dans un état d'immolation apparente, mais tel qu'il

est à la droite de Dieu son Père, prêtre éternel, pon

tife suprême, médiateur de notre alliance, et gage do

notre paix; apparaissant maintenant même, et dans

l'instant où la messe se célèbre, devant la face du

Seigneur, toujours vivant et intercédant pour nous,

offrant actuellement ses plaies qui ont sauvé le

fi) Hcbr. «. — (2) Fsom. ^'.



SUR LE SAINT SACRIFICE DE I.A MESSE. //

monde, et perpétuant son sacrifice unique sans in

terruption. Donc à la messe, par cela seul qu'on y

rend présent Jésus-Clirist offrant sa mort, cette pré

sence constitue par elle-même l'oblation véritable de

son immolation réelle, et la rigoureuse continuation

du sacrifice de la croix ; les actes d'oblation sont ac

tuels, distincts et multipliés, mais c'est toujours l'o

blation de la même victime du Calvaire et la même

immolation de cette victime. Un exemple achèvera

d'éclaicir ce principe, dont la conséquence est si pro

pre à nourrir la foi et la piété.

Supposons que Dieu ait voulu établir un sacrifice

très-solennel pour l'installation et l'entrée en posses

sion de son peuple dans la terre promise, et qu'il ait

déclaré que ce sacrifice unique en son genre ne se

rait point offert par les enfants d'Aaron au nom de

leurs frères, mais par chaque Israélite à son tour de

tribu et de famille ; enfin qu'il n'y aurait qu'un seul

agneau pour victime, par conséquent une seule im

molation, et que cette immolation serait renouvelée

par chaque acte personnel et individuel. Moïse, avant

de donner possession au-delà du Jourdain aux tribus

de Gad et de Ruben et à la moitié de la tribu de

Manassé, aurait choisi l'agneau destiné au sacrifice ;

cet agneau vivant et conservé avec le plus grand soin

est placé chaque jour sur l'autel en état d'hostie et

en manière de sacrifice ; les tribus dont les posses

sions sont déjà fixées passent devant l'autel , et, dé-

l'lant par ordre, présentent, par les mains de chaque

individu, cetAgneau qui doit être immolé. Moïse,

sur le point de mourir, l'offre à son tour, mais

d'une façon plus solennelle encore. Au temps venu,

Josué, son successeur dans la conduite du peuple de



78 SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

Dieu, égorge l'agneau qui demeure sur l'autel où

son sang coule. Le reste des tribus d'Israël, avant de

passer le Jourdain, défile devant l'autel, et chaque

individu offre ce sang qui est déjà versé. Lorsque le

passage et l'offrande de tout le peuple sont achevés,

le sang de l'agneau est porté dans le tabernacle pour y

être conservé: désormais chaque jour et plusieurs

fois le jour, les lévites l'en tireront pour l'offrir i

Dieu au nom de tout le peuple, et ce rit sera gardé

dans toutes les générations. Dans cette hypothèse

toute gratuite, mais assez sensible, n'est-il pas vrai

de dire que, quoique les oblations aient été très-mul-

tipliées et qu'elles aient duré un temps fort consi

dérable, il n'y a eu cependant pour tous qu'un seul

et même sacrifice, et que sa continuation, tant que

subsistera le peuple de Dieu , n'altérera en rien soo

identité et son unité. Voilà l'image frappante et la

vive figure du sacrifice de la croix, que le cénacle a

vu anticiper, et que la messe continue jusqu'à la con

sommation des siècles: les justes, avant Jésus-Christ

et pendant plus de quatre mille ans , ont passé de

vant son autel pour l'offrir par la foi; et depuis la

consommation du sacrifice, toutes les tribus de la

terre passent devant ce même autel, offrant dans la

réalité le même Jésus-Christ immolé, rendant pré

sent, par l'institution et l'autorité divine, le même

Dieu du Calvaire, avec son corps qu'il offre , avec sou

sang qu'il verse sans cesse pour la rémission des pe

chés. La messe est donc réellement, sous le rapport

du prêtre, de la victime et de l'immolation, le même

sacrifice que celui de la croix ; son prix est donc

d'une valeur infinie comme le prix de la mort du

Sauveur: et voilà, entre autres conséquences, celle



SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 79

que l'on peut tirer dans la pratique de ce sentiment

catholique que nous venons d'exposer et de prouver.

Les fidèles nous pardonneront la longueur de ces

développements, en considération de la clarté qu'il

fallait répandre sur une matière aussi relevée, et de

l'importance à insister sur ce point à cause du fruit

que la piété en doit recueillir. Car on entend dire et

on répète journellement que la messe est le même

sacrifice que celui de la croix , qu'on doit y assister

comme à la scène du Calvaire ; mais faute de bien

saisir l'identité de sacrifice, la conséquence glisse sur

le cœur, parce que le principe n'a fait qu'effleurer

l'intelligence. Mais maintenant que nous pouvons

mieux entendre cette haute théologie de saint Paul,

quel respect plus profond, quelle confiance plus vive,

quelle plénitude de foi et d'amour nous devons ap

porter à l'autel ! Si nous eussions assisté à l'oblation

de l'immolation du Calvaiie, quels eussent été nos

sentiments? Nous nous serions fortement unisà Jésus-

Christ, nous eussions recueilli avec empressement

chaque goutte de son sang, chaque soupir de son

cœur, chaque parole de sa bouche ; nous eussions

dit mille fois avec ferveur : Souvenez-vous de moi,

Seigneur ; Memento met, Domine (1) ; on nous aurait

vus, quittant ce spectacle adorable , nous frapper la

poitrine de douleur et de repentir , répéter avec

l'élan de la foi et de la reconnaissance : Cet homme

est vraiment le Fils de Dieu ; Vere Filius Dei erac

iste (2) ; et vouloir aider à préparer les parfums, à

disposer la sépulture du Dieu-victime, et surtout

désirer que notre cœur lui servît de tombeau. Or

(1) Luc. uui, — (2) Malth. xxvu.



80 SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

voilà conséquemment des sentiments que nous de

vons apporter à la messe. Si, transportés en esprit

comme l'apôtre saint Jean(l) nous assistions à l'au

tel sublime du ciel où Jésus-Christ officie sans cesse ,

où il s'offre par lui-même sans organe et sans repré

sentant, et que nous vissions sur le trône de Dieu cet

Agneau debout et comme égorgé, ouvrant le livre de

la liturgie éternelle pour y lire le nom de ceux qui

profitent de son sang, pour presser les hommes de se

faire inscrire snr ces pages de vie , d'après lesquelles

se conclura à la fin des temps la messe définitive et

le renvoi irrévocable ; si nous entendions retentir

d'avance dans le ciel cesparoles terribles : Les choses

saintes sont pour les saints, le bonheur et la béné

diction pour les enfants de Dieu, la messe éternelle

pour l'innocence ou le repentir ;Sancia sanctis ; nous

nous prosternerions devant l'Agneau par l'adoration.

d'un cœur contrit et humilié, nous remplirions les

fioles d'or de l'encens de la plus pure prière, et

chantant le cantique nouveau, nous dirions: Vous

êtes mort, Seigneur, vous nous avez rachetés par

votre sang, vousnous avez établis prêtres de l'alliance

nouvelle et héritiers de votre royaume : à celui donc

qui est assis sur le trône , et à l'Agneau , honneur ,

gloire, action de grâces et puissance, dans les siècles

des siècles ; et à nous, pardon , bénédiction , grâce et

salut, maintenant et pour toute l'éternité. Or, puis

que la messe continue sur la terre le même sacrifice

qui est continué dans le ciel, et que la même vic

time monte d'un autel à l'autre chargée de nos vœux,

et redescend chargée de bénédictions, les mêmes

(1) Apoc. v.



SUR LE SAINT SACIUF1CE DE LA MESSE. 81

sentiments doivent nous accompagner quand nous

nous présentons au saint sacrifice. La valeur de la

messe est donc infinie, mais voici en quel sens : infinie

sous le rapport du Dieu-victime, de la suffisance du

trésor de ses mérites qui, offerts par un Dieu-prêtre,

seront toujours acceptés du Seigneur comme dignes

de sa majesté etde sa justice ; finie, quant à l'exercice

du prêtre secondaire, qui n'est qu'un homme revêtu

des pouvoirs divins, et quant à l'application que le

Seigneur nous fait des mérites de son Fds , en pro-

r ortion de notre foi, de notre pénitence et de notre

ferveur.

Par rapport aux fruits du sacrifice de nos autels ,

l'Eglise enseigne: que la messe opère par elle-même

cl par sa propre vertu, la rémission des péchés ; mais

file l'opère d'une manière médiate, c'est-à-dire, que

par l'acte même du sacrifice , et sans aucun moyen

ultérieur, elle obtient au pécheur la grâce de se con

vertir, et de recevoir dans le sacrement de pénitence

la rémission de ses fautes. Une personne, par exem

ple, en dehors du sacrifice , demandera à Dieu la

;;râce de changer de vie et de se confesser ; elle ne

l'obtiendra qu'en vertu de sa ferveur et de ses instan

ces, et il sera toujours douteux si elle l'a obtenue ;

tandis qu'à la messe entendue à ce dessein , elle ob

tiendra cette faveur sûrement et efficacement, pourvu

seulement qu'elle n'y apporte pas d'obstacles , indé

pendamment des dispositions de celui qui célèbre, et

de la ferveur de celui qui assiste ; etde mêmepour les

autres grâces du salut, ou dans l'ordre du salut. Mais

si la messe produit la grâce et l'application des mé

rites du sang et de la mort de Jésus-Christ , en quoi

donc, dira-ton, diffère-t-elle des sacrements ? En ce



82 SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

qu'elle ne produit la grâce, comme nous venons de

le dire, que médiatement, et que les sacrements la

confèrent immédiatement ; en ce qu'elle est la voie

certaine qui conduit à la vie, et que les sacrements

sont la vie elle-même dans toute son efficacité ; d'où

il faut conclure qu'une excellente disposition à la jus

tification est d'entendre la messe, la messe étant, s'il

est permis de parler ainsi , le tribunal de miséricorde

en première instance, d'où l'on passe au tribunal de

réconciliation en dernier ressort. Il est encore une

autre différence qui est tout à l'avantage dusacrifice :

c'est que les sacrements n'appliquent le sang de Jé

sus-Christ qu'à ceux qui en sont dignes, et que la

messe le répand à sa manière sur le juste et le pé

cheur, sur celui qui le mérite et sur celui qui n'est

pas encore digne de le recevoir. C'est que les sacre

ments n'agissent qu'à l'égard des vivants, et que la

messe étend ses effets et ses fruits de salut aux vi

vants et aux morts. En conséquence, allons donc avec

confiance au trône de la grâce (1) pour obtenir miséri

corde, et y trouver le secours dans nos besoins. Com

prenons qu'elle est bien précieuse la pratique des fi

dèles qui font célébrer ou qui entendent la messe

toutes les fois qu'ils ont quelque bénédiction à de

mander au Seigneur , et plus précieuse encore la

sainte habitude d'y assister chaque jour , pour s'en-

fironner sans cesse et à coup sûr de sa puissante pro

tection. — Quant aux peines temporelles dues au

péché, après qu'il a été remis par le sacrement, la

messe les remet d'une manière immédiate à ceux qui

vivent dans l'état de grâce, et la piété est sûre de

(1) Hébr. îv.



SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 83

trouver ainsi le moyen facile d'acquitter ses dettes

envers Dieu ; il en est de même par rapport aux

justes du purgatoire dont elle expie immédiatement

les peines, bien qu'ils ne puissent plus mériter ni

recourir à d'autres moyens. Mais à l'égard des uns

et des autres, cette rémission de peines n'a lieu que

dans la mesure des desseins et de la volonté de Dieu ;

car l'Eglise n'a pas dit que la messe opérât la déli

vrance des âmes souffrantes, elle a dit simplement

qu'elles étaient surtout aidées par le sacrifie salu

taire de l'autel (1) ; et de là l'usage des fidèles d'of

frir fréquemment la messe pour les défunts, à qui

sans cela une seule oblation suffirait. Outre ce fruit

efficace du sacrifice, il est un fruit secondaire, qui

vient des dispositions ferventes qu'on y apporte ; l'o-

blation sainte, dit l'Ange de l'école, estutile à chacun

selon la quantité de sa dévotion : et en ce sens , elle

opère selon la sainteté et la ferveur de celui qui offre

et de celui qui assiste. On ne saurait donc blâmer les

fidèles qui trouvent plus de consolation à une messe

plutôt qu'à une autre , pourvu toutefois que l'ordre

public soit gardé, que le motif de ces distinctions

soit bien pur, et que cette conduite ne blesse en rien

la charité particulière et l'édification commune.

La messe ne s'offre qu'à Dieu, à qui seul est due

l'adoration, le culte suprême et l'hommage de notre

entière dépendance. Ces expressions , Messe à la

Vierge, Messe des morts, ou sont erronées , si elles

signifient pour l'ignorance, sacrifice offert à la saintt

Vierge, aux défunts; ou ne sont que des façons de

parler populaires, par lesquelles on entend que les

(1) Concile de Trente, sess. 25.



84 SUR LE SAINT SACRIFICE DE I.A MESSE.

prières et les lectures qui précèdent le canon sont

disposées en mémoire des saints ou regardent les

fidèles trépassés. Car, quoique le sacrifice ne soit

et ne puisse être offert qu'à Dieu seul, on y exprime

toujours la mémoire des saints ; parce que la messe

est le sacrifice de toute l'Eglise, et que Jésus-Christ

l'offre comme chef de l'Eglise entière. L'Eglise mili-

tantese joint donc à Jésus-Christ pour l'offrir, et par

la même raison elle se joint à l'Eglise triomphante

inséparablement unie à son chef, et ces deux grandes

fractions de la société des enfants de Dieu se réunis

sent pour implorer par les mérites du chef la divine

miséricorde en faveur de l'Eglise qui souffre dans le

purgatoire. De plus, cette mémoire des saints à l'au

tel est établie pour les féliciter de leurs victoires,

pour remercier Dieu de leurs triomphes, pour nous

exciter à l'imitation de leurs sacrifices déjà consom

més, et pour nous fortifier, comme le dit le canon

de la messe, de leurs mérites et de leurs prières au

près de Dieu et de Jésus-Christ, seul médiateur tout-puissant. Nous aurons occasion de revenir sur ce

point de doctrine dans la troisième partie de cet ou

vrage (1 .

On offre la messe pour les vivants , justes ou pé

cheurs, et en général pour tous ceux qui font profes

sion de la foi catholique. (L'usage de l'Eglise romaine

est de ne prier expressément que le vendredi-saint

pour les scliismatiques, les hérétiques, les juifs et les

païens.) On l'offre pour les morts qui reposent en Jé

sus-Christ, pour tous les fidèles du purgatoire, et le

sacrifice opère beaucoup, puisqu'ils n'y mettent au-

(1) Chap. m. § 2.



SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 85

cun obstacle. Mais les ornements funèbres et la litur

gie pour les morts ne sont pas essentiels à leur sou

lagement ; les chrétiens doivent s'abstenir de de

mander ce rit accessoire dans les jours où l'Eglise

défend de s'en servir, et même dans les jouis libres

ne pas exiger toujours des messes de requiem, dont la

répétition trop fréquente pourrait épuiser la dévotion

de celui qui célèbre.

Voilà ce qui regarde le dogme touchant le sacri

fice de la messe ; nous invitons à lire et à méditer

souvent cesinstructions préliminaires, pour se nour

rir d'une foi pleine et d'une piété éclairée. Dans une

matière aussi relevée et aussi importante, on ne tire

rait aucun fruit d'une lecture vague et superficielle ,

et il faut que ce livre devienne un Manuel, si l'on

veut y acquérir la science du plus auguste de nos

mystèi es.



SG SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

CHAPITRE IX.

DISPOSITIONS POUR OFFRIR LE SAINT SACRIFICE.

Si-

Dispositions matérielles.

Ce que nous appelons ici matériel comprend les

églises destinées au sacrifice et ce qu'elles renferment,

les autels et tout ce qui y a rapport ; nous parlerons

ailleurs et selon l'occasion, des vases, des liages sa

crés, des ornements, de l'encens et des autres objets

du culte.

A proprement parler, le cénacle fut le premier

temple du sacrifice de la messe ; c'est là qu'il fut in

stitué : et comme pour justifier dans la suite des

temps la grandeur, la décoration et la richesse de nos

églises, le Dieu qui naquit dans une étable, qui

n'avait pas où reposer sa tète, et qui mourut sur une

croix, ordonna de choisir, pour la célébration de

l'eucharistie, un appartement vaste et bien orné (1).

Le lieu élevé du Calvaire, placé hors de l'enceinte de

Jérusalem, devint, quelques heures après, l'autel

du monde entier ; puis on célébra encore dans le cé

nacle, comme dans le lieu consacré par le choix du

1 Luc. xiii.



SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 87

Seigneur. Pendant les siècles de persécution, la mai

son de quelques fidèles privilégiés, la solitude des fo

rêts, le creux des rochers, les prisons, les cata

combes et les cimetières donnèrent asile aux mys

tères sacrés. On construit quelques églises publiques

sur la fin du règne des persécuteurs, et à la faveur de

la paix rendue à la société chrétienne s'élèvent de

toutes parts de vastes édifices en l'honneur du vrai

Dieu ; la piété de chaque siècle et le progrès des arts

ajoutent à leur magnificence, l'architecture gothique

consacre au sanctuaire du Seigneur sa forme gran

diose et sa coupe élancée, et le clocher du hameau,

qui rompt avec grâce l'uniformité du paysage, an

nonce partout le tabernacle de Dieu avec les enfants

des hommes.

Voici ce que l'antique tradition avait réglé par

rapport à nos temples, selon le témoignage de l'au

teur des Constitutions apostoliques : L'église sera de

forme longue semblable à un vaisseau, de là le nom

de nef qui est resté à la partie principale de l'en

ceinte sacrée ; le haut de l'église sera tourné à

l'orient, et aura de chaque côté une chambre ou sa

cristie, pour resserrer les objets du culte et servir de

vestiaire aux ministres du Seigneur ; le siége de

l'évêque sera au fond et au milieu, les sièges des

prêtres à droite et à gauche du pontife. L'autel sera

au milieu du sanctuaire, comme on le voit encore

dans les églises à la romaine : et le sanctuaire sera fermé

par une balustrade. Au milieu de la seconde partie

du temple, destinée aux clercs inférieurs et aux laï

ques, s'élèvera un ambon ou tribune pour le lecteur

et pour les chantres ; les hommes seront placés d'un

côté et les femmes de l'autre, pour la convenance du



88 SDR LE SAINT SACRIFICE DE LA MI-.SSE.

baiser de paix ; après les fidèles, viendront par ordre

les catéchumènes et les pénitents publics. Dans ces

anciennes églises , il y avait ordinairement trois

portes : la grande porte qui fermait tout l'édifice, la

belle porte qui séparait les fidèles des catéchumènes

et des pénitents ; et la porte sainte qui fermait le

sanctuaire et servait de balustre et de table pour la

communion. Il est aisé de voir que nos églises mo

dernes se rapprochent assez de ces anciennes dispo

sitions, et que les changements partiels qu'elles ont

subis sont commandés par les localités et par les

usages de la discipline actuelle. La croix qui sur

monte le portail ou le clocher indique le sacrifice que

l'on renouvelle dans le temple chrétien; les cloches,

comme la voix du pasteur, appellent à l'assemblée et à

la collecte; l'eau bénite déposée sur le seuil du saint lieu

fait souvenir de la pureté exigée pour l'oblation ; les tri

bunaux de pénitence offrent les moyens dela recouvrer

si elle était perdue ; la chaire évangélique et la croix

placée en face instruisent les fidèles à unir le sacrifice

de leur cœur à l'immolation de la grande victime du

monde; un chœur de chant, des orgues et des instru

ments introduits dès le ixe siècle, célèbrent l'arrivée

d'un Dieu au milieu de ses enfants : on peut remar

quer encore parmi nous des siéges distingués pour le

pasteur et pour les prêtres; une balustrade au sanc

tuaire pour servir de table de communion ; des cha

pelles latérales pour la multiplicité des messes ; des

reliquaires, des statues et des tableaux, qui rappel

lent le souvenir et la gloire de ceux qui ont déjà con

sommé leur sacrifice ; enfin et surtout l'autel qui est

le point central de nos églises.L'autel {altare, du mot latin altus, élevé) s'appelle



SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 89

chez les Grecs thitsiasterion, lieu d'immolation. Dans

les premiers siècles, il n'y avait point d'autels fixes,

mais simplement une table mobile, mensa Domini{\);

cette table servait et à l'oblation et au repas eucha

ristique. Après les persécutions, on construisit des

autels solides, mais toujours en les regardant comme

des tables ; de là l'expression qui a passé jusqu'à

nous, s'approcher de la table sainte. L'autel du sacrifice,

dit saint Grégoire de Nysse, est de pierres communes

semblables à celles dont on bâtit les murailles ; mais

parce qu'il a été bénit et consacré, il est la sainte

table et l'autel de Dieu. On élevait ces autels sur le

tombeau des martyrs, on y déposait leurs ossements,

et la forme extérieure était celle d'un sépulcre : nous

n'avons pas dressé un autel à Etienne, premier mar

tyr, disait saint Augustin, mais à Dieu seul avec les

restes de ce saint diacre : de là l'usage constant de

mettre des reliques dans les pierres sacrées, et par

cette religieuse coutume, non-seulement nous avons

une image du ciel où saint Jean (2) vit sous l'autel

les âmes des martyrs, mais la terre offre encore par

là un spectacle digne des anges et des hommes, sa

voir : Jésus-Christ, victime universelle, offert à Dieu

sur le corps de ses victimes, en présence de chrétiens

qui s'animent au sacrifice de leur vie, ou du moins à

l'immolation de Vhomme moral. Quand toute la table

de l'autel est consacrée, on l'appelle autel fixe, et

quand il n'y a de consacré qu'une simple pierre au

milieu, on l'appelle autel portatif. L'autel doit être

élevé au-dessus du sol au moins par une marche,

pour remplir la signification littérale et mystérieuse

(1) I Cor. u. — (2) Apoc. vi.



90 SLR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

de son nom : car de même que la prière est l'éléva

tion de notre cœur vers Dieu ; de même le sacrifice,

qui est le signe public de la plus excellente prière,

doit être offert sur un lieu élevé, qui nous avertisse

de nous séparer de la terre, de nous élever vers le

ciel, de nous approcher du Seigneur et de monter en

esprit les degrés du trône de sa miséricorde. Au mi

lieu de l'autel est un tabernacle, destiné à la réserve

de 1'eucliaristie pour la communion des fidèles et des

malades, et pour l'hostie qu'on expose à l'adoration

dans les offices publics ; à droite et à gauche sont des

gradins ou degrés que l'on couvre de fleurs et de

chandeliers avec des cierges ; deux au moins doivent

brûler pendant l'oblation sainte, et on les multiplie

selon la solennité des jours. La table est recouverte

de trois nappes bénites ; on y place un missel ou livre

de messe exhaussé sur un pupitre, et l'on y dispose

trois cartons appelés canons eTaulel : un au milieu qui

contient ce qui se récite au milieu de l'autel, dans les

moments où le prêtre ne pourrait lire commodément

dans le missel ; un à droite, contenant les prières de

l'infusion du vin et de l'eau dans le calice, et le

psaume pendant le lavement des mains ; le troi

sième à gauche , qui contient le dernier évangile

selon saint Jean. D ins les messes solennelles et chan

tées, on place encore sur l'autel le livre des épîtres

et des évangiles, et les instruments pour le baiser de

paix.

Obligés de célébrer les saints mystères dans des

lieux obscurs, au temps des persécutions, les fidèles

allumaient par nécessité des flambeaux et des lampes

pendant la liturgie ; de là l'usage des cierges allumés

dans les églises, usage que l'on conserva après la paix



SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 91

rendue aux chrétiens, pour plusieurs raisons dont

nous devons dire un mot. D'abord comme souvenir

d'antiquité, pois par relation au spectacle dont saint

Jean fut témoin dans le ciel, quand il vit le Fils de

l'homme au milieu de sept chandeliers d'or. Les an

ciens portaient par honneur des torches et des flam

beaux devant les princes et les magistrats ; l'Eglise a

jugé convenable d'en porter au sacrifice devant Jé

sus-Christ , qui est la lumière véritable de tout

homme ; devant sou Evangile qui est la lumière du

monde, devant le pontife et le prêtre qui, dans les

augustes fonctions, représentent cette divine et évan-

gélique clarté. Elle a voulu même qu'une lampe

brûlât sans cesse en présence de celui qui est conti

nuellement présent et immolé dans nos tabernacles.

Les cierges sont encore allumés en signe de joie spi

rituelle : c'est pour cela qu'on en augmente le nom

bre avec le degré des fêtes, et qu'on allume au temps

pascal un flambeau tout particulier, parce que la

résurrection de Jésus-Christ est la source et le fon

dement de la plus vive allégresse des chrétiens. Les

cierges enfin sont le symbole et la marque de la foi

dont les fidèles sont éclairés : Vous êtes tous, disait

saint Pierre, les enfants de la lumière et du jour ;

Vous étiez autrefois ténèbres, disait saint Paul, mais

maintenant vous êtes lumière dans le Seigneur ; mar

chez comme des enfants de la lumière : c'est ce que

signifie le cierge que l'on donne au nouveau baptisé ;

et, quand les chrétiens en portent à la main, comme

à l'offrande de la messe et au jour de la présentation

deNotre-Seigneur au temple, on veut nous faire en

tendre que nous devons nous consumer devant Dieu,

et en union avec Jésus-Christ, comme se consume



02 SUR LE SAINT SACHIF1CE DE LA MESSE.

le flambeau que nous portons. Nous ne célébrons

jamais la messe sans lumière, dit en particulier le

Micrologue , non plus pour chasser les ténèbres,

puisqu'il fait grand jour, mais pour figurer et an

noncer cette lumière éternelle et divine dont nous

célébrons alors les sacrements et les glorieux mys

tères.

§ II.

Dispositions intérieures.

L'état de grâce est la disposition habituelle que le

prêtre doit apporter au sacrifice, ne montant jamais

à l'autel sans s'être éprouvé avant de manger ce pain

et de boire ce calice, et faisant le discernement con

venable du corps du Seigneur d'avec la nourriture

grossière que la Providence accorde indistinctement

aux pécheurs et aux justes.

De plus, celui qui veut célébrer les saints mystères

doit ordinairement avoir récité au moins les matines

et les laudes qui sont la partie de l'office de la nuit

et du matin ; c'est la préparation éloignée dont l'usage

remonte à la plus haute antiquité ; car on voit au

ive siècle que saint Alhanase célébrait les vigiles dans

l'église, quand il fut obligé de fuir en exil ; et la rai

son que l'on donne de la célébration de cet office pu

blic, est que le saint évêque devait y faire la synaxe,

usage dont on conserve encore quelque reste dans

certaines églises cathédrales, où celui qui doit célé

brer la messe solennelle, même l'évêque, est obligé

d'assister et de présider à l'office de la veille et de la

nuit. Mais ce n'est pas assez de cette prière publique;



SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 93

il faut que le prêtre consacre quelque temps à l'orai

son d'une manière plus prochaine , qu'il considère de

plus près, et la grandeur des mystères dont il va de

venir le ministre, et son indignité profonde, et la

responsabilité des vœux et des besoins qu'il va porter

à l'autel; qu'il dirige son intention particulière dans

l'offrande du saint sacrifice, et qu'il apporte à ce

trône de la miséricorde, dont il est appelé à franchir

les degrés, une foi plus vive, une pureté plus scru

puleuse , un amour plus ardent que les simples

fidèles.

On comprendra que nous ne nous étendions pas

davantage sur ces dispositions spirituelles , parce

qu'elles sont plus spéciales aux prêtres qu'au com

mun des chrétiens pour qui nous écrivons, et parce

que chaque mot , chaque mouvement , pour ainsi

dire, de la liturgie sacrée, rappelant l'obligation de

pureté et de ferveur, les principes que nous n'avons

fait que poser se trouveront établis dans toute la

suite de l'explication des prières et des cérémonies de

la messe. Nous devons entrer au contraire dans plus

de détails sur les dispositions extérieures, parce qu'il

est bon que les fidèles soient familiarisés avec la con

naissance de tout ce qui se prépare et s'emploie pour

la célébration de la messe, et que cette connaissance

révèle de plus en plus à la foi la grandeur du sacrifice

de nos autels.

§111.

Dispositions extérieures.

Le prêtre se lave les mains à la sacristie, pour plus



94 SDR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

grande propreté, et pour se souvenir de la pureté

qu'il doit avoir sur le point d'arriver au sanctuaire ;

c'est ce qu'expiime la prière qu'il récite alors : Sei

gneur, donnez la pureté à mes mains, afin que je puisse

vous servir sans aucune souillure de tâme et du corps.

Pendant ce temps, on prépare les burettes, petits vases

qui contiennent séparément le vin et l'eau pour

l'oblation ; on les porte au sanctuaire, à droite, hors

de l'autel, et on allume les cierges qui doivent brû

ler pendant la messe.

Le prêtre prépare ou fait préparer le calice : cette

préparation consiste à disposer en ordre : l°le calice,

que l'on essuie : c'est une coupe d'argent doré, mon

tée sur un pied, consacrée par l'évèque, et qui sert

à la consécration du sang de Notre-Seigneur ; 2° le

purificatoire, linge que l'on met sur le calice, et qui

sert à essuyer et à purifier à l'autel les vases du sa

crifice : c'est comme la serviette sacrée de cette table

divine ; 3° la patène, platène ou platine, patella, pa

tina, petit plat rond en argent doré, consacré comme

le calice, servant à reposer le corps de Jésus-Christ:

on la met d'abord sur le calice et le purificatoire;

4° un pain appelé hostie ou victime, qui est la ma

tière destinée à être changée au corps du Sauveur ; ce

pain, de pure farine sans levain, de forme ronde et

très-mince, se met au commencement sur la patène,

et l'on recouvre cette patène et ce pain par la palle,

ou linge bénit tendu sur un carton, dont l'usage est

de couvrir le calice pendant la messe, de peur qu'il

ne tombe dans la coupe de la poussière ou quelque

autre corps étranger : le mot de palle vient de pal-

lium, manteau ou couverture ; les nappes qui cou

vrent l'autel étaient appelées pour cette raison pallœ;



SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 95

5" le voile qui couvre le tout et qui est de même

étoffe et de même couleur que l'ornement ; 6° enfin

h bourse que l'on place sur l'autel, un peu à gauche

du calice, et qui renferme le linge sacré nommé

eorporal, du mot latin corpus, corps ; c'est la qua

trième nappe que l'on étend pour toucher et rece

voir immédiatement le corps de Jésus-Christ et les

parcelles qui pourraient se détacher de l'hostie con

sacrée.

En dernier lieu, le prêtre et ses ministres se revê

tent des ornements. Si la société civile a des habits dis

tincts pour les différentes fonctions de la magistra

ture, des armes, du barreau, des académies et des

écoles publiques ; si la forme et la couleur de ses

vêtements changent et varient selon ses jours de

solennité, de réjouissance ou de deuil ; il n'est pas

surprenant que la société chrétienne use d'ornements

particuliers dans le plus saint des ministères ; la fai

blesse de nos sens demande cet appareil, qui relève

l'éclat extérieur des divines fonctions, sans rien ajou

ter à leur grandeur réelle. Cette distinction des ha

bits de la messe n'a eu lieu qu'après les temps de

persécution. La dévotion seule en consacra d'abord

l'usage ; depuis il a eu force de loi, et a été ordonné

rigoureusement. La religion, disait déjà de son temps

saint Jérôme, a un vêtement pour son ministère sa

cré, et un autre pour l'usage de la vie commune.

Dans l'origine, ces habits étaient semblables aux vê

tements ordinaires ; on en a retenu la forme anti

que avec quelque modification. On les bénit avant

de les employer au service divin, et l'on récite des

prières analogues à leur signification mystérieuse

chaque fois que l'on s'en revêt.



96 SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

Ces ornements sont : L'amict, amicire, couvrir,

linge introduit au viue siècle pour couvrir le cou et

conserver la voix : c'est un signe de retenue qui aver

tit le prêtre du recueillement plus profond dans le

quel il doit entrer, et du silence plus rigoureux qu'il

doit garder dès ce moment. 2° L'rmbe, alba, vêtement

de lin long et blanc, que portaient dans l'empire ro

main les personnes de distinction ; l'Eglise a cru de

voir le prendre pour la dignité de la maison de Dieu,

et parce que sa blancheur indique l'entière pureté de

ceux qui suivent l'Agneau au ciel et sur la terre.

3° La ceinture ou le cordon, dont on se servait pour

retenir et relever l'habit long et ample des an

ciens : la prière que l'on récite en se ceignant aver

tit de demander au Seigneur la vertu propre des

esprits célestes. 4° Le manipule, mappula, petite ser

viette ou mouchoir : manûs mappula, serviette de

main ; il est appelé aussi sudarium, linge à essuyer la

sueur. Lorsque l'étole, dont nous allons parler, de

vint un ornement qui ne pouvait plus servir à essuyer

le cou et le visage, on y substitua le manipule, linge

long et étroit que l'on portait au bras et à la main

gauche : depuis le xne siècle, ce linge est devenu

lui-même un pur ornement d'étoffe comme l'étole ,

mais il conserve sa signification première , celle des

travaux , des sueurs et des larmes évangéliques.

5" L'étole, siola, robe longue , s'appelait pendant

les huit premiers siècles orarium, linge fin dont les

personnes propres et riches se servaient pour le

visage : il convenait à ceux qui se fatiguaient à par

ler en public (orare, oralio, discours) ; c'est pour cela

encore que l'étole est portée par l'évêque, par le

prêtre et par le diacre , et non par les ministres



SUn LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 97

inférieurs qui n'ont pas le pouvoir d'annoncer la pa

role de Dieu. Dès le vie siècle, elle était faite d'étolfe,

en longue et étroite banderole comme aujourd'hui ;

c'est un vêtement d'honneur et d'autorité spirituelle.

6° La chasuble {casula, petite maison), manteau tout

rond, dans lequel le prêtre était comme enfermé, et

qui n'avait qu'une seule ouverture pour passer la

tête. Lorsqu'on avait à agir, on le relevait et le re

pliait sur les bras ; alors il drapait sur les côtés, des

cendait devant et derrière , et avait à peu près la

forme de nos chasubles modernes, dont on a échanerc

ce qui se repliait sur les bras. Avec ce manteau, on ne

pouvait prendre le manipule qu'au moment de mon

ter à l'autel, parce qu'on ne le relevait qu'alors pour

monter les degrés ; de là l'usage conservé par les évê-

ques de ne recevoir le manipule sur le bras qu'après

la confession des péchés. On était obligé de soutenu-

ce lourd manteau à l'encensement, à l'oblation, à l'é

lévation ; c'est pour cela qu'on soulève encore la

chasuble à ces divers moments du sacrifice. Enfin ce

manteau était l'habit long des hommes jusqu'au

vnie siècle : les Grecs ont conservé l'ancienne forme

dans son ampleur, et les Latins en ont retranché tout

ce qui gêne la liberté des mouvements. Il représente

la charité qui doit couvrir tout le prêtre ; et le joug

aimable de Jésus-Christ , que le sacrificateur doit

porter avec grâce et avec joie, y est désigné par la

croix qui se trouve en France derrière l'ornement ,

en Italie sur le devant de la chasuble, et que l'on

voyait autrefois en Allemagne devant et derrière,

comme le témoigne l'auteur de YImitation (1).

(1) Libr. it, c. 5.



98 SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

(Le diacre, serviteur du prêtre à l'autel, porte l'a-

mict, l'aube, la ceinture, le manipule , l'étole posée

en travers sur l'épaule gauche, et la dalmatique, ou

habit de la Dalmatie propre aux serviteurs ; chez

les Romains les principaux ministres des tables por

taient une serviette d'honneur sur l'épaule gauche.

Le sous -diacre , sous-serviteur, est habillé comme

le diacre, excepté qu'il ne porte pas l'étole, et qu'il

est revêtu d'une tunique, vêtement des simples ser

viteurs.)

Yoilà donc le prêtre revêtu, comme le désire l'E.glise, de la justice (1), c'est-à-dire, de l'ensemble des

vertus convenables à son ministère : mais les dispo

sitions intérieures des fidèles doivent se rapprocher

en partie de ces vertus propres au sacrifice qu'ils of

frent avec Jésus-Christ et son représentant. L'ainict

doit leur rappeler la décence des habits, le recueille

ment et le silence dans la maison de Dieu ; l'aube et la

ceinture, la pureté et la modestie; le manipule, la

bonne vie et les œuvres de la foi qu'ils doivent unir

à la victime sainte ; l'étole, la dignité de leur voca

tion qui les appelle à sacrifier sur la terre et à régner

dans le ciel ; la chasuble, le joug de la foi et de la loi

qu'ils doivent subir à l'autel, et remporter au milieu

du monde dans tous les détails de la vie ; enfin cet ap

pareil extérieur doit parler aux yeux, mais encore

plus à l'âme, pour relever la grandeur du sacrifice,

la longue suite de sa préparation et l'abondance des

fruits qu'il faut y recueillir.

11 ne reste qu'un mot à dire sur les différentes cou

leurs des ornements sacrés. A la paix de l'Eglise, au

(1) Ps. CXXXI.



SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 99

commencement du ive siècle, la couleur des vête

ments de l'autel était le blanc ; on se servit bientôt

du rouge pour le deuil, mais très-peu de temps après

on adopta le noir. A la fin du xue siècle, on voit dans

l'Eglise latine les cinq couleurs employées aujour

d'hui. Le blanc, pour les mystères joyeux et glorieux

de Jésus-Christ, pour les fêtes de la Yierge et de la

plupart des saints ; cette couleur désigne la joie, l'é

clat et la pureté. Le rouge, pour le jeudi saint, la

Pentecôte, la fête des apôtres et des martyrs ; il in

dique l'esprit de sacrifice, l' effusion du sang, l'ardeur

de la charité, heverl, pour les pontifes, pour les di

manches ordinaires depuis la Trinité jusqu'à l'A-

vent ; c'est l'emblème de la fécondité des champs

et de la richesse des travaux spirituels. Le violet,

couleur sombre, symbole de pénitence, pour les

temps de l'Avent, de la Septuagésime et du Carême.

lie noir, pour le deuil de l'Eglise et de ses enfants, au

temps de la Passion et dans les messes des morts.

Toutefois cette désignation n'est pas fixée d'une ma

nière tellement rigoureuse, que l'Eglise n'ait laissé

aux évêques quelque latitude sur ce point ; ainsi,

dans le diocèse de Paris, on se sert du rouge pour les

dimanches après la Pentecôte, de la couleur cendrée

pendant le carême, et de noir mêlé de rouge au temps

de la Passion.



100 SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

CHAPITRE X.

DE LA BÉNÉDICTION ET ASPERSION DE l'eAIT , DES

PROCESSIONS, ET DE l'aRRIVÉE DC PRETRE A l'AUTEL.

Bénédiction et aspersion de l'eau.

Les dimanches, avant la messe paroissiale, le cé

lébrant, revêtu des ornements sacrés, excepté de la

chasuble qu'il ne prend qu'au moment d'aller à l'au

tel pour le sacrifice, bénit de l'eau pour en faire en

suite l'aspersion sur rassemblée. Saint Basile met

cette bénédiction au nombre des traditions aposto

liques, et les plus anciens Pères de l'Eglise nous par

lent de cette eau purifiée et sanctifiée par le prêtre, dont

le but, en la répandant sur les fidèles, est de les pu

rifier et de les préparer à la sainte oblation. On prend

de l'eau et du sel ; de l'eau qui a la vertu de laver,

du sel qui a la propriété de préserver de la corru

ption : et en prenant ces symboles communs de pu

reté et de salubrité, l'Eglise les exorcise, c'est-à-dire,

qu'elle leur commande de la part de Dieu, et par les

mérites de la croix de Jésus-Christ, de ne pas nuire

aux hommes par l'abus que le démon pourrait en

faire, et de devenir au contraire utiles à leur salut.

Elle les bénit, c'est-à-dire, qu'elle les sépare de tout



SUR LE SAINT SACRIFICE T>E LA MESSE. 101

usage ordinaire et profane, pour n'être plus em

ployés dans le service divin qu'à attirer les grâces du

ciel; voilà ce que signifient ces mots, exorcisme, bé

nédiction.

Elle mêle le sel avec l'eau pour y joindre le double

effet de purifier et de préserver de corruption, et bé

nit encore le tout, en nous apprenant les avantages

de cette eau reçue , prise et conservée avec foi. On

asperge l'autel et le sanctuaire , pour éloigner tout

ce qui pourrait troubler le recueillement des mi

nistres ; le peuple assemblé , pour le disposer au sa

crifice et pour exciter dans tous les cœurs les senti

ments de pénitence exprimés par le Ps. Miserere que

l'on récite pendant l'aspersion. On porte de cette eau

dans les maisons des fidèles ; dans la semaine, quand

on en prend à l'entrée du temple avant la messe, on

doit s'animer aux dispositions que l'Eglise vient de

nous indiquer ; et c'est une sainte coutume d'en con

server chez soi pour s'en servir dans les dangers et

les tentations, en se couchant et à son réveil : mais

soit qu'on prenne cette eau sainte à l'église ou dans

sa demeure, il faut toujours le faire avec foi, respect,

confiance et douleur du péché.

S"-

Procession avant la Messe.

Le mot de procession vient du latin proeedere, qui

signifie marcher, s'avancer ; c'est une marche que le

clergé et le peuple font en prière, pour quelque

objet religieux, ayant à leur tête la croix de Jésus-

Chrit, qui est la voie et le guide des fidèles. Les di



102 SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

manches, les fêles solennelles de l'année , et dans

quelques jours de supplications plus spéciales, on fait

une procession avant la grand'messe. Cet usage se

trouve déjà établi au vie siècle : on allait célébrer

des messes de station au tombeau des saints martyrs,

ou en pèlerinage à quelques lieux de dévotion ; ou

allait encore bénir les cimetières et les lieux voisins

de l'église; c'est pour cela que l'on porte toujours

le bénitier à ces processions, et que le jour des morts

le célébrant asperge pendant tout le temps les sépul

tures des défunts : de sorte que l'on faisait en marche

réglée et religieuse l'aspersion de l'eau en dedans et

au dehors de l'église. Le but des processions avant la

messe est de bénir les chemins et les demeures par

l'eau sanctifiée, et surtout par la présence de Jésus-

Christ même, comme aux processions solennelles de

la Fête-Dieu. A cette fête, et dans quelques circon

stances, on porte le corps du Sauveur exposé dans

un vase bénit où il peut être vu, et ce vase s'appelle

ostensoir, oslendere, montrer ; soleil, à cause de sa

forme, ou simplement le saint sacrement , quand

l'hostie consacrée y est déposée. Le but des autres

processions est d'honorer quelque mystère, comme

l'entrée de Notre-Seigneur au temple, son triomphe

à Jérusalem le jour des Rameaux , son ascension

dans les cieux ; de faire quelque station, ou en l'hon

neur des saints, ou comme pénitence publique , ou

pour attirer la bénédiction de Dieu sur les biens de

la terre, comme aux jours de saint Marc et des Ro

gations; enfin, de nous montrer que nous n'avons pas

ici-bas de demeure permanente, que nous sommes à

la recherche de notre demeure future, que le chre

tien est voyageur et exilé sur la terre, que le ciel est



SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 103

la véritable patrie où il tend sous la conduite de Jé

sus-Christ, à l'ombre de la protection de la sainte

Vierge et des saints patrons dont on porte les éten

dards, guidé par la lumière de la foi, par l'exercice

de la prière et de la pénitence, pour arriver ainsi à

l'autel visible, et de là à l'autel du ciel où est le vrai

repos et le bonheur éternel : c'est dans ces pieux

sentiments que les fidèles doivent suivre et consi

dérer les processions.

Le clergé y est ordinairement revêtu de chapes ;

la chape, cappa, était un manteau long, garni d'un

capuchon dont on se servait dans les temps de pluie ;

aussi était-elle appelée autrefois pluviale : c'était

pour obvier aux inconvénients du mauvais temps

dans ces marches extérieures. Aujourd'hui la chape

n'est plus qu'un ornement d'étoffe de couleur con

venable à la fête, la forme du capuchon n'est plus

qu'indiquée par derrière, et l'on s'en sert comme

d'une espèce de chasuble aux processions et aux bé

nédictions solennelles, lie prêtre assistant, qui se tient

auprès du célébrant à la messe, en est revêtu, et l'on

en porte à l'encensement des matines, de l'office de

tierce le jour de la Péntecôte, du cantique évangéli-

que des laudes Pt des vêpres. On chante pendant les

processions des hymnes, des psaumes, des antiennes,

des litanies, et le plus souvent des répons; tout se

termine par une oraison générale que récite celui

qui préside.

§ III.

ÀrrWée du prêtre à l'autel.

Tout ce qui doit précéder l'oblation du saint sa-



104 SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

crifice à certains jours, étant terminé, le prêtre

achève de se revêtir des ornements en prenant la

chasuble ; en ce moment donc il est comme investi de

toutes les vertus propres à la plus sainte des fon-

ctins, comme lié et attaché au plus redoutable minis

tère : il est revêtu des armes de la lumière , et de la

lumière elle-même qui lui sert de manteau (1). Il

salue avec respect la croix placée dans la sacristie,

prenant comme un ambassadeur les dernières instru

ctions et le congé du puissant maître qui l'envoie ; le

signe de la croix qu'il porte sur les épaules lui rap

pelle Jésus-Christ montant au Calvaire chargé de ce

bois ; et s'avançant, il le suit en esprit comme le sa

crificateur principal dont il n'est que le faible or

gane et l'indigne représentant. Le prêtre va de la sa

cristie à l'autel, et dans cette marche il représente le

Sauveur entrant dans ce monde, manifestant la vo

lonté de s'offrir, et commençant son sacrifice dès l'in

carnation. Aussi remarquons que pour rendre plus

vivement ce personnage divin et ce rôle sublime, le

ministre de Dieu, dans les messes solennelles, est pré

cédé des acolytes ou suivants, qui portent des cierges

allumés , symboles de la lumière qui éclaire tout

homme venant en ce monde, et qui brilla pour ceux

qui étaient assis dans les ténèbres et l'ombre de la

mort ; de l'étendard de la croix, dont le sacrifice a

occupé toute la vie d'un Dieu fait homme ; de l'en

cens qui indique le parfum de la doctrine et des

vertus qu'il est venu apprendre au monde ; des mi

nistres inférieurs qui représentent la longue suite

des prophètes ; du sous-diacre et du diacre, qui sont

(1) Ps. Cil.



SUR LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE. 105

comme les apôtres de la loi nouvelle et de l'Evangile ;

il ne vient qu'à la suite de ce cortége imposant, por

tant dans ses mains la croix dont il va renouveler

l'oblation et continuer le sacrifice. Il marche d'un

pas grave et modeste, comme il sied au représentant

d'un Dieu et au dispensateur des mystères sacrés, et

s'il est suivi d'un prêtre en chape que l'on nomme

assistant, ce n'est que pour le remplacer au sacrifice

si par hasard il ne pouvait l'achever, et dans tous

les cas pour l'aider et le servir de plus près pendant

la longue liturgie des messes solennelles. Dans les

messes les plus simples, l'Eglise ne veut pas que son

ministre marche seul à cause de sa dignité, ni qu'il

célèbre seul, parce que les fidèles qui s'unissent au

sacrifice de toute l'Eglise doivent avoir un repré

sentant.

Cette immense suite de préparations qui précède

le sacrifice est sans doute principalement instituée

pour relever la grandeur et la majesté de l'oblation

divine, et plus particulièrement établie pour rappe

ler au prêtre sa dignité et l'honneur insigne que Dieu

lui confère ; mais les fidèles attentifs sauront y trou

ver leur part de dispositions intérieures et d'utiles

méditations. Le ministre de Dieu n'a pas encore

parlé, il ne fait que paraître, et déjà la lumière ré

veille la foi du peuple, le parfum de l'encens son es

prit de prière et de piété, la croix ses sentiments de

sacrifice et d'immolation. Le silence et le recueille

ment du prêtre commandent le respect, on se pros

terne enfin d'un mouvement unanime, et l'action la

plus auguste et la plus étonnante va commencer.





EXPLICATION

DES

PRIÈRES ET CÉRÉMONIES

DU SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.





MANIÈRE D'ENTENDRE LA MESSE. 109

DES DISPOSITIONS

POUR ASSISTER A LA MESSE , ET DE LA MANIERE

DE L'ENTENDRE.

f Tout chrétien, comme membre de Jésus-Christ,

participe au sacerdoce dont le chef possède la pléni

tude ; il offre un Dieu par les mains du prêtre, son

député, il y joint l'offrande spirituelle de ses bonnes

œuvres et de ses vertus, et se trouve ainsi incorporé

à la nation sainte et au sacerdoce royal. Le chrétien

est à la fois prêtre et victime avec Jésus-Christ, il

doit s'offrir tout entier, et, à ce double titre, appor

ter à l'autel les dispositions qui conviennent à sa

fonction de sacrificateur et à l'immolation de son

être qu'il vient présenter à Dieu comme une hostie

vivante, sainte et agréable.

Préparons donc notre âme avant cette divine

prière du sacrifice : d'abord par la bonne vie, c'est

le vrai moyen que le changement du cœur et la des

truction du péché, qui doivent être l'effet de la messe

entendue, se trouvent déjà préparés et commencés

par nos dispositions habituelles. — Excitons un ar

dent désir d'aller dans la maison du Seigneur, de

contracter l'heureuse habitude d'entendre la messe

tous les jours, de regarder cet exercice comme une

juste reconnaissancede la liberté que Dieu nous laisse,

suivant en cela l'exemple de la mère d'Augustin,



110 MANIÈRE d'e.NTENDE LA MESSE.

dont il est dit : Quelle ne manqua aucun jour d'assister

à Vautel. —Gémissons auparavant de nos misères, et,

confus de notre indignité, entions dans le temple

comme le publicain qui n'osait lever les yeux au ciel,

et qui se frappait la poitrine ; ce recueillement pro

duira la componction, le respect et la modestie. —L'eau bénite que nous prendrons au seuil de l'église,

ou que nous recevrons avant que le sacrifice com

mence, nous rappellera la pureté de conscience que

nous devrions y apporter, ou du moins que nous ve

nons chercher et obtenir par notre douleur unie à

l'effusion du sang de Jésus-Christ. — La disposition

surtout de nous offrir avec le Dieu-victime est essen

tielle à la préparation : c'est par là que nous entrons

dans l'esprit et dans la vérité du sacrifice ; mais en.

même temps méritons d'être offerts sur l'autel, en

demandant à Dieu que,dans l'holocauste, lefeu sacré

purifie ce qu'il y a en nous d'affections coupables et

terrestres. — Et si nos dispositions à cet égard sont

encore incertaines et pleines de fragilité, ne laissons

pas d'aller avec douleur et confiance au trône de la

grâce; car c'est Dieu lui-même qui va adorer, remer

cier, solliciter pardon et secours ; il n'exige, pour

toutaccorder, que la coopération d'une volonté bonne

et généreuse.

11 surfit sans doute pour entendre la messe de s'u

nir généralement à l'intention de l'Eglise et aux

prières du prêtre, puisque aux grand'messes le Kyrie,

l'offertoire, le Sanctus, Y Agnus Dei occupent les fi

dèles pendant la plus grande partie de l'action sainte,

et qu'il est bon de chanter avec le chœur ces invoca

tions communes et générales ; mais il est avantageux

de pouvoir s'unir d'une manière spéciale à tout ce



MANIÈRE D'ENTENDRE LA MESSE. 111

qui se fait et se dit, surtout aux paroles et aux ac

tions du servant de messe, qui est le représentant

des fidèles, en un mot, de suivre d'esprit et de cœur-

tous les rites et toutes les paroles de l'oblation : et

c'est pour aider les chrétiens dans cette union si

intime avec le prètie, que cet ouvrage a été com

posé.

Il est des cérémonies que les assistants doivent pra

tiquer, le signe de la croix, par exemple, toutes les

fois que le prêtre le fait surlui-mème ou sur le peu

ple, et de l'exprimer sur le front, sur la bouche

et sur le cœur au premier et dernier évangile. On

doit encore se frapper la poitrine, se lever, s'incliner,

se prosterner, ainsi que nous l'indiquerons dans les

explications des rubriques de la messe. — Quant

à la posture que l'on doit "tenir , la voici : A

la messe basse, il convient d'être à genoux, excepté

pendant les évangiles et le Credo; si la faiblesse de la

santé ne le permet pas, on peut se lever et s'asseoir,

principalement depuis l'introït jusqu'à l'évangile,

depuis le Credo jusqu'à la préface, depuis la commu

nion jusqu'à la bénédiction du prêtre. — Pendant les

grand'messes, il faut suivre les usages reçus et ap

prouvés dans les diverses égl ses, mais il convient de

s'agenouiller jusqu'à ce que le piètre soit monté à

l'autel, de se lever à l'invocation du Gloria in excelsis,

à la prière qui termine les proses, à l'évangile, à ces

paroles du symbole : Et homo faciUs est, à la bénédic

tion du pain offert au nom de tous les paroissiens, et

à la dernière réponse de la préface ; enfin de se met

tre à genoux depuis le Sanctus jusqu'au Pater, et

pendant la communion, de se lever à Vite, missa est,

et de s'incliner à la bénédiction. Il est même à dési



112 MANIÈRE D'ENTENDRE LA MESSE.

rer que ces mouvements extérieurs qui expriment et

doivent exprimer les sentiments de l'âme , se fassent

avec ensemble et harmonie, pour qu'il en résulte et

l'ordre dans la maison de Dieu, et l'édification géné

rale et particulière (1).

(1) Nous avons suivi pour les rubriques de la messe le Missel de

Paris; les différences peu considérables qui se rencontrent au

romain et dans les rites de quelques diocèses, seront facilement

aperçues, et les explications que nous donnerons dans la troisième

partie, aideront les fidèles à se rendre compte de ces variantes.



EXPLICATION

DES PRIÈRES ET DES CÉRÉMONIES DE LA MESSE.

CHAPITRE PREMIER.

de la preparation publique au sacrifice, et de

l'entrée a l'autel.

Cette préparation comprend le signe de la croix,

le Vs. Judica, la confession mutuelle des péchés, des

prières pour en obtenir la rémission et pour deman

der la grâce de monter à l'autel avec pureté.—L'en

trée à l'autel comprend l'encensement aux messes

solennelles, l'Introït, le Kyrie, et le Gloria in excelsis

quand on doit le réciter.

ARTICLE PREMIER.

Préparation publique au Sacrifice.

Lorsque tout est préparéà l'autel, la croix qui doit

être élevée au milieu, les lumières qui doivent bril

ler pendant l'oblation, les linges sacrés qui couvrent

la table du sacrifice, le Missel qui contient les prières

ordinaires et propres à chaque messe, et quelques



114 EXPLICATION

cartons ou tableaux d'autel placés à des endroits fixes

et destinés à aider la mémoire du sacrificateur pen

dant l'action ; le prêtre arrive au sanctuaire, précédé

d'un ou de deux servants, si la messe est dite sans

appareil ; accompagné de tous les ministres, si elle se

célèbre avec solennité. Cette arrivée du prêtre à

l'autel représente, ainsi que nous l'avons vu, l'en

trée de Jésus-Christ au monde par l'incarnation. Ce

prêtre, qui n'est qu'un homme et un pécheur, re

présente à merveille les anéantissements du Verbe

fait chair qui s'est chargé de nos iniquités ; à la messe

basse, l'humiliation et l'anéantissement du Sauveur

paraissent encore mieux dans la marche simple et

modeste de son ministre.

Il ne faut pas oublier, pour entendre les cérémonies

dans leurs moindres détails, que le prêtre remplit

à l'autel plusieurs personnages : celui de représen

tant de Dieu et de dispensateur de ses mystères, ce

lui de ministre de l'Eglise et de député du peuple

chrétien, enfin, celui d'homme et de pécheur, qui le

confond, sous ce rappoit, avec les assistants, et qui

exige davantage de sa faiblesse parce qu'elle s'ap-proche plus près de la force divine ; et il faut s'appli

quer à distinguer dans les rites ce qui convient à ces

divers personnages. Ainsi le prêtre comme ministre

de Dieu ne peut pas quitter le sanctuaire, c'est la

place du sacrificateur : mais comme homme, il s'ar

rête au plus bas des degrés de l'autel; comme de

puté des fidèles auprès du Seigneur, il occupe le

milieu ; comme pécheur, cendre et poussière, il s in

cline profondément, ou même se prosterne devant

une si haute majesté; comme prêtre, il se relève et

se tient debout ; mais à l'exemple du publkain,



DE LA MESSE. 1 15

a longe stans (1), il se tient éloigné de l'autel le

plus possible et autant que son ministère le lui per

met.

Or, dans cette attitude où se nuancent et se con

fondent la dignité et la misère, la responsabilité en

vers Dieu et la médiation vis-à-vis des hommes,

l'humanité et le sacerdoce, la sainteté du ministère

et la faiblesse de la nature, le prêtre baise avec res

pect le livre de l'évangile qui lui est présenté par le

sous-diacre. Au moment où Phoimne-prêlre se re

lève en présence de son Dieu, où ses pas mal affer

mis doivent chanceler de frayeur et de respect, le

livre sacré vient ranimer son courage et sa confiance

pour commencer le sacrifice ; car c'est le livre qui

renferme ses droits à l'oblation, ses titres au sacer

doce, la source de ses pouvoirs, la grandeur de sa

mission : c'est le livre où éclate la bonté de celui qui

est venu appeler les pécheurs, sa patience à suppor

ter les défauts de ses apôtres, sa miséricorde qui a

confié la charge pastorale à l'amour repentant. Dans

la marche triomphale des empereurs romains, il fal

lait qu'un héraut les suivît pour leur rappeler qu'ils

étaient des hommes; dans la marche du prêtre vers

l'autel, quelle que soit la pompe de ses vêtements et

de son coitége, il faut qu'un dts ministres rappelle à

cet homme anéanti devant Dieu, qu'il est prêtre du

Très-Haut et médiateur d'une alliance divine : c'est

ce que fait le sous-diacre en présentant le livre de

l'évangile à celui qui va célébrer, ce sont ces senti

ments de courage modeste et de noble confiance que

puise le prêtre eu imprimant ses lèvres et en atta-

(1) Luc, XTlll.



116 EXPLICATION

chant son cœur au texte sacré. A la messe basse, un

simple regard sur la croix qui est placée devant lui,

peut donner au sacrificateur la même force, et lui

inspirer les mêmes souvenirs.

La prostration profonde du prêtre avant de com

mencer la messe représente non-seulement l'union

du Verbe avec la nature humaine, mais encore tous

les degrés d'abaissement du Verbe fait chair dans

cette union, la pauvreté de la naissance du Sauveur,

l'obscurité de sa vie, les humiliations de son minis

tère public, et surtout le début de la scène de la

Passion au jardin des Olives, où Jésus se rendit ac

compagné de ses disciples, où, après s'être éloigné, il

pria le visage contre terre, et accepta le calice de ses

souffrances. En un mot, c'est dans cette posture, dans

ces sentiments, et avec tous ces grands souvenirs, que

le prêtre commence la préparation publique au bas

de l'autel.

Son âme s'est déjà préparée de loin au sacrifice

par la sainteté de sa vie et par le recueillement ha

bituel, par la ferveur de la prière et de la méditation,

par le souvenir des vertus que Dieu exige de son

représentant, et que lui rappellent les ornements

sacrés dont il s'est revêtu ; mais il faut encore une

préparation publique, et pour la dignité de Yaction

qui va se passer à l'autel, et pour les fidèles qui ne

doivent pas y prendre part sans s'y être prépares.

Aussi ces prières préparatoires regardent-elles egale

ment les assistants ; et,sans discuter ici à quel mo

ment précis on doit arriver à la messe pour l'enten

dre, il est certain que l'esprit de l'Eglise presse les

chrétiens de s'y trouver dès le commencement, de

préparer leurs âmes avant la prière par excellence ,



DE LA MESSE. 117

et de participer au dialogue sublime qu'elle établit

au pied de l'autel entre le pretre et les fidèles.

Toutefois cette préparation publique ne date que

du neuvième siècle, et encore ne se faisait-elle pas

toujours à l'autel ; le plus souvent c'était à la sacris

tie, ou dans un lieu voisin du sanctuaire, qu'on la

récitait. Pendant ce temps le chœur chantait le

psaume de l'introït ou de l'entrée, et le peuple s'y

unissait ensuite par l'invocation multipliée du Kyrie,

eleison. Depuis le treizième siècle où, à quelques ra

res exceptions près, elle a été faite en public et en

commun, le peuple aux messes solennelles s'y unit

encore de la meme manière générale, et celui qui

célèbre semble réitérer cette préparation par la ré

citation du psaume de l'entrée, comme nous l'expli

querons bientôt. ,

Si-

Du signe de la croix, et de l'antienne Introibo.

Le prêtre s'est donc relevé , et étant debout au

milieu de l'autel , il fait sur lui le signe de la croix

que les assistants doivent exprimer également.

L'usage du signe de la croix remonte aux temps

apostoliques ; Tertullien en parle comme du signe

et du symbole habituel des chrétiens , qui le pra

tiquaient au commencement et à la fin des principa

les actions , qui exprimaient par là l'abrégé sen

sible de leur foi aux mystères d'un Dieu en trois

personnes, d'un Dieu fait homme, et d'un Dieu

mort sur la croix. On le faisait sur le front pour

apprendre à ne pas rougir de l'évangile , sur la



118 EXPLICATION

bouche pour s'encourager à le professer, sur le

cœur pour témoigner de son attachement inviolable

aux préceptes de Jésus-Christ. L'on renfermait ces

divers signes dans le signe plus étendu que l'on fai

sait depuis le front jusqu'au cœur, tel que le prêtre

le fait ici et dans plusieurs endroits de la messe. Du

reste, l'expression du signe de la croix est consignée

littéralement dans l'évangile : Au nom du Père, et

du Fils , et du Saint-Esprit (1).

Il était donc bien juste que l'Eglise plaçât ce signe

au commencement d'une action aussi grande que

le sacrifice , et qu'elle en fit comme la dédicace

et le prologue d'une scène qui renouvelle l'oblation

de la mort d'un Dieu. L'on peut dire que Jésus-

Christ a commencé ainsi le sacrifice sanglant de la

croix, puisqu'en son nom et par sa puissance, il

s'est offert au nom et à la gloire de son Père , par

le nom et l'opération de l'Esprit-Saint. De même

à la messe, qui est la continuation de la scène du

Calvaire, le prêtre dédie l'oblation à Dieu le Père qui

a envoyé son Fils, à Dieu le Fils qui s'est livré à la

mort pour nous, à Dieu le Saint-Esprit dont l'amour

éternel a été le feu qui a consumé la victime, et dont

le souffle divin pousse les flots du sang du Sauveur

jusque dans nos âmes.

Ce n'est pas en notre nom que nous faisons le

sacrifice , car ce serait au nom de la faiblesse et

du péché; c'est par la puissance du Père, du Fils

et du Saint-Esprit ; c'est par le droit que la croix

et le baptême nous ont donné d'être les enfants

du Père , les frères du Fils , les temples du Saint-

(I) Matlh. xxtiu.



DE LA MESSE. 119

Esprit , que nous offrons cette oblation sainte et que

nous y assistons. En un mot, cette invocation de

l'adorable Trinité est la dédicace de l'œuvre magni

fique qui va se conclure entre Dieu et les hommes;

c'est le début le plus noble et le plus consolant :

car il doit exciter dans nos cœurs une foi vive ,

une adoration profonde, il doit relever toute l'espé

rance des enfants de Dieu. Nous agissons ici au

nom du Père qui nous donne le plus beau droit, au

nom du Fils qui nous donne la plus grande preuve

de son amour , au nom du Saint-Esprit qui nous

applique le prix des grâces les plus précieuses ; nous

agissons au nom du Père à qui nous offrons, au nom

du Fils que nous offrons, au nom du Saint-Esprit

par qui nous offrons.

Ainsi soit-il, Amen. Ce mot hébreu a une double

application dans la liturgie : à la fin des prières ,

il signifie que cela soit ainsi que nous l'avons de

mandé, c'est une union de désir et d'attente; à la

fin des professions de foi étendues ou abrégées, comme

à la fin du Credo et après le signe de la croix , il

signifie cela est ainsi que nous l'avons exprimé ; c'est

une union de foi et une ratification de croyance.

L'Eglise , dans sa liturgie latine , a conservé ce mot,

ainsi que quelques autres tirés de la langue hébraï

que et de la langue grecque , pour ne pas en affai

blir la force originale , et par respect pour la sainte

antiquité des langues grecque et syriaque consacrées

du temps des apôtres à la célébration des saints

mystères.

Le prêtre joint les mains, les tient liées, pour ainsi

dire , comme il sied à un accusé qui paraît devant

son juge. Ce geste naturel et éloquent convient à



120 EXPLICATION

celui qui va discuter sa cause, non pour établir son

innocence , mais pour mériter l'indulgence par son

repentir. Dans cette posture , le prêtre récite d'une

voix intelligible l'antienne : J'entreraijusqu'à l'autel

de Dieu.

Antienne , antiphona , est un mot grec qui signifie

recitation réciproque , chant alternatif. Le but de

l'antienne est 1° d'annoncer un chant ou une réci

tation à deux chœurs : c'est pour cela que les psau

mes de l'Office sont toujours précédés au moins des

premiers mots de l'antienne qui les suit; 2° elle a

pour objet de faire l'application du psaume à un

sujet déterminé; ainsi, au premier coup d'œil, il

semble extraordinaire que l'Eglise ait désigné pour

un des psaumes de la fête de Noël , le De profundis,

qu'elle consacre d'ailleurs à la tristesse de l'Office

des Morts ; mais l'antienne qu'elle en a tirée i Le

Seigneur est plein de miséricorde , et sa rédemption est

abondante , en fixe à merveille le sens et l'application

à la joie de la naissance d'un Dieu.

L'antienne donc que le prêtre impose ici annonce

la récitation alternative et l'application que fait

l'Eglise du psaume 42e au sacrifice de la messe et

à sa préparation. Nous aurons occasion de confirmer

cette remarque aux psaumes de l'Introït, du Graduel,

de l'Offertoire et de la Communion. Voici cette an

tienne tirée du psaume Judica : J'entrerai juxqua

l'autel de Dieu. O homme , voilà bien ton âme tout

entière! En toi, le désir pétille et éclate d'abord;

viennent après les craintes de ne pas réussir, «'

l'espérance de trouver les moyens d'arriver. J'e""trerai , dis-tu ; je pénétrerai jusqu'à l'autel, jusque

dans le véritable Saint des saints , jusqu'à l'autel



DE LA MESSE. 121

de Dieu même à qui je vais sacrifier ; je porterai

le sang de Jésus-Christ jusque dans le ciel ; je rap

porterai du ciel toutes les grâces qu'on peut obtenir

avec ce prix infini ; Introibo ad allare Dell O homme,

ô prêtre , quelle grande idée de ce que tu vas faire !

Comme cet élan de cœur doit presser dans ton âme

la foi et le désir , la crainte et la confiance ! Comme

ce début doit accabler les yeux de ton intelli

gence de toute la majesté de Dieu et de son sa

crifice !

A la messe solennelle , tous les ministres qui ac

compagnent le prêtre se tiennent debout à ses côtés

(parce qu'ils participent plus ou moins aux fonctions

du sacerdoce), et achèvent l'antienne qu'il a com

mencée. A la messe basse, le peuple n'est représenté

que par un ou deux répondants; très-souvent ces

servants de messe sont des laïques , plus souvent

encore de pauvres enfants ; dans ce dernier cas ,

ils se tiennent â genoux , au plus bas du sanc

tuaire , mais les uns et les autres agissent, servent,

répondent au nom de l'Eglise et des assistants. Cette

représentation est établie pour éviter la confusion

et la multiplicité îles voix ; et elle est tellement

exigée , que l'Eglise , dans les messes très-privées ,

défend de célébrer , sans au moins une personne

qui réponde et qui représente l'assemblée des fidèles.

Mais comment , dira-t-on , s'élever assez haut par

les pensées de la foi , pour voir dans des laïques ,

souvent peu recueillis , qui semblent avoir acquis

le droit de familiarité avec les choses saintes , les

représentants de l'Eglise de Dieu et les ministres

inférieurs d'une si auguste oblation? Comment se

croire représenté à l'autel par des enfants dissipés,

6



122 EXPLICATION

dont la malpropreté révolte, au point que Dieu est

le plus souvent servi comme le moindre des hom

mes ne voudrait pas l'être? Ah ! sans doute, l'Eglise

ne voudrait voir approcher de l'autel , même de

loin , que ses clercs revêtus des insignes sacrés :

elle veut que les pasteurs fassent de ce point du

culte l'objet d'une vigilance attentive et d'une

réforme salutaire; elle veut qu'ils exigent des laïques

qu'ils sont forcés d'employer, des enfants pauvres

que la nécessité des temps force à rétribuer pour ce

haut ministère, le respect, la décence et le recueil

lement en présence du Dieu trois fois saint. Mais

enfin , si le pasteur ne peut pas toujours faire ce

qu'il veut ; si , dans les campagnes surtout , il est

réduit à faire servir à l'autel des enfants grossiers

et à demi-vêtus, dont il peut à peine vaincre la

dissipation et l'ignorance : loin de nous scandaliser,

gémissons avec l'Eglise et ses pasteurs ; élevons nos

pensées plus haut , et fortifions notre foi par cela

même qui semble l'ébranler. Si Jésus-Christ veut

bien être représenté dans son sacrifice par un homme

quel qu'il soit, ce qui est toujours avoir pour re

présentant l'extrême misère ; nous qui sommes cette

misère extrême, comprenons que, sous un rapport,

nous sommes parfaitement représentés par cet en

fant pauvre et dissipé. Il représente alors notre

dissipation souvent plus criminelle , notre nudité

spirituelle mille fois plus honteuse que des hail

lons ; et, rentrant en nous-mêmes, nous apporte

rons au pied du sanctuaire un cœur plus humilié et

plus contrit.

Les ministres donc, ou les répondants de la messe,

agissant au nom des fidèles qu'ils représentent,



DE LA MESSE. 123

achèvent l'antienne imposée par le prêtre : J'entrerai

jusqu'à Dieu, qui remplit ma jeunesse de joie. C'est

une gradation heureuse qui enchérit admirablement

sur l'exposé du sujet, et qui se développe dans toute

son étendue. Non-seulement, prêtre du Seigneur,

vous entrerez par votre ministère jusqu'à cet autel

où Dieu s'immole et renouvelle l'oblation de son

corps et de son sang : jusqu'à cet autel , qui est

le pont que Jésus-Christ, pontife plus élevé que

les cieux , a jeté sur l'abîme immense que le péché

avait creusé entre le Créateur et la créature ; mais

unis et participant au même sacrifice que vous, nous

passerons tous ensemble ce pont de la miséricorde

de Dieu, et nous irons de son autel jusqu'à lui,

jusqu'à ce Dieu qui s'est fait propitiation pour nous.

Par le baptême et par la pénitence nous nous som

mes dépouillés du vieil homme, notre jeunesse spi

rituelle a été renouvelée comme celle de l'aigle ,

nous avons repris toute vigueur ; mais maintenant

que nous avons recouvré nos forces, ce Dieu, dans

le sein duquel nous pouvons pénétrer, va combler

de joie nos âmes rajeunies et retrempées dans les

eaux du baptême et de la pénitence : Ad Deum qui

lœliftcat juventutem meam.

Ainsi, cette courte antienne rappelle au piètre et

aux assistants, tout à la fois la grandeur du sacri

fice, ses fruits admirables, ses effets consolants; c'est

l'autel où Dieu s'immole, c'est le point de départ

pour arriver sûrement jusqu'à Dieu ; c'est la source

de la joie véritable sur la terre et dans le ciel. Ne

soyons donc point surpris que l'Eglise fasse répéter

trois fois cette exposition d'une scène si féconde en

merveilles : 1° avant le psaume ; 2° dans le cours des

 



124 EXPLICATION

versets ; 3" après le Gloria Patri. C'est une triple ac

clamation de bonheur et d'espérance qui doit fixer,

au pied de l'autel, notre foi et notre recueille

ment.

Su.

Du psaume 42e, Judica'me, Deus.

Ce psaume a été introduit dans la préparation pu

blique au neuvième siècle; mais déjà au septième,

on récitait le verset inlrdibo quelques moments avant

la préface. On omet ce psaume aux messes pour

les morts et au temps de la Passion , à cause de

ces paroles : Mon âme, pourquoi éles-vous triste?

Car ce n'est plus une question à faire , quand ,

revêtue des ornements de deuil , l'Eglise mêle ses

prières aux larmes de ses enfants , ou quand elle

célèbre le douloureux souvenir de la passion de son

époux. Cependant, comme il y a quelque joie à

monter à l'autel , et que dans le deuil et la peine

c'est là que se trouve la consolation véritable , l'E

glise n'omet jamais le verset introïbo où cette con

solation se trouve consignée. Le samedi saint, elle

reprend tout le psaume parce qu'elle anticipe sur

la joie de la résurrection ; mais elle supprime encore

l'hymne de louange Gloria Patri , parce qu'elle ne

célèbre alors que la préparation au triomphe de Jésus-

Christ. Saint Ambroise témoigne que les fidèles nou

vellement baptisés se rendaient des fonts sacrés à

l'autel du sacrifice et de la communion en chantant

ces belles paroles : J'entreraijusqu'à l'autel de Dieu,

jusqu'à Dieu qui remplit de joie ma jeunesse ; c'est



DE LA MESSE. 125

l'origine de l'application du psaume 42e au com

mencement de la messe. On le récite alternative

ment aujourd'hui, sans distinction de versets, parce

que tout y convient au prêtre et au peuple ; la seule

distinction à établir est celle des sentiments qui y sont

exprimés.

Voici donc après l'exposé du sujet, un dialogue qui

s'établit, et qui se poursuivra pendant toute la

messe, entre le prêtre et les fidèles. Ici, le sacrifica

teur et le peuple vont s'animer mutuellement à en

trer dans la profondeur du mystère et dans les dis

positions qu'il exige.

L'antienne a été un cri de désir, premier élan

naturel au cœur de l'homme qui soupire de suite

après le bonheur qu'il entrevoit ; mais il est juste que

sa faiblesse retombe aussitôt dans la crainte de ne

pas posséder ce qu'il désire, que ce désir, joint à la

défiance de lui-même, lui fasse rechercher hors de

lui les moyens d'obtenir, et que ces moyens connus

et embrassés avec ardeur lui inspirent une modeste

confiance ; telle est l'analyse du psaume Judica. En

trons maintenant dans le détail.

Ce psaume peut se diviser en trois parties, qui ex

priment divers sentiments.

1° Sentiments de crainte. Jugez-moi, mon Dieu,

car je vais manger et boire la vie ou la mort, le ju

gement de miséricorde ou de condamnation. Jugez-moi, je suis devant vous comme un criminel qui

attend sa sentence, je viens faire le discernement de

votre corps et de votre sang. Jugez-moi, mon Dieu,

vous qui connaissez toutes choses et jusqu'aux plus

secrets replis de nos cœurs. Hélas ! je devrais plutôt

dire : Seigneur, n'entrez pas en jugement avec moi,



126 EXPLICATION

ne discutez pas ma cause dans votre colère ; ayer

plutôt pitié de moi, parce que je suis faible; gué

rissez-moi, parce que mes os sont tout agités, et mon

âme toute troublée de votre parole qui retentit en

ce momentcomme le tonnerre. Toutefois cettefrayeur

salutaire est tempérée à l'autel par un peu de con

fiance ; ce n'est pas aux hommes superficiels et mé

chants que nous nous en rapportons ; c'est le Sei

gneur seul qui nous juge ; c'est lui qui porte ici dans

nos âmes le flambeau de sa justice et de sa vérité ; et

quoiqu'il y ait tout à redouter pour notre faiblesse,

elle doit espérer un peu, et se consoler de n'être jus

ticiable que du Seigneur dont les jugements sont vrais

et pleins d'équité.

Faites le discernement de ma cause, vous, ô mon

Dieu, qui examinez le cœur de l'homme et non la

superficie de ses actions ; discernez l'ensemble et l'é

tendue de ma cause d'avec la nation qui nest pas

sainte. Voyez, Seigneur, je vous appartiens par la foi

et par le baptême, je suis membre de votre nation

sainte, honoré de votre sacerdoce royal, je suis

votre enfant, le frère de Jésus-Christ, le temple de

l'esprit sanctificateur; discernez-moi favorablement.

Mais il ne suffit pas que ma cause soit séparée de celle

de l'infidèle et de l'incrédule, 'délivrez-moi encore de

l'homme injuste et trompeur; délivrez-moi de l'iniquité

et de toute illusion dans la justice ; que cet état de

grâce après lequel je soupire en votre présence ne

soit pas trompeur dans ses résultats, ou trompé dans

son attente. Pour cela, ôtez de mon cœur la vaine

complaisance, la sécurité pharisaïque dans ma propre

justification, le mépris du prochain et toute com

paraison injurieuse avec sa conduite; que je quitte



DE LA MESSE. 127

 

plutôt votre autel que d'y apporter un cœur fumant

de haine et de vengeance, un cœur qui ne voudrait

pas réparer l'offense ou se réconcilier; et si je puis

dire avec l'Apôtre que ma conscience ne me reproche

rien, parce que vous m'avez pardonné, que j'ajoute

en même temps avec lui, qu'en cela même je ne suis

pas sans crainte, et ne me crois pas pour cela justifié.

Je trouve deux hommes en moi : l'un qui veut la

justice et la droiture, l'autre qui est injuste et qui

aime à se tromper ; c'est de ce dernier, Seigneur, de

cet homme injuste et trompeur que je vous conjure de

me délivrer au pied de votre autel.

Puisque vous êtes ma force, d mon Dieu, pourquoi

donc suis- je si faible ? puisque je suis de votre nation

sainte, pourquoi cette guerre intestine du péché et

de l'illusion ? Guerre cruelle, qui m'expose à mille

hasards, et dont l'issue toujours incertaineme force à

marcher la tête basse et le cœur abattu, comme un

vaincu devant un vainqueur fier et insultant. Puis

que votre autel est mon asile, ô mon Dieu, pourquoi

m'wez-vous repoussé par la crainte que m'inspirent

vos jugements ? Pourquoi me vois-je réduit à marcher

dans la tristesse, quand je m'approche de vous, qui

êtes la vie ? Pourquoi tant d'abattement devant mon

ennemi qui m afflige, comme si vous ne m'aviez pas

préparé une table où je prends des forces contre ceux

qui m'accablent ?

2° Sentiments de désir. Envoyez votre lumière et

votre vérité. Sans l'esprit et la vie de la foi ajoutés à

l'habitude de cette vertu surnaturelle, ce temple qui

réunit les fidèles n'est qu'un édifice d'une forme plu

tôt que d'une autre : l'autel n'est qu'une table ordi

naire plus pauvrement servie que celle où la Provi



128 EXPLICATION

dence nous fait asseoir pour les besoins de la vie :

le sacrificateur n'est qu'un homme , les vêtements

qu'il porte sont un reste d'antiquité qui paraît bi

zarre : la lumière qui brille ne frappe que mes yeux,

l'encens qui s'exhale n'affecte que mes sens. Quant à

l'essentiel du sacrifice, je ne vois que du pain et du

vin sans aucun changement qui frappe ma vue, c'est

un repas des plus communs et une bien mince obla-

tion ; tandis que ce qui n'est que symbole et acces

soire à l'autel, richesse des vases, somptuositédes lin

ges et des ornements, frappe plus mes regards et mon

esprit que la vérité et la grandeur du sacrifice. Mais

envoyez votre lumière qui dissipe les ténèbres et les

ombres, et votre vérité qui éclaire ces figures et ces

symboles : elles me conduiront jusqu'à la foi vive qui

brille dans les cierges du sanctuaire, jusqu'à l'esprit

de prière et de sacrifice qui s'élève avec la vapeur de

l'encens, jusqu'à la toute puissante faiblesse du prêtre

révélée par la signification mystérieuse de ses vête

ments; elles me conduiront surtout jusqu'au-delà des

espèces du pain et du vin, dont la substance n'est

plus, et a fait place à la vérité et à la réalité du corps

et du sang de Jésus-Christ.

Bien plus, cette lumière et cette vérité me feront

arriver à votre montagne sainte et à vos tabernacles.

Cette foi vive me fait monter plus haut : à l'aide de

son flambeau sacré, je m'élève de l'autel grossier de

la terre jusqu'à l'autel sublime du ciel, de ce taber

nacle fait de la main des hommes jusqu'au taberna

cle éternel que Dieu lui-même a construit. Je vois

le ciel uni à la terre , et les grandes fractions de la

société de l'Eglise ne faisant qu'un seul tout aux

pieds de la victime universelle. Je passe de ce repas



DE LA MESSE. 129

mystérieux et caché au rassasiement et à l'enivre

ment de la table céleste ; et quoique retenue captive

sur cette terre, mon âme s'approche déjà de la vraie

montagne de Sion, de la cité du Dieu vivant, de la

Jérusalem d'en haut, du Dieu juge suprême et de

Jésus-Christ le Médiateur de la nouvelle et éternelle

alliance.

Investis de cette lumière et de cette vérité qui nous

donnent le désir et les moyens de nous élever jus

qu'à Dieu, répétons donc avec plus de confiance et

en comprenant mieux maintenant les fruits du sa

crifice : Oui, j'entreraijusqu'à Uautel de Dieu, jusqu'à

Dieu même que je vais posséder, et qui remplit dejoie

ma jeunesse. Déjà il donne à mon âme renouvelée par

la foi, la crainte et le repentir, dépouillée dela vieil

lesse du péché, revêtue de la jeunesse de la grâce,

toute la joie que je puis goûter ici- bas, et le gage de

la joie pleine que je savourerai dans le ciel.

3° Sentiments d'espérance , qui succèdent à la

crainte salutaire et au désir généreux. Je vous loue

rai sur la harpe, ô Dieu, quièles mon Dieu. Ici , cette

expression ne doit pas être prise littéralement ; on

nous permettra donc l'application d'un sens accom-

modatif qui peut contribuer à l'édification de la piété.

Cette harpe que nous prenons à l'autel, c'est le corps

de Jésus-Christ victime, instrument doux et sonore

à l'oreille de Dieu, et dont les accents pénètrent jus

qu'au ciel ; les cordes de cette harpe, ce sont les fi

bres de notre cœur, les puissances de notre âme

appliquées au sacrifice ; de cette union de notre cœur

avec Jésus-Christ dans l'oblation, résulte le son

majestueux de l'adoration, le son délicieux de l'ac

tion de grâces, le son perçant de la demande, le son



130 EXPLICATION

grave du repentir ; et l'ensemble de cette divine

exécution produit une harmonie céleste, qui s'unit

aux chœurs des anges, aux accents de ces harpes d'or

que saint Jean a entendues résonner autour de l'au

tel du ciel ; forme une mélodie ravissante qui charme

le cœur de Dieu, apaise sa colère, et réveille sa mi

séricorde et sa bonté. Voilà bien mieux que David

comment je vous louerai sur la harpe, ô Dieu, qui

êtes mon Dieu, et qui avez daigné vous faire Yinstru-ment de mon salut.

Maintenant, pourquoi es-tu triste, ô mon âme? St

tu étais seule, ce cœur ne rendrait que des sons

impuissants ; mais ce cœur va s'unir à son Dieu. Re

lève ton courage, le Seigneur est avec toi comme un

guerrier fort et puissant. Et pourquoi me troubles-Ut

encore au souvenir de ma faiblesse ? Tu dois pren

dre confiance désormais; ceux qui te persécutent

tomberont et seront pour toujours affaiblis ; ce Dieu,

qui est ton Dieu, est bon ; il fortifie au jour du com

bat, et n'oublie pas ceux qui espèrent en lui.

Oui, espère eu Dieu, car après tant de misères , je

le louerai encore de ce qu'il m'a arraché à la mort, de

ce qu'il me donne dans cette oblation le moyen de

réparer la vie. Mon visage était abattu eomme celui

d'un criminel devant son juge, mais c'est Dieu qui

est mon salut, c'est lui qui rend la sérénité à mes

traits par l'assurance du pardon. Je ne suis pas seu

lement devant un tribunal, j'assisterai à la table du

Dieu dont je suis la créature et l'enfant : il est mon

Dieu, et il va tendre un bras secourable à l'ouvrage

de ses mains, pour me faire monter à cette table di

vine, et me donner le pain des enfants.



DE Là MESSE. 131

Gloire au Père, et au Fils, et au Saint-Esprit.

Chaque psaume est ordinairement suivi de ce verset

de louange ; il est le résumé naturel de toute prière

qui doit tendre à la gloire de Dieu par notre sancti

fication. Quand on prononce ce verset final, on s'in

cline pour adorer la Trinité sainte, à l'exemple des

vieillards de l'Apocalypse qui se prosternent devant

Dieu, en disant : A celui qui est assis sur le trône, et

à l'Agneau, gloire, bénédiction dans tous les siècles.

Cette hymne exprime la distinction des trois per

sonnes divines, et l'égalité parfaite de gloire et de

puissance qu'elles possèdent dans l'unité de Dieu.

Ici, nous rendons gloire à Dieu de cette crainte, de

ce désir, de cette confiance que la récitation du

psaume Judica vient de nous faire concevoir ; ani

més de ces sentiments, nous publions la gloire divine,

telle aujourd'hui qu'elle était au commencement, et quelle

sera toujours et dans tous les siècles des siècles. Oui, la

gloire appartient au Seigneur de toute éternité et

pour toute l'éternité : notre cœur voudrait la concen

trer tout entière, et réunir dans un seul acte les

adorations du commencement, d'aujourd'bui, de

toujours et de tous les siècles. Que cela soit ainsi, et

bien plus que notre faiblesse ne peut faire et expri

mer, jiinsi soit-il !

Après de si nobles élans, on répète une troisième

et dernière fois l'antienne introïbo : c'est un cri de

victoire complète et de triomphe achevé. C'en est

lait, j'entreraijusqu'à l'autel de Dieu, jusqu'à Dieu qui

remplit de joie majeunesse. Et remarquons la grada

tion heureuse : avant le psaume, l'antienne avait

de quoi confondre ; dans le cours du psaume, elle

 



132 EXPLICATION

invitait à la confiance ; après le psaume, elle chante

l'issue merveilleuse du combat et la joie du vain

queur.

Mais la faiblesse de l'homme a mille raisons d'être

modeste dans le triomphe, et de craindre jusque

dans le sein de la victoire. Etonnés du succès qui nous

a rendus, comme Jacob, forts contre Dieu, nous

sommes obligés de nous replier bien vite sur nous-

mêmes pour demander d'où nous vient cette force

que nous ne saurions trouver dans notre propre

fonds. Aussi le prêtre et le peuple, se rendant bien

tôt compte du changement merveilleux qui s'est

opéré dans leurs cœurs abattus, renouvellent en

semble le signe de la croix qui a commencé le sacri

fice. Notre secours, dit le ministre de l'autel, est dans

le nom du Seigneur ; protestons à la gloire de Dieu

et selon la vérité de notre misère, que notre secours

est uniquement dans la puissance de ce nom, dans

l'espérance et la confiance qu'il nous inspire. C'est

lui, ajoutent les assistants par l'organe du répondant,

qui afait le ciel et la terre, qui a tiré du néant l'ordre,

la lumière, la richesse et tous les biens. Il a créé le

ciel et la terre d'un seul acte de sa volonté puissante,

il peut donc aussi créer en nous un cœur pur, renou

veler l'esprit de droiture et d'innocence jusqu'au

fond de nos entrailles, par les mérites du sacrifice de

la croix et par l'application du sang d'un Dieu. Ce

verset consolant précède toutes les bénédictions so

lennelles, pour montrer la puissance de celui qui

bénit, et pour animer la confiance de ceux qui vont

être comblés de grâces.



DE LA MESSE. 133

§111.

Du Confiteor, ou de la Confession mutuelle des péchés.

L'homme n'est pas seulement faible et misérable,

il est encore pécheur et chargé du poids de son ini

quité ; c'est pour cela qu'aux débats de la faiblesse

exprimés par le psaume Judica, succèdent aussitôt

les combats du repentir par la confession mutuelle

des péchés. Un des grands buts du sacrifice est d'en

obtenir la rémission, mais ce pardon ne s'obtient que

par l'aveu, la douleur et le ferme propos unis aux

mérites du sang de Jésus-Christ.

Avant le sacrifice, l'homme doit donc s'avouer

coupable ; on le pratiquait ainsi dans les sacrifices de

l'ancienne loi offerts pour les particuliers ; la confes

sion même, comme le rapporte un célèbre rabbin (1),

était détaillée ; dans le sacrifice général pour toute

sa nation, le grand prêtre, les mains étendues sur la

tête du bouc émissaire, confessait ses iniquités et

celles de tout le peuple. Aussi la confession, faite

d'une manière générale avant la messe, est-elle de la

plus haute antiquité, quoique la formule ait varié

et n'ait été fixée telle que nous l'avons qu'au trei

zième siècle. Cet aveu public est le moyen puissant

que Dieu ne rejette pas un sacrifice offert par des

cœurs contrits et humiliés ; mais cette accusation

générale est bien distincte de l'aveu circonstancié

qui se fait dans le sacrement de pénitence, sacrement

auquel on doit toujours recourir avant le sacrifice et

I (1) Maimonides, Traité du sacrifice.



134 EXPLICATION

la communion, si la conscience privée était chargée

de quelque faute mortelle. Cette confession faite au

pied de l'autel ne sert qu'à purifier de plus en plus

la conscience publique de l'assemblée, et à en effacer

les fragilités légères si elle est accompagnée d'une

douleur réelle. On peut dire de la récitation religieuse

du Conjiieor ce que Jésus-Christ disait du lavement

des pieds avant la cène eucharistique : que le prêtre

et les communiants doivent être déjà purs, qu'ils

n'ont besoin que de se laver les pieds, c'est-à-dire,

les souillures inévitables à ceux qui foulent la pous

sière de ce monde, et que cette ablution spirituelle

est utile pour avoir une part plus abondante. à la

table du Seigneur.

Le prêtre commencera à s'acquitter de ce saint

devoir, parce que sa responsabilité est plus grande à

l'autel, et parce qu'il doit, dit saint Paul, offrir d'a

bord pour ses péchés, ensuite pour ceux du peuple.

Quoique humilié et dans la posture d'un accusé de

vant son juge, il se tenait encore debout pendant le

psaume : mais en ce moment, il se considère comme

un coupable convaincu, et il s'incline très-profondé

ment pour s'accuser et obtenir son pardon. Cette

humble posture est celle de l'enfant prodigue quia

péché contre le ciel et contre son père, du Publicain

qui, loin du sanctuaire, se frappait la poitrine et

n'osait lever les yeux ; elle est surtout celle de Jésus-

Christ au jardin des Olives. Le Sauveur commença

son sacrifice, comme le prêtre commence la messe,

par éprouver la crainte et l'ennui, jusqu'à dire à ses

disciples, comme le prêtre à ses assistants : Mon âme

est triste jusqu'à la mort ; puis il tomba le visage

prosterné contre terre, accusant, non le péché formel



DE LA MESSE. 135

qui est inconciliable avec la sainteté de Dieu, mais

toutes les iniquités des hommes dont la bonté divine

avait assumé la dette et le poids. Le prêtre et les

fidèles à leur tour se prosternent accablés sous le

poids de la majesté de Dieu, de sa justice, de ses

bienfaits et de leurs fautes; ce fardeau pèse sur leurs

têtes, et devrait les tenir à jamais écrasés, si les

mérites de la rédemption ne venaient ranimer leur

espérance ; par ce divin secours, la prière de celui qui

s'humilie pénètre les cieux, et il ne quittera cette

posture de suppliantque lorsque le Très-Haut l'aura

regardé d'un œil favorable.

Voici maintenant la formule d'aveu que nous de

vons tous réciter dans les sentiments que l'on vient

d'indiquer.

Je confesse, je déclare et j'avoue, car c'est le seul

moyen que Dieu me remette mes fautes et me par

donne mon injustice : à Dieu tout-puissant qui mani

feste surtout son pouvoir en épargnant la faiblesse

et en ayant pitié de la misère : à la bienheureuse

Marie toujours Vierge, qui n'a jamais connu le péché

et qui est le refuge des pécheurs pénitents : au bien

heureux archange saint Michel qui est resté fidèle à

Dieu dans l'épreuve : au bienheureux Jean-Baptiste

qui a été sanctifié dès le sein de sa mère : aux saints

apôtres Pierre et Paul qui ont reçu le pouvoir de lier

et de délier les pécheurs : à tous les saints qui juge

ront le monde et le convaincront de péché sans

excuse : et à cous, mes frères, avec qui je dois me

confondre comme coupable, quoique élevé au-dessus

de vous par mon ministère ; je confesse donc devant

Dieu et devant toute l'Eglise du ciel et de la terre,

que j'ai beaucoup péché, que j'ai trop péché, nimis.



136 EXPLICATION

mille fois trop, eu égard à tant de grâces et de secours,

à tant de menaces et de bienfaits de la part du Sei

gneur. Et encore j'ai été rebelle, ingrat en mille ma

nières, parpensées et par toutes les facultés de mon

imagination et de mon esprit : par paroles qui par

milliers ont été contraires à la loi de Dieu : par actions ,

par tous mes sens et toutes mes forces, par mon in

dolence même et mes omissions coupables. Ah ! que

puis-je faire en ce moment, sinon de me frapper la

poitrine et le cœur comme le Publicain de l'Évan

gile, comme ces Juifs convertis qui assistaient au

spectacle du Calvaire? Je veux reconnaître parla

que le cœur est le foyer du mal, que je désire le

briser de douleur, le punir mille fois, et obtenir un

cœur nouveau. Oui, ce cœur a péché par mafaute,

par mafaute, par ma très-grande faute. Pécheur sans

excuse, pécheur à l'excès, pécheur sans ressources

personnelles, j'ai besoin d'avocats étrangers ; c'est

pourquoije supplie humblement la bienheureuse Marie

toujours Vierge, que l'on n'invoque jamais en vain, et

sous la protection de laquelle on ne doit jamais dé

sespérer : le bienheureux archange saint Michel, chargé

de présenter nos âmes au Seigneur : le bienheureux

Jean-Baptiste qui appelait les plus grands pécheurs

à la pénitence : les saints apôtres Pierre et Paul, dont

le premier a reçu les clefs du royaume des cieux, dont

le second a eu tant de miséricorde, ayanteu besoin lui-même d'une miséricorde abondante : tous les saints

qui , assurés de leur bonheur, conservent la sollici

tude de notre salut : et vous, mes frères, car l'apôtre

saint Jacques nous engage à nous confesser ainsi mu

tuellement, car la prière assidue du juste le plus

inconnu aux yeux des hommes est bien puissante



DE LA MESSE. 137

devant Dieu : je vous conjure tous de prierpour moi

le Seigneur noire Dieu, qui ne veut pas la mort du

pécheur, qui adonné sa vie pour tous, et dont le sang,

plus puissant que celui d'Abel, ne sollicite qu'indul

gence et pardon.

Néanmoins, le prêtre demeure toujours dans la

même posture humiliée, il attend qu'on le rassure,

qu'on le fortifie dans cette lutte de sa misère avec la

force de Dieu. Fidèles, vous avez tout intérêt que

votre représentant soit très-agréable à Dieu, que

vos vœux soient portés à l'autel par des mains pures :

vous devez reconnaissance et pitié à ceux qui se con

sument pour votre sanctification, et qui se trouvent

dans la nécessité terrible d'offrir sans cesse pour vous ;

tournez donc votre cœur vers ce prêtre dont la res

ponsabilité est si accablante, demandez qu'il ne se

perde point en travaillant à l'œuvre de votre salut,

et dites avec toute la ferveur possible : Que le Dieu

tout-puissant, dont vous venez d'invoquer le pouvoir

créateur, ait pitié de vous, qu'il se souvienne qu'il a

confié son sacerdoce à de faibles mortels ; et qu'après

avoir pardonné vos péchés, dont vous venez de faire

un aveu plein de repentir, il vous conduise à la vie

éternelle dont l'autel de la terre est le plus sûr de

gré.

Le prêtre répond : Ainsi soit-il, que Dieu vous

entende et vous exauce ; puis il se relève avec quel

que confiance, reprenant en partie sa dignité et son

état de médiateur entre Dieu et les hommes.

Maintenant, c'est au peuple à faire cette purifi

cation de la conscience publique par l'organe de son

représentant. Les fidèles s'inclinent à leur tour, re

citent la formule de confession dans les mêmes senti



138 EXPLICATION

ments et avec les mêmes rites : excepté qu'ils s'a

dressent au prêtre en disant ; et à cous, mon Père....

et vous, mon Père, de prier:., car le ministre de

Dieu a repris sa tenue de chef de l'assemblée sainte.

Pour répondre à cette demande, le prêtre récite, sur

le peuple incliné, la prière : Que le Seigneur Dieu

tout-puissant ait pitié de cous que l'assemblée

ratifie par cette conclusion : Ainsi soit-il.

Quel concert lugubre, quelaccord de gémissements

et de douleur, quel dialogue de misères et de fai

blesses ! Ces coups redoublés qui retentissent alterna

tivement sur tous les cœurs, ces demandes de misé

ricorde, ces souhaits mutuels de pardon conviennent

bien au pied de l'autel de la terre ; mais qu'ils sont

différents de l'accord de bénédictions et de louanges

que nous entendrons un jour autour de l'autel du

ciel!

§ iv.

Des prières pour obtenir la rémission des péchés et la grâce de

monter à l'autel avec pureté.

En ce moment, il y a plus de confiance dans le

cœur des fidèles, plus d'autorité dans la voix du

prêtre ; aussi tous se sont relevés, et le signe de la

croix, que chacun exprime, va donner au pardon

que l'on sollicite une garantie de mérite et d'ef

ficacité.

Que le Seigneur tout-puissant et miséricordieux, dit

le prêtre ; que le Seigneur qui par sa puissance va

jusqu'à donner à la liberté de l'homme un cœur

nouveau, qui par sa bonté veut que tous parviennent



DE LA MESSE. 139

 

au salut ; que le Seigneur, par ces deux attributs qui

sont l'auréole de sa croix dont nous exprimons le

signe sacré, nous accordera. vous et à moi, à tous in

distinctement (remarquons que ce n'est point ici un

jugement exact qui absout comme la parole sacra

mentelle de la pénitence, et que ce n'est qu'un vœu

fort et efficace qui attire la grâce), nous accorde

l'indulgence qui exige moins qu'il n'est dû, l'absolu

tion qui règle et apure le compte des dettes, et la

rémission de nos péchés qui nous acquitte en toute

plénitude de bonté. C'est ainsi que l'homme doit

parler à son Dieu ; sa confiance doit être timide, et

doit demander par degrés seulement l'allégement,

l'arrêté et l'acquittement. Les asssistants répondent

avec ardeur : -Ainsi soit-il, qu'il soit ainsi que vous

le demandez, et que Dieu se laisse vaincre par nos

vœux unanimes!

Malgré tout , il est écrit : Ne soyez pas sans

crainte même pour le péché qui a été pardonné,

mon péché est toujours devant moi ; et Jésus-Christ

dans son agonie au jardin des Olives continuait sa

prière, malgré le secours envoyé du ciel, et la re

nouvela jusqu'à deux et trois fois. Aussi le prêtre et

le peuple s'appliquent-ils de nouveau à solliciter le

pardon si désiré : et s'inclinant devant le Seigneur,

ils disent à l'envi dans un dialogue aident et pressé :

0 Dieu, si vous vous tournez vers nous, vous nous vi-

vifierez. Ce langage figuré est emprunté de ce qui se

passe parmi les hommes ; détourner le visage est un

signe d'abandon, de mépris, d'indignation etde colère:

se tourner vers celui quiimploreest un signe de grâce

et de bienveillance qui rend l'espoir, la joie et la vie.

C'est dans ce sens métaphorique que nous adressons



140 EXPLICATION

à Dieu le verset déjà cité ; car quand Dieu détourne

son visage, il n'y a que trouble, désolation et mort ;

quand il regarde, au contraire, il s'opère une créa

tion nouvelle, et la face de la terre se trouve renou

velée. El vous ferez toute la joie de votre peuple

vous accomplirez ainsi, ô mon Dieu, la promesse de

nous inonder d'allégresse dans votre maison de

prière, et de faire tressaillir de bonheur les cœurs

qui s'humilient devant vous.

Mais, Seigneur, notre demande n'est-elle pas plus

que téméraire ? Si, vous tournant à nos cris, vous

alliez lancer sur nous ce regard d'indignation qui

fait frémir et dessécher le pécheur impénitent, notre

demande tournerait à notre perte, et vous ne nous

auriez permis de monter à l'autel que pour nous

briser de plus haut. Ah ! Seigneur , si vous vous

tournez,faites paraître sur nous votre miséricorde, re

gardez d'abord la face de votre Christ, et vous serez

touché de compassion à la vue de ses membres. Don

nez-nous votre assistance salutaire, aidez notre trop

juste timidité : en sorte que nous n'arrivions jusqu'à

vous qu'à la suite, et pour ainsi dire, à l'ombre de

Jésus-Christ que vous nous avez donné comme mé

diateur et pour salut.

Seigneur, exaucez ma prière, exaucez ma crainte,

mes désirs, ma confiance, ma douleur, mon espoir

de pardon, en un mot, tout ce que j'ai exprimé de

puis que je suis au pied de votre sanctuaire. N'écou

tez pas simplement mes vœux, mais exaucez favora

blement mes efforts. Et que mes cris s'élèvent jnsqu à

vous : je crie, il est vrai, du fond de l'abîme de la

misère, à une distance infinie de mon Dieu, et le son

pourrait se perdre dans l'espace ; mais ce cri im ,



DE LA MESSE. 141

puissant est fortifié par celui que Jésus-Christ a jeté

sur la croix. Le pontife plus élevé que les cieux a

offert son sacrifice avec larmes et avec un grand cri

qui a été exaucé : ce cri m'appartient en vertu de

l'échange qu'il a daigné faire de sa force avec ma fai

blesse : qu'il parvienne donc jusqu'à vous, ô mon

Dieu, et qu'il pénètre jusque dans votre cœur plein

de miséricorde.

Un nouvel ordre de choses se prépare : le prêtre

et le peuple ne vont plus être confondus, au même

niveau, sur le pavé du temple ; le sacrificateur va

quitter la place qui lui convenait comme homme,

il va monterà l'autel pour agir comme pontife. Avant

de se séparer des fidèles, il leur doit, ce semble, un

adieu, un salut, un souhait ; et tel est ici le sens de

cette gracieuse parole de recommandation : Que le

Seigneur soit avec vous. C'est comme si le prêtre

disait : Je vais sur la montagne sainte lever les mains

pour vous obtenir , par Jésus-Christ, l:i victoire sur

Dieu lui-même ; vous aller demeurer dans la plaine,

pendant le sacrifice, vous allez combattre les combats

du Seigneur ; soyez fidèles, et par votre recueille

ment et votre ferveur ne démentez pas un instant

ce que je vais faire et dire en votre nom. Que le

Seigneur soit aussi avec votre esprit, répond l'assem

blée : nous vous rendons ce salut aimable et cet

adieu touchant, nous serons attentifs à votre recom

mandation : prêtre du Seigneur, nos vœux vous sui

vent et vous accompagnent ; que votre esprit soit

appliqué à votre ministère et à nos besoins, qu'il

soit, pendant le sacrifice, toujours fervent, uni à Dieu

et docile aux mouvements de l'Esprit-Saint.

Aussitôt le prêtre étend les mains, les élève et les



142 EXPLICATION

rejoint en disant d'une voix intelligible : Prions,

Oremus. Cet avertissement solennel précède toujours

à la messe les prières collectives, et est toujours ac

compagné de l'élévation et de la réunion des mains

du prêtre. Ces mains étendues et élevées sont le

signal d'élever notre esprit et notre cœur vers Dieu;

quand on les réunit, elles indiquent naturellement

l'expression de la prière et l'ardeur du désir. Le

prêtre poursuit à voix basse, parce que la pureté

qu'il va demander pour monter à l'autel le regarde

particulièrement : mais les fidèles doivent s'unir à

tout, puisqu'ils montent tous les degrés du sanc

tuaire dans la personne de leur représentant.

Le corps du prêtre, immobile jusqu'ici comme

devant un juge, ou incliné comme un coupable

chargé de confusion, essaie enfin qnelque mouve

ment, son pied va franchir les limites les plus sa

crées. Il monte, mais la frayeur l'environne à me

sure qu'il avance, il sent que cette terre est sainte,

qu'elle tremble sous les pas du pécheur, que le lies

où il va arriver est terrible , et il s'écrie : Nous vous

supplions , Seigneur, d'oter de nous nos iniquités, et

que ce poids énorme ne nous entraîne pas dans l'a

bîme. Nous avons reconnu en votre présence, ô mon

Dieu, l'action de deux hommes opposés qui se font là

guerre dans notre cœur, nous vous avons demandé

de nous arracher à la violence de celui qui est inique

et trompeur : par l'aveu et la douleur, nous notis

sommes dépouillés au bas de l'autel du vieil homme

corrompu , nous avons désiré nous revêtir de

l'homme nouveau créé dans la sainteté : qu'il n'y

ait donc, Seigneur, que l'homme juste, sincère, spi

rituel et nouveau qui monte fers vous. Que l'ini



DE LA MESSE. 143

quité ne s'attache point à nos pas ; ôtez-la, Seignenr,

ôtez-la de nous; et de même qu'un jour l'homme

de péché devra rester sur la terre enseveli dans le

sacrement de pénitence, et ne pas nous suivre au-

delà du tombeau : de même faites que nos iniquités

ôtées de notre cœur par votre pardon ne nous sui

vent pas à l'autel, et que nous ne les reprenions

jamais quand nous en descendrons. j4fin que nous

noms approchions du Saint des saints avec un esprit pur.

Le Saint des saints, où le grand prêtre de la loi anti

que entrait une fois l'année après mille purifications,

n'était que l'ombre de votre sanctuaire , et du ciel

le véritable Saint des saints ; la réalité exige donc

plus de préparations encore, et notre esprit ne sau

rait être trop pur pour y être introduit ; car pour

monter au ciel, il ne faut pas plus de dispositions

que pour monter à l'autel. Accordez-nous donc cette

grâce de pureté, par Jésus-Christ Notre-Seigneur. Ainsi

soit-il.

Aux messes solennelles, le prêtre est iciarrêtédans

sa marche ; le sous-diacre sur les degrés lui pré

sente la croix à baiser et à adorer : c'est comme

l'ange du jardin des Olives qui vient fortifier sa fai

blesse, et lui apprendre qu'il ne peut monter à l'au

tel qu'avec Jesus-Christ et par Jésus-Christ. Aux

niesses basses, la croix qui est toujours sous les yeux

du sacrificateur, doit lui inspirer, par un simple

regard, les mêmes sentiments de crainte et de con

fiance.

Les degrés de l'autel sont franchis, mais à mesure

que le prêtre avance dans le Saint des saints, ses pas

chancellent; placé à cette hauteur, son esprit se

trouble, la force semble lui manquer, il faut qu'il



144 EXPLICATION

s'appuie sur Jésus-Christ et sur la médiation des

saints dont il va réclamer les suffrages. Il s'incline

sur l'autel à mains jointes, y colle ses lèvres et son

cœur, comme ayant besoin de ne faire qu'un avee le

Dieu qui s'immole, et avec ses serviteurs dont il a

déjà agréé le sacrifice. Nous vous prions, Seigneur,

par les mérites des saints dont les reliques sont ici dépo

sées dans la pierre sacrée, sous cet autel qui conserve

par tradition antique la forme de tombeau : et par

les mérites de tous vos saints auxquels j'unis ma fai

blesse et mon insuffisance, de daigner me pardonner

tous mes péchés, ayant égard à la protection dont je

m'environne, aux avocats dont je m'entoure en votre

présence, au surcroît de courage et de sainte volonté

que je viens puiser dans leurs exemples et leur inter

cession. Ainsi soit-il.

ARTICLE II.

Entrée à l'autel.

La préparation publique et l'eutrée à l'autel ont

ensemble les plus grands rapports : nous ne les avons

divisés en deux articles que pour suivre pas à pas

les rites de la messe simple, sans chant et sans appa

reil.

En effet, lorsque le prêtre faisait hors du sanc

tuaire les prières de la préparation publique, l'assem

blée s'y unissait et y correspondait par l'introït qui

supplée à tous les désirs exprimés dans le psaume

Judica, et par la répétition multipliée du Kyrie, eleison

qui remplace l'aveu des fautes et la demande du par-



DE LA MESSE. 145

don. Aujourd'hui même , aux messes solennelles ,

les fidèles chantent l'Introït et le Kyrie pendant que

le ministre du Seigneur revêt les ornements et fait

la préparation au bas de l'autel : ils ne se retrouvent

dans la même prière qu'au Gloria in excelsis, ou

même à la collecte. Ces deux parties préparatoires

sont donc corrélatives : autrement on ne peut expli

quer ni la reprise faite par le prêtre du psaume de

l'entrée , après que le sacrifice est déjà précédé de

supplications nombreuses , ni le signe de la croix

qu'il exprime en tête de ce psaume, et qui semble

indiquer un commencement d'action.

Voici donc l'ordre et l'esprit de cette entrée à l'au

tel. Pendant que le prêtre et les ministres se dispo

sent à venir au sanctuaire, l'assemblée chante un

psaume qui exprime toujours les désirs ardents de

voir paraître la victime du monde. Quand la fin du

psaume est indiquée par le Gloria Patri, le prêtre

paraît, comme Jésus-Christ, dans la plénitude des

temps. A cette vue, l'assemblée répète une seconde

fois le psaume d'entrée, pour marquer son redouble

ment de ferveur à l'approche du salut. Pendant le

psaume Judica, la confession des péchés et les de

mandes qui suivent, le peuple, dont une grande par

tie ne pourrait suivre le détail minutieux de ces

prières, s'unit à tout en chantant neuf fois cette in

vocation simple et abondante : Seigneur, ayez pitié.

Le prêtre fait monter devant Dieu l'encens qu'il a

béni , pour montrer par ce symbole que tout se réu

nit, et ce qu'il a récité en particulier, et ce que le

peuple a chanté en public, que c'est la même expres

sion, le même parfum de prière. Puis il se presse de

reciter le psaume déjà chanté, de se joindre à la sim-

7



146 EXPLICATION

plu ité touchante qui demande encore en ce moment

pitié et miséricorde : et tout se termine ensemble

par l'intonation du Gloria in excelsis Deo, ou par le

salut qu'il donne à l'assemblée, dans le cas où l'on

doit omettre la récitation de l'hymne des anges.

Si-

De l'encensement de l'autel.

Dès que l'on est entré à l'autel, le premier soin de

l'Eglise, dans les fêtes solennelles, est de marquer

l'union de tous les vœux et de les faire remonter en

présence du Seigneur par une image vive et sensible

qui est l'encensement. Car de même que les diverse»

exhalaisons de la terre s'élèvent de tous les points, se

groupent pour former les nuages, se condensent et

se purifient dans l'atmosphère, pour retomber eu

pluie féconde : ainsi toutes les prières de l'assemblée

sainte se réunissent et se concentrent dans le sym

bole de l'encens qui s'évapore , s'élèvent comme un

nuage devant Dieu, et redescendent sur nous en ro

sée de bénédiction. Le diacre présente donc au prê

tre l'encens à bénir, et le lui présente au nom de

tous les assistants : l'ange de l'autel de la terre exé

cute avec joie ce qui lui est demandé : Encens, dit-il,

que je répands à plusieurs reprises pour indiquer le

concert de nos demandes, soyez béni par la vertu de

la croix , et agréé par celui en l'honneur duquel vous'

serez brûlé. En ce moment la fumée de l'encens, qui

est soutenue par les prières des fidèles, monte comme

un nuage devant le trône de Dieu, et le prêtre sem

ble lui donner la direction convenable ; c'est d'abord



DE LA MESSE. 147

Jésus Christ lui-même résidant dans nos tabernacles,

ou bien la croix qui les surmonte, qu'il encense:

puis l'autel et toutes les parties du sanctuaire. Cette

cérémonie est très-ancienne dans l'Eglise grecque ; il

en est question dans les liturgies du quatrième et du

cinquième siècle : dans l'Eglise latine elle ne date

que de sept cents ans.

L'usage de se servir d'encens dans les réunions

chrétiennes ne vient pas de la raison toute naturelle

de purifier l'air, et de la nécessité qu'on avait de le

faire dans les temps où l'on célébrait les saints mys

tères dans les catacombes ; car nous ne voyons pas

dans les trois premiers siècles cet usage établi, et

c'est alors qu'il eût été plus indispensablement pra

tiqué. Au contraire, Tertullien dit clairement qu'on

ne s'en servait pas du tout, et que les marchands de

l'Arabie se plaignaient déjà du tort fait à leur com

merce d'encens par les progrès immenses du christia

nisme. On brûlait ce parfum au quatrième siècle

dans les églises grecques, qui étaient spacieuses, sans

Titres et en bois de cèdre : ce n'était donc pas pour

chasser le mauvais air. Dans ce cas, il eût mieux

valu placer çà et là des cassolettes, et l'on ne voit pas

la. nécessité de bénir ces parfums, et de faire inter

rompre au prêtre la marche du sacrifice pour les

répandre dans l'assemblée. Il est même probable

que l'Eglise ne voulut point, dans le principe, user

d'encens, de peur de calquer aux yeux des simples

les cérémonies païennes : elle attendit que les tem

ples profanes fussent renversés , pour rentrer en

possession pleine et paisible de l'encens qui n'est dû

qu'au vrai Djeu , et elle le bénit pour le rendre à sa

destination légitime et à sa mystérieuse signification.



148 EXPLICATION

L'encens brûle devant le Seigneur, 1° en signe de

sacrifice, marquant ainsi que les créatures doivent

être employées pour son service et consumées pour

sa gloire, comme l'encens se détruit et s'anéantit par

l'évaporation ; 2° en signe de la bonne odeur de

Jésus-Christ, odeur qui se répand de l'autel dans

l'âme des fidèles , et du cœur des fidèles dans tous les

lieux. L'encens, dit saint Augustin, représente le

corps de Jésus-Christ offert en holocauste, la vapeur

du parfum représente sa grâce et ses mérites ; c'est

pour cela qu'on encense, dans l'église, le saint taber

nacle, la croix, l'autel, l'évangile, le temple : les re

liques et les images des saints qui sont les membres

glorieux du Sauveur : les évêques, le célébrant, les

prêtres qui représentent Dieu plus vivement : les

princes et les grands qui sont les instruments plus

particuliers de la providence. Mais à l'égard des

hommes , quelqu'élevés qu'ils soient , l'encensement

n'est pas une adulation, c'est une leçon respectueuse

et sévère qui leur apprend que leur dignité dans

l'ordre spirituel ou temporel les oblige à répandre

plus abondamment et de plus haut la bonne odeur

des vertus du christianisme; 3° l'encens est brûlé en

signe de la prière qui s'élève vers Dieu, qui doit être

produite par une âme pleine d'ardeur, qui doit con

sumer dans le cœur tout ce qu'il y a de terrestre, et

répandre sur toutes nos actions un parfum de grâce

et de suavité. C'est pour cette grande raison que

l'Eglise offre l'encens dans ses assemblées de prière,

et surtout pendant la prière par excellence; elle a

disposé cette offrande de parfums dans les moments

les plus précieux de sa liturgie, avant la collecte qui

rassemble tous les vœux, à l'oblation qui com-



DE LA MESSE. 149

mence le saerifice, à la préface après l'avertissement

d'élever les cœurs, au moment où la victime descend

sur l'autel, avant la communion pour exciter la fer

veur : dans les autres parties de ses offices publics ,

elle emploie surtout l'encens lorsque toute l'assem

blée se lève pour chanter avec plus de zèle les can

tiques tirés du saint Evangile. Telles sont les pensées

religieuses dont on doit s'entretenir pendant les en

censements ; et quand l'Eglise n'a pas fixé de prières

spéciales en les faisant, ce triple souvenir du culte de

latrie, de la bonne odeur de Jésus-Christ , et de la

ferveur de la prière, peut suffire à la méditation d'une

âme attentive aux choses de Dieu.

S H.

De l'Introït, ou du psaume de l'entrée.

Dans les jours moins solennels, cette union étroite

de tous les vœux de l'Eglise n'est pas indiquée par

l'emblème de l'encensement , mais elle est au moins

marquée par la reprise que fait le prêtre des prières

que le peuple a chantées. A la messe basse, cet en

semble a moins besoin d'être signalé , puisque la

liturgie marche de suite : dans tous les cas, la collecte

tiendrait bientôt lieu de ce concert unanime.

Le prêtre ayant baisé la pierre sacrée (et après

avoir fait l'encensement et reçu l'encens, s'il y a

lieu), s'avance à l'extrémité de l'autel du côté droit.

On distingue à l'autel trois places : celle du côté droit

au midi , celle du côté gauche au nord , et celle du

milieu à l'orient; le célébrant va souvent du milieu



150 EXPLICATION

à la droite et de la droite au milieu, il ne passe au

côté gauche que pour lire les Evangiles; nous eu

donnerons plus tard la raison. Quant à ces transi

tions réitérées du milieu au côté droit, on en donne

une explication mystérieuse qui est arbitraire : la

raison naturelle et simple est que, dans les églises

bien orientées, la sacristie se trouvant à droite et au

midi pour la conservation du linge et des ornements,

le prêtre se trouve de ce côté plus à la portée des

clercs inférieurs qui viennent de la sacristie à l'au

tel, qui en apportent la lumière, les vases, la matière

du sacrifice, et se trouve placé plus commodément

pour donner des ordres et pour veiller à ce que rien

ne manque pendant l'oblation. C'est pour cela que

l'on place à droite dans le sanctuaire le trône de

l'évêqne et le siége du célébrant ; et comme il n'est

pas absolument nécessaire que ce qui précède l'offer

toire soit récité à l'autel, l'évêque, dans la messe pon

tificale , reste sur son trône jusqu'à l'offrande , et le

prêtre lui-même' s'assied de ce côté pendant que le

rhVjeur chante ce qu'il a simplement lu.

En coiiimehçant l'introït, le prêtre fait sur' lui le

signe de' la croix que lès fidèles doivént exprimer

aussi ; on disait même, dans quelques diocèses : Au

Tno'm'dii Père, et du Fils, et du Saint-Esprit, comme

au début de l'Ordinaire de la messe, parce que l'in

troït était, et' est encore pour le peuple dans les of

fices chantés, la première prière publique en com-

*hien£ant le Sacrifice. Aux messes des morts, on n'ex

primé ce signe de croix que sur le Missel Saris toucher

le livre .-'cette différence vient sans' doute du bat

général <ïe l'Eglise dans les rites pôiir léstiefùrits, qui

est d'en ôter toute 'solennité, et de montrer que lés



DE LA MESSE. 151

âmes du purgatoire ne sont plus en voie d'être bénies

sur la terre.

L'introït se dit d'une voix intelligible comme tout

ce qui se chante et doit être entendu par le peuple ;

aux messes basses, il est bon d'en suivre la récita

tion : aux messes hautes, le chant est institué en

partie pour donner le temps d'entrer dans le sens

des paroles et de les goûter ; si l'on s'occupait ainsi

pendant les grandes messes, il serait difficile de trou

ver de l'ennui et de la longueur à nos offices les plus

solennels.

Le mot introït signifie entrée, ou antienne pour

fentrée, parce qu'on le chante lorsque le prêtre entre

à l'autel. Autrefois c'était un psaume entier appliqué

à la circonstance, et que l'on terminait à l'ordinaire

par le Gloria Patri et par une antienne : à peu près

comme nous récitons les psaumes à vêpres, ou comme

nous récitons encore le psaume Judica me. Depuis

près de huit cents ans, on a pris quelques versets

d'un psaume, ou un autre passage de l'Ecriture qui

répond au sujet que l'Eglise se propose ; on y joint

le premier verset du psaume dont l'antienne a dé

terminé l'application, avecG/o/v'a Patri; puis on re

prend l'antienne que l'on a déjà chantée. Un exem

ple va éclaircir ce détail.

Le quinzième dimanche après la Pentecôte (1),

l'Eglise, en lisant l'Evangile de la résurrection du

fils de la veuve de Naïm , est tout occupée de la mort

spirituelle des pécheurs qu'elle voudrait mener à la

•rencontre de Jésus-Christ pour les rappeler à la vie

de la grâce. En voyant le prêtre s'avancer vers Tau-

Ci) Miss. Paris.



153 EXPLICATION

tel, elle porte plus haut ses regards, elle contemple

son Dieu s'approchant des portes de la cité céleste ;

les pécheurs qui vont à sa rencontre par le sacrifice,

y sont comme portés en état de mort, sans mouve

ment et sans mérites. Or, dans Yantienne de Centrée

elle leur met à la bouche ces paroles tirées du psaume

douzième : Seigneur, éclairez mes yeux, de peur que je

ne m'endorme pourjamais dans la mort. Cette antienne

détermine l'application et l'intonation du même

psaume : Jusqu'à quand, Seigneur, m'oublierez -vous

toujours,jusqu'à quand détournerez-vous de moi votre

visagel Vous vous avancez vers moi dans la personne

de votre ministre, que dis-je? vous allez paraître

réellement sur cet autel, gloire vous soit rendue :

mais regardez-moi, Seigneur, ayez pitié de moi, que

votre visage de bonté me rende à l'espérance et à la

vie. Je le répète donc, Seigneur, éclairez les yeux de

mon âme, que je les ouvre sur ma conscience cou

pable, que je sorte de cet état par les mérites de votre

sang, et que je ne m'endorme pas à jamais dans la mort

du péché que vous avez vaincu et détruit par le Cal

vaire. Ces simples réflexions pourront aider à méditer

de cette sorte tous les introïts, et à y rechercher l'ap

plication que l'Eglise a eue en vue.

Mais parce que Ventrée du prêtre au sanctuaire

représente trois circonstances de la vie de Jésus-

Christ : son entrée au monde par l'incarnation, son

entrée au cénacle pour l'institution de l'eucharistie,

son entrée au jardin des Olives pour commencer son

sacrifice sanglant : le but général de l'Eglise dans

l'introït est une expression de désir de nous voir

appliquer les fruits de la rédemption, et de nous faire

soupirer après la grande régénération du coeur de



DE LA MESSE. 153

l'homme. Tels sont les sentiments qui doivent nous

animer pendant cette introduction ; ceux qui ne

peuvent lire ou méditer ainsi, peuvent au moins

s'unir de cœur aux vœux ardents de l'Eglise, et s'a

bandonner, dans toute la simplicité de la foi, au

mouvement de l'Esprit-Saint qui saura produire en

eux des gémissements inénarrables.

S m.

Du Kyrie, eleison.

Le prêtre revenant au milieu de l'autel à la messe

basse (ou demeurant au côté droit à la messe haute),

dit neuf fois alternativement avec ses ministres :

Seigneur , ayez pitié ; Christ , ayez pitié. Le chœur

chante avec le peuple toutes ces invocations, si la

messe est accompagnée du chant. On n'a pas tou

jours dit le Kyrie au milieu de l'autel , on le disait

autrefois au coin de l'épître, ce qui s'observe encore

aux grand'messes ; la raison du changement de place

est venue de ce qu'on a cru convenable de réciter

cette touchante prière en face de la croix.

Kyrie, eleison, sont deux mots ie la langue grecque

que l'Eglise latine a voulu conserver dans sa liturgie,

ainsi que certains mots hébreux, pour les raisons

que nous avons déjà rapportées (1). Par ce tribut

d'hommages rendu aux langues des liturgies aposto

liques, l'Eglise semble proclamer l'identité du sacri

fice qu'elle offre aujourd'hui , avec celui qui était

1 Art, i,§ l>page 119.

1



154 EXPLICATION

offert dans les plus illustres Eglises fondées par

les apôtres à Jérusalem, à Alexandrie, à Antioche, à

Rome, à Ephèse , à Corinthe. On peut même dire

que la consécration des trois langues de la messe date

de plus loin, et qu'elle remonte au titre célèbre de la

croix de Jésus -Christ écrit en hébreu, en grec et en

latin.

Cette parole , Seigneur, ayez pitié, se trouve sou

vent répétée dans l'Ecriture sainte : on la trouve,

dans l'Evangile, sur les lèvres de l'aveugle de Jéri

cho, de la Chananéenne , et des dix lépreux. C'est

une prière courte mais bien expressive, simple mais

énergique , abondante mais facile à la multitude.

Aussi est-ce la prière la plus commune dans le»

anciens rites : toutes les fois que les fidèles étaient

invités par le diacre à prier pour telle ou telle fin

'indiquée, l'assemblée répondait toujours par ce mot

qui dit tout : Seigneur, ayez pitié.

Le nombre de ces invocations n'a pas été tou

jours déterminé : on les répétait autrefois tant que

duraient les prières préparatoires et les encense

ments ; depuis , on a calculé largement le 'temps

nécessaire , et on les a réduites à neuf. Cette répéti

tion a pour but d'enflammer le désir du pardon ;

et comme le désir et la confiance doivent aller

toujours croissant , à l'exemple de l'aveugle de Jéri-

, eho qui criait' avec plus d'ardeur à mesure que la

foule semblait' vouloir étouffer sa voix , le chant du

chœur va crescendo, pour exprimer la persévérance

de la prière.

Les trois premières invocations sont adressées au

Père, les trois secondes au Fils, les trois derniè

res au Saint-Esprit ; même prière, pour professer



DE LA MESSE. 155

l'unité de nature en Dieu : nombre distinct, pour

professer la distinction des personnes divines ; nom

bre égal, pour publier leur égalité parfaite dans les

perfections infinies. Déjà quelle riche méditation

pour la piété, dans cette prière si simple, et qui

passe trop souvent inaperçue ! — Ce n'est pas tout,

adressons-nous successivement au Père, au Fils, au

Saint-Esprit, et disons dans l'effusion de nos cœurs :

Seigneur, qui m'avez créé, ayezpitiê de l'ouvrage de

.vos mains ; Seigneur, qui me conservez la vie , ayez

pitié de ma santé , de mes travaux , de mes peines ;

Seigneur , qui me jugerez, ayez pitié de ma fragilité

et de mes misères. Christ, qui m'avez racheté, ayez

pitié de votrebrebis qui périt malgré unsalut si abon

dant ; Christ, qui êtes le prêtre du sacrifice , ayez

pitié de mon cœur qui doit sacrifier avec vous ; Christ,

qui êtes ma victime , ayez pitié de tout moi-même

que je dois unir à votre oblation. Seigneur, esprit de

lumière, ayez pitié de mes ténèbres ; Seigneur, esprit

de force , ayez pitié de ma faiblesse ; Seigneur, esprit

de sainteté, ayez pitié du peu de profit que je tire

de vos grâces ; après cela qu'on vienne se plaindre

de la longueur des offices solennels , et que l'on dise

si le chant qui accompagne l'oblation sacrée n'est pas

un secours merveilleux pour savourer de pareils

accens ! — La messe basse vous laisse-t-ellc moins de

temps pour exprimer le suc de ces paroles, au moins

ne •vous lassez pas de les répéter avec ardeur ; jetez

bien vite trois cris de pardon dans le passé de votre

vie , trois cris de secours dans le présent de votre

existence , et trois cris de miséricorde dans l'avenir de

votre salut.

 



156 EXPLICATION

§iv.

Du Gloria in excclsis.

Les accents de pardon que nous venons d'analyser

rappellent les désirs de la venue du Libérateur;

mais, comme les temps sont accomplis et le salut con

sommé, l'Eglise les fait suivre en tout temps de

l'hymne de la louange, excepté dans les jours consa

crés à la pénitence ou à célébrer l'avènement du

Sauveur, et dans les offices dépouillés de toute so

lennité.

Autrefois, l'évêque seul pouvait dire cette hymne

à la messe, parce que le salut de gloire et de paix

qu'elle énonce ne devait être donné à l'assemblée

chrétienne que par le pontife dont la dignité repré

sente plus vivement la personne de Jésus-Christ.

Aussi , est-ce à cause de l'expression du Gloria in

excelsis qui publie la paix aux hommes de bonne vo

lonté, que les évêques, auxquels était réservée dans

les premiers temps la célébration des saints mys

tères, saluaient le peuple par le souhait de la paix,

au lieu de dire : Que le Seigneur soit avec vous; ils

ont conservé l'usage de cette salutation distinguée,

toutes les fois qu'ils récitent le Gloria in excelsis à la

messe. Depuis, on a permis aux prêtres de dire cette

hymne le jour de Noël, ensuite le jour de Pâques et

aux fêtes; enfin, tout prêtre la récite aujourd'hui, à

moins que les rubriques ne prescrivent de l'omettre.

Mais pour conserver quelque vestige de l'ancien

usage, le prêtre termine toujours le salut de l'assem



1>E LA MESSE. 157

blée par ces mots : Que le Seigneur soit avec vous, et

l'évêque par ces mots : Que la paix soit avec vous.

Cette hymne est donc un salut plein de joie et très-

détaillé, dont le salut direct du peuple n'est que la

conclusion et le sommaire. Cette prière de louange

est de la plus haute antiquité ; avant de la dire à la

messe, on la récitait dans les prières particulières des

fidèles, puis dans l'office de matines ; elle est tout

entière dans les Constitutions apostoliques, sous le titre

de Prière du matin; c'était le réveil des fidèles, comme

elle a été le réveil des bergers pour aller à Jésus-

Christ. Les premières paroles du Gloria in excelsis ont

été apportées du ciel par les anges, car la terre n'en

a jamais pu proférer de semblables ; le reste est

comme l'extension et le développement de ce grand

début, et cette paraphrase a été composée par les

docteurs ecclésiastiques. Les Grecs appellent cette

hymne la grande Doxologie, ou parole de gloire, pour

la distinguer de la petite, Gloria Palri, qui termine

les psaumes.

Le Gloria in excelsis se récite au milieu de l'autel :

le prêtre l'entonne comme le ciel en a chanté le dé

but, et le choeur, avec l'Eglise de la terre, en conti

nue le riche développement. A la messe basse, l'on

se contente de réciter tout d'un trait. On élève les

mains en commençant, pour indiquer d'élever les

cœurs jusquau plus haut des deux, et on les réunit

aussitôt, comme pour saisir la paix et la bonne volonté.

On s'incline là où la prière adore, rend grâces et rap

pelle le nom du Sauveur : l'assemblée se lève et se

prosterne à ces mots : Recevez notre très-humble de

mande; et l'on termine par le signe de la croix.

L'hymne commence par un exoide pompeux et



158 EXPLICATION

solennel qui expose le sujet, et indique la division

avec noblesse et simplicité : Gloire à Dieu auplus haut

des deux , et sur la terre paix aux hommes de bonne

volonté. Le péché avait ravi au Seigneur la gloire

qu'une créature raisonnable lui doit rendre par son

obéissance et son amour; l'homme plongé an fond

de l'abîme ne pouvait plus rattacher de lui-même,

jusqu'au plus haut des cieux, cette chaîne de dépen

dance qui l'unit au Créateur; le sang des victimes

et le sien propre étaient impuissants pour venger

cette gloire méprisée, et pour rendre aux désirs de

'l'homme la paix et le bonheur ; mais par la rédemp

tion, Dieu a trouvé un adorateur digne de lui et une

expiation suffisante : et par le sacrifice de la messe

qui continue l'œuvre de la rédemption, l'homme

trouve la paix du ciel et tous les biens qui y con

duisent. Que ce début est magnifique! comme il ex-

, prime parfaitement ce que Dieu a droit d'exiger de

gloire, et ce que nous pouvons désirer de paix et de

bonheur !

Les anges de la terre ont paraphrasé ce double

sujet, et d'abord la gloire rendue, à Dieu par Jésus-

- Christ immolé.

En conséquencej s'écrie l'Eglise, nous vous louons,

Seigneur, comme le sujet inépuisable de notre admi-

' ration pour vos grandeurs infinies ; nous fous Unis

sons, comme la source de toute grâce, avec un cœur

plein de reconnaissance ; nous vous adorons, pleins de

respect et d'amour pour notre souverain bien ; nous

vous glorifions, en souhaitant que tout ce qui est en

nous et hors de noas soit employé à votre service ;

nous vous rendons grâces à cause de votre grande gloire,

Vous remerciant humblement' de l'auguste Tietime

 



DE LA MESSE. 159

 

dont vous tirez une gloire infinie, et nous une paix

surabondante. Où trouver des élans plus vifs, plus

pressés, plus ardents en présence du Seigneur? Et

quelle liaison admirable dans ces expressions brûlan

tes! La louange est l'acte de l'esprit pressé d'admira

tion, la bénédiction est l'effusion du cœur comblé de

bienfaits, Yadoration est l'hommage réuni de l'esprit

et du cœur pénétrés de respect et de reconnaissance.

Mais l'homme ne pouvant trouver en lui-même tout

ce qu'il veut et tout ce qu'il sent pour glorifier son

Dieu, s'efforce d'y suppléer en appelant à son aide

toutes les créatures ; et parce qu'il ne trouve en lui

et hors de lui qu'impuissance et imperfection, il rend

grâces du moyen ineffable que l'incarnation lui a

fourni pour s'acquitter de tous ces devoirs. Oui, c'est

par ce Jésus-Christ, continue-t-il, que nous vous ren

dons louange, bénédiction, adoration, gloire et recon

naissance, Seigneur Dieu, Roi du ciel, devant qui

nous ne sommes que poussière, Dieu Père tout-puis

sant, devant qui nous nous anéantissons de respect

et d'amour.

Vient ensuite le détail de cette paix rendue à la

bonne volonté des hommes, et qui est la fin secondaire

de l'incarnation.

Seigneur, Fils unique , ô Jésus-Christ, Seigneur

Dieu, agneau de Dieu, Fils du Père, voilà tous les

titres de celui qui, égal à Dieu, lui a rendu une

gloire digne de sa majesté, et qui, devenu agneau de

Dieu et des hommes, nous a rendu la paix. Vous qui

effacez les péchés du monde comme prêtre et comme

victime, ayez pitié de nous, de notre misère et de notre

impuissance ; vous qui effacez les péchés du monde par

l'effusion et l'application de votre sang, recevez notre



1G0 EXPLICATION

tris-humble prière au saint sacrifice, et obtenez-nous

la paix la plus parfaite. Maintenant que vous êtes

assis à la droite du Père, continuant d'offrir votre

sang et d'intercéder pour nous comme médiateur,

ayez pitié de nous, et appliquez à notre bonne volonté

les fruits de votre mort. Le rang suprême que vous

occupez, Seigneur, n'est pas seulement le motif de

notre juste confiance, il est encore le sujet de nos

louanges intarissables ; oui, c'est avec raison que vous

êtes assis à la droite de Dieu ; c'est à bon titre que

nous comptons sur votre médiation toute puissante,

parce que vous êtes le seul saint, le pontife innocent et

sans tache, le seul Seigneur, à qui le Seigneur a dit :

Asseyez-vous à ma droite; le seul très-haut, plus

élevé que les cieux par votre divinité et par votre

humanité sainte.

Et voici la conclusion de cette belle prière, qui se

termine avec le signe de la croix, par l'invocation de

l'adorable Trinité : ô Jésus-Christ, vous partagez cette

sainteté, cette souveraineté, cette grandeur infinie,

avec le Saint-Esprit dans la gloire de Dieu le Père,

Ainsi soit-il. L'Eglise, à la fin de cette première partie

du sacrifice, ne pouvait pas nous amener plus heu

reusement à ce salut de paix, qui va ouvrir, par une

effusion de vœux mutuels, l'instruction liturgique

qu'elle donne à ses enfants.



DE LA MESSE. 161

CHAPITRE IL

DE L INSTRUCTION PREPARATOIRE AU SAINT SACRIFICE.

Cette instruction comprend la collecte, l'épitre >

le graduel, Yalleluia, le trait, la prose, l'évangile, le

prône et le Credo.

Nous n'avons encore franchi que les marches' de

l'autel, sans entrer dans les puissants secrets du Sei

gneur et dans la profondeur de ses mystères ; et déjà

cependant quelle haute idée nous avons dû concevoir

de cette scène sublime, que de sentiments religieux

se sont pressés dans notre cœur ! Nous devons cette

grande impression aux prières de l'Eglise, si simples

en apparence et si riches de fonds : avouons que si

elles étaient ainsi connues et méditées, la foi serait

plus vive, l'amour de Dieu plus ardent et plus gé

néreux. L'instruction qui résulte du culte public

bien compris est touchante et populaire ; elle parle

à la fois aux yeux et au cœur ; elle est souvent unique

pour l'habitant des campagnes, et elle est la dernière

ressource de l'indifférent qui ne^veut pas profiter de

la parole de Dieu. Combien donc devient-il impor

tant d'approfondir ce cours public de religion que

contient la messe, et d'apprendre enfin par là ce

que Dieu a fait pour nous, et ce que nous devons

faire pour lui.

La seconde partie de la messe, Yinslruction, est de



162 EXPLICATION

la plus haute antiquité. Saint Justin, qui écrivait

au commencement du deuxième siècle, parle très-

clairement, et comme d'une coutume généralement

établie, des prières que l'on faisait avant l'oblation,

de l'épître, de l'évangile et du prône. La prépara

tion publique n'a été introduite que successivement,

mais toujours l'instruction a précédé et commencé

le sacrifice. Elle dispose le prêtre et les fidèles à

s'unir moralement à l'oblation ; elle doit servir à chan

ger l'esprit et le cœur ; elle doit immoler d'avance

dans le cœur de l'homme ce qui doit y être détruit

pour qu'il s'unisse plus dignement à la victime ado

rable. Ici, comme partout, l'Eglise procède par

ordre, et l'intérêt va toujours croissant : d'abord

c'est une lecture des écrits des prophètes ou des apô

tres, qui est précédée de la prière et suivie d'une

courte réflexion ; puis une lecture puisée dans l'E

vangile, et faite avec grande pompe de préparations

et de cérémonies ; enfin, vient l'exhortation pasto

rale appelée prone, exhortation qui est faite du liant

de la chaire, et suivie de la profession publique du

symbole de la foi.

Si-

Dela Collecte précédée du salut de rassemblée.

Que l'on ait dit ou non le Gloria in exeelsis ;;qne

l'on ait développé tout le bien qu'un Dieu nous ap

porte par le renouvellement de sa Passion, ou rçue

l'Eglise prescrive de supprimer ce magnifique déve

loppement, on en concentre toujours l'expression

vive et abondante dans le salut de l'assemblée conçu



DE LA MESSE. 163

en ces termes : Que le Seigneur soit avec vous. Ce

salut d'honneur et d'affection que le prêtre fait aux

fidèles avant de prier ou d'instruire, est le gracieux

début de toutes les collectes et de toutes les exhor

tations : et, si l'on veut méditer un instant cet avis

qui révient si fréquemment dans 'les réunions chré

tiennes, on sera saisi d'admiration en entendant une

recommandation si noble et si pieuse. Le Seigneur

dite nous, c'est toute la gloire du Seigneur s'élevant

tie nos âmes jusqu'au plus haut des cieux ; c'est tonte

fti paix de Dieu descendant d'en haut jusqu'au plus

profond de'nos cœurs ; et Marie, au moment où elle

fut choisie pour être la mère du Rédempteur, n'a

pas reçu du ciel de plus grandes et de plus belles fé

licitations.

Si nous considérons maintenant ce salut dans les

gestes qui l'accompagnent, il est précédé du baiser

de paix puisé sur l'autel, recueilli pour ainsi dire

de la bouche de Jésus-Christ ; il est donné en éten

dant ses bras vers les assistants comme pour leur

ouvrir le sein de la miséricorde, et en refermant les

bras comme pour les presser dans le sein de la cha

rité ; il est rendu enfin avec cet accent de respect af

fectueux, et quil soit avec votre esprit, que le Seigneur

soit le lien d'union entre vous et nous ; que notre

cause soit commune, et que notre docilité soit atten

tive à votre recommandation.

Ici,' ce .rata est l'annonce de l'instruction ; il'y dis

pose d'une manière parfaite, en ïie montrant dans

celui qui instruit qu'une supériorité de tendresse4 et

d'affection qui tempère la supériorité de mission et

d'enseignement. Cette formule précédait toutes les

lettres ou épîtres des apôtres -. Grâce et paix de la

 



161 EXPLICATION

part de Noire-Seigneur, comme elle précède encore

aujourd'hui les lettres épiscopales : Salut et bénédic

tion en Notre-Seigneur Jésus-Christ. Mais l'instruction

doit être préparée et fécondée par la prière ; c'est

pour cela que le prêtre fait entendre aussitôt cette

parole: Oremus, prions, réunissons-nous devant Dieu

dans une seule âme et dans un même cœur.

A cet avertissement solennel, le prêtre s'est déjà

rendu au côté droit de l'autel pour réciter la collecte,

ou les collectes, si l'ordre de l'Office demande qu'on

en récite plusieurs. C'est à cette place qu'il lira tout

ce qui va suivre jusqu'à l'évangile, parce que cette

partie de la liturgie était lue ou écoutée autrefois

hors de l'autel.

Le mot collecte signifie assemblée, et cette prière

de la messe est ainsi appelée parce qu'elle est faite

sur les fidèles réunis, pour les fidèles réunis, et spé

cialement au nom des fidèles réunis. C'est en ce même

sens que la messe est appelée par les anciens Pères

collecte ou synaxe, comme si l'Eglise nous indiquait

par ce seul mot son désir de voir ses enfants toujours

réunis dans le culte public, et l'heureux effet de son

sacrifice qui est offert pour tous les chrétiens, même

dans les messes les plus privées. La collecte est l'assem

blage, le recueil, le précis, le sommaire de toutes

les demandes particulières, qui s'épurent, pour ainsi

dire, dans ce foyer, et se prêtent mutuellement toute

la force de l'union ; aussi le prêtre qui officie est-il

nommé dans certains auteurs : Celui qui fait le som

maire de laprière. Ce que nous allons dire de la col

lecte s'applique à la secrète et à la postcommunion;

nous n'aurons plus qu'à indiquer en temps et lieu ce

que ces autres prières ont de spécial et de distinct.



DE LA MESSE. 165

A ne considérer les collectes que sous le rapport

de leur antiquité et des auteurs ecclésiastiques qui

les rédigèrent, elles se présentent environnées du res

pect et de la ferveur des temps apostoliques. Les

plus anciennes sont celles que l'on récite en si grand

nombre le Vendredi-Saint; celles de la plus grande

partie des dimanches de l'année sont extraites des Sa-

cramentaires de saint Ambroise et de saint Grégoire ;

et encore ces deux grandes lumières de l'Eglise d'oc

cident nous avertissent qu'ils ont allumé le flambeau

de la prière publique aux lampes des catacombes, et

que leurs missels ne sont que la rédaction des tra

ditions les plus vénérables. Ajoutez que le style des

collectes est ricbe dans sa simplicité, précis dans son

abondance, exact dans ses développements, admira

ble dans l'accord de la doctrine et de la morale ; son

tour piquant et sentencieux se retient facilement

comme les maximes ; et l'accent de la voix de l'E

glise est ici tellement marqué, qu'il n'a pas été donné

de l'imiter dans les prières les plus touchantes com

posées par les simples fidèles.

Voici comme on récitait la collecte et les oraisons

dans les temps anciens. On donnait le sujet de la

prière, et l'on avertissait par le mot d'ordre, prions,

de s'y livrer en particulier ; l'assemblée se proster-

tait pour le faire, à ces paroles : Fléchissons les ge

noux ; après un intervalle donné, on se relevait à

cette injonction : Levez-vous ; le célébrant récitait

l'oraison collective qui devenait le précis de ce qu'on

avaitdû demander en secret, il la terminait par l'in

vocation du nom et des mérites de Notre-Seigneur,

et le peuple ratifiait le tout par l'acclamation :

Amen, ainsi soit-il. La liturgie a conservé ce mode

J



1C6 EXPLICATION

antique le Vendredi-Saint ; en voici un exemple :

« Prions, mes très-chers frères, Dieu le Pèretout-

» puissant, qu'il purifie le monde de toute erreur ;

» qu'il chasse les maladies et la famine ; qu'il brise

» les liens des prisonniers; qu'il accorde le retour

» aux voyageurs, la santé aux malades, le port du

» salut à ceux qui sont sur mer... Fléchissons les

» genoux... Levez-vous... Dieu tout-puissant, éter-

» nel, force et consolation des malheureux, écoutez

» lçs prières de ceux qui crient vers vous dans toute

» tribulation, afin que tous se réjouissent d'avoir obr.

» tenu votre miséricorde dans leurs nécessités; par

>> Notre-Seigneur Jésus-Christ... Ainsi soit- il. » L'E

glise emploie à peu près la même formule dans les

jours de pénitence solennelle, pour les oraisons qui

précèdent la lecture des prophètes.

Maintenant, dans les collectes ordinaires qui pré

cèdent l'épîtie , on se contente de l'avertissement

Prions, auquel on joint l'élévation et la réunion des

mains comme symbole de prière et de ferveur. Ce

pendant le prêtre tient encore les mains élevées en

récitant l'oraison, pour indiquer la direction persé

vérante que l'esprit et le cœur doivent prendre vers

le ciel, et pour copier l'attitude de Jésus-Christ

priant sur la croix. En terminant la collecte par l'in

vocation du nom du Sauveur, le prêtre rejoint les

mains, indice naturel d'un redoublement d'instan

ces, et d'une modeste assurance de saisir les biens

qu'il demande par une si puissante médiation.

Les biens que l'on sollicite à la messe sont les biens

du ciel en général, la grâce d'un mystère ou la vertu

d'un saint particulier ; les faveurs temporelles ne sont

demandées qu'en passant et comme devant nous cou



DE LA MESSE. 167

duire aux joies éternelles. Or, il y a six choses à re

marquer dans les collectes dont les détails ont toute

leur extension ; (nous allons appliquer un exemple

pris de l'oraison du onzième dimanche après la Pen

tecôte). 1° Celui à qui on s'adresse, c'est Dieu le

Père, de qui procède tout bien et tout don parfait :

Dieu tout-puissant et éternel ; 2° le motif que l'on fait

\aloir pour obtenir: Qui dans l'abondance de votre bonté

dépassez les mérites et les demandes de ceux qui vous

implorent ; 3° la grâce que l'on sollicite nettement :

répandez sur nous votre miséricorde ; 4° le but où la

prière veut en venir en dernier résultat : afin quév ous

pardonniez ce que redoute notre conscience, et que vous

ajoutiez ce que notre prière n'ose pas vous demander;

5° la conclusion qui se termine toujours au nom et

par les mérites du Sa.ixveuv.Par Notrc-Seigneur Jésus-

Christ votre JFils, qui, étant Dieu, vit et règne avec vous en

l'unité du Saint-Esprit, dans tous les siècles des siècles ;

6° l'acclamation de l'assemblée qui ratifie tous les

détails et tout l'esprit de la prière commune : Ainsi

soit-il, amen.

Cet amen est donc un consentement donné solen

nellement à ce que la prière exprime ; mais prenons-

y garde, il faut que le cœur et les dispositions nedé-mentent pas cette ratification. L'Eglise demande que

la grâce nous convertisse ; en disant amen, il faut

vouloir se convertir : elle demande que nous habi

tions d'esprit et de cœur dans le ciel ; en disant amen,

il faut vouloir y habiter : que la foi, l'espérance et

la charité s'augmentent; en disant amen, il faut

vouloir cet accroissement. O mon Dieu, que sont au

pied de votre autel les amen du sensuel, du mon

dain dissipé, de l'avare, de l'hypocrite, du vindica



108 EXPLICATION

tif et de l'ambitieux? sinon une témérité que le cœur

condamne, une contradiction qui vous outrage, un

endurcissement dont on ne s'aperçoit déjà plus, ou

une routine de réponse qui naît et expire sur les lè

vres. Pensons à ce que nous disons devant Dieu, et

qu'à cette parole ainsi soù-il si souvent répétée,

nous entrions généreusement dans le sens de la

prière, qu'elle change nos cœurs et améliore nos dis

positions, et que le Seigneur lui-même ratifiant cet

amen de la terre, nous réponde à son tour qu'il nous

soit fait ainsi que nous l'avons voulu.

S n.

De l'Epitre.

Les Juifs commençaient l'assemblée du sabbat

dans leurs synagogues par des lectures tirées du

livre de Moïse et des prophètes : les premiers chré

tiens suivirent cet exemple dans la réunion du di

manche pour le sacrifice. On aurait pu sans doute

s'en tenir à la lecture de l'Evangile dès qu'il fut ré

digé ; mais il était important de montrer aux fidèles

l'accord de l'ancien et du nouveau Testament, il

convenait de faire précéder la parole de Dieu même

par les écrits de ses envoyés. C'était, dans cet ordre

de lectures, comme un abrégé de la suite de la reli

gion, où Dieu, après avoir parlé en mille manières

par ses prophètes, nous parla en dernier lieu par son

Fils qui est la splendeur de sa gloire.

Au commencement du second siècle, on trouve

l'usage bien établi de commencer la réunion chré



DE LA MESSE. 169

tienne par les écrits des prophètes et les commen

taires des apôtres, que Ton lisait tant que l'heure le

permettait ; mais on ne tarda pas longtemps à ré

gler ces lectures pour la mesure et l'ordre. D'abord

on lisait de suite les livres sacrés, s'arrêtant à cer

taines divisions indiquées, et l'on n'intervertissait

cette suite que dans les fêtes, afin qu'il y eût plus de

rapport entre la lecture et la solennité : à peu près

comme il se pratique encore pour la lecture de l'E

criture sainte dans l'office divin. Plus tard, tout fut

réglé dans les moindres détails, comme nous le voyons

aujourd'hui, pour la correspondance de l'épître et

de l'évangile avec le temps de l'année ou les fêtes

que l'on célèbre.

La première lecture de la messe est appelée épure,

lettre, ou apôtre, parce qu'elle est le plus souvent, et

presque tous les dimanches de l'année surtout, tirée

des lettres canoniques des apôtres. Elle conserve

cette dénomination générique même dans les messes

où elle est tirée des autres livres de l'ancien et du

nouveau Testament : du reste, on ne lit plus rien

pour l'instruction liturgique, qui ne soit pris de

l'Ecriture sainte, bien que dans les premiers temps

les apôtres aient permis d'emprunter ces lectures

anx lettres des Eglises ou des hommes apostoliques.

Le choix des épîtres a toujours rapport au mys

tère, à la fête, ou à l'évangile qui doit suivre : il suffit

pour s'en convaincre d'ouvrir le missel à première

vue. Ainsi le jour de l'Epiphanie, l'Eglise fait lire

ce fameux passage d'Isaïe, où l'arrivée des mages et

la nature de leurs présents sont si clairement annon

ces: ainsi le jour de sainte Marie-Madeleine, on lit

'e passage du Cantique qui peint si admirablement

8



170 EXPLICATION

le zèle et l'ardeur pour trouver Jésus-Christ : ainsi

le neuvième dimanche après la Pentecôte, où l'évan

gile traite de la ruine de Jérusalem que la saintetéde

son temple n'a pu sauver, l'épître de saint Paul dé

clare que tous les Israélites ne sont pas entrés dans

la terre promise, par cela seul qu'ils avaient été di

rigés par la nuée, qu'ils avaient traversé la mer

Rouge, mangé la manne céleste, et bu de l'eau mys

térieuse du rocher ; et de tout cela, l'Eglise conclut

que nous ne pouvons éviter la ruine et arriver au

ciel que par le saint usage du temple et des dons de

Dieu.

Malgré toutes ces nuances que la piété doit s'ef

forcer de saisir, le fond de l'épître comme de l'évan

gile a pour but ultérieur de préparer l'immolation

morale de l'homme, de purifier le cœur des fidèles,

et de le rendre digne d'être offert en sacrifice avec

Jésus-Christ. Le prêtre lit l'épître à haute voix, il a

les mains appuyées sur l'autel ou sur le livre pour

preuve de son attachement inviolable à la parole

sainte ; le peuple s'assied en signe de recueillement

et d'attention. On commence par annoncer l'auteur :

Lecture de l'épître de tapôtre saint Paul Lecture du

prophète Ezéchiel; la lecture se faisait au milieu de

l'assemblée sur un pupitre élevé, de là le nom de lec-

trin.r puis lettrin et lutrin, donné aujourd'hui au pu

pitre qui s'élève au milieu du chœur. Enfin l'on ter

mine l'épître par cette réponse : Grâce à Dieu, pour

remercier le Seigneur de l'instruction que l'on vient

de recevoir.

Quelle plus digne et plus juste préparation au

sacrifice ! Il faut purifier l'âme pour y participer, et

la parole sainte opère cette purification en soumettant



DE LA MESSE. 171

 

l'esprit aux vérités de la foi et la volonté aux ordres

de Dieu ; car pour participer à l'eucharistie, disait

saint Justin, il ne suffit pas de croire et d'être régé

néré par le baptême, il faut encore vivre comme Jésus-

Christ Va enseigné (1). Moyse, avant de consommer

l'alliance figurative, et de répandre sur le peuple le

sang des victimes, prit le livre de la loi, lut à haute

voix les commandements du Seigneur, et fit jurer au

peuple d'y être fidèle; de même à la messe, avant de

répandre sur nos âmes le sang de l'alliance nouvelle

et éternelle, l'Eglise lit la loi, l'explique, et exige une

profession de fidélité. Que l'instruction solennelle de

la liturgie nous fasse donc approcher de l'autel avec

une foi pleine et un cœur vrai, disposé à se blanchir

dans le sang du médiateur.

Pour arriver plus facilement à ces dispositions

heureuses, commençons par lire ou écouter l'épître

avec respect, c'est la parole des plénipotentiaires de

Dieu ; avec une humble simplicité, car c'est Dieu qui

nous parle dans la lecture, comme c'est nous qui lui

parlons daus la prière ; avec désir de changer nos

dispositions, car c'est le but et l'essence du sacrifice

spirituel que nous devons unir à la divine oblation.

Appliquons-nous à démêler ce but dans l'instruction

que l'Eglise nous donne, et nous le trouverons sans

beaucoup de peine, surtout si nous avons soin en

lisant de nous adresser ces questions : Que dois-je

faire dans tout cela pour approcher dignement de

l'autel ? que veut aujourd'hui l'Eglise de la docilité

de ses enfants? sur quelle disposition intérieure in-

siste^t-elle davantage? Alors nous aurons donné l'at-

(1) Apol.2.



172 EXPLICATION

tention véritable, et nous répondrons avec effusion

de cœur : Grâces à Dieu, Deo gratias!

§111.

Du Graduel, de V Alleluia, du Trait et de la Prose. "*•

Comme il serait encore trop difficile au commun

des fidèles de recueillir dans la lecture ce qui con

vient à la solennité, au temps, au sacrifice, et d'ex

primer d'une manière juste les sentiments qu'elle a

dû faire naître, l'Eglise y supplée par l'application

de quelque passage de l'Ecriture qui revient au sujet.

C'est par le psaume du graduel, de Yalleluia ou du

trait, qu'elle nous fait faire ces réflexions utiles ; et

comme il y a le plus souvent rapport entre l'épître

et l'Evangile, ces réflexions semblent tout à la fois

destinées à tirer du fruit de la lecture de l'épître, et

à nous préparer à la lecture de l'Evangile. Ne se

rait-ce pas pour nous apprendre à rechercher cette

grâce de la lecture que le sous-diacre après l'épître,

dans les messes solennelles, demande la bénédiction

du célébrant, et que, dans les messes pontificales, les

choristes vont après le chant du graduel recevoir

celle de l'évêque ?

Le psaume ou la fraction de psaume qui suit

l'épître s'appelle graduel (gradus, degré), parce qu'il

se chantait sur les degrés du lectrin ou lutrin, à la

place où l'on venait de lire, comme pour indiquer

qu'il était la suite et la pensée principale de la lec

ture, qu'il s'y rattachait comme la méditation se rat

taché au sujet proposé.



DE LA MESSE. 173

Il faut remarquer ici que chaque lecture dans

l'église est suivie d'un psaume ou d'un passage de

l'Ecriture, qui en est le résumé et le fruit ; que ce

psaume de résumé tire sa dénomination du mode

dans lequel on le chante. Ainsi, le psaume qui suit

la lecture doit-il être dialogué à deux chœurs égaux ,

on l'appelle antienne : doit-il être chanté partie par le

chœur, partie en solo, avec reprise et réclame, on

l'appelle répons; ce répons doit-il être chanté sur les

degrés du lutrin, on l'appelle graduel; doit-il être

précédé et suivi de l'acclamation de joie, on l'appelle

alleluia; enfin le psaume doit-il être chanté tout en

solo et d'une seule tenue, tractim, il reçoit dans ce

dernier cas le nom de trait. Mais quelque nom qu'il

porte, quelle que soit la manière de le réciter, c'est

toujours une réflexion qui doit nous appliquer le

fruit de la lecture. Remarquons en passant que

l'Eglise a puisé dans la nature ces diverses manières

de chant et de récitation ; la joie veut se répandre, se

partager, s'exciter à l'envi, et les psaumes de joie se

récitent à deux chœurs, à plein chœur, avec des re

prises et des acclamations qui en sont comme les re

frains sacrés ; le monologue, au contraire, la solitude

et le ton languissant, conviennent à la tristesse, au

repentir, et l'Eglise fait chanter en solo et en trait les

accents de deuil et de pénitence.

Dans les temps ordinaires, on dit entre l'épître et

l'évangile le psaume du graduel et le psaume de

Yalleluia; au temps pascal, on récite deux psaumes

précédés et suivis de l'acclamation de joie ; depuis la

Septuagésime jusqu'à Pâques, le graduel est suivi

d'un trait ; enfin dans les principales solennités, on

chante une prose après Yalleluia.

 

r



174 EXPLICATION

Ainsi donc le graduel est une réflexion de piété

qui a trait à l'épître ou à l'évangile du jour, on doit

le réciter dans ce sens ; en voici un exemple : le di

manche de la Quinquagésime, où l'Eglise lit dans

l'épître de saint Paul les caractères de l'amour de

Dieu et du prochain, et dans l'évangile la guérison de

l'aveugle de Jéricho, on trouve pour graduel ces pa

roles : « Vous qui craignez le Seigneur, espérez en

» lui, et sa miséricorde viendra vous réjouir ; vous qui

» craignez le Seigneur, aimez-le, et vos yeux seront

» éclairés. » Il n'est personne qui ne saisisse au pre

mier abord toute la justesse de cette réflexion.

Si l'on est dans un temps de deuil et de pénitence,

le psaume qui prépare immédiatement à la lecture

de l'évangile se chante sur un mode triste et lugubre,

et les paroles répondent à cette tristesse ; ainsi, au di

manche que nous venons de citer pour le graduel,

l'Eglise a choisi ces paroles du trait : « Seigneur, mon

» Dieu, éclairez mes yeux pour que je ne m'endorme

» jamais dans la mort, pour que l'ennemi de mon

» salut ne puisse dire : Je l'ai emporté sur lui ; ceux

» qui m'affligent se réjouiront si je suis ébranlé, mais

» j'ai espéré dans votre miséricorde. » C'est comme

si l'on disait à Dieu : Seigneur, cet aveugle dont je

vais lire la guérison m'offre l'image de ma cécité spi

rituelle ; je ne comprends pas assez ce que vous de

mandez de moi : éclairez par votre saint Evangile les

yeux de mon âme, et que le démon ne puisse se glo

rifier de m'avoir abattu et défait jusqu'au pied de vos

autels.

Hors de ce temps de pénitence, la bonne nouvelle

du salut inspire la plus vive allégresse, et le psaume

qui prépare à la recevoir s'appelle {'alleluia. Ce mot

 



DE LA MESSE. 175

est hébreu ; il signifie louez Dieu; mais on l'a con

servé dans l'idiome qui lui est propre, parce qu'on

ne peut rendre dans aucune langue la joie et l'en

thousiasme qu'il exprime. Saint Jean nous apprend

que cette acclamation retentit mille fois autour de

l'autel du ciel, et l'Eglise l'a placée, à la messe, en

tête des transports qu'elle fait éclater à la vue du

saint Evangile. Les paroles qui coupent ce double

cri de joie ont un rapport plus direct au passage du

livre sacré qui va être lu dans l'assemblée chrétienne.

Exemple pris du troisième dimanche après l'Epi

phanie, à l'occasion de la double guérison du lépreux

et du serviteur du centenier : « Alleluia, alleluia,

» mon âme, bénissez le Seigneur qui guérit toutes

» vos infirmités, alleluia. » Autre exemple tiré de la

messe du ciel : « Alleluia, salut, gloire et puissance à

» notre Dieu Et ils dirent encore une fois : Alle-

» luia. » Ces paroles et d'autres semblables nous pré

parent admirablement à écouter le sujet de l'évan

gile, et nous indiquent d'avance l'application que

nous en devons faire à nos besoins spirituels.

Le dernier alleluia est suivi d'une traînée de notes

sans paroles sur la dernière voyelle a: cette suite de

sons inarticulés s'appelle neume ou respiration pro

longée. On l'appelle encore séquence, ou suite de Yal-

leluia , jubilus ou jubilation, d'après saint Augustin.

C'est un vif désir de s'unir à ce qui a été exprimé,

de déclarer que c'est ineffable, et que le cœur vou

drait le répéter sans cesse malgré son impuissance ;

c'est le langage musical dans lequel la voix quitte le

récitatif et l'expression, pour se laisser entraîner à

l'accent de l'âme et à ses inexprimables mouvements.

Dans les fêtes principales, on omet cette neume ou

 



176 EXPLICATION

séquence, et l'on y substitue la prose, qui était appelée

pour cette raison séquence, ou suite de Yalleluia. Cette

prose est l'exposé du mystère du jour, ou de la vie et

du martyre d'un saint : c'est ordinairement un chant

de triomphe dont l'Eglise veut accompagner la publi

cation de l'Evangile. — La prose est une espèce

d'hymne, du genre de celles qui se chantent dans le

cours de l'office divin ; mais voici ce qui les distingue

et les différencie. L'hymne est assujettie à un

rhythme rigoureux et réglé, qu'elle conserve le

même jusqu'à la fin ; le style des proses est moins sé

vèrement mesuré, la cadence en est plus libre, sou

vent rimée et variable dans sa mesure. L'hymne a

une marche grave, pompeuse, quelquefois égale à la

majesté de l'ode ; la prose est plus simple , plus

naïve; on reconnaît de suite que c'est une poésie

populaire. Le chant de l'hymne a toujours une cer

taine gravité; le chant des proses est joyeux, vif,

propre à répandre l'allégresse dans l'assemblée, et

facile à retenir. Lorsqu'il y a une invocation dans le

cours d'une hymne, on se contente de ralentir le

chant, qui ne change pas ; dans les proses, quand

elles se terminent par une prière, le chant prend

tout à coup l'accent majestueux d'une humble de

mande qui invite à se recueillir et à se prosterner.

Enfin, la prose est en général une instruction douce

et facile, qui se retient comme la simplicité des can

tiques, et qui s'imprime avec la joie et la douceur de

la cadence. Le diocèse de Paris et la plupart des dio

cèses de France ont des proses pour toutes les fêtes

solennelles ; le missel romain n'en compte que

quatre : celle de Pâques, de la Pentecôte, du Saint-

Sacrement et de la Messe des morts.



DE LA MESSt. 177

§iv.

De l'Evangile.

Nous sommes arrivés au second degré de l'instruc

tion préparatoire au sacrifice : et ce degré est le plus

élevé, puisque le prône n'est que l'explication de

l'évangile, et que le symbole n'est que le résumé des

enseignements de la foi. Si les Juifs effrayés par

l'éclat du Sinaï disaient à Moise : que le Seigneur

ne nous parle pas lui-même, de peur que nous

mourions; nous autres chrétiens, pour qui a paru

la bonté et l'humanité du Verbe fait chair, nous di

sons à Dieu avec confiance : que Moïse et les pro

phètes se taisent désormais, que l'apôtre fasse place

à celui qui l'envoie; parlez, Seigneur, vos paroles

sont esprit et vie : heureux , si nous les mettons en

pratique, car celui qui garde la parole divine ne

mourra pas éternellement.

Evangile veut dire bonne et heureuse nouvelle : i

sufi&t d'ouvrir ce livre précieux , pour se convaincre

que le titre le plus juste lui a été donné. Le prêtre

quitte le côté droit de l'autel et de l'épître où il est

demeuré jusqu'à ce moment, pour se rendre au côté

gauche appelé le côté de l'évangile. La raison de ce

déplacement était , dit-on , pour laisser libre le côté

droit où l'on allait apporter les oblations ; quoi qu'il

en soit, la raison mystérieuse a prévalu. Le côté de

l'aquilon, qui est la gauche dans les églises bien

orientées , signifie dans l'Ecriture le souffle glacial

du démon que le souffle de Jésus-Christ a vaincu : et

c'est en signe de cette victoire , que l'on porte

comme en triomphe le missel de ce côté, et que l'on



178 EXPLICATION

y publie la défaite de l'ennemi du salut; aussi le

livre doit-il être placé, non pas en regard de l'autel

comme à l'épîlrc, mais de côté pour regarder le nord

autant que possible. Le côté gauche signifie encore

dans le style sacré le côté des pécheurs qui seront

placés un jour à la gauche du souverain juge : Or,

comme on va lire Yheureuse nouvelle de la rédemp

tion du Sauveur qui est venu appeler les pécheurs à

la pénitence, on récite l'évangile de ce côté pour

publier la volonté de Dieu qui veut que tous par

viennent au salut. Cette raison générale et édifiante

convient partout, même dans les temples où l'autel

n'est pas tourné vers l'orient.

Mais le ministre du sacrifice a besoin de s'arrêter

au milieu de l'autel, il comprend toute la prépara

tion que demande l'annonce de la parole même du

Seigneur; c'est pourquoi il s'incline profondément

en face du tabernacle et de la croix, et dit dans cette

posture humiliée : Purifiez mon cœur et mes lèvres ;

mon cœur, car le pécheur ne doit pas publier vos

oracles; mes lèvres, car une bouche criminelle est

indigne de raconter vos merveilles ; Dieu tout-puissant

dont je vais devenir l'apôtre , l'ambassadeur et l'or

gane, qui avez purifié les lèvres du prophète Isàie avec

un charbon ardent (1). Votre prophète avait gardé le

silence quand il devait intimer vos ordres, ses lèvres

étaient souillées par une lâcheté coupable : mais

voilà qu'après l'aveu de sa faiblesse, un séraphin

purifia la bouche de votre serviteur Isaïe avec un

charbon pris sur l'autel du ciel, charbon ardent qui

était le symbole du repentir et de l'amour divin.

(1) Is»ÏC Vh



DE LA MESSE. 179

 

Seigneur, je me trouve dans une nécessité plus

grande encore : malheur à moi si je ne publie pas l'é

vangile, et trois fois malheur si je le publie avec une

conscience souillée. Soyez donc touché de mon aveu

et de mon regret, que votre saint ange vienne me

purifier par une étincelle de repentir et d'amour,

qui, jaillissant de votre autel , passe de mes lèvres

jusqu'au fond de mon cœur. Daignez me purifier

ainsi par votre pure miséricorde dont je suis très-

indigne, afin queje puisse annoncer dignement, pour

moi et pour mes frères, voire saint évangile, cette nou

velle sainte qui va réjouir nos esprits et changer

nos cœurs : Par Notre Seigneur Jésus-Christ, Ainsi

soit-il.

Le prêtre continue, toujours dans la même atti

tude de supplication : Que ce ne soit pas seulement

votre grâce qui m'accompagne , ô mon Dieu , que le

Seigneur lui-même, qui est un feu purifiant et con

sumant, soit dans mon cœur et sur mes lèvres, que je

ne fasse que lui prêter un cœur docile et une langue

pure, afin quefannonce dignement et comme ilfaut son

Evangile, Ainsi soit-il. Ces deux prières conviennent

principalement au ministre de l'évangile; mais les

fidèles doivent y prendre leur part, en demandant la

grâce d'écouter avec docilité, et de profiter d'un si

saint enseignement. Cœurs distraits par les agita

tions de la terre, lèvres souillées par le commerce

du monde, vous n'avez pas moins besoin, pour ne

pas dire plus , de rechercher sur l'autel ce feu

divin qui éclaire, qui consume l'iniquité, et qui

s'embrase dans la méditation.

Maintenant, ô prêtre, relève-toi plus digne et

plus confiant ; et qu'à ce signal l'assemblée se tienne



480 EXPLICAtlON

debout, car la bonne nouvelle va retentir dans tous

les cœurs.

Que le Seigneur soit avec vous, fidèles, renouveles

votre attention particulière; excitez une volonté

plus généreuse ; et qu'il soit avec votre esprit, répond

le peuple ; nous sommes attentifs ; nous rendons

vœu pour vœu.

Le prêtre poursuit : Commencement ou Suite dusaint évangile selon N Ici, on cite le nom del'auteur ; car l'évangile a été rédigé par quatre écri

vains sacrés qui en ont donné chacun le récit : ces

auteurs sont saint Mathieu , saint Marc , saint Luc

et saint Jean. A ces paroles simples et imposantes

qui sont le début de la lecture, prêtre et fidèles

expriment sur eux-mêmes trois signes de croix : le

premier sur le front, déclarant qu'ils ne rougiront

jamais de la parole sainte ; le second sur la bouche,

déclarant qu'ils sont prêts à la confesser à la face du

eiel et de la ierre ; le troisième sur le cœur, décla

rant qu'ils veulent y attacher leur volonté, et en

faire la règle de leur conduite. Puis se tournant vers

l'autel et vers Jésus-Christ, on répond : Gloire à vous,

Seigneur, de nous avoir appelés des ténèbres à votre

admirable lumière ; gloire à vous, qui allez nous

instruire et nous sanctifier.Il n'y a d'exception dans l'énoncé du titre qae

pour le récit des souffrances du Sauveur ; alors on

dit avec une simplicité sublime : Passion de Nnotre-

Seigneur Jésus-Christ, selon N., et l'on ne répond

rien, étant comme abîmé dans la douleur qu'inspire

déjà un tel récit, et muet de reconnaissance à la vue

d'une si prodigieuse charité.

Si la date du trait de l'évangile n'est pas précise,



DE LA MESSE. 181

on commence ainsi : En ce temps-là, Jésus. ... ; si la

date est indiquée dans le texte, on l'annonce avec

précision : L'an quinzième de Vempire de Tibère

César. . . .

On a lu l'évaDgile à la messe, dès qu'il a été écrit ;

au deuxième siècle, la mesure de ce que l'on en de

vait lire n'était pas encore réglée , elle l'était déjà du

temps de saint Grégoire pape, et c'est à peu près

l'ordre que nous conservons aujourd'hui. Du reste,

l'Eglise a disposé les traits du saint évangile selou

l'ordre des mystères, des fêtes et des divers temps

de l'année, faisant de la sorte passer sous nos yeux

tout le récit de la vie du Sauveur. Pendant l'Avent,

elle nous présente la préparation évangélique par la

prédication de saint Jean : de la Septuagésime au

Carême, les grands sujets de la parole de Dieu et

du salut : pendant le Carême, les dispositions gra

duées de la pénitence : au temps de Pâques, le dis

cours après la cène : dans les mystères et dans les

fêtes, les traits épars qui y sont appropriés : enfin,

dans les dimanches ordinaires, les miracles et les

instructions de Jésus-Christ, pour nous faire croître

dans la connaissance et dans la grâce du Sauveur.

— Outre cette vue générale, l'Eglise, dans le choix

des Evangiles, a un but particulier qui se dirige au

sacrifice, et qui invite à unir quelque disposition

spéciale à l'immolation de la victime sacrée, par

exemple : une prière plus ardente, ou une humilité

plus profonde, ou une charité plus active, ou une

crainte plus salutaire des jugements de Dieu, et ainsi

du reste. Il faut donc remarquer en lisant l'Evangile :

1° le sujet en lui-même ; 2° son rapport avec le

temps ou la solennité ; 3° sa suite et sa liaison avec



182 EXPLICATION

l'ensemble de l'année chrétienne ; 4° sa relation au

sacrifice que nous devons offrir à Dieu. Si la médi

tation des fidèles ne peut aller jusque-là, c'est au

pasteur, dans l'explication qu'il fait du saint texte,

de révéler ces trésors cachés de la science et de la

sagesse d'enhaut ; c'est à lui de convertir cette

nourriture solide en un lait pur et nourrissant.

Tout ce qui a précédé jusqu'ici, prières, psaumes,

lecture des prophètes et des apôtres, n'est donc qu'un

magnifique prélude qui représente les quatre mille

ans d'attente avant Jésus-Christ. L'Evangile est la

plénitude des temps, c'est notre Dieu qui parle lui-

même comme il parlait aux jours de sa vie mortelle,

et qui parle pour tous les siècles. Rien ne change et

ne se modifie dans ce texte divin ; les vicissitudes du

temps, l'amélioration des mœurs et des lois, les pro

grès de la civilisation ne peuvent y rien ajouter ou

retrancher. C'est le code le plus parfait, la loi immua

ble, l'alliance éternelle ; c'est le livre qui enchante le

sauvage, qui police le barbare et qui éclaire les siècles

les plusféconds ; toutes les nations de la terre, quelles

que soient leurs mœurs, leurs formes de gouverne

ment, se reposent à l'ombre de cet arbre; c'est le

fruit de vie, quiconque en mange et sait le goûter,

y trouve saveur, vérité, repos de l'esprit et paix du

cœur ; c'est la source unique de toute consolation sur

les bords du fleuve de larmes, qui prend sa source

au berceau de l'homme, qui baigne le cours de sa

vie, et ne va se perdre que sous la pierre de son sé

pulcre. Aimons donc ee livre béni, que ses paroles

soient dans notre mémoire, dans notre bouche, dans

notre cœur ; et chaque fois que nous les lisons à la

messe, baisons avec respect, comme le prêtre, le texte



DE LA MESSE. 183

sacré, désirant y coller notre vie, et rendre à Jé

sus-Christ gloire et reconnaissance par cette réponse :

Louange à vous, ô Jésus-Christ! Cette réponse doit

être un élan de cœur, un besoin de l'âme transpor

tée d'admiration ; gloire à Dieu donc pour une doc

trine si parfaite, pour une morale si consolante, pour

nos droits au ciel reconquis, pour le chemin du bonheur retrouvé, pour la vie éternelle assurée à de

faibles efforts! Toutefois, l'admiration seule serait

stérile : allons au fait. C'est la conversion du cœur

que l'évangile doit opérer, comme il a opéré la con

version du monde, c'est le péché qu'il doit détruire,

et la justice éternelle qu'il doit apporter ; disons en

core avec foi et désir : Que parles paroles évangéli-

ques fidèlement pratiquées, nos péchés soient effacés ;

que Dieu change notre vie si contraire à ce que nous

venons de lire et d'entendre.

Depuis le commencement du chapitre deuxième,

qui nous occupe en ce moment, nous avons donné

de suite l'ordre que l'on garde à la messe basse ; nous

reprenons ici ce qu'il y a de particulier aux messes

hautes solennelles.

Le prêtre chante le Dominus vobiscum et les col

lectes ; tout le peuple y répond en chantant. Vers

le milieu du Gloria in excelsis, ou du Kyrie, s\ l'on ne

doit pas dire l'hymne des anges, le sous-diacre se lève

et va chanter l'épître au lieu destiné à cette lecture.

Ce lieu de la lecture s'appelait ambon. C'était une

petite construction placée entre le chœur des chan

tres et la nef, et auquel on arrivait des deux côtés

par quatre ou cinq degrés. Quelquefois il y avait

deux ambons, un pour l'épître et un plus élevé pour

l'évangile ; ce n'est que dans la suite qu'on les a réu



1 84 EXPLICATION

nis en arc à une certaine hauteur. De cet ambon, on

faisait la lecture et la prédication ; et parce que le

lecteur, avant de commencer, demandait la béné

diction du célébrant par ces mots : Jube, Domne,

benedicere, le peuple appela jubé le lieu même où le

lecteur répétait si souvent ce mot. Quelques églises

conservent encore ce jubé qui traversé l'entrée du

chœur : on peut en voir un modèle remarquable

dans l'église Saint-Etienne-du-Mont, à Paris. Il reste

aussi quelques vestiges de ces ambons placés à

droite et à gauche entre le chœur et la nef, et élevés

de quelques marches au-dessus du sol ; mais lorsqu'on

est réduit à une extrême simplicité, on se contente

d'un pupitre mobile que l'on place différemment

pour l'épître et pour l'évangile. Le lieu élevé destiné

à la prédication est maintenant une chaire placée

au milieu de la nef pour mieux être entendu des

fidèles.

Cependant le célébrant lit en particulier l'épître

et tout ce qui suit jusqu'à l'évangile, comme il l'a

fait à la messe basse ; et sans baiser le texte sacré, ce

qu'il fera plus tard, il revient à son siège, accompa

gné des ministres de l'autel. Après l'épître, le chœur

chante le graduel, les alleluiaou le trait, et la prose,

si l'on doit la chanter. Vers le milieu de ces fragments

de psaumes, qui servent, comme nous l'avons dit,

de réflexions à la première lecture, et de dispositions

à la seconde, un grand mouvement s'opère dans le

sanctuaire, tous les ministres inférieurs se sont le

vés, le diacre s'avance jusqu'à l'autel, où il se pré

pare à chanter solennellement l'évangile. Nous ne

pouvons mieux faire connaître les détails de cette

pompe, qu'en montrant parallèlement la différence



DE LA MESSE. 185

que l'Eglise a établie dans les cérémonies exté

rieures qui accompagnent le chant de l'épître et de

l'Evangile.

Le sous-diacre s'est levé pour l'épître, et, à l'ex

ception de quelques ministres qui le précèdent dans

les plus grandes solennités, ce mouvement s'est à

peine fait sentir dans l'assemblée ; le diacre se lève,

et à ce signal tous les clercs s'agitent et se préparent.

Le sous-diacre est monté simplement à l'autel, a pris

le livre de lecture, et, après les saluts convenables,

il s'est dirigé seul et sans insignes au lieu où il doit

chanter l'épître ; le diacre monte à l'autel, prend le

livre sacré, le dépose au milieu comme sur un trône,

fléchit les genoux, et profondément incliné, récite la

prière : Purifiez mon cœur et mes lèvres... Il se re

lève, prend le livre qu'il appuie sur son cœur, va se

mettre aux pieds ducélébrant, commepour demander

à Jésus-Christ, dans sa personne, l'autorité de la

mission évangélique ; prenant, pour ainsi dire, son

congé d'ambassadeur, le diacre dit au prêtre : Or

donnez, mon père, que je sois béni, vous qui êtes le

représentant de Dieu, faites descendre sur moi la

grâce d'un si saint ministère ; et le prêtre répond en

exprimant sur le diacre le signe de la croix : Que le Sei

gneur soit dans voire cœur et sur vos lèvres... En même

temps on présente à bénir l'encens qui doit brûler

bientôt par honneur pour le saint évangile. Ici, se dé

ploie une marche solennelle : la procession est ou

verte par l'étendard de la croix, dont le mystère oc

cupe tout le récit évangélique , l'encens bénit va

bientôt fumer et s'élever en signe de la bonne odeur

de Jésus-Christ, les flambeaux brillent dans la main

des céroféraires pour embellir le cortège du Dieu qui



186 EXPLICATION

 

est la lumière du monde et la lumière de la vie ; tous

les ministres inférieurs quittent l'autel et le célébrant,

et précèdent avec le sous-diacre leliérault qui va pro

clamer l'heureuse nouvelle; enfin paraît le diacre

portant élevé et comme en triomphe le livre de la

grâce et du salut ; à cette vue, l'assemblée entière se

lève pénétrée de respect et de vénération. Arrivé au

lieu de la lecture, le sous-diacre s'était placé à droite,

indiquant parlà l'imperfection de l'alliance prépara

toire et de la loi ancienne; le diacre se place à gau

che, du côté des pécheurs, pour montrer la plénitude

de la nouvelle alliance , et l'abondance de la loi de

grâce proposée à tous sans exception. Al'annonce de

l'épître l'assemblée s'est assise pour écouter dans un

simple recueillement : à l'annonce de l'évangile,

l'assemblée déjà levée se tourne vers le livre sans

égard même pour l'autel, et à la voix du diacre, tous

jusqu'au célébrant ne paraissent occupes que du res

pect et de l'attention dus à la parole de Dieu. Le titre

de l'épître était simple et sans réponse : le titre de

l'évangile a plus d'éclat; il est précédé de l'avertisse

ment solennel du recueillement : à ces mots : Saint

évangile le signe de la croix est exprimé sur lefront, sur la bouche et sur le cœur : et tandis qu'on

rend hautement Gloire au Seigneur, le diacre encense

le livre sacré, ou est lui-même encensé à cause de h

sainteté de son ministère. Pendant la lecture, le sous-diacre tient les mains appuyées sur le livre ; pendant

l'évangile, le diacre les tient jointes pour plus de res

pect. L'épître , il est vrai , est la parole des hommes

inspirés de Dieu, reconnus pour tels par un juge

ment infaillible de l'Eglise ; mais l'évangile est la pa-

rôle de Dieu même; il contient la vie du Sauveur,



DE LA MESSE. 187

sa doctrine , ses miracles, ses vertus, ses souffrances,

sa gloire. L'épître , enfin, n'est suivie que d'un

simple remerciement ; l'évangile, d'une acclamation de

louange.

On revient dans le même ordre à l'autel et avec la

même solennité ; le sous-diacre se dirige vers le prê

tre , portant le livre saint qu'il lui présente tout ou

vert à baiser. En signe de la dignité de sacrificateur ,

le diacre lui offre de l'encens, pour l'avertir que plus

que tous les chrétiens il doit répandre la bonne odeur

de la connaissance de Dieu. Voici les paroles saintes ,

dit-on au célébrant en lui montrant le texte de l'é

vangile ; il le baise et il répond avec ardeur : Je le

crois et le confesse.

Telle doit. être l'heureuse conclusion de la lecture

de l'évangile ; oui, voici les paroles saintes, couvrons-

les de respect , d'amour et de docilité : voici les pa

roles saintes, à quelque moment qu'elles retentissent

dans l'église, au cantique Benedictus de laudes, au

cantique Magnificat de vêpres, au cantique Nunc di-

mittis decomplies, témoignons toujours la même vé

nération : voici les paroles saintes, que l'évangile nous

soit cher, qu'il devienne le manuel des chrétiens, par

une lecture assidue, par une méditation fréquente.

Chaque fois que nous avons le bonheur de le lire ou

de l'entendre réciter, disons de tout notre cœur : Je

crois et je confesse ; je crois fermement que c'est Dieu

qui parle, et qu'il a les paroles de la vie éternelle ; je

confesse ces vérités sans respect humain, je veux sur

tout les professer par ma conduite , et vivre d'une

manière digne de l'évangile (1).

(1) On doit se conformer à quelques rites particuliers qui se



1S8 EXPLICATION

Du Prône.

C'est une haute et salutaire pensée, qui n'appar

tient qu'au christianisme, de rassembler les hommes

chaque semaine , à jour fixe, pour leur faire goûter

rencontrent dans la récitation de l'épître ou de l'évangile, comme

Aejléchtr le genou à certains passages qui expriment l'adoration,

de baiser la terre vers la fin dela passion. 11 faut ajouter que le

respect pour ces lectures sacrées demande qu'on les suive sans

te livrera d'autres prières ; les statuts synodaux de Paris blâment

sévèrement ceux qui osent prier pendant l'épître et l'évangile, et

qui croient leurs chétives prières meilleures et plus efficaces que

celles de l'Eglise universelle.

Le jour de l'Epiphanie, à la messe solennelle, le diacre, après

l'évangile, se tourne du côté de l'orient, et annonce l'époque de

Pâques en ces termes : Votre charité saura, mes bien-aimét

frères, que, par la miséricorde de Dieu et de Jésus-Christ JVo-

tre Seigneur, nous célébrerons la Vaque du Seigneur, le... du

mois de... L'Eglise a décidé que la Pàque des chrétiens se célé

brerait le dimanche après la pleine lune qui suit l'équinoxe du

printemps, et non le quatorzième jour de cette même lune,

comme le pratiquaient les Juifs. Elle veut, dit le quatrième con

cile d'Orléans, en 741, que cette Pàque soit célébrée partout le

même jour, et que l'époque fixe en soit annoncée dans l'église

le jour de l'Epiphanie, après avoir pris d'avance les instructions

de l'évêque à ce sujet. C'est pour conserver quelque trace de cet

usage antique, que les évêques marquent expressément la fête

pascale en tête de l'ordre rédigé chaque année pour la célébra

tion de l'office divin. Aujourd'hui qu'il n'y a plus de difficulté a

ce sujet, cette annonce solennelle de Pàque avertit les fidèle* de

s'y préparer bien à l'avance : et le jour de la manifestation de

Jésus-Christ aux Gentils devient ainsi le jour de la manifestation

des desseins de Dieu qui attend à l'époque de Pâques notre en

tière et siucère conversion.



DE LA MESSE. 189

 

leurs devoirs, et leur apprendre le vrai moyen d'être

heureux en cette vie et en l'autre. Les temples païens

ne retentissaient que de chants aumilieu de la pompe

des sacrifices ; les synagogues mosaïques avaient leurs

lectures , suivies de discussions et de conférences

entre les docteurs ; mais les seules églises de Jésus-

Christ entendent parler et instruire avec l'autorité de

Dieu, avec la simplicité du Sauveur ; la religion chré-

tiennne a une chaire, et c'est la chaire de vérité ; elle

a une éloquence propre, et c'est l'éloquence du cœur.

Institution sublime, qui ne frappe plus notre admi

ration parce que nous sommes trop accoutumés à ses

bienfaits ; mais institution qui ravirait l'esprit et le

cœur des anciens sages, si, transportés tout à coup dans

nos églises un jour de dimanche, il leur était donné

de voir ce que nous voyons, et d'entendre ce que nous

entendons. Institution heureuse qu'envieraient à la

discipline catholique les politiques les plus profonds

et les législateurs les plus amis de l'humanité ; mais

institution qu'ils s'efforceraient en vain d'introduire

et d'accréditer parmi les hommes, si Dieu lui-même

n'en était le fondateur !

Le prone, qui suit naturellement la lecture de l'é

vangile , et qui en est le développement , forme à la

messe paroissiale , le troisième degré de l'instruction

liturgique. Le prône est fait par l'évêque ou par le

chef des paroisses particulières : aussi, celui qui fait

cette solennelle exhortation est-il revêtu de l'étole ,

insigne de l'autorité pastorale ; car c'est ici la voix ,

l'accent, le cœur du pasteur. Le curé ne fait que rem

placer l'évêque, et le prêtre secondaire y tient la place

du curé.Le mot prone vient du gver, et signifie la partie an



190 EXPLICATION

térieure du temple que nous appelons la nef On a

donnéaux prières, annonces et instructions qui se font

du haut de la chaire , au milieu de la messe parois

siale, le nom de prone , du lieu où elles sont faites:

ainsi l'a voulu l'usage qui détermine en maître les

différentes manières de s'exprimer. Cette pratique

remonte aux premiers jours de l'Eglise , où nous

voyons les fidèles persévérant dans la doctrine des

apôtres, dans la communion de la fraction du pain,

et dans la prière. Nous citerons bientôt les autorités

qui établissent cet usage antique et vénérable.

Le saint concile de Trente ordonne aux pasteurs de

faire aux peuples cette instruction familière et pater

nelle, surtout les dimanches et les fêtes; mais cette

obligation est relative, elle suppose pour les fidèles le

devoir d'y assister. L'on doit entendre le prône comme

on doit entendre la messe paroissiale, puisque la

messe n'est messe de paroisse que parce que le prône

y est joint ; autrement que signifierait cet avertisse

ment que renferment nos rituels : « Vous êtes avertis

» que, selon le saint concile de Trente , tous parois-

» siens aient soin d'assister assidûment à la messe pa-

» roissiale, aux prônes et instructions qui se font en

» leurs paroisses les saints jours de dimanches ?» Ah !

sans vouloir ici discuter le précepte, ou discuter sur le

temps où il oblige, sans prétendreà des dispenses ou à

des distinctions qui nuisent toujours à l'édification gé

nérale, et qui nous privent des grâces attachées aux pa

roles du pasteur ; honorons-nous de la simplicité de la

foi, gênons-nous pour procurer à nos frères un saint

exemple que nous leur devons à proportion que notre

rang est plus élevé. Il n'y a que des motifs réels et

graves qui doivent nous éloigner quelquefois de l'as



DE LA MESSE. 191
 

semblée commune, et qui puissent nous dispenser de

ne pas remplir toujours les devoirs de paroissiens zélés.

Ces devoirs sont trop ignorés, dit un auteur célèbre, et

cependant ils sont très-nécessaires , puisqu'ils con

tribuent essentiellement à l'édification publique ,

puisqu'ils nous réunissent si parfaitement dans l'exer

cice d'un même culte , puisqu'ils nous assurent des

instructions solides et appropriées à nos seuls be

soins, puisqu'ils influent efficacement sur les mœurs

par le bon exemple.Le prône se compose de trois parties : 1° des

prières publiques précédées d'un exposé de la réunion

chrétienne et de rémunération de tous les besoins i

2° des annonces de l'église, des mandements de l'é-

vêque, et des avis du pasteur secondaire ; 3° de la

lecture de l'évangile en langue vulgaire, et de l'ins

truction dont cette lecture est suivie.

I. Après avoir fait et exprimé le signe de la croix ,

l'on publie d'une voix intelligible l'objet de l'assem

blée, en ces termes, ou en d'autres équivalents, se

lon la formule usitée dans chaque diocèse:

Chrétiens , mesfrères , nous sommes ici assemblés en

ce saint jour de dimanche; c'est un fait que l'Eglise

suppose et publie. Saint Justin témoignait déjà , au

deuxième siècle, de cette convocation générale , et

les conciles de tous les siècles s'élèvent avec vigueur

contre ceux qui s'absentent, et avec plus de sévérité

encore contre ceux qui en détournent les fidèles.

Nous sommes réunis devant Dieu, nous avons quitté

nos travaux, notre commerce, nos affaires, les soins

et les agitations d'ici-bas ; nous venons adorer le Sei

gneur en corps de société, de peuple et de famille: et

pourquoi? parce que c'est le saint jour de dimanche,



192 EXPLICATION

le jour du Seigneur , le jour qui lui appartient, le

jour qui a été fixé par les apôtres pour la réunion

chrétienne. Et que venons-nous faire ici dans ce grand

jour? Nous venons pour le sanctifier par des oeuvres de

piété et de religion, et principalement par le sacrifice du

corps et du sang de Jésus-Christ. Entendez-vous, fi

dèles indifférents? Vous vous contentez de messes par

ticulières et privées, et l'Eglise vous déclare que vous

devez être à la grande et solennelle réunion. Vous

vous contentez de l'assistance à la messe pour sanc

tifier le dimanche ; vous laissez à d'autres les ins

tructions et les offices, et l'Eglise vous déclare que la

meilleure partie du saint jour doit être consacrée à

des œuvres de religion et de piété, que le sacrifice

n'est qu'un acte déterminé , il est vrai, spécialement

dans le précepte, mais un acte qui ne suffit pas

et qui ne saurait vous dispenser des autres exer

cices.

Viennent ensuite les détails de la fin du sacrifice

que nous offrirons à Dieu, pour l'adorer, pour le re

mercier, pour solliciter notre pardon , et pour de

mander tous les secours de l'âme et du corps ; que

nous présenterons au Seigneur comme le trésor de

tous les mérites d'un Dieu mort , ressuscité et vivant

au ciel : par lequel nous allons unir le ciel à la terre ,

faisant monter notre oblation et nos vœux jusqu'au

trône du Seigneur , et recevant en échange dans nos

cœurs toutes les bénédictions et les grâces célestes.

Pour cela, il faut s'approcher de l'autel avec respect

et confiance , il faut bien comprendre ce qui va s'y

passer : membres de Jésus-Christ, nous allons exer

cer son divin sacerdoce ; membres de Jésus-Christ,

nous allons devenir victimes avec lui, en union avec



DE LA MESSE. 193

la grande société de ses enfants qui combattent encore

sur la terre, ou qui règnent déjà dans le ciel.

Que ce début est magnifique ! comme il précise à

merveille nos devoirs et nos prérogatives de chré

tiens ! Quel admirable exposé du dogme et de la mo

rale du sacrifice ! Il est à regretter seulement que

cette sublime exhortation soit reçue comme le pré

lude obligé et ennuyeux, dont on se dédommage en

ne l'écoutant pas, ou même en se livrant à des lec

tures étrangères.

Dans l'Eglise, le touchant est voisin du sublime;

la bonté pour nos frères se trouve toujours liée aux

transports de la foi et de la charité envers Dieu. En

tendez-vous la voix de l'Eglise qui descend de la haute

région où elle vient de nous placer, de cet autel su

blime autour duquel ne retentit que l'accent de l'a

doration, de la reconnaissance et du bonheur, pour

nous ramener bientôt au pied de l'autel de la terre?

Là, tout gémit, et la puissance qui chancelle sans

l'appui du Très-Haut, et la faiblesse qui pleure sans

remède lorsque Dieu ne vient pas la consoler, et la

sagesse qui s'égare sans la lumière céleste, et le pau

vre qui travaille en vain si le Seigneur ne lui accorde

le pain de chaque jour. Entendez-vous cette voix de

mère qui demande union, concorde, paix, tranquil

lité, qui prie pour les supérieurs spirituels et tem

porels, qui énumère avec amour les besoins de la

veuve, de l'orphelin, du captif, du voyageur, du

pauvre, de l'opprimé, du malade, du juste et du

pécheur? L'Eglise a retenu cette heureuse pratique

de la recommandation de saint Paul, de la tradition

desTertullien, des Arnobe, des Athanase, des Yves

de Chartres, et de tous les siècles. Les hommes se

9



194 EXPLICATION

rassemblent pour se réjouir, pour traiter les affaires,

pour supputer les intérêts matériels, pour s'instruire

dans les sciences, pour faire des lois, pour les appli

quer aux coupables ; l'Eglise seule rassemble les

bommes pour leur rappeler tous les besoins de l'ordre

spirituel et de l'ordre social, pour les intéresser à

toutes les misères de l'humanité. Ecoutons donc avec

plus de respect cet appel général à la miséricorde et

à la prière, et nous serons touchés du spectacle at

tendrissant qu'offrent en ce moment nos temples

au ciel, à la terre, et même au monde frivole et cor

rompu. Après un peu de réflexion, nons serons élec-

trisés d'une pratique sans exemple, que la vérité

seule a pu introduire parmi les hommes.

A la voix de l'Eglise qui demande des prières pour

tous ses enfants, l'assemblée se lève comme un seul

homme, et récite la prière générale renfermée dans

le psaume 122e.

« Seigneur, je ne vois sur cette terre que troubles,

faiblesses, misère et douleurs : rémunération que

l'on vient d'en faire ne le prouve que trop : c'est

pourquoi je lève les yeux vers vous, qui habitez dans

les deux. Mes yeux demeurent fixés sur votre main

puissante qui peut nous secourir, comme les yeux

du serviteur et de la, servante sont attachés sur les

mains de leurs maîtres pour être attentifs au moindre

signe. Ayez pitié de nous, car nous sommes l'opprobre

et la risée des heureux du siècle ; ils se moquent de

la simplicité du juste, notre conduite leur parait une

folie ; pour eux, le dimanche est un jour comme un

autre, nos solennités un spectacle ennuyeux; le» su

périeurs, ils les méprisent ; la puissance, ils lui in

sultent ; ils ne veulent ni paix ni concorde, autre



DE LA MESSE. 195

que celle qui protège leurs fortunes et leurs plaisirs ;

dans l'attente des fruits de la terre, ils ne regardent

que les nuées et le vent : dans la maladie, ils ne con

naissent que le médecin : dans la pauvreté, que le

murmure : dans la prison, que la révolte : dans l'a

bandon, que le désespoir. Mais nous, Seigneur, nous

avons levé les yeux vers vous, ayez pitié de nous,

sauvez vos serviteurs, soyez leur force, leur paix,

leur abondance, leur refuge, et rendez efficaces par

Votre grâce nos prières humbles et fidèles. »

Suivant la tradition des apôtres, et l'usage cons

tant de sa discipline, l'Eglise n'oubliera point ceux

de ses enfants qui sont sortis de cette vie avec le signe

de la foi ; et, si elle fait quelques recommandations

particulières, elle embrasse néanmoins tous les dé

funts dans son immense charité. L'Eglise demande

encore desprières ; levez-vous, assemblée chrétienne,

et renouez par la consolation de la prière publique

les liens que la mort a brisés.

Psaume 129. « Oui, du fond de l'abîme du tom

beau, nous prêtons notre voix aux fiilèles trépassés :

Seigneur, écoulez cette prière, n'observez pas à la

rigueur leurs iniquités, rafraîchissez leur espoir-;

car la miséricorde et la rédemption sont abondantes

en vous, et vous rachèterez Israël de toutes les dettes

qu'ir a contractées. Nous vous demandons cette grâce

par l'intercession de la bienheureuse Marie et de tous

les saints : que les âmes de tous les fidèles défunts

reposent en paix ! »

II. A la seconde partie du prône, la voix mater

nelle de l'Eglise, déjà si noble dans ses accents et si

touchante dans ses supplications publiques, devient

plus douce encore. Ce n'est plus ici sur la grande



196 EXPLICATION

société de ses enfants qu'elle domine avec majesté,

réunissant les parties d'un grand tout par le secrçt

de la prière commune ; vous diriez qu'elle préside

maintenant une simple assemblée de famille, etqu'a-près avoir saisi l'ensemble des intérêts, elle aime à

étendre sa sollicitude sur les fractions de cette famille

divisée par diocèses et par paroisses. Le pasteur, qui

est l'écho de l'Eglise, et qui préside, sous l'autorité

de l'évêque, telle ou telle portion déterminée du

troupeau, annonce 1° les fêtes d'obligation, les jeû

nes, les jours d'abstinence qui peuvent se rencon

trer dans la semaine, afin que cet avertissement en

assure l'observation : les publications de mariage,

pour découvrir s'il y a quelque empêchement cano

nique ou civil qui s'oppose aux unions des chré

tiens : dans tous les cas, cette notification est donnée

afin que l'on prie pour les futurs époux : comme

aussi pour ceux qui doivent recevoir l'ordination, si

par hasard on publie des bans pour la réception des

ordres sacrés ; 2° il publie les mandements, les lettres,

les avis de l'évêque, qui est le premier et le princi

pal pasteur du diocèse : il ajoute même quelques

mots, s'il est nécessaire, aux lettres épiscopales,

pour recommander avec instance une exacte et par

faite obéissance aux ordres ou aux avis qu'elles ren

ferment. En tout temps il est bon, et quelquefois

prescrit, de rappeler, de la part de l'évêque, et con

formément aux statuts du diocèse, l'obligation qu'ont

tous les paroissiens d'assister aux messes, prônes,

offices et instructions de leurs paroisses respectives ;

3° enfin, on donne connaissance de ce qui regarde

plus spécialement la paroisse, l'heure et l'ordre des

offices et catéchismes, les fêtes de dévotion qui se



DE LA MESSE. 197

rencontrent, les exercices particuliers qui doivent

avoir lieu dans la semaine. A ces avis généraux, le

pasteur en ajoute de particuliers, et ces avis, qu'il

est seul dans le cas de donner parce que la somme

de la sollicitude pèse sur lui, sont dictés par la sa

gesse, la prudence et le zèle le plus pur. C'est alors

qu'il s'entretient vraiment comme un père avec ses

enfants, tantôt du soin des pauvres, tantôt de la ré

paration du temple et [des objets du culte ; dans un

temps il parlera des catéchismes, dans un autre,

des enfants de la première communion ; ici, c'est

un malade qu'il recommandera ; là, une perte ré

cente qu'il pleurera en famille, un malheur, un

incendie pour lesquels il sollicitera la charité, un

abus qu'il cherchera à déraciner avec prudence, un

vice scandaleux contre lequel il s'élèvera avec force

et douceur; que sais-je? mille détails que la vigi

lance lui découvrira, et dont il se sentira pressé de

parler à ses frères.

Ainsi, dans cette seconde partie du prône, on passe

en revue les lois générales de l'Eglise, les prescrip

tions spéciales aux diocèses, les avis particuliers aux

paroisses ; et sous ce dernier rapport, il n'est pas in

différent d'assister au prône dans telle ou telle église

sans distinction : puisque les avis du pasteiir doivent

être tellement appropriés à ses brebis, qu'ils puis

sent difficilement convenir à d'autres, chaque po

pulation ayant sa physionomie morale bien distincte

et bien marquée.

III. La troisième partie du prône est consacrée à

l'instruction proprement dite ; mais cette instruction

doit avoir un caractère propre de simplicité , de fa

miliarité noble, décente et toute paternelle. L'évan

 



198 EXPLICATION

gile, qui est la parole de Dieu même, et qui est le

point saillant de l'instruction liturgique, devient le

texte ordinaire et le thème presque obligé de l'ex

hortation pastorale. Aussi en donne-ton lecture en

langue vulgaire, et pendant cette lecture l'assem

blée est debout par respect, tournée non vers l'autel,

mais vers le saint évangile. Jésus-Christ, dans ses

instructions, nous a donné le genre parfait et le plus

beau modèle du piône ; et dans l'explication de quel

ques paraboles, il a laissé à ses ministres l'autorité

d'expliquer ainsi sa parole aux fidèles ; pourvu que

dans ces explications on ne donne rien à l'arbitraire

de l'imagination, mais que l'on suive la tradition de

l'Eglise pas à pas.

Cet usage de l'instruction placée au milieu des

saints mystères date des temps apostoliques. Le pre

mier jour de la semaine, comme on était assemble

pour lafraction du pain, saint Paul, entraîné par son

zèle, prolonge le discours jusque dans la nuit. L a-pôtre bien-aimé se fait porter à l'église dans son ex

trême vieillesse ; et son grand âge ne lui permettant

plus de parler longtemps, il veut néanmoins rfpéter

dans chaque collecte : Mes petits enfants, aimez-vous

les uns les autres, c'est le piécepte du Seigneur; si

vous l'accomplissez, cela suffit. Tertullien témoigne

qu'après les supplications générales et les lectures,

on faisait dans l'assemblée chrétienne des exhorta

tions, et que l'on exerçait sur les fidèles la censure

divine. Saint Justin trace admirablement la me

thode du prône ; quand le lecteur a cessé, nous

dit-il, celui qui préside fait un discours, dans lequel

il instruit le peuple et l'exhorte à l'imitation de*

belles choses qu'on vient de lire. Nous avons pour



DE LA JIEJSE. iC9

modèles, dans les siècles suivants, les homélies sur

l'évangile des Basile , des Chrysostôme , des Am-

broise, des Augustin , des Grégoire et des autres

Pères. C'est en s'appuyant sur celte belle et lumi-

niineuse tradition que le concile de Trente veut que

les pasteurs expliquent souvent pendant la messe

quelque chose de ce qui a été lu, surtout les diman

ches et les fêtes; et entre autres l'explication du

mystère et des fruits du très-saint sacrifice. Il veut

encore que dans les solennités, soit à la messe , soit

aux offices, on explique en langue vulgaire le dogme

sacré et les règles du salut ; enfin , que l'on s'efTorce

de graver la parole sainte dans tous les cœurs , et de

donner aux peuples une parfaite connaissance de la

loi de Dieu.

La coutume presque universelle est d'expliquer

au prône l'évangile du jour ou l'épître ; quelquefois

on se borne à en extraire une vérité que l'on déve

loppe. C'est la marche ordinaire , à moins que l'on

n'ait entrepris de donner une suite d'instructions

sur la doctrine chrétienne, ou sur le sacrifice de la

messe. Mais le genre le plus rapproché de celui des

Pères est de faire l'homélie avec onction et simpli

cité. Ces homélies, qui ne conservent dans le plan

d'autre unilé que celle du trait évangélique, four

nissent mille détails de foi, de mœurs, de culte, de

discipline, qui trouveraient difficilement place ail

leurs; la grâce de l'exemple que nous en a donné

Jésus-Christ semble se répandre d'une manière vi

sible sur les fidèles : ils goûtent par-dessus tout ce

genre de prédication, le suivent avec attrait à cause

du texte qui leur est familier, et s'en impriment plus

efficacement le fruit dans l'esprit et dans le cœur.

 



200 EXPLICATION

§ VI.

Du Credo

L'évangile et l'instruction terminent ce qu'on

appelait autrefois la messe des catéchumènes , c'est-à-

dire, la suite de préparations, de prières et d'instruc

tions, après lesquelles on renvoyait tous ceux à qui

il n'était pas permis d'assister à la messe des fidèles.

Après le prône , le diacre élevait la voix dans l'as

semblée pour faire le renvoi des infidèles , des caté

chumènes et des pénitents publics. Les choses saintes

sont pour les saints, s'écriait-il, retirez-vous (car le

sacrifice redoutable va commencer), vous qui n'avez

pas la foi en Jésus-Christ , et qui n'appartenez pas à

la société de ses enfants, vous qui vous préparez à la

grâce du baptême, et qui ne l'avez pas encore reçue,

vous qui avez perdu celte grâce et qui travaillez a

la recouvrer par la pénitence ; retirez-vous , les

choses saintes sont pour les saints. A cette injonction

sévère, un mouvement général s'opérait dans la

partie inférieure de l'église : juifs et païens , péni

tents et catéchumènes se précipitaient vers les portes

du temple ; on le» fermait, et on les gardait soi

gneusement de peur qu'il ne s'introduisît quelque

indigne. Ce renvoi était si grave , si solennel , si

instructif, si touchant, que le peuple en a donne le

nom au sacrifice, qui s'est appelé pour cette raison

le renvoi ou la messe. Et si l'on ajoute à cette cére

monie déjà si imposante toutes les anciennes règles

de pénitence canonique , on est saisi de crainte en



DE LA MESSE. 201

pensant à la pureté et aux dispositions que l'Eglise

exigeait de ses fidèles pour mériter de participer à

l'oblation sainte.

Si l'Eglise a relâché la rigueur de cette discipline

antique, si elle souffre aujourd'hui au pied de l'autel

l'infidèle et le pécheur, gardons-nous de croire que

son esprit soit changé, et que son sacrifice ne soit

plus aussi redoutable. Craignons cette indulgence,

si elle ne produisait en nous qu'une témérité sacri

lège, et sachons en profiter, apportant à l'autel

l'innocence réparée ou au moins le repentir sincère

et efficace. Le souvenir du renvoi antique doit au

jourd'hui reporter nos pensées vers la grande et

dernière assemblée du monde aux pieds de Jésus-

Christ ; là, précédé de sa croix, le Seigneur viendra

entouré de ses apôtres et de ses saints : un livre pa

raîtra aussi avec honneur ; il sera lu, on en fera l'ap

plication, et les morts seront jugés d'après ce qui

sera écrit dans ce livre ; ensuite se fera le renvoi

terrible et sans appel, l'éternelle séparation des justes

et des pécheurs ; les uns seront renvoyés sans espoir

avec la malédiction qu'ils auront choisie, les autres

seront admis à une bénédiction qui les mettra en

possession de la vérité sans mesure et du bonheur

sans fin.

Lorsque la messe des catéchumènes était ainsi

terminée, et qu'il ne se trouvait plus dans l'Eglise

que ceux qui étaient censés avoir conservé la grâce

du baptême, ou l'avoir recouvrée par la pénitence,

on demandait aux fidèles le symbole, le signe, la

marque des chrétiens. De là cette expression an

cienne : donnez le signe, c'est-à-dire, dites le symbole,

donnez le mot du guet, le mot d'ordre, qui, dans la



202 EXPLICATION

milice sainte, distingue le soldat de l'ennemi, et le

chrétien de celui qui ne l'est pas. Outre cette raison,

il a été convenable de terminer l'instruction litur

gique par la profession générale de tous les articles

de la croyance, de faire précéder le sacrifice du cœur

par l'immolation de l'esprit aux vérités de la foi; il

était juste, au moment de renouveler à la messe tous

les mystères, la vie, la mort, la sépulture, la résur

rection et l'ascension du Sauveur, l'effusion de son

esprit, d'en professer dans le symbole l'historique, le

dogme et l'accomplissement. Aussi la pratique s'est-

elle conservée de réciter cette profession de foi tous

les dimanches et fêtes où les chrétiens ont ordre de

se réunir, et de ne pas la réciter tous les jours sim

ples où le concours du peuple n'est pas obligé. On

s'est déterminé encore à dire le Credo selon le rap

port qu'a le symbole avec le mystère ou la solennité

que l'on célèbre , par exemple , aux jours des mys

tères de Jésus-Christ et des fêtes de la sainte Vierge,

aux fêtes des apôtres qui ont prêché la foi, et des

saints docteurs qui l'ont défendue. Gela suffit pour

rendre compte aux fidèles de la rubrique qui tantôt

ordonne de dire le Credo, et tantôt de l'omettre.

On n'a pas récité le symbole à la messe durant les

cinq premiers siècles, à cause de la solidité de la foi

des chrétiens. Au sixième siècle, un évêque de Cons-

tantinople ordonna, à cause du progrès de l'erreur

des Macédoniens, de réciter à toutes les assemblées

la formule de foi dressée dans le deuxième concile

général. Le troisième concile de Tolède enjoignit que

dans toutes les églises d'Espagne on chanterait le

symbole de Constantinople, selon l'usage des églises

d'Orient. Au commencement du neuvième siècle,



DE LA MESSE. 203

cette coutume s'introduisit dans les églises de France

et d'Allemagne, toujours par la raison de prévenir

les fidèles contre les erreurs répandues. Eu l'an

1014, on ne le disait point encore à Rome, et les

clercs de celle Eglise donnaient pour motif, que l'hé

résie n'avait jamais infesté leur heureuse contrée ;

mais à la prière de l'empereur saint Henri, Be

noît "VIII le fit chauter, et maintenant l'usage con

stant et universel est de réciter à la messe le sym

bole de Nicée avec les additions faites par le concile

de Constantinople. Il y a eu encore quelques varia

tions sur le moment de la messe où l'on devait dire

le Credo ; le missel Ambrosien le place avant la se

crète, les églises grecques le chantaient avant la pré

face. En Espagne on le disait à la prtite élévation

qui précède le Pater, et sainte Marie Egyptienne,

au sixième siècle, récita, selon la coutume, le sym

bole et l'oraison dominicale avant de recevoir la

communion dans le désert. A Rome . en France, en

Allemagne et dans toute l'Eglise d'occident, on a

enfin placé convenablement le Credo après l'évangile

et le prône.

Le prêtre dit le symbole au milieu de l'autel , le

commence avec les mêmes cérémonies que le Gloria

in excelsis, fait une génuflexion à ces paroles : Et il

s'est fait homme , s'incline en disant que le Saint-

Esprit est adoré conjointement avec le Père et le

Fils, et termine par le signe de la croix, pour mon

trer que c'est le signe abrégé de toute notre croyance,

et que c'est par les mérites de la rédemption que

nous attendons la résurrection dernière et la vie du

siècle à venir.

A la messe haute , le célébrant entonne et publie

 



204 EXPLICATION

le début : Je crois en un seul Dieu; le chœur poursuit

le reste, qui n'est que le développement de ce pré

lude. Mais parce que la profession de foi doit être

faite par tous, l'ordre romain et la plupart des con-

nles ordonnent qu'elle soit chantée tout entière par

tout le chœur réuni, sans orgues et sans musique. Il

conviendrait de chanter le Credo debout, pour signe

de sa foi, de son courage et de sa fermeté : mais on

tolère que l'assemblée demeure assise , et ne se lève

que pour fléchir les genoux à ces mots : Qui s'est in

carné el qui s'estfait homme.

Aux messes solennelles, après ces dernières pa

roles, le sous-diacre va faire baiser au clergé le livre

de l'évangile que l'on a déjà présenté à la vénération

du célébrant. Autrefois on le portait, de suite après

l'évangile, à baiser aux ministres du sanctuaire et

même au peuple , en disant à chacun : Voici les pa

roles saintes; pour éviter une trop grande lacune, on

a remis cette cérémonie pendant le Credo , et pour

éviter encore toute longueur, on l'a restreinte au

clergé qui reçoit l'encens après qu'il a répondu : Je

le crois et le confesse. Cet encensement doit rappeler

aux chrétiens, et particulièrement aux ecclésiasti

ques, que leur vie doit être conforme à l'Evangile,

qu'ils doivent répandre en tout lieu la bonne odeur

de Jésus-Christ, et soutenir par des mœurs pures la

profession de foi qu'ils font en ce moment. Peu après,

le diacre se lève, et va étendre sur l'autel le corporal

qui est la quatrième nappe de l'autel, destinée à

recevoir immédiatement la matière du sacrifice. C'est

comme un avertissement donné aux fidèles de se

préparer à l'offrande, et surtout de penser que l'o-

blatiou sainte est sur le point de commencer.



DE LA MESSE. 205

Ces rites, tout respectables qu'ils sont, peuvent

varier selon les usages des différents diocèses ; ce qu'il

y a d'essentiel ici et ce qui ne saurait varier , c'est de

nous appliquer à bien connaître ce que c'est que le

symbole, à bien entendre les vérités qu'il contient, et

à les professer avec une foi pure et par une conduite

soutenue.

Le Credo est l'abrégé de la doctrine chrétienne ;

on l'appelle symbole, c'est-à-dire, signe, marque de

la foi des chrétiens. Le symbole des apotres a été

composé par eux, selon la commune tradition, avant

de se séparer pour prêcher l'évangile par toute la

terre ; c'était comme le mot d'ordre qui devait faire

reconnaître les fidèles au milieu de la dispersion des

juifs et des gentils. Il n'y en eut pas d'autre pendant

les trois premiers siècles, les chrétiens l'apprenaient

par cœur et ne l'écrivaient pas, il était compris dans

la loi du secret, et c'est celui que nous récitons dans

les prières particulières et à l'office divin. Au com

mencement du quatrième siècle , lorsqu'Arius osa

attaquer la divinité du Verbe, les Pères du premier

concile général, tenu à Nicée en 325, étendirent l'ar

ticle du symbole qui regarde le Fils de Dieu, et cette

profession de foi fut appelée symbole de Nicée. Quel

que temps après, Macédonius osa attaquer la divinité

du Saint-Esprit, ce qui obligea les Pères du deuxième

concile général, tenu à Constantinople en 381, d'ex

pliquer l'article du Saint-Esprit, et de donner sur ce

point de nouveaux développements à la formule de

Nicée ; c'est ce qui a formé la troisième rédaction du

symbole, que l'on devrait appeler symbole de Cons-

lantinople, mais dans la suite on l'a nommé simple

ment symbole de Nicée, parce qu'il n'en est qu'une



206 EXPLICATION

faible extension. C'est celui que l'on récite au milieu

de la messe : nous aurons soin d'indiquer en carac

tères plus forts ce que le concile de Constantinople a

ajouté à celui de Nicée. Enfin, depuis les hérésies qui

attaquèrent l'essence et les propriétés de la Trinité et

de l'Incarnation , un saint et savant auteur , qui est

resté inconnu , rédigea un quatrième symbole qui fut

trouvé si beau, qu'on l'attribua à saint Aihanase, le

plus illustre défenseur de la doctrine orthodoxe. C'est

ce symbole que l'on récite à Prime le jc_sr de la sainte

Trinité et tous les dimanches simples.

Toutefois n'allons pas conclure de ces développe

ments successifs dans l'énoncé de la croyance, que la

foi a changé et qu'on a ajouté à la vérité qui est une

et immuable ; écoutons à ce sujet Vincent de Lérins

dans le trente-deuxième chapitre de son Commoni-

toire : >< L'Eglise , par les décrets de ses conciles , n'a

» voulu et prétendu autre chose, sinon de proposer à

» croire avec plus de précaution les mêmes vérités

» que l'on croyait plus simplement : de faire publier

» avec plus d'instance ce qui était prêché avec plus

» de lenteur : de faire pratiquer avec plus de sollici-

» tude ce que l'on pratiquait avec plus de sécurité ,

» avant que la foi ne fût attaquée. L'Eglise, dans ses

» conciles, n'a transmis à ses enfants par écrit que ce

n qu'elle avait appris de ses Pères par tradition. Le

» propre du catholicisme est de s'en tenir au dépôt

» inviolable de la foi, et de condamner avec l'apôtre

» les nouveautés profanes. » Or, si nous voulons com

parer les symboles de Nicée, de Constantinople,

et celui attribué à saint Athanase , avec le symbole

des Apôtres qui a servi de prototype, nous verrons

qu'on n'y a pas ajouté le plus petit article de foi,



DE LA MESSE. 207

et que l'on n'a fait qu'exposer plus positivement ce

qui était attaqué avec audace et avec péril pour la

croyance.

Mais avant d'entrer dans la courte et simple expli

cation de l'abrégé et de la formule de foi que l'on

récite à la messe , nous ne pouvons nous empêcher

de faire remarquer aux fidèles quel respect mérite la

seule antiquité du Symbole. Qu'il est beau en effet

de pouvoir dire que l'on chante aujourd'hui dans

toutes les églises du monde chrétien le même sym

bole rédigé à Nicée il y a plus de quinze siècles , et

qui est venu d'âge en âge jusqu'à nous sans la moindre

altération ! Quelle est l'institution humaine qui peut

se glorifier d'une pareille stabilité? C'est que la

parole des hommes , quelque utile et parfaite qu'elle

soit , vieillit , s'altère , tombe en désuétude ; c'est

que le ciel et la terre passent avec les générations,

et que la seule vérité de Dieu demeure éternelle

ment.

Le symbole se compose d'un prélude, de trois

parties distinctes , dont la première regarde le Père,

la seconde le Fils , la troisième le Saint-Esprit , et

d'une conclusion qui est une acclamation de foi et

une ratification expressive de tous les articles que

l'on vient de professer, c'est-à-dire, que la récitation

du symbole pris dans son ensemble transporte nos

pensées dans les hautes régions de la foi , déroule à

nos yeux le cours majestueux des choses , et nous

montre au commencement les merveilles de la créa

tion, dans la plénitude des temps les richesses du sa

lut , à la consommation des siècles les richesses de

l'éternité. Venons aux détails.

Je crois en un seul Dieu, voilà le prélude et le soin



208 EXPLICATION

maire. Je crois, je parle au singulier, parce que la

foi étant un acte de conviction intime , elle ne sau

rait être énoncée au nom de tous. Je crois , je suis

certain à n'en pouvoir douter des vérités que je vais

professer, parce que Dieu, la vérité et la bonté par

essence, m'a révéléjces articles de foi, et parce que

cette révélation extérieure m'est proposée par l'E

glise, c'est-à-dire, par une autorité visible qui a reçu

de Jésus-Christ toute puissance pour enseigner les

hommes. Je crois en Dieu, je confesse et son exis

tence et son infaillible vérité : j'ai en ce Dieu

une entière confiance, et je veux m'attacher à lui

comme à mon premier principe, à ma fin der

nière, à mon souverain bien. Je crois en un seul

Dieu, parce que l'unité est essentielle à l'être infini

ment parfait et à l'intelligence souveraine et indé

pendante.

I. La foi catholique nous enseigne qu'il y a en un

seul Dieu trois personnes distinctes et égales en toutes

choses : le Père , à qui on attribue la puissance et les

œuvres de la création ; le Fils, à qui on attribue la

sagesse et les mystères de la rédemption ; le Saint-

Esprit, à qui on attribue la charité divine et les

moyens de la sanctification et du salut. Je crois "donc

en Dieu le Père, première personne en Dieu, qui en

gendre le Verbe qui est son Fils, tout-puissant, parce

qu'il est le principe des deux autres personnes, et

parce qu'il communique sa toute-puissance et ses

perfections au Verbe en l'engendrant , et avec le

Verbe au Saint-Esprit qui procède éternellement du

Père et du Fils, qui a fait de rien le ciel et la

terbe , qui a créé d'un seul acte de sa volonté tout ce

qui entre dans la composition de l'univers, toutes .'es



DE LA MESSE. 209

choses visibles et invisibles (1), sans aucune exception.

Je crois en ce Dieu, je le crains, je ne crains que lui ,

j'espère en sa bonté , je tiens tout mon être dans

une continuelle dépendance de ses ordres et de ses

volontés.

II. L'homme par le péché a interrompu les rap

ports sacrés qu'il devait avoir avec son Créateur ; il

a besoin, dans cet état, d'un réparateur en qui il

puisse mettre toute sa confiance. Je crois donc et en

un seul Seigneur Jésus-Christ , Dieu et homme tout

ensemble , notre Seigneur et maître comme Dieu ,

puisqu'il est la seconde personne de la sainte Trinité,

et comme Homme-Dieu , puisqu'il nous a rachetés et

qu'à ce nouveau titre nous lui appartenons. Il s'ap

pelle Jésus, c'est-à-dire, Sauveur ; Christ, c'est-à-

dire, oint ou sacré par excellence ; car il est le seul

prêtre, le seul prophète, le seul Roi, les prêtres , les

prophètes et les rois ne tirant que de lui leur onc

tion , leur lumière , leur puissance. Fils unique de

Dieu , non par adoption comme les hommes , mais

par nature, avec les mêmes attributs et la même per

fection. Ni du Père, né de la substance divine, et

non tiré du néant : avant tous les siècles, et non

pas dans le temps : Dieu de Dieu, et non pas créature

de Dieu : lumière de lumière, consubstantiel à son

Père et à son principe qui est la lumière incréée :

vrai Dieu de vrai Dieu, non par appropriation , mais

avec les mêmes caractères essentiels de divinite :

engendré et non fait, produit par voie de génération

spirituelle, seul engendré, et par conséquent de la

même nature que celui qui engendre : consubstantiel

(1) Coloss, 1.



210 EXPLICATION

au Père, avec qui il n'est qu'une même chose et un

seul et même Dieu : par qui toutes choses ont étéfaites,

et qui ne peut être mis sans blasphème au nom

bre des créatures; il a créé avec le Père et le Saint-

Esprit ; et tout ce que le Père fait, le Fils le fait

seniblablement. Voilà celui qui s'est anéanti jus

qu'à prendre la forme des esclaves, prosternons-nous

ici de respect, d'admiration, de reconnaissance et

d'amour ; car c'est pour nous autres hommes et pour

notre salut que le Verbe éternel est descendu descieux.

Mais il ne reçoit pas de l'homme le principe de sa

génération temporelle , il prend seulement de la

sainte Vierge, par l'opération du Saint-Esprit, qui

perfectionne tous les mystères, la substance néces

saire à la formation d'un corps humain; et il a pris

chair de la Vierge Marie par l'opération du Saint-

Esprit, et s'estfait homme. Homme parfait, il a pris

un corps et une âme semblables aux nôtres, et les

a unis substantiellement à sa personne divine; de

sorte que, de la nature humaine et de la nature di

vine distinctes en Jésus-Christ, il ne résulte par l'in

carnation qu'une seule personne qui est la personne

du Fils de Dieu, et que, par ce mystère, l'IIoimne-

Dieu peut souffrir et mourir comme homme, et don

ner comme Dieu un prix infini à ses souffrances et

à sa mort. Ce Dieu n'a pas voulu seulement se revê

tir de notre nature, il a pris sur lui la ressemblance

du péché et la responsabilité de nos crimes : il a sa

tisfait pleinement pour nous à la justice divine en

s'immolantsur la croix. Adorons donc profondément

ce Dieu fait homme, qui a été aussi crucifié pour

nous sous Ponce-Pilate , gouverneur de la Judée

pour les Romains, et qui a été livré par les Juifs aux

 



DE LA MESSE. 21 1

 

Gentils selon les prophéties ; qui a souffert tous les

tourments et la mort ; qui a été mis dans le sépulcre,

et qui est descendu dans les limbes pour visiter les

justes et les patriarches qui attendaient sa venue et sa

rédemption ; qui al ressuscité le troisième jour ; qui a

réuni, le dimanche matin que nous appelons le jour

de Pâques, son âme à son corps, bien que la divi

nité n'ait jamais abandonné ce corps et cette âme

séparés par la mort. Il a donné sa vie pour détruire

le péché ; il l'a reprise pour nous donner la vie

de la grâce et l'espérance de la résurrection glo

rieuse ; il est ressuscité selon les écritures, et ce

miracle, qui est le fondement de la foi et de l'espé

rance chrétienne, est en même temps l'événement

central auquel aboutissent tous les livres sacrés ; qui

est monté au ciel, victorieux et triomphant du péché,

de la mort et de l'enfer ; qui est assis a la droite

du père, quant à son humanité sainte; car étant

comme Dieu égal à son Père, il est de plus comme

homme placé par sa gloire et sa puissance au-dessus

de toute créature : c'est de cette place d'honneur

qu'il continue d'offrir son sang qui a sauvé le

monde, et qu'il exerce à jamais les fonctions de mé

diateur suprême ; et il viendra encore avec gloire,

non plus comme la première fois couché dans une

étable, mais porté avec majesté sur les nuées du

ciel, pour juger les vivants et les morts, c'est-à-dire,

tous les hommes sans exception, leur demandant

compte de tant de moyens de salut qu'il a laissés sur

la terre; son règne n'aura point de fin, ainsi qu'il a

été prédit par les prophètes, et que l'ange l'a an

noncé à Marie sa mère.

III. Je crois enfin et au Saint-Esprit, troisième per



212 EXPLICATION

sonne en Dieu, qui procède du Père et du Fils par

voie d'amour, et qui est le lien des deux autres per

sonnes. Je l'appelle Esprit par excellence, c'est le

nom qui convient à Dieu : je l'appelle Saint, parce

qu'il est la source de toute sainteté, et la cause de

notre sanctification. Le Saint-Esprit est Dieu, égal

en toutes choses au Père et au Fils ; c'est ce que le

concile de Constantinople proclame en disant que cet

Esprit est Seigneur et maître, vivifiant et principe

de l'être et de la vie; qu'il procède du Père et dd

Fils ; qu'il est adoré et glorifié conjointement avec

le Père et le Fils, et qu'il a parlé par les prophè

tes, comme Dieu, comme Seigneur et comme maître.

Mettons donc toute confiance dans cet Esprit saint,

qui détache le cœur des objets créés, qui l'éclaire de

la lumière de Dieu, qui y allume le feu de l'amour

divin, qui nous unit au Seigneur par la grâce et les

moyens de la grâce, et qui nous incorpore dans la

société de l'Eglise, dont nous allons professer l'exis

tence, les pouvoirs et les bienfaits.

Je crois I'Eglise, l'existence de la société des fidè-

dèles qui, sous la conduite des pasteurs légitimes, ne

font qu'un même corps dont Jésus-Christ est le chef.

Je crois que cette société est une, parce qu'elle pro

fesse la même foi, participe aux mêmes sacrements

et à la même communauté de biens spirituels, et

qu'elle est réunie sous un seul et même chef, qui est

le pape, vicaire de Jésus-Christ sur la terre, et suc

cesseur de saint Pierre sur le siége de l'Eglise de

Rome. Les églises particulières ne peuvent avoir

également qu'un évèque, et toutes ces fractions du

troupeau, avec leurs pasteurs respectifs, se réunissent

à la chaire de Pierre qui est le centre de communion



DE LA MESSE. 213

 

ft d'unité. Je crois que l'Eglise est Sainte, parce que

Jésus-Christ son chef est la source de toute sainteté,

que sa doctrine et ses sacrements sont saints, et qu'il

n'y a des saints que dans sa société ; car hors de ce

corps, on n'est pas membre de Jésus-Christ, on ne

vit pas en Jésus-Christ, on est hors de la voie du

salut, puisqu'il n'y a de vie et de salut qu'en ce di

vin rédempteur. Je crois que l'Eglise est essentielle

ment catholique, c'est le titre particulier qui la dis

tingue des autres sectes , et par là, j'entends que cette

société est universelle, qu'elle n'est bornée ni par les

lieux ni par les temps. En effet, elle a l'universalité de

communion avec les fidèles de tout l'univers : l'univer-

salité du temps, puisqu'elle acommencéavec le monde,

et que Jésus-Christ doit être avec elle tous les jours

jusqu'à la consommation des siècles : l'universalité de

doctrine dont elle conserve le dépôt pur et intact :

enfin, l'universalité d'union avec ceux qui ont été,

qui sont, et qui seront les membres de Jésus-Christ,

soit qu'ils triomphent déjà dans le ciel, soit qu'ils

combattent encore sur la terre, soit qu'ils souffrent

dans le purgatoire : cette union spirituelle s'appelle

la communion des saints. Je crois que l'Eglise est

apostolique, parce qu'elle a été fondée par les apô

tres, parce qu'elle conserve la foi transmise par les

apôtres, parce qu'elle est gouvernée par les légitimes

successeurs des apôtres. Il est certain que l'Eglise

de Rome est l'Eglise de Pierre, à cause de la succes

sion non interrompue de ses pontifes depuis le prince

des apôtres jusqu'à nous ; c'est pour cela que la vé

ritable société des enfants de Dieu est appelée l'E

glise catholique, apostolique, Romaine. Les autres

églises particulières, tant par leurs évêques qui sont

les vrais successeurs des apôtres, que par leur union



21 4 EXPLICATION

inaltérable avec l'Eglise de Rome, sont les différentes

parties de la société catholique, apostolique, Ro

maine : elles forment ensemble un tout admirable,

parce qu'elles viennent aboutir au centre d'unité

dans la personne du successeur de saint Pierre ,

chargé par Jésus-Christ de conduire les pasteurs et

le troupeau.

Je confesse im baptême pour la rémission des pé

chés, je confesse que le baptême efface toutes les

fautes; qu'il n'y en a qu'un prescrit par Jésus-

Christ, qu'une fois donné selon la forme de l'Eglise,

il ne peut être réitéré, et que la grâce ne peut se

recouvrer ensuite que par la pénitence qui est ap

pelée baptême laborieux. Et j'attends la résurrec

tion des morts ; oui, je sais que mon Rédempteur

est vivant, et que je ressusciterai au dernier jour,

que je verrai dans ma chair mon Sauveur ,

que je le contemplerai de mes propres yeux :

cette espérance repose dans mon sein. Et la vie du

siècle a venir : la résurrection que j'attends est une

vie éternelle, comme la vie des méchants sera une

mort sans fin, pleine de tourments et de désespoir.

Pour moi, la vie que j'attends de la grâcedeDieu,

sera une vraie vie de vérité, de bonheur et de con

solation, sans mesure comme sans terme.

Amen, Ainsi soit-il ! Cette acclamation est la con

clusion du symbole. Oui, tout cela est vrai, et est

ainsi que je l'ai professé : je crois au Père, au Fils et

au Saint-Esprit : je crois aux vérités d'un Dieu créa

teur, aux mystères d'un Dieu rédempteur, aux grâces

ineffables d'un Dieu sanctificateur : Ainsi soit-il, que

cette foi soit solidement établie dans mon cœur, hau

tement professée par ma bouche, sincèrement pra

tiquée par mes œuvres. Ainsi soit-il!



DE LA MESSE. 215

CHAPITRE III.

De l'OMation, ou du Commencement du Sacrifice.

Cette troisième partie de la messe, qui est la pre

mière du sacrifice proprement dit, renferme toutes

les prières et cérémonies depuis l'offertoire jusqu'à la

préface exclusivement.

Nous n'avons fait qu'approcher de l'autel de Dieu :

tout ce qui a précédé n'a été qu'une préparation de

prières et qu'une instruction pi éparatoire ;et cepen»dant la pensée religieuse s'est prodigieusement agran

die avec l'horizon qui reculait toujours devant nous.

Nous ne sommes encore que sur la voie du sacrifice,

etdéjà nous avons pu dire comme les disciples d'Em-

maùs(l): notre cœur n'était-il point plein de l'ar

deur la plus vive, tandis que Dieu nous parlait dans

le chemin, et nous expliquait les Ecritures! Mainte

nant il s'agit d'aller jusqu'à Dieu même qui a renou

velé notre âme par ses dispositions, et qui va la com

bler de joie en y répandant les grâces les plus abon

dantes. Nous sommes arrivés aux parties essentielles

du sacrifice, à l'oblation de la matière, à l'immola

tion et au changement de cette matière, à la partici

pation au corps et au sang de Dieu. Nous allons con

templer dans le secret du sanctuaire la noble et

imposante simplicité de l'action et des paroles de

(1) Lac. \xn. x r . r . .' •



216 EXPLICATION

Jésus-Christ à la dernière cène. Les prières et les cé

rémonies de l'Eglise qui accompagnent cette action

et ces paroles divines, ne sont que comme les accents

des anges qui environnent l'autel de respect, de re

connaissance et d'amour ; ce n'est que la magnifique

paraphrase du plus beau texte, et le touchant déve

loppement du chef-d'œuvre de la rédemption. A

l'offertoire, c'est Jésus-Christ prenant le pain et le

calice dans ses mains saintes et vénérables, et levant

les yeux au ciel vers son Père le Dieu tout-puissant

Au canon de la messe, c'est Jésus-Christ rendant

grâces, bénissant le pain et le vin, et les consacrant

en son corps et en son sang. A la communion, c'est

Jésus-Christ rompant ce pain céleste, le présentant à

ses disciples avec ordre de le prendre et de le manger.

Et tout à la fois, c'est l'Eglise faisant par son mi

nistre légitime ce que Jésus-Christ a fait, prononçant

les paroles qu'il a prononcées, et environnant ce pro

dige de la puissance et de la bonté du Seigneur, de

tous les témoignages de la religion, de tous les élans

de la piété.

§ I-

De l'Offertoire.

Tous les actes de la grande action du sacrifice,

toutes les pauses solennelles que fait l'Eglise dans le

développement mystérieux de son oblation, sont mar

qués et, pour ainsi dire, consacrés par le souhait mu

tuel de la présence du Seigneur et de son esprit, par

un rappel à l'attention , à la dévotion et à la ferveur.



DE LA MESSE. 2 1 7

C'est comme une reprise et une nouvelle ouverture

qui se fait par ces paroles : Que le Seigneur soit avec

vous et avec voire esprit. L'impiété a quelquefois poussé

le ridicule du dédain, jusqu'à sourire de ce qu'elle

appelle la platitude et la grande simplicité de ce sou

hait liturgique ; mais si elle venait à découvrir dans

quelques monuments de l'antiquité, que le sacrifica -teur païen ouvrait, poursuivait et terminait le sacri

fice public par ce mot sacramentel : Que les dieux

soient avec vous, elle tomberait d'admiration devait

les rites de l'Egypte ou de la Grèce, et ne manque

rait pas d'accuser l'Eglise de n'avoir su que copier

les cérémonies profanes.

Quoi qu'il en soit, le prêtre, en commençant la

première partie de la messe proprement dite, baise

l'autel, communique la paix de Dieu à ses frères,

reçoit l'assurance que ses vœux sont partagés, se re

tourne, et dit à haute voix : Prions. Durant plusieurs

siècles, le silence régnait à l'autel depuis cette invi

tation jusqu'à l'oraison secrète ; et cette dernière pa

role était un avertissement suffisant de se tenir en

esprit de prière pendant l'offrande. Présentement

entre Yoremus et la secrète, on récite plusieurs priè

res, et d'abord Yoffertoire.

L'offertoire est le verset que le prêtre dit immé

diatement avant l'oblation, et que le chœur chante

dès qu'il en est averti par cette parole : Prions.

Aux solennités, le chœur se borne à entonner ce

verset ; les sons mélodieux de l'orgue remplissent la

lacune jusqu'à la préface. L'antienne de l'offertoire

est ainsi appelée, parce qu'elle devait être récitée

ou chantée pendantquele peuple faisait son offrande.

Cette offrande, comme nous venons de le dire, se

10



218 EXPLICATION

faisait en silence jusqu'au quatrième siècle. Mais du

temps de saint Augustin, la coutume s'introduisit à

Carthage de dire quelque hymne tirée des psaumes

pendant l'offertoire et la communion du peuple. Cet

usage se répandit bientôt dans toute l'Eglise latine.

On répétait une antienne entre les versets du psaume,

tant que duraient l'offrande et la communion ; aujour

d'hui que cette première cérémonie est presque

tombée en désuétude, et que malheureusement le

nombre des communiants est bien petit, on se con

tente de dire le commencement qui servait d'an

tienne.

Cette antienne est tantôt une prière, tantôt une pa

role de louange, quelquefois une instruction qui rap

pelle l'antique usage des fidèles portant leurs dons à

l'autel, souvent une exhortation à offrir dignement

le saint sacrifice. Cette pensée principale est variée,

comme les autres prières propres de la liturgie, d'a

près l'esprit du mystère, de la fête ou du temps que

l'Eglise célèbre. En voici un exemple pris du jour de

Noël (1) : « Prenez des victimes, et adorez le Sei-

» gneur dans son saint temple ; que les cieux et la

» terre se réjouissent à la présence du Seigneur,

» parce qu'il va venir ; » il est impossible de ne pas

saisir tout d'abord le but et l'heureux choix de cette

antienne. Dans une des féries du Carême, on lit pour

offertoire (2) : >< Le sacrifice qui plaît à Dieu, c'est

» un esprit affligé; ôDieu ! vous ne rejetterez pas un

» coeur contrit et humilié ; » et ainsi de tant d'autres

citations que nous pourrions faire, et que les fidèles

instruits doivent s'appliquer à approfondir pour leur

(t) Ps. xcv. — (2)Ps. !..



DE LA MESSE. 219

édification, et pour leur union plus intime à la prière

publique.

§11.

De l'Offrande des fidèles, des Eulogies et du Pain bénit.

L'ancien usage de l'Eglise a toujours été que les

fidèles offrissent ce qui était nécessaire pour le ser

vice divin, et surtout le pain et le vin, qui sont la

matière rigoureuse de l'eucharistie. Tous les chré

tiens, hommes et femmes, allaient à l'offrande, por

tant du pain, du vin pour le sacrifice, offrant en

outre de la cire, de l'huile, de l'argent pour les dé

penses matérielles du temple et pour le modeste en

tretien des pasteurs. C'est-à-dire que Ton offrait,

pendant la messe, deux choses bien distinctes : ce

qui devait être la matière de l'oblation sacrée, et un

surplus qui servait aux besoins de l'église et de ses

ministres. Ce bel ordre de l'offrande disparut insen

siblement au onzième siècle ; voici ce qui en est resté

de notre temps : On n'offre plus nulle part le pain

et le vin de la consécration ; le changement de disci

pline dans cette portion de l'offrande est venu de ce

que le clergé a cru devoir se servir à l'autel de pains

préparés à part et avec les plus grands soins, et de ce

que les chrétiens ont fait depuis des dons considé

rables aux églises, en se déchargeant sur les bénéfi-

ciers de tout ce qui était nécessaire au culte du

Seigneur. Mais la matière du sacrifice peut toujours

être regardée comme offerte par le peuple, et con

tinue d'être en ce cas l'hommage qu'il fait à Dieu de

sa substance et de ses biens, puisque ce matériel est



220 EXI'LICATrON

prélevé sur ses fondations et sur ses bienfaits. Aujour

d'hui même que ces anciennes fondations ont disparu

dans plusieurs églises, et ont été remplacées par un

traitement public et compensatoire accordé aux mi

nistres de la religion, aujourd'hui que ce traitement

est élevé à un taux convenable par des dons libres

perçus régulièrement, et par les quêtes pour les frais

du culte, ce traitement ecclésiastique pris sur l'uni

versalité des impôts et par conséquent sur tous dans

la proportion de leur fortune, ces oblations volon

taires laissées à la liberté et à la générosité de chacun,

et avec lesquelles on se procure le pain, le vin, la cire,

l'encens, le linge, les ornements et tout ce qui est

nécessaire à l'entretien décent du temple et des mi -nistres, font que tous contribuent véritablement à

offrir à Dieu la matière du sacrifice et ce qui convient

à la subsistance des pasteurs.

Il ne reste plus de vestige du rit antique que l'usage

d'offrir, en quelques endroits, aux messes des morts,

du pain et du vin que l'on porte à l'autel; encore ne

s'en sert-on pas pour la consécration. Mais quoi qu'il

en soit des restes plus ou moins conservés dans les

diocèses de cette offrande principale, on y supplée

extérieurement d'une manière générale, en ce qnc

le diacre, à la messe haute, présente au nom d*i

peuple le pain qui doit être consacré, et en ce que

le servant, à la messe basse, présente le vin et l'eau

en sa qualité de représentant des fidèles.

Quant à la seconde portion de l'offrande, qui con

sistait à offrir plus de pain et de vin qu'il n'en fallait

pour la communion, et à y joindre de la cire, de

l'argent, et tout ce qui pouvait être nécessaire au

service des autels, elle a été conservée sous une



DE LA MESSE. 221

forme ou sous une autre, et cela pour deux raisons :

la première, parce que, au moment où les fidèles se

sont éloignés de plus en plus de l'eucharistie, du

signe d'union par excellence, l'Eglise a voulu sub

stituer à la communion sacramentelle un symbole

extérieur et significatif; ce symbole est la distribu

tion de pains simplement bénits pendant la messe.

Par là, l'Eglise a voulu exciter ses enfants à commu

nier au moins spirituellement au sacrifice, donner

une espèce de supplément, de dédommagement aux

chrétiens qui s'éloignent ou qui doivent se tenir

éloignés de la réception du corps de Jésus-Christ, et

continuer à toute force de distribuer dans ses assem

blées un signe d'union avec Dieu et d'union des

fidèles entre eux. Aussi ce pain bénit était-il porté

aux absents, envoyé au loin comme signe de charité,

et les chefs de famille le distribuaient-ils aux mem

bres de leurs maisons qui n'avaient pu se trouver à

l'église. Aussi est-il à remarquer que ce pain, non

consacré, mais bénit, ne reçoit cette bénédiction et

n'est distribué qu'aux messes paroissiales , c'est-à-

dire, dans la réunion légitime des fidèles présidée par

le propre pasteur.

La seconde raison qui a fait suppléer d'une ma

nière ou d'une autre à l'excédant de l'antique of

frande, a été l'insuffisance des traitements ecclésias

tiques et la faiblesse des revenus affectés aux églises.

Hâions-nous d'aller au-devant de toute objection

pénible, et disons avec l'apôtre que le prêtre a le

droit commun et naturel de vivre de l'autel, parce

qu'il est consacré, dévoué au service divin, sans qu'il

lui soit permis de s'immiscer dans les affaires du

siècle. Or , ce que le prêtre trouve aujourd'hui à

 



222 EXPLICATION

l'autel ne pouvant suffire, même à la rigueur, aux

besoins du culte et à son entretien modeste, il a bien

fallu lui permettre de recevoir les oblations des

fidèles, en se conformant encore, pour éviter tout

soupçon, aux règles établies dans les diocèses. De là,

tous les dimanches, la présentation du pain bénit

avec une offrande de cire et d'argent; de là, à cer

tains jours, l'offrande des fabriciens, qui sont les dé

légués des fidèles et les députés des paroisses ; de là,

aux époques les plus graves de la vie chrétienne, au

baptême, à la première communion, au mariage, à la

sépulture, et dans quelques circonstances, l'offrande

et les dons volontaires par lesquels on est convenu de

reconnaître et d'honorer dans la personne des pas

teurs un dévouement absolu et de tous les jours.

Cependant, pour conserver quelques vestiges de

l'offrande antique, l'Eglise y invite encore les clercs

qui présentaient autrefois le pain apporté par les

fidèles ; elle y invite aussi le peuple, mais non plus en

masse, si ce n'est dans un petit nombre de cérémo

nies particulières. La foule des fidèles n'est plus re

présentée à l'offrande que par celui des paroissiens

qui présente à son tour le pain à bénir, et dans les

fêtes, que par les membres de la fabrique qui sont ses

délégués dans les affaires de l'administration tempo

relle. Cette offrande doit être ratifiée par tous, puis

qu'elle est faite au nom de tous ; elle doit être le signe

extérieur de l'oblation de nous-mêmes; elle doit être

faite en tout esprit de paix et de charité, comme l'in

dique le rite qui l'accompagne.

Nous avons encore quelques mots à dire sur le

pain bénit que l'on présente à la messe paroissiale.

Et d'abord , il rappelle et remplace les anciennes



DE LA MESSE. 223

agapes. Les agapes étaient des soupers que l'on faisait

dans l'église, dès les premiers jours du christianisme,

pour honorer celui que Jésus-Christ fît avec ses dis

ciples avant l'institution de la sainte eucharistie. Ces

agapes précédaient la communion , comme la cène

mosaïque avait précédé la merveille opérée au céna

cle. On les appelait agapes ou charités, à cause de la

commune charité de tous les fidèles qui mangeaient

ensemble, riches et pauvres. Mais déjà du temps de

saint Paul, il s'était glissé dans ces repas mystiques

de graves abus que l'apôtre blâme et corrige avec

rigueur. Cette sainte et fraternelle coutume dégénéra

bien vite, et fut remplacée par les eulogies. Eulogie

est un mot grec qui signifie prière ou bénédiction. Les

eulogies étaient des pains bénits en signe d'union et

de communion ; les évêques et les chrétiens, dès le

quatrième siècle, s'envoyaient mutuellement des eu

logies, en place de l'eucharistie qui a été quelque

temps envoyée d'une église à l'autre. Cet usage,

adopté d'abord pour entretenir l'union entre les

fidèles éloignés, est devenu ensuite un signe de cha

rité entre ceux qui se trouvaient ou qui devaient se

trouver même à la messe de paroisse. Dès le qua

trième siècle, le pape Léon IV recommandait cette

coutume aux curés : Distribuez, leur disait-il, des

eulogies au peuple après la messe. De là, il faut com

prendre que le pain bénit de nos jours est le mémo

rial de la dernière cène, le souvenir des antiques

agapes, la forme nouvelle des anciennes eulogies, le

symbole de l'union chrétienne, la compensation du

pain eucharistique, et que, sous tous ces rapports,

cette coutume doit être vénérable, précieuse et chère

aux fidèles. V



224 EXPLICATION

Le pain est béni solennellement ; l'usage presque

général est de faire cette bénédiction avant l'oblation

de l'hostie et du calice : voici comment on procède.

— Le prêtre, qui se trouve déjà au bas de l'autel où

il a donné la patène à baiser au clergé et au peuple

venu à l'offrande, donne cette paix à la personne qui

s'avance avec un cierge pour offrir le pain au nom

de tous. Puis faisant le signe de la croix, mettant son

secours dans le nom du Seigneur qui a fait le ciel et

la terre, et demandant encore que le Seigneur soit le

principe de l'union de l'esprit et du cœur des fidèles,

il récite l'oraison suivante : Seigneur, Jésus- Christ,

pain des anges, pain vivant de la vie éternelle, vous

que tous les chrétiens devraient recevoir réellement

à la messe, vous dont ce pain grossier n'est que le

souvenir et le très-faible dédommagement , daignez

bénir ce pain (le prêtre exprime en même temps le

sigue de la croix), comme vous avez béni les cinq pains

dans le désert, ces pains qui n'étaient aussi que la

figure du pain eucharistique. Afin que tous ceux qui

en mangeront avec douleur du péché qui les empêche

de communier réellement , avec piété et désir de

communier spirituellement, avec foi et respect pour

ce que ce pain représente, avec charité et comme

gage de l'union de tous les enfants d'un même père,

reçoivent la santé du corps et de Came, en vertu de leurs

bonnes dispositions. Enfin le prêtre répand de l'eau

bénite sur ce pain qui vient d'être séparé de l'usage

commun, et destiné à être le souvenir et le symbole

de l'union la plus heureuse.

Telle est l'origine de l'institution du pain bénit;

tel est le but spirituel de cette offrande, qui emporte

avec elle, il est vrai , une destination matérielle et



DE LA MESSE. 225'

secondaire. Mais sous ce dernier rapport, l'Eglise

n'a rien à craindre des imputations calomnieuses et

des propos légers. Non ; ce n'est pas un impôt qu'elle

a établi, puisque l'oblation est absolument libre; ce

n'est pas une ressource de la cupidité , puisqu'elle

ne demande pour ses clercs que le nécessaire d'un

bonnête entretien ; ce n'est pas un moyen adroit et

détourné, puisqu'en invitant à joindre à ce pain une

offrande pour le pasteur, elle le dit clairement et

avec francbise. Oui, l'Eglise déclare que ses minis

tres n'ont pour vivre que l'autel où ils servent, elle

s'bonore aux yeux des peuples de leur dévouement

exclusif qui les empêcbe d'acquérir par les voies

ordinaires du siècle ; elle avoue que le traitement

assigné aux titres ecclésiastiques est bien insuffisant,

et que les oblations sont en partie des dons faits au

pasteur avec délicatesse et en toute liberté. Mais à

ce faible prix, elle ordonne à ce pasteur d'être tout

entier au troupeau qu'il dirige, de lui consacrer ses

talents, ses forces, sa santé, son temps, ses veilles, sa

vie même au besoin ; elle veut que jour et nuit il

réponde à l'appel fait à son ministère, que sa vie soit

un renoncement de tous les jours et de toutes

les heures, qu'il use du peu de bien dont il peut

disposer et pour l'ornement de l'Eglise dont il est le

ministre, et pour le soulagement des pauvres dont il

est le père ; elle veut que le superflu qu'il verse à

l'indigence soit si abondant, qu'il paraisse aux chre

tiens le strict nécessaire ; elle veut enfin que pour un

peu de pain matériel qu'il reçoit d'une reconnais

sance libre et volontaire, il fournisse abondamment

et de droit le lait de la doctrine, le vin de la consola

tion, et qu'il donne en détail sa vie pour ses brebis.

 



EXPLICATION

S ni.

Du Pain et du Vin, matière du Sacrifice.

La matière de l'oblation eucharistique marquée

par Jésus-Christ, c'est le pain et le vin : du pain de

froment, du vin extrait naturellement du fruit de la

vigne. Pour le vin, l'Eglise ne demande autre chose .

sinon qu'il soit sans altération , et naturel, tempéré

par quelques gouttes d'eau versées dans le calice ,

sans s'inquiéter de la couleur ou de la qualité ; pour

le pain, l'Eglise a voulu qu'il fût azyme, c'est-à-

dire sans levain, fait de la plus pure farine , et qu'il

eût des marques qui le distinguent du paiu commun

et ordinaire.

Quant au pain azyme, on s'en est servi de temps

immémorial, fondé sur ce que Jésus-Christ a dû con

sacrer avec du pain sans levain , puisqu'il a célébré

l'eucharistie après avoir mangé l'agneau pascal de

la loi mosaique, et que dès que cet agneau était

immolé, il n'était plus permis de manger ni de con

server du pain levé ; et sur ce que ce pain représen

tait plus vivement la souveraine pureté du Dieu qui

est offert, et la sainteté qu'exige la réception de ce

mystère redoutable, selon cette parole de saint Paul :

Mangeons, non le ferment antique, mais les azymes de

la sincérité et de la vérité (1). L'Eglise, en ordonnant

au xi" siècle de ne faire usage à la messe que du pain

sans levain , a cependant laissé aux Grecs la liberté

(I) I Cor. v.



DE LA MESSE. 227

de continuerà consacrer avec du pain levé, ce point

n'étant qu'accidentel, et seulement déterminé par

un précepte ecclésiastique.

Quoi qu'il en soit de l'usage différent des églises

orientales et des églises d'occident, le pain de la con

sécration doit toujours être fait de la plus pure fa

rine, et préparé avec respect, et avec tous les soins

de la propreté. La reine sainte Radegonde, par vé

nération pour le sacrifice de l'autel, s'appliquait avec

beaucoup de dévotion, dans son monastère de Poi

tiers, à faire de sa propre main les pains à consacrer,

et les distribuait à beaucoup d'églises; les prêtres

eux-mêmes ont voulu faire ces pains, ou les ont fait

faire en leur présence par leurs clercs, et rien n'est

plus édifiant que les soins pleins de respect et de re

ligion avec lesquels les premiers moines de Cluni et

les autres religieux préparaient le blé, la farine et

tout ce qui était nécessaire pour confectionner la

matière du divin sacrifice. Aujourd'hui même, en

beaucoup d'églises, ce soin est confié aux commu

nautés religieuses, et pour peu qu'on ait la foi, on

sentira que la plus solide piété a dû inspirer à nos

pères ces attentions, et que les pasteurs doivent

étendre à ces détails leur zèle, leur sollicitude et

leur vigilance.

Enfin l'Eglise a voulu que ses pains d'autel eussent

une forme spéciale et une marque distinctive du pain

ordinaire. Le pape saint Zéphyrin , au troisième

siècle, et après lui saint Grégoire-le-Grand, les

appelle couronner, à cause de leur forme ronde ; on

les faisait faire exprès, et l'on voit par un grand

nombre d'anciennes figures qu'on y imprimait,

comme de nos jours, la marque du signe de la croix.



228 KX1-L1CATI0N

Le pain est porté à l'autel avec le calice et la pa

tène, ou petit plat qui le supporte ; le vin et l'eau

sont préparés hors de l'autel, à droite, dans deux

vases qu'on appelle burettes. Après que l'offertoire a

été lu, le prêtre, si le diacre ne l'a déjà fait pendant

le Credo, étend le corporal sur l'autel, ôte le voile

qui couvre le calice, ainsi que la palle, ou petit cor

poral plus étroit, destiné à couvrir la coupe sacrée

pendant tout le temps de la messe, et procède enfin

à l'oblation de la matière du sacrifice. Cette céré

monie, par laquelle on découvre le calice et les obla-

lions, peut rappeler aux fidèles, et le prétoire où

Jésus-Christ fut dépouillé de ses vêtements, et la nu

dité où il fut réduit avant de monter sur la croix, et

la nécessité, avant de s'offrir eux-mêmes, de se dé

pouiller du vieil homme et de ses actes corrompus,

pour mériter d'être revêtus de l'homme nouveau, qui

réparera dans leur cœur l'image de Dieu, défigurée

par le péché. C'est depuis le onzième siècle que l'on

a ajouté à la secrète, qui était jusque-là la seule prière

sur les oblations, les oraisons spéciales que nous allons

méditer ; mais avant de l'entreprendre, nous ferons

une remarque générale sur les signes de croix multi

pliés que fait le prêtre depuis l'offrande jusqu'à la

communion. Soit avant, soit après la consécration,

on fait plusieurs signes de croix sur ce qui est offert

et sur ce qui est consacré : l'intention de l'Eglise est,

ou d'attirer la bénédiction toute puissante de Dieu

sur la matière qui doit être changée en corps et en

sang de Jésus-Christ, qui fit lui-même cette béné

diction avant la multiplication des pains dans le dé

sert, et surtout avant de consacrer à la dernière cène;

ou de témoigner par un signe expressif et naturel,



DE LA MESSE. 2-9

que ce qui est opéré sur l'autel est vraiment l'obla-

tion renouvelée et continuée de la mort d'un Dieu

sur la croix ; et quand, au milieu de tout cela, le

prêtre fait sur lui-même le signe du salut, que les

fidèles doivent répéter avec lui, l'Eglise veut nous

faire entendre que ce Dieu immolé n'est offert que

pour nous appliquer le prix de son sang, et que nous

devons désirer et rechercher l'heureuse application

de ses mérites.

§IV.

Oblation du Pain.

Le prêtre prend avec la patène le pain que l'on

appelle hostie ou victime du sacrifice (lorsque le pain

a été consacré, on dit plus communément la sainte

hostie). Aux messes solennelles, elle lui est présentée

par le diacre, afin qu'il paraisse que le célébrant

n'offre que ce qui lui est offert au nom du peuple

par le premier ministre du sanctuaire. Il tient avec

la patène l'hostie élevée, il lève les yeux au ciel en

l'offrant au Père céleste, afin d'imiter l'action de

Jésus-Christ avant la bénédiction des pains dans le

désert, et afin de copier ce que Jésus-Christ a fait

avant la consécration de l'Eucharistie, ainsi que toute

la tradition nous le témoigne. Il abaisse de suite les

yeux sur l'hostie qu'il présente au Seigneur, parce

qu'il va prier aussi pour ses péchés, et se reconnaître

indigne d'un si haut ministère; unissant par là mer

veilleusement ce qu'exige de la dignité sacerdotale la

nécessité d'offrir pour le peuple, avec ce que de



230 EXPLICATION

mande de la faiblesse du piètre la misère du pécheur

qui a besoin d'offrir pour ses propres offenses.

En ce moment, chrétiens, levez les yeux au ciel,

parce que c'est là que réside dans sa gloire un Père

plein de bonté à qui le sacrifice est dû ; mais abaissez-

les aussitôt sur vous-mêmes, parce que vous êtes les

enfants prodigues et ingrats de ce Père si miséricor

dieux : parce qu'à l'exemple du publicain, vous ne

sortirez justifiés du temple qu'à force de repentir et

d'humilité. Prêtres, placez avec l'hostie, sur cette

patène, votre cœur, celui des fidèles pour qui vous

célébrez en particulier, celui des assistants, celui de

toutes les brebis qui vous sont confiées, celui de tous

les membres de l'Eglise. Fidèles, qui voulez parti

ciper à l'oblation, apportez-y chacun votre cœur,

mais un cœur contrit et humilié ; déposez-le sur cette

hostie, pour qu'il soit changé avec elle, et pour que

Dieu vous le rende tout nouveau, ou du moins résolu

de se renouveler dans les eaux de la pénitence.

Recevez, dit le prêtre en offrant le pain , recevez,

Père saint, car c'est de ce nom que Jésus-Christ vous

a appelé dans la prière qu'il vous adressa entre le

sacrifice du cénacle et le sacrifice du Calvaire : rece

vez , Dieu tout-puissant , qui seul avez le pouvoir de

remettre les péchés, Dieu éternel, à qui est dû le sa

crifice, parce qu'étant par vous-même, vous possédez

l'être par essence , et que toutes les créatures ne

l'ont reçu que de vous : recevez de nos mains , que

nous levons avec nos cœurs vers votre souveraine

majesté , cette hostie sans tache. Ce que je vous pré

sente , ô Dieu , n'est encore que du pain , mais ce

pain n'est offert que pour devenir le pain de vie



DE LA MESSE. 231

descendu du ciel ; déjà j'envisage par la foi cette

victime pure , et je vous conjure dès ce moment d'ar-

rèier vos regards sur l'Agneau sans tache , dont

la substance va bientôt remplacer la substance ma

térielle que j'élève devant vous. Recevez donc cette

hostie queje vous offre dans cette première partie du

sacrifice, moi votre serviteur indigne, faible représen

tant du pontife éternel, à vous qui êtes mon Dieu

vivant et véritable , à vous qui êtes la source de la vie ,

le principe de toute vérité , à vous par conséquent à

qui nous devons sacrifier , malgré la disproportion in

finie qui existe entre des serviteurs indignes etleDieu

qui vit dans les siècles des siècles.

Etait-il possible de mieux exprimer en si peu de

mots ce qui se passe à l'autel entre un homme mor

tel, sujet à l'erreur et à la vanité , et le Dieu suprême

qui possède essentiellement l'être, la vie , la puis

sance, la sainteté, la richesse, la souveraineté et

l'indépendance? Moi, serviteur indigne, je me trouve,

par un ministère redoutable aux anges même, dans

la nécessité d'offrir une victime , et encore quelle

victime ! de l'offrir à mon Dieu , à mon Créateur , à

celui en qui tous ont l'être, le mouvement et la vie!

Mais encore , s'il n'y avait que la disproportion de

l'indignité inhérente à ma nature, le Seigneur, qui

connaît la boue dont il nous a formés, tendrait la

main à son ouvrage, pour que mon offrande pût

arriver jusqu'à lui. Et voilà que cet abîme d'indi

gnité naturelle à la créature découvre un second

abîme plus profond encore que le néant, abîme que

j'ai creusé moi-même , et dont la profondeur n'atti

rerait que la vengeance du ciel , sans la victime qui

s'est remise entre nos mains ! Il faut que j'offre pour



232 EXPLICATION

mes péchés qui sont sans nombre, dont les uns ont été

des offenses directes , et les autres des négligences

coupables ; il faut que j'offre pour le mal que j'ai

fait, pour le bien que j'ai fait mal, ou que je n'ai pas

opéré; c'est pour ces dettes innombrables que j'ai

besoin de solliciter toute la multitude des bontés du

Seigneur! Ce n'est pas encore tout: si je n'avais

qu'à intercéder pour moi , le fardeau serait déjà ac

cablant ; mais malgré mon indignité comme homme

et comme pécheur, je suis médiateur , chargé d'une

responsabilité plus terrible encore. Il faut qu'après

avoir offert d'abord pour la rémission de mes fautes ,

j'offre ensuite pour celles du peuple ; il faut que j'in

tercède et pour lotis les assistants qui fixent par leur

présence l'attention particulière de l'Eglise, et pour

tous lesfidèles chrétiens qui, en vertu de la communion

des saints, ont un droit général au sacrifice , vivants

et morts, sans distinction. Afin que cette hostie pure et

sans tache que j'offre avec tous ces intérêts person

nels, particuliers et généraux , profite à moi et à eux,

nous serve pour le salut par l'expiation du péché , et

pour la vie éternelle par la conservation de la justice et

le don de persévérance finale.

Cependant , ce qui doit ici rassurer le prêtre , et

donner toute confiance à son ministère, c'est qu'entre

le Dieu éternel et son indignité, entre le Dieu saint

et ses péchés sans nombre , entre le Dieu de vérité

et de vie, et la responsabilité de toute l'Eglise qu'il

assume en ce moment, il élève et offre à un Père la

victime parfaite que ce Père céleste ne saurait refu

ser ; c'est que la victime que le prêtre tient en ses

mains est capable de satisfaire à une majesté infinie

et à des besoins innombrables , c'est qu'il suffit de



DE LA MESSE. 233

s'y unir dignement pour se la rendre profitable ici-

bas, et pour obtenir un jour la possession de la vie

éternelle.

§V.

Mélange de l'eau et du vin dans le calice.

Le prêtre met le vin dans le calice : à la messe

haute , c'est le diacre qui le fait, parce que c'est au

ministre de cette table divine à préparer ce qui est

nécessaire, et parce qu'il présente plus expressément

par là les dons du peuple dont il est le délégué; le

prêtre bénit l'eau par le signe de la croix et par la

prière qne nous allons expliquer, et en verse quel

ques gouttes pour les mêler au vin ; à la grand'messe,

c'est le sous-diacre qui met l'eau dans le calice, après

avoir prié le célébrant de la bénir ; ce dernier usage

est récent , et la rubrique a pu varier indifférem

ment sur ce point, puisque ce n'est qu'une simple

préparation.

Cette pratique de mêler un peu d'eau au vin dela

consécration n'est pas marquée dans l'Evangile, mais

elle est consacrée par la plus haute tradition, et pres

crite par l'ordre même des apôtres, dit un concile

tenu au septième siècle à Constantinople (1). Cette

tradition est fondée sur ce que Jésus-Christ consacra

à la dernière cène la coupe pascale , dans laquelle ,

selon le rit des Juifs, il y avait du vin et de l'eau.

Nous avons pour témoins de cet usage apostolique

Ips premiers Pères de l'Eglise, et en particulier saint

(1) Conc. Trull. 698.



234 EXPLICATION

Justin, qui n'est séparé de saint Jean que par quel

ques années ; on offre, dit cet apologiste, à celui qui

préside les frères , du pain et une coupe de vin tem

péré d'eau.

Or l'Eglise en use ainsi pour imiter en tout point

l'action de Jésus-Christ, et outre cette raison natu

relle et essentielle , les saints docteurs ont vu dans ce

mélange des raisons graves et mystérieuses, qui sont

d'ailleurs indiquées en partie par l'oraison que le

prêtre récite ; c'est 1°, dit saint Cyrille, pour marquer

que le peuple fidèle représenté par l'eau est uni avec

Jésus-Christ représenté par le vin , et offert avec lui

dans le calice ; que nous unissons notre misère et

notre faiblesse , figurées par la petite quantité de

l'eau qui n'a ni saveur, ni force, et qui se trouve ab

sorbée , à l'abondance et à la toute puissante vertu

du Sauveur indiquées par le symbole d'un vin géné

reux ; et que de même qu'il a participé à la chair et

au sang en prenant notre nature, nous participions

à sa divinité, de telle manière que, transformée en

elle, ce ne soit plus nous qui vivions, mais Jésus-Christ qui vive en nous ; 2° c'est pour représenter le

sang et l'eau qui sortirent du côté de Jésus-Christ

sur la croix , et dans un grand nombre d'anciennes

liturgies , on rappelait ici expressément cette cir

constance de la mort du Seigneur. Du reste nous

allons entrer dans tous ces motifs en expliquant la

prière : Deus qui humanœ.

Le prêtre donc bénit l'eau qu'on lui présente;

mais il omet ce signe de croix aux messes des morts,

parce que l'eau représentant le peuple uni à Jésus-

Christ, il unit alors spécialement au sang du Sauveur

les fidèles du purgatoire, qui, fixés dans la grâce,

 



DE LA MESSE. 235

n'ont plus besoin de bénédiction ; dans les autres

messes, il bénit ce symbole de l'Eglise militante pour

la disposer à s'unir à Jésus-Christ, et pour lui ap

prendre que cette union si précieuse ne s'est opérée

que par le mystère de la croix ; il verse enfin un peu

d'eau, en disant : « O Dieu, qui avez admirablement

formé l'homme dans un état si noble ! C'est là le pre

mier mystère auquel l'Eglise fait allusion ; Dieu en

créant l'homme a pris un peu deterre, en a fait un

corps et a uni cette substance grossière à une intelli

gence créée à son image et à sa ressemblance ; voilà

cet état si noble représenté par ce peu d'eau mêlée à

un vin fort et abondant. « Et qui l'avez rétabli d'une

» manière encore plus admirable. » C'est le second

mystère qu'il faut méditer dans cette simple circons

tance de l'oblation. L'image de Dieu était défigurée

par le péché, et ne pouvait d'elle-même opérer ou

obtenir sa restauration. Dieu s'en est chargé par pure

miséricorde, il a uni à toute la puissance de sa divi

nité toute la misère de notre nature ; par là il a pu

satisfaire comme homme et mériter comme Dieu

notre rétablissement dans l'état de noblesse primi

tive ; il a accordé tous les droits de Dieu et tous nos

intérêts, la justice et la paix se sont rencontrées et

embrassées fortem nt dans cette bienheureuse incar

nation; voilà le moyen plus admirable encoie dont le

Seigneur s'est servi pour nous relever ; le peu d'eau

mêlée au vin représente la nature humaine unie per

sonnellement à la richesse infinie de la nature divine.

Ce n'est pas tout : dans le mystère de la rédemption

Jésus-Christ a pris sur lui nos iniquités, et nous a

transféré les droits de sa sainteté et de sa justice ; il y

a eu le plus heureux échange ; il n'exige pour le

 



236 EXPLICATION

transport et l'application de tant de mérites que de

mêler quelques larmes de repentir sincère à tout le

prix de son sang versé pour nous ; et voilà le nouveau

mystère d'un peu d'eau mêlée au vin, de ce médica

ment de cette mixtion sacrée que le Sauveur a faite

et composée de son sang et de nos pleurs. Ah ! que

le sens de ces prières est profond pour qui sait le mé

diter! Comme nous devons désirer en ce moment

d'être bénis, d'être transformés, absorbés en Jésus-

Christ! lui disant avec ferveur, avec douleur de nos

fautes et avec reconnaissance : « Faites que par le

» mystère de cette eau et de ce vin >> dont nous con

naissons maintenant les raisons sublimes et touchan

tes, dont nous avons le mot de l'énigme et le secret,

« nous ayons part à la divinité de celui qui a daigné

» se faire participant de notre humanité : » il a pris

notre nature humaine, faites que nous prenions sa

nature divine ; il a pris nos prévarications, faitesque

nous recevions sa sainteté ; il a pris notre faiblesse,

faites que nous recevions sa force ; il a pris notre mi

sère, faites que nous recevions sa richesse, et que de

même que cette participation de l'humanité à la Di

vinité ne cessera jamais en Jésus-Christ, nous ne

soyons jamais séparés de sa personne divine, comme

le vin et l'eau sont à jamais confondus dans la coupe

sacrée ; et cette grâce nous vous la demandons, Sei

gneur, par Jésus-Christ, qui est tout à la fois, votre

Fils et Noire-Seigneur, qui, étant Dieu égal en toutes

choses au Père à qui il s'offre, au Saint-Esprit par

qui il s'offre, vit et règne avec vous en Uunité du

Saint-Esprit, dans tous les siècles des siècles. Ainsi

soit- il.



DE LA MESSE. 237

§ vi.

Oblalion du Calice.

Quoique le sacrifice de Jésus-Christ soit unique, et

que ce Dieu Sauveur réside tout entier sous chacune

des deux espèces sacramentelles, cependant parce que

son sacrifice est institué sous la double espèce du pain

et du vin, on offre séparément l'un et l'autre : le

prêtre, après avoir offert le pain, et mis du vin avec

un peu d'eau dans le calice, revient au milieu de l'au

tel, élève ce calice pour l'offrir, tenant constamment

les yeux élevés au ciel, parce que cette élévation de

la matière du sacrifice et de nos cœurs est le signe

naturel de l'offrande faite au Dieu très-haut ; parce

qu'aucune parole de la prière ne le détermine à baisser

les yeux, et parce que le symbole de l'union du peu

ple avec Jésus-Christ, et de la communication des

mérites d'un Dieu, lui ont donné plus de confiance

de lever les yeux au ciel.

A l'oblationdu pain,lesacrificateur n'a parlé qu'en

son nom , je vous offre, ego offero : mais ici il parle au

pluriel, parce que le peuple, qui a été béni et re

présenté par le mélange de l'eau, offre présentement

avec lui, et que le diacre, qui en est le représentant,

donne le calice, le soutient d'une main et récite la

prière au nom des fidèles.

Nous vous offrons, Seigneur, à vous seul qui êtes

notre Dieu, et non pas à vous, Pierre, Paul, comme

le remarque saint Augustin, le calice du salut, que

nous envisageons déjà comme rempli du sang de

Jésus-Christ, auteur et consommateur du salut des



23S EXPLICATION

hommes, et nous supplions votre clémence de le faire

monter comme un parfum a"une agréable odeur en. pré

sence de, votre divine majesté. L'oblation du sang de

votre Fils ne peut manquer de vous être agréable par

elle-même, maiselle pourrait être sans fruit à cause de

l'indignité de ceux qui vous l'offrent ; c'est pour cela

que nous implorons votre bonté, la conjurant de

nous rendre dignes de vous présenter cette offrande

et d'être offerts avec ce sang précieux ; que cette uti

lité soit pour noire salut en particulier, et pour celui de

tout le monde en général ; car Jésus-Chrit est la vic

time de propitiation pour nos péchés, et non-seule

ment pour les nôtres, mais aussi pour ceux de tous

les hommes. Nous demandons donc, Seigneur, que le

prix de notre rançon que va contenir ce calice soit

appliqué à nous et à tous les fidèles, et encore à tous

vos enfants sans exception. Ainsi soit-il.

En terminant cette offrande du vin comme celle du

pain, le prêtre fait un signe de croix avec l'hostie et

le calice, pour montrer par ce rit que l'on place la

victime sur la croix, autant qu'il est possible ; etl'on

couvre le vin avec le petit corporal ou la palle, uon

par mystère, mais par précaution, pour empêcher

que rien n'y tombe.

§vn.

Oblation des Fidèles.

Le corps de Jésus-Christ tout entier, que l'on offre

à la messe, c'est le chef et les membres ; c'est ce Dieu

fait homme et tous les fidèles. Il est donc juste qu'a

près avoir offert à Dieu le chefde la victime sous les



DE LA MESSE. 239
 

symboles du pain et du vin, on présente les membres

de cette victime pour que l'holocauste soit parfait ; et

bien que le peuple chrétien se trouve déjà offert par

le signe du mélange de l'eau dans le calice, il convient

d'exprimer plus sensiblement cette oblation : c'est ce

que l'Eglise a voulu dans la prière suivante.

Le prêtre jusqu'ici a agi comme sacrificateur, et

malgré son indignité il a élevé vers le Seigneur la ma

tière qui doit devenir le corps et le sang de Jésus-

Cbrist. Maintenant comme homme il se confond avec

les hommes ; il incline ce corps qu'il tenait droit pour

offrir, il joint ses mains qu'il tenait élevées vers le

ciel comme médiateur ; et dans cette posture conve

nable au personnage qu'il remplit présentement, il

fait l'oblation de son esprit et de son cœur, de l'esprit

et du cœur des fidèles pour les unir à la grande vic

time du salut. Mais dans cet acte solennel, par le

quel des créatures faibles et misérables vont s'unir en

sacrifice à leur Dieu, des dispositions quelconques ne

sauraient être agréées : il faut qu'elles aient une cer

taine proportion pour cadrer avec l'hostie déjà offerte,

et qu'il n'y ait pas une discordance révoltante entre

le chef et les membres. O hommes! comment pour-

rez-vous donc cadrer, pour ainsi dire, avec votre

Dieu, et devenir une seule et même oblation avec

lui ? L'Eglise va nous l'apprendre.

Nous nous présentons devant vous avec un esprit hu

milié et un cœur contrit. Voilà les deux dispositions es

sentielles et naturelles pour le sacrifice que nous

devons offrir, et dont nous faisons nous-mêmes partie;

car, en daignant nous unira lui dans son sacrifice et

en exigeant de nous le culte d'adoration suprême, que

peut demander le Seigneur de notre esprit si faible



2-10 . EXPLICATION

et de notre cœur si corrompu, sinon l'humilité et la

douleur? N'est-ce pas nous demander ce qu'il y a

de plus naturel et la seule chose même que notre fra

gilité puisse lui offrir? Ah! c'est bien là le Dieu qui a

pris notre nature, et qui ne veut de nous que ce que

nous pouvons lui donner, la reconnaissance de notre

néant et le repentir. Mais en même temps cette exi

gence est essentielle et de toute rigueur, car il s'agit

de reconnaître dans le sacrifice notre entière dépen

dance et le souverain domaine de Dieu ; et quelle

disposition plus excellente pour cette fin que l'aveu

de notre impuissance absolue par l'esprit de l'humi

lité? de remercier le Seigneur de ses bienfaits, de lui

demander pardon de nos fautes et de solliciter son

secours dans tous nos besoins? et l'esprit d'humilité

excite davantage nos cœurs à la reconnaissance pour

tant de bienfaits dont nous nous sentons indignes, à

la douleur pour tant de prévarications dont nous

faisons l'aveu, et à la prière pour tant de besoins qui

assiègent notre faiblesse justement appréciée. Et pour

la contrition du cœur, n'est-il pas très-nécessaire de

l'unir à ce corps de Jésus-Christ livré pour nos cri

mes, à ce sang d'un Dieu répandu sur le calvaire et

sur l'autel pour la rémission des péchés, la justice et

la sainteté de Dieu ne pouvant et ne devant nous ac

corder la justification sans cette coopération si juste

et si raisonnable? Aussi l'Eglise inculque-t-elle sou

vent cette double disposition dans les prières de la

liturgie ; aussi présente-t-elle souvent dans ses lec

tures ce double sujet, comme préparation au sacri

fice, nous donnant pour modèles, et l'humilité de

Jean-Baptiste, et l'abaissement de toute hauteur à la

vue du Dieu humilié qui va paraître, et les humilia-



DE LA MESSE. 241

lions de ce Dieu fait homme, et la foi du centenier

qui se reconnaît indigne de le recevoir dans sa

maison, et l'humilité de la Chananéenne qui ne veut

de la table du Seigneur que les miettes qu'on ne re

fuse pas aux petits chiens, et la douleur du publicainqui sort du temple, parce qu'il a demandé à Dieu

d'être propice à un pécheur comme lui. D'ailleurs

cette disposition d'humilité et de repentir est la

seule qui puisse faire concorder les membres avec le

chef. Si notre Dieu se présentait dans toute sa gloire

et dans toute la rigueur de sa justice, qui oserait unir

à lui son cœur dégradé, son cœur vicié par le péché?

Mais notre Dieu s'est humilié jusqu'à l'anéantisse

ment, et notre néant peut cadrer en quelque sorte

avec ses profonds abaissements ; mais Dieu s'est hu

milié pour nos crimes jusqu'à s'en charger et prendre

l'apparence du pécheur, et la faible douleur d'un

cœur brisé peut s'allier sans trop de disproportion

aux satisfactions de celui qui a été brisé lui-même

pour expier nos fautes.

C'est donc dans cet esprit d'humilité, dans les senti

ments de ce cœur contrit que nous pouvons, avec quel

que confiance, nous présenter à l'autel. Mais remar

quons bien que nous nous présentons dans l'esprit de

Vhumilité; cet esprit, c'est la reconnaissance que nonne sommes rien par nous-mêmes, que le peu que nous

avons dans l'ordre naturel nous le tenons de Dieu, et

que nous ne pouvons rien, sans sa grâce, dans l'ordre

du salut. Le corps de l'humilité, si l'on peut s'exprimer

ainsi, c'est, en conséquence de cette vraie connais

sance de nous-mêmes et de ce sincère aveu de notre

néant, de fuir la gloire, l'honneur et la vanité, de souf

frir les humiliations et les mépris, de les aimer, de

 

11



242 EXPLICATION

nous mettre de cœur à la dernière place, et de traiter

nos frères avec tous égards, les regardant et les ju

geant supérieurs à nous et meilleurs que nous. Or,

dans le sacrifice, il ne s'agit pas de cette conséquence

de l'humilité envers nous-mêmes et envers les hom

mes, mais du principe de l'humilité à l'égard de Dieu,

c'est pourquoi nous disons : Sous nous présentons avec

un esprit humilié, qui rougit de ses fautes, et qui se

regarde comme la plus indigne et la plus ingrate des

créatures ; nous nous présentons avec un cœur contrit,

percé, brisé de douleur d'avoir offensé un Dieu qui

doit être l'unique objet de son amour, et non pas

avec un repentir qui ne serait que le fruit d'une sen

sibilité naturelle, d'une imagination trompeuse, et

qui ne reposerait que sur les lèvres, quelque brû

lante qu'en soit l'expression.

Recevez-nous donc, Seigneur, dans cette double dis

position, comme vous avez déjà reçu le pain et le vin

que nous avons offerts, et qui ne seront bientôt que

les espèces humiliantes sous lesquelles résidera notre

Dieu humilié. Vous avez agréé eu immolation les

trois jeunes captifs de Bibylone condamnés à être

jetés dans la fournaise : si l'esprit de l'humilité et la

douleur du cœur vous les a rendus agréables autant

que des milliers d'holocaustes de béliers, de tau

reaux et d'agneaux gras ; si, bien mieux que ces sa

crifices, qui ne vous plaisaient qu'en vue de l'obla-

tion de Jésus-Christ, le prophète déclare que vous ne

rejetterez pas un cœur contrit et humilié; comment

pourriez-vous, Seigneur, ne pas recevoir l'humilite

de notre esprit, quand nous l'unissons ici aux anéan

tissements de votre Fils, et la contrition de notrecœur, quand nous l'unissons sur cet autel aux abon-

9

 



DE LA MESSE. 243

rdantes satisfactions de ce Fils bien-aimé ? Recevez-nous donc, Seigneur, humiliés et contrits, recevez-nous comme membres de l'auguste victime, et faites

.que notre sacrifice, ainsi composé et disposé, s'accom

plisse de telle sorte aujourd'hui en votre présence, sous

vos yeux qui sondent les esprits et les cœurs, qu'il

vous soit agréable, Seigneur, et sous le rapport du

chef, qui ne peut que vous plaire, et sous le rapport

des membres qui vous offrent Jésus-Christ et qui

s'offrent avec lui, à vous, qui êtes notre Dieu.

s Tin.

Invocation du Saint-Esprit.

Tout est préparé devant Dieu : le pain et le vin qui

doivent être changés au corps et au sang de Jésus-

Christ, nos esprits humiliés et nos cœurs qui doivent

être transformés en la gloire et en la grâce du Ré

dempteur ; l'oblation est complète : mais ce grand

changement et cette heureuse transformation ne peu

vent se faire que par l'opération de l'Esprit sanctifi

cateur ; c'est à lui de produire Jésus-Christ sur l'autel

comme il a formé son divin corps dans le sein de

Marie ; c'est à lui de consumer la substance du pain

et du vin par le feu de sa puissance, de détruire ce

qu'il y a de terrestre et de coupable dans nos âmes

par le feu de son amour ; c'est à lui enfin que l'on

doit offrir également le sacrifice comme au Père et

au Fils avec qui il a une même divinité. Or, voilà

ce que nous faisons dans cette invocation solennelle :

et de même que dans le sacrifice d'Elie le feu du ciel

"



244 EXPLICATION

vint consumer à sa demande l'holocauste et le bois

que l'on avait préparés, la pierre de l'autel et l'eau

que l'on avait répandue autour ; de même l'Eglise

demande, après avoir disposé toute la matière de son

oblation , que le feu divin , ou plutôt l'esprit de

Dieu, qui est un feu dévorant, vienne tout détruire,

tout changer, tout purifier, et montrer par là qu'il

accepte l'holocauste préparé pour la gloire de son

saint nom.

Le prêtre élève les mains et les rejoint, lève les

yeux au ciel et les abaisse aussitôt, en disant : Prenez,

Sanctificateur; il bénit l'hostie et le calice par un

signe de croix à cette parole : Et bénissez. Autant de

cérémonies qui, comme nous l'avons souvent remar

qué, expriment, par des mouvements très-naturels,

le sens intime de la prière qu'il récite, et les senti

ments dont son âme doit être affectée. C'est au Saint-Esprit que l'on s'adresse en ce moment ; car, bien que

les termes dont on se sert conviennent également aux

trois adorables personnes, l'attribut de sanctificateur

est plus ordinairement donné à l'Esprit-Saint ; l'ex

pression venez es t celle que l'Egl i se emploie toujou is en

l'invoquant; les anciens Missels nommaient expressé

ment l'Esprit créateur, et, dans la plupart des églises

de France, on a dit très-longtemps en cet endroit de

la messe l'invocation ordinaire et si connue : Venez,

Esprit-Saint } Keni^ sancte Spiritus. On s'adresse à ce

divin Esprit, parce qu'encore que les effets de la

toute-puissance viennent de la Trinité tout entière,pour bien marquer la distinction des personnes en

un seul Dieu, on attribue à chacune des opérations

extérieures et particulières : et, comme l'accomplisse

ment du mystère de l'Incarnation et l'effusion des



DE LA MESSE. 245

dons surnaturels sur l'Eglise sont attribués à la troi

sième personne de l'auguste Trinité, il est juste d'in

voquer ici l'Esprit-Saint, de le conjurer de venir sur

les dons offerts pour sanctifier le sacrifice qui renou

velle les mystères d'un Dieu fait homme, et pour

sanctifier nos cœurs en les rendant dignes de s'unir

à la victime. Prononçons donc, avec le plus ardent

désir, la prière que l'Eglise nous propose, et tâchons

d'en bien pénétrer tout le sens.

fieriez, sanctificateur tout-puissant, Dieu éternel;

c'est vous, Esprit créateur, qui, au premier jour du

monde, étiez porté sur le chaos informe sorti du

néant à la voix de Dieu ; c'est vous qui en planant,

pour ainsi dire, sur cette matière, lui avez commu

niqué la vie, la fécondité et toute la beauté de ses

richesses; venez aussi reposer sur ce pain, sur ce

vin, sur nos cœurs pour leur donner la force fé

conde de devenir le corps réel et le corps mystique

de Jésus-Christ : c'est vous, Esprit rénovateur du

monde, qui êtes survenu en Marie, et qui à l'ombre

de la vertu du Très-Haut, avez formé de la sub

stance d'une vierge le corps du Dieu fait homme,

qui êtes descendu sur la tête du Rédempteur au

sortir des eaux du Jourdain, pour témoigner avec le

Père qu'il était le Fils bien-aimé ; c'est par votre

mouvement, c'est-à-dire, par le mouvement d'une

charité et d'une miséricorde éternelle et infinie pour

les hommes,. que ce Dieu s'est offert en sacrifice sur la

croix ; c'est vous, feu divin et sacré, qui avez consumé

la victime ; c'est vous enfin, Esprit sanctificateur, qui

vous êtes reposé sur les apôtres pour éclairer et puri

fier leurs âmes, pour changer leurs cœurs, les revêtir

de force et les remplir de toute la plénitude de Dieu ;



246 EXPLICATION

venez donc, et bénissez ce sacrifice, c'est-à-dire, trans

formez la substance de ces dons matériels en la sub

stance du corps et du sang de Jésus-Christ, conti

nuez ce saint mouvement d'une charité infinie qui

a consumé l'holocauste, puisque nous continuons ici

d'offrir la mort d'un Dieu, et que ce Dieu offre sans

cesse cette mort qu'il a endurée pour notre amour ;

transformez nos cœurs humiliés, anéantis et brisés

de douleur en la grâce de Jésus-Christ qui se fait

pour nous justice, paix et rédemption ; bénissez-

les, et inspirez-nous l'amour et les autres disposi

tions avec lesquelles nous devons faire le sacrifice

de nous-mêmes, et l'unir au sacrifice de notre

Dieu.

Venez, Esprit créateur, Esprit rénovateur, Esprit

sanctificateur, descendez, reposez sur ce sacrifice, fé

condez la victime tout entière ; car vous n'êtes pas

seulement ici un agent, un ministre, ou simple

ment le feu de l'autel ; vous êtes Dieu comme le

Père et le Fils, coéternel à l'un et à l'autre ; Seigneur

vivifiant et sanctifiant, vous possédez également et

sans partage la toute-puissance et les perfections

adorables et infinies, c'est donc à vous que nous of

frons aussi ce sacrifice ; il est preparé pour la gloire de

votre saint nom, car il est offert aux trois divines per

sonnes, ainsi que nous l'avons témoigné au début de

la messe, et vous y êtes adoré et glorifié conjointe

ment avec Dieu le Père et avec Dieu le Fils.



DE LA MLSSE. 247

§IX.

Encensement des Oblations.

Après l'invocation , venez, Sanctificateur, la rubri

que marque que l'on fait l'encensement des obla

tions. Selon le rit parisien, aux simples grand'messes,

on se contente d'encenser trois fois l'autel et à la fois

la matière du sacrifice qui vient d'y être déposée et

préparée ; mais aux fêtes solennelles on fait cet en

censement comme il a été dit au commencement de

la messe, excepté que de plus on encense à plusieurs

reprises l'hostie et le calice ; nous ne reviendrons pas

sur ce que nous avons expliqué de l'origine , de la

fin , et du mode des encensements ; nous nous bor

nons à ce qu'il y a de spécial et de distinct dans la

circonstance qui nous occupe , et dans les prières dé

taillées qui accompagnent ici cette cérémonie , très-

ancienne dans l'Eglise grecque , et adoptée plus ré

cemment dans lEylise latine.

D'abord le célébrant bénit l'encens par une prière

plus longue et plus solennelle qu'à l'entrée du sa

crifice.

Par l'intercession du bienlieureux ai-change; le mot

d'ange signifie envoyé ; celui d'arebange exprime un

esprit bienheureux envoyé pour un message solennel,

comme celui qui fut député à Marie pour lui annon

cer qu'elle allait devenir la mère de Dieu. Il est ici

question de l'archange qui est à la droite de l'autel des

parfums ; il est certain que l'ange Gabriel apparut à

Zacharie à la droite de l'autel des parfums , et il est



248 EXPLICATION

question dans l'Apocalypse d'un ange représenté au

près de l'autel avec un encensoir à la main, que l'on

a cru être saint Michel : les missels sont partagés sur

ce point ; celui de Paris a évité la difficulté en ne

nommant pas l'archange ; mais quel qu'il soit , on

l'invoque ici, parce qu'il assura Zacharie que sa

prière était exaucée ; on invoque par lui le Seigneur ,

et par la médiation de tous ses élus, parce que l'ange

de l'Apocalypse présente à Dieu sous l'emblème des

parfums les prières de tous les esprits célestes et de

tous les saints, et que l'Eglise , qui veut joindre à son

sacrifice des prières favorables, ne saurait mieux faire

que de les joindre avec son encens à l'encens et aux

prières du ciel. Que le Seigneur, poursuit l'Eglise,

daigne bénir cet encens, le mettre au nombre des

choses qui lui sont consacrées, l'accepter comme des

tiné à son culte. Mais tout encens ne lui est pas agréa

ble , les dispositions de ceux qui l'offrent pourraient

ne faire monter vers le trône de Dieu qu'une fumée

grossière qui serait en abomination ; aussi ajouie-t-on

qu'il daigne aussi le recevoir comme un doux parfum

d'agréable odeur, et encore par les mérites de la croix

dont on a exprimé le signe, et par la médiation puis

sante de Jésus-Christ notre Seigneur, principe de tous

les mérites des anges et des élus de Dieu.

Le prêtre commence par encenser à plusieurs re

prises les oblations comme pour y joindre la prière

la plus ardente, l'esprit d'immolation le plus entier,

et pour donner un signe très-expressif du désir que

nous avons de les présenter au Seigneur , et de les

faire monter comme la fumée du parfum jusqu'au

trône de la grâce et de la miséricorde ; et encore l'E

glise veut que le symbole de son oblation et des dis



DE LA MESSE. 249

positions intérieures que ses fidèles y unissent , ne

se perde pas dans l'espace ; c'est un saint et pré

cieux commerce qu'elle veut entretenir avec le ciel.

Que cet encens, dit-elle, que vous avez bénit, que vous

vous êtes consacré, que vous daignez recevoir, monte

vers vous, Seigneur, parvienne jusqu'à vous , se con

dense comme une riche et féconde vapeur aux pieds

de votre majesté éternelle , et que votre miséricorde

descende sur nous ; que ce nuage, formé des vœux de

la terre, grossi de l'intercession des anges et des élus,

fécondé par votre miséricorde , redescende sur nous

comme une rosée de salut et de bénédiction.

Le prêtre encense l'autel en tous sens, récitant ces

paroles du psaume 140: Que ma prière, Seigneur,

s'élève en votre présence comme la fumée de Cencens ;

nos prières seront agréables et bénies , si nos désirs

sont purs, notre sacrifice généreux et tous nos sen

timents animés par le feu de la charité. Que l'éléva

tion de mes mains , qui n'est que le signe de l'éléva

tion de mon esprit et de mon cœur, vous soit agréable

comme le sacrifice du soir, que vous aviez ordonné

dans le temple Judaïque, où matin et soir on brûlait

des parfums , et surtout comme le sacrifice du soir

que Jésus-Christ vous offrit à l'entrée de la nuit où

il fut livré pour nous , et au déclin du jour a jamais

mémorable où , élevé en croix et les mains étendues

vers le ciel, il vous présenta l'oblation unique que

nous allons continuer sur cet autel. Nos prières doi

vent sortir du cœur , mais elles passent par les lèvres

des mortels, et ces lèvres ne doivent point être pro

fanées ; mettez donc, Seigneur-, une garde à ma bouche ,

qui , comme une sentinelle fidèle et sévère , n'en

laisse échapper aucune parole qui ne soit digne de



250 EXPLICATION

vous ; et une parle de circonscription sur mes lèvres, qui

les ferme rigoureusement à toute parole qui souille

rait mon âme et profanerait un si saint ministère :

que mon cœur ne cherchejamais des paroles de détours et

de ruses pour excuser mes péchés, pour me justifier du

mal par quelque apparence trompeuse ; que le cœur

qui vous prie soit fidèle ou au moins sincère , humble

dans tous les cas, et s'il sent le besoin de s'excuser,

que son excuse soit de gémir et de demander d'etre

purifié par le feu de votre amour et par la flamme

active de votre charité ; c'est ce que le prêtre sou

haite en terminant les encensements et en rendant

l'encensoir au diacre : Que le Seigneur, en l'honneur

duquel nous avons allumé ce feu et brûlé ces par

fums, allume lui-même en nous lefeu de son amour/

que ce feu ne soit pas languissant, prêt à s'étein

dre , et qu'il nous enflamme d'une charité éternelle.

Ainsi soit-il. Ensuite on encense le prêtre , comme

représentant Jésus-Christ, puis, selon la coutume

des lieux, les reliques des saints, qui se sont offerts à

Dieu en sacrifice , et qui ont été en sa présence un

très-doux parfum. Nous avons déjà vu pourquoi l'on

encensait les hommes , et certaines personnes du

clergé et du peuple avec distinction ; chacun en re

cevant l'encens doit dire en proportion de son mi

nistère et de sa dignité : Suis-ja la bonne odeur de

Jésus-Christ? ma conduite répond-elle à l'idée que

l'Eglise donne de moi ? mon cœur est-il élevé vers

Dieu dans les moments les plus graves et les plus pre

cieux du sacrifice? Car soit que l'encensement géné

ral ait été fait au Credo comme suite de notre profes

sion pratique de l'Evangile , soit qu'on le diffère jus

qu'à l'oblation ou jusqu'à la préface, c'est la consé-



DE LA MESSE. 251

quence de l'oblation de nous-mêmes que nous avons

dû faire, de l'élévation de notre âme plus appliquée

à Dieu par cet avertissement solennel : les cœurs en

haut , sursùm corda , et de cet acquiescement donné :

nous les tenons élevés vers le Seigneur, habemus ad

Dominum. Eu général, dit saint Thomas , on fait

l'encensement pour représenter l'effet de la grâce

qui est la bonne odeur dont Jésus-Christ est rempli ,

et qui doit passer de Jésus-Christ aux fidèles: c'est

pourquoi l'autel qui représente le Sauveur étant en

censé de tous côtés , on encense chacun par ordre et

à son rang.

SX.

Lavement des doigts.

Quoique le prêtre se soit lavé les mains avant d'ar

river au sanctuaire , l'Eglise lui ordonne de réité

rer cette ablution après l'offrande et l'encensement.

Il va au côté droit de l'autel, tenant les mains jointes,

ce qu'il observe par respect toutes les fois qu'il n'est

pas obligé d'agir ou de les élever, et là il se lave

l'extrémité du pouce et de l'index en récitant les

sept derniers versets du psaume 25, avec le Gloria

Patri, qu'il omet aux messes des morts et du temps

de la Passion, parce que cette Doxologie de joie ne

convient pas avec les marques de deuil, et dans la

mémoire des humiliations et des souffrances du Sau

veur.

Ce lavement des doigts se fait par une raison na

turelle, les mains du prêtre ayant pu contracter

quelque souillure extérieure dans la préparation des

 



252 EXPLICATION

offrandes et dans le maniement 'de l'encensoir ; dans

tous les cas, il lave le pouce et l'index, destinés à

toucher le corps de Jésus-Christ, parce qu'il ne sau

rait les tenir dans un trop grand état de propreté

pour remplir un si saint ministère. La raison mysté

rieuse de cette ablution est de nous marquer que

notre vie et nos œuvres, désignées par les mains,

doivent être bien pures pour approcher du Seigneur,

que c'est un signe de sainteté qui convient aux âmes

consacrées à Dieu ; et si l'on ne purifie extérieure

ment que l'extrémité des doigts, apprenons de là

que déjà lavés par le sacrement de pénitence et par

la douleur du cœur, nous ne devons plus avoir besoin

que de nous purger des moindres taches. C'est en ce

sens qu'avant l'institution de l'Eucharistie, lorsque

Jésus-Christ voulut laver les pieds de ses apôtres, il

répondit à Pierre qui demandait qu'on lui lavât

non-seulement les pieds, mais encore les mains et la

tête : Celui qui est lavé ria plus besoin que de se laver

Ies pieils ; vous elcs déjà purs (1), et il n'est pas

nécessaire de procéder à une ablution générale,

qui a dû précéder, avant de s'asseoir au banquet

sacré.

Pour nous faire entrer dans cette raison mysté

rieuse qui avertit le prêtre et les fidèles de l'extrême

pureté qu'on doit apporter au sacrifice, et pour

nous faire mieux comprendre encore cette parole de

David : Lavez-moi de plus en plus de mon iniquité (2),

l'Eglise ordonne de réciter dans cette cérémonie les

versets suivants du psaume 25.

Je laverai mes mains, c'est-à-dire, je purifierai ma

(1) Jean mi. — (2) Ps. L.



DE LA MESSE. 253

vie et mes actions, je les dégagerai des moindres

souillures, avec ceux qui vivent dans l' innocence j je

modèlerai cette vie sur les exemples de Jésus-Christ,

l'iunocence même, d'après la conduite des saints en

la société desquels je vais sacrifier, sur la conversation

céleste des anges qui se pressent autour de l'autel ;

et en union avec Jésus-Christ et ses fidèles serviteurs,

j'environnerai, Seigneur, voire autel, je m'efforcerai

de ne pas être tout-à-fait déplacé entre un Dieu vic

time et des adorateurs si parfaits.

Cette grande pureté de cœur me disposera pour

ouïr la voix qui annoncera vos louanges, cette voix

créatrice qui va retentir dans l'immolation pour faire

paraître l'hostie de louange, et qui parlera à mon

âme pour lui dire de mourir au péché ; pour raconter

moi-mime toutes vos merveilles, car je suis le hérault

de vos grandeurs, et ma bouche publiera que dans

ce mystère se trouve le mémorial de tous vos pro

diges, et l'abrégé de tout ce que vous voulez opérer

en nous pour le salut.

Seigneur,j'ai aimé la beauté de votre maison où vous

daignez établir votre gloire, et j'ai choisi la meilleure

part en habitant dans cette auguste demeure, dans

laquelle vous concentrez votre gloire et le fruit de

tout ce que les hommes doivent faire pour vous.

« O Dieu ! ne me faites pas périr avec les impies,

» ni mourir avec les hommes sanguinaires, dont les

» mains et les œuvres sont pleines d'iniquités et

» chargées de présents » qui les corrompent et les

poussent à toutes les injustices ; retirez-moi du mi

lieu de ces pécheurs, cachez-moi dans le secret de

votre face, j'ai préféré être ignoré dans la maison de

mon Dieu, qui est la demeure de la paix, de l'inno



254 EXPLICATION

cence et de la vie, plutôt que d'habiter sons les tentes

des prevaricateurs. Un jour passé auprès de vous

vaut mieux que dix mille au milieu du monde et de

ses joies. O mon Dieu ! que vos tabernacles sont ai

mables ! mon âme tressaille et languit du désir d'être

admise dans vos sacrés parvis.

Mais en même temps, que ce lieu est terrible ! c'est

la maison du Seigneur et la porte du ciel ; que cette

terre est brûlante! c'est la terre des saints et des

vivants où Dieu se manifeste. Malheur à qui y en

trerait comme dans un lieu profane et ordinaire !

Pour moi,je mis entré avec mon. innocence ; cette pa

role n'est-elle pas contraire à l'humilité chrétienne ?

non, car l'hmnil.té ne consiste pas à ignorer ce que

l'on est, mais à craindre de ne pas voir en nous le

mal, à reconnaître que nous ne nous regardons pas

comme justifiés parce que notre conscience ne nous

reproche rien, à nous juger vils et méprisables, et par

le mal que nous apercevons, et par les obscurités de

la conscience que nous ne pouvons approfondir, à ne

pas chercher à faire connaître le bien qui est en

nous, à ne pas nous élever au-dessus des autres par

une comparaison superbe, à confesser que nous n'a

vons rien de nous, et à reconnaître que nous pouvons

déchoir très-facilement du plus haut état de sainteté.

Voilà l'humilité, mais cette vertu ne s'oppose pas à

ce que, nous étant éprouvés avant de monter à l'au

tel, nous puissions dire avec défiance de nous-mêmes,

et avec action de grâces envers le Seigneur, que par

sa grâce nous sommes entrés avec notre innocence,

surtout quand saisis d'un saint tremblement nous

ajoutons de suite : Raclietcz-moi, et ayez pitié de moi.

Ce verset ainsi compris n'a rien non plus de trop



DE LA MESSE. 2.r)5

effrayant pour le prêtre et les fidèles, Dieu n'exigeant

pas l'impossible en demandant la pureté, et sup

pléant aux faiblesses inhérentes à notre humanité

par son abondante rédemption et sa grande miséri

corde; ne craignons qu'une chose dans cet aveu, c'est

l'illusion. Au milieu de la première oblation du sa

crifice de Jésus-Christ sur la croix, un homme a de

mandé de l'eau à ses ministres, s'est lavé les mains

devant tout le peuple, et a dit : Je suis innocent du

sang de cet homme : sa conscience égarée par la ti

midité, la faiblesse, l'intérêt et l'ambition a rendu un

témoignage trompeur, et toutes les eaux du monde

n'auraient jamais pu laver des mains souillées du

saug divin qu'il allait verser injustement. Prenons

donc garde que chacun puisse dire en toute vérité:

Je suis innocent du sang de Jésus-Christ. Je ne le

crucifie pas de nouveau par mes crimes ; et son sang,

loin de tomber sur moi comme la tempête pour

m'écraser, va, en conséquence de mes dispositions,

couler sur mon âme pour la blanchir, la laver de

plus en plus, et la féconder comme une rosée salu

taire : il va me racheter encore et avoir pitié d'un

cœur pur ou du moins contrit et humilié de ses in

gratitudes.

Par sa grâce, mes pieds ont suivi le droit chemin qui

conduit à ce Dieu rédempteur ; c'est pour cela que

je vous bénirai, Seigneur, dans les assemblées, et que

je vous conjurerai dans cette réunion des anges, des

saints et de vos enfants, d'affermir de plus en plus

mes pas dans les sentiers de votre amour, afin que

ma bénédiction ne soit point passagère, que ma

louange ne soit pas d'un jour, mais que vous louant

et vous bénissant dans les assemblées de la terre, je

'



256 EXPLICATION

mérite de chanter votre gloire et vos miséricordes

dans l'éternelle réunion de vos élus.

Gloire au Père, comme à la fin du Ps. Judica.

Les fidèles peuvent utilement réciter ces versets,

et les. approprier aux dispositions que Dieu exige de

leur cœur pour le sacrifice ; sans doute la sainteté du

prêtre doit être plus grande, mais ils ne doivent

point oublier qu'ils offrent avec lui, qu'ils participent

au sacerdoce de Jésus-Christ, et que la pureté, l'in

nocence, la bonne vie, l'amour de la maison de Dieu,

la résolution de marcher dans la voie droite, leur

sont indispensables ; que si Dieu ne rejette pas le

pécheur pénitent de devant ses autels, les paroles

du psaume qui ne peuvent s'appliquer à l'état de

leur conscience, doivent les humilier profondément,

et leur faire désirer plus vivement de reconquérir

par les fruits de la messe et par les moyens de la

pénitence la grâce de Dieu qu'ils ont perdue par le

péché.

§XI.

De la prière, Suscipe, sancta Trinitas.

L'Eglise a offert séparément et d'une manière dis

tincte le pain, le vin, et le cœur de ses fidèles;

niais comme Jésus-Christ tout entier, le chef et les

membres, compose la matière de son sacrifice, elle

veut maintenant offrir le tout d'une manière géné

rale, ainsi qu'il aurait pu se faire dans les immola

tions antiques, si après avoir disposé sur l'autel et

offert tour à tour à Dieu l'hostie, le vin et l'huile

des libations, on eût présenté ensuite par un acte



DE LA MESSE. 257

général d'oblation tout ce qui allait être consumé

par le feu sacré. L'Eglise a présenté au Seigneur sa

victime pour les fins ordinaires du sacrifice, en té

moignage d'adoration et d'action de grâces, en solli

citant la rémission des péchés, et tous les secours du

salut et de la vie ; mais dans cette nouvelle offrande,

elle a en vue d'autres fins qu'elle veut ajouter à celles

qu'elle a déjà exprimées ; c'est la mémoire des mys

tères de Jésus-Christ, l'honneur et les suffrages des

saints. Enfin l'Eglise a fait son 'oblation en particu

lier à Dieu le Père, à Dieu le Saint-Esprit, mais parce

qu'elle l'offre aux trois adorables personnes, elle veut

invoquer ici la Trinité tout entière, voilà les graves

raisons d'une offrande qui ne paraît au premier coup

d'oeil qu'une répétition de ce qui a été fait et parfaite

ment accompli.

Mais on peut penser que si cette prière a pour but

de généraliser l'offrande de la matière du sacrifice,

d'en détailler toutes les fins, et d'en dédier l'hom

mage, non plus à telle ou telle personne en Dieu

selon l'attribution qui lui est donnée, mais à la Tri

nité tout entière, on peut, dis-je, penser que cette

prière aurait dû suivre naturellement les premiers

actes d'oblation, et précéder l'encensement et le la

vement des mains : la chose sans doute aurait pu

être réglée ainsi sans inconvénient ; on a seulement

jugé plus convenable de faire succéder immédiate

ment à l'oblation des fidèles, l'encensement qui est

le signe de leur ferveur et de l'esprit intérieur de

sacrifice, de purifier bien vite les mains que l'encen

soir a pu salir, et d'ailleurs de rappeler encore par

un symbole expressif la pureté qu'exige le culte

divin, avant determiner le dernier acte de l'offrande.



25S EXPLICATION

Pour procéder donc à cette ohlatiou, plus générale

quantà la matière, plus abondante quantà la forme,

et plus directe quant à l'invocation, le prêtre joint

les mains sur l'autel, pour marque de notre entière

servitude et de notre union avec Jésus-Christ, il s'in

cline en signe d'hommage et d'adoration plus pro

fonde, et récite la prière suivante :

Recevez, Trinité sainte, Père, Fils et Saint-Esprit,

que nous honorons également , comme vous êtes

égaux en toutes choses dans l'unité de la nature

divine, cette ablation composée maintenant du pain

et du vin qui doivent être changés au corps et au sang

du Rédempteur, de l'esprit humilié et du cœur contrit

de tous les fidèles unis à leurs chefs, et désirant d'être

transformés en lui ; nous vous l'avons déjà offerte

pour les fins principales de tout sacrifice; et présen

tement considérez de plus que nous vous offrons cette

grande victime, premièrement en mémoire de la Pas

sion, de la Résurrection et de VAscension de Jésus-Christ

notre Seigneur. Cette fin particulière que l'Eglise dé

taille ici demande quelque explication. On se rappelle

que dans le rite mosaïque il y avait: 1° choix de la

victime ; 2° offrande et présentation de la victime;

3° immolation et effusion du sang de la victime;

4° consomption de l'hostie par le feu, dont la fumée

montait devant Dieu pour être reçue en agréable

odeur; 5° communion et participation à la victime

de la part du prêtre et du peuple. Or , Jésus-Christ

a non seulement succédé aux sacrifices anciens qu'il

a abrogés , mais son immolation en a rempli abon

damment la plénitude ; il y a eu choix de la nature

humaine , qui est l'hostie de son sacrifice , par l'in

carnation ; offrande de son corps , par sa naissance ;

 

 



DE LA MESSE. 259

effusion de son sang sur la croix , par les plaies dont

il a été couvert, et surtout par la lance du soldat qui

ouvrit son côté ; le feu a consumé la victime dans le

mystère de la Résurrection , par lequel Jésus-Christ

a absorbé ce qu'il y avait de mortel dans la nature

qu'il avait prise, en triomphant de la mort et en re

prenant la vie; le parfum agréable de cette victime

consumée est monté vers le ciel au jour de l'Ascension,

et l'hostie de propitiation a été placée à la droite de

Dieu ; enfin, le jour de la Pentecôte, il y a eu com

munion spirituelle et vivifiante à la victime , quand

les disciples ont été incorporés à Jésus-Christ et ren

dus participants de son Esprit, recevant la vie de Dieu

comme des membres vivants réunis à leur chef. Or,

voilà toute la plénitude des mystères que l'on rappelle

dans la continuation du sacrifice de Jésus-Christ.

"Voilà l'entier accomplissement de cette parole: Faites

ceci en mémoire de moi ; aussi dans la plupart des

églises des Gaules disait-on autrefois : « Recevez

» cette hostie que nous vous présentons , prêtre et

» fidèles, en mémoire de l'Incarnation , de la Nais-

» sance, de la Passion , de la Résurrection , de l'As-

» cension de Jésus-Christ, et de l'avènement de l'Es-

>> prit saint. » Et si aujourd'hui l'on se borne à énu-

mérer les trois grands mystères , c'est que toute

l'immolation et la consommation du sacrifice y est

renfermée, et que le reste n'en est que la préparation

et la conséquence ; et comme la messe est la vraie con

tinuation du sacrifice unique de la croix, nous rappe

lons le souvenir de tout ce qui a précédé, accompagné

et suivi cette immolation d'un Dieu fait homme. En

fin, quoiqu'il n'y ait dans la liturgie actuelle que l'é

noncé suffisant des mystères principaux, le détail se

 



2G0 EXPLICATION

trouve merveilleusement dans l'action sacrée: choix

de la victime par la préparation du pain, du vin, et du

cœur des fidèles ; offrande par des prières distinctes

et précises ; immolation par le glaive des paroles de

la consécration ; consomption et élévation de la vic

time au ciel par la suite des prières du canon , où

l'on conjure que l'hostie soit portée sur l'autel su

blime dressé devant le trône de Dieu ; et communion

par l'union du prêtre et du peuple aux espèces sacra

mentelles, et par l'esprit et la vie de Jésus-Christ

répandus dans les âmes. C'est ce qne comprend

d'admirable l'offrande que nous faisons tous ici en

mémoire de la Passion , de la Résurrection et de l'as

cension de Jésus-Christ notre Seigneur: nous témoi

gnons, qu'outre les fins générales du sacrifice, nous

avons à l'autel le fruit de tous les travaux et de toute

la gloire de notre Dieu.

Secondement , nous offrons à la Trinité adorable

cette victime en l'honneur de tous les saints : ce but

accessoire du sacrifice mérite encore plus d'être expli

qué et compris, à cause des erreurs que l'on a pré

tendu imputer à l'Eglise sur ce point.

Offrir, dit-on, le sacriBce de Jésus-Christ en l'hon

neur , et pour qu'il serve à l'honneur des saints , c'est

faire servir Jésus-Christ à les honorer, c'est les égaler

et même les préférer à Dieu, puisque l'on prend un

Dieu victime pour leur rendre un culte d'honneur et

de vénération.

Voilà bien l'objection dans tout ce qu'elle a de fort

et de spécieux ; mais ne voit-on pas qu'elle se détruit

par son exagération même, qu'on ne peutla soutenir

sans avancer que l'Eglise met les saints au-dessus de

Dieu, et qu'elle ne prouve rien, parce que, prouvant



DE LA MESSE. 231

trop, elle pousse à une conséquence absurde et hors

de toute vraisemblance.

Non-seulement donc l'Eglise ne préfère pas les

saints à Dieu, il s'en faut même de tout qu'elle veuille

les égalerà la majesté sainte, et qu'elle ne garde pas,

en les honorant dans son sacrifice , la proportion de

la distance infinie qui sépare le Créateur de ses créa

tures, même les plus fidèles et les plus privilégiées.

Car premièrement, il est évident que l'Eglise offre le

sacrifice à Dieu seul ; sa liturgie bien claire et bien

précise s'adresse à Dieu le Père tout-puissant, au

Seigneur, à l'Esprit sanctificateur, à la Trinité sainte ;

jamais prêtre n'a dit à l'autel : Nous offrons à vous

Pierre, ou Paul, ou Cyprien ; on sacrifie au Dieu des

martyrs , quand on érige des autels en leur mé

moire ; nous n'avons pas élevé d'autel à Etienne,

dit saint Augustin , mais avec les restes d'Etienne,

avec les reliques de ce corps qui a été immolé pour

Dieu, nous avons fait un autel au Seigneur ; nous ne

donnons pas aux saints des temples, des prêtres, des

victimes, mais à Dieu seul, qui est leur Dieu et notre

Dieu ; enfin nous n'offrons pas Jésus-Christ à l'ado

rable Trinité pour honorer les saints , mais après

avoir dit que nous offrons , et à qui nous offrons ,

nous expliquons simplement ce que contient le saint

sacrifice, et ce que nous devons y considérer, savoir :

les mystères de Jésus-Christ , et les victoires des

saints qui font tout leur honneur. L'Eglise publie

donc hautement, et par son dogme, et par sa liturgie,

et par sa tradition, cette parole de David : Qui sera

semblable à Dieu parmi les enfants de Dieu (1)? Mais,

(1) Ps. LXXXTIII.



262 EXPLICATION

sachant que ce même Dieu est glorifié dans la réunion

de ses saints, elle ne peut séparer ici l'honneur que

nous leur rendons d'avec l'honneur que nous devons

à Jésus-Christ, 1° parce que le sacrifice de la messe

est le sacrifice du Rédempteur tout entier , du chef

et des membres , le sacrifice universel de l'Eglise et

de tous les saints qui se sont immolés à Dieu, et qui

continuent de s'offrir par Jésus-Christ et avec Jésus-

Christ. Et ainsi, « toute la cité rachetée, c'est-à-dire,

» l'assemblée et la société des saints, qui est le sacrifice

>i universel, est offerte à Dieu par le grand Prêtre, qui

» s'est offert pour nous dans sa Passion (1 ). » Or, quoi

de plus honorable pour les saints que d'entrer ainsi

dans la composition du sacrifice d'un Dieu , que de

faire partie de la grande victime? et c'est cet honneur

que nous rappelons ici et que nous unissons légiti

mement, et toute proportion gardée , à l'honneur

que nous rendons à Dieu. 2° Parce que tout ce que

Jésus-Christ a d'honneur et de gloire dans ce sacrifice

qu'il offre et qui lui est offert, reflue nécessairement

sur les saints, qui sont ses membres vivants , insépa

rablement unis à leur chef; or, c'est ce reflux de

gloire, dont Dieu est la source et le principe, que

nous honorons à la messe ; et l'honneur du Seigneur

nous pressant d'honorer ses favoris, ses amis, ses

enfants, ses héritiers, nous ne pouvons mieux le faire

qu'à cet autel , où ils ont puisé leur mérite , leur

gloire, la grâce et les droits à l'héritage céleste.

3° Enfin , parce qu'au lieu d'honorer les saints par

Dieu, nous honorons Dieu par les saints , puisqu'on

rappelant leurs merites couronnés , nous élevons la

(1) S. A„g.



DE LA MESSE. 263

pensée jusqu'à Dieu , qui, dans leurs efforts et leurs

victoires , n'a couronné que les propres dons de sa

grâce et de sa miséricorde ; l'honneur que nous leur

rendons ne se termine donc pas à eux , il remonte et

rejaillit vers sa source qui est Dieu ; il marque la

distance infmie qui sépare le Créateur de la créature,

et loin de diminuer la gloire divine, ces hommages

bien compris en sont comme les rayons qui partent

du foyer et qui s'y concentrent. Qui a jamais pensé

qu'un savant perdît de sa gloire quand on fait l'éloge

de ses ouvrages ; que Salomon fût humilié quand

la reine de Saba vanta en sa présence le bonheur de

ses serviteurs ; qu'un maître crût sa réputation en

tamée quand on exalte ses élèves et ses disciples ; et

qu'un général s'maginàt voir flétrir ses lauriers ,

quand on ne veut pas le séparer des braves soldats

dont il a dirigé le courage , et auxquels il a inspiré

l'ardeur de la victoire? Or , voilà l'esprit de l'Eglise

bien marqué dans ses prières : Le martyr Laurent,

nous dit-elle, fortifié par cette nourriture, enivré

par ce calice, n'a pas senti les tourments ; cette hostie

que nous vous offrons, Seigneur , a donné à tel saint

la force de faire le sacrifice de sa propre vie, elle l'a

rendu fidèle dans son ministère, victorieux dans son

combat ; les saints Pontifes ont puisé dans cette

nourriture la sollicitude pastorale et la charité pour

le troupeau ; ce froment divin a formé les élus, ce

vin précieux a fait germer les vierges: en un mot,

les saints ont pris sur cet autel le mérite, la sainteté,

la force, la victoire; et en faisant mémoire , par l'a

dorable sacrifice, de l'honneur qu'ils ont eu de triom

pher du inonde et du démon, nous ne faisons que

raconter les merveilles de Dieu, que solliciter leurs



264 EXPLICATION

suffrages auprès du divin Médiateur, et nous exciter

nous-mêmes à glorifier à notre tour, par la vertu de

la même victime, le Dieu des vertus et le roi de gloire

qui est admirable dans ses saints.

C'est donc dans ces sentiments si justes et si dignes

du Seigneur, qu'après avoir offert la victime à la

majesté de Dieu seul pour les fins du sacrifice , et eu

mémoire de la Passion , de la Résurrection et de

l'Ascension de Jésus-Christ notre Seigneur , nous

l'offrons ensuite, et en Chonneur de la bienheureuse

Marie toujours vierge , reine des anges et de tous les

saints , qui a eu l'honneur de donner au Verbe

éternel le corps de la victime sacrifiée, et qui s'offre

elle-même avec d'autant plus d'actions de grâces

qu'elle est plus élevée dans le ciel ; et du bienheureux

Jean-Baptiste qui a montré du doigt la victime sainte,

l'Agneau qui efface les péchés du monde ; et des

saints apôtres Pierre et Paul , les premiers chefs du

troupeau qui ont immolé la victime après Jésus-

Christ , et qui ont plus contribué par leur vie et

leur mort à former les membres de l'Eglise rachetée

sur la croix ; et de ceux-ci dont on fait la fête ou la

mémoire, dont on célèbre en particulier et avec dis

tinction l'honneur de la victoire, et encore de ceux-ci dont les reliques reposent dans cet autel et sous

cet autel , où Dieu reçoit et offre le sacrifice ; el de

tous les saints qui, depuis Abel jusqu'à nous, ontete

par leurs vertus des victimes agréables au Seigneur :

afin que cette oblation serve à leur honneur, à l'hon

neur d'avoir été victimes pour Jésus-Christ et d'être

maintenant victimes avec Jésus-Christ, d'entendre

réciter leurs noms glorieux à cet autel , d'où ils ont

tiré le fruit du mérite et de la victoire, de grossir le



DE LA MESSE. 265

cortége du triomphateur suprême, et de devenir le»

intermédiaires des hommes auprès du Pontife saint,

sans tache, et plus élevé que les cieux. Que ce sacri

fice, qui a procuré tant d'honneur aux élus , servi

ez à nous pour le salut ; que ce tombeau de l'autel, où

des milliers de serviteurs de Dieu ont déjà enseveli

la corruption et la faiblesse humaine, absorbe aussi

nos misères et nos péchés ; que ce pain qui a fait 1rs

saints continuede leur former des enfants, des succes

seurs et des héritiers; que nous trouvions le salut là

où ils ont trouvé le salut et la gloire. Et l'Eglise

explique parfaitement sa doctrine sur l'honneur et

l'invocation des amis de Dieu dans le sacrifice de kt

messe par les dernières paroles de la prière : Et qur

ceux dont nousfaisons mémoire sur la terre, dont nous

faisons mention générale, ou particulière, ou spéciale,

à la table sacrée, que nous n'adorons pas, à qui nous

ne sacrifions pas, mais dont nous faisons seulement

mémoire, glorieuse il est vrai pour eux, plus glorieuse

encore pour le maître à qui nous offrons, daignent

intercéder pour nous dans le ciel; qu'ils prient pour

nous, qu'ils nous obiiennent la grâce de marcher

sur leurs traces , et de recueillir à la messe la vie

éternelle qu'ils en ont remportée. Voilà l'heureux

commerce que nous voulons entretenir entre l'Eglise

du ciel et l'Eglise de la terre ; car nous sommes les

enfants des saints, tout éloignés que nous soyons

de la perfection de nos pères, et les concitoyens

du ciel , quoiqu'exilés encore de la patrie. Toute

fois, cette médiation des saints n'est que secondaire,

ils ne sont réellement que des intercesseurs, et

cette grâce nous la demandons par le même Jésus-

Christ notre Seigneur, médiateur unique, de qui

 

12



.266 EXPLICATION

seul nous vient tout don parfait et toute vertu. Ainsi

soit- il.

§XII.

L' Orale, fraires.

Cette exhortation que fait le prêtre à l'assemblée,

de prier pour lui el de recommander vivement à

Dieu k" saeiifice qu'il va consommer, n'est, ce setrii-

Hp, qu'ime répétition de l'invitation qu'il a faite

au conni>encement de l'offei toire par ces paroles :

Que le Srigueur soit avec vous el avec votre esprit.

Prions. Mais comme l'offrande qui durait longtemps,

pouvait causer des distractions ; comme il est tou

jours bon et utile, malgré la brièveté de l'offrande

actuelle, de réveiller la ferveur du recueillement

à mesure que le moment du sacrifice approche ;

et comme ce premier avis, qui servait de liaison

à la prière sur les ob'ations , quand ces obla tions se

faisaient en silence, avait besoin d'être renouvelé,

.depuis que l'Eglise a introduit des oraisons spéciales

à chaque rit et cérémonie de l'offrande, depuis le

treizième siècle au moins , les rubriques ont prescrit

.de faire précéder la secrète de l'invitation solennelle.

Prirz, tues frères, et de l'acquiescement qu'y donne

rassemblée par sa réponse.

Le prêtre en ce moment baise donc l'autel

comme il Ta fait au commencement de cette troi

sième partie de la messe , et par cette cérémonie

sous-entend et exprime tacitement le souhait de

double charité envers Dieu et envers le prochain,

eue le Seigneur soit avec vous. Il étend les mains et



DE LA MESSE. 267

les rejoint , pour insister par le geste et la parole sur

la recommandation qu'il a à faire, pour montrer

toute la charité qui rend le peuple et lui solidai

rement responsab'es des fruits du saoifice. Priez,

mes frères, dit-il de manière à être entendu, c'est

ainsi qu'à l'exemple de saint Paul les chrétiens

se sont nommés les uns les autres, que mon sacri

fice par lequel je suis dépositaire de tous vos inté

rêts , qui est aussi le. votre , car je suis et le repré

sentant de Jésus-Christ par rapport à vous, et votre

délégué par rapport à Dieu, vous offrez avec moi,

vous participez au sacerdoce de notre Dieu et au

sacerdoce de toute l'Eglise, nos intérêts sont com

muns ; que ce sacrifice donc , que nous offrons

ensemble , soit agréable et digne d'être présenté à

Dieu le Père tout-puissant. Si de son côté Jésus-Christ

est toujours sûr d'être exaucé, cette assurance de

propitiation ne contribuerait qu'à la gloire de Dieu,

sans tourner à notre salut et à notre utilité, si

nous n'apportions les dispositions convenables, et

si nous ne conjurions ce Dieu Père tout-puissant de

nous appliquer les mérites d'une intercession si puis

sante.

Le prêtre prend alors, pour ainsi dire, congé des

fidèles qu il ne reverra plus jusqu'à ce qu'il ait con

sommé le sacrifice, vers lesquels il ne se tournera

même pas pour les saluer en prononçant les paroles

ordinaires, que le Se gneur soit avec vous ; il va entrer

dans le Saint des saints, portant le sang de la victime

adorable , il va se cacher dans le secret de la face dé

Dieu , et pénétrer dans ce qu'il y de plus mystérieux

au sanctuaire ; c'est comme s'il disait au peuple : Je

vous quitte , je m'éloigne , je vais jusqu'à Dieu ,

 

r



208 EXPLICATION

j'entre dans un plus grand recueillement pour faire

seul les prières secrètes, je m'environne du silence

sacré, je me retire à l'ombre de la vertu du Très-Haut; mais de votre côté, priez aussi et demandez

au Seigneur d'agréer le sacrifice que nous offrons

ensemble. En terminant, il se retourne vers l'autel,

pour demeurer sans communication extérieure avec

les assistants jusqu'après la consommation de la vic

time.

Le peuple semble poursuivre le prêtre dans sa re

traite par ses vœux et par la ferveur de ses prièies;

que le Seigneur avec qui vous allez traiter face à face,

reçoive de vus mains le sacrifii e que nous y avons de-posé avec nos cœurs, le sacrifice en général, parce

qu'il est celui de la grande société chrétienne , et

le sacrifice unique dont nous ne faisons que con

tinuel' et répéter les actes d'oblation ; qu'il le reçoive

en r honneur, voilà le cul e d'adoration suprême,

el à la gloire de son nom, voilà le culte de reconnais

sance et d'action de grâces; el aussi pour noire utilité,

qu'il soit propitiatoire pour nos péchés, impétra-

toire pour toutes les giâces qui nous sont néces

saires ; et pour l'utilité de toute la sainte Eglise-

Oui le sacrifice est offert pour tous, l'Eglise nousa

déjà inculqué cette vérité , et nous la répète plus

d'une fois dans le couis de la messe; ainsi quoi

que l'on offre spécialement pour telle ou telle per

sonne, quoiqu'on recommande particulièrement cer

tains fidèles au Memento , quoique les assistants aient

à l'oblation une part plus abondante , il n'en est

pas moins vrai que le sacrifice est offert pour tous

les fidèles vivants et morts , que le sang de Jesus-

Christ est répandu pour le salut de tout le monde,



DE LA MESSE. 269

et que la messe est la grande et universelle obla-

tion de l'Eglise triomphante, militante et souf

frante, et le salut continuel du monde entier. Ne crai

gnons donc pas que ce salut tarisse , il est inépui

sable ; et allons avec joie aux sources du Sauveur

recevoir cette eau qui rejaillit jusqu'à la vie éter

nelle.

Le prêtre répond : Ainsi soit-il ; il bénit ce concert

admirable de prières et de ferveur , et demande par-

cette acclamation que ce doux accord ne soit jamais

interrompu pendant l'action sacrée.

§' xiii.

De la Secrète.

Nous ne répéterons pas ici ce qu'il peut y avoir de

commun dans les rapports entre cette oraison et celle

de la collecte ; nous nous bornerons à ce qu'elle pré

sente de spécial et de distinct , soit dans le but et

dans l'expression de la prière , soit dans la manière

de la réciter.

Le mot de secrète signifie , ou que cette oraison est

faite à voix basse et que c'est la prière du secret et

du silence mystérieux qui va envelopper l'action

ineffable du sacrifice, ou bien, ainsi que le mai que

Bossuet, ce mot vient du latin, secernere, secreta, sé

parer, séparation , parce que cette prière se faisait

après que l'on avait séparé de l'offrande la matière

propre du sacrifice d'avec l'excédent que l'on distri

buait au peuple en manière d'eulogies, ou qui ser

vait à l'entretien du cube et des ministres de l'Eglise.



270 EXPLICATION

Saint Grégoire nomme la secrète l'oraison sur le*

oblalionx.

On ne dit point avant de la réciter l'invitation ordi

naire, Orrmus, parce que cet avertissement a déjà été

donné au commencement, et que, dans les siècles où

toute l'ohlation se passait en silence, ce mot I/rions

précédait la seule prière de cette partie de la misse .

quoique avec un certain intervalle. Mais, depuis que

cet intervalle a élé rempli par toutes les prières qui

accompagnent chaque cérémonie de l'offrande, l'O-

rale,fratrcs a été comme la seconde et immédiate in

vitation, et, après celte exhortation si belle et si dé

taillée, on a jugé inutile tout préambule avant l'orai

son sur les oblations.

Le prêtre récite les mains élevées le corps de la

secrète, et la substance de cette prière est de de

mander à Dieu deux choses : 1° qu'il change le pain

et le vin au corps et au sang de Jésus-Christ ; 2° qu'il

change nos cœurs par sa grâce, et qu'il les transforme

en la ressemblance du Dieu fait homme. Car il ne

s'agit pas seulement d'offrir du pain, du vin, et le

cœur des fidèles, il faut pour le sacrifice qu'il y ait

destruction ou changement de la matièie offerte, et

c'est le point essentiel que nous demandons ici pour

compléter et perfectionner l'offrande , qui serait

nulle devant le Seigneur, si elle ne tendait pas né

cessairement à ce changement et à celte immola

tion. Or, nous prions que la subsiance du pain et

du vin soit détruite, qu'elle soit changée au corps

et au sang de Jésus-Christ immolé ; nous demandons

que l'esprit soit anéinti par l'humilité en sa sainte

présence, que le cœur so.t brisé pu- la douleur et le

repentir ; enfin que notre âme soit transformée en



DE LA MKSSK. 27 1

Jésus-Christ, c'est-à-dire, qu^il change sa faiblesse en

la force de Dieu , sa misère en la rii liesse de Dieu ,

sa coud niinu.on eu la grâce de Dieu, sa corruption

en Ja sainte. é de Dieu, sa mort du péché en la vie

de Dieu. Et l'on doit lemarqucr que toutes les se-

ciètes se réduisent à demander au Seigneur « qu'il

» neçoive favorablement les dons qui sont sur l'autel,

» et que par sa grâce il nous mette en état de lui

» être nons-mènirs présentés comme une hostie

» agréable. » VoM cependant un exemple plus pré

cis de cette prière : le second dimanche après l'Epi

phanie, no ,s lisons : « Faites, nous vous en cimju-

» rons, Seigneur, que voue Fils, qui, à Cana en

» Galilée, a changé par un miracle l'eau en vin, con-

» vertisse nos oubtions en son corps et en son sang,

» et transforme nos coeurs en lui par la vertu de ce-

» sacrement. » Le prêtre fat à voix liasse la conclu

sion ordinaire : « Par notre Seigneur Jésus-Christ,

» qui, étant Dieu, vit et règne avec vous en l'unité

» du Saint-Esprit; » mais il termine cette conclusion

d'un ton élevé, et même en chantant, si la messe

est accompagnée par le chœur : il est, ce semble,

déjà renfermé dans le Saint dis saints, et si fort

éloigné du peuple par son ministère, que, pour

inviter l'assemblée à s'unir à lui, il a besoin de

conclure les priè es secrètes à pleine voix; il sort

comme d'une extase, et rompt le silence par cette

exilamation : Pans lotis les siècler des siicIes, qui

invite le peuple à lui lépoudre : Amen, ainsi soii-il.

Comme ces demièies paroles de li secrète se disent

sur le même ton et sur le même chant que la pré-

fai e , on s'est insensiblement accoutumé a les regar

der comme le commencement du prélude du canonr



272 EXPLICATION

quoiqu'elles soient certainement la conclusion de

la prière sur les oblations. Cependant nous les

répéterons dans la partie de la messe qui va sui

vre, et nous les joindrons encore à la préface,

à cause de quelques réflexions qu'elles fournissent

à la piété ; elles deviendront le début de l'action

de grâces solennelle qui précède la règle de la consé

cration.



DE LA MESSE. . 273

CHAPITRE IV.

Du Canon, ou règle de la consécration, précédé de la Préface.

Cette quatrième partie de la messe renferme les

prières et les cérémonies depuis la secrète jusqu'au

Pater exclusivement.

C'est le moment le plus précieux et le plus su

blime du sacrifice, le point le plus intéressant au

quel se rapporte tout ce qui a précédé, et d'où dé

coule tout ce qui suivra; c'est l'immolation, la con

sécration de la victime qui va s'y opérer ; et, avec la

présence d'un Dieu au milieu de nous, l'oblation

véritable de l'immolation réelle et unique du Cal

vaire, l'action même de Jésus-Christ dans laquelle

le prêtre ne parlera plus en son nom, mais au nom

de celui qu'il représente; l'effusion abondante de

toutes sortes de bénédictions et de grâces ; c'est le

sang de Jésus-Clirist mystérieusement répandu , re

fluant avec impétuosité de l'autel pour inonder de

joie les anges et les saints dans la cité de Dieu; pé

nétrant avec force jusque dans les entrailles de la

terre pour aller rafraîchir les âmes qui soupirent,

comme le cerf altéré, après la source du bonheur éter

nel , coulant à grands flots dans cette vallée de

larmes et de combats pour nous enlever au monde et

au péché, pour pousser la barque de l'Eglise au port

du salut; en un mot, c'est toute la puissance du Ré



274 EXPLICATION

deinpteur exercée au ciel et sur la terre, son- amour

prodigue de miracles pour demeurer tous les jours

et à toute heure avec nous jusqu'à la consommation

des siècles : voilà le canon de la messe que nous avons

à expliquer. Mais, pour avancer sur cette terre brû

lante qui tremble sous nos pas, et qii menace d'en

gloutir le téméraire qui voudiait de lui-même sci u-ter les profondeurs de la majesté sainte, au risque

d'être opprimé et écrasé par le poids de tant de

gloire, nous conjurons de nouveau le Seigneur de

nous tenir par la main, de nous donner la grâce et la

force de raconter ses merveilles; et, pour n'être pas

tout à fait indignes de considérer, même de loin,

cette grande vision, ce feu sacré de l'autel qui brûle

sans se consumer, nous ôions ici, comme Moïse,

notre chaussure, c'est-à-dire, que nous désirons nous

dépouiller de tout sentiment terrestre pour nous

élever plus facilement jusqu'à Dieu.

DE LA PRÉFACE El DU SandUS.

Il était juste que cette action si grande, que cette

prière par excellence, fût pi étédée d'un prelude ou

d'une introduction solennelle que l'on nomme la

préface. L'Eglise ne fait en cela qu'imiter Jésus-

Christ, qui débuta par rendre grâces à son Père et

par lever les yeux au ciel, lorsqu'il voi lut opérer

dans le désert la multiplication des pains, symbole de

l'eucharistie, et lorsque pour la première fois il

changea le pain et le vin en son corps et en sou sang.

Ce rit sacré fut tellement expressif dans l'institution

divine du sacrifice de la messe, que la table sainte a



DE LA MESSE. 275>

été nommée dans tons les siè< les la taMe eucharistique

ou d'action de g- âces. Aussi l'invitation d'élever les.

cœuis et de rendre grâces à Dieu se tronve-t-elle de

tout temps dans tomes les liluigies, ce qui doit faire

conclure que l;i principale partie de la préface est

aussi ancienne que l'Eglise, puisque ce qui se voitsi

ancennemei t el si <jénéiahment en usage doit venir

d'une source commune, qui est la tiadmon aposto

lique. Le sommaire <ie la préface est de rendre grâces

au Seigneur par Jésus Christ et en union avec tous

les chœurs des anges; ou n'exprime ordinairement

pas le sujet de celte et- mêle reconnaissance, il sem

ble que la pensée en soit tellement absorbée, qu'elle

ne puisse s'en ili ti mm, et <pie le motif en sou si su

blime, que le langage des anges et des hommes ne

puisse renoncer; comme le prophète qui jugeant

ineffable le bienfait divin qu'il voulait chanter, s é-

c<ie sans le noni mer : O Dieu, vous cwez pirjtare au

pauvre dans voire douceur (I) Depuis le sixième siècle

le corps de la préface a varié; on y marquait en peu

de mots, d.uis l'l*J;;hse lat ne, le caiactètedii mystère

ou de U le e, pour le laiie entrer dans l'action de

giàces commune, ei pour nuancer sut le temps ou la

solennité la reconnaissance générale de l'Eglise;

niais vers l'an H00, ces préiaies ont été réihutes à

un iiombi e determiné, c e-l ce que nous appelons les

préfaces pro tes dans tous les livres ne messe, et en

cela encore a-i-ou suivi la tradition qui nous ap

prend qie l'.HCtion de grà< es de Jésus-Christ, à la

cèue, fut très détaillée, qu'il y renferma l'énnuié-

raiion des principaux bienfaits d'un Dieu ciéa-

(1) Ps. txvn.

 



Î76 EXPLICATION

teur, conservateur, rédempteur et sanctificateur,

comme ie fait tour- à-tour la liturgie actuelle dans

le développement des préfaces aux diverses fêtes

.qui célèbrent successivement toutes les mer

veilles du Seigneur et tous ses bienfaits euvers les

hommes.

Quant à la manière de réciter celte introduction

aux saints mystères ou de la chanter, nous l'indique

rons en expliquant ici chaque parole de la préface

commune et ordinaire.

Soit qu'il faille regarder ces mots : dans tous les

siècles des siècles, Ainsi soit-il, comme la dernière

conclusion de la secrète, ou comme le début du pré

lude du canon, toujours est-il que le prêtre, les

mains appuyées sur l'autel, semble sortir d'une ex

tase et d'un colloque avec Dieu ; il s'est éloigné du

peuple par le recueillement, et il a été ravi en esprit

jusqu'au ciel ; à cette distance, il a besoin d'élever

la voix pour communiquer avec l'Eglise de la terre

qui offre et qui sacrifie avec lui ; mais placé par son

ministère dans cette région si élevée, que peut-il

faire entendre sinon les paroles de l'éternité, dans

tous les siècles des siècles? Et il est à remarquer que

l'instant précieux du sacrifice et de sa consomma

tion commence à la fin de la secrète et se termine

avant le Pater par un même cri puissant qui annonce

l'éternité, qui révèle que rien de terrestre ne s'opère

ici, que l'action se passe dans le ciel, que l'affaire du

salut des hommes se traite au pied du trône de l'é

ternel ; c'est le double cri que Jésus-Christ poussa

sur la croix et qui annonça la mort et la rédemption

du Dieu qui n'a pas eu de commencement et qui

n'aura jamais de fin, qui est béni et glorifié d'un



DE LA MESSE. 277

point de l'éternité à l'antre : ah œterno in eetemum (1).

C'est donc comme si le pretre disait aux fidèles :

Déjà je suis entré dans le secret de Dieu, j'ai traité

un instant avec lui et pour vous et pour moi, je vais

pénétrer de nouveau et plus avani encore dans le

Saint des saints ; mais pour vous unir à l'oblalion de

la matière du sacrifice, et pour vous unir à la consé

cration, je me joins à vous comme vous devez vous

joindre à moi, et du haut du ciel où je parais comme

votre médiateur, entendez la conclusion de ma prière

et l'introduction à celle plus excellente encore que

je vais continuer : dans tous les siècles des siècles ; l'é

ternité! voilà où je vous appelle d'esprit et de cœur;

l'éternité! voilà ce qui doit absorber et confondre

toutes vos agitations mondaines; l'éternité! voilà ce

que je vais vous mériter par l'effusion du sang d'un

Dieu, et par la sanctification de vos âmes que vous

puiserpz à cette source divine. M'entendez-vous

bien? Oui, répond le peuple : Ainsi soit-il, il en est

ainsi, c'est une action céleste qui va se passer ; Ainsi

soit-il, qu'il en soit ainsi des dispositions que nous

voulons apporter, et des fruits que nous voulons re

cueillir.

Que le Seigneur soit avec vous, poursuit le prêtre

sans se tourner vers l'assemblée, parce qu'autrefois

on fermait les portes et on tirait les rideaux du sanc

tuaire avant la préface, et parce que le prêtre a pris

congé du peuple pour entrer en communication in

time avec Dieu ; cet avertissement tendre et chari

table que je vous ai si souvent donné, doit avoir ici

sur vous plus de force et faire sur vos âmes une im-

(1) I Parai, uix.



278 EXPLICATION

pression plus vive, car dans qnelqups instants ce ne

sera plus un souhait, ce sera nn fait accompli, et s'il

fallait vous saluer alors, on pourrait, toute propor

tion gardée, vous adresser les félicitations de l'Ange à

Marie : Je vous saIw>, le Seigneur est avec vont. Mais

puisqu'il est si proche, ne le perdez pas de vue, je

vous en conjure ; qu'il vienne dans votre cœur avant

de paraître sur l'autel, pour que ce cœur soit digne

d'être sa demeure et son sanctuaire; qu'il snit aussi

avec voire esprit, répond le peuple en continuant avec

ferveur ce dialogue sacré, que votre esprit et votre

cœur ue s'éloignent pas de Dieu, vous, ministte saint,

qui allez l'honorer par la bénédiction de vos lèvres,

et tenir entre vos mains, nos vœux, nos intérêts les

plus chers, et l'hostie de propitiation.

Toutefois une recommandation ordinaire serait

insufflante dans cet instant décisif, le prêtre va la

réitérer, l'exprimer aussi vivement qu'il est permis à

une bouche mortelle, etélevant les mains, parce que

la nature de l'homme ne peut facilement s'élever à

la méditation des choses divines sans ces secours ex

térieurs, si naturels, si populaires, et qui suppléent à

l'intelligence du langage liturgique, il s'écrie de nou

veau : Elevez vos coeurs, les cœurs en haut, sursum

corda; c'est-à-dire, si vous voulez me suivie dans

l'action saciée, si vous voulez arriver avec confiance

jusqu'au trône des miséricordes éternelles, si viai-

meul vous vous joignez à moi d'esprit et de cœur,

élevez donc cette âme, prenez les ailes de la prière et

du désir pour aller où vous appelle le Dieu qui se sa

crifie, cherchez et goûtez les choses d'en haut, et

n'ayez plus degoût et d'empressement pour les choses

de la terre. A celte interpellation, il faut répoudre :

 



DE LA MESSE. 279

JVou.1 les I' novs. nos <œiirs, elevés vers le Seigneur.

Mais prenons garde que Dieu ne nous juge et ne

nous couil.iiiine. par noue propre lioui lie : \ons répondez à cet appel, chrétiens qui remplissez nos

églises, mais quelle est la téméiité de vos lèvres, si

votre espi it est disliait et eirant, si l'imagination se

repaît de < linuères el de vanités, si le rœur est tout

occupé des alienions terrestres? Hommes cupides et

ah&oibés par le soin d'amasser un argent périssable,

Loniuies fatigués par les affaires et les intrigues de

l'ambition, hommes qui méditez la vengeance ou le

pl'isii, et qui peut-être apportez vos passions jus

qu'au p.ed des autels qui trouvez quelquefois moyen

de les nourrir jusque sous les ypux de Dieu ; comment

répomlrcz vous à cette puis>ante invitation? Il faut

au contraire que la hoticlie parle de l'abondance du

rœiir<, que ces passions immo'ées, que ces agitations

laissées liois du temple, que mille soins inquiets jetés

dans le sein du S- igneur, allègent votre âme et lui

permettent de s'élever facilement jusqu'à lui : il faut

que, coiupi enant bien 1 acquies* emeni que vousdon-

tipz ici, voire- cœur quitte la terie et les vaines solli

citudes, el suive la victime qui va s'élever de l'autel

d'ici-bas à l'autel sublime du ciel; vous en êtes les

membres, malheur à vous si le chef monte seul, et

si vous répondez mal à ce que vous dit Jésus-Christ

lui-même par la bouche du prètie : Si quelqu'un

veut venir après moi, qu'il se renonce soi-même,

qu'il poite sa croix, el qu'il me suive : je veux que

ceux que mon Père m'a donnés soient avec moi là où

je suis, afin qu'ils parviennent là où je suis parvenu,

et où je ne les devance que pour leur préparer une

place.

r



280 EXPLICATION

Enfin le dialogue annonce et expose le sujet de la

préface et de l'immolation eucharistique : rendons

grâces au Seigneur notre Dieu, et pour marque d'une

plus grande ardeur, le prêtre en ce moment rejoint

les mains, et semble presser son cœur à la reconnais

sance. Oui remercions le Seigneur des bienfaits

immenses qu'il va nous donner à sa table divine ,

du legs plein d'une charité éternelle qu'il nous a

laissé par son testament ; tout sage qu'il est , il

ne saurait imaginer rien de plus ; tout riche qu'il

est, il ne peut donner davantage; tout puissant

qu'il est, il lui est impossible de faire plus que de

se donner lui-même , son corps, son sang, son âme,

sa divinité, comme prix de la rédemption , comme

sacrifice perpétuel, comme nourriture sacrée, comme

consolation de tous les moments, faisant ses dé

lices d'habiter partout avec les enfants des hommes :

oui, remercions, bénissons à jamais ce Dieu prodigue

de lui-même. A cette exposition d'un sujet si noble,

si grand, si ravissant pour le cœur, l'assemblée se

lève en masse, et tournée d'une manière plus sensi

ble vers l'autel , répond avec l'accent de la gratitude

la plus vive et la mieux sentie, cela est digne et juste,

nous ne pouvons mieux faire que de dilater nos âmes

de toute la force de notre être , et de nous donner

entièrement à celui qui se donne tout à nous. Ce

dialogue de la préface est modelé sur celui du ciel :

et uue voix sortit du trône, qui disait : Rendez gloire

à notre Dieu : et j'ai entendu la voix d'une grande

foule, semblable au bruit des flots, qui disait : Don

nons-lui gloire (I).

(1) Apoc.xi\.

 



DE LA MESSE. 281

Le prêtre, les mains étendues, poursuit la préface

en enrhéiissant encore sur la dernière acclamation

des fidèles.

Oui, s'écrie-t-il avec transport, il est vraiment digne

et juste ; jamais parole n'a été mieux placée , il est

diyne d'une âme raisonnable de louer et de bénir ce

Dieu qui mérite sans contestation toutes bénédic

tions et tontes louanges ; il est digne d'un cœur formé

ix la ressemblance divine, il est juste qu'il se répande

en action de grâces , qu'il conserve le souvenir des

bienfaits ; mais de plus il est équitable de rendre à

chacun ce qui lui est dû , et comme nous devons

infiniment au Père , au Fils et au Saint-Esprit , de

puiser dans le sacrifice ce que nous devons à cha

cune des adorables personnes à raison de leur pro

priété personnelle et de leur concours pour notre

salut ; et enfin il est salutaire de rendre grâces, parce

que c'est le moyen que Dieu nous accorde de nou

veaux dons et de plus puissants secours ; la vapeur

de la terre ne remonte vers le ciel , que pour en re

descendre en pluie abondante. Oui il est vraiment

digne et juste , équitable et salutaire de vous remer

cier en tout temps et en tous lieux , parce qu'à cha

que instant et d'un bout de l'univers à l'autre, vous

ouvrez, Spigneur, votre main pour remplir de béné

diction tout ce qui respire , Seigneur saint qui nous

donnez tous les biens du salut , Dieu tout-puissant

dont la providence fait pour nous des prodiges dans

l'ordre temporel, Dieu éternel devant qui nous sub

sistons à chaque moment par vos bienfaits ; il est

juste de vous remercier par Jésus-Christ notre Sei

gneur; c'est par lui que nous viennent les grâces,

c'est par lui que l'action de grâces doit retourner



282 EXPLICATION

jusqu'à vous, et c'est par lui qu'elle y retourne digne

ment, parce que c'est lui-même qui vous fa fait à

notre place, c'est un Dieu qui vous remercie , et nos

louanges ont toute la dignité et tout le mérite d'un

chef si saint , et d'un médiateur si digne d'être

exaucé. Ce n'est pas encore assez que nous vous ren

dions grâces par ce Dieu fait homme, les esprits cé

lestes font avec nous le corps entier de l'Eglise de

Jésus-Christ, ils tirent leur sainteté et leur gloire du

même chef, par qui les anges, en conséquence,

louent votre divine majesté, chacun dans l'ordre de ta

hiérarchie, les dominations l adorent profondément,

les puissances la rév rent en liemb'ant par respect et

par amour, les deux et les vertus des cicux et les bien

heureux séraphins , en un moi, tous li s esprits bien

heureux : les deux, c'est-à-dire, les citoyens du ciel,

comme nous disons le monde pour les habitants du

inonde, les vertus des deux , ceux qui y exercent de

plus grandes merveilles, et les séraphins, heureux

de l'amour plus excellent qui les embrase, tous

ensemble par Jésus-Christ et en Jésus-Christ , en

célèbrent à fenvi et de concert la gloire avec des

transports de joie. La voix du prêtre semble se perdre

dans ces détails de l'immensité du ciel, elle ne suit

pas l'ordre rigoureux de la hiénrehie angélique, elle

ne nomme pas tous les rangs et tous les chœurs,

mais qu'il est beau et qu'il est gi-aud de se perdre

ainsi à travers les louantes, \a .adorations, les ad

mirations, la joie, les désirs , l'amour et les conent*

mélodieux du ciel! C'est le langage de PexJase et du

ravissement, une bouche mortelle ne saurait tout

raconter avec ordre des choses glorieuses de la cite

de Dieu, et ce beau désordre est l'ellet d'un art divin

 



DE LA MESSE. 283

Si l'esprit est insuffisant pour énumérer les- canti

ques des anges, le cœur pourrait-il rester muet an

milieu d'une m sainte et si dij;tie harmonie? et c'est

ce cœur plein de reconnaissance qui dità D.eu : Nout

vous prions d'accorder que nos voix jointes uux leurs

soîenl admises dans ce lavissaut concert, et que nous

dirions luimblcm nt avec eux Bouches humâmes,

avez- vous b.en pu foi nier cette demande? Quel

rapport entre des espiils si purs et de miserables

pécheurs? Quelle proportion entre les louantes con

tinuelles des anges et nos prières si distraites et si

interrompues, entre leurs tianspoits et nos gémi*se-ments indispensables ? Ne craignons- nous pas de

trouliler le concert, de faire discordance et di--son-

nance abominable dans une mélodie si pure? Ah!

ce n'est pas de nous-mêmes que nous espérons

d'être admis dans leurs chœurs, nous demandons

à Dieu la grâce d'y entrer et d en itre dignes, la

pennission d'en laiie parte pendant le saiifice,

puisque la terre doit s unir au ciel dans ce mo

ment terrible. El si, néclieuis faibles et repentants,

nous sommes admis, nous nous engageons à suivre

seulement, à chanter avec une juste timidité, et à

réciter bien humblement le cantique du ciel. Appre

nons doue de relie piière ce que c'est que la messe,

le lieu du ciel et de la leire, le sacr.fiie ai. quel assis

tent les anges , 1-s saints et le-, hommes , apprenons

comment nous devons nous y presenter, si ce qu'il y

a de plus pus iremb'e, autour du sanctuaire, d'ado

ration, dj respect et d'amour.

A la (in de li préface on annonce par le son de

la clochette que la rcg'cdc La i onsét ra'ion va com

mencer, et en ce moment, selon le rit de Paris,

 



284 EXPLICATION

on voit arriver à l'autel des cItcs avec des flam

beaux et avec de l'encens, pour honorer par les

signes de la plus profonde vénération le moment où

un Dieu va paraître au milieu de ses enfants : ces

clercs sont suivis d'un acolyte, ou ministre suivant,

revêtu d'une chape et portant un bassin et un voile.

Le sons-diacre prend à l'auiel la patène qui ne sert

nlus que pour la fraction de l'hostie et pour la com

munion, et la dépose sous le voile que l'on apporte,

pour ne la reprendre qu'au Pater. Cela vient de l'an

cien usage de donner à communier sur la patène,

qui alors était fort grande et dont il élail à propos de

débarrasser l'autel après l'oblation : aujourd'hui celte

raison n'existe p'us, mais on a conservé le rit antique

par souvenir respectueux, et pourque le diacre et le

sous-diacre ne soient pas obligés de la prendre à l'au

tel au moment du Pater pour la montrer au peuple,

comme nous l'expliquerons plus tard. A la messe

basse la patène reste sur l'autel, cachée sous le cor-

poral et le purificatoire , de peur que la poussière ne

tombe dessus.

Le prêtre a demandé pour l'Eglise de la terre la

permission de s'unir aux anges, il a promis que nous

joindrions nos voix bien humblement et comme il

convient à des pécheurs, et pour donner de suite

une preuve de fidélitéà cette promesse, comme aussi

accablé par les paroles sublimes qu'il prononce , il

s'incline, et dit encore d'une voix intelligible le

Sanctus. Cette hymne , qui se trouve dans les plus

anciennes liturgies, est appelée angélique et triom

phale, parce que la première paiiie est composee

îles paroles qu'Isaïe entendit chanter alternative

ment par les séraphins , au pied du trône de Dieu ,

 



DE LA MESSE. 285

et que saint Jean entendit répéter aux saints jour et

nuit autour de l'autel du ciel, et parce que la se

conde partie est composée des cris de joie et de gloire

dont retentit l'entrée triomphante de Jésus-Christ à

Jérusalem.

l'Eglise de la terre est donc l'écho du ciel quand

elle répète avec le plus profond respect, avec la joie

la plus vive et le désir le plus ardent : Saint , Suint ,

Saint, est le Seigneur Dieu des armées. Cette triple

répétition est l'effet de notre impuissance ; nous vou

lons dire que le Seigneur est infiniment saint, mille

fois saint, éternellement saint, et en reduisant ces

adorations au nombre trois, nous confessons la sain

teté et la gloire dps trois personnes distincte* en Dieu

et égales en toutes choses, mais en même temps nous

disons le Seigneur pour publier l'unité de Dieu dans

la trinilé du Père, du Fils et du Saint-Esprit ; de

sorte que ces premiers mots sont l'hymne la plus

belle et la plus digne du Seigneur , que nous devons

prononcer avec les élans de la foi et les transports

de l'amour, en joignant nos voix timides aux accents

éternels des anges et des saints: et en entonnant ici-

bas ce que nous espérons poursuivre à jamais dans le

ciel. Il est donc infiniment saint le Dieu des armées ,

le maître et le prince de tous ces millions d'anges ,

qui forment la milice céleste , qui ont vengé ses

droits , soutenu sa cause contre les esprits rebelles ,

et qui, par leurs soins assidus et la garde qu'ils font

auprès des hommes , s'efforcent d'étendre les con

quêtes de Dieu, d'arracher les âmes à l'ennemi, et

d'éterniser la gloire qui revient à leur prince de la

fidélité de ses créatures ; voilà les années dont le Sei

gneur est le chef et le Dieu , armées saintes du Dieu



2S6 EXPLICATION

trois fois saint, protectrices de la saintetédes hommes,

chargées d'environner de gloire le trône éternel,

et de pureté le trône de la misér uorde. Oui , Sei

gneur, Dieu des lésions célestes , les cienx el la lerrt

sont remplis de voire «luire ; en Jésns-Chi ist se réunis

sent et se concentrent les adorations de la terreetdes

cieux , des anges, des saints et des hommes, et ce

Dieu fait homme, adorateur suprême, digne <le votre

majesté sainte, vous i end une gloire si grande qu'elle

i emplit l'univers, et que vous ne pouvez pas désirer

un culte plus parfait. Hnsanna (l)au plus haut des

< ienx, sauvez nous donc, dirons nous avec joie, main

tenant que le ciel et la terre se réunissent en Jésns-

Christ pour vous rendre gloire et action de grâces-;

sauvez-nous, vous qui êtes au pins ha»t des cieux,

ho tanna; el toute gloire en même temps à vous, Sei

gneur, qui y habitez!

A ce cantique en l'honneur de la Trinbé adorable,

l'Eglise joindra une hymne à Jésus-Christ son ré

dempteur, et elle empruntera de l'Evangile les

(I) Jlosanna était une acclamation de joie en usage chez le

peuple Hébreu, par laquelle on demandait à Dieu, avec transports

d'allégresse et d'espérance, toute prospérité et tout bonheur. Ce

mot a été traduit, dans le Ps. 117, par ces paroles : O Seignen»,

sauver..... ô Seigneur, toute prospérité. C'est un cri d'applaudis

sement, comme noire .vivait en français, comme le viva, TÎvai

des Italiens. L'Eglise a conservé ce terme dans sa force originale,

et ici Hosanna au plus haut des cieux, veut dire littéralement :

Tout honneur, toute gloire à Dieu jusqu'au plus haut des cieux ;

tout salut, toute paix et toute priee à nous, du plus haut des

cieux ! Cette acclamation de bonheur est comme la prise de pos

session des biens ineffables que Dieu va nous donner par sa pré

sence sur l'autel, et que nous n'avions fait que saluer de loin au

dérbut du Cloria in excehis.



DE LA MESSE. 2S7

louanges qui lui furent solennellement données peu

de temps avant la consommation de son sacrifice sur

la croix : le Sam tus est uu acte d'adoration qui a dû

être accompagné d'une posture humiliée , le liene-

didus est une acclamation de joie, et le pi eue se

relève, et élant debout exprime sur lui le signe de la

croix , parce que c'est par elle que nous avons part

aux bénédictions et aux grâces qu'il vient répandre

sur la terre : Béni soit celui qui vient au nom du Sei

gneur, qui est venu non par lui-même, mais au nom

de son Père, et comment ne donnerions-nous pas

toute louange à celui qui est venu pour notre salut,

qui vient à chaque instant sur nos autels, et qui

viendra nous mettre en possession de chanter éter

nellement le saint cantique des anges? Oui, béni

soil-il, et mille fois béni , celui qui vient encore pour

nous sauver? hosanna au plus haut des deux; bo-

sanna , sauvez-nous par le Messie, vous qui l'avez

envoyé du plus haut des cieux , et qui allez le faire

descendre au milieu de nous. Quoi de plus digne

que celte hymne de nous occuper au moment le

plus précieux du sacrifice? Que son rapport est ad

mirable avec le temps où Jésus Christ entre à Jéru

salem pour s'offrir en holocauste , et l'instant où il

va s'immoler sur l'autel ; et quelle pensée admirable

<l'ordonner de chanter à la messe haute ce double

cantique depuis la préface jusqu'à la consécration.!

Pouvait-on nous préparer mieux aux grandes mer

veilles qui vont s'opérer! Soit donc que nous réci

tions de suite cette hymne avec le prêtre , soit que

nous la chantions seulement pour en goûter toutes

les paroles , que le cœur s'y applique tout entier,

prenons garde d'imiter le peuple juif qui chantait



288 EXPLICATION

hosanna, sauvez-nous , Dieu béni , et qui, quelques

jouis après, appelait sur lui la colère et la vengeance

du Dieu venu pour le racheter par son sang ; que ce

cantique, qui précède le canon de la messe, nous

appi enneoù nous en sommes, à quel moment précieux

nous sommes arrivés, et que prosternés en esprit

devant le tiônc de Dieu, pénétrant par la foi dans le

ciel le vrai Saint des saints, nous attendions avec

frayeur et avec amour le bienheureux instant où le

Seigneur va paraître pour nous bénir.

Depuis le Sanclus jusqu'à la fin du canon le prêtre

récite à voix basse toutes les prières, c'est le secret

du mystère et le silence du respect. La tradition a

tenu rigoureusement à ce que la règle de la consé

cration ne fût pas récitée à haute voix , et cet ordre

constant peut fournir matière à de pieuses réflexions :

il est bon , disait Jérémie . d'attendre en silence le

salut de Dieu ; c'est au milieu de la nuit et dans le

calme le plus profond de la nature, dil le livre de la

Sagesse, que le Verbe tout- puissant s'est précipité

du trône éternel pour venir habiter parmi nous; la

terre s'est tue en sa présence bien mieux que de

vant le vainqueur de l'Asie : c'est dans le secret du

désert que Jésus-Christ multiplie les pains, c'est

dans la retraite du cénacle qu'il institue l'eucharistie;

il a gardé le silence devant ses juges au temps de sa

Passion, il a été conduit à la mort comme une brebis,

et comme un agneau il n'a point fait entendre de cris

sous le fer qui l'immolait ; il s'est tu sur la croix au

milieu des clameurs de ses ennemis, et n'a interrompu

trois heures de silence que par quelques paroles bien

courtes, comme l'Eglise dans tout le canon n'élèvera

un peu la voix que pour dire : Nobis quoque peccato



DE LA MESSE. 289

ribus. Ces réflexions peuvent aider déjà à entrer dans

l'esprit de ce silence mystérieux que garde l'Eglise

pendant cette partie de la messe ; ajoutons que dans

le ciel , au rapport de l'apôtre saint Jean , il se fit

un silence d'une demi-heure pendant lequel la fumée

des parfums pris sur l'autel et composés des prières

des saints monta devant Dieu jusqu'à son trône;

disons enfin que la loi du secret de l'eucharistie qui

était une nécessité dans les premiers siècles pour ne

pas livrer les mystères adorables aux dérisions et aux

calomnies des Juifs et des païens, est devenue la loi

du profond respect et du calme auguste qui convient

à l'action de Dieu ; que c'est dans la retraite et le

silence que le Seigneur se plaît à se manifester et à

parler au cœur, et que si l'Eglise a ordonné de pro

noncer à la messe certaines prières à voix haute, et

d'autres à voix basse , l'intention de sa piété est de

porter plus efficacement notre faiblesse à la médita

tion des choses célestes. Que la terre donc se taise

à l'approche du Seigneur, parce qu'il va venir; que

l'imagination, les sens, et les passions imitent ce si

lence recueilli du sanctuaire, et que la voix de Dieu

seul se fasse entendre à tous les esprits et à tous le»

cœurs !

LE CANON DE LA MESSE.

Canon est un mot grec qui signifie ordre, règle; le»

prières qui précèdent et qui suivent immédiatement

la consécration sont ainsi appelées parce que la règle

en est fixe, et l'ordre invariable : ainsi, le Canon de

la messe est la règle qu'il faut suivre nécessairement

en la célébrant, le corps des prières sacrées qui ne

13



290 EXPLICATION

changent jamais, et auxquelles seulement on fait

quelques additions, comme nous aurons Heu de l'in

diquer. On a nommé par excellence cette partie du

sacrifice, la prière (comme nous disons la bible, le liere,

sans rien ajouter à cette solennelle désignation), parce

que nous demandons ici le don suprême, Jésus-Christ, et que nous y renouvelons les actions de

grâces qu'il a rendues Lui- même à son Père. Le canon

a été appelé aussi la prière canonique, ou régiée et .fixe,

Vaction, le mystère de la très-taiale action, c'est-à-dire,

l'action par excellence, qui ne peut entrer en com

paraison avec aucune autre, et qui produit les divins

sacrements et les augustes mystères.

Le canon de la messe renferme l'historique sublime

de l'action de Jésus-Christ en instituant l'eucharistie,

et les paroles sacramentelles dont il se servit, et dont

il ordonna à ses apôtres et à leurs successeurs cle se

servir, pour consacrer le pain et le vin en «on corps

et en son sang. Cet historique et ces paroles sacrées

sont le point principal, autour duquel se groupent,

comme les accents des anges et les adorations des

siints, des prières de tradition apostolique qui pré

cèdent et qui suivent également au nombre de cinq.

Ces prières sont tirées, dit le concile de Trente, des

paroles de Jésus-Christ, des traditions des apôtres,

et de l'institution des saints pontifes ; et il n'y a pas

un mot qui n'élève l'âme, et qui ne respire la plus

haute religion, la piété la plus vive. Des prières si

respectables par leur antiquité, par leur expression,

et qui aboutissent à un milieu divin, à l'action la plus

grande qui se passe au ciel et sur la terre, demandent

donc toute attention pour être bien entendues ; mais

qui sera digne d'ouvrir ce livre sacré et d'en délier



DE LA MESSE. 291

les sceaux ? Sans doute, on peut le faire jusqu'à un

certain point, avec la grâce de l'Agneau immolé, et

le secours des anciens Pères qui en ont développé le

secret; cependant qu'il y a lieu de gémir en voyant

tant de chrétiens ne vouloir rien entendre à ces

accents admirables, trouver insignifiante, froide et

ennuyeuse la liturgie de la messe et surtout du

canon, et n'en réciter les paroles que par routine,

par manière d'acquit, et comme les paroles d'un

livre inintelligible et scellé ! Ce malheur qui pèse

sur un trop grand nombre de fidèles, et auquel on

cherche vainement à remédier par les prières pen

dant la messe, en apparence plus remplies d'onction,

vient du défaut d'instruction religieuse; la sainteté

dela vie est languissante, paiceqne les vérités saintes

sont diminuées parmi les enfants des hommes, parce

qu'on se contente des premiers éléments de la foi

sans daigner pénétrer dans la science du salut, et

que la dévotion peu éclairée ne s'étudie qu'à croître

dans l'amour de Jésus-Christ, sans s'embarrasser de

croître dans la connaissance de ce Dieu Sauveur.

Qu'arrive-t-it de là? c'est que dans les uns la piété

peut être vive, mais elle est sans fondement, et le

moindre vent la peut détruire ; c'est que dans les au

tres il y a dégoût de notre culte, auquel on ne com

prend plus rien ; ce dégoût fait fuir nos solennités,

pousse à se contenter chaque dimanche d'une messe

basse donton lit les prières sans fruit et pour se dé

charger d'une obligation quelconque ; de là le défaut

d'assistance aux instructions de l'Eglise, l'aflaibUsse-

ment des vérités religieuses, l'ignorance complète du

dogme, de la morale, et des sacrés mystères ; voilà

sans «OBtredit une grande cause de ce refroidisse-



292 EXPLICATION

ment si général et si désolant pour les choses de Dieu

et du salut. Heureux donc, dirons-nous en un sens,

celui qui lit et qui entend les paroles de la liturgie

sacrée, et qui observe ce qui y est écrit, surtout au

temps voisin de l'immolation du sacrifice ! Avec cette

connaissance approfondie, selon la capacité que Dieu

donne à chacun, viendra le goût du culte public

dont on comprendra les rites et les paroles, avec ce

goût une instruction solide, avec cette instruction le

changement de la vie, la réforme du cœur, la piélé

sincère, et l'on aura formé à Dieu des adorateurs en

esprit et en vérité. Que l'on nous pardonne cette

courte digression qui pourra inspirer aux fidèles le

désir d'entrer dans l'esprit des prières de l'Eglise en

général, et de la prière canonique en particulier.

Que la vérité donc et la lumière d'en-haut nous

conduisent à l'autel avec plus de ferveur, et comme

enveloppés et environnés de la plénitude de Dieu ;

alors pas un mot de la liturgie, pas un rit, pas un

mouvement ordonné par la piété de l'Eglise, qui ne

parle vivement à notre cœur. Ce qui ne nous avait

paru dans ce nouveau ciel qu'un petit nuage sem

blable à l'empreinte du pas de l'homme, deviendra

une pluie large et pénétrante de grâce et de béné

dictions célestes ; à mesure que nous avancerons,

l'horizon s'élargira devant nous, et cette source de

méditations, qui, vue de loin, semblait si faible et si

resserrée , se changera tout-à-coup en un fleuve

majestueux qui répand la fécondité et la fraîcheur.

Appelez, Seigneur, appelez vos fidèles de la sainte

obscurité répandue sur les prières de la messe, à la

lumière admirable qu'en produit l'explication : an

lieu de la lettre qui tue leur faible piété, qu'ils se



DE LA MESSE. 293

trouvent vivifiés par l'esprit de votre parole ; que

croissant dans la science divine par l'intelligence des

rits sacrés, fortifiés en toutes sortes de vertus par

cette clarté céleste, les chrétiens rendent grâces digne

ment à Dieu le Père ; et qu'arrachés à l'influence

mortelle des ténèbres, ils se trouvent transportés

dans le royaume de Jésus-Christ, en qui nous avons

par son sang la rédemption de l'âme et la rémission

du péché.

Avant d'entrer dans l'explication des prières et des

rits du canon de la messe, nous remarquerons en

général qu'il y a une double cérémonie qui revient

constamment, c'est la posture du prêtre ou prosterné,

ou debout et les mains étendues ; nous en dirons ici

un mot pour ne pas y revenir chaque fois dans le

cours des prières, et n'avoir plus à indiquer que les

autres cérémonies plus spéciales et plus distinctes.

On doit se rappeler que le prêtre remplit à l'autel

deux personnages, celui de Jésus-Christ et de ministre

de l'Eglise, et celui d'homme et de pécheur : comme

représentant du Sauveur et délégué des fidèles, il se

tient droit, c'est la situation qui convient à un mé

diateur, et il étend les bras à l'exemple de Jésus-

Christ en croix, priant comme lui dans cette noble

et touchante attitude. Comme homme et comme

pécheur, il s'incline, se prosterne, et tient alors les

mains jointes et liées à la façon d'un criminel ; et

cette double posture, l'Eglise la lui fait prendre

alternativement et selon le sens qu'exprime la prière

qu'il doit prononcer. Mais ce n'est pas ici un rôle

tout extérieur ; ces mouvements, si nous en étudions

l'esprit, nous paraîtront naturels, et la conséquence

des sentiments dont l'âme est affectée. Cette direction



294 EXPLICATION

donnée aux yen*, aux mains, à tout le corps du

prêtre, est, il est vrai, réglée et déterminée par l'E

glise pour ne pas laisser chacun à une dévotion qui

pourrait devenir étrange et peu convenable ; mais

rien qui ne soit noble et naturel dans ce qu'elle

prescrit ; et, comme son dessein est de parler par

les mouvements extérieurs à l'esprit de l'homme en

veloppé dans les sens, elle accorde tellement les

gestes et les attitudes du prêtre avec ses paroles, que

les pensées qu'elles expriment en sont plus digne

ment rendues.

§ I.

De la prière Te igitur, qui est la première avant la Consécration.

Dès ce moment, comme nous l'avons dit, la prière

sacrée va se faire à voix basse ; c'est Yaction du mys

tère, c'est, le calme de l'âme qui traite avec Dieu,

c'est le secret du Seigneur, et le silence de l'anéan

tissement et du respect. Le prêtre lève les mains

vers le ciel, les rejoint aussitôt, abaissant les yeux et

se prosternant devant la majesté sainte ; nous pour

rons juger si cette attitude de suppliant convient aux

paroles qu'il va exprimer.

Donc, igitur: ce début estune conclusion, et quelle

conclusion ! c'est la conséquence admirable de tout

ce qui a précédé, et le lien qui sert de transition

heureuse à la scène de la consommation du sacrifice;

comprenons-en bien la justesse et la force. Le prêtre

veut dire par ce seul mot : nous nous sommes lon

guement préparés, nous avons disposé notre âme par

la prière et par l'instruction, et nous sommes sans



DE LA. MES•E. 295

crainte de tenter Dieu, et de nous présenter devant

lui le cceur et les mains \iides ; donc, igitur : nous

avons mis sur l'autel le pain et le vin qui sont des

tinés àdevenir l'hostie sans tache et le calice du salut ;

à cette matière nous avons joint un esprit humilié et

un cceur contrit, et toute cette offrande a été accom

pagnée des sentiments les plus purs de religion et de

sacrifice, donc, igitur : déjà nous sommes entrés en

esprit dans le recueillement du Saint des saints, Là

l'esprit transporté par la foi a franchi les barrièresi de

l'éternité, le cceur s'est élevé jusque dans le ciel, et

pour rendre dignement grâces, il s'est uni à Jésus-

Christ , suprême médiateur, en- empruntant aux

vertus célestes leurs accents brûlants d'amour ; perdu

dans cette immensité de gloire, abîmé dans cet océan

de bonheur, il a demandé l'humble permission de

mêler doucement sa voix à de si beaux accords, donc,

igitur : placée devant l'autel sublime qui est devant

le trône de Dieu, notre âme prosternée de respect a

chanté l'hymne du Seigneur trois fois saint, et les

conquêtes du Rédempteur qui est venu du plus haut

clés cieux pour nous sauver, et qui va en descendre

encore pour nous apporter le salut, dontr, igitur.

Mais cette continuelle occupation des anges et des

saints dans la gloire ne doit être pour nous que de

quelques instants; ils possèdent, sans pouvoir le per

dre, le médiateur, et nous, nous avons besoin de le

fléchir et de l'attirer ; comment chanter toujours le

cantique du ciel dans une terre étrangère? Aussi

après cette adoration profonde, quia été un moment

permise à notre faiblesse, nous venons au fait, donc,

igitur , nous concluons qu'il est temps et plus que

temps de demander à Dieu la bénédiction, la consé-



2€G EXPLICATION

cration du sacrifice qu'exige sa majesté, et dont notre

misère a si grand besoin. Donc, igitur, le cœur au ciel

où nous élevons les y«ux, les mains sur l'autel de la

terre où notre fragilité doit s'appuyer encore, Père

très-clément, qui avez aimé le monde jusqu'à lui don

ner votre Fils, afin que quiconque croit en lui et

s'en applique les mérites ne périsse point, mais qu'il

ait la vie éternelle ; qui n'avez pas épargné ce Fils

hien-aimé, et qui, l'ayant livré pour nous tous, ne

sauriez rien nous refuser, après un don si excellent;

nous vous prions très-humblement, comme des pauvres

qui n'ont aucun droit d'exiger ce qu'ils souhaitent,

et qui ne peuvent rien espérer que par grâce et par

miséricorde ; et nous vous demandons ensuite avec

quelque droit, puisque c'est au nom de Jésus-Christ,

et en la qualité de vos enfants, par notre Seigneur Jé

sus-Christ, non plus seulement comme intermédiaire

et médiateur de notre action de grâces, mais comme

devenant lui-même action de grâces et eucharistie

dans ce sacrifice, se remettant entre nos mains comme

un instrument sacré avec lequel nous reconnaîtrons

dignement et notre dépendance de votre majesté

infinie, et notre redevance pour mille bienfaits déjà

reçus, et votre miséricorde qui va pardonner nos

péchés, et votre bonté qui va nous accorder plus de

grâces que nous n'en méritons et que nous n'oserions

en solliciter ; nous vous conjurons donc, Père très-

clément, par cette divine eucharistie, d'avoir pour

agréable l'offrande de nos mains présentée par Jésus-

Christ. A ces mots, le prêtre baise l'autel, qui va

devenir le siége et le trône de la précieuse victime,

et, se relevant plein de confiance dans la médiation

qu'il a invoquée, et dans la vertu de la croix dont il



DE LA MESSE. 297

exprime trois fois le signe sacré ; non-seulement,

poursuit-il, nous vous conjurons d'agréer ces obla-

tions, mais de sanctifier et de bénir par le changement

admirable de votre puissance et les paroles solen

nelles de la consécration, ces dons que nous tenons

de votre bonté, et sur lesquels vous ne nous avez

donné que le domaine d'usage; ces présents, que notre

prière vous offre en se dépouillant, comme elle peut,

de l'usufruit que vous lui avez laissé ; ces sacrifices

saints et sans tache, choisis et séparés pour la consé

cration, que nous envisageons déjà comme le corps

futur de Jésus-Christ, l'agneau pur, le pontife saint

et innocent, que nous bénissons sous vos yeux comme

les dons de votre main libérale , comme les présents

de notre faiblesse impuissante, comme le sacrifice

des mérites infmis du Rédempteur, et que, comme

tels, nous vous offrons enfin. Ici le prêtre a repris le

personnage de ministre de l'Eglise et de représentant

de Dieu. Il étend les mains pour offrir et pour dé

tailler les besoins, il copie l'attitude de Jésus-Christ

sur la croix quand il offrait avec larmes des prières et

des supplications ; écoutons le détail instructif de son

offrande. C'est premièrement, Seigneur, pour votie

sainte Eglise catholique, l'épouse unique et bien-ai-

mée, formée du côté de Jésus-Christ entr'ouvert sur

la croix, Eglise qui lui appartient parce qu'il l'a ac

quise par son sang, qu'il l'a lavée dans ce bain pré

cieux pour la rendre sainte et sans tache, et dont

les membres, répandus et dispersés par toute la

terre, sont réunis à leur chef dans l'unité de la foi,

des sacrements, des prières, et du gouvernement spi

rituel ; afin qu'il vous plaise de lui donner la paix,

pour qu'elle prévale contre les portes de l'enfer, dans



298 EXPLICATION

les persécutions des païens, des Juifs etdes infidèles ;

de la garder contre les efforts des hérétiques et des

incrédules qui attaquent les fondements de sa foi ;

dela maintenir dans l'union, la préservant du schisme,

et faisant rentrer les schismatiques dans sa belle

unité. L'Eglise prie ici indirectement pour les Gentils,

les Juifs, et les sectes de nos frères errants et séparés ;

mais elle ne priera ouvertement pour eux que le Ven

dredi-Saint, dans ce grand jour de l'expiation, où elle

récite avec l'accent de la mère la plus tendre ses belles

oraisons, connues dès le cinquième siècle. Enfin, nous

demandons à Dieu qu'il daigne conduire son Eglise,

et la gouverner par toute la terre, dirigeant ea tous

lieux l'esprit et le cœur de ceux qui la composent,

donnant aux brebis douceur et docilité, et à tous les

pasteurs, sollicitude de l'ordre et de la discipline,

unité de vues et de sentiments, charité du zèle et des

œuvres conformes à l'Evangile. Et aussi avec votre

serviteur notre Pape • car, Seigneur, nous nommons

en particulier entre tous les pasteurs l'évêque du

premier siège chrétien , notre Pape, c'est-à-dire, notre

père, le père commun des fidèles, celui qui est le

centre de la communion catholique, celui qui préside

à cette Eglise Romaine, mère et maîtresse de toutes

les églises, avec laquelle il faut que toute autre église

convienne; successeur de saint Pierre, sur qui seul

l'Eglise a été bâtie et établie, et vicaire de Jésus-

Christ pour continuer l'œuvre du salut, et conduire

agneaux et brebis, fidèles et pasteurs aux pâturages

éternels. Nous l'appelons votre serviteur, et il s'appelle

lui-même le serviteur des serviteurs de Dieu. Et avec

notre prélat ou notre évêque ; car, comme le succes

seur de Pierre est le centre de l'unité de toutes les



DE LA MESSE. 2-99

églises du monde, l'évêque est le centre d'unité de

tout son troupeau, qui, avec lui, fait une église par

ticulière, comme l'union de tous les fidèles et de tous

les évèques entre eux fait l'Eglise universelle , dans

laquelle se fondent tous les troupeaux paiticuliers

pour se concentrer dans l'unité du bercail général.

La lettre N, placée après la désignation du pape et de

l'évéque, indique que l'on doit non-seulement se sou

venir à l'autel des chefs dans l'ordre spirituel, mais

réciter expressément leurs noms, et cette pratique

constante de la liturgie est un signe sacré de commu

nion avec le saint Siège et avec son évêque, jusque-là

que le saint papeGélase écrivait que, manquer à cet

ordre , c'était se séparer du pasteur légitime et de

l'Eglise universelle. Autrefois les noms des papes, des

évèques, des princes, et les noms de divers évèques

et de plusieurs personnages distingués, que l'on de

vait réciter au saint sacrifice, étaient marqués sur des

tables pliées en deux, qu'on appelait pour ce sujet

diptyques, et ces diptyques étaient tellement regardés

comme un catalogue authentique de communion

ecclésiastique , qu'on remarquait comme un fait

énorme, qu'un patriarche d'Alexandrie eût osé en

effacer le pape saint Léon, et que le clergé d'occident

refusa toute communication avec les Orientaux et

avecAtticus, successeur en second de saint Jean-

Chrysostôme , jusqu'à ce qu'ils eussent rétabli son

nom dans les diptyques. Et notre roi; saint Paul con

jure son disciple de faire prier pour les rois , et pour

tous ceux qui sont élevés en dignité, parce que l'exer

cice de leur grande autorité a besoin de grands secours

du ciel, parce que c'est d'eux que dépend en partie

la paix de l'Eglise , afin , continue l'apôtre, que nous

 



300 EXPLICATION

menions une vie paisible et tranquille dans toute

sorte de piété et de pureté. C'est dans cette même

vue que les anciens fidèles disaient par la bouche de

leur apologiste Tertullien : « Nous prions pour les

» empereurs, et nous demandons à Dieu qu'il leur

» donne une longue vie, que leur empire jouisse d'une

» paix profonde, leur maison d'une heureuse con-

» corde; que leurs années soient invincibles, qu'ils

» soient assistés de bons conseils, que les peuples de-

» meurent dans leur devoir, qu'il ne s'élève aucun

» trouble contre leur autorité ; enfin nous n'oublions

» rien de ce que le prince peut souhaiter et comme

» homme et comme empereur. » C'est dans cette vue

que saint Denis d'Alexandrie, au témoignage d'Eu-

sèbe , faisait de ferventes prières pour la santé de

l'empereur Gallus, quoiqu'il eût persécuté les chré

tiens , et pour les empereurs Valérien et Gallien,

afin que leur empire fût stable et ne pût être ébranlé.

Ajoutons même que la liturgie fait réciter le nom du

prince avec la même distinction en son lieu, que

celui du pape et desévcques, afin, après avoir resserré

les liens de la foi , de resserrer également les liens du

devoir et de la subordination temporelle ; et ici , il

n'y a ni ad ilation bassede la part de l'Eglise, ni cou

leur d'opinion, ni esprit de parti, à Dieu ne plaise!

Il y a devoir consciencieux imposé par saint Paul

sous Néron , rempli par les Pères sous les princes

persécuteurs du nom chrétien, constamment observé

par la tradition qui ne s'inquiète pas de toutes les

vicissitudes des trônes de la terre, qui transporte à la

messe nos esprits dans une région bien supérieure

aux discussions des mortels, et qui ne sait qu'une

chose au milieu de ses mystères sacrés, rendre à Dieu,

 



DE LA MESSE. 301

qui ne change pas , ce qui est à Dieu, obéir à l'ordre

du Seigneur, et se soumettre à sa providence, quand

il s'agit de rendre à César ce qui est à César. Et tous

ceux dont la croyance est orthodoxe, c'est-à-dire, droite

et conforme à la règle de l'Evangile proposée par

l'Eglise; car il est juste, Seigneur très-clément,

qu'après avoir prié pour l'unité, et dans cette unité

pour les chefs spirituels qui en sont les centres, et

pour les chefs temporels qui peuvent la maintenir et

la protéger, nous offrions en général pour tous ceux

qui conservent la pureté de la foi, dont la croyance

est droite, et la vie conforme aux principes saints

qu'ils soutiennent dans leur intégrité; et enfin pour

tous ceux quifont profession de lufoi catholique et apo~

statique,de cette foi que les apôtres ont enseignée et

répandue dans toutes les églises, pour ceux en par

ticulier dont le zèle travaille à son accroissement, et

dont les pieux exemples entretiennent sa conserva

tion. Que les fidèles entrent donc bien avant dans

ces sentiments d'unité qui range en ce moment toutes

les brebis de la terre, chacune à sa place et à son

rang, autour de l'autel du sacrifice, pour immoler

toute l'Eglise, avec Jésus-Christ; mais surtout que

leur soumission aux pasteurs légitimes, que leur

esprit de concorde et de paix, que leur foi pure et

édifiante les rende les membres vivants de Jésus-Christ liés à leur chef, de manière à ce que Dieu

offrant son corps naturel avec le corps mystique de

son Eglise, chacun de nous entre ainsi dans la

composition de ce corps glorieux , et puisse être

agréé et béni de Dieu en même temps que la victime

sainte.

 



302 EXPLICATION

S IL

Du Memento des vivants, qui est la seconde prière avant la

Consécration.

Venez donc autour de cet autel, Eglise sainte de

Jésus-Christ, venez avec tous vos pasteurs et tous vos

enfants , vous presser en ordre auprès de l'hostie sans

tache , pour être inondée du sang divin qui va être

répandu : venez d'abord, Père des fidèles, à la tète de

tout le troupeau; et vous ensuite, saints évèques ,

que l'esprit de Dieu a établis pour régir et gouverner

les diocèses, et vous, princes de la terre, dont la grave

responsabilité a besoin d'une part abondante aux bé

nédictions du sacrifice , et vous , brebis dociles et

fidèles qui propagez la foi par votre zèle , ou qui la

professez noblement par une vie digne du nom chré

tien : venez, et ne craignez pas que vos besoins soient

ici confondus et trop généralisés, l'Eglise va s'en oc

cuper avec un détail plein de sollicitude, et si elle a

autour de ses autels des places distinctives pour les

dépositaires de son autorité, elle saura distinguer et

séparer de la masse commune vos intérêts privés en

proportion de votre charité, de votre présencepleine

d'édification , de la ferveur de vos sentiments ; c'est

ce qu'elle fait admirablement dans la prière du me

mento, ou du souvenir des vivants.

Memento, souvenez-vous, Seigneur ; cette parole a

retenti auprès de la croix au moment de l'immolation

du Sauveur ; elle est sortie , pour nous donner con

fiance, de la bouche d'un grand pécheur immolé



DE LA. MESSE. 303

arec Jésus-Christ. Souvenez-vous de moi, Seigneur,

quand vous serez arrivé dans votre royaume (l) : l'ex

pression de cette demande, le moment où elle se fait,

un peu avant la consommation du sacrifice , ont un

rapport frappant avec ce qui se passa au Calvaire ;

souvenez-vous donc, Seigneur, quand vous allez être

descendu sur l'autel pour régner sur nos cœurs, sou

venez-vous, memento. En Dieu, se souvenir , c'est se

courir, car tout lui est présent, et cette façon de

parler n'est convenable qu'à notre faiblesse , qui a

besoin de se recommander à la bonté divine, et à

notre indignité quidoit craindred'èlre oubliée, c'est-

à-dire, d'être omise à dessein dans la répartition des

grâces. Souvenez-vous , Seigneur : à ce mot le prêtre

lève les mains pour marque de son aident désir, les

rejoint sur la poitrine pour se recueillir dans le sou

venir des fidèles qu'il doit rappeler à la miséricorde

du Seigneur, souvenez-vous de vos serviteurs et de vos

servantes, et il se tient quelques instants en silence

pour penser avec plus d'attention aux personnes qu'il

veut recommander. Mais il est à remarquer que cette

pause ne doit pas être longue, que les détails abon

dants des besoins particuliers doivent se faire dans la

préparation privée et dans l'action degrâces, afin, dit

un concile, que la lenteur démesurée du célébrant

n'engendre pas le dégoût et l'ennui plutôt que la dé

votion. Cette double lettre N. et N. indique le lieu

où l'on exprime mutuellement à Dieu les recomman

dations et les pieux souvenirs; comme si le prêtre

disait : Seigneur, nous avons déjà prié pour l'Eglise

en général; mais dans cette multitude de vos enfants

[' (1) Luc, xxm.

 



304 EXPLICATION

dont les intérêts nous sont chers et précieux, souve

nez-vous de vos serviteurs et de vos servantes ; 1° de

cette personne qui m'a prié de dire la messe pour elle

et pour les intentions de sa piété ; 2° de ceux qui ont

souhaité que je fisse mention d'eux à l'autel; 3" des

bienfaiteurs et des bienfaitrices qui par leurs aumô

nes contribuent à la célébration de vos mystères, à

l'entretien de vos ministres et au soulagement de vos

pauvres ; de ces hommes et de ces femmes de miséri

corde dont le diacre récitait autrefois les noms à

haute voix dans le memento, mais dont l'Eglise a voulu

épargner depuis la modestie, en ne les nommantque

de cœur auprès du Père céleste, qui voit dans le se

cret, et qui ne saurait oublier ce qui est écrit au livre

de vie ; 4° enfin, de tous ceux à qui je crois devoir

souhaiter des grâces spirituelles et temporelles. Les

fidèles en même temps doivent recommander ici au

souvenir de la bonté de Dieu les personnes pour les

quelles la justice, la reconnaissance et la charité les

obligent de prier.

Après avoir ainsi désigné les intentions les plus

spéciales, le prêtre étend les mains, en signe de l'im

mense charité de Jésus-Christ, qui embrasse tous les

hommes, et il continue : Souvenez-vous, Seigneur, et

de tous les assistants dont l'empressement à se rendre

aux saints mystères marque le désir qu'ils ont d'être

recommandés à l'autel, et dont vous connaissez lafoi

et la dévotion; l'Eglise prie en particulier pour ceux

qui sont présents, mais en qui Dieu, qui sonde les

replis du cœur, voit une foi véritable et une dévo

tion sincère. Le Memento ne comprend donc pas ceux

qui assistent avec légèreté et immodestie, sans atten

tion et sans piété, par contrainte ou par bienséance.



DE LA MESSE. 305

Il semble par ces paroles, que les chrétiens doivent

peser et méditer, que l'on dise à Dieu : Traitez-les,

Seigneur, selon leur foi qui vous est connue, selon

la dévotion qu'ils font paraître dans votre temple et

pour votre service. La dissipation les empêche de

penser à vous, vous les oublierez aussi; c'est un de

voir tout extérieur qu'ils remplissent, le prix de

votre sang ne sera pas appliqué à leurs âmes ; ils ne

sont ici que par routine et par contrainte, vous vous

contenterez de les souffrir devant vous sans les bénir

intérieurement. Ah ! que cette pensée est propre à

exciter la foi, la dévotion, la ferveur des fidèles, pour

mériter de participer aux grâces et aux fruits du di

vin sacrifice, et comme ils devraient ne pas perdre de

vue l'ordre que suit l'Eglise dans ses recommanda

tions, qui est de prier pour tous selon le rang, pour

chacun selon le droit, pour les assistants selon la

sainteté des dispositions! Souvenez-vous, Seigneur,

de vos serviteurs et de vos servantes que nous avons

désignés, et de tous les assistants, pour lesquels nous

vous offrons, ou qui vous offrent ce sacrifice de louanges;

quand le peuple présentait autrefois à l'autel la ma

tière de l'Eucharistie, on disait simplement, souve

nez-vous de ceux qui vous offrent; mais depuis ledixième siècle, cette offrande ayant cessé par négli

gence, et ayant été remplacée par les fondations, ou

par des pièces d'argent que l'on portait à l'autel, les

clercs se sont chargés eux-mêmes, comme nous l'a

vons dit, de pourvoir au pain, au vin, au luminaire,

aux vases, aux linges, aux vêtements du sacrifice, et

l'on a dit dans le canon : pour qui nous vous offrons,

en conservant l'ancien texte ou qui vous offrent, mais

ici la particule ou n'est pas alternative, c'est une con



306 EXPLICATION

jonction, et PEgliso vent dire : pour qui nous vous

offrons et qui vous offrent, car encore aujourd'hui, il

est des fidèles qui font célébrer la messe et qui con

tribuent par un honoraire aux frais matériels, et il

en est pour qui le prêtre est obligé de l'offrir, ou à

cause du devoir de sa charge, comiœ les curés cha

que dimanche et fête d'obligation, ou à cause de

quelques legs et fondations ; dans le premier cas il

est vrai de dire, lesquels vous offrent, et dans le der

nier, pour qui nous offrons ; et comme les assistants

doivent s'unir en général aux intentions pour les

quelles sacrifie le ministre de l'Eglise, ce ministre

lui-même doit répondre aux intentions de ceux qui

font offrir, et même aux désirs inconnus de leur foi

et de leur piété. Aussi est-ce avec la plus édifiante

raison de charité que la liturgie veut tout compren

dre en disant, pour qui nous vous offrons, ou qui vous

offrent eux-mêmes ce sacrifice de louange, ce corps fu

tur, ce sang bientôt présent de Jésus-Christ, qui sont

le vrai sacrifice de louange, puisque c'est unique

ment par cette divine hostie que nous louons digne

ment le Père céleste; car le but de l'Eglise en faisant

offrir à ses fidèles du pain et du vin, ou de quoi s'en

procurer, est de leur rappeler que cette légère por

tion qu'ils offrent sur les biens dont ils jouissent ici-bas, est un hommage et une redevance par laquelle

ils témoignent qu'ils tiennent tout de Dieu, dans l'or

dre de la grâce et de la nature, et qu'ils lui sacrifient

quelque chose pour louer cette main libérale qui les

comble des bénédictions du ciel et de la terre.

Or, voici maintenant ce que les fidèles demandent

par ce léger tribut de louange et d'adoration que

nous offrons pour eux, ou qu'ils offrent en leur nom;

 

a



DE LA MESSE. 307

ils- veulent prier pour eux-mêmes, parce que la cha

rité bien. réglée qui ordonne d'aimer le prochain

comme soi, veut que l'on commence par prier pour

soi-même, mais de suite qcie cette charité s'intéresse

et pour tous ceux qui leur appartiennent, qui leur sont

liés par le sang et par l'amitié, par le devoir et par

la reconnaissance ; le même ordre de prier pour nous

avant de prier pour les autres, veut encore qu'on

demande les biens de l'âme avant ceux du corps, et

d'après cette règle nous disons, pour la rédemption de

leurs âmes, esclaves du démon par le péché, mais dé

livrées de cette servitude en s'appropriant le prix de

notre rançon renfermé dans le sacrifice de la croix

et de l'autel ; pour l'espérance de leur salut, par le ré

tablissement de nos droits au ciel et par le don de la

persévérance, qui nous rendra les cohéritiers de ce

Ken par qui seul nous pouvons être sauvés ; et pour

l'espérance de leur conservation, de leur santé. Ce

bien temporel est demandé dans l'ordre et sous la

condition du salut, car la liturgie joint ces deux mots

de salut et de santé, comme inséparables, comme ne

voulant pas l'une sans l'autre, comme voulant se

servir de l'une pour travailler plus heureusement à

l'autre; qui ne sait en effet que les maladies nous

rendent incapables de tout, qu'elles deviennent sou

vent des tentations fâcheuses, et que si, dans la main

de Dieu qui les envoie, elles sont des épreuves salu

taires, pour ceux qui les reçoivent, il y a rarement

amélioration, pauci, dit l'auteur de l'Imitation, ex

infirmitale meliorantur? Sous ce titre de conservation

et de santé, on comprend tous les autres biens tem

porels, parce que c'est là le premier des biens sans

lequel on ne saurait jouir des autres avantages, que



308 EXPLICATION

c'est le moyen de travailler à acquérir le reste, que

la santé vient immédiatement de Dieu, tandis qu'il

laisse plus à nos efforts et à notre travail de nous ai

der par rapport aux autres besoins de la vie. Et qui

vous rendent leurs vœux comme à l'unique auteur du

salut, de la vie et des biens, s'offrant eux-mêmes, se

dévouant continuellement par l'amour et la fidélité,

à vous, Dieu éternel vivant et véritable, Dieu vivant,

qui conservez par l'action de votre providence : Dieu

véritable, qui accordez les vrais biens , et qui ne

manquez pas à ceux qui vous implorent, comme les

appuis humains si fragiles et si trompeurs.

L'Eglise donc, non-seulement nous range autour

de sa victime dans l'ordre de notre dignité, de nos

droits et de nos dispositions, mais encore elle nous

apprend ce qu'il faudra demander à ce Dieu, hostie

sans tache, au moment où il va venir au sein de

notre faiblesse et de notre misère. Elle veut que

nous priions d'abord pour nous, ensuite pour les

autres, et que pour le prochain comme pour nous ,

la rédemption de nos âmes ici-bas, le salut éternel

dans l'autre vie, passent avant la santé qui ne doit

être elle-même qu'un moyen plus facile de chercher

avant tout le royaume de Dieu et sa justice, d'obte

nir le reste par surcroît, et de passer à travers l'u

sage saint et modéré des biens de la terre, de manière

à ne pas perdre les biens de l'éternité. Toutefois ne

nous contentons pas d'admirer ce bel ordre du sacri

fice et de la prière, suivons-le rigoureusement, met

tons-nous en esprit à la place que nos sentiments de

foi et de dévotion nous assignent, voyons d'après

cette règle si notre cœur n'est pas bien loin de Dieu,

lorsque nos lèvres lui offrent le sacrifice de louange,

 



DE LA MESSE. 309

et pensons que l'oblation nous devient inutile , que

nous faisons outrage à l'Esprit de grâce qui prie en

nous, si dans nos supplications, les intérêts du siècle

l'emportaient sur les intérêts de notre âme.

§111.

De la prière Communicantes, qui est la troisième avant la

Consécration.

Participant à une même communion, c'est-à-dire, en

trant en union avec tous les fidèles, puisque c'est ici

le sacrement d'unité qui ne peut être offert que dans

l'unité de l'Eglise catholique. Ces premières paroles

sont la belle et admirable conséquence de ce qui vient

d'être dit dans le canon de la messe ; toute l'Eglise

s'est unie, s'est liée à l'autel par l'unité de la même

foi, par la ferveur de la même dévotion, par la charité

de la communauté des mêmes suffrages, par la même

soumission à la conduite du père commun des fidèles

et des pasteurs légitimes, et ces liens ont été formés

en Jésus-Christ, par Jésus-Cbrist et avec Jésus-Christ,

chef sacré de tous les enfants de Dieu, qui sont ses

membres, en sorte que nous pouvons justement dire :

Participant à une même communion, communicantes.

Dans cette union, Seigneur, dont vous êtes l'auteur,

et que vous aimez voir régner dans votre maison,

nous prions, nous demandons, nous offrons ; et ici

aux jours de ses plus grands mystères l'Eglise en

ajoute l'exposé en peu de mots, et célebrant le jour

très-saint dans lequel Notre-Seigneur est né, est ressus

cité, a envoyé son Saint-Esprit à ses apôtres, et le



310 EXPLICATION

reste. On se rappelle que dans l'oblation générale

Suscipe, sancta Trinitas, on a fait mémoire des trois

grands sujets de la Passion, de la Résurrection etde

l'Ascension, que l'on s'est borné à ce triple mémorial

qui contient la consommation du sacrifice de notre

Dieu, mais qu'autrefois on y ajoutait le souvenir de

son incarnation, de sa naissance et de l'effusion de

l'Esprit-Saint ; c'est pour suppléer à ce développe

ment de tous les souvenirs de l'autel, que l'Eglise

place et intercale ici l'exposition détaillée de ses

mystères à mesure qu'elle en célèbre la mémoire dans

le cours de l'année ; ainsi elle ajoute au communi

cantes, au jour de la naissance de Jésus-Christ, au

jour de sa manifestation aux gentils, le Jeudi-Saint

où il institua ce divin sacrement, à Pâques, à l'Ascen

sion et à la Pentecôte ; et pour avertir de l'addition

qu'on en doit insérer parfois à l'oraison qui suit, elle

met comme note en tête de cette prière : infra actio—

nem, c'est-à-dire, dans Faction, entre l'action.

Toutefois ce terme, participant à une même com

munion pour offrir et pour célébrer tel ou tel jour

saint, n'est pas restreint à la seule unité des fidèles

de la terre, il signifie aussi la communion avec les

saints, puisqu'il est de foi que nous avons l'avantage

d'être unis avec eux , et d'être en Jésus-Christ les mem

bres d'un même corps et d'une même société. Ainsi,

dans les deux prières précédentes, l'Eglise militante

s'est groupée tout entière autour de la victime ; dans

la prière communicantes, c'est la partie triomphante

de la société des enfants de Dieu, qui est convoquée

au repas de la grande famille des élus, pour envi

ronner les convives de l'exil des mérites et des prières

des convives de la patrie. Il semble que dans cette



DE LA MESSE. 311

union générale de tous les fidèles à la table du sacri

fice, l'Eglise veuille absolument voir le nombre com

plet, et qu'elle dise à Dieu comme Samuel à Isaïe :

Appelez tous vos enfants à l'immolation, envoyezTers

ceux qui sont éloignés, car nous ne participerons pas

à la victime que tous ne soient réunis.

Il y a cependant cette différence entre l'union des

fidèles vivants et celle que nous avons avec les saints

du ciel, que la première est une communauté totale

entre des égaux, et que l'autre est inégale et seule

ment commencée ; entre les fidèles de ce monde,

même chemin à faire et mêmes besoins, même pèle

rinage et mêmes sacrements ; entre les saints du ciel

et nous, nous n'avons que par la foi et l'espérance le

même but et la même patrie, nous sommes dans la

carrière où ils ont marché, mais ils en ont atteint le

terme ; dans l'arène où ils ont combattu, mais ils ont

remporté le prix ; ils sont habitants et possesseurs,

nous sommes voyageurs et exilés ; ils jouissent des

douceurs de la terre promise, nous traversons au

milieu des ennemis le désert qui y conduit ; ils con

templent face à face, nous sommes éloignés du Sei

gneur, et nous n'avons pour nous que l'espérance

d'arriver jusqu'à lui et de nous réunir à nos conci

toyens. Nous ne pouvons donc entretenir la commu

nion avec les saints que comme on entretient les re

lations avecdes personnes éloignées, en leur envoyant

des preuves de souvenir, et en montrant souvent

combien leur mémoire nous est chère et précieuse.

C'est pour cela qu'après avoir dit : Participant à une

même communion, ce qui doit s'entendre et de l'union

des fidèles de la terre entre eux, et de l'union de

l'Eglise d'ici-bas avec les membres de la société qui



312 EXPLICATION

triomphe dans le ciel, nous ajoutons : El honorant

leur mémoire, comme la vraie manière de nous join

dre à eux, d'offrir avec eux, de les intéresser à prier

pour nous, et à nous obtenir par leurs supplications

et par leurs mérites le secours et la protection du

Dieu qui s'immole pour tous ses enfants.

Et pourquoi cette union de la terre et du ciel autour

de la victime ? C'est que, connaissant nos besoins et

notre indignité, nous savons que Dieu fait en faveur

de ses saints et de ses amis ce que nous n'oserions

pas espérer qu'il fît pour nous : et, en cela, nous

suivons l'exemple des fervents Israélites qui disaient

au Seigneur : « Dieu créateur de tous, qui avez fait

» de nos pères des élus, et qui les avez sanctifiés,

» gardez la portion de votre héritage et faites toujours

» des saints (1) : n'éloignez pas de nous votre miséri-

» corde à cause d'Abraham votre bien-aimé, d'Isaac

» votre serviteur, de Jacob votre saint (2)... Je sau-

» verai, disiez-vous, Jérusalem à cause de moi et de

» mon serviteur David (3). » L'Eglise en use de même

pour engager Dieu à nous bénir, en renouvelant ici

la mémoire de la très-sainte Vierge, des apôtres, des

martyrs, et de tous les saints.

Et honorant la mémoire en premier lieu de la glorieuse

Marie, toujours vierge, mère de Jésus-Christ notre Dieu

et notre Seigneur, qui doit être mise à la tête de tous

les saints à cause du culte d'honneur particulier que

l'Eglise lui rend, et dont la mémoire à l'autel doit être

d'autant plus solennelle que la divine victime est la

chair de sa chair. Aussi ne devons-nous pas passer

sans réflexion les termes de la liturgie qui relèvent

{\) II Mac. 1 . — (2) Dan. m. — (3) IY Rois, xix.



DE LA MESSE. 313

sa grandeur au-dessus de toutes les créatures ; elle

l'appelle glorieuse, parce que le Tout-Puissant a fait

de grandes choses en elle ; toujours vierge, à cause du

privilége unique dans tous les siècles de posséder la

joie d'être mère avec l'honneur de la virginité, pro

dige plus élevé que les cieux, plus profond que

l'abîme ; mère de Jésus-Christ selon la nature humai ne ;

et comme cette nature humaine a été substantielle

ment unie à la personne du Fils de Dieu dès qu'elle

a été conçue et formée dans le sein de Marie, il s'en

suit qu'elle est la mère de Jésus-Christ Homme-Dieu,

notre Dieu et notre Seigneur, et par conséquent mère

de Dieu ; qu'à ce titre elle n'est inférieure qu'à Dieu

seul, que le sang qui coule à l'autel a été formé de

son propre sang, et que nous y adorons le vrai corps

de Jésus-Christ, né de la vierge Marie. Après la mère

de Dieu, qui a fourni de ses chastes entrailles la ma

tière du sacrifice de la croix, on fait mémoire des

bienheureux apôtres, les colonnes de l'Eglise, les pre

miers qui ont eu le bonheur de participer à l'Eu

charistie, et l'honneur de pouvoir l'offrir à la messe :

Pierre et Paul, André, Jacques, Jean, Thomas, Jac

ques, Philippe, Basthélemi, Mathieu, Simon et Tha-

dée ou Jude. On leur joint saint Paul que Rome ne

sépare pas de saint Pierre, tout en reconnaissant en

ce dernier la primauté d'honneur et de juridiction ;

saint Paul, apôtre, non de la part des hommes, ni

par les hommes, mais par Jésus-Christ, et qui apprit

du Sauveur lui-même l'institution du saint sacrifice.

Après les douze apôtres, on fait mémoire des martyr*,

également au nombre de douze, qui, en répandant

leur sang, ont participé plus abondamment au calice

de la passion ; tous anciens martyrs célèbres dans

14



31 4 EXPLICATION

l'Eglise romaine, et dont les plus récents souffrirent

la mort au quatrième siècle : ce sont Lin, Clet et Clé

ment, contemporains, coadjuteurs et successeurs de

saint Pierre sur le siège de Rome ; Sixte et Corneille,

tous deux papes et martyrs ; Cfprien, évêque de Car-

tbage, célèbre à Rome,. consulté par les souverains

pontifes, renommé dans tout le inonde par sa doc

trine, sa vigueur sacerdotale, et par son courage hé

roïque ; Laurent, archidiacre de Rome , dont la cha

rité et les tourments feront à jamais l'admiration des

fidèles ; Chrysogone, célèbre Romain martyrisé pour

la foi ; Jean et Paul, deux frères nés à Rome, et mis

à mort sous Julien l'Apostat ; enfin, Corne et Damien,

qui exerçaient la médecine et la chirurgie par charité,

et qui ont souffert à Rome sous les empereurs Gariu et

Numérien. D'anciens missels ajoutaient ici d'autres

saints, et le pape Grégoire III souhaitait qu'on nom

mât les saints dont on faisait la fête ; mais l'Eglise a

cru depuis devoir se bornera ce nombre, et se con

tenter de la mémoire solennelle qu'elle fait, dans le

propre de la messe, des saints qu'on honore chaque

jour : aussi, conclut-elle, après ces citations, et de tous

les saints en général, ne voulant en omettre aucun;

honorant la mémoire de tous vos autres serviteurs et

amis, 6 mon Dieu, aux mérites et aux prières desquels

il vous plaise d'accorder, comme nous l'avons déjà ex

pliqué, qu'en toutes choses spirituelles et même tempo

relles, nous soyons munis du secours de votre protection)

que la richesse de leurs mérites couvre notre misère,

que leurs supplications forment, pour ainsi dire,

comme un nuage autour de votre autel, qui, comme

la colonne du désert, s'interpose entre nos ennemis

et nous, et nous assure de votre assistance en toutes



DE LA MESSE. 315

choses. Ici le prêtre rejoint les mains pour signe de

plus d'ardeur dans la prière, et parce qu'après la

médiation secondaire des saints, il conclut par le même

Jésus-Christ noire Seigneur, qui est le médiateur su

prême de qui nous attendons, non pas des prières,

mais le secours et la protection. -Ainsi son- il.

Il ne sera pas inutile, en terminant ces trois belles

prières du canon, d'en montrer en deux mots l'or

dre, la suite et l'enchaînement.

« Père très-clément, nous vous supplions par Jésus-

» Christ d'agréer et de bénir le sacrifice que nous vous

» offrons, en union de foi avec les pasteurs légitimes

» et avec tous les fidèles catholiques... en particulier

» avec N. et N. , pour qui nous vous offrons, et qui

» vous offrent ce sacrifice de louange... participant à

» une même communion de toute l'Eglise, célébrant

» tel saint jour, et honorant la mémoire de la sainte

» Vierge, des apôtres, des martyrs, et de tous vos

» saints, pour obtenir votre secours et vos grâces par

» leurs mérites et par leurs prières. »

Il ne reste plus qu'à satisfaire à une question que

proposent ici les fidèles : Pourquoi cette récitation

de tant de noms étrangers ; pourquoi ne pas se borner

àdire : Participant tous a une même communion, et hono

rant la mémoire de tous vos saints ; enfin, s'il faut une

énumération, pourquoi, après la Vierge et les apô

tres, ne pas citer simplement ceux dont on célèbre

la fête, et les martyrs propres à chaque église où se

dit la messe ? i

Pour répondre à cette question assez détaillée, et

qui présente une difficulté apparente, il est néces

saire de revenu* sur ce que nous avons dit en passant

des diptyques, que l'on conservait autrefois avec tant

 



3i6 EXPLICATION

de soin dans les églises. C'était, comme on sait, un

catalogue, une liste, une table de noms pliée en deux

parties : il y avait, dans chaque église, trois sortes de

diptyques ou tables destinées à inscrire les noms. Sur

la première, on inscrivait le nom des saints qui rè

gnent avec Jésus-Christ, surtout de la sainte Vierge,

des apôtres et des martyrs ; primitivement il fallait

avoir enduré des tourments pour la foi pour être in

scrit sur le premier catalogue, et l'on ne voit pas

d'exemple contraire avant saint Martin de Tours,

en 397. Depuis, on y inséra le nom des évêques il

lustres par la sainteté de leur vie, et des autres saints

de chaque église particulière.—Le second catalogue

comprenait le nom des fidèles vivants distingués par

leur dignité, leurs bienfaits, ou leurs services envers

l'Eglise; en tête le Pape, ensuite les patriarches, le

propre évêque et le clergé ; puis l'empereur, les

princes, les magistrats ; enfin les simples fidèles. —

La troisième table, ou diptyque, servait à enregistrer

le nom des chrétiens décédés avec le signe de la foi et

dans la communion catholique. Si la vie admirable

d'un défunt demandait que l'autorité publique des

pasteurs inscrivît son nom dans les fastes des saints,

on l'écrivait sur le premier catalogue ; et parce que,

selon le rit de l'Eglise romaine, on récitait publique

ment cette première liste au canon de la messe, de là

est venu le terme de canonisation , c'est-à-dire, inser

tion dans les diptyques, et conséquemment dans le

canon de la messe. Au contraire, si un chrétien vi

vant ou mort était privé de la communion de l'Eglise,

on effaçait son nom des diptyques, et on l'y remettait

s'il était absous, ou si son innocence reconnue le fai

sait réintégrer dans ses droits.



DE LA MESSE. 317

Autrefois on lisait ce triple catalogue au milieu des

saint mystères, et pour en abréger la récitation, on

se bornait aux noms les plus nécessaires et les plus

distingués, avec commémoration générale de ceux

que l'on omettait, souvent même on déposait ces

diptyques sur l'autel pendant le saint sacrifice, et c'é

tait le diacre ou le sous-diacre qui en faisait la pro

mulgation.

L'ancien usage des Eglises de France était de réciter

à l'offertoire, et avant la préface, les noms du Pape,

des patriarches, de l'évêque diocésain, du roi, des

princes, des magistrats, et des fidèles bienfaiteurs,

surtout de ceux qui étaient venus à l'offrande, et les

vestiges de ce rit se sont conservés dans le préambule

du prône, où nous nommons spécialement tous les

supérieurs spirituels et temporels, les bienfaiteurs,

les paroissiens, et ceux qui offrent le pain bénit. La

coutume très-antique de l'Eglise romaine était de

citer au commencement du canon le catalogue des

fidèles vivans : 1° les noms du Pape, de l'évêque et

du prince, comme nous le faisons encore dans la

prière : Te igitur; 2° les noms des bienfaiteurs après

ces paroles : Souvenez-vous, Seigneur, de vos servi

teurs et de vos servantes, comme il &e pratique encore,

mais à voix basse, à l'égard de ceux que le prêtre doit

et désire recommander à la pause indiquée par ces

lettres N. N. La même Eglise romaine récitait le cata

logue des saints à ces paroles : Participant à une même

communion et honorant la mémoire ) là elle publiait la

sainte Vierge, les apôtres et les martyrs qu'elle ho

nore d'un culte solennel, et qu'elle regarde comme

ses propres enfants et ses concitoyens ; or, du temps

de Charlemagne, nos églises ayant abandonné l'an



31 S • EXPLICATION

cietine liturgie gallicane pour suivre la liturgie ro

maine, il est arrivé depuis le commencement du neu

vième siècle que nous avons récité en France, au

canon de la messe, les noms des martyrs inscrits sur

les diptyques de Rome ; il est vrai que nos églises y

ajoutèrent les saints de leurs anciens catalogues,

mais ces additions disparurent au onzième siècle pour

marque et gage d'unité avec l'Eglise mère et maî

tresse, par raison de brièveté ; et si l'on a voulu nom

mer encore les saints apôtres et martyrs qui nousont

apporté la foi, on atransporté leurs noms dans le pré

lude des prières du prône. Pour les saints dont on

fait la fête, nous avons dit que l'on avait jugé conve

nable et raisonnable de se borner à la mémoire so

lennelle qui en est faite dans les oraisons propres du

missel. Enfin, on récitait le troisième catalogue des

défunts après la consécration au memento des morts ;

maintenant la recommandation des fidèles vivants et

décédés se fait mentalement et en abrégé ; à moins

que, selon les usages des lieux, on ne publie au prône

certains noms des uns et des autres. Voilà pourquoi

l'on récite tant de noms au canon de la messe; et la

manière dont on le fait aujourd'hui parmi nous, tant

au prône qu'à la prière canonique, conserve merveil

leusement et les usages antiques de France et les

usages vénérables de l'Eglise de Rome.

Du reste, ces catalogues et ces registres sacrés, où

l'Eglise enrôle ses enfants du ciel, de la terre et du

purgatoire, rappellent, non ces tables célèbres sur

lesquelles Rome païenne écrivait le nom de ses séna

teurs et de ses pères conscrits, non cette charte du

roi Démétrius par laquelle il consentait à donner le

droit de cité aux anciens d'Israël qui seraient dignes

 



DE LA MESSE. 3l9

de devenir ses sujets, et promettait à toute la na

tion juive paix et alliance ; mais bien ces murs du

ciel où sont gravés sur la pierre précieuse, qui leur

sert de fondement, les noms des douze apôtres de

l'Agneau ; mais ce livre de l'Agneau immolé, qui

contient les noms des martyrs ; mais ces pages de

vie ouvertes dès l'origine du monde pour recevoir

l'enrôlement de tons les élus de Dieu ; mais ces pre

miers-nés de l'Eglise enregistrés dans les cieux. C'est

ce que Rome chrétienne a voulu imiter en écrivant

sur les tables de l'autel le sénat des apôtres, l'armée

victorieuse de ses martyrs, l'association de ses fidèles ;

elle veut nous apprendre à désirer et à mériter le

droit de cité céleste, à obtenir la paix et l'alliance des

enfants de Dieu, et à lui demander, comme nous le

ferons bientôt après la consécration, quelque part et

société avec les apôtres «t les martyrs.

§IY.

De la prière Hanc igitur, qui est la quatrième avant la

Cousedation.

Dans les sacrifices de l'ancienne loi, celui qui of

frait la victime au prêtre posait les mains sur la tête

de l'animal avant de le livrer, et donnait à entendre

par cette grave cérémonie qu'il substituait cette

hostie à sa place pour souffrir la mort qu'il avait

méritée par ses offenses, priant Dieu d'agréer cet

échange, et de se contenter de cette protestation de

servitude et de reconnaissance de son droit suprême.

Au jour de l'expiation solennelle, où le grand-prêtre



320 EXPLICATION

entrait. dans le Saint des saints, on présentait, entre

autres victimes, un bouc vivant ; le pontife mettait

les deux mains sur la tète du bouc, confessait avec

les anciens du peuple toutes les iniquités des enfants

d'Israël, et en déchargeait, pour ainsi dire, le poids

énorme sur la tête de cette victime ; l'Eglise a voulu

imiter ces rites anciens, en ordonnant au prêtre à cet

endroit de la messe de tenir les deux mains étendues

sur les oblations, qui vont être bientôt changées au

corps et au sang de Jésus-Christ immolé. Le ministre

de l'autel reconnaît par cette cérémonie, tant pour

lui que pour les fidèles, que nos péchés nous ont mé

rité la mort, que, par la miséricorde divine, nous

substituons à notre place la mort et la rédemption

d'un Dieu, que nous confessons et déposons toutes

nos offenses sur la tête de la victime sacrée qui a bien

voulu en accepter le poids et la responsabilité, et

que, certains d'apaiser le Seigneur par cette bien

heureuse substitution, nous lui demandons avec con

fiance la rémission des péchés, la paix et la vie éter

nelle. Mais si nous chargeons de nos fautes l'hostie

sans tache, n'oublions pas que c'est pour nous en

décharger, pour ne plus en charger de nouveau notre

conscience ; que ce rit est une protestation solen

nelle, qu'au moins nous mourons au péché, que nous

voulons profiter des fruits de la mort d'un Dieu sub

stitué à notre place ; car, dit l'apôtre, celui qui ne

connaissait pas le péché a été traité pour nous comme

s'il eût été chargé de tout crime, afin que nous de

vinssions par ses mérites participants de la justice de

Dieu ; et que de même que le pain et le vin vont être

détruits invisiblement et changés réellement, nous

souhaitons d'être détruits etMmmolés devant le Sei



DE LA MESSE. 321

gneur d'une manière spirituelle, détruisant dans

notre âme ce qui peut lui déplaire , et nous dévouant

sans réserve à son service , comme il se dévoue en

tièrement pour nos péchés et pour notre salut.

Voilà l'explication et le sens mystérieux de ces mains

du prêtre étendues sur l'hoslie et sur le calice ; ce rit ce

pendant ne date quede l'an 1500; auparavant on réci

tait la prière Hanc igitur dans la même posture que

l'oraison précédente , ou bien le corps incliné à cause

de la reconnaissance que nous faisons de notre servi

tude. Cette cérémonie récente a paru plus vive , plus

expressive, plus convenable par son rapport avec les

sacrifices anciens qui étaient l'ombre du sacrifice de

la croix ; et l'Eglise a voulu sans doute nous rappeler

encore ces mains du peuple juif étendues vers Jésus-Christ peu de temps avant son immolation , quand

sa fureur demandait à grands cris que le sang du

Rédempteur retombât sur lui et sur ses enfants. Ce

peuple déicide n'a pas voulu être béni, il a choisi

la malédiction qui est entrée comme une huile brû

lante jusque dans ses os ; pour nous, demandons que

ce sang coule sur nos âmes comme la rosée sur l'herbe

mourante, qu'il ne tombe pas sur nos têtes comme

l'orage et la tempête qui détruit et qui abîme, et

entrons bien dans le sens de la prière que nous allons

méditer.

Celte ablation donc de notre servitude ; c'est encore

une récapitulation de ce qui précède , comme pour

tout concentrer de plus en plus sur la victime sainte,

comme si le prêtre voulait dire : Cette oblation que

nous avons composée du pain qui doit devenir l'hostie

sainte, du vin qui doit devenir le calice du salut, de nos

esprits humiliés et anéantis, de nos cœurs contrits et



322 explication:

brisés; cette oblation que nous offrons en l'unité de

l'Eglise catholique sur la terre , de ses pasteurs légi

times, de ses fidèles orthodoxes, de nos bienfaiteurs

et des assistants pleins de foi et de dévotion, en union

de l'Eglise du ciel, de la sainte \ierge, des apôtres, des

martyrs et de tous les saints, auxquels nous joindrons

bientôt la communion avec l'Eglise du purgatoire ;

cette oblation donc, qui est l'offrande de notre servitude,

par laquelle nous protestons hautement du domaine

souverain et de notre absolue dépendance, qui est

l'hommage de nous qui sommes vos serviteurs , qui

appartenons à Jésus-Christ votre Fils comme rachetés

par son sang, de nous plus particulièrement, prêtres,

qui sommes si étroitement dévoués à votre service, et

qui sommes les serviteurs de vos serviteurs ; mois

aussi qui est en même temps le tribut et la redevance

d'adoration suprême de toute votre famille , de cette

grande famille du ciel et de la terre , dont vous avez

la paternité, avec qui nous avons l'avantage d'être

en communion, qui offre avec nous, et qui s'offre

avec Jésus-Christ ; car c'est pour cela que nous ne

parlons jamais en notre seul nom, mais au nom de

tous, comme étant frères, cohéritiers , et les enfants

d'un même Père. Autrefois on intercalait ici, comme

au Communicantes, quelques paroles qui exprimaient

le but particulier de l'oblation ; par exemple, à la

dédicace d'une basilique , au jour anniversaire du

baptême et de l'ordination ; et, pour cette raison, on

lisait encore en tête de cette prière : Intrà actioncm

(c'est-à-dire à certains jours , on ajoute ici quelques

paroles entre l'action) ; mais depuis, l'Eglise n'a plus

rien ajouté à l'oraison Hanc igiiur que le Jeudi-Saint,

parce qu'elle ne saurait trop spécifier le jour béni de



DE LA MESSE. 323

 

l'institution de ce sacrifice , et dans les veilles et les

octaves de Pâques et de la Pentecôte, pour faire men

tion des fidèles nouvellement baptisés à ces époques,

et qu'elle venait d'incorporer à la grande famille de

Dieu et de Jésus-Christ. On n'a pas répété le titre

Intrà actionem, parce qu'on a cru qu'il suffisait de

le placer plus haut pour indiquer toute addition ,

et qu'il aurait fallu le répéter encore un peu plus bas,

où l'on ajoute quelques nouvelles paroles le Jeudi-

Saint à l'historique de la consécration. Cette oblation

donc de notre servitude, qui est aussi celle de toute

votre famille {que nous vous offrons à cause du jour

ou notre Seigneur Jésus-Christ a remis à ses disciples

les mystères de son corps et de son sang pour lescélébrer, dit-on le Jeudi-Saint que nous vousoffrons aussi pour ceux que vous avez daigné régé

nérer de Peau et du Saint-Esprit , leur accordant la

rémission de tous leurs péchés , dit-on la veille de

Pâques et de la Pentecôte, et pendant leurs octaves);

nous vous prions, Seigneur, tous ensemble, de la re

cevoir favorablement, justement apaisé par une telle

victime et par le ciel qui nous communique ses mé

rites et ses prières ; et en considération de l'Agneau

immolé pour nous et de cette sainte société, de dis

poser et d'établir nos jours dans -votre paix, de nous

la donner dans le cours de cette vie, cette paix qui

résulte de la rémission de nos péchés et de la satis

faction de votre justice désarmée par notre repentir;

cette paix de Dieu qui surpasse tout sentiment de joie

et de bonheur, cette paix de Jésus Christ qu'il ne

donne pas comme le monde la donne. Le monde

donne pour paix les biens d'ici-bas qui tourmententle

cœur, sans pouvoir combler ses désirs ; Jésus-Christ



324 EXPLICATION

donne la grâce, le seul bien véritable, puisque c'est

le seul que nous pouvons acquérir si nous le voulons,

et le seul que rien ne peut nous ravir si nous ne le

voulons pas ; le seul par conséquent qui met le cœur

en grâce et en paix avec Dieu, qui nous remplit d'une

joie pleine que personne ne peut nous ravir, et qui

nous aide dans cette vie périssable à obtenir les au

tres biens. De nous préserver, à la mort, de la damna

tion éternelle, de nous y arracher malgré notre faiblesse

et notre inconstance, et denous admettre après cette vie

passée dans votre grâce et dans votre amour, au.

nombre de vos élus , de nous compter dans ce troupeau

de brebis qui seront placées à votre droite, dont nous

venons déjà d'énumérer une partie dans le catalogue

du canon de la messe ; et nous vous demandons ces

grâces si précieuses par Jésus-Christ noire Seigneur.

Ainsi soit-il. Nous prions donc ce Dieu de bonté de se

souvenir que nous sommes le motif et le but de son

voyage sur la terre, qu'il nous a cherchés et s'est

fatigué à notre poursuite, que tant de peines ne soient

pas perdues pour nous, que sa vie et sa mort ne nous

soient point inutiles, mais que nous puisions à cette

source sacrée une vie sainte et une mort précieuse

devant Dieu. Ainsi soit-il.

Heureux le fidèle qui s'efforce de mériter une

bonne mort par une vie chrétienne, qui affermit sa

vocation et rend son élection certaine par les bonnes

œuvres! Heureux celui qui comprend tout le sens de

l'Eglise dans cette prière, tout l'esprit du sacrifice de

Jésus- Christ, tout le fruit qu'il faut demander et en

recueillir ! C'est d'apaiser la colère du Seigneur irrite

contre nos offenses , de posséder sa g. âce et sa paix

pendant les jours de cette vie mortelle , d'éviter le



DE LA MESSE. 325

malheur suprême de la damnation , ' et d'être inscrit

dans le ciel pour en jouir éternellement ; voilà le but

de la messe, voilà la riche effusion de grâces que nous

pouvons y trouver.

§ V.

De la prière. Quant oblationem, qui est la cinquième et dernière

avant la Consécration.

Quelques docteurs ont prétendu que la prière que

nous allons expliquer et qui précède immédiatement

la consécration était nécessaire pour consacrer ; et

qu'outre les paroles solennelles de Jésus-Christ , Ceci

est mon corps, ceci est mon sang , qu'ils regardent , il

est vrai, comme essentielles, il fallait, pour que l'im

molation fût complète, qu'elles fussent précédées

comme dans l'Eglise latine , ou suivies, comme chez

les Grecs, d'une invocation dans laquelle on demande

que l'ohlat ion soit faite et devienne pour nous le corps

et le sang de Jésus-Christ. Mais le sentiment le plus

généralement reçu , est que Notre-Seigneur a con

sacré , et voulu consacrer par ces paroles : Ceci est

mon corps , ceci est mon sang. C'est la doctrine con

stante des Pères qui ont souvent appelé cette forme

sacramentelle de l'Eucharistie , prière, bénédiction ,

oraison, invocation ; les prières que l'Eglise a fait pré

céder ou suivre les paroles sacrées sont, il est vrai ,

de tradition apostolique; mais, comme l'a déclaré le

concile de Florence, les paroles de Jésus-Christ ren

ferment essentiellement la vertu qui change la sub

stance des dons de l'autel. Il faut seulement dire que



326 EXPLICATION

les prières , qui accompagnent la consécration , et qui

en sont bien distinctes, marquent l'intention de l'E

glise, son but, son désir, et sa volonté à la messe;

que sans cette détermination elles pourraient être

regardées comme une lecture historique, semblable

à celle qui se fait de cette grande action dans l'Evan

gile le dimanche des Rameaux. En effet, le prêtre

doit parler en la personne de Jésus-Christ et comme

député de l'Eglise ; il commence au nom de l'Eglise

à invoquer la Toute-Puissance sur le pain et sur le

vin, afin qu'ils soient changés ; et après, comme mi

nistre de Jésus-Christ, il ne parle plus en son propre

nom , et c'est la parole même de Jésus-Christ qui

consacre. La prière préparatoire ne fait donc que

déterminer, par les circonstances et par l'intention

extérieure, le moment divin où le prêtre revêt le

personnage du Dieu qui lui a remis ses mystères à

célébrer, et qui parle par sa bouche pour les opérer.

D'ailleurs l'Eglise ne dit pas simplement que celle obla-

tion devienne le corps, mais qu'elle le devienne pour

nous, c'est-à-dire, que ce que les seules paroles de

Jésus-Christ vont opérer certainement nous soit utile

et salutaire , et que le renouvellement et la conti

nuation de son sacrifice se fassent pour nous, et dans

l'intérêt de nos âmes.

C'est donc ici la prière déterminante, qui nous

conduit à regarder l'historique de la consécration,

et les paroles sacramentelles, comme prononcées

avec efficacité, comme productives de ce qu'elles

énoncent, et c'est dans ce sens que nous devons la

méditer avec tout le respect qu'elle mérite.

Nous ne craindrons pas de remettre encore sous

les yeux de» chrétiens l'enchaînement et la liaison



DE LA MESSE. 327

des prières du canon , tant il est important que ce

moment si précieux de l'action du sacrifice soit bien

saisi. Voici donc l'ordre et la suite de la liturgie : O

Dieu, nous vous supplions par Jésus-Christ d'agréer

et de bénir ce sacrifice que nous vous offrons dans

l'unité catholique, dans la communion de l'Eglise du

ciel et de la terre, et que nous en retirions le pardon

de votre justice apaisée, la paix de votre grâce et de

votre amour, la persévérance finale et le salut éter

nel! Et maintenant la prière canonique va plus loin,

ne se bornant pas à demander l'acceptation de la

victime, et la sanctification de ceux qui l'offrent,

mais la consécration même de la victime et des fruits

qu'on doit en retirer. En même temps, le prêtre

multiplie les signes de croix qu'il répète jusqu'à cinq

fois sur les oblations , parce que plus il demande ,

plus il a besoin d'indiquer la source d'où il attend les

grâces ; et que sur le point de renouveler la scène du

calvaire, il ne saurait exprimer trop vivement le

signe de la vertu puissante qui y a opéré le salut du

monde.

Nous vous prions, d Dieu, qu'il vous plaise de faire

que cette rblation, déjà si abondamment préparée et

si merveilleusement disposée, soit en toutes choses,

c'est-à-dire, tout entière du côté du pain et du vin

qui vont devenir le corps et le sang d'un Dieu, et du

côté de nos esprits et de nos cœurs, qui, unis à toute

l'Eglise de la terre et du ciel, attendent la commu

nication des grâces de la victime ; que cette oblation,

dis-je, soit en toutes choses et dans toutes ses parties

bénie et choisie pour passer de l'usage profane au

service sacré; admise et non rejetée, et comptée au

nombre des choses offertes; ratifiée d'une manière



328 EXPLICATION

irrévocable par l'immolation et le changement;

spirituelle et raisonnable, dégagée par les flammes de

l'holocauste de toute matière terrestre ; et agréable,

montant devant le trône de la miséricorde en odeur

de suavité. Or, du côté de Jésus-Christ, nous deman

dons ce qui existera certainement sur l'autel par la

seule présence de la victime, quand les paroles sa

crées auront été prononcées sur la matière de l'holo

causte : nous demandons la présence de cette hostie

telle qu'elle est, bénie par l'incarnation, admise et ac

ceptée par son offrande en entrant en ce monde, ra

tifiée et consommée sur le Calvaire, rendue spirituelle

par sa résurrection, et agréable à la droite de Dieu,

où la victime s'est élevée pour intercéder en notre

laveur. Mais, du côté des fidèles, l'Eglise demande

ce qui ne peut être et ne sera qu'en vertu de nos dis

positions et de nos prières ; elle demande que la vic

time, composée des membres de Jésus-Christ, mérite

d'être unie au chef; que Dieu la changeant par sa

grâce, comme il va changer par sa puissance le pain

et le vin, daigne faire qu'elle soit bénie et présentée

au Seigneur, admise et inscrite pour le ciel, ratifiée

dans son attachement irrévocable à la grâce de Dieu,

raisonnable et spirituelle pour rendre à ce Dieu le

culte en esprit et en vérité, et agréable par l'applica

tion de jour en jour plus exacte à remplir nos de

voirs et à accomplir la divine volonté. Afin, Seigneur,

que cette oblation ne soit pas seulement faite le corps

et le sang de Jésus-Christ, mais qu'elle le deviennepour

nous, que le chef soit rendu présent pour que les

membres lui soient unis dès qu'il paraîtra ; qu'il soit

béni, pour que Dieu nous bénisse; admis, pour que

Dieu nous admette; consommé dans son immolation,



DE LA MESSE. 329

pour que Dieu ne nous rejette jamais ; plein d'une

vie spirituelle, pour que nous vivions de sa grâce ;

agréable dans sa médiation , pour que ses enfants

jouissent de son amour ici-bas et dans le ciel. Qu'ainsi

l'oblation se compose à la fois, Seigneur, du corps et

du sang de votre très-cher Fils notre Seigneur Jésus-

Christ, et des membres de ce Fils bien-aimé, objet de

vos complaisances éternelles ; et que l'immolation

soitfaite pour nous, en sorte qu'il y ait un heureux

échange et une divine transmutation de la victime

tout entière; transformation de l'homme pécheur en

la justice de Dieu, de l'homme faible en la force de

Dieu, de l'homme mortel en la gloire du salut de

Dieu. Mais, si le changement du pain et du vin va

s'opérer par la seule force et vertu des paroles sacra

mentelles, le changement de nos cœurs ne peut s'o

pérer que par de bonnes dispositions et d'ardentes

prières ; c'est pourquoi le prêtre, en terminant cette

belle et touchante oraison, élève les mains comme

pour attirer le Sauveur du ciel en terre ; il les rejoint

sur son cœur comme pour nous approprier la vic

time, et nous communiquer les mérites de celui qui

vient pour nous. Disons donc de toute l'effusion de

notre cœur: Seigneur, agréez, bénissez, ratifiez, ren

dez spirituelle et agréable la matière du sacrifice,

mais surtout que cette hostie devienne pous nous le

corps et le sang de votre très-cher Fils qui nous a

aimés jusqu'à l'excès, et qui s'est livré pour notre

rédemption.



330 EXPLICATION

CONSÉCRATION, ÉLÉVATION, ET ADORATION DE l'hOSTIE

ET DU CALICE.

Après toutes ces prières d'une religion si grande et

si parfaite, nous sommes arrivés au moment redou

table de l'oblation réelle, où Jésus-Christ va se sacri

fier d'une manière non sanglante, comme il s'est sa

crifié d'une manière sanglante sur l'arbre de la croix.

Nous allons assister au renouvellement de la scène

du cénacle et du calvaire ; le corps du Sauveur va

être livré et brisé, son sang va être répandu d'une

manière mystique, par la consécration séparée et

distincte des deux espèces sacramentelles ; parce

qu'il va être rendu présent sur l'autel, offrant le sa

crifice unique qu'il offre sans cesse dans te ciel ; parce

que l'Agneau va être représenté comme égorgé et

sous des symboles de mort ; parce qu'enfin l'être qu'il

reçoit de sa puissance dans le sacrement tend à être

détruit, et le sera par la consomption des espèces

sacrées. Le prêtre essuie sur le corporal le pouce et

le second doigt de chaque main qui ont reçu Fonc

tion sacerdotale, afin qu'ils soient plus propres, et

par profonde révérence pour le corps de Jésus-Christ.

A chaque parole qu'il va prononcer, il exprimera un

geste qui y répond parfaitement, excepté pour la

fraction de l'hostie qui est retardée vers le moment

de la communion. Il ne parle plus en son nom, il

parle et il consacre au nom de Jésus-Christ, ou,

pour mieux dire, il n'est ici que l'organe du Sauveur

qui parle et qui consacre par sa bouche. C'est bien le

cas de dire en ce moment : Qui racontera la puissance

du Seigneur, qui pourra publier l'étendue de sou



DE LA MESSE. 331

œuvre? Nous avouerons sans peine que l'imagina

tion se trouble, que l'esprit se confond, que la voix

manque, que la plume tombe des mains sur le bord

de cet abîme de sagesse impénétrable et d'éternelle

charité, et qu'il ne nous reste qu'à anéantir notre

cœur aux pieds de Dieu, parce qu'il tombe en dé

faillance devant une si haute contemplation. Bor

nons-nous donc à l'exposé simple et sublime de l'ac

tion et des paroles de Jésus-Christ dans la dernière

cène, sans oser presque y ajouter quelques mots, et

faisons selon l'exemple qui nous a été montré par

l'Homme-Dieu sur la montagne sainte.

Qui, la veille de sa passion (le Jeudi-Saint seule

ment, on dit : Qui, la veille de souffrir pour noire salut

et pour celui de tous, c'est-à-dire aujourd'hui : l'Eglise

semble , en indiquant ce jour heureux jusqu'à trois

fois dans le canon, ne pouvoir se lasser de bien mar

quer l'époque solennelle où elle a reçu le don ineffable

de son Dieu et le pouvoir de le reproduire et de le

perpétuer, sur le soir de sa vie mortelle, au moment

où il allait souffrir et mourir pour les hommes, vou

lant leur laisser un dernier gage de sa tendresse , un

legs digne du testament d'un Dieu, et clore le terme

de son pèlerinage par la réunion et la concentration

de toutes ses merveilles et de toutes ses bontés, prit

le pain , symbole naturel de nourriture et d'union,

entre ses mains saintes et vénérables, qui avaient opéré

tant de merveilles ; et le prêtre prend dans ses mains

le pain de l'autel (ces dernières paroles ne sont pas

dans l'Evangile, mais dans les plus respectables li

turgies), et ayant levé les yeux au ciel vers vous, Dieu,

Père tout-puissant. Ces mots, qu'on ne lit pas en cet en

droit dans l'Evangile, se trouvent dans la liturgie de



332 EXPLICATION

l'Eglise de Jérusalem et dans les Constitutions aposto

liques. Il lève les yeux comme à la multiplication des

pains et à la résurrection de Lazare. Le prêtre, qui

remplit le personnage de Jésus-Christ, en fait au

tant. Il lève les yeux vers son Père tout-puissant,

sachant que son Père lui a mis toutes choses entre les

mains, qu'il était sorti de Dieu , qu'il s'en retour

nait à Dieu , et que toute puissance lui était donnée

au ciel et sur la terre. Or, comment croire que tout

ce magnifique prélude aboutisse à laisser aux hommes

pour souvenir d'amour un morceau de pain? et

comment ne pas croire que Jésus , sachant que son

heure était venue de passer de ce monde à son Père,

qu'il ne pouvait plus être avec les siens qu'il avait

tant aimés, n'ait voulu leur laisser son propre corps

comme le témoignage le plus digne de sa tendresse,

comme le gage qui devait les faire passer du monde

au ciel, après leur avoir servi de viatique dans le

chemin de cette vie? Fous rendant grâces, Dieu tout-

puissant : ici le prêtre s'incline comme accablé sous le

poids d'un bienfait immense ; vous rendant grâces de

la puissance qu'il exerce et qu'il confie à son Eglise,

en lui laissant une nourriture , un sacrifice et une

consolation jusqu'à la fin des siècles. Il bénit le pain,

le séparant de tout usage ordinaire, le disposant par

cette bénédiction féconde à ce qu'il veut en faire, et

le prêtre bénit de même avec le signe dela croix dont

la grande consommation va s'opérer ; le rompit , le

pain était si mince chez les Orientaux, qu'on le bri

sait avec les doigts pour le distribuer. C'est encore un

symbole de séparation et de mort (1), et Jésus-Christ

(1) Isaïe, lui.



DE LA MESSE. 333

a été réellement brisé pour nos crimes ; mais l'Eglise

réservera cette imitation pour le moment de la com

munion ; et le donna à ses disciples, en disant : Prenez

et mangez tous de ceci. Ces trois derniers mots n'ont

été conservés que par la tradition ; car, cette parti

cule n'est pas non plus dans l'Evangile, elle sert à

marquer un peu plus expressément la liaison des pa

roles : car ceci est mon corps, qu'y a-t-il de plus clair,

de plus formel que ces paroles? C'est bien un Dieu

qui parle et qui fait le testament de son amour ! A

ces mots, le miracle s'opère en vertu de la puissance

de Jésus-Christ communiquée aux ministres de son

Eglise ; la substance du pain est changée au corps de

Jésus-Christ , et ce corps vivant et glorieux est uni à

son sang, à son âme et à sa divinité. Le prêtre se

prosterne, il élève, comme on fit sur le Calvaire,

cette hostie qui contient un Dieu sous l'apparence

d'un pain qui n'est plus , et l'assemblée fléchit les

genoux pour s'humilier, s'anéantir et adorer.

De même, après qiCon eut soupe, cette remarque

historique est importante ; c'est après le souper ou la

cène, c'est-à-dire, après la manducation de l'agneau

pascal, post agnum typicum, expletis epulis (1); et

saint Luc nous a marqué distinctement deux cou

pes (2) : l'une au commencement du repas légal, qui

n'a pas été consacrée, et dont Jésus-Christ a dit à ses

Apôtres, qu'il ne boirait plus de ce fruit de la vigne

parce que le royaume de Dieu allait venir, et que la

Terité était sur le point d'être substituée aux figures

anciennes: l'autre à la fin du repas, qui s'appelait la

coupe d'action de grâces selon le rit des Juifs, et c'est

(1) Hym. de saint Th. d'Aq. — (2) Luc, xxu.



334 EXPLICATION

cette coupe qui est devenue le calice véritable et nou

veau , le calice eucharistique ou d'action de grâces ;

parce qu'il contient le sang adorable de Jésus-Christ,

qui, offert avec son corps en sacrifice, est le don le

plus excellent que nous puissions présenter à Dieu,

en reconnaissance de tous les biens dont il nous com

ble continuellement, et pour obtenir de sa bonté

tous les autres biens dont nous aurons besoin jusqu'à

la consommation des siècles.

Prenant donc aussi ce précieux calice, cette seconde

coupe si excellente, annoncée par le Prophète avec

l'accent de l'admiration, qui ne contient plus les om

bres et les figures de la loi mosaïque, mais le pré

cieux sang de Jésus-Christ, signifié par ces ombres

et ces figures ; c'est pour cela que l'expression du

psaume 22, que l'Eglise a appliquée parfaitement ici,

signifie à la lettre calice éclatant, très-brillant de lu

mière et de vérité. Le prenant donc, comme le pain,

entre ses mains saintes et vénérables, dépositaires de la

toute-puissance, et pour lesquelles la création de

l'univers n'a été qu'un jeu facile sans travail et sans

application ; vous rendant pareillement grâces, comme

il l'a déjà fait, il le bénit, le préparantà la vertu né

cessaire pour Je changement sacré, et il le donna à ses

disciples , en leur disant : Prenez et buvez-en tous. Il

fallait que ceux avec qui Jésus-Christ contractait la

nouvelle alliance pour toute l'Eglise, bussent de ce

calice, comme chez les anciens on buvait à la même

coupe en signe d'union et de pacte solennel. Ils en

burent tous en effet , et il faut que les prêtres , qui

renouvellent cette alliance et ce sacrifice, en boivent

aussi au nom de l'Eglise entière, qui a vu dans ces

paroles du Sauveur un précepte qui oblige ses mi

 



ni: Là messe. 335

nistres de commun ier à l'autel sous les deux espèces ;

tandis qu'elle a reconnu qu'il n'y avait point d'obliga

tion semblable à l'égard des fidèles , ni à l'égard des

prêtres qui communient sans offrir personnellement.

Elle a donc pu réduire la communion du peuple à la

seule espèce du pain , comme nous le verrons plus

bas ; mais quant au sacrificateur , elle a regardé

comme essentielle la participation à l'hostie et au ca

lice, se fondant en cela sur la tradition même de saint

Paul, qui nous fait remarquer cette différence; car,

lorsqu'il parle du sacrifice de l'Eucharistie , où l'on

représente et où l'on continue de publier et d'offrir la

passion et la mort du Seigneur jusqu'à ce qu'il vienne

juger les vivants et les morts , l'apôtre joint le calice

au pain sacré , et nous dit (1) : Toutes les fois que

vous mangerez ce pain, et que vous boirez cette coupe,

vous annoncerez la mort du Seigneur , l'immolation

de son corps et l'effusion de son sang. Au lieu qu'en

parlant de la seule communion à l'Eucharistie, il met

l'alternative de manger ou de boire: Quiconque man

gera ce pain ou boira ce calice indignement, sera

coupable, dans l'un ou l'autre cas, du corps et du sang

de Jésus-Christ (2), parce que l'on communie égale

ment en mangeant ou en buvant, et que l'on est cou

pable de la profanation du corps et du sang eii rece

vant indignement l'un ou l'autre. C'est pour cela que

dans l'Eglise romaine, où l'on ne consacre pas le Ven

dredi-Saint , le prêtre qui officie ne communie que

sous l'espèce du pain consacré la veille, tant l'Eglise

est persuadée que la communion sous les deux es

pèces n'est pas nécessaire à ceux qui n'offrent pas le

<l) l Cor. u — (2) I Cor. H. j. 27.

 



336 EXPLICATION

sacrifice , et qu'elle l'est absolument à ceux qui immo

lent la victime sainte et qui continuent de publier et

d'offrir sa mort, comme successeurs des disciples, des

douze premiers prêtres , à qui Jésus-Christ a dit :

Prenez et buvez-en tous.

Car c'est le calice de mon sang, qui contient réelle

ment et en vérité , non du vin , dont je détruis la

substance par ces paroles claires et formelles, moi qui

suis le Seigneur Dieu tout-puissant, qui appelle à

l'être ce qui est dans le néant , et qui détruis ce qui

n'existe que par moi ; mais mon véritable sang, uni à

mon corps, à mon âme et à ma divinité; car , bien

qu'en vertu de ma parole mon corps soit première

ment sous l'apparence du pain et mon sang sous l'ap

parence du vin, je suis et je demeure cependant tout

entier sous chacune des deux espèces. Ceci donc est

le calice de mon sang, le sang de la nouvelle et éternelle

alliance. L'ancienne alliance de Dieu avez les hommes

par le ministère de Moïse n'était que préparatoire ,

figurative et passagère ; la nouvelle alliance par la

médiation de Jésus-Christ est pleine, véritable , per

manente et éternelle. Dans l'alliance ancienne, Dieu

promettait à la fidélité d'un peuple particulier etchoisi

des biens temporels, le lait et la graisse de la terre, et la

terre promise ici-bas, après l'avoir délivré de la ser

vitude des hommes ; dans l'alliance nouvelle que

Dieu fait avec tous les hommes et avec toutes les na

tions, il promet à ceux qui garderont sa loi, des biens

spirituels, la foi, l'espérance et la charité, le pardon

des péchés, la grâce et la gloire éternelle dans la vé

ritable patrie. Le sang des animaux à la première al

liance ne pouvait produire qu'une pureté extérieure

et symbolique ; le sang de Jésus-Christ dans la se



DE LA MESSE. 337

 

conde est la source intarissable de la sainteté inté

rieure et réelle. Aussi le sang de l'ancienne alliance

ne fut-il répandu qu'extérieurement sur les Juifs

avec qui Dieu contractait , tandis que le sang de la

nouvelle, versé au cénacle et répandu au Calvaire,

doit être bu pour être reçu et approprié intérieure

ment. Jésus-Christ ne fit cette alliance qu'après avoir

observé pleinement tous les rits de la loi figurative,

pour bien montrer qu'il établissait ensuite le pacte

et le contrat nouveau ; il l'a faite dans un festin , à une

table, la coupe en main, comme se font et se sanc

tionnent ordinairement les alliances et les traités ; il

l'a faite comme son testament de mort, parce que ses

enfants et ses frères ne doivent recevoir que par les

mérites et l'effet de sa mort l'héritage éternel qui est

promis par cette nouvelle alliance ; et voilà le pacte

sublime et consolant que nous renouvelons tous les

jours à l'autel dans le sang de l'éternel testament. Le

sang de Jésus-Christ , remis en nos mains et versé

dans notre cœur, est l'acte authentique de notre al

liance avec Dieu, le testament qui nous donne droit

au ciel, si nous ne dégénérons pas des sentiments et

des exemples de notre Père, et si nous remplissons

fidèlement les conditions qu'il a mises pour entrer en

jouissance. Ce testament est écrit et signé du sang

d'un Dieu contenu dans ce calice ; et en participant

dignement au sacrifice qu'il a institué, nous mangeons

et buvons le droit et le gage d'une vie éternellement

heureuse, comme avec des dispositions mauvaises

nous mangeons et buvons la condamnation qui nous

déshérite à jair.ais, si nous mourons sans une sincère

pénitence. Les mots suivants, le Mystlre de la foi, ne

sont pas écrits dans l'Evangile ; mais ils se trouvent

15



338 EXPLICATION

comme celui d'éternelle, et ceux que nous avons indi

qués à la consécration de l'hostie, dans les plus an

ciens sacramentaires de Rome , et doivent être du

nombre de ces vérités que Jésus^Christ expliqua à ses

apôtres après sa résurrection , en leur parlant du

royaume de Dieu et de son Eglise, et de la dispensa-

tion de ses mystères. Mystère de la foi, c'est-à-dire,

secret de la foi : or le plus grand de tous les mystères,

le secret de la foi et tout le secret de la rebgion , est

que le sang d'un Dieu doit être versé pour le salut

de tout le monde. Ce secretadmirable de la conduite

du Seigneur renferme-toutes les vérités et l'ordre de

tous les conseils divins : 1° que tous les hommes,

étant pécheurs depuis le commencement du monde,

doivent être immolés à la justice du Seigneur irrité;

2° que les péchés ne sont point remis sans effusion

de sang ; 3° que celui des coupables était indigne

d'être offert et ne pouvait être agréé ; 4° que depuis

Abel on a substitué en leur place le sang des animaux;

5° qu'il était néanmoins impossible que le sang des

taureaux et des boucs ôtàt les péchés, et qu'il ne

pouvait être au plus qu'une figure et qu'un signe

d'attente; 6° enfin qu'il fallait une victime sainte

pour sanctifier les hommes, et le sang d'un Dieu fait-

homme pour les réconcilier et les unir au Seigneur.

Voilà la suite essentielle de la religion, le grand mystère caché jusqu'à la résurrection de Jésus-Christ

manifesté par son entrée dans sa gloire auprixde ses

souffrances, et publié par le prince des apôtres, qui

nous dit: Vous avez été rachetés non par de l'or et de

l'argent corruptibles, mais achetés à grand prix parle

précieux sang de Jésus-Christ, agneau sans tache qui

a été manifesta dans les derniers temps ; et saiut Paul

«



DI'. LA MESSE. 339

 

conclut que nous devons par le prix de ce rachat

glorifier Dieu et porter Dieu dans notre corps , nous

incorporant sa chair et son sang pour devenir ses

membres. Le sang de Jésus-Christ contenu dans le

calice est donc par excellence le mystère et le grand

secret de lafoi; qui sera répandu demain sur la croix,

et dans le cours des siècles sur l'autel, au baptême et

dans la pénitence, pour purifier monEglise, la rendre

pure et cligne de cette nourriture sacrée qui donne

part au royaume céleste; qui même, selon le texte

grec, est actuellement répandu pour vous, comme

mon corps est présentement livré et brisé pour vous ;

ce qui marque l'oblation actuelle de Jésus-Christ im

molé, n'étant pas essentiel, comme nous l'avons dit,

que l'immolation soit physiquement jointe à I'obla

tion, qui peut précéder, accompagner ou suivre (1),

sans détruire l'unité du sacrifice Effusion de mon

sang qui est et qui sera faite pourvous et pourplusieurs

en rémission des péchés ; pour vous, chers Apôtres, et

vos successeurs les chefs de mon troupeau, et pour

plusieurs qui doivent croire et se convertir par leurs

prédications et obtenir par cette effusion la rémission

de leurs péchés. Jésus -Christ offre ici en particulier,

comme il pria spécialement au sortir du cénacle,

non-seulement pour ses Apôtres et les pasteurs, mais

encore pour tous ceux qui doivent croire en lui par

leurs paroles.

Quand l'Ecriture nous dit bien clairement que

Jésus-Christ est très-réellement mort pour tous les

hommes sans exception, qu'il est la victime de pro-

pitiation pour les péchés de tout le monde, elle veut

y) Première partie.



340 EXPLICATION

publier la valeur infinie de son sacrifice pour tous

les hommes, et la volonté générale et sincère du

Seigneur qu'il n'en périsse pas un seul, et que tous se

convertissent et parviennent à la vérité et au salut.

Mais, ({nain! les livres saints parlent en divers en

droits de l'oblation de Jésus-Christ pour plusieurs et

pour un grand nombre, ils ne prétendent marquer que

le fruit et l'application du sang précieux dans ceux

qui se sanctifient, et ne font qu'assigner le nombre de

ceux qui en savent profiter ; c'est dans ce dernier

sens qu'il faut prendre l'expression des paroles sa

crées, qui sera répandu pour plusieurs ; sens véritable

que Jésus-Christ a clairement déterminé dans sa

prière après l'institution de l'eucharistie, lorsqu'il

demandait pour ses disciples et pour son Eglise le

succès du sacrifice auguste qu'il venait d'offrir, qu'il

allait consommer au Calvaire, et qu'il voulait conti

nuer sur l'autel.

Or voici le pouvoir qu'il donne de perpétuer cette

oblation du sacrifice unique de la croix: Toutes lesfois

que vousferez ces choses, autant de fois qu'il sera con

venable d'exercer le pouvoir immense que je vous

confie de faire ce que j'ai fait, de bénir comme j'ai

béni, de rendre grâces, comme j'ai rendu grâces,

faites-le,y«iVej ceci ; ne faites pas la mémoire, le sou

venir de cette cène ; niais, comme moi, prenez du

pain etle calice; comme moi, en ma puissance et mon

nom, consacrez la substance de ces éléments maté

riels en celle de mon corps et de mon sang ; donnez

comme je vous ai donne, distribuez comme je vous

ai distribué ; faites ceci, toutes les fois que vous le Je

rez, en mémoire de moi, pour renouveler le souvenir

de l'amour immense qui m'a fait donner ma vie pour



DE LA MESSE. 34 1

les hommes, et pour solenniser tous mes mystères

que la divine eucharistie renferme.

En ce moment, comme sur la croix, tout est accom

pli : la hauteur descieuxa été abaissée, les nuées ré

pandent le juste, la terre enfante son Sauveur, il

s'incarne dans les mains du prêtre comme dans le

sein de Marie, nous sommes pleins de grâce, et le

Seigneur est avec nous ; il prend une nouvelle nais

sance sur l'autel le plus pauvre, comme à Bethléem

dans une crèche ; il est adoré par les bergers et les

rois, par le riche et le pauvre, jusque dans une éta-

ble jusque dans la plus misérable chaumière où il se

laisse transporter pour la consolation dernière du plus

petit de ses enfants ; il entre dans son temple pour

s'offrir, il est dans les mains du prêtre et dans le

cœur des fidèles comme dans les bras de Siméon ;

obéissant comme dans sa vie cachée, passant en fai

sant du bien, en guérissant toutes les misères, en opé

rant toutes les merveilles comme dans sa vie publi

que; parlant au cœur du sourd, déposé sur la langue

du muet, éclairant les aveugles, multipliant le pain,

apaisant les flots des passions et des peines, ressusci

tant les morts à la vie de la grâce, se donnant tout

entier comme au cénacle, se livrant comme au jardin

des Olives, se taisant comme à Jérusalem, élevé

comme sur le calvaire, répandant son sang comme

sur la croix, entouré, comme il le fut alors, de la

piété la plus vive, du regret le plus sincère, de l'en

durcissement le plus déplorable, de la foi et du re

pentir, de l'indifférence et de l'insulte, glorieux et

vivant comme au jour de sa victoire, s'élevant et

nous élevant au ciel comme au jour de son triomphe,

répandant sur toute chair sa bénédiction, son es



34t EXPLICATION

prit et sa grâce ; nous incorporant à lui par sa charité

qui remplit les cœurs bien disposés; nous jugeant à sa

table comme à son Uibuual suprême, présentant la

coupe de la vie et de la mort, de la ruine et de la

résurrection, et nous donnant le gage, les prémices

et l'ava ut-goût de la gloire future et du bonheur éter-

tel. Tout est donc ac<omp!i! Comme le piètre a élevé

l'hostie, il élève aussi le calice qu'il présente à l'ado

ration des assisians, et l'assemblée se prosterne de

nouveau dans le recueillement le plus profond du

respect, de l'amour et de la reconnaissance. O pro

fondeur incompréhensible des richesses de la science

de Dieu! ô mystère de sagesse incalculable, ô abîme

de charité, qui pourra vous sonder, et qui ne se

sentira pas anéanti à la seule pensée de ce sacri-

fice dans lequel Dieu ne cesse d'opérer merveil

leusement ce qu'il a consommé une fois sur le cal

vaire, se faisant lui-même temple, autel, prêtre et

victime!

Toutefois, sans oser scruter une Majesté si haute,

bornons-nous à indiquer aux fidèles ce qu'ils doivent

éprouver et ressentir dans le moment si précieux de

la consécration et de l'élévation. Premièrement, une

foi vive, que doit inspirer la parole si claire et si pré

cise de Dieu : « Le pain que je vous donnerai est ma

» chair (1). Ceci est mon corps (2). Le pain que nous

» rompons u'est-il pas la communion du corps de

» Jésus-Christ? Celuiquilemangeraindignementsera

» coupable du corps de Jésus-Christ (3). Faites ceci en

» mémoire de moi. » Ii est vrai que malgré la clarté

évidente de ces expressions, malgré la puissance recon-

(1) Jean, vr. — (2) Matlh xxvi. — (3) I Cor. il.



DE LA MUSSE. 343

nue du Dieu qui opère cette merveille, l'esprit se con

fond, les sens se révoltent, mais l'Eglise ne fait pas dif

ficulté de l'avouer; elle nous dit: La vue, le tact,, le

goût, tout nous trompe dans cette présence réelle;

mais on croit et on peut croire avec sécurité à la pa

role d'un Dieu ; je crois tout ce qu'a dit le Sauveur^

rien n'est plus vrai que cette parole de vérité. 3f ne

vois, je ne touche point vos plaies, comme Thomas,

je confesse cependant que vous êtes sur l'autel: mon

Seigneur et mon Dieu, augmentez de plus en plus ma

foi, mon espérance et mon amour; oui, c'est ainsi

que vous avez institué ce sacrifice, mon cœur se sou

met tout entier parce qu'il lomLe tout entier en dé

faillance ; ce que vous ne comprenez pas, dit encore

l'Eglise, ce que vous ne voyez pas des yeux du corps,

qu'uue foi pleine d'amour en affermisse la croyance,

malgré le cours ordinaire de la nature dont les lois

sont renversées ; et si l'esprit ne peut saisir ce mys

tère, pour affermir un cœur sincère, la foi seule doit

suffire, elle doit être le supplément de nos faibles

pensées, plus éloignées des pensées de Dieu que le

ciel ne l'est de la terre. Mais cette raison elle-même,

si faible et si confondue, ne nous dit-elle pas qu'un

Dieu a pu faire ce miracle. qu'il nous a déclaré for

mellement l'avoir opéré et le renouveler tous les

jours, et ne voit-elle pas, outre tant de motifs de foi

qu'elle pourrait acquérir, qu'il y a l'absurdité la plus

révoltante à dire que ce sont les hommes qui ont

inventé au fait si étonnant, dont la conception seule

serait plus sui prenante que l'exécution ; et que ces

hommes ont pu le faire adopter, le propager dans la

société la plus lépandue de l'univers, et lui assurer

dix-huit siècles de créance, d'hommage et de véné-

_:



344 EXPLICATION

ration ? Ali ! si d'un côté mon esprit ne peut atteindre

à la hauteur de l'oeuvre de Dieu, de l'autre il se ré

volte qu'on vienne lui dire que c'est l'œuvre des

hommes et le fruit de leur imagination et d'une en

treprise heureuse; et dans cette alternative, il n'hé

site pas à croire à la puissance de Dieu, qui doit né

cessairement dépasser les bornes étroites de sa faible

raison; il s'appuie sur la parole divine qui est le sup

plément de sa faiblesse, et avec la science éclairée

d'un Justin, avec la bouche d'un Chrysostôme, avec

le cœur d'un Augustin et d'un Ambroise, il croit, il

confesse et il adore : il croit avec le docteur angélique,

avec le charitable Vincent de Paul, avec les Pascal,

les Bossuet, les Fénelon, avec tous les siècles chré

tiens ; malgré Luther, qui eut tant de peine à rejeter

ce dogme, et qui voulut en sauver quelque chose ;

malgré Calvin qui voudrait faire accroire que le Dieu,

qui dans l'ordre de la nature, n'a besoin que d'ouvrir

sa main pour combler de bénédictions tout ce qui

respire, désirant marquer son passage sur cette terre,

et nous laisser un gage de sa tendresse portée jusqu à

l'excès, que ce Dieu a épuisé toute sa puissance et

tout son amour pour nous léguer un morceau de

pain, en souvenir de mille merveilles ; malgré l'in

crédule qui rejette ce dogme par la seule raison qu'il

ne le comprend pas, et qui, pour se débarrasser des

motifs donnés à l'acquiescement raisonnable qu'on

lui demande, va jusqu'à dire que l'Evangile est in

venté à plaisir, que Jésus-Christ n'est qu'un mora

liste, que la suite de sa religion est un conte artiste-

ment bâti, et que Dieu est un problème qu'il ne

veut ni approfondir ni résoudre, et qu'il daigne ad

mettre sans en déduire aucune conséquence. A la foi



DE LA MESSE. 345

vive joignons l'adoration profonde, et vénérons la

face contre terre un si grand sacrement ; oui, je vous

adore, divinité cachée sous les voiles qu'a choisis votre

tendresse, je reconnais en ce moment du sacrifice

votre souverain domaine et mon entière dépendance,

je vous rends grâces de mille biens que vous versez

sur nous, je joins mes adorations à celles des anges à

votre entrée dans ce monde et à votre arrivée sur

l'autel, à celles des bergers et des mages, à celles de

l'avengle-né, à celles de la terre et du ciel : je me

confonds et m'anéantis devant votre divine majesté.

C'est enfin dans ce moment que nous devons deman

der à Dieu toutes grâces, toutes bénédictions pour

nous et pour ceux qui nous appartiennent ; lui dire,

comme Esdras : Souvenez-vous de moi, mon Dieu,

pour me combler de biens ; comme le larron péni

tent : Souvenez- vous de moi, Seigneur, puisque

vous êtes arrivé au milieu de nous pour régner sur

nos cœurs ; je dois être rassasié maintenant que votre

gloire m'a apparu; visitez-nous dans votre assistance

salutaire, et que ce corps et ce sang, qui viennent

d'être rendus présents par votre puissance, soient

pour nous , pour la rémission de nos péchés , potu

notre paix et pour notre salut. Mais surtout deman

dons à Dieu qu'il change nos cœurs, qu'il les trans

forme en lui, qu'ils soient humiliés et contrits par sa

grâce pour devenir purs et saints par l'effusion de

son sang. Considérons Jésus-Christ comme attaché et

élevé en croix, voyons par la foi son sang couler sur

l'autel et sur nos âmes; que les flambeaux qui brillent

au pied du sanctuaire soient le symbole de notre

vive croyance; que l'encens qui s'élève et se consume

soit l'image de nos prières, de notre ferveur, de notre



346 EXPLICATION

esprit d'immolation , de dévouement et de sacrifice.;

que la cloche qui se fait entendre nous avertisse d'a

baisser toutes les puissances de notre âme par l'ado

ration, en même temps que nous inclinons nos têtes

pour marque de respect extérieur. La voix desenfanis

résonne d'alovd seule dans le temple; mêlons-y nos

accents, et disons de tout notre cœur: 0 victime du

salut, qui ouvrez la porte du ciel pour venir jusqu'à

nous, qui l'entrouvrez pour nous laisser apercevoir

les places que votre sacrifice nous y a acquises et

que votre médiation nous y prépare ; une guerre

cruelle nousprrsse au dedansetau dehors, le monde,

le démon, le péché, se liguent avec notre faiblesse;

donnez-nous la force contre tant d'ennemis qui vou

draient rendre vos souffrances inutiles pour nous,

apportez-nous le secours pour mériter le ciel, et la

grâce pour y parvenir, afin que si votre amour vous

fait venir là où nous sommes, votre miséricorde nous

fasse arriver là où vous êtes.

§ vr.

■

De la prière Uiide et memores, qui est la première après la

Consécration.

Dans les prières du canon qui précèdent la con

sécration, on demande sans cesse et sous mille formes

différentes que Dieu daigne bénir et agréer l'offrande

que nous allons lui faire, du corps et du sang de son

Fils bien-aimé ; le pain est envisagé par anticipation

comme l'hostie sans tâche qui va paraître, le vin

connue la coupe du salut qui va être versée à cette

table divine et répandue sur l'autel du sacrifice Dans



DE LA MESSE. 347

les prières du canon qui suivent l'accomplissement

de ces demandes et la présence obtenue de la vic

time immolée, l'Eglise conjure le Seigneur d'en ap

pliquer les fruits et les mérites à ses enfants, et c'est

dans le bonheur de la jouissance et dans la réalité de

la possession qu'elle présente le corps et le sang de

son Dieu, et qu'elle sollicite au nom de cette hostie

qui lui est donnée, d'être remplie de grâce et de

toute bénédiction céleste. Jl semble qu'avant l'éléva

tion, nous montions au Calvaire à la suite de Jésus-

Christ chargé de sa croix, et qu'à la consécration

nous assistions à l'immolation du Sauveur attaché

sur l'autel de son sacrifice. A la messe, comme sur

la montagne suinte, ce Dieu est élevé entre le ciel et

la terre, pour être pontife et médiateur entre Dieu et

les hommes, pour attirer toutes choses à lui, et dans

ce moment heureux et mille fois béni, nous répan

dons nos cœurs en sa présence , comme nous l'eus

sions fait au pied de sa croix. Dans les sentiments de

la foi la plus vive, du repentir le plus amer, et de l'a

doration la plus profonde, nous recevons le sang

précieux qui en découle, nous écoutons les paroles de

pardon, les promesses de bonheur éternel qu'il fait

entendre à notre cœur, et nous le conjurons d'accep

ter nos hommages et notre reconnaissance, d'écouter

le cri d'un cœur contrit que nous joignons au cri

puissant qu'il pouss« vers le ciel, d'entendre les sup

plications de nos infinies misères, surtout d'attirer

nos cœurs à lui, de les changer pour qu'ils s'offrent

aussi en holocauste, et de les transformer en sa grâce,

en sa vie, et en son amour. Mais nous avons besoin

de détailler ces fruits abondants que nous voulons

recueillir, de demeurer commeMarie sa mère, comme



348 EXPLICATION

Madeleine repentante, comme le disciple bien-aimé

au pied de la croix, pour puiser de plus en plus à

cette source sacrée le sang d'une alliance ferme et

irrévocable, et l'eau vive qui rejaillit jusqu'à la vie

éternelle. Or, voilà ce que fait l'Eglise dans les cinq

prières qui suivent la consécration. Demeurons donc

pleins de foi, de dévotion et de ferveur, au pied de

cet arbre de vie, pour en cueillir tous les fruils , de

meurons au pied de cet autel, unissant le sacrifice de

nous-mêmes à la grande immolation de notre Dieu,

et ne perdons pas une goutte du sang adorable qui

coule pour nous sauver.

Faites ceci en mémoire de moi, avait dit Jésus-

Christ à ses apôtres et à leurs successeurs dans le mi

nistère ; toutes les fois que vous changerez, comme

je viens de le faire, le pain et le vin en mon corps et

en mon sang, vous le ferez en souvenir de moi, vous

publierez le mémorial de tous mes mystères que ren

ferme la divine eucharistie. Le prêtre, pour se ras

surer sur la grande merveille qui vient de s'opérer

dans ses mains, et que Jésus-Christ a produite par sa

bouche qui a servi d'organe à la puissance d'un Dieu,

récite après la consécration la formule authentique

de ses pouvoirs : Toutes lesfois que vousferez ces cho

ses, vous lesferez en mémoire de moi; et continuant sa

prière, qu'il adresse à Dieu le Père, comme avant la

consécration, il lui représente que c'est dans ce sou

venir qu'il offre à sa divine majesté cette victime

digne de lui plaire.

C'est pour cela, Seigneur, c'est pour obéir à l'ordre

de votre Fils, qui nous a commandé de nous souve

nir de lui en faisant ces choses admirables, que nous

qui sommes vos serviteurs, vos prêtres dévoués au ser



DE LA MESSE. 349

vice de vos autels, et avec nous votre peuple saint dont

nous sommes les députés, et qui offre par nos mains,

comme votre Fils lui-même offre par notre minis

tère. Nous l'appelons votre peuple saint, parce que

c'est le nom que vous lui donnez et dont il doit rem

plir l'étendue et la responsabilité ; pour nous, nous ne

prenons que le titre de vos serviteurs, quoique vous

nous ayez appelés vos amis et les confidents de vos

mystères, n'osant en présence d'un Dieu qui prend

la forme des esclaves, nous regarder autrement que

comme des serviteurs, et encore des serviteurs inu

tiles , puisque nous n'avons fait que ce que nous de

vions, que ce que vous nous aviez commandé de faire ;

mais tous ensemble, prêtres et fidèles, nous célébrons

maintenant le grand pouvoir d'un Dieu Sauveur, « et

» en mémoire de la très-heureuse passion du même

» Jésus-Christ notre Seigneur, et de sa résurrection

» en sortant du tombeau, comme aussi de son ascen-» sion glorieuse au ciel, » nous vous offrons

On se rappelle que, bien que tous les mystères de

Jésus-Christ aboutissent à son sacrifice, le consom

ment et en perfectionnent la consommation, cepen

dant ce sacrifice trouve sa perfection pleine et suffi

sante dans les trois principaux mystères de la mort ,

de la victoire et du triomphe de notre Dieu ; et que

bien que le sacrifice de la messe renouvelle et rap

pelle efficacement tous les mystères, et que dans le

propre du Communicantes, on en fasse successivement

la mémoire détaillée, l'Eglise se contente de citer en

général le souvenir de la passion, de la résurrection

et de l'ascension ; c'est ce que nous avons déja vu dans

la formule d'oblation générale, Suscipe, sancta Trini-

tast et c'est ce que nous voyons encore dans l'obla



350 EXPLICATION

tion plus précise qui suit immédiatement la présence

de Jésus-Christ sur l'autel.

Nous offrons donc ici en mémoire et en souvenir

principal de la passion, puisque Jésus-Christ est rendu

présent, offrant ses humiliations, ses souffrances et

sa mort, comme il s'est offert en mourant sur la

croix ; que sa mort est renouvelée d'une manière

mystique par la séparation du corps et du sang consa

crés séparément, et qu'il est sur la table du sacrifice

avec des signes de mort et des symboles d'effusion de

sang : ce qui faisait dire à saint Cyprien, que le sa

crifice de la messe est la passion même du Sauveur ;

et à saint Ambroise, que les fidèles sont nourris réel

lement du sacrement de la passion.

Nous offrons encore en souvenir de la résurrection,

puisque Jésus-Christ étant ressuscité plein de gloire

et immortel, est rendu présent tout entier sous cha

cune des espèces du pain et du vin, qu'il offre la même

vie qu'il a reprise dans le tombeau , et que nous ne

pouvons pas célébrer les saints mystères , sans être

avertis que nous possédons le corps glorieux de notre

Dieu ressuscité. Nous offrons enfin en mémoire de

rascension, puisque nous présentons au Seigneur la

même victime qui est montée an ciel, qui est assise à la

droite du Père, qui de là continue de s'offrir et de

montrer les blessures qu'il a souffertes pour nous, tou

jours vivant pour intercéder en notre faveur. Par la

consécration nous possédons en conséquence, non-

seulement la victime du calvaire, l'hostie glorieuse

et ressuscitée, mais encore la victime de l'autel su

blime du ciel; et il est impossible que ce Dieu pa

raissant au milieu de nous , le même qui apparaît

maintenant dans le ciel pour nous devant la face



DE LA MESSE. 351

du Seigneur, nous n'ayons pas le souvenir de son

ascension.

Nous nous souvenons de la passion qui a opéré

l'immolation de la victime, de la résurrection qui a

conservé pleine de vie la victime immolée, de l'ascen

sion qui a consommé et qui achève le sacrifice, en

mettant la victime en état de s'offrir à perpétuité

devant Dieu. L'Eucharistie contient donc Jésus-

Christ mort pour nos péchés , Jésus-Christ vivant

pour notre justification, Jésus-Christ offrant dans

le ciel sa mort et sa vie pour notre sanctification;

voilà ce dont nous nous souvenons à l'autel, ce que

nous ne devons pas oublier, et ce que nous rappelle

vivement la simple présence de- l'hostie qui nous est

donnée.

Nous appelons cette passion très-heureuse, parce

qu'elle est devenue pour les hommes la source du

vrai bonheur, en* les délivrant du péché et en leur

méritant la vie éternelle. Nous disons la résurrection

des enfers , dont l'expression signifie littéralement ,

lieux bas et inferieurs, et que l'Ecriture emploie in

différemment pour désigner le lieu des supplices

éternels, le tombeau et les limbes où étaient les âmes

des justes avant la venue du Rédempteur ; et ici nous

entendons par résurrection des enfers, la sortie vic

torieuse du tombeau où le corps de Jésus-Christ fut

déposé, et le retour des limbes dans lesquelles son

âme descendit après la mort. Nous nommons glo

rieuse son ascension au ciel, parce qu'elle a placé

l'humanité sainte unie à la personne du Verbe, dans

le lieu de gloire qui convenait au Fils de Dieu fait-

lionune, mort et ressuscité.

Il faut donc dire, en continuant de nous adresser

'

/



3 -2 EXPLICATION

à Dieu le Père : C'est, ô mou Dieu! dans la vue et

le souvenir de ces grands mystères répétés sur cet

autel, que nous, prêtres, et avec nous votre peuple

saint, nous offrons maintenant réellement à voire su

prême Majesté, pour reconnaître votre souverain do

maine et notre entière dépendance, pour vous re

mercier de vos bienfaits, pour solliciter notre pardon

et toutes vos grâces ; nous offrons ce que nous tenons

de vot dons et de vos bienfaits ; ce pain et ce vin chan-

gés au corps et au sang de Jésus-Christ, sont le bien

fait immense de votre bonté ; nous n'avons rien qui

ne vienne de vous , nous ne pouvons vo;is offrir que

ce que vous nous avez donné, et c'est de ces dons et

de ces bienfaits que nous vous offrons l' hostie pure,

formée dans le sein d'une vierge sans tache, par l'o

pération de l'Esprit-Saint, Y hostie sainte, unie sub

stantiellement à la divinité, l'hostie sans tache, puis

que par cette union elle est incapable de connaître

même l'ombre du péché, le pain saint de la vie éter

nelle, dont il écrit : Le pain que je donnerai est ma

chair pour la vie du monde, celui qui mange de ce

pain vivra éternellement; et le calice du salut per

pétuel, qui fortifie ici-bas dans les combats et dans

les peines, qui étanche la soif de la justice, et

qui nous enivrera dans le ciel d'un torrent de

bonheur.

En prononçant tous ces titres donnés aux dons et

aux bienfaits de Dieu changés au corps et au sang

de Jésus-Christ, le prêtre exprime sur ces dons cinq

signes de croix, et agit en cela immédiatement après

la consécration, comme il en a usé immédiatement

avant. N'oublions pas la remarque générale que

nous avons faite au commencement du canon, que



DE LA MESSE. 353

les signes de croix sur les oblations avaient pour but

d'attirer la bénédiction du Seigneur sur l'offrande

par les mérites de la croix, dont on va renouveler le

sacrifice ; et que les signes de croix sur le corps et le

sang de Jésus-Christ , après la consécration, ont pour

but d'exprimer que c'est vraiment le même corps

qui a été immolé sur le Calvaire, le même sang qui

y a été répandu, le même sacrifice qui y a été offert ;

et si la liturgie sacrée multiplie davantage et jusqu'à

cinq fois le signe du salut immédiatement avant et

après la consécration, c'est qu'il importe plus, dans

ces prières qui se pressent autour de l'action divine,

d'attirer la bénédiction el d'exprimer les mérites

du Dieu qui nous a rachetés ; ainsi dans la prière

que nous expliquons , le premier signe de croix

marque que cette hostie pure y a été attachée, le se

cond que cette hostie sainte s'y est offorte, le troisième

que cette hostie sans tache y a été immolée, le qua

trième que ce pain vivant, descendu du ciel, y a

laissé la vie, le cinquième que le sang y a été ré

pandu pour le salut du monde ; autant de vives ex

pressions et de signes authentiques qui rappellent à

l'esprit, dans tout le cours du canon, l'unité de la

victime de la croix et de l'autel , et qui supposent

que les fidèles seront pleins du souvenir et tout oc

cupés du mys'ère d'un Dieu crucifié,

§ VII.

De la prière, Supra quee, qui est la seconde après la

Consécration.

Sur lesquels dons , qui sont l'hostie pure, sainte, sans



354 EXPLICATION

tache, le pain de la vie et le calice du salut, daignez,

ô mou Dieu, jelcr un regard propice etfavorable : sans

doute le don qui est actuellement sur votre autel

est l'objet de vos éternelles complaisances, puisqu'il

contient l'humanité sainte et la divinité de votre

hien-aimé Fils, et vous ne pouvez le regarder qu'a

vec des yeux de complaisance et d'amour, mais vous

avei égard à ceux qui offrent, au&si bien qu'à leurs

présents (4), et ce don si excellent vous est présenté

par la main des hommes et des pécheurs qui pour

raient vous déplaire : c'est pourquoi noua supplions

votre bonté de ne point séparer notre offrande du

don de la victime que nous offrons ; vous n'avez pour

elle que des yeux propices, n'ayez pour nous, en sa

considération, que des i egards favorables. Votre

visage, c'est voire présence, disait Augustin ; vous le

faites luire sur nous, quand vous nous montrez que

vous êtes présent, et vous êtes présent pour nous,

quand vous exercez à notre égard la miséricorde.

Montrez donc cette piésence, marquez cette bonté

en regardant d'un œil serein le don que nous a fait

votre amour, et surtout les cœurs de ceux à qui

vo<»s avez permis de vous l'offrir; dé onrnez votre

face de nos péchés, pour ne contempler que ce que

les pécheurs tiennent entre leurs mains ; daignez en

core les avoir pour agréables ces dons d'un prix infini, et l'oblation que nous en faisons, « comme il

» vous a plu d'avoir pour agréables les présents du

» juste Abel votre serviteur , le sacrifice d'Abra-

» ham notre patriarche, et le sacrifice saint et

» l'hostie sans tache que vous a offerts votre grand-

(1! G.n. >t.



DE LA MEME. 355

.> piètre Melchisëdech. » Il n'y a sans doute aucune

comparaison à établir entre les offrandes des an

ciens patriarches et le sacrifice où l'on offre Jésus-Christ notre Seigneur, et ce serait mai entendre

la liturgie que de croire que l'on demande ici.

(pour le Dieu victime, la même grâce et les mê

mes regards propices que pour le lait des trou

peaux d'Abel, que pour Isaac, que pour le pain et

le vin de l'autel deMelchisédecli. L'Kglise veut dire

au Seigneur que s'il a agréé des mains de nos pères

dans la foi des offrandes qui n'étaient que l'ombre

des biens futurs que nous possédons, il doit agréer

bien mieux et plus sûrement l'oblition des enfants

des Saints, qui offrent la vérité et la réalité, et que

si ces anciens sacrifices, qui n'étaient que des figures,

l'ont trouvé propice à cause des saintes et heureuses

dispositions du sacrificateur, il daigne nous faire part

• de leurs pieux sentiments, qui nous rendront sa ma

jesté d'autnnt plus favorable, qu'ils seront accom

pagnés de l'offrande d'une victime capable de tout

obtenir.

Le juste Abel , offrant les premiers-nés de son

troupeau, exprime l'oblation du Sauveur qui s'offie

comme le premier-né par excellence. Le snng même

d'Abel , juste et innocent, répandu par son frère ,

ne représente pas moins Jésus-Christ immolé par

les Juifs; aussi est-il appelé par excellence le servi

teur de Dieu , comme Jésus-Christ a reçu ce même

titre de son Père.

Le sacrifice de notre palriarrhe Abraham, dans lequel

il conduisit son fils unique, chargé du bois du saciifice , sur la montagne même du Calvaire , le lia sur

l'autel, et leva le glaive par obéissance à l'ordre

 



356 EXPLICATION

divin , est bien la figure de Jésus-Christ Fils unique

du Père, portant sa croix sur la même montagne ,

attaché sur cette croix , obéissant jusqu'à la mort ,

mourant pour reprendre une vie nouvelle, comme

Isaac fut immolé sans perdre la vie : et notre saint

patriarche, le pèredes croyants, a compris cette figure

mystérieuse , puisque l'Evangile dit de lui qu'il a vu

le jour du Rédempteur et qu'il s'en est réjoui.

Enfin le sacrifice qu<i offert le grand-prêtre Melchi-

sédcch est une figure encore plus vive de la victime

de l'autel. Ce prêtre du Très-Haut, qui est sans

généalogie, et à la fois roi de justice et de paix, est

l'image du Fds de Dieu, dit l'apôtre; son sacerdoce

représente celui de Jésus-Christ , comme David l'a

chanté : « Vous êtes prêtre pour l'éternité, non selon

l'ordre d'Aaron, mais selon l'ordre de Melchisédech. »

Ce qu'il olTre, du pain et du vin , est quelque chose

de plus qu'une figure de la victime eucharistique,

puisque c'est la matière même que le pontife éternel

a choisie pour la changer en son corps et en son

sang ; aussi ce pain et ce vin de l'autel de Melchi

sédech sont-ils appelés un sacrifice saint , une hostie

sans tache, tant la ressemblance est frappante, tant

la figure est vive, puisque la matière que le roi de

Salêm a offerte, est la même que le roi véritable de

justice et de paix a consacrée, et que cette matière

du pain et du vin a été continuée dans l'exercice

du sacerdoce du souverain prêtre selon l'ordre de

Melchisédech. Si donc Dieu a reçu favorablement

les premiers-nés du troupeau d'Abel et le sang du

premier pasteur, l'obéissance d'Abraham et d'Isaac

son fils unique , les faibles éléments de nourriture

dont un simple prêtre chargea les autels du Dieu des



DE LA MESSE. 367

combats et de la victoire, parce que ces symboles

exprimaient l'oblation pure qui devait faire éclater

sa gloire du couchant à l'aurore; avec quelle con

fiance, en offrant l'accomplissement de toutes les

figures et la vérité des sacrifices anciens , devons-nous demander à Dieu, et espérer de sa bonté , qu'il

ait moins égard à l'offrande des pécheurs qu'au don

qu'ils lui offrent en la personne de Jésus-Christ ,

premier-né de toute créature, dont le sang parle

mieux que celui d'Abel, qui est le Fils unique bien-

aimé du Père, obéissant jusqu'à la moi t de la croix ,

et qui vient de changer entre nos mains faibles et

indignes le pain et le vin en son corps et en sou

sang, que nous offrons maintenant sur l'autel du

Dieu des armées en célébrant sa victoire sur la croix,

son triomphe sur la mort et son règne dans le ciel !

Nous demandons donc au Seigneur qu'il regarde fa

vorablement notre olilation comme il a regardé celle

d'Abel, d'Abraham et de Melchisédech ; non-seule

ment parce qu'elles étaient des figures de l'immo

lation de Jésus-Christ, mais encore parce que les

dispositions de ces saints patriarches, les grands sen

timents de foi , d'obéissance, de gratitude et d'amour,

qui ont accompagné leurs sacrifices, sont un exemple

et un modèle de la perfection que demande l'excel

lence de la victime que nous offrons. Abel offrit ce

qu'il avait de meilleur, Abraham immola ce qu'il

avait de plus cher ; Melchisédech , en sacrifiant des

choses communes , montra qu'il fallait éloigner de

l'autel toute ostentation, et n'y agir que pour la

seule gloire de Dieu ; tout cela fut accompagné d'un

esprit et d'un cœur capables d'attirer la miséricorde

divine. Nous demandons ici les mêmes sentiments ,

 



353 EXPLICATION

quelque chose même de plus parfait encore , et nous

disons à la majesté sainte : Agréez de nos mains

l'offrande de Jésus-Christ, comme vous avez agréé

l'oblation des justes de l'ancienne loi ; mettez dans

nos cœurs leur générosité , leur obéissance, leur foi,

leur perfection ; faites plus encore , ô mon Dieu , car

ils ne vous offraient que des ombres ; et leurs dispo

sitions étaient si pures! Nous offrons, nous, la vé

rité ; nous présentons à vos autels ce qu'il y a de plus

grand au ciel , faites que nos.cœurs éprouvent ce

qu'il y a de plus digne de vous, et que par là vous

reportiez sur de faibles créatures les regards propices

et sei eins que vous attachez avec complaisance sur le

don que vous nous avez fait.

§ vin.

De la prière, Supplices, qui est la troisième après la

Consécration.

Jusqu'ici le prêtre a agi et parlé comme représen

tant de Jésus-Christ et comme ministre de l'Eglise;

en cette qualité il se tenait debout, les mains éten

dues, priant et offrant comme Jésus-Christ en crois,

poussant vers le ciel le cri de grâce, qui , proféré sur

la croix par une bouche divine, a son écho sur les

autels du christianisme sans s'affaiblir et sans perdre

de son efficacité. Maintenant, il soutient le person

nage de l'homme et du pécheur, il va offrir des sup

plications mêlées aux larmes qui ont coulé sur le

Calvaire , et pour prendre l'attitude convenable à sa



DE LA MESSE.

misère et à ses demandes , il s'incline profondément,

et joint les mains sur l'autel.

Nous vous demandons et vous supplions très-hum

blement. L'Eglise, comme la suite des paroles l'indi

quera, fait spécialement cette prière au nom de tous

ceux qui doivent communier ; mais comme tous les

fidèles peuvent et doivent communier au sacrifice, au

moins spirituellement, cette humble supplication

convient, et à ceux qui doivent s'asseoir à la table du

Seigneur pour manger !e pain des enfants , et à ceux

qui mériteront par leurs fervens désirs de ramasser

les miettes qui tombent de cette table divine. Dieu

'tout-puissant , dont nous invoquons le pouvoir su

prême, parce que nous avons quelque chose de grand

et de sublime à vous demander, commandez ; notre

ardeur est si vive, notre empressement est si fort, pour

ce que nous voulons obtenir ici, que nous sollicitons

vos ordres souverains, qui ne peuvent manquer d'être

accomplis; commandez que ces choses soient portées ,

ces choses, hœc, ce qui est maintenant sur l'autel, le

corps et le sang de votre Fils , la victime adorable

dont nous sommes en possession ; ces choses, c'est-à-dire encore, ce que nous y avons joint dans l'offrande

de la matière, ce que nous ne voulons pas en séparer,

nos esprits humiliés et anéantis, nos cœurs contrits et

pressés de votre amour et du désir de vous plaire ;

ces choses, c'est-à-dire enfin, ce que nous y joignons

continuelb ment dans l'action sainte qui nous occupe,

nos adorations , notre reconnaissance, nos vœux et

nos prières; commandez que tout cela, hœc, soit porté,

soit présenté par les mains de voire saint Angr, car nos

mains sont impuissantes et indignes pour offrir à

votre majesté redoutable. Quel est donc cet ange saint

 



360 EXPLICATION

dont parle ici la liturgie? Bien que l'on puisse à la

rigueur entendre ces paroles des anges, qui environ

nent de leurs respects et de leur amour la victime de

notre salut, et dont le ministère, selon que le disait

l'ange Raphaël à Tobie, est de porter nos prières,

nos pénitences , nos bonnes œuvres et nos larmes en

présence de Dieu: cependant, comme il s'agit princi

palement de présenter à l'autel sublime ces choses,

qui sont le corps et le sang du Sauveur, on entend ici

l'Ange par excellence, l'Ange du grand conseil et du

testament, Jésus-Christ lui-même ; c'est ce qu'expri

ment Irès-clairement les Constitutions apostoliques.

L'Eglise souhaite donc avec ardeur que Jésus-Chritt

lui-même présente, par son propre ministère de pon

tife saint et de médiateur éternel , son corps et sou

sang à Dieu son Père, et qu'il offre en même temps

nos esprits et nos cœurs, nos hommages et nos vœux,

unis à son oblation , afin qu'elle ne puisse manquer

d'être agréable, et de la part du don, et de la part de

celui qui le présente. Par respect pour Jésus-Christ,

Fils de Dieu, la liturgie n'ose pas dire: Commandez.!

votre Fils; elle dit simplement : Commandez que ce

corps et ce sang précieux soient portés par les mains;

et, par révérence nouvelle pour le Sauveur, elle ne

le nomme pas distinctement, et ne fait que le dési

gner sous le titre de votre saint Ange, c'est-à-dire, de

votre envoyé par excellence et de votre saint envoyé;

et comme Jésus-Christ s'appelle dans toutes les écri

tures le Messie, ou Menvoyé, celui qui doit être envoyé,

et qu'il s'agit ici d'une fonction d'ambassadeur auprès

du trône de Dieu, le titre de saiut Ange est aussi juste

que respectueux. Et quel est le but et le terme de

cette ambassade divine? c'est de porter les dons offerts

 



\

DE LA MESSE. 361et immolés jusqu'au sublime autel, en présence dr votre

divine majesté. Cet amel sublime, c'est le ciel que

nous considérons comme le trône de la majesiésainte;

la terre n'est que le marche pied de ce trône, et nous

demandons que Jésus-Christ lui-même, s'élevant de

l'autel d'ici- bas. sur lequel il vieut de descendre,

franchisse les degrés , et se présente jusqu'au plus

haut des cieux, afm qu'il se montre pour nous main

tenant devant la face de son Père , portant dans ses

mains, non tm sang étranger, mais son propre corps

immolé en holocauste, et son propre sang répandu

en sacrifice. « Afin que nous tous, qui, en participant à

» cet autel, aurons reçu le saintetsacré corps e> le sang

• devoireFils, »oupa> l'abondance dela communion

sacramentelle commeau cénacle, ou mèmepar les dé

sirs ardents d'une communion spirituelle comme au

calvaire, nous soyons -emplis de toute bénediction celeste

etieIagrâce. Voilà le fruit que nous devons retirer de

la messe, et surtout de la communion : nous nous

prosternons devant l'autel de la terie, et l'Eglise dé

sire que nous lecueillions les grâces et les bénédic

tions de l'autel du ciel, où notre victime est montée.

Nous nous asseyons à la table de Dieu sur la terre,

et 1 Ejlise veut que nous .soyons rassasiés de la table

du ciel; pour cela, elle transporte sa victime, par les

mains de son Dieu, devant le Seigneur, dont la pré

sence est la source de toutes les grâces ; ce corps divin

et ce sang précieux présentés par Jésus-Christ à la

majesté sainte comme îtn doux parfum, obtiennent

efficacement toutesorte de bénédictions, et nous, qui

y participons sur la terre, à l'autel visible, en les re

cevant avec foi et amour, ou seulement avec un désir

Smcère, nous sommes rendus participants de tous les

 

.6



.?62 EXPLICATION

biens de l'autel invisible, à proportion de notre fer

veur et de la sainteté de nos dispositions. Nous de

mandons d'obtenir dans ce merveilleux commerce, et

dans cette heureuse communication, d'abord les bé

nédictions célestes, qui sont les dons pour remplir

nos devoirs et notre ministère, et toutes les marques

de la protection suprême; puis, en particulier , la

grâce , qui est le premier et le plus grand de tous

les biens , le seul bien e•sentit 1 et véritable.

En terminant ces paroles, afin que nnus Jous ,1e

prêtre baise l'autel, qui contient alors1 l'auteur de la

grâce et de la bénédiction , il fait le signe de la croix

sur l'hostie et sur le calice, et ensuite sur lui même,

pour bien faire entendre que ces biens, que nous cher

chons à obtenir par la pat ticipation au corps et au

sang de Jésus-Christ, nous viennent de la croix sur

laquelle il nous les a mérités, et de la croix par la

quelle il nous les applique. Tous ces i ils en même

temps expriment d'une manière vive et frappante la

profondeur et le secret de cette prière , qui a besoin

d'être expliquée, et dans laquelle il y a, disent les

anciens auteurs, quelque chose d'incompréhensible,

d'ineffable et de merveilleux ; mais une fois cette ex

plication donnée et saisie, quel riche fonds depensées

salutaires et de sentiments religieux! (/est la réalité

du songe de Jacob, c'est l'échelle mystérieuse du sa

crifice, appuyée par une de ses extrémités sur l'autel

de la terre, et par l'autre, appliquée contre l'autel

du ciel. Au premier échplon, c'est Jésus-Christ s'of-

frant lui-même sous les symboles eucharistiques; au

dernier échelon, c'est encore Jésus-Christ s'olfrant

dans le séjour de la gloire, et montrant les cicatrices

de ses plaies Ce lie sont plus simplement des anges

 

 



DE LA MESSE. ?;(Yi

.qui montent et qui descendent sur cette échelle, c'est

le Dieu prêtre et victime, c'est l'Ange, l'envoyé et le

médiateur de l'alliance et de la communication 1 éta

blie entre Dieu et les liommes, qui descend jusqu'à

nous par son sacrement, qui remonte jusqu'à Dieu

par son sacrifice, qui descend chargé de bénédictions

et de grâces d'en haut, et qui remonte chargé des

vœux et des prières d'ici-bas ; qui descend pour se

communiquer à nos âmes, qui remonte emportant

avec lui nos cœurs. Et daus ce profond mais conso

lant mystère , qui confond l'esprit et qui dilate le

cœur, que l'esprit ne saurait comprendre, mais que

le cœur sait goûter etsentir, nous demandons en deux

mots, que Jésus-Christ porte jusque dans le ciel son

corps et son sang, et que, participant à cette victime

offerte sur la terre et présentée à la source des dons

célestes, nous soyons comblés à la table d'ici-bas de

l'abondance des biens éternels ; car ne perdons pas de

de vue que nous mangeons à l'autel la chair de Jésus-

Christ immolée sur le Calvaire, et présentée dans le

ciel ; que nous buvons ici-bas le sang de Jésus-Christ

versé sur la croix, et porté dans le véritable Saint des

maints : que par conséquent nous participons au corps

<t au sang d'un Dieu qui a mérité toute grâce com me

victime, etqui obtient toute bénédiction comme pon

tife et comme médiateur. Enfin nous sollicitons cette

laveur par le seul puissant médiateur, qui est à la

fois Dieu et victime, nourriture et convive, avocat

et auteur de toutes les grâces, par le même Jcsus-Chritt,

notre Seigneur. Ainsi soit-il.

 



364 EXPLICATION

Six.

Du Utmtnto des morts, qui est la quatrième prière après la

i Consécration.

On se rappelle les trois catalogues, ou dyptiqnes,

dont la liante antiquité récitait la nomeiiclatuiedans

le coins <les >ainis mysièies. le catalogue des saints

du ciel, celui des fidèles et des bienfaiteurs vivants,

et celui des fidèles et des bienfaiteurs décédés; selon

l'antique usage des Eglises de Fiance, ils étaient lus

ton* trois vers l'offertoire, et nous conservons encore

quelque vestige de ce rit, en faisant mémone des

saints dans le pi élude du proie, et en nommant le»

vivants et les défunts dans les prières qui s'y font;

selon la vénérable coutume de l'Eglise romaine, le

catalogue des saints et des membres de 1 Eglise de la

terre , se publiait au commencement du canon ,

comme nous l'observons aujourd'hui dans les trois

premièies prièies, Te igitw, Memento et Communi

cantes ; et le troisième se récitait après la consécra

tion, à l'endroit où nous prions encore pour les fidè

les tiépassés. Avant la consécration, l'on demande le

secouis divin pour les personnes vivantes , parce

qu'elles peuvent s'unir au prêtre, pour offrir avec lui

et par lui la victime sainte, et se piéparer à la com

munion ; mais à 1 égard des morts, on n'imp'oie le

secours de Dieu qu'api es la consécration, parce que

ne pouvant plus offiir et communier, il ne leur reste

que de participer aux fruits du sacrifice, et cette

paitiripaiiou, nous la demandons pour eux lo sque

Jésus-Christ est présent sur l'autel. Ou peut dite en



DE LA MESSE.

core que l'Eg'ise a différé ce souvenir après l'immo

lation, parce que ce n'est qu'à la mort du Sauveur

que les sépulcres s'ouvrirent, et que ce n'est qu'a

près sa mon que son âme sainte descendit annoncer

aux justes leur délivrance de la prison des limbes.

Quoi qu'il en soit du moment du sacrifice où l'Eglise

a placé ce second MemenKi, il est bien juste que les

fidèles de la terre, qui se sont unis <Ions le sairifice

aux saints du ciel, s'unissent encore aux âmes du

purgatoire, pour que la société tout entière des en

fants de Jésus-CInist, qui triomphent , qui combat

tent et qui souffrent, se presse autour de l'autel, et

que tous, en leur manière et selon leurs besoins,

viennent recueillir le sang de l'Agneau qui a i acheté

toute la cité de D.eu.

Cet usage de prier pour les morts, toutes les fois

qu'on offre le sacrifice des chrétiens, remonte aux

apôtres, nous disent les Pères; la mère d'Augustin

demanda qu'on se souvînt d'elle à l'autel ; Augustin

lui-même nous rapporte, qu'avant de déposer dam

la tombe le coips de sa mère, on offiii à Dieu le sa

crifice de notre rançon à cet autel sacré où la pieuse

Monique n'avait jamais manqué d'assister ciiaque

jour, et d'où elle savait que l'on dispensait la victime

sainte, qui a déchiré l'arrêt de notre condamnation.

Nous lisons de même qu'à la mort de levéque

d'Hippone on offrit le sacrifice de la messe pour cé

lébrer ses funérailles; et cette coutume, déjà établie

au commencement du cinquième siècle, remonte au

berceau de l'Eglise sans qu'on en trouve l'oiigine

que dans l'origine même du christianisme.

Ici le prêtre suit les mêmes rubriques que pour

la recommandation des vivants; il élève et rejoint



EXPLICATION

les mains en signe de ferveur dans la prière, il re

commande pendant quelques instant*, par le souve

nir du cœur, et les bienfaiteurs décédés, et les dé

funts qui lui ont été très-rhers, et ceux pour lesquels,

il s'est engagé de prier; les assistants doivent égale

ment s'unir alois aux intentions du prêtre, et y

joindre la recommandation des personnes pour qui

la charité réclame leurs souvenirs à l'autel.

Souvenez- vous aussi, Seigneur; souvenez-vous,

eette parole a déjà retenti dans le canon de la messe

avec l'accent de foi et de confiance du larron péni

tent ; l'Eglise la répète ici avec plus de confiance

encore, parce que les enfants pour lpsqud» elle prie

ne peuvent mettre obstacle aux grâces divines, et

parce que son Dieu est arrivé maintenant sur l'autel

pour régner par sa miséricorde. Elle veut donc ex

primer par ce cri de souvenir celte ancienne prière

du Piopbète : Seigneur tout puissant, Dieu d'Isiaël,

écoutez en ce moment la supplication pour les morts;

ne vous souvenez plusdes iniquitr's de nos pères, des

fautes de mes parents, de mes bienfaiteurs elde mes

amis; mais souvenez-vous de leur fin, considérez

leur sottie de ce inonde, souvenez-vous surtout de

votre main si bonne et si puissante, et de votie nom,

qui signifie salut du peuple, dont vous avez rempli

la signification dans sa plénitude et dans toute sou

étendue.

Souvenez-vous aussi ; comment pourriez-vous ou

blier cette portion de votre héritage qui souffre loin

de vous, qui languit de l'ardeur la plus vive, et qui

est dans le trotib'eetdans 1 agitation jusqu'à cequ'elle

»e repose en vous? ht si nous vous demandions tout

à l'heure que la main de voue Ange saint portât de



DE LA mess s:. 367

vant votre trône son sang et nos cœurs, nous vous

prions aussi que cet Ange de paix et de toute couso-lation lépamie l'inépuisable calice du salut sur les

âmes de nos J i ci es décèdes, pour les rafraMiir et

leur donner 1 j gage <le leur prochaine délivrance.

Souvenez vous, Seigneur, ciéateur de tous, qui

a vi z sanctilié nos pères et qui en avez fait des élus,

souvenez-vous de vns serviteurs il de vos servantes. Ici,

selon l'antique usage, on lécilait les noms écrits dans

la troisième dyplique ; l'Eglise ne l'ail mémoire à son

sacrifice que dt-s personnes moi les qui méritent d'être

appelées les serviteuis et les servantes de Dieu : et

reniai quous bien à quelles âmes e.le veut appliquer

le sang de la v.ctime salutaire ; c'est en général, dit

saint Augustin, à celles qui ont vécu de manière à ce

que les meutes du Sauveur leur soient utiles après

la mort.

Car il est des chrétiens qui, sortant de ce monde,

vont jouir de la gloire de Dieu ; ce n'est pas pour eux

que nous prions, ils sont au terme et au comble de

leurs désirs; nous ne prions pas non plus pour ceux

qui n'ont pas reçu la grâce des sacrements, ou qui

l'ont reçue en vain, amasi-anl sur leurs tètes un trésor

de colère et non de miséricorde. Mais entre ces deux

classes de chrétiens, il est un état mitoyen composé

de ceux qui, moits dans la foi, dans la grâce, dans la

communion des saints, ne jouissent pas encore de la

gloire céleste et ont besoin des prières de l'Eglise, ou

parce qu'ils n'ont pas satisfait à toutes le peines tem

porelles dues aux péchés mortels dont la peine éter

nelle leur a été remise dans le sacrement de péni

tence, ou parce qu'ils sont encore coupables de fautes

légères qui doivent être expiées ; ce sont ces fidèle*



368 EXPLICATION

que nous appelons les âmes du purgatoire, ou dé

tenues- dans le lieu de l'expiation pas-.agère, et pour

lesquelles nous prions en rei endroit de la messe.

(,'etle doctrine du purgatoire, dont les indulgences

abiègeut les peines, soit qu'on les gagne pendant la

vie, soit que les fidèles vivants les appliquent aux

déliints par manière de suffrages, est fondée sur les

plus clairs piincipes de la foi. N'esl-il pas vrai, en

effet, qu'il n'y a qu'une faute mortelle qui puisse

nous exclure du ciel; qu'il n'en faut qu'une, à la

vérité, mais qu'elle doit être grave pour nous rendre

dignes des supplices éternels? N'est-il pas encore vrai

que rien de souillé, même en matière légère, n'en

trera ilans le royaume de» cieux? Où placer donc les

âmes assez pures de tout péché mortel pour ne pas

être privées de Dieu, et pas assez purifiées de fragi

lités légères pour jouir de sa présence, si l'on n'admet

point un lieu d'expiation intermédiaire où l'on achève

de se piirifier et de payer ses dettes à la justice divine?

Cène doctrine était connue dans l'ancienne alliance,

où nous lisons que, dans l'armée de Judas Machabée,

plusieurs juifs qui détestaient les ido'es , tentés

d'avarice, enlevèrent des temples païens des objets

consacrés aux faux dieux et les cachèrent sous leurs

hab ts. Tons ces so'dats périrent dans le combat, et

leur faute, qu'on regarda comme la cause de leur

mort, fut découverte lorsqu'on voulut les ensevelir.

Judas était bien persuadé que des personnes qui

avaient perdu la vie pour la défense de la vraie reli

gion avaient mérité beaucoup aux yeux de Dieu ; il

considérait qu'une grande miséricorde était réservée

à ceux qui étaient morts dans la piété; il avait aussi

lieu de croire que l'ignorance avait rendu celle tians



DE LA MESSE. 369

gression légère, ou que, s'en étant repentis avant

<l'expirer, ils n'étaient pas tombés dans les supplices

éternels. Cependant Judas et toute l'armée recon

nurent qu'ils avaient besoin de prières et d'hosties

de propitiation pour l'entière expiation de leurs

fautes. C'est pourquoi ayint recueilli le produit d'une

quete, il l'envoya à Jérusalem afin qu'on offrît des

sacrifues pour les pécliés de ces personnes qui étaient

mortes en combattant.

C'est ainsi que l' Eglise en use à l'égard de ses

enfants qui périssent dans le combat de cette vie

mortelle; et quoiqu'elle laisse à l'enfer son terrible

seciet, et au ciel le mystère de ceux que Dieu cache

dans le secret de son bonheur, elle ne pi ie néanmoins

et ne peut vouloir prier que pour ceux qu'elle sup

pose ne pas jouir encore de la présence divine et

n'être pis rejetés éternellement. C'est donc une salu

taire pensée de prier pour les mort*, pour qu'ils

soient délivrés ou de leurs fautes légères, ou des

peines dues à leurs pécliés ; et ce sont ces morts que

nous entendons recommander ici comme les servi-

tcuis et les servantes du Seigneur; bien plus, sans

oser mettre des bornes à une mi>éricorde qui est

infinie, et sans vouloir entrer dans la connaissance

<]ue Dieu s'est réservée sur le sort <les défunts, pour

exciter les vivants à opérer leur salut avec crainte et

frayeur, l'Eglise cependant, non-seulement n'offre le

sacrifice que pour les fidèles du pmgatoire, mais en

core ne prie que pour les serviteurs et les servantes de

Dieu qui nous ont prccédés avec le signe de la foi, c'est-

à-dire, avec la marque et le sacrement de la foi reçue

dans le baptême, qui ont pratiqué pendant la vie les

actes de religion, ou du moins qui ont donné aux



370 EXPLICATION

derniers moments des témoignage* d'une foi chré

tienne, et qui dorment du tomme:'I de fa paix, dont la

fin n'est pas une mort, mais un sommeil dont ils

sortiront un jour pour se réveiller à la clarté bi illante

du jour de l'étei nilé ; et encore un sommeil depaix,

qui les a saisis dans l'unité et 1> société avec Jésus-Christ et avec son Eglise, sans en avoir été séparé»

par riiéiésie, par le schisme ou par le péché mortel

non pardonné.

Ici le piètre prend l'attitude du recueillement ; et

au lieu de lire le catalogue des morts, il se souvient

de ceux des fidèles trépassés pour qui il doit et

désire prier Lis assistants doivent s'unirà ses inten

tions, et faire leurs recommandations particulières ;

puis, après un souvenir de quelques instants, on

continue :

Nous vous supplinn', Seigneur, qu'il vous plaise

d'accorder à ceux-là, à ceux de vos serviteurs et de

vos servantes qui nous ont précédés avec le signe

de la foi, qui dorment du sommeil de la paix, et que

nous venons de rappeler à notre souvenir, et surtout

à votre mémoire et à votre bonté, île leur accorder et à

tous ceux qui reposent en Jesits-Ch'ist. L'Eglise, comme

une mère pleine de tendresse, fait ici une recomman

dation générale, en sorte que personne de ceux qui

reposent dans la paix de Jésus-Christ et de son Eglise

n'est oublié ni délaissé, qu'elle supplée aux devoirs

religieux que cet tains chrétiens ne tendent jamais,

ou rarement, ou bien mal, aux ames de leurs pai ents,

de leurs alliés, de leurs bienfaiteurs et de leurs amis.

Et voici ceque la sollicitude de notre mère commune

fait demander au Seigneur pour ses enfants qui souf

frent dans lepurgatoire, « le heudu rafraîchissement,



 

DE LA MESSE. 37t'

» de la lumière et de la paix, par le mêmeJésus-Chris*

» notre Seigneur. Ainsi soil-il. » Le lieu du rafraîchis

sement; ces âmes sont donc dévorées de la faim et de

la soif de la justice éternelle! Séparées du corps qui

appesantit l'esprit, séparées des objets terrestres qui

égarent les sens, compienantqueDteuest leur unique

fin et leur seul bonheur, elles Languissent éloignées de

ce Dieu, elles soupirent de toute la force de leur

être; et leur être, capable maintenant d'apprécier

la félicité du ciel, éprouve le désir irritantde ne pas eu

jouir et le tourment horrible d'en être privé. C'est

pourquoi nousdemandou.s le rafraîchissement des jus

tes, et que le Seigneur lesrassasiedesa gloire etapaise

l'ardeur qui les dévoie par l'abondance des biens de

sa maison. Le lieu de la lumïiie ; ces âmes, encore

exclues pour quelque temps de la salle du banquet

céleste, sont donc dans les ténèbres extérieures,

liviées, pour parler dans un style figuié, aux pleurs

et aux grincements de dents; sans doute elles con

servent l'espérance, autrement ce serait l'enfer;

mais que ces ténèbres sont mortelles pour une âme

qui connaît la beauté du jour céleste! comme elles la

saisissent de frayeur et d'affliction ! Nous demandons

en conséquence que la lumière éternelle brille enfm

à leurs regards ; que Jésus-Christ, qui a ouvert le

ciel pour venir sur nos autels, et qui de nos autels

remonte vers le trône de Dieu, laisse pénétrer dans

cette affieuse prison un rayon d'espérance. Le lieu

dela paix; si l'âme, ici-bas distraite et emportée par

le tourbillon du monde et des affaires, ne trouve pas,

dit saint Augustin, de repos, jusqu'à ceque, fixée dans

la grâce et l'amour de son Dieu, elle goûte la seule

paix que le monde ne saurait donner ; l'âme dans le



372 EXPLICATION

pmgatoirc, abmdonnée du monde, et s'élançant en

vain vers le Seigneur comme vers son principe et sa

vie, doit donc être dans un trouble indéfinissable et

dans une horrible agitation ; et l'Eglise demande pour

elle qu'elle repose en paix, que les désirs insatiables

de son cœur soient remplis du bien qu'elle apprécie,

et qu'elle goûte enfin la multitude de la piix. Et ce

repos éternel. qui rafraîchit , qui écla,re et qui con

sole, est demandé par la puissance médiatrice de celui

qui est la source de la vie, la lumière véritable et le

Dieu de la paix ; Par le même Jésus- Christ, notre Sei

gneur. Ainsi soit-il.

Concluons donc avec l'Esprit-Saint que c'est une

sainte et salutaire pensée de prier pour les morts,

de leur appliquer le sang du Rédempteur et de mêler

leur souvenir au sacrifice <le l'autel. Sainte pensée,

consacrée parla tradition des siècles chrétiens, qui

confond les suffrages du ciel avec ceux de la terre

pour aider nos frères souffrants, qui réunit l'Eglise

entière autour de lavictime du monde entier. Sainte

pensée, qui nous rappelle l'horreur du péché mortel,

le soin d'éviter les plus petites fautes , le besoin de

faire pénitence, l'empressement à en saisir tous les

moyens. Pensée salutaire, qui aide les membres

souffrants de Jé.sus-Christ, qui donne le pain de la

vie éternelle à ceux qui ont faim , le calice du salut

à ceux qui ont soif, qui revêt de la lumière ceux qui

sont nus, qui délivre de la prison de larmes, qui

donne l'hospitalité du ciel; pensée salutaire, qui nous

procure, à cause de ces grandes œuvres de miséri

corde, la bénédiction de Dieu au jour de la mort, et

qui nous assure la reconnaissance de ces aines inca

pables de nous oublier quand notre souvenir sur la



DE LA MESSE. 373

terre leur aura procuié l'entrée du royaume de

Jésus-Christ.

SX-

De la prière, 2VbM< quoque peccalorltut, qui est la cinquième

i . (près la Consécration.

' C'est donc avec quelque confiance en l'effet salu

taire de celte pensée, que l'Eglise, après avoir de

mandé pour les âmes du purgatoire le bienheureux

séjour de la lumière éternelle, élève un peu sa voix

pour demander la même grâce en faxeur des fidèles

qui combattent sur la terre. Et de même que nous

nous sommes unis avant la consécration aux saints

du ciel pour demander par leurs prières et leurs

mérites que la victime nous soit donnée; de même,

après le souvenir des larmes de nos frères souffrants,

nous nous joignons en» oie une fois aux élus de Dieu

pour obtenir pus facilement que la victime nous soit

profitable, et que tous ensemble nous jouissions du

ciel qui est notre commune patrie.

Le prêtre élève un peu la voix en commençant,

pour avertir l'assemblée de se joindre plus fortement

à une prière qui la concerne spécialement ; il rentre

bien vite dans le mystérieux silence du canon qui

n'est pas terminé , et il se frappe la poitrine , in

diquant par ce signe, comme lepublicain, qu'il

avoue nos misères et notre indignité. Cette prière

est donc plus particulièrement faite pour les assi

stants , et ils doivent renouveler toute leur ferveur



374 EXPLICATION

pour obtenir leur part personnelle aux fruits du

sacrifice.

Et à nous pécheurs indi-nes de toute grâce, mais

cependant vos serviteurs , qui, tout mauvais et mé

chants qu'ils soni, veulent avec celte même grâce de

venir plus fidèles et ne plus vous offenser ;qniespiions

dans la multitude de vos miséricordes, qui n'adressons

point notre prière dans la confiance en notre propre

justice, mais dans la vue de la multitude de vos

bontés; qui disons avec votre proplièie : Vous serez

propice, Seigneur, à nos péch s , précisément parce

qu'ils sont nombreux, parce que vous manifesterez

davantage votre puissance et votie amour en paidon-nant beaucoup, parce que vous aimerez à avoir pitié

de nous selon voire grande miséricorde, et à effacer

des pécbés innombrables selon la multitude de vos

boiués, parce que nous retiions ainsi du sacrifice de

l'autel le même fruit que l'on a retiré de ce même

sacrifice sur la croix, lorsque des pécheurs quittaient

ce grand spectacle en se fiappatit la poitrine. Daigna

aussi, comme à ions vos enfants, et comme aux âmes

du purgatoire, nous donner quelque part et société, cette

paît dont vous menaciez votre apôtre à la cène de

le priver, s'il n'entrait pas dans les sentiments de

votre humilité profonde. Otte part, non le pain des

enfants dont nous sommes indignes, mais les miettes

de votre table qu'on ne refuse p-ts aux chiens ; cette

part que nous vous demandons avec la foi, l'humilité

et la pei sévét ance de la Chanaiiéenue ; cette part à l'au

tel de la terre qui sera le gage d'une part plus abon-

danie à l'autel sublime du ciel ; voilà ceque nous en

tendons, en disant de uous donner seulement 17a \<]M

pari, partent aliqnam, et société avec vos saints Apôtres



DE LA MESSE. 375

et Martyrs ; non «ne société d'égalité, mais une so

ciété de demeure ; non le même rang qui est si fort

au-dessus de nos mérites , mais la participation du

même bonheur dans le dfgré fixé par votre justice;

mais enfin part et société avec ceux qui se sont unis

ci parfaitement à votre immolation par l'effusion de

leur sang, comme nous devons nous y unir par la

destruction de l'homme moral et du péché dans

notie cœur. Car, pour être assis à voire royaume,

même à la dernière place, il faut boire le caliceque

vous avez bu, porter la croix à votre suite, être associé

à vos souffrances pour eue associé à votre gloire; il

faut une vie de sacrifice pour le moins, si I on ne

fait pas le sacrifice de sa vie. Ces saint apôues et

martyrs, nous en citons encore quelques-uns pris

des anciennes dypiiques de l'Eglise romaine, qui ré

citait une partie de son premier catalogue après la

consécration. Nous voulons donc obtenir quelque

part et société avec J'..an-Baptiste , de l'ordre des

prophètes ; Etienne, de l'ordre des premiers diacres;

Mutinas, de l'ordre des apôtres; Barnabe, de l'ordre

des disciples ; Ignace, de l'ordre des évêques; Alexan

dre, de l'oidre des papps ; Mû'cetlin , de l'ordre des

prêtres; Pierre, de l'ordre des clercs inférieurs ; Per

pétue et Felicité, de l'ordre des personnes mariées;

Agathe , Ltice , Agnès, Ceci'e , Anastasie , de l'oidre

des vierges : tous martyrs méritant cette distinction

d'être publ és et piéconisés à la messe, à cause de

l'effusion de leur sang uni au sang de l'Agneau versé

sur le Calvaire et sur l'autel ; et avec tous vos saints

qui se sont sacrifiés chacun en sa manière L'Eglise

cite tous ces noms dans les diftéients états, et dans

tous les états de la société chrétienne, pour relever

la confiance des pécheurs qui espèrent quelque part

-"



376 explication

ei société avec les saints ; elle semble nous encoura

ger et nous dire : Dieu a eu ses saints et ses élus

partout, dans tous les états, dans toutes les positions,

dans toutes les épreuves; il a déjà admis dans sa

société des enfants de toute nation, de toute langue

et de toute tribu. Ceux qu'il a admis étaient des

hommes faibles comme nous, pécheurs comme nous,

éprouvés comme nous, occupés comme nous; ils ont

eu part au céleste héritage. Ne pourrons- nous pas

puiser dans ce sacrifice et dans cette nourrituredivjne

la force et la persévérance qu'ils y ont trouvées?

Nous citons des apôtres et des martyrs, le sang de

Jésus Christ ne pourrait-il au moins engendrer des

chrétiens qui sachent se renoncer eux-mêmes? S'ils

se sont sanctifi s en donnant à Dieu une grande preuve

d'amour, ne potin ons-nous devenir des saints quand

il exige si peu? C'est une nuée de témoins qui doi

vent enflammer notre courage et rafiaichir notre

ardeur, mais qui déposeraient contre nous, si nous

étions assez lâches pour ne pas mai cher par la p<-

tieuce au terme qu'ils ont obtenu au prix de leur

sang. Donnez-nous donc quelque part et société, à

mou Dieu, avec tous vos saints, dans la compagnit

desquels nous vous prions de nous recevoir et de nous

admettre, non en considérant le mérite qui est nul en

nous, mais en nousfaisant miséricorde, et toujours par

notre Seigneur Jésus-Christ. Car non-seulement c est

lui qui est, comme nourriture divine, la part de notre

héritage et de notte calice; mais encore , comme

convive du banquet sacré, celui qui fait cette part,

qui la donne au ciel et sur la terre, et qui peut nous

rendre digues de quelque société au sort de ses saints

dans la lumière éternelle.



DE LA MESSE. 37"

DE LA CONCLUSION DU CANON, ET DE LA PETITE ELEVATION

DE L'HOSTIE ET DU CALICE.

L'action si sublime du canon de la messe a été pré

cédée d'une préface qui était comme son exorde ; il

est juste qu'elle soit suivie d'une conclus on, qui en

est la péi oraison adm rable ; nous expliquerons d'a

bord les paroles qui la composent, et ensuite les cé

rémonies qui l'accompagnent.

Le prêtre a terminé l'oiaison précédente comme

la plupart des prières, par ces mots : Par nol<e Sei

gneur Jesus-Christ, qui servent de liaison et de tran

sition naturelles aux paroles suivantes : Par qui,

Seigneur, vous créez toujours tous ces biens ; c'est en

même temps la taison marquée pour laquelle nous

avons demandé par Jésus-Christ, Dieu accordant à sa

haute médiation tous les biens et toutes les grâces.

Vous creez tous ces biens, le pain et le vin devenus

le corps et le sang de votre Fils : vous les créez tou

jours, et par votre action puissante dès l'origine du

inonde, et par votre providence conservatrice qui

fait produire chaque année à la terre les mêmes élé

ments. C'est donc par Jésus-Christ, en qui et par qui

toutes choses ont été faites, que vous nous donnez

continuellement cette matière du sacrifice que nos

mains ont préparée dans l'oblation ; c'est par lui que

vous les santtifirz, en les acceptant sur votre autel et

les séparant ainsi de l'usage commun et ordinaire ;

c'est par lui que vous lesvivifuz, en les changeant au

corps et au sang précieux qui sont la vraie nourri

ture de vie ; c'est par lui que vous les bénissez et vous



373 EXPLICATION

nous les donnez dans la communion, répandant sur

ers dons les bénédictions du ciel, et nous les com

muniquant par la participation au céleste banquet,

pour être en nous la source de la grâce et de

la vie.

Par lui donc, Dieu et homme, médiateur entre

Dieu et les hommes, et avec lui Dieu égal à Dieu,

et en lui qui a la même nature, et qui vous est cou-

substantiel, tout honneur et toute gloire, autant que

votre infinie majesté peut en exiger, puisque c'est

un Dieu qui honore, qui remercie, qui apaise, et qui

implore un Dieu ; sont rendus à vous , Dieu Père

tout-puissant, par votre Fils, avec votre Fils, et en

votre Fils, dans l'unité du Saint-Esprit procéJantdu

Père et du Fils, également adoré et conjointement

glorifié avec le Père et le Fils : Dans tous les siècles

des siècles, dit le piètre à haute voix, et l'assemblée

répond : Ainsi soit-il.

Le prêtre fait trois signes de croix sur l'hostie et

sur le calice, en disant : Par qui vous les sanctifiez,

vivifiez et bénissez, pour montrer que les fruits de

l'offrande, de la consécration et de la communion du

sacrifice nous viennent de la croix où il a été offert

la première fois. Il ne bénit point avec la main en

disant, par qui vous les créez, parce que toutes choses

ont été créées par Jésus Christ comme Verbe éter

nel, et non comme Verbe incarné et comme Dieu

fait homme immolé sur le Calvaire ; ni en disant,

par qui vous nous les donnez, parce que le fruit de U

communion est suffisamment indiqué au mot bénisse:

qui précède.

Ici on découvre le calice, et le prêtre prend la

sainte hostie avec laquelle il fait trois signes de crotf



DE LA MESSE. 379

 

tur le calice, comme s'il voulait dire : C'est par lui

qui a été crucifié, avec lui crucifié, en lui crucifié,

c'est par cetie immolation d'un prix infini, puis

qu'elle était l'immolation d'un Dieu f.iit homme,

égal à Dieu, substantiel à Dieu, qire tout honneur et

toute gloire sont rendus jusqu'au plus haut des cieux,

à vous Dieu le Père par la <rois, à vous D.eu Esprit-

Saint par la croix ; mais alors ces deux derniers signes

sont faits hors du calice, puce que le Père et le

Saint-Esprit ne sont pas unis personnellement au

corps et au sang précieux, et qu ils n'ont que retiré

de la croix le plus digne hommage. Enfin, on élève

tm peu le calice avec l'hostie posée dessus en disant :

Tout hnnneur et toute gloire vous sont rendus, et c'est

ce qu'on appelle la petite élévation.

Autrefois, c'est-à-dire, jusqu'au commencementdu

douzième siècle, l'Kglise se contentait de faire élever,

à la fm du canon, les dons sacrés, le calice et l'hostie,

en disant : tout hnnneur et toute gloire ; et le clergé

demeurait en adoration jusqu'à ce moment. Mais

lorsque Bérenger eut osé blasphémer contre la pré

sence réelle de Jésns-I.hrisl dans l'euchaiistie, on

voulut donner des signes d'adoration plus expiès et

plus éclatants, et l'on éleva séparément l'hostie et le

calice api es la consécration du pain et après celle du

rin, pour les présenter aux hommages et à la fui des

fidèles. On fit à cet endroit de la messe ce qu'on faisait

ii l'élévation qui termine le canon, les cloches s'ébran

lèrent pour avertir les alsents. le son de la clochette

dans l'intérieur de l'église donna le signal à rassem

blée, des flambeaux brillèrent sur les marches de

l'autel, l'encens s'éleva avec li ferveur de la prière

et l'élan des saints cantiques ; enfin, celte première



3S0 EXPLICATION

élévation devint la plus solennelle, et l'on appela

srcnn eti fiente celle qui se faisait de temps immémo

rial, à la lin de la prière canonique.

Cepeudmt, par respect pour l'antiquité, on en

conserva le rit et les cérémonies qui l'accompagnent ;

aujourd'hui il faut la considérer sous ce point rie vue

comme un reste des anciens usages, comme une nou

velle et heureuse occasion de renouveler à Jésus-

Clirist nos sentiments d'adoration et de sacrifice, et

aussi connue une grande et merveilleuse conclusion

de l'action sacrée. En effet, immédiatement après la

consécration, on élève séparément l'hostie et le ca

lice; mais ici on montre aux fidèles l'une et l'autre

réunis, on semble leur dire : Voilà ce que Dieu vient

d'opérer par nos mains au milieu du mystère et du

silence, et quo que le Sauveur soit tout entier sous

chaque espèce que vous avez adorée, le voilà cepen

dant avec la réunion des deux symboles de vie qu'il a

destinés à être la nourriture spirituelle de ses enfants,

voilà son action tout entière, son œuvre sous tous les

rapports.

Et comme il convient dans cette récapitulation des

merveilles divines, de conclure par ces mots tnut

honnftr et toute gloire ! Entendez-vous cette pérorai

son sublime, elle est tout le discours du ciel ? A celui

qui est assis sur le trône avec l'Esprit sanctificateur,

et à l'Agneau immolé qui est au milieu du trône,

bénédiction, honneur, gloire et puissance dans 1rs

siècles des siècles ! Recueillons donc. toutes les émo

tions de foi et d'amour qui ont fait palpiter nos

cœurs dans le cours de celle sainte action, pour dire

avec l'affection la plus vive et avec tous les épanche-

ments de la reconnaissance : Tout honneur et toute gloire

 



DE LA MESSE. 381

au Père qui nous donne Jésus-Christ, au Fils qui se

donne comme victime et connue nourriture, au Saint-

Esprit, par qui les mérites et la g-âce du sacrifice

sont tépandus dans nos cœurs; au Père à qui nous

immolons, au Fils que nous immolons. à l'tësprit-

Saint par qui nous sacrifions ; tout honneur et tome gloire

aux trois adorables Personnes, par Jésus-CInist

comme médiateur, avec Jésus-Christ comme victime,

en Jésus-Christ comme prêtre et pontife étemel;

p;ir Jésus-Christ au nom duquel nous rendons la

gloire à Dieu, avec Jésus-Christ en la grâce duquel

nous vivons de la vie qui honore Dieu, en Jésus-

Chri-t en l'esprit duquel nous nous unissons comme

les membres au chef pour payer à Dieu le tiibut de

satisfaction, de reconnaissance et d'amour, dans tous

les siècles des siècles.

A cette parole, qui ne commence pas le Pater.

qu'on y a seulement jointe paice qu'elle se récite à

haute voix, ou qu'elle se chante comme l'oraison

dominicale, mais qui n'est après tout que la dernière

terminaison du canon, le prêtre sort de son se< ret et

de son silence, et élève la voix. C'est la coutume

de l'Eglise de terminer ainsi d'une voix élevée et

même en chantant, les prières qu'elle a dû réciter à

voix basse, afin que les fiilèles s'y unissent et les rati

fient par la réponse ordinaire , ainsi snit-il.

. Ici donc , ce n'est pas l'oraison dominicale qui

commence, c'est le canon qui se termine; le p'être

en avertit l'assemblée, et l'engage fortement à ratifier

de tout son cœur ce qui vient d'être fait et demandé

au nom de tons. Mais remarquons quelle parole re

tentit dans l'Eglise et avant le silence mystérieux et

après qu'il a cessé : dans tous les siècles des siècles.



38'2 EXPLICATION

Dans l'éternité où nous sommes enti és par la préface,

vient de se passer une action toute céleste, et si nous

revenons à vous, c'est encore une parole d'éternité

pour dire d'où nous venons, et à quelle hauteur

vous vous êtes élevés par noire ministère. Ces deux

cris partis du ciel qui retentissent dans le temple

avant et après l'immolation d'un Dieu, nous rap

pellent les deux cris qu'il a poussés sur la croix , au

commencement et à la fin de sou olilat ion ; le premier

ébranlait les poi les éternelles fermées aux liomtp.es

par le péclié, le second attestait à l'univers qu'elles

venaient de s'ouvrir pour laisser entrer avec son

sang le Roi de gloire , et ceux qui voudraient venir à

la suite du Dieu des vertus. Ainsi ces paroles, dans

tous les siècles des siècles, veulent dire au commen

cement du canon, le ciel va s'ouvrir, l'éternité va

nous être rendue ; et à la fin du canon , le ciel est

ouvert, l'éternité nous est acquise, le Dieu éternel

est avec nous.

Répondons avec transport , Amen , cela e«t vrai ,

nous possédons le Dieu du ciel, l'Agneau qui est de

vant le trône du Seigneur , la victime du salut qui

ouvre les portes de l'éternité sans que personne ose

les fermer après elle. Ainsi soit-il. Qu'il en soit ainsi,

que le ciel nous soit ouvert , que nous goûtions et

que nous possédions le gage d'un éternel bonheur.

Ainsi soit-il. Nous ratifions tout ce qui s'est opéré,

tout ce qui s'est dit dans le silence sacré, offrande,

consécration , adoration , demande de grâces et de

bénédictions célestes, tribut d'iionneur et de gloire,

hommages dans les siècles des siècles, nous protestons

de la part que nous y avons prise , du fruit que nous

désirons en recueillir. Ainsi sait-il. Que cet Amen ne



DE I-A MESSE. 383

retentisse pas seulement dans nos louches et dans

nos cœurs; répétez-le, Eglise entière de Jésus-Christ,

vous tous enfants de Dieu, au nom desquels le sacrifice

a été offert et agréé ; répétez-le, vous qui combattez

sur la terre pour mériter la palme de la victoire , et

qui puisez à cet autel le courage et la force ; répé

tez le , vous qui souffrez dans le lieu de l'expiation

jusqu'à ce que viennent le changement et la déli

vrance, et qui recevez de cet autel la rosée qui ra

fraîchit vos âmes dévorées d'ardeur; répétez-le,

vous qui triomphez dans le séjour de la gloire, qui

avez blanchi vos vêtements dans le sang de l'Agneau,

et qui êtes enivrés maintenant de l'abondance de la

maison de Dieu : et qu'après le silence qui a été fait,

et après ce qui s'est fait dans ce silence, YAmen

éternel s'élève comme la douce fumée du parfum ,

éclate comme le son de la trompette , retentisse

comme le tonnerre, dans tous les siècles îles siècles,

ainsi soit-il.

 



384 EXPLICATION

CHAPITRE V.

De la communion au sacrifice. sîl

Cette cinquième partie s'étend depuis le Pater jus

qu'à l'antienne de la communion inclusivement.

Tout le fruit et tous les effets du my-aèie de la

croix , et du sacrifice de la messe qui n'en est que la

continuation, sont renfeimés dans ces paroles qui

ont précédé l'olila tion de la victime; gloire à Dieu au

plus haut descieux, paix sur la terre aux hommes de

bonne volonté. La première paitie de cet oracle

divin est déjà accomplie par la consécration ; un Dieu

s'est offert, s'est immo'é à un Dieu, s'est élevé jusqu'à

l'autel sublime du ciel, et nous avons pu comlure

que tout honneur et toute gloire étaient rendus, que

toute reconnaissance était acquittée, que tonte satis-faction était remplie, que tout dioitaux bénédictions

célestes était obtenu. La seconde partie de l'alliance

du Seigneur avec les hommes va être cimentée par

la communion ; la volonté bonne, le cœur bien dis

posé y reçoit la paix promise, la paix de Dieu et la

paix avec Dieu; la paix, c'est-à-dire, la grâce et la

réunion de tous les biens , car la manducation de la

victime, qui manquait à l'autel de la croix, et qui fait

la perfection du sacrifice de nos autels, nous uuit de

la manière la plus intime, nous incorpore à cette

victime, et comme cette victime est le Dieu dela

paix, qui l'a reconquise et qui nous la donne, le Dieu



DE LA MESSE. 3S5

qui l'a signée de son sang sur le Calvaire et l'a fait

enregistrerdans le ciel, nous trouvons et nous possé

dons cette paix dans la communion , et l'article du

traité qui nous concerne est écrit dans notre cœur,

par le Dieu même de la paix, avec le sang de la nou

velle et éternelle alliance.

Mais il faut se préparer à cette union d'où résulte

la paix; il faut conserver cette union et les biens qui

affluent à sa suite dans l'âme bien préparée; voilà

l'esprit et le but de toutes les prières qui vont nous

occuper dans cette cinquième partie du sacrifice, où

l'Eglise environne de ses rits les plus touchants, et de

ses vœux les plus exquis, la simplicité sublime de

l'action de notre Dieu , qui , dans la dernière cène,

rompit le pain changé en .son corps , et le donna à

ses disciples en disant : Prenez et mangez ; qui de

même prit le calice et le distribua à ses apôtres en

disant : Prenez et buvez : toutes les fois que vous

mangerez ce pain, et que vous boirez ce calice, vous

annoncerez la mort du Seigneur.

§1-

De l'Oraison dominicale.

Après les prières de la consécration , on ne trouve

dans les siècles anciens d'autre préparation à la com

munion que l'oraison dominicale ; et cette prière

suffit bien pour disposer les chrétiens à s'unir à leur

Dieu, puisqu'elle renferme tout ce que nous pouvons

lui demander , tous les motifs de notre amour envers

lui, envers nous-mêmes et envers le prochain. Après

17



386 EXPLICATION

donc que le ciel dans la précé lente partie de la messe

a répandu la rosée du juste, il est temps que la terre

de nos coeurs s'ouvre pénétrée par cette pluie salu

taire, et qu'elle enfante son Sauveur. Et quoi de plus

propre à ouvrir nos âmes à la participation des saints

mystères, à nous faire produire une vie divine qui

doit être le fruit de la communion , desorte que ce

ne soit plus nous qui vivions, mais Jésus-Christ qui

vive en nous, que la prière du-Seigneur bien -mé

ditée , réuilée avec ferveur, et surtout mise en'prati-

que ! Aussi l'Eglise l'a-t-elle toujours exprimée- à

haute voix , chantée même au milieu de son assem

blée , pour qu'on n'en perdît pas un mot ; et dans

l'Eglise grecque , tout le peuple la chante en chœur ,

comme on chante le Credit daus l'Eglise latine. Nous

avons déjà remarqué cet usage antique en parlant du

symbole, et nous avons observé que sninte Marie

Egyptienne, avant de recevoir la communion pascale

du prêtre Zozime , récita le symbole et l'oraison do

minicale, comme c'était la coutume, ut maris erai,

dit la légende.

Mais en admirant ici la noble simplicité et l'abon

dante dignité de cette préparation aux saints mys

tères, nous ne pouvons résister au charme de reporter

encore une fois nos regards sur la belle liturgie reçue

immédiatement des apôtres; et si nos cœurs sont

transportés en méditant les prières plus détaillées que

l'Eglise a recueillies de la piété de tous les siècles, nos

esprits sont électrisés de la majestueuse gravité du

service divin , dont les siècles apostoliques nous ont

laissé les points principaux.

Transportons-nous en esprit au second siècle , au

temps des Justin r quelques années seulement après

 



DE LA MESSE. 387

 

la iiiort du dernier des disciples ; entrons avec une

religieuse frayeur dans ces souterrains où l'Eglise

célébi ait ses collectes à la lueur des lampes, ayant

pour autel le tombeau d'un de ses enfants morts pour

la foi. L'assemlilée est assise dans le recueillement,

on lit les prophètes et les lettres des apôtres; bientôt

un ministre paraît sur un lieu plus distingué; à sa vue

tous se sont levés: c'est la lecture de l'Evangile; et

tandis que la fureur de la persécution pousse au de

hors des cris de rage, une voix calme fait entendre au

dedans ces paroles touchantes : « INe craignez pas

» ceux qui ne peuvent perdre que le corps, craignez

» celui qui peut perdre le corps et l'âme. Vos che-

» veux sont comptés, il n'en tombera pas un seul sans

« la volonté de votre Père céleste ; ayez confiance,

» j'ai vaincu le monde; celui qui rougira de moi de-

» vant les hommes , je rougirai de lui devant mon

» Père. » Les lectures ont cessé, et celui qui préside

cette réunion de frères instruit avec douceur et force

de doctrine, il exhorte à l'imitation des si belles choses

que l'on vient d'entendre. Mais quelle est cette sen

tence pat tiède l'autel qui excite tant de mouvement

dans l'assemblée? Les choses saintes sont pour les

saints, s'écrie le premier ministre de l'autel, et à cette

patolequi heureusement n'est pas irrévocable comme

elle le sera au dernier jour, iuGilèles et pécheurs, ca

téchumènes et pénitents se disposent à quitter l'as

semblée. Toutefois, l'Eglise ne les congédiera pas sans

prier pour eux : fléchissons le genou et prions pour

nos frères qui vont nous quitter : O mon Dieu, ame

nez à voire licrcail ceux qui n'ont pas encore la pensée

de se presser sous votre houlette, pardonnez à ceux

que les chaînes du péché retiennent esclaves, con



388 EXPLICATION

duisez vos enfants à la grâcedti baptême, agréez la pé

nitence de vos fidèles, pour que bientôt ils se réunis

sent à votre famille. Après ces supplications, rassem

blée se sépare, les portes sont fermées et gardées

soigneusement. C'est alors que commence le sacrifice

des fidèles qui donnent la marque de leur foi par la

récitation du symbole; puis j'entends publier les fa

meuses dyptiques, ou les catalogues de la société du

ciel, de la terre et du purgatoire, et tous les liens de

l'unité catholiquese resserrent en Jésus Christ. Voyez-

vous les assistants marcherà l'offrande, portant et la

matière du sacrifice et ce qui est nécessaire à l'hum

ble entretien du pontife et de ses clercs? l'oblation se

fait en silence, le pain est déposé sur l'autel, le vin

coule dans la coupe sacrée, et, après tous ces prépara

tifs, le silence est interrompu par cette invitation,

que la terre n'avait jamais entendue : Les cœurs en

haut, rendons grâces, et unissons nos voix aux can

tiques des esprits bienheureux. Le plus profond si

lence règne encore dans l'assemblée ; pendant ce secret

eucharistique , l'action de la dernière cène s'est

renouvelée dans le sanctuaire , le pain et le vin

ont été changés au corps et au sang du Seigneur , et

après la prière canonique, on montre aux assis

tants les dons sacrés par lesquels tout honneur et

toute gloire sont rendus à Dieu le Père par Jésus-

Christ, en l'unité de l'Esprit-Saint. La voix du pon

tife s'élève encore au milieu de ce calme divin , et

j'entends ces paroles apportées du ciel : Notre père

qui êtes aux cieux , que votre nom soit sanctifié ; on

s'embrasse en signe d'union avec Dieu et avec ses

frères, et l'on se dirige pour s'asseoir à la même

table; les dons de l'autel sont distribués, chaque



DE LA MESSE. 383

membre de l'Eglise s'engage à la paix et à toutes les

vertus qui font l'admiration des païens mêmes et des

persécuteurs. Ou déclaie que l'assemblée est levée,

que la victime est montée au ciel chargée des

vœux et des prières des fidèles , et la voix de celui

qui préside (1) ou plutôt son cœur fait enlendie cet

adieu : Que la paix du Seigneur , la grâce de Jésus-

Christ et la communication de l'Esprit-Saint soit tou

jours avec vous ! N'oublions donc pas que dans les

premiers siècles , l'oraison dominicale était l'unique

prière avant la communion, qu'elle était jugée suffi

sante pour y préparer les fidèles ; dans cette pensée,

nous nous efforcerons de bien en recueillir tout le

fruit.

L'Eglise la fait précéder d'une préface , pour

inspirer à ses enfants plus de respect pour la prière

du Seigneur, et plus de confiance d'oser appeler

Dieu leur père, en leur rappelant que Jésus-Christ

nous l'a ainsi enseigné. Cette préface est récitée

les mains jointes en signe et en témoignage de notre

indignité; mais au Paier le prêtre les étend comme

marque de notre humble confiance en la permission

qui nous est donnée.

Instruits par des préceptes salutaires, par le Sei

gneur qui nous a commandé de prier ainsi , et qui

(1) Il est à remarquer que dans les premiers siècles, on ne cé

lébrait qu'une messe dans chaque assemblée des fidèles ; elle était

dite par l'évêque, président-né de la réunion : les autres prêtre»

concouraient avec lui à la célébration des saints mystères, connue

cela s'observe encore à la messe de l'ordination ; et, si quelque

fois on disait plusieurs messes en un jour, c'était toujours l'évêque

ou le même prêtre qui les célébrait, en la manière que nous le

faisons aux trois messes du jour de Noël.



390 EXPLICATION

nous a donné toutes les règles pour le bien prier,

et suivant la forme d'institution divine par laquelle

Jésus-Christ nous a fourni la formule même de la

prière , nous osons dire : Car nous n'oserions parler

comme nous allons le faire, nous élever de nous-

mêmes à un si grand honneur, si notre maître

et notre Dieu ne nous en avait pas dicté les

termes :

Notre Père. A ce mot le sous-diacre élève la pa

tène qu'il a gardée enveloppée jusqu'à l'olfeitoire,

ou qu'un clerc inférieur a conservée dans un bassin

selon le rit de Paris; le diacre l'élève à son tour

pendant l'oraison dominicale. La patène sert à l'of

frande , à la fraction de l'hostie , et servait autre

fois pour donner la communion ; le diacre la porte

encore près du ciboire , de peur qu'il n'arrive quel

que accident en distribuant les saints mystères ;

on l'élève donc à la vue des fidèles pour mar

quer que le temps de la communion approche : par

cette cérémonie symbolique les ministres ou ser

viteurs de la table sainte semblent dire aux fidè

les : La sagesse divine a immolé sa victime , pré

paré son vin et dressé sa table , venez , mangez et

buvez ce qu'elle vous a préparé dans son amour ; le

temps est proche ; de votre côté , préparpz-vous à

aller au-devant de l'Agneau , et désirez d'être rassa

siés de sa chair adorable.

Notre Père. Cette prière est courte, mais c'est la

prière du Seigneur, c'est l'abrégé de tout l'Evangile,

dit Tertullien. Elle ne comprend qu'un exorde de

quelques mots et que sept demandes ; et cependant,

dit saint Augustin , elle renferme tout ce qu'on peut

et tout ce qu'on doit demander ; et quel bonheur de



DE LA MBSSE. 391

la réciter ici en présence du maître, et d'un maître

qui peut tout nous accorder !

.Notre Père, dont nous sommes tous les enfants

par Jésus-Christ qui nous a adoptés pour ses frè

res et unis à lui comme ses membres, que ce nom

est glorieux et plein de tendresse ! qu'il inspire de

reconnaissance, de confiance et d'amour! qu'il est

propre à nous unir les uns les autres et à prier

mutuellement pour nos besoins et pour nos mi

sères! Notre Père, qui êtes aux deux, qui remplis

sez sans doute le ciel et la terre de votre immensité,

mais que nous aimons à considérer dans. le séjour

de votre puissance, de votre gloire et de vos récom

penses , à qui par conséquent nous nous adressons

avec confiance, puisque nous nous rappelons par là

que ce père peut tout, qu'il veut nous combler

de biens, et qu'il en inonde déjà une portion de

ses enfants. Que nos demandes soient donc dignes

d'un tel père, et du ciel où il habite ! .Notre Père

qui êtes aux cieux , qui venez de faire descendre

au milieu de nous votre Fils qui vous est con-

substantiel, et auquel nous allons nous unir si intime

ment sur la terre, que nous ayons le gage de le pos

séder éternellement dans le ciel :

Que votre nom soit sanctifie. Nos premières de

mandes sont pour voue gloire qui doit passer avant

nos faibles besoins ; que votre saint nom soit célébré,

loué et glorifié, que toutes les créatures publient

votre puissance, votre gloire, votre sainteté et vos

infinies perfections, s' unissant ainsi aux esprits cé

lestes qui répètent sans cesse: Saint, saint, saint.

Que ce nom soit encore sanctifié en nous par soi

œuvres, par une vie digue de vos enfants qui vont

s'unir à Jésus-Christ.



392 EXPLICATION

Que votre règne arrive, le règne de votre grâce dans

tous les esprits et dans tous les cœurs, et un jour le

règne de votre gloire , déjà commencé sur les anges

et sur les saints , et rendu parfait par la réunion

de tous les élus dans le ciel; que ce règne s'étende

sur la terre, que les frères errants se convertis

sent, que les pécheurs ne laissent plus régner le

péché en eux, et surtout que la communion éta

blisse ce règne de votre amour dans nos cœurs , que

vous en preniez possession comme le roi souve

rain et le maître légitime, à la douce et tendre au

torité duquel nous n'ayons jamais le malheur de

nous soustraire.

Que votre volonté soit faite en la terre comme au ciel,

que les hommes ne veuillent faire que ce que vous

voulez qu'ils fassent , qu'ils aiment et respectent

les lois de Dieu , qu'ils se soumettent à votre provi

dence avec une parfaite résignation , et que cette

volonté soit accomplie aussi fidèlement, aussi piomp-

temrnt qu'elle est faite dans le ciel par les anges,

qui sont toujours prêts à recevoir les ordres di

vins et toujours prêts à les exécuter; et surtout,

ô mon Dieu , que votre nom soit sanctifié par nos

désirs, nos paroles et nos actions, par la crainte

du péché , par le zèle pour vous faire honorer

ou pour réparer vos outrages ; que vous preniez

dès ce moment possession de nos âmes, que les

détachant du monde , nous cherchions de plus en

plus votre royaume et la justice qui y conduit; enfin

que nous n'aimions que votre loi sainte, et que, rece

vant comme de votre main tous les événements de

la vie, nous en profitions pour opérer votre grande

volonté qui est notre sanctification ; opérez tout cela,

 



DE LA MESSE. 393

Seigneur, par les bons effets d'une sainte commu

nion qui fasse régner dans nos âmes et votre grâce

et votre volonté.

Après avoir rendu à Dieu dans la prière nos hom

mages et nos devoirs, il nous permet de lui exposer

nos besoins ; mais cet ordre si parfait jusqu'ici ne

semble-t-il pas interverti dans les demandes sui

vantes, où nous demandons les grâces temporelles

avant les biens de l'âme et du salut? C'est ici que je

reconnais bien l'enseignement d'un Dieu , de celui

qui a formé le cœur de l'homme ; il savait que cet

homme faible se laisse accabler par la recherche du

nécessaire ici-bas. que l'acquisition des biens spiri

tuels languit s'il n'est rassuré sur les besoins de son

triste corps , et ce Dieu, qui est père, nous permet

de demander le pain de chaque jour, avant la rémis

sion de nos péchés ; disons donc encore une fois avec

amour avant de poursuivre : Notre Père , qui êtes

aux cieux.

Donnez-nous aujourd'hui notre pain quotidien , nous

demandons pour tous, et notre prière est toujours

collective; donnez-nous le pain, ce qui est purement

nécessaire à la vie, le reste nous sera donné par sur

croît; riches, nous le demandons, car notre abon

dance vient de vous, et si vous détourniez un instant

les yeux, que de moyens n'auriez-vous pas, Seigneur,

de réduire nos richesses en poussière : pauvres, nous

le demandons, car sans vous nous ne savons peut-être

pas où le trouver aujourd'hui, nous le demandons

pour ceux que vous comblez et pour ceux qui n'en

ont pas. Nous ne demandons que du pain, mais un

père ajoutera quelque chose à ce pain, selon les

desseins de sa providence ; nous ne le demandons



394 EXPLICATION

que pour aujourd'hui, pour éloigner de nos esprits et

de nos cœurs toute attache sordide, toute sollicitude

indigne de vos enfants. Accordez-nous doncles besoins

de cette vie temporelle, mais donnez-nous en«ore la

nourriture et le soutien journalier de nos âmes, vo

tre foi , votre connaissance et votre amour, votre

parole divine, le goût de votre loi sainte, la grâce

pour garder vos commandements ; mais surtout don

nez-nous ce pain par excellence, ce pain suprrsui-

stanticl , ce pain de l'eucharistie qui était le pain de

chaque jour pour vos enfants au beau siècle de

l'Eglise naissante. Donnez-nous-le aujourd'hui que

nous avons le bonheur de le recevoir, et faites que

nous vivions de telle sorte que nous méritions de le

recevoir souvent; sans lui notre âme tomberait en

défaillance dans le chemin si pénible de la vie.

Pardonnez-nous nos offenses, comme nous pardon

nons à ceux qui nous ont offensés. Vous nous avez

enjoint, Seigneur, de laisser même notre présent

devant l'autel , d'abandonner votre sacrifice pour

aller nous réconcilier avec nos frères, si nous savions

que nos frères ont quelque chose contre nous. Vous

nous avez déclaré que si nous pardonnons aux

hommes les offenses qu'ils commettent contre nous,

notre père qui est aux cieux nous pardonnera aussi

celles que nous commettons contre lui; mais que si

nous ne pardonnons pas aux hommes, notre père ne

nous pardonnera pas non plus. O Père miséricor

dieux, que vous êtes bon de meure votre pardon à

une condition si légère, d'échanger les dettes im

menses que nous avons contractées envers votre ju

stice contre les faibles dettes de nos frères à notre

égard ! C'est un traité de paix que vous avez fait



DE LA MESSE. 395

avec . nous, et que nous faisons avec vous en ce mo

ment; Seigneur, ne permettez pas que le mensonge,

la mauvaise foi ou l'illusion s'y glissent, nous ne re

tirerions de notie prière que le péché et la ven

geance, nous entendrions de votre bouche cette pa

role de colère : Méchant serviteur, ne devais-tu pas

avoir pitié de ton compagnon comme j'ai eu pitié de

toi? n'était-ce pas assez que je me contentasse de si

peu, et que tu eusses le gage si facile d'une mi-.éri-corde certaiue? Que la paix et l'amour de la frater

nité règnent donc, Seigneur, au milieu de vos en

fants, que toute dette soit remise au pied de voire

autel, mais surtout, pour puticiper à votre table

sainte, donnez nous et le paidon de nos fautes, et la

pureté du cœur, ei la réconciliation avec nos sembla

bles; que ce sacrement soit le lien de la paix, qu'd

unisse les hommes à Dieu et les hommes entre eux,

et qu'il y ait sous ce double rapport communion en

tière et parfaite.

Et ne nous laissez point succomber à la tentation, car,

ô mon Dieu, nous savons qu'il est impossible que

vous nous y induisiez en nous portant au mal , vous

qui èies la sainteté par essence , nous vous deman

dons seulement, ou de détourner les tentations à

cause de notre faiblesse, ou de ne pas nous y aban

donner sans votre secours puissant, à cause de notre

fragilité. Ne permettez pas que rions soyons tentés

par le démon, par le monde ou par notre corruption

au-delà de nos forces, ne permettez même la tenta

tion que pour nous en faire sortir a\ec avantage.

Cene grâce de la victoire, ce fruit de l'avantage des

tentations, c'est surtout dans la communion que nous

les trouverons ; que cette manne divine soit donc en

 



306 EXPLICATION

niême temps pour nous, et le repos après la victoire,

et la force au milieu <les combats ; car si le pain cé

leste fortifie, il ne garantit pas des hasards de la

guerre spirituelle; les apôtres, quelques heures après

avoir communié, sont entrés dans la tentation au

Jardin des Olives ; Pierre a succombé dans le vesti

bule du grand-prêtre; et nous devons dire à Dieu,

pleins de défiance en nous-mêmes : Gardez-moi ,

Seigneur, comme la prunelle de l'œil , protégez-moi

à l'ombre de vos ailes, sous lesquelles je vais me ré

fugier par la communion.

Ici les assistants disent tous ensemble la dernière

demande, pour s'unir à toute la prière : mais deli-

vrez-nous du mal, c'est-à-dire, délivrez-nous de tout

ce qui nous détourne du vrai bien, de tous les maux,

quels qu'ils soient, qui mettraient des obstacles à

notre salut et des oppositions à la sainte volonté de

Dieu. C'est là la conclusion de l'oraison dominicale,

la récapitulation de toutes les demandes, qui doit

assurer l'effet et le fruit de toutes les autres: aussi

l'assemblée récite-t-elle implicitement tout le Pater

en répondant à haute voix cette seule demande si

générale et si étendue ; c'est comme si elle disait :

Délivrez-nous du mal qui nous empêcherait de san

ctifier votre nom par une conduite pure, qui retar

derait l'établissement de votre règne dans nos âmes,

qui s'opposerait eu nous à l'accomplissement de vo

tre adorable volonté, qui nous priverait des biens

que votre main répand sur tout ce qui respire, des

biens de votre grâce, et surtout du pain de votre ta

ble, qui éloignerait le pardon de nos fautes, qui

éteindrait lar charité fraternelle, et nous abandonne

rait à tout vent de la tentation.



DE LA MESSE. 397

Contre l'usage ordinaire, c'est le prêtre qui ajoute

ici, Amen, ainsi soit-il, à la prière qu'il a faite et que

le peuple a ratifiée pleinement; il confirme la de

mande des assistants, et dit au Seigneur par cette

parole énergique : Oui, Seigneur, qu'il en soit ainsi;

délivrez-les du mal réel, et qu'ainsi délivrés, ils glo

rifient votre saint nom, se soumettent à l'empire de

votre amour et de voire grâce, observent votre loi et

toutes vos volontés ; qu'ils méritent le pain de cette

vie et les secours temporels, le pain de votre parole "

divine et le pain du ciel qui surpasse toute sub

stance, qu'ils pardonnent et qu'ils soient pardonnes,

et qu'aucune tentation ne les saisisse que celle qui

ne dépasse pas les forces de notre faible nature :

Ainsi soit-il. Il demande par cette acclamation toute

paternelle ce que Jésus-Christ demandait pour ses

apôtres dans la prière du discours après la Cène :

Père saint, je ne vous demande pas de les enlever

de ce monde, de les arracher à ses tentations et à ses

scandales ; il n'y aurait pour eux ni mérite ni vertu :

mais je vous demande seulement de les préserver du

mal, sed ut serves eos à malo. Peu importent les

épreuves, s'ils sont trouvés fidèles dans la tentation,

et si le pécbé ne parvient pas à dominer dans leur*

cœurs.

§n.De la prière Libera nos.

Cette prière, qui suit l'oraison dominicale, n'est

qu'une explication plus détaillée de YAmen que le

prêtre vient de prononcer ; et comme la dernière



398 EXPLICATION

demande du Pater est Ja plus intéressante, il y insiste

avec ferveur, il appuie comme médiateur sur ce qui

importe tant aux besoins du peuple, et ne saurait

se lasser de demander la délivrance de tous maux,

et la paix abondante qui en est la suite. En ce mo

ment, il tient de la main droite la patène appuyée

sur l'autel; à la messe basse il l'a prise simplement

sous le coiporal où elle était déposée, à la messe

baute le diacre la lui a remise après l'avoir montrée

au peuple; cette patène e.it destinée à recevoir le

corps de Jésus-Christ: elle est donc le siége et le

signe de la paix. Le prêtre la tient d'une main ap

puyée sur l'autel, et dans cette noble attitude de

forte et de confiance, il poursuit à voix basse :

Délivrez-nous, Seigneur, ainsi que nous l'avons déjà

demandé en général, délivrez-nous de tous les maux

passés , qui sont nos péchés passés, les peines qu'ils

ont méritées, la responsabilité qu'ils ont laissée après

eux, le scandale qu'ils ont produit, les impressions

fâcheuses qui ont pénétré l'imagination et les sens.

Délivrez-nous des maux présents qui nous affligent

continuellement, comme les tentations, les maladies,

les disgrâces , les peines extérieures et intérieures ;

délivrez-nous des maux à venir, c'est-à-dire, de tous

ceux qui pourraient nous affliger au-delà de nos

forces, et nous détourner de Dieu, mais surtout des

suites naturelles de nos péchés, et de tout ce qui con

tribuerait à notre perte éternelle.

Kl par Cintercession de la bienheureuse et glorieuse

Marie mère de Dieu, toujours vierge, le refuge des pé

cheurs, le secours des chrétiens, et la grande ressource

de l'Eglise, de vos bienheureux apotres Pierre, Paul et

André, les fondements de la société chrétienne, et de



DE LA MESSU. 399

.tous vos Saints des suffrages et de la protection des

quels nous avons tant besoin auprès de vous ; à ces

mots le prêtre fait un signe de croix avec la patène

et la baise , pour indiquer que la paix qu'il va de

mander vient des mérites d'un Dieu crucifié, qu'il

y allai lie son cœur, qu'il y colle son aine , et qu'il

désire que nous n'en soyons jamais séparés. Donnez-

nous , dit-il en même temps , par un effet de votre

bonté, la paix en nos jours , la paix extérieure et la

cessation de tous les troubles, qui sont la suite du

péché et un sujet de chute aux âmes faibles , la paix

intérieure qui n'existe pas pour l'impie, qui ne saurait

subsister avec le péché, mais que ne peuvent ravir

au chrétien fidèle ni les troubles du monde , ni les

persécutions de l'enfer, ni les peines dela vie ; celle

paix du cœur, qui est la source et l'assemblage de tous

les biens, qui rassure contre tout, qui console et qui

dédommage de tout; cette paix que le monde ne

peut donner, mais aussi que le monde ne peut ravir,

donnez-la dans nos jours, qu'ils coulent tranquilles et

sereins dans toute piété et pureté; afin qu'etant sou

tenus par le secours de voire misériiorde, sans laquelle

nous retomberions aussitôt dans l'agitation , dans la

défaillance et dans la poussière de noti e origine, nous

soyons et toujours delivrés du peché , le plus grand

ob:,tacle à la paix de Dieu et à la sainte liberté de

ses enfants, et exempts de toute sorte de troubles : que

bien mieux que la sagesse mondaine, nous puissions

dire : Que l'âme qui possède votre amour et qui,

loi te de son innocence, a la paix de son Dieu, ne

craint ni le monde ni ses fureurs, qu'elle peut défier

toutes les peines de l'exil, et que l'univers ébranlé et

tombant en ruines ne pourrait abattre son courage,

 



400 EXPLICATION

ou troubler seulement sa sérénité. Ici le prêtre place

la sainte hostie sur la patène, dont il s'est servi

comme du symbole et de l'instrument de la paix, et

qui en devient le trône, puisqu'elle supporte le Dieu

de paix, celui qui nous l'a obtenue sur la croix, et

dont le corps est distribué aux chrétiens en signe de

paix et d'union. Enfin il termine cette prière par la

médiation ordinaire de Jésus-Christ, libérateur des

hommes, pacificateur du ciel et de la terre, parle

même Jésus-Christ Notre-Seigneur, voire Fils, qui étant

Dieu vit et règne avec vous dans Funité du Saint-Esprit;

puis, selon sa coutume, il élève la voix en disant :

Par tous les siècles îles siècles, et l'on répond : Ainsi

soit-il, pour s'unir à ce qu'il a demandé. Mais en pro

nonçant cette conclusion admirable, le prêtre rompt

l'hostie, et cette fraction du pain sacré mérite quel

ques observations que nous allons faire dans le para

graphe suivant.

§111.

De la fraction de l'hostie, et du mélange d'une partie de l'hostie

dans le calice.

A la fin de l'oraison Libera nos, à ces mots, par

Notre-Seigncur Jésus-Christ , le prêtre rompt l'hos

tie, non plus sur la patène, comme il s'est pratiqué

très-longtemps, mais sur le calice même, afin que les

parcelles sacrées, qui peuvent se détacher, tombent

de suite dans le calice. Cette fraction a pour but d'imi

ter Jésus-Christ , qui rompit le pain sacré avant de

le distribuer à ses disciples dans sa dernière cène ;

il prit le pain , et rendant grâces, il le rompit, et le



DE LA MCSSE. 401

donna en disant : Prenez et mangez. Ce rit solennel

a élé observé par les apôtres : le pain que nous rom

pons, dit saint Paul (1), n'est-il pas la participation du

corps du Seigneur? et une tradition constante l'a

conservé jusqu'à nos jours. L'Eglise, il est vrai, ne

le pratique pas au moment même où elle piononce

cette parole : et il rompit, dans l'action de la consé

cration ; mais comme le Seigneur l'a fait immédiate

ment avant de se donner en nourriture , elle entre

parfaitement dans l'esprit du maitie en retardant

cette fraction jusque vers la communion: et, d'ailleurs,

nous continuons à la messe non-seulement la mer

veille du Cénacle, mais encore la scène du Calvaire:

or, comme ce rit de la fraction du pain représente

aussi la mort de Jesus-Christ , la séparation de son

corps et de son âme, et l'ouverture de son côté par

la lance du soldat, avant qu'il fût descendu dela

croix et mis dans le sépulcre, nous remettons avec

raison cette division des saintes espèces, au moment

où notre Dieu va descendre de l'autel pour être dé

posé dans le cœur de ses enfants et pour être enseveli

dans nos âmes. Nous rompons précisément l'hostie

en concluant la demande de la délivrance du péché,

et la prière de la paix de Dieu, afin de faiie com

prendre que Jésus-Christ est mort sur la croix pour

nous délivrer de l'esclavage du péché, qu'il y a versé

son sang pour signer notre paix avec le ciel, et que

s'il nous donne à l'autel son corps immolé et son sang

répandu en communion et en participation intime,

c'est pour nous appliquer les fruits et les mérites de

cette liberté et de cette paix acquise, c'est pour que

(l) I Cor. x.



402 EXPLICATION

nous mourions au péché, et que, vivant pour la jus

tice, nous ayons la paix pleine et parfaite qui est

la suite et la récompense de cette justification.

Ici enfin le sacrement est rompu, dirons-nous avec

saint Thomas d'Aquin : mais prenez garde que votre

foi chancelle, n'oubliez pas qu'il y a autant sous un

fragment de l'hostie que sous l'hostie tout entière :

il n'y a de brisé que les seules espèces, le corps de

Jésus-Christ n'est pas divisé, il est tout entier non-

seulement sous l'espèce du pain, comme sous l'espèce

du vin, mais encore sous chaque partie sensible des

mêmes espèces ; et dans la crainte d'affaiblir la pré

cision admirable du style pressé de l'ange de l'école,

nous citons en latin l'explication qu'il donne de cette

doctrine de l'Eglise : Nulla rei fit scissura, signi lan-

tùm fitfractura, quânec status nec stalura signait mi-

nuitur.

L'usage de l'Eglise latine est de diviser la sainte

hostie en deux parties égales : une moitié est déposée

sur la patène , de l'autre moitié l'on détache une

petite portion qui est destinée à être mêlée au pré

cieux sang dans le calice , comme nous le dirons

bientôt.

L'Eglise romaine rompait également autrefois en

trois l'hostie consacrée, une partie pour mêler dans

le calice, une seconde partie pour la -communion du

prêtre, et la troisième, plus grande que les deux au

tres, étaitdivisée en plusieurs particulesqui servaient

et à communier le peuple, et à la réserve des absents

et des infirmes ; car les pains d'autel dont on se ser

vait alors, étaient et plus épais et plus grands que les

nôtres; aujourd'hui l'Eglise use de petits pains par

ticuliers pour la communion des fidèles , ayant jugé



DE LA MESSE. 403

 

que ces fractions trop multipliées pourraient avoir le

grave inconvénient de laisser perdre quelques par

celles de l'Eucharistie. Du reste on trouve encore

quelques vestiges de cet antique usage ; lorsque le

papedit la messe avec solennité, il rompt l'hostie en

trois, à l'ordinaire, une portion est mise dans le ca

lice, l'autre sert à sa communion, et la troisième est

partagée en deux pour le diacre et le sous-diacre qui

l'assistent. Au sacre des évêques , le consécrateur

mêle une particule dans le piécieux sang, prend

l'autre, et donne la troisième pour communier l'é-

vêque consacré, qui célèbre avec lui.

Lorsque le prêtre a terminé la fraction, il tient au-

dessus du calice la partie de l'hostie qu'il doit mêler

avec le sang de Jésus-Christ, et faisant trois sgnes de

croix sur la coupe avec cette particule, il dit: La paix

du Seigneur soit toujours avec vous, et les assistants

répondent : et avec voire esprit ; déjà l'on a demandé

la paix avec ardeur dans la prière précédente , on

vient par la fraction de l'hostie, de rappeler et le

moment de la cène où Jésus-Christ se donna en signe

de paix , et sa mort qui nous mérita la paix la plus

entière avec D.eu; il est donc bien naturel que le

prêtre et le peuple se la souhaitent ici mutuellement.

Le sacrificateur semble dire : Le Seigneur nous a

obtenu la paix en mourant pour nous, nous venons

de lui demander de l'appliquerà nos âmes; et puisque

ce sacrifice est la continuation du Calvaire, et que son

effet propre est d'en communiquer les mérites, sou

haitons-nous donc mutuellement de les recevoir par

nos heureuses dispositions ; que la paix du Seigneur

soit toujours avec vous, non pns la paix du inonde

qui est fausse et fragile, mais la paix du Seigneur qui



404 EXPLICATION

est solide et durable, qu'elle soit toujours avec vous,

que toujours vous soyez unis avec Dieu , avec vous-

mêmes, avec vos frères, que cette paix ne vous aban

donne pas au sortir de cette vie , mais qu'elle soit le

gage de celle de l'éternité! et le peuple répond : Qu'il

en soit de même pour vous, nous vous le souhaitons

avec la même ardeur et la même charité qui vient de

vous dicter ce vœu. Le prêtre forme ce souhait en

tenant à la main le corps de Jésus-Christ, qui est

notre paix : il le fait en formant le signe de la croix

sur le sang précieux par lequel tout a été pacifié; il

forme le signe de la Rédemption jusqu'à trois fois

en l'honneur des trois divines personnes, qui nous

donnent cette paix en vue des mérites de la croix.

Immédiatement avant ce souhait , l'évêque donnait

autrefois à la messe pontificale la bénédiction solen

nelle: c'était l'usage général de l'Eglised'Occident;et

après ce te bénédiction, comme pour la conclure par

le souhait le plus accompli , il continuait l'ordre du

saint sacrifice, en disant : et que sa paix soit toujours

avec vous : ce rit de la bénédiction épiscopale est en

core observé à Paris, et dms plusieurs Eglises de

France; et aux messes de mariage , le souhait de la

paix de Dieu est précédé de la longue prièi e de la

bénédiction des époux. Puisque la paix est le plus

grand souhait que l'Eglise nous fasse dans l'action la

plus auguste de son culte , le fruit, pour ainsi dire,

unique qu'elle cueille pour nous sur l'arbre de la

croix, la grâce toute particulière qu'elle nous fait de

mander à tant de reprises , et qu'elle veut imprimer

dans nos âmes par la communion, etpar la participa

tion la plus intime à la victime adorable, il' faut par

conséquent que ce soit là le bien par excellence , et ,



DE LA MESSE. 405

pour le désirer vivement, il est juste d'avoir une idée

nette et précise de ce que nous demandons comme

le principe et la fin de toutes grâces, et c'est saint

Augustin , qui va nous donner cette connaissance de

la paix (1).

« La paix de toutes choses, nous dit ce saint doc-

» teur , est la tranquillité de l'ordre : l'ordre est la

u disposition de chaque chose mise à sa place; la paix

>i est cette même disposition conservée sans trouble,

■ et gardée sans déplacement ; la paix du corps est le

a sage tempérament de toutes les parties qui le com-

» posent; la paix de l'âme est l'accoid bien réglé de

■ ses pensées et de ses actions : la paix entre les

■ hommes est la concorde basée sur des mœurs pures

m et sur des lois équitables. La paix d'une famille,

» d'une ville , d'un état , de la société tout entière,

» c'est le juste équilibre du commandement et de

» l'obéissance entre les membres de la maison, de la

■ cité , du royaume ; la paix entre l'homme et

» Dieu consiste dans la soumission à sa loi réglée

» par une foi sincère et véritable ; la paix, enfin, de

a la patrie céleste consiste à posséder Dieu tous en-

a semble, à jouir d'un mutuel bonheur en Dieu, dans

a l'union de la société la mieux réglée par la plus par-

» faite concorde. »

Voilà cette paix du cœur, cette paix de l'homme

avec Dieu ici-bas réglée par la foi, dans le ciel dilatée

par la félicité de Dieu même , que nous demandons

à la messe, que nous nous souhaitons les uns aux

autres, et que nous pouvons obtenir pa . les mérites

de l'immolation de Jésus-Christ. Ah ! qt el ^en pré-

(1) Cité de Dieu, liv. XIX, c. xui.



406 EXPLICATION

cieux , et que nous devons désirer d'en recevoir le

gage dans la communion , et d'en conserver toujours

les fruits!

Le piètre mêle dans le calice une portion de l'hostie

consacrée. Cet usage est de perpétuelle tradition dans

l'Eglise, et se trouve dans toutes les liturgies ; pour

bien entendre ce rit, il faut savoir : 1° que l'on a

toujours eu une raison mystérieuse de mêler ainsi le

corps et le sang de Jésus-Christ consacrés sous les

espèces du pain et du vin , pour marquer la réunion

de ce corps et de ce sang et la résurrection glorieuse;

en effet jusqu'à cet endroit de la messe, l'Eglise n?a

exprimé que la passion et la mort de Jésus-Christ

par la consécration de son corps et de son sang faite

séparément. 11 est certain , comme dit le concile de

Trente, que par la vertu des paroles sacramentelles

dites sur le pain, le corps est consacré seul ; que par

la vertu des paroles sacramentelles prononcées sur

le calice , le sang est aussi consacré seul. Il est pour

tant de foi que cette séparation n'est que mysté

rieuse, et que réellement le corps n'est pas sans le

sang, ni le sang sans le corps : puisque le corps de

Jésus-Christ est véritablement un corps vivant et

glorieux. Or, il est important qu'on représente dans

le sacrifice la mort de Jésus-Christ , et sa vie glo

rieuse, parce que la messe est le renouvellement et

la continuation de celui qu'il a offert en mourant sur

la croix , et qu'il offre toujours vivant dans le ciel.

Le corps consacré séparément, et le sang consacré

séparément, sont le signe de sa mort ; le corps et le

sang réunis sont le signe de la vie qu'il a reprise en

ressuscitant; car l'espèce du vin pénétrant l'espèce

du pain nous représente vivement que le corps et le



DE LA MESSE. ^07

sang résident ensemble , et sont réunis comme dans

un corps vivant ; et bien que la liturgie ne rappelle

la résurrection qu'à la prière de la postcoin munion ,

et nous représente le cœur du prêtre et des fidèles

qui communient comme le tombeau où Jésus-Christ

est déposé, il élait juste et convenable que ce signe

d'un Dieu vivant et ressuscité précédât la commu

nion , puisque les chrétiens reçoivent à la messe le

corps immolé et glorieux à la fois de Jésus-Christ, qui

leur communique et U grâce de mourir à jamais au

péché, et les fruits d'une vie nouvelle par laquelle ils

doivent vivre à la justice. Il faut savoir : 2° que l'on

faisait autrefois, dans quelques occasions, mélange

dans le calice de deux portions d'hostie consacrée.

Toutes les fois que le pape officiait solennellement,

on poitait devant lui, dans une boîte destinée à cet

usage, une particule de l'hostie qu'il avait déjà con

sacrée précédemment; le souverain pontife la mêlait

avec le sang de Jésus-Christ, avant la communion ,

pour indiquer par ce rit que le sacrifice qu'il ofliait

actuellement n'était pas autre que celui qu'il avait

déjà offert, et pour marquer ainsi l'unité et la conti

nuité du même sacrifice : si par hasard un autre

évéque remplaçait le pape dans cette circonstance, ii

pratiquait la même chose et faisait comprendre que

tous les évèques célébraient le même sacrifice que

celui qui avait été célébré un autre jour par le chef

de l'Eyli?.e. L'évêqne chaque dimanche envoyait aux

piètres de sa ville une portion de l'hostie consacrée à

la messe, afin qu'ils la joignissent dans la coupe sa

crée, au corps et au sang qu'ils avaient consacrés eux-

mêmes, pour signe d'unité d'oblation, d'union de foi

et d'obéissance, et il pouvait y avoir une raison na

 



408 EXPLICATION

turelie de mêler cette particule, envoyée en signe de

communion, avec le sang de Jésus-Christ, car les

hosties étant plus épaisses alors, et quelquefois con

servées assez longtemps, ou envoyées par les Eglises

très-éloignées, pouvaient avoir besoin d'être humec

tées pour être prises plus facilement. Nous avons

peut-être un reste de cet ancien usage le vendredi

saint, jour auquel on ne consacre pas dans l'Eglise

latine ; le prêtre communie seul avec une hostie con

sacrée la veille et déposée jusqu'au lendemain dans

une chapelle appelée vulgairement tombeau) il n'y a

pas de messe, puisqu'il n'y a pas de consécration ac

tuelle. On appelle cet office du matin, la messe des

présanctifies ou des dons sanctifiés et consacrés aupa

ravant ; or, dans cette messe des présanctifiés, le prêtre

mêle dans le calice où il n'y a que du vin et rien que

du vin, une particule de l'hostie consacrée la veille;

suivant en cela l'ancienne coutume que cite l'arche

vêque de Corinthe au dixième siècle, lorsqu'il pres

crit à un solitaire de prendre la sainte hostie qu'il

conserve, mëlée-avec du vin dans un petit vase uni

quement destiné à ce ministère.

Maintenant donc ce mélange de l'espèce du pain et

du vin consacrés représente la résurrection glorieuse

du Sauveur, et, en le faisant, le prêtre récite cette

prière : Que ce mélange et cette consécration du corps et

du sang de notre Seigneur Jesus- Christ, ici le mot de

consécration ne veut pas dire (prenons-y garde) que

les dons de l'autel sont consacrés de nouveau par ce

mélange ; mais on veut dire simplement : mélange du

corps et du sang consacrés. C'est dans ce sens que le

diacre saint Laurent disait au pape saint Sixte: Eprou

vez le ministre à qui vous avez confié la consécration



''"" DE LA MESSE. 409

du sang du Seigneur ; pour dire, à qui tous avez

confié le sang consacré ; car c'était au diacre à le dis

tribuer à la communion, et il n'y a pas un seul exem

ple qu'un diacre ait jamais consacré le calice. Voici

donc le vrai sens de ces paroles : Que ce mélange du

corps et du sang consacrés de Notre-Seigneur soit fait

pour la vie éternelle, c'est-à-dire, soit un signe et un

gage d'union à Jésus-Christ pour la vie éternelle,

comme il est le symbole de l'union mutuelle du

corps et du sang divins, et la marque de la résurrec

tion et de la vie glorieuse de notre Dieu ; à nous qui

le recevons, ainsi soit-il. On voit que cette prière re

garde spécialement ceux qui participent à la table

sainte; le prêtre d'abord qui communie sous les deux

espèces, et même les fidèles, qui, en recevant simple

ment l'espèce du pain, communient réellement au

corps et au sang de Jésus-Christ qui y sont réunis et

contenus ; ce sont ces fidèles qui obtiennent princi

palement le gage d'union pour la vie éternelle, puis

qu'ils s'unissent plus intimement au sacrement d'u

nité et à toute la plénitude du sacrifice.

S IV.

De Yjignui Dei.

A la fin du septième siècle, le pape Serge Ier établit

que le chœur chanterait le verset Âgnus Dei, pen

dant la fraction de l'hostie, comme l'expression bien

convenable de nos sentiments au moment où la mort

de Jésus-Christ, représentée par ce rit, nous applique

Je fruit de la miséricorde et le mérite de la paix.

18



410 EXPLICATION

Dans la suite, on a répété trois fois cette invocation

pour remplir tout l'intervalle jusqu'à l'antienne de

la communion ; il n'est pas étonnant que les prêtres

aient désiré dire en particulier cette prière si excel

lente, et qu'ils aient voulu par dévotion l'ajouter

même à la messe basse, comme disposition à la ré

ception du corps de Jésus-Christ.—Jusqu'au onzième

siècle les trois Agnus De: finissaient par miserere no-

Lis, ayez pitié de nous : mais vers l'an 1 100, la plupart

des Eglises ont dit à la troisième reprise : donnez-nous

la paix, doua nobis pacem.

Aux messes des morts, on dit: donnez-leur le repos,

et à la troisième Ibis, donnez-leur le repos éternel. Dès

le douzième siècle, on trouve cette pratique généra

lement établie. Le prêtre frappe sa poitrine à ces

mots : ayez pitié de nous, pour marquer par ce signe

la componction de son cœur; il fait de même en di

sant : donnez-nous la paix : peut-être par suite de

l'ancienne pratique, où l'invocation était la même ;

mais il ne se frappe point la poitrine aux messes

des morts , parce que le repos que l'on demande

pour les fidèles trépassés, ne le détermine pas à ce

geste.

Agneau de Dieu, Agneau qui, par votre douceur,

votre innocence et votre destination au sacrifice dès

l'origine du monde, méritez si justement ce titre que

l'Ecriture vous donne en mille endroits ; Agneau, qui

avez racheté les brebis, et dont le nom, plein de

tendresse , inspire tant de confiance et d'amour ;

Agneau, dont l'immolation a fait succéder la réalité

de la paix de Dieu au signe et à la figure de tant

d'agneaux immolés dont le sang grossier n'était que

l'ombre du sang précieux qui a coulé sur la croix ;



DE LA MESSE. 4t 1

Agneau pascal dont le sang n'est plus appliqué exté

rieurement sur les portes des Hébreux comme mar

que de leur ancienne délivrance, mais coule dans nos

veines et dans nos cœurs pour nous tirer de l'escla

vage du péché, et nous mériter la liberté des enfants

de Dieu ; véritable Agneau de Dieu, seul digne de lui

plaire et de l'apaiser, victime du Seigneur par excel

lence, quiolcz les péchés du monde, qui les ôtez et qui

les portez (car le terme grec et latin a également cette

double signification) ; vous les portez, puisque Dieu 1er

Père vous a chargé de toutes nos iniquités, et vous a

fait comme un agneau qu'on mène à la boucherie ;

puisque vous-même en avez accepté le poidsénorme,et

l'avez porté en votre corps sur la croix ; puisque vous

permettez que nous déposions réellement sur votre tête

adorable le fardeau si pesantde nos misères, comme ou

mettait la main sur les victimes de l'ancienne loi pour

les substituer en sa place et les charger de ses péchés.

Et vous faites plus que de porter nos crimes, divin

Agneau, vous les expiez, vous les effacez, vous les dé

truisez,vous n'êtes venu que pour donner fin au péché J

effacer l'iniquité et apporter la justice éternelle. Vous

avez absorbé la mort de nos âmes dans une entière vic

toire, vous avez brisé l'aiguillon avec lequel cette mort

cruelle nous poussait vers l'enfer, vous nous lavez

dans votre sang au baptême et à la pénitence, et vous

nous donnez la grâce d'accomplir eu nous ce qui man

que à vos souffrances et à la part que nous devons y

prendre par une coopération fidèle. Vous ôtez donc

les péchés du monde, ces péchés que l'amour du

monde et de nous-mêmes nous a fait commettre, et

quelque grands qu'ils soient, ils sont absolument

expiés par votre sacrifice et vos larmes, sans qu'ils



412 EXPLICATION

restent en aucune manière. Ayez pitié de nous, main

tenant que votre amour vous a mis sur l'autel, dans

nos mains, pour ainsi dire à notre discrétion, et que

vous allez entrer jusque dans nos cœurs ; maintenant

que, renouvelant votre sacrifice du Calvaire, vous

nous apportez et la liberté acquise par votre sang, et

la miséricorde obtenue par votre mort, et la paix

rendue par la vie glorieuse que vous avez reprise ;nous répétons cette invocation avec les plus vifs sen

timents de notre misère et de la confiance que vous

nous donnez ; nous la répétons jusqu'à trois fois, pour

marque du besoin infini que nous avons de votre

miséricorde ; nous l'exprimons dans le moment le

plus heureux, entre la Consécration, qui nous a mis eu

possession de votre grâce, et la Communion , qui va

vous mettre en possession de nos cœurs : entre le

don le plus ineffable de tout vous-même, et l'appli

cation des mérites de ce don fait à nos âmes par la

participation au sacrifice. Donnez-nous la paix , non

pas simplement la fin des troubles passagers, mais la

paix du Seigneur nécessaire en tout temps, et qui

est l'effet et la suite du péché pardonné: en un mot,

donnez-nous la miséricordequi commence notre union

avec Dieu, et la paix qui la consomme sur la terre et

qui la couronnera dans le ciel.

Aux messes des morts, on dit : Donnez-leur le repos,

et le repos éternel : d'abord le repos simplement ou

la cessation des peines du purgatoire , le repos éter

nel, ou le comble de la félicité dont les Saints jouissent

à jamais dans le ciel ; ainsi, dans la circonstance du

sacrifice offert pour les défunts, l'Eglise change les

parolesde son invocation, parce qu'elle est tout occu

pée de procurer, par le sang de la victime, la paix et



DE LA MESSE. 413

le bonheur aux âmes qui soupirent et qui souffrent

loin de Dieu et de l'éternelle patrie.

S Y.

De la prière Domine Jesu Christe, pour demander la paix,

et du baiser de paix.

On ne dit pas aux messes des morts cette prière,

parce qu'on n'y donne pas le baiser de la paix, et on

omet ce souhait mutuel , ainsi que l'oraison qui de

mande la grâce qui en découle, parce que la paix que

nous sollicitons pour l'Eglise de la terre ne convient

pas à l'Eglise du purgatoire.

Rien de plus ancien dans la liturgie que l'usage de

se donner mutuellement le baiser de paix au milieu

des saints mystères et avant d'y participer : saint Jus

tin, dans son apologie écrite au second siècle, saint

Cyrille de Jérusalem , dans sa cinquième catéchèse,

le huitième livre des constitutions apostoliques , en

parlent comme d'un rit généralement et constam

ment observé ; et l'Eglise a voulu que cette pieuse et

touchante cérémonie fût précédée par une prière

qui en explique le but et qui en détaille les fruits

précieux.

Seigneur Jésus-Christ, dont le nom veut dire Sau

veur, dont le surnom de Christ veut dire oint ou con

sacré, qui êtes à la fois Jésus et Christ, c'est-à-dire,

Sauveur consacré par la mission divine pour nous

mettre en liberté et nous sauver la vie : vos anciens

prophètes recevaient, par l'effusion de l'huile sainte,

la mission du Seigneur pour annoncer au peuple juif



414 EXPLICATION

et ses ordres, et ses menaces, et ses promesses ; mais

tous, ô Dieu, votre Dieu et votre Père vous a sacré,

non comme prophète, mais comme Sauveur, d'une

huile de joie en une manièie plus parfaite que tous

ceux qui ont participé à la gloire de votre puissance

et de votie ministère. Vous êtes leSauvenr, le Christ

par excellence, les autres n'étaient que des libéra

teurs faibles et passagers, que de simples ambassa

deurs avec un pouvoir imparfait et d'emprunt ; vous

êtes noue Seigneur et notre maître , puisque vous

nous avez achetés par votre sang , et le ciel a pro

clamé ces trois titres à votre naissance en disant : Il

vous est né un Sauveur qui est le Christ et le Sei

gneur. C'est donc à Jésus comme Sauveur, au Christ

comme envoyé de Dieu pour nous délivrer et nous

instruire, à notre Seigneur comme au maître et de

ses brebis rachetées, ei de la grâce qui leur applique

les mérites dela rédemption, que nous adressons

cette prière: Seigneur Jésus-Christ, qui avez dit àvos

apoires : Je vous laisse la paix, je vous donne ma paix.

Le prêtre, qui vient de la demander en terminant

VAgnus Dei, et qui va la communiquer à la fin de

cette oraison , se sent pressé d'exposer au Sauveur

que la paix doit être regardée comme le plus grand

bien des chrétiens, puisqu'en donnant à ses apôtres

les marques les plus vives de son amour, la veille de

sa mort, il leur avait dit : Je vous laisse In paix, je

trous donne ma paix (1); sur quoi saint Augustin re

marque la différence que l'on doit faire entre la paix

que Jésus-Christ laisse, et.™ paix qu'il donne. La paix

qu'il laisse est celle que nous pouvons avoir en cette

(1) .Iran. i«r.



DE LA MESSE. 4 1'5

vie par sa grâce et par son amour; elle vient de la

bonne conscience et de la fidélité à la loi de Dieu et à

nos devoirs; elle produit le calme et la joie dans la

partie supérieure de l'âme , et n'empêche pas. ce

pendant, les troubles et les peines sensibles ; elle sub

siste au milieu des combats, tandis que la paix que

Jésus-Christ donne est l'assurance de la paix pour

l'éternité. Celle qu'il donne exclut toute peine, tout

travail, toute larme, tout combat; c'est sa paix, celle

dont il jouit lui-même et qu'il destine aux fidèles

pour eu jouir dans le ciel : quand on ne la demande

pas, on n'a rien demandé, et quand on la demande

sans cesse, on obtient la joie pleine que le momie ne

pourra plus ni ravir ni altérer. Quel motif consolant

dans cette double considération pour demander avec

ardeur la paix de Dieu et pour nous la souhaiter

les uns aux autres avec une charité sincère ! C'est

demander, c'est se souhaiter le plus vrai bonheur en

cette vie et le plus grand bonheur en l'autre, le seul

bien réel ici-bas, et le bien ineffable dans l'éternité.

0 Sauveur, ô envoyé de Dieu , ô maître plein de

bonté, qui avez fait, après l'institution de l'Eucha

ristie, de si douces promesses et à vos apôtres et à

votre Eglise pour toute la suite des siècles, riayez pas

égard à mes péchés, à mon indignité qui pourrait

mettre obstacle à l'effusion d'utie giâce si précieuse,

mais à la foi de votre Eglise : détournez vos yeux de

mes offenses et arrêtez vos regards sur cette société si

sainte dans son chef, si pleine de confiance en votre

parole; ne vous souvenez pas des pécheurs qui se

trouventdans son sein, souvenez-vous seulement des

justes pleins de foi et d'amour qu'elle renferme dans

sa société ; que ce soit cette portion vivante et pure



41 G EXPLICATION

îles membres de votre corps mystique qui attire cette

paix tant désirée; enfin ne considérez dans ma de

mande que le ministre de votre Eglise etnon l'homme

faible et pécheur indigne du ministère dont il est re

vêtu. Il est à remarquer que toutes les fois que le

prêtre à l'autel parle en son nom, c'est toujours en

terniPS humiliants ; il exprime toujours ses indignités,

ses offenses et sa servitude ; et, au contraire, quand

il parle des fidèles, il le fait en termes pleins d'hon

neur, les appelle le peuple de Dieu, sa famille, son

peup'e saint, son Eglise pleine de foi. Cette vérité de

l'humilité convient à celui qui parle en son nom, et

qui est assuré de ses misères, et cette charité de

l'humilité convient quand nous parlons des autres

dont nous ne connaissons pas le cœur, et que nous

devons supposer bons et agréables à Dieu. Chaque

fidèle en récitant cette prière doit en user ainsi, et

dire à Dieu du fond de son âme : Seigneur, au mo

ment où nous vous demandons le plus grand de tous

les biens, n'ayez pas égard à mes offenses, mais à la

foi de votre Eglise; que la ferveur des uns supplée à

l'indifférence des autres, que la justice et la sainteté

de mes frères vous touche plus que la misère de mon

pauvre cœur ; et si vous nous exaucez, ô Père saint,

à cause de votre Fils qui se place entre vous et les

pécheurs, exaucez-nous, Médiateur plein de miséri

corde, en considération de la foi et de la sainteté de

votre Eglise que nous plaçons sous vos yeux, mettant

notre indignité personnelleà l'abri des méi ites du corps

entier et de l'ensembled'une famille quivousest chère.

Et daignez la pacifier, celte Eglise, et la réunir :

c'est-à-dire, daignez lui donner la paix avec vous, et

l'union entre tous ses membres. Voilà le double bien



»E LA MESSE. A 17

que nous demandons ici, et qui constitue la religion

tout entière ; car le but essentiel de la religion est

d'unir les hommes avec Dieu, et d'unir les hommes

entre eux ; toute la loi et les prophètes sont contenus

dans ces paroles : Vous aimerez le Seigneur votre

Dieu de tout votre cœur, vous aimerez le prochain

comme vous-même ; faites cela, et vous viviez. Voilà

donc encore une fois ce que nous demandons à Dieu

si souvent dans la liturgie sacrée, voilà ce que nous

nous souhaitons mutuellement par le baiser de paix,

et le gage que nous allons en recevoir dans la com

munion au sacrifice : 1° la paix, cette paix que Jésus-

Christ a méritée sur la croix, qu'il a laissée dans les

sources de la grâce par le canal des sacrements, et

cette paix qu'il donne dans le ciel comme prix et ré

compense de celle que nous aurons gardée avec lui

sur la terre; 2° l'union des chrétiens entre eux, la

charité mutuelle qui ne fait ici-bas de tous les fidèles

qu'un cœur et qu'une âme, et qui nous donne la juste

confiance d'être un jour réunis dans la maison de

Dieu comme les enfants d'une même famille. Daignez

donc, Seigneur, paciGer ainsi votre Eglise et la réunir;

mais donnez-nous cette paix et cette union frater

nelle selon votre volonté, non-seulement la paix de

votre grâce, l'union du pardon et du support mutuel ;

mais encore la paix de votre gloire et de votre bon

heur, et la société éternelle d'une charité bonne et

pleine de joie. Que nous soyons unis à Dieu et unis

entre nous, comme vous le voulez, comme vous l'a

vez demandé à votre Père dans la prière que vous lui

;ivez adressée, après avoir dit à vos apôtres : Je vous

laisse la paix ; je vous donne ma paix ; que cette paix

de Dieu, que cette paix des frères nous donne en ce



•il 8 BXPt-ICATIO*»

moment la bénédiction, et dans le siècle futur la vie

qui en est la récompense. Nous vous demandons cette

grâce, ô Sauveur tout-puissant ; formez en nous des

cœurs de bonne volonté, remplis du désir de faire

voire volonté sainte, vous qui, étant Dieu, pouvez tout

accorder, puisque vous vivez et regnez dans les siècles

des siècles. Ainsi mit-il.

A la messe basse, quand elle n'est pas dite pour les

morts, on se contente de cette prière de la paix sans

en donner le baiser; mais à la messe solennelle celte

oraison est suivie d'un baiser de paix par lequel on

se souhaite les uns aux autres tout ce qui vient d'être

détaillé dans la prière qui précède. Nous avons déjà

vu l'antiquité respectable de ce rit solennel qui re

monte au temps où la multitude des fidèles ne for

mait qu'un cœur et qu'une âme ; il ne s'agit plus que

d'examiner en peu de mots comment ce baiser de paix

se donnait autrefois, comment on le donne aujour

d'hui, pourquoi l'Eglise l'a établi avant la commu

nion, et quels sentiments doit produire en nous cette

pieuse cérémonie.

Les apôtres avaient recommandé ce saint baiser,

et l'on voit dans saint Augustin de quelle manière

cela •se pratiquait. « Après l'oraison dominicale, on

dit : La paix soit avec vous , et les chrétiens sem

blassent mutuellement; c'est un signe de paix, une

marque deviaie amitié entre personnes égales, entre

les fidèles qui se regardent tous comme frères, comme

enfants du même père qui est dans les cieux, et de la

même mère qui est l'Eglise ; mais ce que les lèvres

représentent doit avoir son effet dans la conscience,

c'est-à-dire, que comme vos lèvres s'approchent de

celles de votre frère, votre cœur doit se trouver uni à



DR i.v mess;:. 4 II»

« son cœur. » Tontes les personnes du même sexe se

donnaient le saint baiser les unes aux autres, les

hommes de leur <ôlé, les femmes du leur ; et c'était

la principale raison pour laquelle les deux sexes

étaient séparés dans l'Eglise selon les Constitiuions

apostoliques, afin qu'il n'y ait en celte cérémonie

qu'une charité toute pure et toute dt{;ne de Dieu.

Cette coutume n'a pas varié jusqu'au milieu du

treizième siècle, quoiqu'on l'ait peu à peu restreinte

aux hommes seuls, quand les places des deux sexes

n'ont plus été si exactement distinguées ; puis, à cette

époque, on vit s'introduire l'usage de donner la paix

aux laïques avec un instrument qu'on appela l'orcula-

/oiie, la paix, la lubie lichi pa x, lr symbole de la piix.

Cependant le clergé, selon le rit romain, a conseivé

une partie de l'ancien usage en s'embrassant, et l'on

s'est contenté de présenter au peuple l'oscillatoire

appelé simplement la paix. Plus tard, on a encore

abandonné ce dernier i it, et l'on s'est borné à présen

ter l'instrument de paix aux marguilliers, qui, comme

nous l'avons dit, sont les députés et les représentants

d'une paroisse, et à ceux qui sont à la sainte table

pour communier, parce qu'ils viennent participer à

une paix plusabondante et plus efficace en approchant

des très-saints mystères, qui sont le lien dela charité

envers Dieu et envers nos semblables. Aujourd'hui ,

selou le rit parisien sut tout, on ne donne plus la paix

qu'au clergé, el encore à l'aide de l'oscillatoire j il n'y

a que dans la cérémonie des ordinations que les dif

férents ministres du sanctuaire s'embrassent réelle

ment. Or, voici comme la chose se pratique ordinai

rement aux graud'messes : Le prêtre en finissant la

prière que nous venons d'expliquer, baise l'autel pour

 



420 EXPLICATION

recevoir la paix plus immédiatement de Jésus-Christ

qui en est l'auteur, le prince et le Dieu. Pendant

quelque temps on a même baisé l'hostie ; ailleurs le

calice on le corporal, ou la palle, ou la patène ; mais

ce qui s'est plus généralement observé, et ce qui s'est

toujours conservé à Rome, c'est de baiser l'autel ou

la pierre sacrée qui est le siége du corps de Jésus-Christ. Ensuite le prêtre baise les instruments de paix

qui lui sont présentés par le diacre à genoux , pour

communiquer à ces symboles la paix de Dieu et

l'union fraternelle qu'il vient de puiser au trône de

la grâce et de la miséricorde. Ces instruments sont or

dinairement deux petites tables de métal avec une

poignée, et représentent d'une part le Sauveur en

croix et de l'autre le Seigneur ressuscité, indiquant

ainsi que la paix que nous nous souhaitons nous a

été acquise par la mort de Jésus-Christ, et qu'elle a

été consommée et ratifiée par sa résurrection. Le

prêtre dit au diacre : Que la paix soit avec vous, mon

frère, et avec la sainte Eglise de Dieu. Je l'ai puisée,

pour ainsi dire, sur la bouche de Dieu même, je vous

la transmets ; portez-la, mon frère, à la sainte société

des enfants avec qui nous ne sommes qu'un même

corps et une même paix, nous tous qui participons

au même pain et au même calice. Le diacre donne

la paix aux ministres de l'autel, et les derniers clercs,

qu'on appelle acolytes, la portent à tout le clergé

suivant le rang et la dignité de chacun ; et chaque

fois qu'on présente l'instrument à baiser, on dit : La

paix soit avec vous ; et l'on répond, et avec votre esprit.

Enfin on encense le clergé par ordre, comme il a clé

fait à l'offertoire ou à la préface. Cet encensement,

dans la circonstance actuelle, nous rappelle le parfum



DE LA MESSE. 421

des vêtements de Jacob que sentit avec joie Isaac son

père en l'embrassant, et qui l'invita de suite à bénir

son fils et à lui dire : La douce odeur de mon fils est

semblable à celle d'un champ couvert de fleurs que

le Seigneur a béni ; que Dieu lui donne de la rosée

du ciel et de la graisse de la terre, l'abondance du vin

et du froment! Il rappelle, et ce chaste baiser donne

à l'âme fidèle au livre des cantiques au milieu des

parfums les plus exquis, et cette bonne odeur de

Jésus-Christ que nous devons répandre en tout lieu,

en conséquence de cette paix, et cette ferveur de dis

positions qui doit être plus vive aux approches de

l'heureux moment de la communion sacramentelle.

Combien donc cette pratique du baiser de la paix

est convenable dans cette partie du sacrifice ! Qu'il

est juste de se souhaiter la paix avec Dieu avant d'ap

procher de l'Eucharistie, qui exige si rigoureusement

l'état de grâce dans ceux qui la reçoivent ! Qu'il est

utile de renouveler par un signe extérieur l'unité des

esprits dans le lien de la paix, au moment de parti

ciper au sacrement d'union et d'amour! Sans cette

union avec Dieu par la charité, on mange et on boit

son jugement et sa condamnation : sans cette union

avec les hommes , non-seulement on ne peut pas

communier , on ne peut pas même se joindre à

l'oblation ; et si notre frère a quelque chose contre

nous , il faut laisser sou présent devant l'autel

pour aller auparavant se réconcilier avec lui. Aussi

cette recommandation a-t-elle paru si essentielle,

que l'Eglise grecque a marqué le baiser de paix

avant l'oblation ; on le pratiquait de même au

trefois dans les Gaules , et le baiser de la patène

à l'offrande peut y suppléer encore ; mais à Rome ,



422 EXPLICATION

dans plusieurs églises latines, on a jugé à propos

de p'acer ce souhait mutuel après l'oraison domi

nicale, comme l'indique saint Augustin; et afiu ,

dit le pape Innocent Ier, que l'on conBrme immé

diatement avant la communion tout ce qui a été

dit , opéré et demandé pendant les saints mystè

res. Or , voici la suite que met l'Eglise dans cette

partie de la liturgie ; elle demande trois fois au

Seigneur la paix avec lui et avec le prochain ,

elle nous la fait souhaiter mutuellement et du fond

du cœur , puis elle nous en donne non plus le

signe, mais le gage réel dans la participation à

l'eucharistie.

Faisons donc en esprit ce que l'on faisait exté

rieurement pendant qu'on se donnait la paix ; et

lorsque le prêtre dit l'oraison qui suit YAgnus Dei,

renouvelons l'amour pour tous nos frères, et atti

rons en nous par cette dilection celle de Jésus-

Christ , en qui nous ne pouvons vivre de sa grâce

que par l'amour qu'il nous a tant recommandé :

on connaîtra , disait-il , que vous êtes mes dis

ciples à la charité que vous aurez les uns pour les

autres.

Mais, dira-t-on peut-être, après avoir médité sur

ce fonds si riche des paroles et des cérémonies de

la messe, comment exciter dans son cœur tant de

sentiments si divers et si profonds, comment même

se les rappeler dans la si courte action du sacri

fice? Vous avouez donc qu'elle est détruite, cette

difficulté avancée si témérairement par l'ignorance

et la légèreté , que les prières de la liturgie sont

sèches et fioides , qu'une grand'messe est d'une

longueur insupportable , qu'il est impossible de



BE L4 MESSE. 42i>

tenir son esprit attentif pendant l'action solennelle?

11 faut donc reconnaître que , si l'on voulait en

trer dans l'esprit de l'Eglise, les paroles saintes

fourniraient à la méditation de l'esprit et aux plus

pieux sentiments du cœur ; qu'une messe basse

serait trop courte, et une messe solennelle à

peine suffisante aux réflexions qui naissent avec

abondance d'un sujet si fécond ; que tout jusqu'au

moindre mouvement dis cérémonies parlerait à

la foi des fidèles, et que le culte extérieur des

rits expliqués et compris serait un langage ex

pressif qui suffirait à entretenir dans l'âme les

plus dignes et les plus religieuses émotions. Tou

tefois , n'allons pas nous imaginer qu'il faille

ainsi penser à tout, épuiser toute méditation

pendant le sacrifice. Aujourd'hui quelques sou

venirs de cette connaissance se réveilleront, une

autre fois d'autres souvenirs soutiendront l'at

tention et la ferveur ; peu à peu cette connais

sance s'étendra, se perfectionnera sans effort , et

l'on sera étonné que celte étude devienne facile

et naturelle , autant que consolante et précieuse

dans ses résultats. Qu'on nous permette une sim

ple comparaison : quand une personne apprend à

lire, c'est un travail pénible de se rappeler à tout

iiioinciil et chaque lettre, et leur disposition dans

chaque mot ; mais , lorsque la lecture est devenue

facile et d'un usage parfait , on ne s'inquiète plus

11 i des lettres ni de leur assemblage , on est tout

entier au sujet que Ton lit et au charme de l'ou

vrage. Il en sera de même de la connaissance et

de l'étude des prières et des cérémonies de la messe.

Pour rompre l'esprit à cette méditation , il y aura



424 EXPLICATION

d'abord travail et fatigue ; le Manuel qui en traite

paraîtra dans les commencements ne pas procu

rer de joie ; mais qu'on s'y habitue , que l'on

s'exerce à cette étude des choses saintes avec plus

d'affection de cœur que de contention d'esprit, bien

tôt on en recueillera des fruits pleins de paix, les pen

sées naîtront naturellement d'un sujet si vaste , l'âme

exprimera sans peine ce qu'elle aura conçu avec

calme et plénitude, et l'onction intérieure de la grâce

qui ne vient que de Dieu nous instruira de toutes

choses.

§ VI.

Des oraisons pour la communion.

On se contentait dans les premiers siècles, pour

se disposer à la communion, des prières qui ont

précédé; mais plusieurs saints n'ont pu voir appro

cher ce redoutable moment sans être saisis de res

pect et d'un saint tremblement , et sans éprouver le

besoin de demander encore et la rémission de leurs

fautes pour participer dignement, et les grâces d'une

préparation fervente pour participer avec le plus

grand fruit.

Parmi toutes les oraisons que ce sentiment de

dévotion introduisit à ce moment de la messe ,

l'Eglise en a choisi deux, qui depuis six à sept cents

ans ont été regardées comme venant d'une haute

antiquité.

Les fidèles qui se disposent à communier ne sau



BU LA MESSE. 425

raient mieux faire que d'entrer dans l'esprit des

oraisons que le prêtre va réciter, au lieu de tant

d'autres ;formules d'actes ou de prières. Car si ces

prières, comme celles de la Journée du Chrétien ,

par exemple , sont pleinement autorisées , il vaut

mieux alors les réserver pour la préparation avant

la messe et pour l'action de grâces qui doit la suivre,

et s'appliquer à chaque oraison et parole de la litur

gie dont l'onction si touchante suffit au prêtre à

l'autel, et ne saurait être jugée insuffisante au chré

tien à la table sainte. Si au contraire ces prières

et ces actes sont pris dans des livres peu autorisés ,

il est à craindre que le peuple fidèle ne s'accoutume

à lire des sentiments d'une piété transcendante qui

sont démentis par le cœur , à faire des protesta

tions qui ne conviennent guère à sa faiblesse et qui

découragent bientôt , parce que l'on trouve im

praticable ce qu'une ferveur mal réglée nous avait

fait promettre à l'ombre du sanctuaire. Les priè

res de l'Eglise n'exposeront jamais à ces incon

vénients, parce qu'elles sont parfaitement me

surées à notre état et à nos besoins, et parce

qu'elles expriment dans le plus vrai sens les dis

positions que nous devons apporter à la di

vine Eucharistie. Réservez donc, chrétiens, tout

livre étranger à la sainte liturgie pour le temps

qui précède ou qui suit la messe de communion ;

dans cette messe , suivez mot par mot les paroles

de l'Eglise, pénétrez-vous bien du respect qu'elles

méritent, du sens qu'elles renferment, de l'onction

qui les accompagne ; et alors, comme le prêtre ,

vous trouverez dans ces accents si purs et si tou

chants tout ce que vous devez dire au Seigneur, qui



420 EXPUCATiON

vient régner sur votre âme et en prendre posses

sion.

La pureté de conscience est la disposition essen

tielle et indispensable pour communier ; les autres

dispositions de foi vive, d'humilité profonde, de

désir et d'amour, ne sont que secondaires, et leur

défaut rendait seulement la communion tiède et

presque sans fruit, tandis que le péché mortel la

rendrait indigne et sacrilége. Aussi l'Eglise s'appli-

que-t-elle d'abord à demander dans ces deux priè

res cet état de grâce si nécessaire , se réservant

ensuite d'exciter dans le cœur des fidèles les autres

sentiments de dévotion et de piété. Dans la pre

mière oraison, elle demande à Jésus-Christ la vie de

la grâce, non pas telle que la donne le baptême ou

la pénitence, mais telle que la nourrit, la fortifie et

l'augmente l'eucharistie , la vie de la grâce solide et

confirmée, stable et courageuse, persévérante et

éternelle.

Seigneur Jésus-Christ , dit-elle encore en s'adressant

au Sauveur consacré pour nous donner cette vie pre

cieuse, au maître qui a acquis sur nous tout droit ai

nous la procurant sur le Calvaire, Fils du Dieu vivant,de ce Dieu qui est le principe de la vie spirituelle,

qui vous la communique par nature et par essence,

avec le pouvoir de la communiquer aux hommes par

grâce et par adoption ; Fils éternel et tout-puissant,

qui, par la volonté du Père, dont la charité vous a en

voyé et livré pour nous, et par la coopération du Saint-

Esprit, dont l'amour pour les hommes a formé le

corps de la victime dans le chaste sein de Marie, e'

coopère sans cesse à changer le pain de l'autel en ce

corps adorable, afin qu'il soit offert pour donner la



DE LA MESSE. 427

vie à nos âmes ; avez donné pur votre morl lu vie .au

inonde, en altacliatit à la croix avec votre coips l'obli

gation de mort éternelle que nous avions contrariée

par le péché, en effaçant par votre sang les dettes

énormes que notre orgueil y avait souscrites, en la

déchirant et la détruisant par la séparation de votre

corps et de votre âme, et par la destruction de la

victime, qui s'était, pour ainsi dire , identifiée cette

funeste obligation, et l'avait endossée à défaut des dé

biteurs insolvables, et qui, en mourant à la placedes

pécheurs , avez fait rétracter l'arrêt de mort , et leur

avez rendu la vie.

Le prêtre intéresse dans ce considérant la Trinité

tout entière, qui a contribué à nous donner la vie en

Jésus-Christ et par Jésus-Christ sur la croix, et qui

contribue à nous l'appliquer sur l'autel ; mais cette

vie doit déjà habiter dans l'âme du fidèle qui s'ap

proche des saints mystères, et l'Eglise ne va en de

mander que la confirmation et l'abondance.

Délit'rez-moipar cesaintel sacrecorps rlparvolresang,

que le Saint-Esprit a formé et qu'il vient de produire

encore par la transsubstantiation , que le Père a

donné pour nous et qu'il nous donne encore tous les

jours, que vousavez livrésur la croix et que vous im

molez sans cesse au ciel et sur la terie , par ces dons

de vie ineffable que nous possédons, que nous con

templons, que nous allons nous incorporer pour nous

appliquer les mélites de votre morl ; délivrez-moi

de tomes mes iniquites, non-seulement des péi hés que

j'ai pleurés et expiés dans la pénitence, mais aussi de

tout ce qui s'oppose à la vie de mon âme , de tout ce

qui peut me détourner de Dieu ; et de toutes sortes de

maux, des peines qui me porteraient au mal, des



428 EXPLICATION

dangers et îles épreuves qui m'environnent , de l'il

lusion, de l'erreur, de l'ignorance, des vrais malheurs

en cette vie dont l'iniquité est la source et le prin

cipe ; car nulle adversité ne saurait nous nuire , si

nulle prévarication ne domine en nous. EtJaites que

je m'attache toujours inviolablemenl à votre loi , que je

ne m'écarte jamais de vos commandements et de mes

devoirs , puisqu'on ne peut entrer à la vie qu'en gar

dant les divins préceptes. El ne permettez pas que je

sois jamais séparé de vous; que je m'unisse à votre

volonté sainte comme le frêle arbrisseau s'attache à

l'aibre vigoureux ; que vous soyez le principe de mes

pensées, de mes désirs et de mes actions ; que l'union

que je contracte avec vous sur la terre, à travers les

voiles et les symboles eucharistiques, ne soit que l'essai

de cette union éternelle par laquelle je vous pos

séderai dans le ciel, face à face, sans ombre et sans

nuage; que notre amour pour vous, ô mon Dieu, soit

assez vif et assez puissant pour nous faire dire avec

l'apôtre : Qui nous séparera de la charité de Jésus-

Christ? Cène sera ni le présent, ni l'avenir, ni la vie,

ni la mort ; et pour nous faire répéter avec le pro

phète : Il m'est bon de m'attacher au Seigneur;

qu'ai-je à désirer au ciel, et que puis je vouloir sur la

terre , sinon vous, qui êtes le Dieu de mon cœur , et

mon partage pour l'éternité ?vous.r quivivez et régnezavec le Père et le Saint-Esprit

Malgré ces hautes et courageuses protestations de

fidélité, malgré ce généreux défi que nous portons à

toutes les créatures de nous séparer jamais de Dieu ,

promesses et défi que nous croyons inébranlables dans

l'accès de la ferveur et dans l'épanchement de l'âme

avant la communion, l'Eglise, qui connaît notre fai



DE LA MESSE. 429

blesse et notre inconstance, s'inquiète comme une

mère tendre et expérimentée de l'avenir de ses en

fants. Elle ne saurait oublier ce qui se passa au cé

nacle ; elle entend toujours avec effroi cette voix de

Pierre qui disait avant la communion : Quand tout le

monde vous abandonnerait, je ne vous abandonnerai

pas ; quand il faudrait subir la prison et la mort, je

ne vous renoncerai jamais : et cette même voix du

prince des apôtres qui , quelques heures après la ré

ception de l'Eucharistie, disait avec serment et avec

imprécation à la vue d'une simple servante : Je ne

connois point cet homme , je ne sais ce que vous me

dites de ce Jésus de Nazareth, je ne suis point de ses

disciples. L'Eglise nous rappelle donc ce qu'une triste

expérience ne devrait pas nous faire si tôt oublier ;

et, dans cette seconde prière, elle demande que le

corps de Jésus-Christ, non-seulement nous délivre du

péché et de ce qui nous y conduit, mais encore qu'il

soit le plus heureux préservatif contre ce qui pourrait

à l'avenir nous faire perdre la vie de la grâce ou l'af

faiblir en nous :

« Seigneur Jésus-Christ, faitesquela réception de vo

it tre corps, que je me propose de prendre à votre autel ,

» tout indigne que j'en suis, » car, bien que je me sois

éprouvé avant de manger ce pain des anges, bien que

ma conscience neme reprocheriendegraveetde mor-

tel, je ne suis paspourceli justifié, ni digne de vous re

cevoir ; quand je me croirais comblé de toutes sortes de

grâces et riche de vertus, comme cet ange de l'église

de Laodicée (1), je puis me faire illusion, et entendre

de votre bouche cette parole de vérité, que je suis

(t) Apoc. m.



430 EXPLICATION

incontestablement pauvre, nu, aveugle et misérable.

Je reconnais donc dp plus en plus mon indignité pré

sente et surtout ma fragilité pour l'avenir, et je vous

conjure que cette communion ne tourne pas à mon

jugement et à ma condamnation, que je ne signe pas de

votre sang, qui donne la vie, mon arrêt de mort ;

<jue je redoute de m' incorporer vos vengeances comme

la nourriture est inséparable de celui qui l'a reçue,

<lès qu'elle a passé dans sa chair et dans ses veines.

Mais comment cette nourriture de grâce et de breu

vage de vie peuvent-ils devenir un principe de mort

et de condamnation? Comme la nourriture la plus

saine et la plus exquise devient un germe de maladie

et de mort, si elle est reçue dans un estomac vicié et

dans un sang corrompu. Ce que l'Eglise exprime

parfaitement dans la prose du saint Sacrement : Les

méchants le reçoivent comme les bons, avec cette

différence que les nus y i couvent la mort et les autres

la vie : Mors est malis, vita bonis. Mais, Seigneur , ce

n'est pas assez de ne pas boire le poison aux sources

sacrées de la vie, pas même assez de boire la vie à longs

traits aux sources du Sauveur , il faut prévoir l'a

venir, la longueur et les dangers du voyage, il faut

puiser l'eau qui rejaillit jusqu'à la vie éternelle; que

la réception de votre corps, dirai-je donc encore, non-seulement ne tourne pas à ma condamnation , mais

que par voire bonté et votre miséricorde infinie, qui

surpasse tous mes besoins, il me serve, ce saint et sacré

corps , de défense pour mon âme et pour mon corps , de

défense pour mon âme contre tous les péchés mortels,

de défense pour mon corps contre toutes les attaques

d'une chair de péché qui livre à mon esprit de rudes

combats; qu'il imprime à mon âme le courage et la



DE LA MESSE. 431

force , qu'il imprime à mon corps ce même courage

contre la mollesse et la concupiscence, que l'aiguillon

du péché vienne se briser contre votre corps uni au

mien, et que si, dans les justes dispositions de votre

providence, vous permettez que cet aiguillon mortel

transperce ma chair, qu'il s'y émousse , et qu'il ne

pénètre jamais jusqu'à mon âme ; alors la vertu trou

vera sa perfection dans le sein de la faiblesse , et la

participation de votre chair adorable nous fortifiera

contre le démon et contre nous-mêmes. Qu'elle me

serve encore cette chair sacrée, et de remède salutaiie

appliqué sur les blessures pour les cicatriser, com

muniqué à la langueur spirituelle pour la faire dis

paraître, et pour réparer les forces que nous perdons

par les légères infidélités de chaque jour; qu'elle

soit le pain quotidien qui répare les faiblesses quoti

diennes, qui nous préserve, comme un régime salu

taire, du danger de la convalescence, du malheur de

la rechute et de la défaillance dans le chemin de la

vie ; et que la force de cette nourriture divine nous

fasse marcher sûrement et arriver heureusement

jusqu'à la montagne de Dieu, c'est-à-dire, jusqu'au

ciel où nous serons rassasiés de sa gloire et enivrés

de son bonheur. Voilà toutes les grâces que nous

vous demandons, ô Seigneur Jésus-Christ, qui, étant

Dieu égal à votre Père, digne d'être invoqué, non -seulement comme médiateur, mais comme principe

de tout bien, vivez et régnez de cette vie dont nous

devons vivre sur la terre, et par laquelle nous ré

gnerons dans le ciel, avec le Pie en Viinitc du Saint-

Esprit , dans tous les siècles des siècles. Ainsi

soit-il.

Ces deux oraisons, et les prières qui vont suivre



432 EXPLICATION

pour la communion du prêtre et des fidèles, regar

dent ceux qui communient sacramentalement ; on ne

peut mieux faire, quand on a le bonheur de partici

per à l'eucharistie, que de s'y unir absolument et de

se nourrir du suc divin qu'elles renferment, mais

qu'il faut savoir exprimer; cependant, comme la

plupart assistent à la messe sans recevoir la commu

nion , et que tous néanmoins doivent prendre au

moins une part spirituelle au sacrifice, nous nous

réservons de parler de cette communion de cœur et

de désir après la participation sacramentelle du prê

tre et du peuple, et d'apprendre comment, dans ce

cas, on doit remplir saintement et efficacement le

temps qui s'écoule depuis la paix donnée jusqu'aux

dernières oraisons.

§ VII.

De la communion du prêtre.

Il est donc enfin arrivé l'heureux moment de la

consommation du sacrifice, mais il est arrivé aussi le

moment de redoubler les désirs d'y participer. Jésus-

Christ a souhaité avec ardeur de manger cette nou

velle pâque avec ses disciples, et les disciples de ce

Dieu d'amour doivent soupirer après cette pâque

précieuse qui est la vie de nos âmes, et dire avec

David : Mon cœur et ma chair ont tressailli d'em

pressement après le Dieu vivant, qui a tué la mort

par sa mort, et qui nous donne, dit saint Augustin,

la vie qui est la mort de la mort. Mais n'oublions pas

que la communion dépose Jésus-Christ dans notre



DE LA MKSSU. 433

coeur, comme son corps a été déposé dans le sépul

cre, avec cette différence, que ce corps divin qui a

été mis au tombeau, était privé de la vie de l'âme

quoique la divinité lui fût toujours demeurée unie ;

tandis qu'à l'autel nous recevons le corps de Jésus-

Christ immolé et avec des signes de mort, et tout à

la fois glorieux et vivant. C'est ce que l'Eglise nous a

déjà indiqué dans la fraction de l'hostie qui exprime

la mort , et dans le mélange des deux espèces sacra

mentelles qui représente la résurrection. Or, dans

cette mystérieuse sépulture, il faut qu'il en soit de

nos âmes comme du sépulcre du Seigneur; et remar

quons que le Seigneur descend avec bonté de l'autel

jusqu'à nous , comme on le descendit de la croix ;

qu'il doit être enseveli dans un cœur pur, exempt de

toute faute mortelle, comme il fut enseveli dans un

linceul blanc ; qu'il est déposé dans un tombeau

neuf, comme le vin eucharistique doit être serré

dans des outres neuves, et non dans un cœur vieilli

par le péché; que ce cœur pur doit être ou créé dans

la justice ou renouvelé dans la pénitence ; que le

tombeau est creusé dans le 10c, comme l'âme doit

être affermie dans les voies de Dieu , et ne pas res

sembler à cette terre légère qui ne sait retenir la se

mence divine; qu'il est enseveli avec des aromates et

des parfums , comme l'âme doit réunir à la pureté

les autres dispositions ferventes de foi, de désir,

d'humilité et de bonne odeur d'édification ; que l'on

roule une grosse pierre à l'entrée du sépulcre ,

comme nous devons fermer notre cœur aux créatures

et en défendre l'entrée au péché après la commu

nion ; que cette pierre est scellée, comme nous de

vons apposer à notre âme le sceau de nos résolutions

19



A'M EXPLICATION

i-t de nos promesses ; enfin que ce sépulcre est gardé,

comme nous devons environner noire volonté géné

reuse de toute vigilance et des moyens efficaces

qu'elle suggère et qu'elle sait employer. Souvenons-

nous surtout que Jésus-Christ ne descend au tom

beau que pour ressusciter, que c'est dans les bras de

la mort qu'il reprend une nouvelle vie qu'il ne

quittera plus, et qu'il descend dans nos âmes en état

de mort ' et d'immolation pour nous faire mourir à

nous-mêmes et au péché, mais en même temps «lans

un état véritablement glorieux pour nous faire vivre

à Dieu et à la justice. Il doit donc, ce Dieu, sortir

de nos âmes et se montrer ressuscité; notre cœur,

comme une terre aride et sans eau, doit s'ouvrir pour

recevoir cette céleste rosée, mais elle ne doit pas

l'absorber tout entière, il faut que la semence de

Dieu se montre an-dehors, et que la terre bonne et

très-bonne fasse germer le Sauveur; c'est-à-dire,

que le fruit de la communion doit se montrer par

une vie chrétienne, et par une conduite édifiante,

que ce ne doit plus être nous qui vivions, mais Jésus-

Christ qui vive en nous , qui apparaisse dans nos

pensées par ses pensées , dans nos jugements par ses

jugements, dans nos désirs par ses désirs, dans notre

volonté par sa volonté, dans nos actions par ses ver

tus; c'est à dire, que la communion doit produire en

nous quelque chose du mystère ineffable de l'incar

nation. Dans ce mystère, l'âme humaine était régie

par la divinité,, de façon à ce qu'il n'y avait qu'une

seule personne pour deux natures, et de même,

jusqu'à un certain point, la personne du Fils de

Dieu par la communion doit absorber notre per

sonnalité, de sorte que notre vie soit la vie d'un Dieu.



DE LA MESSE. 435

Quelle magnifique idée de la communion ! et cepen

dant elle est juste ; elle n'est pas puisée dans nue

perfection imaginaire, dans une mysticité imprati

cable, elle n'est que le lésnltat tout naturel de cette

parole profonde : Je vis de la vie d'un Dieu, ou plu

tôt ce n'est plus moi qui vis, c'est Jésus-Christ qui

vit en moi : or que dans une chair mortelle et su

jette au péché, je vive ainsi d'une vie divine , c'est

ce que je dois à la foi du Fils de Dieu. qui m'a aimé

jusqu'à se livrer pour moi, et qui est mort pour

tous, afin que ceux qui vivent ne vivent plus pour

eux-mêmes, mais pour celui qui est mort et ressus

cité pour eux.

C'est dans ces sentiments et avec ces hautes pensées

que nous allons méditer la communion du prêtre et

des fidèles ; nous avons déjà vu comme l'Eglise s'est

appliquée dans les prières précédentes à demander

l'essentiel de la pureté du cœur, de la persévérante

dans cette sainteté, et du grand préservatif contre

tout ce qui peut la perdre ou l'affaiblir. Elle a pré

paré ainsi à son Seigneur un tombeau neuf et un lin

ceul blanc ; elle va s'occuper maintenant des autre»

dispositions de ferveur, et joindre à l'essentiel la ri-

chese de l'embaumement.

Le premier élan qu'elle fait jaillir du cœur de son

ministre et de ses enfants, est un cri de désir si na

turel à l'homme en présence du bien supiêisie : Je

prenitrai le pain céleste, dit le pi être en disposant dans

ses mains l'hostie pour se communier, je prendrai le

pain du ciel descendu du ciel, le même qui est la

nourriture des anges et des saints, à l'exception du

voile qui le cache encore à nos faibles yeux : je pren

drai ce pain des enfants, ce pain du voyageur, que le



433 EXPLICATION

pauvre, le petit et l'esclave a le droit de manger;

cette paiole exprime toute la grandeur de l'action

qu'il va faire, toute l'excellence du don auquel il va

participer, et en même temps toute la vivacité dises désirs, toute l'ardeur de son âme plus violente

que la soif du cerf qui courtaprès l'eau des fontaines,

car il ajoute : El j'invoquerai le nom du Seigneur;

invoquer, c'est appeler en soi, in se vocare. dit saint

Augustin. Le nom du Seigneur, c'est la majesté de

Dieu, Dieu lui-même. Le prêtre dit donc : J'invo

querai, j'appellerai en moi, j'attirerai de toute l'é

nergie de mon besoin, de toute l'ardeur de la faim et

de la soif spirituelle qui me dévore, mon Dieu, seul

capable de l'apaiser, et de remplir de biens l'étendue

de mes désirs ; car il est ma force, mon soutien et

ma vie ; je suis arrivé haletant d'impatience, je pa

rais enfin devant sa face, et mon âme tombe de dé

faillance, et ne refleurira que lorsqu'elle sera inon

dée de tome la plénitude de Dieu.

Cette faim spirituelle doit précéder la nourriture

divine ; malheur au chrétien dont le cœur se soulè

verait de dégoût ou d'indifférence à la vue d'une

table si délicieuse et d'un pain qui renferme toute

suavité î Cette faim doit exister comme nécessaire

ment, quand la plus profonde misère se trouve en

présence d'une si riche majesté qui se livre pour

ainsi dire à discrétion ; mais ce même sentiment doit

faire naître aussitôt chez l'homme le souvenir de son

indignité ; il ne peut mesurer le besoin qu il. a *

Dieu, sans mesurer à la fois la distance infime qui sé

pare le créateur de sa créature, et passant du désira

l'humilité, il s'incline, frappe sa poitrine et son cœur

plein de misère et de péché, en disant par trots fois .



DE LA MESSE. 437

« Seigneur, je ne stiis pas digne que vous entriez

» dans ma maison, mais dites seulement une parole,

» et mon âme sera guérie. »

Le prêtre a entendu comme le centenier cette

<.tonnante parole : Je viendrai et je le guérirai ;

comme Zacliée : Descendez, il faut que je m'arrête

ilaus voue demeure. Cette parole de bonté réveille

toute la foi de son humilité, et il s'écrie en recon

naissant son cœur parfaitement indigne : Non, Sei

gneur, quels que soient mon besoin et mon désir,

non, je me trompe, je me suis abusé, non je ne suis

pas digne que vous entriez dans mon cœur? Quelle

proportion entre le roi de gloire, de vérité et de sain

teté, et une créature si terrestre, si dominée par les

sens, si vile, si déraisonnable ! Si les cieux des cieux

ne peuvent vous contenir, comment logeriez-vous

dans ce corps, dans cette maison de boue qui a si sou

vent mérité d'être réduite en poussière? Sans vous

anéantir ainsi, Seigneur, usez plutôt de votre toute-puissance, de ce pouvoir souverain qui d'un mot a

créé l'univers, dites donc simplement une parole, et

mon âme que vous avez formée d'un seul acte de

votre volonté, sera renouvelée, guérie, comblée de

grâces. Plaise au Seigneur que nous prononcions ces

paroles avec les sentiments du centenier, et que nous

méritions d'entendre cet éloge : Je n'ai jamais ren

contré une foi si vive, une humilité si sincère et si

agréable à mes yeux ! Aussi est-ce pour cela que

l'Eglise nous fait répéter jusqu'à trois fois cette pio-

tesiation, comme pour nous dire que nous devrions

la répéter sans cesse, et pour nous apprendre que

c'est là notre meilleure et notre grande préparation;

car, comprenons-le bien, notre foi, quelque vive



4.°{H EXPLICATION

qu'on la suppose, est bien faible pour ce mystère

niella' li', notre désir bien languissant eu comparaison

d'un bien si excellent, notre pureté bien imparfaite ;

etqmni nous aurions la sainteté des anges et de

Jean-Baptiste, nous ne serions jamais dignes de re

cevoir un si grand sacrement; à l'égard de tous ces

sentiments, épuisons toutes nos forces, nos louanges

et notre amour, nous n'en atteindrons jamais la hau

teur ; il n'y a que l'humilité, que la reconnaissance

de notre indigne misère, qui puisse en un sens égaler

ce bienfait, c'est dans cet abîme que nous pou vous nous

eufoncer sans mesure, et du fond de cet anéantisse

ment attirer l'abîme de la miséricorde de notre Dieu;

c'est pour cela qu'un mot suffit à l'Eglise pour mar

quer sa joie, son désir, son bonheur, son empresse

ment, et qu'elle répète trois fois et sans fin : Seigneur,

Ie ne suis pas digne.

Toutefois, le prêtre sait la volonté formelle de Jé

sus-Christ de venir en nous, l'ordre exprès qu'il nous

a fait de manger sa chair et de boire son sang, sous

peine de n'avoir pas la vie en nous ; et, après avoir

proclamé solennellement son indignité, il prend avec

une frayeur mêlée de quelque 'confiance le corps

adorable, et ajoute en même temps :

Que le corps de notre Seigneur Jésus-Christ (il fait

le signe de la croix avec l'hostie, voulant dire que le

corps de notre Seigneur Jésus-Christ qui a été im

molé sur la croix, est le même qu'il tient entre ses

mains), garde mon âme pour la vie éternelle. Anw

roit'il. Malgré toutes les promesses cfne j'ai faites et

que je renouvelle, malgré toute ma vigilance, cesi

ce Dieu que je conjure de veiller lui-même sur ino«,

d'être une sentinelle avancée sur mes lèvres et une



Dli LA MESSE» '.'.'>'.)

garde fidèle sur mou cœur ; car, si le Seigneur ne

garde pas la ville, c'est en vain que l'on veille à sa

défense. Soyez donc, ô mon Dieu, et ma force, et mon

salut, et le sceau de mes résolutions; veillez, Sei

gneur, sur celte âme où vous devez régner et dont

vous prenez possession ; gardez-la du péché, de la

tiédeur, de l'inconstance ; gardez-la dans cette vie,

et jusqu'à la vie éternelle, jusqu'à ce qu'elle par

vienne à cette sainte patrie qui ne connaît ni les em

bûches des ténèbres, ni les fraudes et les artifices de

l'ennemi.

Alors le prêtre, au comble de ses vœux , s'unit cœur

à cœur à son Dieu, et, pendant le peu de temps né

cessaire pour prendre les espèces sacrées, il s'ahîme

dans la méditation, et s'entretient intérieurement

avec Dieu comme un ami avec son ami. Cependant

ces moments heureux doivent être courts; car la

messe n'est qu'une action qui est toujours remplie ou

par ce qu'il faut faiie ou par ce qu'il faut réciter.

Il soit donc, comme malgré lui, de cette extase

d'admiration et d'amour ; il relève cette tête qui re

posait avec tant de douceur sur le cœur de Jésus dans

ce nouveau cén.icle, il ouvre les yeux comme étonné

de se retrouver encore sur la terre, et son cœur exhale

la plénitude de reconnaissance qui l'inonde.

Que rendrai-je au Seigneur, dit-il avec l'accent em

brasé du prophète, pour tous les biens qu'il m'a faits?

Sa gratitude est si vive et si empressée, qu'il semble-

ne pas apercevoir les moyens de remercier son Deu :

il semble s'adresser à toutes lps créatures, au ciel et à

la terre, à toutes les forces de son cœur, et ne rien

trouver qui soit en harmonie et en proportion avec

ce.qu'il a reçu. Que rendrai-je au Seigneur? indépeu



440 EXPLICATION

damment de ses bienfaits innombrables, il vient de

me permettre de monter à l'autel, d'offiir, de con

sacrer, de recevoir son corps adorable, et avec ce don

tous les biens de l'âme et du corps, de la terre et du

ciel sont entrés dans mon âme ; que rendrai-je au Sei

gneur?

Le prêlre en même temps recueille avec la patène

1rs parcelles qui peuvent s'être détachées de l'hostie

sur le corporai pour les réunir et les déposer dans le

calice, et approchant cette coupe sacrée, il continue :

Je sais un moyen de m'acquitter envers le Seigneur

de tous les biens qu'il m'a f lits, /" prendrai te calice

du salut, ce calice de bénédiction qui a été offert et

versé en action de grâces ; voilà le meilleur et le seul

moyen de remercier dignement mon Dieu ; je l'ai

reçu, je le recevrai encore; l'eucharistie sera elle-

même ma reconnaissance, je m'acquitterai de la pos

session de Dieu par un nouvel acte de possession,

c'est un abîme de biens qui sera comblé par un abime

de grâces que j'appellerai en moi, et finvoquerai le

nom du Seigneur, pour remercier jusqu'au plus in

time de mon cœur par la visite de Dieu même, l'in

signe faveur de la visite de mon Dieu. Oui, j'attirerai

de nouveau, j'appellerai en moi, j'invoquerai le Sei

gneur lui-même en chantant ses louanges, en le bénis

sant dans tous les ouvrages de ses mains, en invitant

mon âme et tout ce qu'il y a au - dedans de moi à le

bénir , en m'étounant, bien plus qu'Elisabeth, de

l'honneur que je reçois, que mon Dieu daigne venir

en moi. La mère de Jean-Baptiste s'extasiait que la

mère du Rédempteur vînt la visiter ; nos louanges

doivent être plus vives, parce que le bienfait de la

communion est plus grand, il ne saurait être égalé



DE LA MESSE. AA i

que par les transports de celle qui portait un Dieu

dans son sein, et qui s'écriait ravie d'admiration et

d'amour : Mon âme exalte le Seigneur, mon esprit

tressaille dans le Dieu de mon salut, parce qu'il a re

gardé ma bassesse ; que toutes les générations pro

clament mon bonheur, car le Tout-Puissant a fait de

grandes choses en moi, et son nom est saint et digne

de toute louange. J'invoquerai donc de nouveau le

Seigneur en chantant ses miséricordes, et je serai à

couvert de mes ennemis, à l'abri des ruses du démon,

des séductions du monde , des combats de la chair,

des illusions du cœur, des dangers de l'esprit ; j'espé

rerai à l'ombre de ses ailes jusqu'à ce que le torrent

de l'iniquité soit passé, il s'arèlera et suspendra son

cours empoisonné devant ce sang précieux, jusqu'à

ce que je passe dans la terre des vivants promise à ma

fidélité. Qui me procurera donc, Seigneur, vous di

rai-je avec les paroles brûlantes d'Augustin, la grâce

<le goûter pleinement le repos qui se trouve en vous?

Quand pourrai-je obtenir que vous veniez dans mon

cœur, et que vous me transportiez hors de moi par

une sainte ivresse , afin que j'oublie tous mes

maux, que je triomphe de tous mes ennemis, et

que je m'attache à vous seul comme à mon uni

que bien?

Dans ces sentiments, le prêtre fait le signe de la

croix avec le calice, en disant : « Que le sang de notre

» Seigneur Jésus-Christ, qui a été répandu sur le

» Calvaire, garde mon âme pour la vie éternelle,

>> ainsi soit-il. » Que ce sang, bien mieux que celui

de l'agneau pascal appliqué extérieurement sur les

portes des Hébreux, préserve mon cœur de la ven

geance céleste de l'ange exterminateur, m'arrache à



442 EXPLICATION

la servitude du démon par la rémission des péchés,

me mette en la liberté des enfants de Dieu , garde

mes pas d.rns le désert de cette vie, et m'introduise

dans la terre où coule non le lait et le miel, mais le

fleuve impétueux de délices et de bonheur qui ré

jouit la cité de Dieu. A ces mots le ministre du Sei

gneur prend le sang précieux , parce qu'il doit con

sommer le sacrifice sous les deux espèces, Jésus-Christ

ayant dit aux prêtres, dans la personne des apôtres :

Buvez tous de ce calice.

§ vin.

Dr lu communion du peuple, et de la communion spirituelle.

C'est ici le temps propre de communier les as

sistants qui veulent participer à la tal le sainte, et il

est recommandé avec soin de ne pas différer de don

ner la communion après la messe; il est en effet con

venable que l'on participe avec le prêtre au sacrifice

qu'il vient d'offrir et que les fidèles ont offert avec

lui, et que les oraisons qu'on dit à la fin de la messe

au nom de tous , servent d'action de grâces im

médiate à tous ceux qui ont communié avec le

piètre.

Le rituel romain ajoute : à moins que quelque

cause raisonuab'e n'oblige de différer après lu messe.

Le grand nombre de communiants a été regardé

comme une de ces causes raisonnables, surtout si

une assemblée nombreuse était obligée d'attendre la

fin de la messe sans communier. Ainsi, dans les



DE IA MESSE. 4i'i-

églises où l'on ne donne la communion qu'après la-

messe, et où cet usage est approuvé par les supérieurs

légitimes, c'est un souvenir de l'ancienne ferveur, et

de la grande piété des chrétiens, et ceux qui sont

témoins de cette pratique ont de quoi s"édifier, et

sujet de garnir, qu'un us'ge autrefois nécessaire soit

devenu sans but, par l'effetde la tiédeur etde l'indif

férence. On ne permet de communier avaut la messe

qu'aux infirmes ou pour de très-graves raisons, et

bien qu'aux premiers siècles, les fidèles commu

niassent souvent, sans assister au sacrifice, et qu'ils

emportassentdans leurs maisons la sainte eucharistie

pour y communier, quand la violence des persécu

tions ne permettait qu'à grande peine de se réunir,

il ne convient pas d'imiter aujourd'hui ce que la

nécessilé contraignait de faiie, lorsqu'il était impos

sible ou fort difficile d'assister à la messe. D'est à

l'Eglise de régler tous ces points de discipline, et de

même qu'appuyée sur la plus antique tradition, elle

exige un jeûne absolu depuis le commencement du

jour où l'on communie jusqu'après la communion,

encore que Jésus-Christ aitdonué l'Eucharistie à ses

apôtres après le souper légal, de même elle exige que

l'on communie immédiatement après le prêtre, hors

le cas de nécessité, b.en qu'ellepermît libiemenld'en

user autrement dans les jours de ses combats, et à

ses enfants qui fuyaient, loin des assemblées chré

tiennes, dans les solitudes, pour trouver le calme et

l'union plus parfaite avec Dieu.

Dans les temps anciens, le diacre, avant la commu

nion, criait pour la seconde fois : Les choses saintes

sont pour les saints, sancta sanciis : et après la com

munion du célébrant, tous les prêtres assistant au

 



44 i EXPLICATION

sacrifice et celui qui l'avait célébré distribuaient au

peuple le corps de Jésus-Christ. Pour cria ils pas-saient dans toute l'Elise, où chacun demeurait à sa

place pour éviter la confusion du trop grand nombre;

et ils étaient suivis des diacres qui offraient à chacun

]<• piécieux sang dans le calice. D'abord on donnait

aux hommes le corps de Jésus-Christ, qu'ils recevaient

sur la main droite étendue et qu'ils portaient de suite

à leur bouche : puis on ledistribuaitaux femmes éga

lement dans la main, mais par modestie elles la cou

vraient d'un petit linge qu'on appelait pour cette

raison dominical, ou linge destiné à recevoir le Sei

gneur. Les ministres de l'Eglise communiaient à l'au

tel ; le peuple hors du sanctuaire ; et nous conservons

encore cette distinction aujourd'hui. Il est plus pro

bable que le peuple communiait debout comme les

prêtres ; cependant dès que le nombre des commu

niants devint moins nombreux et permit qu'on s'ap-

piochât de la table dressée au pied du sanctuaire, il

paraît que l'usage de communier à genoux s'établit

généralement. En donnant la sainte eucharistie, le

prêtre disait simplement ce mot si grave et si solen

nel xLecorps de Jésus-Christ. Et le peuple répondait:

Amen, je le crois, c'est la vérité même.

Depuis, l'Eglise a trouvé de très-grands inconvé

nients à cette manière de communier, elle Ta modifiée,

et voici ce qu'on pratique de nos jours : lorsqu'après

l'avertissement donné par la clochette au Domine,

non sum dignus, il se présente quelqu'un pour com

munier, le répondant ou les ministres récitent, au

nom des communiants, le Confileor; le célébrant, après

avoir pris le précieux sang, retire du tabernacle le

vase des hosties consacrées pour les fidèles, et qu'on



I)K M MUSSE. 44.*)

appelle ciboire, du mot latin cil/us, nourriture, c'est-

à dire, vase contenant la nourriture divine ; à moins

qu'il n'ait consacré de petites hosties dans le cours de

la messe, ou que n'en ayant consacré qu'un tiès-petit nombre, il se serve de la patène pour donner la

communion. Il est à remarquer que le plus souvent

les fidèles communient à des hosties consacrées plu

sieurs jours auparavant, et cependant ils communient

au sacrifice , parce que celui auquel ils assistent est

absolument le même que celui dans lequel les hosties

ont été consacrées, le même identiquement que celui

du Calvaire dont seulement les actes d'oblation sont

renouvelés et multipliés. Ensuite le prêtre se tourne

vers la table sainte, récite le Miserealur, puis Indul-

gentiam, en bénissant de la main ceux qui y sont à

genoux, prêts à recevoir la sainte Eucharistie. Il

prend entre ses doigts l'hostie sacrée, l'élève à la vue

des assistants en disant : Voicil.Agneau de Dieu, dont

vous venez d'invoquer la miséricorde et la paix, voici

celui qui efface les pèches du monde, que vous venez de

confesser , de déplorer, et dont on vous a souhaite

l'indulgence, l'absolution et la rémission. Il dit par

trois fois : Seigneur, je ne suis pas digne, après quoi

il communie chacun, en mettant sur la langue une

hostie; les prêtres revêtus d'une étole, le diacre et le

sous-diacre qui servent à l'autel la reçoivent sur le

plus haut degré, les autres clercs sur le plus bas, les

simples fidèlesà la balustrade de communion sur la

quelle est étendue une nappe qu'ils doivent tenir

<*ntre les mains, de peur de quelque accident; et en

core pour obvier au malheur de laisser tomber a

tei re la divineeucharistie, le diacre, à la giand'messe,

porte la patène près de la bouche de chaque pet



•116 EXPLICATION

sonne qui communie. En donnant la communion, le

prêtre lait un signe de croix avec l'hostie, comme il

l'a pratiqué pour lui-même, et pour rappeler que

c'est le même corps du Seigneur quia été immolé sur

le Calvaire, en disant à chacun : Que le corps île notre

Seigneur Jésus-Christ (dans le diocèse de Paris et dans

quelques églises, celui qui communie doit répondre

ici Amen, cela est vrai, je le crois de tout mon cœur)

gar.le votie âme pour la vie clerne'le.

Anjoui d'hui l'Eglise ne permet plus aux fidèles la

communion que sous la seule espèce du pain, réser

vant aux seuls prêtres, et encore quand ils disent la

messe, de communier sous les deux espèces. Elle a

pu sur ce point changer le rit antique : car elle a

appris de l'apôtre, comme nous l'avons déjà dit, que

pour annoncer la mort du Seigneur par le sacrifice,

il f illait manger le pain sacré et boire le calice du

salut, mais que pour la participation à l'eucharistie,

il suffisait ou de manger ce pain, ou de boire ce calice,

puisqifalors on participe au corps et au sang de Jé

sus-Christ, qui est réellement tout entier sous chacune

des deux espèces sacramentelles. Elle a pu retran

cher le calice aux filèles, puisque l'antique usage

même lie l'accordait pas dans toutes les circonstances,

et que par conséquent il n'a jamais été jugé néces

saire. Ainsi, on donnait la communion aux petits

enfants sous la seule espèce du vin , dans quelques

églises on les communiait sous la seule espèce du

pain quand ils approchaient de l'âge adulte. Nous

lisons que dans les premiers siècles les fidèles em

portaient chez eux le corps de Jésus-Christ, le con

servaient dans les voyages pour se communier en cas

que la persécution vînt fondre tout à coup, et nous



DE LA MESSE. AA~

ne: lisons jamais rien de semblable par rapport à

l'espèce du vin. On ne gardait l'eucharistie pour les

malades que sous l'espèce du pain; quelquefois on

communiait dans l'église sansqu'on célébrai 1 1 messe,

et alors on ne communiait que sons l'espèce du pain

conservé de la veille, comme le prêtre le fait encore

parmi nous le Vendredi-Saint à la messe des présanc-

tifiés. De plus, l'Eglise a dû retianciier le calice à ses

enfants pour des raisons très-graves, et quand elle a

porté ce décret, l'usage en était déjà tombé en désué

tude: la plus forte raison a été le danger continuel

et presque inévitable de répandre le précieux sang

en donnant ainsi le calice, et le transportant ça et là.

C'est pour le même motif des inconvénients de la

profanation que l'on ne donne plus l'eucharistie

dans la main, mais dans la bouche; il y avait trop à

craindre de la maladresse des uns, du mouvement

peu assuré des autres, et d'ailleurs dans une foule on

se heurte inévitablement, et l'on a trouvé plus sûr

et plus convenable de déposer la sainte hostie sur la

langue des fidèles.

L'usage de réciter avant la communion le Conpteor

et les autres prières que nous venons de rappoiter,

est venu de plusieurs causes : 1° de la condescen

dance qu'on a eue de donner la communion ho>s le

temps du sacrifice, et dans ce cas on a cru devoir en

user comme pour l'administration des malades retenus

au lit, pour lesquels on récite toutes ces formules,

et de faire, à défaut du sacrifice, une espèce de messe

abrégée, ou l'on trouve la préparation dans le Conji-

teor et les prières pour la remission des péchés, l'of

frande et l'élévation de l'hostie, la préparation à la

communion dans le Domine, non sum dignusy la



•448 EXPLICATION

communion en réalité, que l'on fait suivre de la bé

nédiction du prêtre quanti elle est reçue hors de la

messe ; 2° de l'introduction de cet usage à la grand'

messe, parce que le peuple chantant l'Introït pen

dant la confession des péchés, le Sanctus pendant

la consécration, V/tgmis Dei pendant les oraisons

avant la communion, on a cru devoir suppléer à ce

qu'il n'avait pas dit effectivement en reprenant les

prières pour lui seul ; 3° de la convenance de répéter

ces prières pour ceux qui communient, afin de leur

apprendre que, dans ce cas, c'est en leur nom spécia

lement que le prêtre les a prononcées, et qu'il est juste

de leur donner cette heureuse distinction puisqu'ils

se distinguent des autres fidèles eu communiant réel

lement au sacrifice. De là , cet usage de la messe

chantée a passé à la messe basse, et les chrétiens qui

communient ne doivent pas oublier combien ils doi

vent entrer dans toutes les prières depuis VAgnus

Dei, puisqu'encore qu'ils puissent les suivre et s'y

unir, l'Eglise les leur fait réciter de nouveau pour

s'assurer de la ferveur de leurs dispositions. Relisez

donc, fidèles, ce que nous avons dit de toutes ces pa

roles embrasées de l'Eglise, méditez-les bien, et

quand vous avez le bonheur de communier, appli

quez-vous simplement à produire dans vos âmes les

heureux sentiments qu'elles expriment.

Ceux qui ne communient pas, et qui doivent res

sentir la douleur d'être privés de cette nourriture

divine, peuvent , il est vrai, se dispenser de dire

les prières depuis XA«nus Dei, puisqu'elles ne con

viennent pas à leur privation, mais ils doivent néan

moins toujours communier spirituellement et alors

appliquer ces oraisons dans le sens de la communion



DE LA MESSE. 449

de désir ; de même que le prêtre ne sacrifie pas seul

et que tous les chrétiens offrent avec lui le sacrifice,

de même jusqu'à un certain point, il ne communie

pas seul, et tous les assistants communient d'intention

avec lui et doivent participer aux fruits dela com

munion qu'il fait pour lui et pour tout le peuple.

C'est ainsi que tous, sans exception, doivent s'unir

à la participation de la victime, sinon réellement, du

moins de cœur et de désir: c'est ce qu'on appelle la

communion spirituelle. Au sacrifice de la cioix il n'y a

pas eu maiiducation de la victime, mais qui doute

qu'il n'y ait eu union d'esprit et de cœur de la part

de Marie, de l'apôtre saint Jean, des saintes femmes ,

et même de ce pécheur qui se convertit à la droite

de Jésus-Christ, et de ces autres pécheuis qui s'en

retournaient en se frappant la poitrine et en disant :

Cet homme était vraiment le Fils de Dieu? Or, c'est

à ces divers sentiments que nous devons nous unir

dans la communion spirituelle; renouveler une foi

vive, une douleur profonde du péché qui nous éloi

gne, une détestation de cette tiédeur qui nous arrête,

une résolution de sortir de l'état où nous sommes,

d'en prendre les moyens, et de vivre de manière à

mériter de communier, et de communier souvent ;

appeler Jésus-Christ dans nos cœurs par les désirs les

plus ardents et les larmes les plus sincères, sentir le

besoin de sa présence et de sa communication intime,

invoquer les fruits que la communion du prêtre doit

produire dans tout le peuple fidèle, envier le sort

des heureux enfants qui reçoivent leur Dieu ; enfin,

répéter sans cesse comme la Chananéenne et comme

le Centenier : Non, Seigneur, il n'est pas bon, il n'est

pas juste de prendre le pain des enfants et de le jeter



4.'.0 EXPLICATION

aux chiens ; mais les petits chiens mangent les miettes

qui tombent de la table du maître, je vous demande

sinon votre corps, du moins les bénédictions qu'il

répand sur ceux qui en approchent avec amour.

Non, Seigneur, je ne suis pis digne que vous entriez

dans mon âme, j'en suis très-indigne, je le sens vive

ment et je le déplore : mais dites seulement une pa

role qui produire une crise salutaire, qui détruise

le péché, qui dissipe ma langueur, et mon âme sera

guérie, pt cherchant la gnérison parfaite dans le sa

crement de pénitence, elle pourra, après une épreuve

suffisante, s'approcher de vous, et être remplie des

biens de voire maison.

Voilà ce que devraient éprouver en ce moment les

chrétiens qui ne communient pis, ce qu'ils doivent

répéter sans cesse depuis la paix donnée, jusqu'à la

fin de la communion des fidèles. Ah ! s'il en était

ainsi, si la communion spirituelle était faite avec

cette sincérité et cette ferveur , qu'elle condui

rait bien vite à la réception sacramentelle, et quels

fruits abondants de conversion et de salut on reti

rerait de la messe entendue et suivie dans ces dispo*

sitions !

§.IX-

Des ablutions.

Après avoir pris le précieux sang , et après avoir

donné la communion, le prêtre reçoit d'abord du

vin dans le calice pour le purifier, et c'est ce qu'on

appelle la dernière ablution. Purifier un vase, la

bouche et les doigts, c'est en ôter ce qui ne doit



DE LA MliSSL. 451

pas y rester ; en ce sens on nomme purification

l'ablution du calice , de la bouche et des doigts

du prêtre avec de l'eau et du vin , qui se fait

pour qu'il n'y reste rien du corps et du sang de

Jésus-Christ. Durant les douze premiers siècles ,

ces ablutions ne se faisaient pas communément ,

on se contentait de se laver les mains et de laver

le calice , et on jetait l'eau dans un lieu destiné

à cet usage et appelé piscine ou lavoir. Mais dans

la suite, pour un plus grand respect, les prêtres

ont jugé à propos de prendre ces ablutions dans

lesquelles il peut y avoir quelque particule du

corps et du sang de Jésus-Christ, et l'Eglise a con

firmé cet usage en en faisant une règle et une obli

gation.

Le prêtre donc reçoit du vin dans le calice pour

le purifier, en disant : Faites, Seigneur, que nous

recevions avec un coeur pur ce que nous avons pris par

la bouche : ces paroles sont une espèce de commu

nion spirituelle, qui doit tenir l'âme en union à

Dieu par une vive reconnaissance de sa grâce, et

par une grande attention à tout ce qui peut la

conserver ; et que ce don temporel devienne pour nous

un remède éternel. C'est ici une haute et grave ins

truction pour ceux qui ont communié : la pré

sence sacramentelle n'est que de quelques instants,

mais le remède doit opérer sans cesse; l'union à

la chair de Jésus-Christ par les saintes espèces est

passagère, mais l'union à l'âme, aux vertus, à

l'esprit de Jésus-Chiist , doit durer toujours; il en

est de la communion comme de la nourriture ordi

naire, qui remplit, il est vrai, d.uis le moment,

et dont les effets ne se font sentir que par la

S



452 EXPLICATION

<ligpstion ; comme d'un remède qui agit sur une

partie , et dont l'effet salutaire doit s'étendre ensuite

sur l'ensemble de la santé. Le but de la nour

riture n'est pas d'être déposée dans l'estomac; mais

<le se diviser et de se répandre dans toutes les par

ties du corps de manière qu'elle se change en notre

chair et notre sang, et qu'elle porte dans tous

les canaux de la vie la force et la santé; de même

le but l'eucharistie n'est pas que notre Dieu de

meure quelques instants en nous par sa présence

réelle , mais que sa vie , son esprit et sa grâce circu

lent, pour ainsi dire, dans toutes les parties de notre

ctre , et qu'un remède si puissant opère jusque dans

l'éternité : selon cette parole du Sauveur que l'on

ne saurait trop méditer après la communion : celui

<[ui me niante doit vivie pour moi, ma vie doit être

sa vie, il doit être consommé en moi, et me demeu

rer toujours uni comme je suis uni essentiellement

à mon Père : ut sint unum sicut et nos un uni su/nus (1).

Le prêtre prend ce vin dont il a purifié le calice,

puis il reçoit encore dans le même vase du vin et de

l'eau sur les doigts qui ont touché le corps de Jésus-

Christ; il boit également cette seconde ablution en

disant :

Que votre corps que j'ai reçu, 6 Seigneur, et que

votre sang que foi bu demeurent attachés à mes en

trailles, pour être mon remède éternel, mon pié-

servatif et ma défense inséparables ! Les aliments

naturels ne sei viraient de rien s'ils ne faisaient

que passer , s'il* ne se résolvaient pas en sucs

nourriciers, qui se répandent dans notre substance;

(1) Joan. xvu.



DE LA MESSE. « -553

nous demandons aussi que l'aliment de nos âmes

s'attache à ce qu'il y a de plus intime en nous, à nos

affections, qui sont nos entrailles spirituelles; et quepar

notre fidélité ce suc divin se répaudejet se communi

que à toutes les facultés de l'âme pour les faire vivre

de la vie de la grâce. Afin qu'il ne reste en moi

aucune tache de mes péchés , que les forces spiri

tuelles soient entièrement réparées par ce remède

et ce breuvage composé de la chair et du sang

d'un Dieu , après avoir été nourri par des sacrements

si purs et si saints. Comment en i ffet le crime ha

biterait-il avec la sainteté même, la lumière avec

les ténèbres, Jésus Christ avec le démon, la faiblesse

avec la force du Seigneur , la maladie en présence' de

celui qui est le remède et le médecin tout ensem

ble? Préservez-moi, Seigneur, de ce monstrueux

assemblage ; coupez, brûlez, effacez, détruisez,

agissez en maître absolu ; mais surtout créez en

wioi un cœur pur, et renouvelez jusqu'au fond de

mes entrailles l'esprit de droiture et d'innocence,

et confirmez à jamais ce que vous venez d'opérer

en nous dans votre saint temple, ô vous qui vivez

et régnez dans tous les siècles des siècles , et que nous

supplions de vivre en nous sur la terre et de régner

sur nous dans le ciel , ainsi soil-il.

La rubrique marque que l'on peut offrir, selon

les usages des lieux , du vin et de l'eau aux fidè

les qui ont communié , et ce rit assez ancien se

pratiquait encore il n'y a pas longtemps aux jours

des longs offices et des communions générales ; il

ne se pratique presque plus qu'à la cérémonie des

Ordinations. Ce vin et cette eau étaient offerts pour

avaler plus facilement la sainte hostie qui pour-

'

_J



.ibi EXPLICATION

rait s'attacher au palais, et pour prévenir la dé

faillance occasionnée par le jeûne eucharistique ,

qui est de précepte rigoureux et qui se prolon

geait davantage dans les grandes solennités.

Après les ablutions, le prêtre, ou les ministres de

l'autel , essuie le calice avec le purificatoire qui

est le linge employé à cet usage , et l'on remet

tout dans l'ordre qui a été observé pour la pré

paration. Pendant ce court espace la piété suggé

rera facilement à ceux qui ont communié , et à

ceux qui se sont excités à la communion spiri

tuelle, quelque pensée pieuse, quelque aspiration

fervente pour demander à Dieu les fruits abondants

ilu sacrifice, et le calice recouvert, en leur repré

sentant le tombeau de Jésus-Christ que l'on ferme,

leur dira quelque chose des précautions à prendre

pour conserver Dieu dans leur cœur, et pour en fer

mer l'entrée au péché. D'ailleurs l'antienne de la

communion que l'on va lire , ou que l'on chante pen

dant ce temps, fournira à la simple méditation les

sentiments les plus convenables, et les résolutions les

plus précieuses.

§X.

Dr l'antienne île lu Communion.

Pendant que l'on essuie le calice, qu'on le couvre,

et qu'on plie le corporal, le servant porte le missel

du côté de l'EpiLie, et le place comme à l'introït :

nous avons dit que c'était le côté de l'autel qui

convenait le mieux au livre parce qu'il est à pro

ximité du siége du célébrant. On y laisserait ton



DE LA MESSE. <555

jours le missel si une raison mystérieuse n'avait

déterminé à lire l'Evangile vers le Nord, et si depuis

l'offertoire il ne fallait dégager la partie de l'au

tel où l'on apporte les oblations et les burettes.

Le prêtre va du côté où le livre vient d'être trans

porté, lire l'antienne appelée communion, parce que

le chœur à la grand'messe la chante pendant que

les fidèles communient. Autrefois le célébrant ne

lisait pas cette antienne aux messes solennelles,

parce qu'il ne récitait point en particulier ce qui

était chanté par le chœur, et établi uniquement

pour combler les intervalles. C'est la remarque

que nous avons faite en parlant de l'introït et du

graduel.

L'antienne appelée Communion est un verset ordi-

dinairement tiré des psaumes, quelquefois des autres

livres de l'Ecriture sainte , et on la nomme An

tienne , parce qu'on la répétait alternativement

après chaque verset du psaume dont elle était prise,

lequel était continué pendant la distribution de

l'eucharistie jusqu'à ce que le célébrant ou le diacre

lissent signe aux chantres de dire le Gloria Palri

à la fin de la communion du peuple : c'était donc

le cinquième psaume que l'on récitait à la messe,

et qui était chanté en antienne, comme le psaume

de l'entré** et de l'offertoire. Nous voyons cet usage

rlans les catéchèses de saint Cyrille de Jérusalem ,

qui nous dit qu'en distribuant la communion on en

tendait chanter : Goûtez et voyez combien le Seigneur

est doux ; dans les constitutions apostoliques, qui

marquent que l'on doit chanter le psaume 33 d'où ce

verset est tiré; dans saint Augustin, qui déclare que

de son temps l'Eglise de Cartilage introduisit la cou



.106 EXPLICATION

tuitic de faire réciter <ips hymnes tirées des psaumes

pendant l'oblatioii et la distribution des dons sacrés.

Dans la suite des temps, on n'a conservé du psaume

que son antienne, elle a été regardée comme une

hymne d'action de grâces, comme un moyen de con

tinuer la communion spirituelle, et de nourrir les

sentiments que la piésence de Jésus-Christ doit exci

ter dans nos âmes, et le prêtre a dû dire lui-même

cette antienne avec le peuple après avoir communié.

Voici quelques-unes des paroles que l'Eglise nous

met à la bouche après avoir participé à la table sainte:

Le Verbe s'est fait chair et il a habité parmi nous.

Est-il donc croyable que Dieu daigne habiter sur la

terre avec les hommes? Ah ! je me réjouirai dans le

Seigneur, je tressaillerai en Jésus qui est mon Dieu.

Ils trouvèrent l'enfant, ils l'adorèrent en se proster

nant, et lui ayant offert leurs présents, ils retournè

rent dans leur pays par un autre chemin. Siméon le

reçut dans ses bras, et bénissant Dieu, il s'écria : C'est

maintenant que vous laisserez aller en paix votre

serviteur, parce que mes yeux ont vu votre salut.

Toute la foule cherchait à le toucher, parce qu'une

vertu sortait de lui et guérissait tous les malades. Le

Seigneur est au milieu de vous, il combattra vos en

nemis, il vous en délivrera, le Dieu des vertus est

avec vous. Cherchez et vous tiouverez, le Seigneur

est bon pour l'âme qui le cherche. J'ai trouvé celui

que j'aime, et ne m'en séparerai pas. M'aimez-vous

plus que les autres, vous à qui j'ai tant donné? Sei

gneur, vous connaissez toutes choses, vous savez que

je vous aime.

Que ces paroles sont vives et pénétrantes ! que leur

méditation porte de charme dans un cœur qui vient



DE LA MESSE. 457

d'être rempli de son Dieu ! et quels désirs ardents

elles peuvent exciter dans l'âme même qui n'a pas eu

le bonheur de s'unir à cette divine nourriture! Et

comprend-on que les fidèles négligent cette source

féconde de pieté que l'Eglise a fait jaillir exprès en ce

moment, pour aller, sous le prétexte d'une intention

générale de s'unir au sacrifice, se livrer au goût d'une

dévotion particulière? Qu'il est rare, disait, il y a déjà

longtemps un pasteur (1) pénétré de l'importance

d'attacher les chrétiens aux prières et aux pratiques

de la liturgie, qu'il est rare de voir ce qu'on appelle

une dévotion catholique !

(1) M. Dantecourt, curé de Saint-Etiennc-du-Mont, à Paris.

20



4.08 EXPLICATION

CHAPITRE VI.

Dr l'action de grâces après le sacrifice.

Cette dernière partie comprend la Postcominunion

et les autres prières jusqu'à la fin de la messe .

Nous avons vu jusqu'ici combien Yaction du sacrifice

de nosautels était en rapport avec les diverses circon

stances de la triple scène du cénacle, du calvaire et du

ciel, le rapprochement a été très-sensible dans les

plus petits détails ; ainsi, par exemple, ces sentiments

de ferveur que produit l'antienne de la communion

peuvent encore nous rappeler les parfums que pré

paraient et composaient les saintes femmes, après que

le Seigneur eut été mis au sépulcre, pour suppléer

plus dignement, aux soins de sa sépulture que l'on

avait été forcé d'abréger.

Quant à l'action de grâces publique par laquelle

l'Eglise termine son sacnfice, nous en trouvons le mo

dèle et l'usage au cénacle, d'où Jésus-Cbiist et ses

apôtres ne sortirent qu'après avoir récité f hymne de la

reconnaissance (1) ; au Calvaire, d'où l'on descendit

après sa mort en se frappant la poitrine; et en procla

mant qu'il était le Fils de Dieu (2) ; au tombeau, au

près duquel demeura Marie-Madeleine retenue parla

violence de son amour (3) ; et au ciel, où ['action de

(I) Matih. xïti. — (2) toiù. xïtii. — (S) Ibi<t.



DE LA MESSE. 459

grace-fretentitétemellementaupied du trônede Dieu

et autour de l'autel de l'Agneau (I). Aussi, dit saint

Cyrille dans son explication de la liturgie, attende

l'oraison dernière pour remercier Dieu qui vous a

rendus dignes de ses mystères ineffables; et saint Au

gustin nous assure qu'après qu'on a participé à ce

grand sacrement, tout finit par l'action de grâces : gra-

tiarum actio cuncta concluait (2). Profitons donc sérieu

sement de cette dernière partie de la messe ; elle est

précieuse par les sentiments qu'elle exprime et par

les instructions qu'elle renferme ; c'est le moment

de recueillir les fruits, d'assurer la conservation, et

de puiser la vie qu'ils doivent produire. D'ailleurs,

que la reconnaissance est juste et digne, raisonnable

et salutaire, après un bienfait "aussi immense; évitons

le reproche que Jésus-Christ adresse aux lépreux qu'il

avait exaucés ; Tous n ont-ils pas été guéris, où sont-ils

donc (3)7 Méritons bien plutôt la bénédiction qu'il

confirme au Samaritain qui était revenu sur ses pas

pour rendre gloireà Dieu, et ne quittons pas la table

du Seigneur avec celte précipitation et cette indiffé-

rcncequiserait une insulte et unoutrage pour le der

nier des hommes qui nous aurait conviés.

ARTICLE PREMIER.

De l'oraison appelée Postcomiminioti .

Dans cette prière qui est précédée et suivie du salut

ordinaire que le prêtre donne à l'assemblée au com

mencement de chaque partie de la messe, l'Eglise a

(II) Apoc. vu; — (2) — Ejiist, cîj.ix. — (3) hue. xtii.



460 EXPLICATION

en vue de célébrer le mystère de la résurrection de

Jésus-Christ, de le rappeler aux fidèles, de demander

pour eux le fruit de cette vie nouvelle à laquelle ils

doivent participer avec Jésus-Christ, et qui doit être

en eux le principe de 'a vie éternelle dont ils ont reçu

le gage dans la communion. Jésus-Christ en effet ne

meurt sur la croix que pour ressusciter; sur l'autel

son corps adorable n'a de la mort que les apparences,

il est réellement glorieux et vivant ; s'il descend dans

nos cœurs sous ces svniboles de mort, c'est pour dé

truire en nous le péché, niais il y pénètre avec toute

la vie qu'il a reprise et qu'il ne quitte plus, pour que

nous vivions à la justice et à la sainteté, pour qu'ayant

part à l'autel à la résurrection première, à sa^râce,

nous ayons part au ciel à la résurrection dernière

dans sa gloire ; c'est la haute méditation qui doit nous

occuper dans ce moment.

Le prêtre baise l'autel ou la pierre sacrée, que l'on

appelle le sépulcre en style de liturgie ; c'est de ce

siège dela victime glorieuse et immolée tout ensemble

qu'il puise la vie qu'il va annoncer et souhaiter à

l'assemblée. Il se tourne donc vers ses frères qu'il

. salue, ce semble, avec plus d'affection encore parce

que son cœur est plein de la charité de Dieu, avec

plus de respect encore parce qu'il voit dans les fidèles

le tombeau du Dieu vivant et le sanctuaire du Sei

gneur ressuscité. Le Seigneur soit avec vous, leur dit-il;

ici ce n'est presque plus un souhait qu'il forme, c'est

une réalité qu'il vénère, c'est, pour ainsi dire, l'ange

du Seigneur qui annonce que le Tout-Puissant a fait

de grandes choses : Je vous salue , ô vous qui êtes

pleine de grâce, le Seigneur est avec vous; ou, s'il

exprime un vœu, c'est pour ses frères qui n'ont coin



DE LA MESSE. 481

munie que de désir et d'affection, c'est pour con

firmer par ses vœux ce qui existe déjà, ce qui a été

opéré dans les autres si merveilleusement; c'est enfin

Jésus Christ lui-même, dont il est le ministre et l'am

bassadeur, qui se présente à ses disciples réunis dans

un même lieu le jour même de sa résurrection, et qui

leur dit avec amour, que la paix soit avec vous. Le

peuple qui s'unit toujours au sacrificateur, répond à

son souliait: et avec voire esprit car vous avez le même

bonheur que nous, l'affection que vous nous portez

est appréciée et réciproque, notre père est votre père,

notre Dieu est votre Dieu.

Ici, tout se récite à haute voix et même avec chant,

car c'est le mystère de la joie, du triomphe et de la

vie: le célébrant retourne au livre et dit la Postcom

munion, ou l'oraison après la communion, que l'on a

appelée autrefois foraison pourfinir, après laquelle

on ferme le missel.

Cette prière se récite de la même manière et avec

les mêmes cerémonies que la Collecte ; elle renferme

toujours une action de grâces solennelle pour la par

ticipation à l'eucharistie, mais c'est une reconnais

sance qui n'est pas stérile, qui demande encore, et qui

exprime tout le fruit de la messe. On ne saurait trop

méditer ces oraisons api es que l'on a communié ;

outre la grâce et l'onction inséparables des prières de

l'Eglise, on y trouverait la source la plus féconde de

pieuses méditations, de sentiments sublimes, de ré

solutions admirables, et tout cela dans la vraie me

sure de l'Esprit de Dieu et dans la juste expression

de sa volonté.

En général, la Postcommunion se réduit à remer

cier le Seigneur du bonheur d'avoir participé aux

'

g^j^^^gjgj^jgjjj



'62 EXPLICATION

saints mystères, et à lui demander la grâce d'en coa-

scrver le fruit : mais eu entraut avec l'Eglise dans

les détails de si s demandes et de ses vœux , que de

richesses on découvre ! Elle conjure le Dieu qui vient

d'habiter au milieu de ses enfants, de fa'ue mourir

dans leurs cœurs tout ce qui est corruption et péché,

de n'y laisser vivre que ce qui peut le servir et lui

plaire, de conserver tonjoui s en r.ous le fruit d'un si

grand mystère, de nous piévenir et de nous accom

pagner par la grâce de sa visite , de nous préparer

dans ce remède les forces de marcher vers le ciel, de

nous vivifier de sa vie, de nous donner et le don de

la persévérance et l'effet de l'éternel bonheur, de

nous communiquer l'accroissement de la vie spiri

tuelle, la sainte ferveur qui nous fasse trouver des

délices dans l'acte et surtout dans le fruit de la com

munion, et un amour plus vif et plus grand, parce

qu'il nous a donné plus qu'aux autres. Seigneur,

dit-elle, nous avons reçu le sacrement de bonté, le

signe d'unité, le lien de charité, accordez-nous donc

de posséder la paix que nous venons de donnerà nos

frères, et de garder soigneusement celle que vous

nous avez donnée. Donnez-nous votre vie , vous qui

avez pris notre mort et qui l'avez tuée. Seigneur

notre Dieu, qui renouvelez iliaque jour le sacrifice

offert une fois sur la croix, faites que toutes les fois

que nous célébrons vos mystères , nous ressentions

sans cesse un nouvel effet de votre rédemption. De

meurez toujours avec nous sur la tarie, et que uous

méritions de demeurer toujours avec vous dans le

ciel. Fils de Dieu élevé au-dessus de la terre, attirez

à vous et nous et tous nos désirs par la vertu ineffable

du sacrifice de la croix et de l'autel auquel nous avons



DE LA MESSE. 463

participé. Donnez-nous la charité persévérante d'être

en vous, de vivre de vous, de n'avoir de mouvement

que vers vous, afin que de cette table de l'exil et du

pèlerinage, nous passions au banquet éternel de la

céleste patrie.

Ces oraisons sont terminées comme la Collecte et la

Secrète par l'invocation du souverain médiateur Jé

sus Christ, qui vit et rcgtie dans tous les siècles. Mais

après cette conclusion, l'Eglise ajoute dans les féries

de Carême une prière distincte de.la Postcommunion,

que l'on appelle oraison sur le peuple. Il est évident

que la Postcommuuian regarde principalement le

prêtre et les fidèles qui ont communié, elle est tout

ensemble pour eux une action de grâces et une bené

diction ; elle terminait autrefois toutes les prières de

la messe, n'était suivie que du renvoi de l'assemblée,

et ce n'est, comme nous le disions, que depuis très-peu de temps qu'on donne à la fin une bénédiction

spéciale. Or, l'Eglise avec son cœur de mère, a cru

entendre ses enfants qui n'avaient pas communié, lui

dire avec tristesse, mais sans envie : N'avez-vous

donc qu'une seule bénédiction, ne pouvez-vous ne

nous en réserver aucune? et touchée de cette de

mande, elle a ajouté à sa prière d'action de grâces,

une prière de bénédiction sur tout le peuple. Elle l'a

séparée de la précédente, parce qu'd convenait de

mettre celte distinction entre ses enfants fidèles et

ceux qui n'avaient peut-être qu'une bien faible vo

lonté de le devenir ; elle veut que les premiers y

participent au moins autant que les seconds, et si

elle a réservé cette prière distincte pour les jours de

la semaine pendant le Carême, quoiqu'elle l'eût ap

pliquée précédemment à tous les jours de l'année*



464 EXPLICATION

c'est qu'elle a cru ne devoir pas prodiguer son indul

gence et devoir ne la montrer avec plénitude que

dans ce temps favorable qui précède la Pâque, pour

que tous les chrétiens se préparent plus sûrement

à s'unir à l'Agneau immolé pour leurs péchés, et

vivant pour leur justification. Comprenons de là

qu'un excellent moyen de se disposer à la com

munion pascale est d'assister à la messe tous les jours

de Carême, et que si nous y assistons dans cette vue,

si conforme à l'esprit de l'Eglise, nous devons réciter

comme faite pour nous, cette prière sur le peuple, in

cliner nos têtes, et surtout humilier nos cœurs en

demandant à Dieu de les changer, de les purifier, de

les sanctifier.

Cette oraison est donc une véritable bénédiction,

la seule qu'on donnât autrefois en terminant, puisque

l'évêque qui bénissait l'assemblée le faisait à la frac

tion de l'hostie (comme quelques églises le pratiquent

encore aux messes pontificales); et ce qui le prouve,

c'est qu'avant de la réciter le prêtre ou le diacre dit

à haute voix : Humiliez vos têtes en présence de Dieu,

comme il dit : Humiliez-vous pour la bénédiction avant

que l'évêque bénisse. Ce qui le prouve encore , ce

sont les expressions dont elle est remplie, car de

même que l'on a béni les communiants en demandant

les fruits de la réfection spirituelle, on bénit tout le

peuple en souhaitant la victoire aux soldats de Jé

sus Christ, dit Amalaire, dans le combat qu'ils ont

à soutenir contre l'ennemi du salut. En voici un

exemple pris du premier samedi de Carême : « Sei-

» gneur, qu'une bénédiction abondante descende sur

» votre peuple, que l'indulgence et la consolation

» lui soient accordées : que la foi sainte croisse dans



DE LA MESSE. 465

» son cœur, et que l'éternelle rédemption soit confir-

» mée en lui ! » A ces accents touchants, n'entendez-vous pas Jacob bénissant tous ses fils d'une bénédic

tion spéciale ; Moïse bénissant tout Israël à la vue

de la terre promise, et surtout Jésus-Christ , les

mains étendues sur son Eg'ise, la bénissant en mon

tant au ciel.' Avec quelle ferveur donc nous devons

nous y unir, en répondant du fond du cœur, Amen,

Ainsi soit-il.

Le prêtre revient enfin au milieu de l'autel , il le

baise encore, car il a une nouvelle grâce à y puiser,

c'est la grâce du mystère de l'Ascension , qui doit

consommer et l'holocauste dont le parfum s'élève

avec Jésus-Christ jusque dans le ciel, et les fruits du

sacrifice qui doivent attirer nos cœurs là où ce Dieu

entre comme notre chef, prépare des places à ses

membres, et nous invite à habiter d'avance d'esprit

et de cœur. Oui, telle a été la grande consommation

du sacrifice de la croix, et comme celui de la messe

est la même oblation que celle du calvaire , il doit

avoir la même fin et le même but. Il ne suffit pas de

remporter de l'autel une volonté morte au péché par

la grâce de la mort de Jésus-Christ, un cœur vivant

de la vie de Dieu par les mérites de la résurrection

de Jésus-Christ, il faut encore remporter, et la béné

diction qu'il laisse à la terre en la quittant, et la per

sévérance qui fait arriver au ciel par les fruits de sa

divine ascension ; et bien que l'Eglise ait renouvelé

dans l'oblation et dans la consécration le souvenir et

l'effet de ces trois principaux mystères, il faut encore

qu'après la communion elle en imprime la réalité,

parce que, en vertu de la messe et surtout dela com

munion , nous devons mourir au péché, vivre de la

 



466 EXPLICATION

grâce, et aller au ciel. Qu'est-ce donc que la messe,

ô mon Dieu , si elle doit produire d'aussi heureux

effets ! et comment assistons-nous à ce sacrifice qui a

fait tant de martyrs et de saints , et qui ne semble

produire aujourd'hui que des chrétiens lâches et

indifférents ! C'est dans celte grande pensée de l'as

cension, qui élève nos cœurs vers les choses d'en

haut, que le prêtre donne à rassemblée ce dernier

salut, comme le Sauveur en cette circonstance donna

au monde sa dernière bénédiction ; comme le maître

il étend les mains avec tendresse, et il dit : Que le

Seigneur snit avec vous, que son Esprit repose dan*

vos cœurs, qu'il vous bénisse, qu'il vous attire à lui,

qu'il demeure à jamais dans vos âmes et que vous

demeuriez éternellement dans la gloire!

Les fidèles doivent faire le même souhait au sacri

ficateur qui doit offrir d'abord pour lui et ensuite

pour les autres ; et avec votre esprit : tous ensemble,

cherchons et goûtons les choses d'en-haut, transpor

tons-nous de cet autel de la terre à l'autel sublime

du ciel, où Jésus-Christ est assis à la droite de Dieu,

absorbant et détruisant la mort. afin que nous deve

nions héritiers de la vie éternelle. Tout ce qui est du

sacrifice étant consommé, le diacre, ou le prêtre,

tourné toujours vers les fidèles, fait à haute voix, et

même en chantant, le renvoi de l'assemblée, à moins

qu'un autre office ou cérémonie ne doive suivre la

célébration de la messe.



DE LA MESS*. 467

ARTICLE II.

De Vite, missa est, ou du renvoi de l'assemblée.Après l'instruction qui suit l'évangile, on faisait la

messe ou le renvoi des infidèles, des pécheurs, des

catéchumènes et des pénitents, par ces paroles : Les

choses saiules sont pour les saints ; à la fin du sacri

fice, on faisait la messe ou le renvoi des fidèles qui

avaient eu le bonheur d'y assister. Mais quelle diffé

rence dans ces deux graves cérémonies, tellement

frappantes pour la multitude, qu'elle a appelé l'obla-

tion, le renvoi, l'action où l'on congédie! L'une se

faisait dans les larmes et les gémissements, l'autre

dans la consolation et la joie : l'une avec des paroles

assez dures qui reprochaient à l'assemblée son indi

gnité et sa misère, l'autre avec un accent solennel

qui annonçait que les richesses de Dieu étaient épui

sées pour les hommes ; l'une qui était l'ombre de la

séparation terrible des justes et des pécheurs au tri

bunal de Dieu, l'autre qui était l'avant-goût et le

gage de la bénédiction des élus, et de leur mise en

possession du royaume céleste.

Tertullien et saint Cyprien pailent du renvoi du

peuple après les solennels ) dans les temps de persé

cutions, il se faisait avec précaution pour éviter le

bruit et la foule, mais au quatrième siècle, quand les

assemblées chiétien nes se firent en pleine paix, le

congé fut donné solennellement ; les constitutions

apostoliques, les liturgies de saint Jacques, de saint

Basile , de saint Clirysosiôme et l'archevêque d..*

Vienne Avitus, vers l'an 500, marquent ce renvoi à



•468 EXPLICATION

la fin du sacrifice ; depuis que l'Eglise a permis à tout

ses enfants sans distinction d'assister à ses mystères,

c'est le seul renvoi qu'elle ait conservé avec le nom

de messe qui est resté comme le terme propre de son

oblation.

A la messe basse, le prêtre donne lui même ce

congé, tourné vers le peuple, et après avoir dit : Que

le Seigneur soit avec vous; c'est comme le dernier

adieu en quittant ses frères. A la messe haute, le

diacre , qui est le héraut du sacrificateur, et qui

donne tous les avertissements nécessaires aux fidèles,

est chargé de chanter ce renvoi, mais le prêtre lui

en donne la commission, parce que c'est au nom du

président que la séance doit être levée ; c'est pour

cela que le célébrant demeure tourné vers le peuple,

comme pour dire au diacre de se tourner aussi, et

de publier le congé ; de plus, à Paris, il dit tout bai

au premier ministre de l'autel les paroles du renvoi,

et, en certains diocèses, le diacre en demande à ge

noux l'autorisation. A la messe pontificale, le diacre

fait le renvoi en tenant à la main la crosse de l'évê-

que, c'est-à dire, le bâton pastoral, la houlette de

l'autorité, ce qui marque clairement qu'il congédie

avec l'autorisation du pontife, président-né de la

réunion des fidèles.

Pour exprimer ce renvoi, le prêtre ou le diacre

disent : Ile, missa est, allez, c'est le renvoi; c'est-à-dire :

11 est permis de sortir, vous pouvez vous en aller;

et dans les anciennes liturgies grecques, on disait :

Allez en paix, sortons en paix. Dans les assemblées

profanes, on disait : il est permis de se retirer, conge

aux peuples. Et l'assemblée et le chœur répondent

au prêtre ou au diacre : Rendons grâces à Dieu. Au



I>E LA MESSE. 4(5!)

jourd'hui on ne fait pas toujours ce renvoi à la fm

du sacrifice, on l'omet dans l'avent, depuis la Sep-

tuagésime jusqu'à Pâques, et dans les jours où l'on

ne dit pas le Gloria in exielsis, et pour deux raisons :

1° Parce que c'est un signe de concours, de solennité

et de joie, qui ne convient pas aux jours de pénitence,

de tristesse spirituelle, et aux jours simples qui n'at

tirent pas l'assemblée des fidèles dans le temple.

2° Parce qu'en ces jours, la messe était suivie de

quelques prières ou offices auxquels on voulait que

le peuple assistât, comme nous en voyons quelque

vestige dans l'usage de réciter vêpres immédiatement

après la messe aux féries du Carême ; dans ces cir

constances, on ne voulait pas renvoyer l'assemblée;

et au lieu du congé ordinaire, on dit sans se tourner

vers le peuple : Bénissons le Seigneur, ce que l'on

doit faire en tout temps, selon le Psalmiste. Les

fidèles néanmoins répondent alors : Rendons grâces

à Dieu. Aux messes des morts on ne donne pas non

plus le congé, on n'invite pas même à bénir le Sei

gneur et à le remercier, on dit simplement : Qu'ils

reposent en paix, en se tournant vers l'autel, et pour

réponse : Ainsi soit-il; parce que l'Eglise est tout

occupée de procurer le repos éternel aux âmes du

purgatoire, parce que la joie et la solennité seraient

peu assorties au deuil de ses enfants, et que ces messes

sont ordinairement suivies de l'inhumation ou de

quelques prières qui doivent déterminer les assistants

à ne pas se retirer.

Faisons maintenant quelques simples réflexions

sur ces paroles : Allez, c'est le renvoi; et sur la ré

ponse : Rendons grâces à Dieu.

Allez, mes frères, vous pouvez sortir et vous en

 

-



470 EXPLICATION

aller : vous avez assez de grâces, assez de lumières,

assez de force. Allez, disait l'Eglise dans les premiers

siècles, allez devant les tribunaux, vous devez avoir

le courage d'y confesser Jésus-Christ; allez au fond

des cachots, vous avez la liberté des enfants de Dieu;

allez aux tourments et à la mort , vous êtes foitifiés

du pain céleste et enivrés de la coupe du salut. Allez,

dit-elle aujourd'hui à ses enfants, c'est le renvoi dans

votre intérieur, au milieu du monde, de vos tra

vaux, de vos devoirs, de vos épreuves et de vos pei

nes ; allez, vous avez puisé fa force aux sonrcesmêines

de la foi ce de Dieu ; le Seigneur est votre lumière et

votre salut, que pourriez-vous craindre? Ile, nussa

est. Allez, le sacrifice est achevé, la messe est dite,

tout ce que Dieu pouvait vous faire entendre est en

tendu ; tout ce qu'il pouvait vous donner est donné;

tout ce que vous pouviez lui demander, est accoidc:

tout est consommé, tout est accompli, les mystères

de sa religion depuis sa naissance jusqu'à son ascen

sion gloi ieuse ont été renouvelés, le fruit vous en est

appl.qué; allez, le sacrifice est complet, la grâVc est

obtenue ; mais allez accomplir ce qui manque a 1»

passion de Jésus-Christ, par la coopération que vous

devez y donner ; allez avec cette grâce de conversion

et de salut à la source de la pénitence , c'est là que

vous compléterez votre réconciliation, et qu'il ne

vous manquera pins rien. Allez, vous aiez trouve

Jésus-Christ, vous lui avez offert ses dons et vos pre

sents, mais retournez par un autre chemin ; vous

alliez dans le monde par le chemin du monde, vous

alliez à vos allaites par le chemin de lapeidition, vous

retourniez à vos peines par le chemin du pérhe;

allez donc maintenait dans le monde, à vos travaux,



DE LA MESSK. 471

à vos épreuves, mais retournez par le chemin du ciel

que Jésus Christ vient de vous faire connaître, de

vous frayer, et dans lequel il vous invite à niai cher,

en remontant vers les éternelles demeures. Ile, musa

cil. Allez, l'ambassade solennelle a été faite pour vous

à Dieu, la victime de la légation est montée pour

vous vers le trône de la miséricorde, ce saint ange

de Dieu a emporté avec lui vos suppliques, vos péti

tions, vos vœux, vos hommages ; mais il vut em

porter vos esprits et vos cœurs, afin que vous ne vi

viez plus au péché et à vous-mêmes, mais à la justice

et à Dieu. Allez, toute gloire, tout honneur est rendu,

toute reconnaissance est payée, tout pardon est ob

tenu ou traité heureusement, toute prière est exaucée

ou sur le point de l'être si vous voulez faire quelques

pas pour le Seigneur; allez en paix, allez avec con

fiance, suivez la voie d'une vie nouvelle, et le che

min qui conduit au bonheur: lie, missa est. Allez,

c'est Jésus Christ qui vous dit en mourant sur la

croix, que tout est consommé, que vous ne pouvez

désirer rien de plus, que tous les moyens de salut

sont entre vos mains. Allez, c'est ce Dieu lui-même

qui vous. bénit du haut du ciel, et qui vous dit non

pas d'enseigner les nations, mais d'édifier les peuples,

non pas de conférer les sacrements, mais de vous

presser d'aller les recevoir, non pas de diriger les fi

dèles dans les observances du Seigneur, mais dèire

fidèles à sa loi sainte et à cele de son Eglise, et qui

vous assure qu'à ce prix il est et sera tous les jours

avec vous. Allez, c'est l'Ange de l'Ascension qui vous

demande pourquoi vous resteriez ici, ce que vous fe

riez à considérer le ciel où la victime est portée, tan

dis que vous devez marcher dans les voies de la pro

 



472 EXPLICATION

vidence et de vos devoirs pour y arriver; qui vous

déclare que ce Jésus qui monte tous les jours de l'au

tel de la terre à l'autel sublime du ciel, et qui en

descend à chaque action du sacrifice pour venir

prendre nos hommages et nos demandes, viendra de

même un jour pour nous prendre à jamais avec lui,

ou pour nous éloigner à jamais de sa présence, et que

notre grande application à la suite de chaque messe

ou renvoi, est de mériter d'entrer dans cette assem

blée où l'on ne congédiera plus, et où l'on entendra

au lieu A' Ile, missa est, ces paroles : Venez, les bénis

de mon Père, possédez le royaume qui vous a été

préparé par ma grâce, ouvert par mon sang, et que

vous obtenez par votre fidélité.

Allez donc, fidèles, emportez avec vous la victime

sainte dans votre cœur, emportez sa foi, son amour,

sa grâce, le don de la persévérance, le gage du ciel ;

gardez le tout soigneusement et avec vigilance : Ile,

missaest. Mais il est une victime que Jésus-Christ a dû

emporter au ciel et que vous ne devez pas reprendre,

ce serait un vol sacrilége et une rapine dans l'holo

causte : c'est votre cœur que vous lui avez donné et

qui lui appartient à tant de titres, il l'emporte dans

les cieux , ne le retirez pas à vous par une vie mon

daine de dissipation et de péché, consentez avec joie

à cet heureux échange de l'alliance du Seigneur,

souscrivez au contrat : il se donne à vous, mais vous

vous êtes donnés à lui; laissez donc entre ses mains

saintes et divines ce cœur qu'il vient de reprendre et

de reconquérir; laissez Je péché sur les marches du

sanctuaire où vous l'avez confessé, déploré ; n'en em

portez que l'aveu, le regret et la résolution de l'évi

ter, et encore allez ensevelir tout cela dans le secret



DE LA MESSE. 473

<le la pénitence, et sortez de l'église avec la paix de

Dieu commencée par le sacrifice, consommée par le

sacrement du paidon. lie, missn est.

Le peuple répond à ces accents de bénédiction :

Nous rendons grâces à Dieu, comme les disciples qui,

après avoir élé bénis de Jésus-Christ montant au ciel,

s'en retournèrent comblés de joie, louant et bénis

sant Dieu. Grâces à D.eu pour son bienfait inénarra

ble; comme si les fidèles disaient : Nous louons le Sei

gneur avec effusion de cœur, avec tout Pépancbement

de la reconnaissance, pour la faveur d'avoir assisté

et participé aux saints mystères, et avec la résolution

la pins forte d'en conserver les fruits et de marcher

d'une manière digne de Dieu.

article m.

Additions a la messe introduites par la dévotion des prêtres

et du peuple, et autorisées ensuite par l'Eglise.

S i

De la prière Placent,

Tout se terminait autrefois par le congé donné à

l'assemblée chrétienne; car la prière: Recevez favo

rablement, o Trinité sainte, est assez récente, et en

core au quinzième siècle, elle devait être dite par le

prêtre en son particulier après avoir achevé, mais

elle ne faisait pas partie de l'ordinaire de la messe.

Dans les endroits même où l'on donnait la bénédic-

'



474 EXPLICATION

tiou en quittant l'autel , celle bénédiction se faisait

avant le Placent, afin qu'il fût toujours regardé

comme une conclusion finale. Enfin le Missel romain

ordonna de la réciter avant de bénir les fidèles;

mais , pour garder quelque vestige de l'origine de son

institution, le prètie la dit seciètement, et incliné

devant l'autel comme il convient à sou indignité dont

il fait encore profession en présence de l'adorable

Trinité.

Le sacrifice a commencé par l'invocation de la Tri

nité sainte ; cette invocation en a été comme la dédi

cace , on a jugé convenable de terminer aussi heu

reusement qu'on avait commencé, en s'adressa nt aux

trois personnes divines après l'oblation, au Pèieà

qui l'on a offert, au Fds que l'on a immolé, au Saint-

Esprit par qui la victime est consumée, et ses mérites

répandus dans nos coeurs, afin, comme dit ailleurs

l'Eglise, que toute action et surtout Yaction par excel

lence commence toujours, se poursuive, et s'achève

au nom et par la vertu du Dieu trois fois saint. Cette

piété, qui retient le prêtre à l'autel et les fidèles dans

le temple après le renvoi, peut rappeler encore la

conduite des disciples qui, après avoir quitté Jésus-

Christ montant au ciel, ne se contentèrent pas de

s'en retourner dans la ville avec joie, en louant et

remerciant le Seigneur, mais persévéraient tous en

semble, dit saint Luc, dans le cénacle, occupés de la

pr.ière, et appelant ainsi la force d'en-haut et la

venue de l'Esptit-Saint , dont l'effusion sur les

fidèles va nous être figurée par la bénédiction du

prêtre.

La prière Placeat est une espèce de récapitulation

de tout ce qui vient de se passer, et un accent de



Dr. LA MJiSSE. 475

persévérance pour demander la conservation des

fruits d'un si excellent mystère.

Recevezfavorablement, ô Trinité sainte, par qui nous

avoirs commencé cette grande action, l'hommage de

ma parfaite dépendance, puisque Jésus- Christ a été

pour moi et pour ses enfants îe suprême adorateur en

esprit et en vérité, et qu'élevant son corps adorable

vers le ciel j'ai pu dire réellement que toute gloire,

que tout honneur était rendu à Dieu ; et ayez pour

agréable le sacrifice que j'ai offert aux yeux de votre

majesté, quoique j'en fusse indigne. La victime n'a pu

manquer d'être agréable, mais l'offrande que j'ai

faite de cette victime pourrait n'être pas agréée à

cause de mon indignité et de ma bassesse ; le Pon

tife sans tacbe n'a pu manquer d'être exaucé, mais

le prêtre environné de faiblesses pourrait être re

poussé à cause de ses fautes. Faites donc par votre

miséricorde que mon indignité et mes crimes ne

mettent aucun obstacle à l'application des mérites

de l'oblation, faites que ce sacrifice me soit propitiatoire

et à tous ceux pour qui je l'ai offert, que nous ayons

tous dignement adoré, remercié, apaisé et sollicité

le Dieu de toute grâce; je vous en conjure, ô ' Tri

nité adorable, par Jésus-Christ notre Seigneur. Ainsi

soil-il.

§u.

De la dernière bénediction.

Presque toutes les prières que le prêtre' fait pen

dant le sacrifice, sont autant de bénédictions pour les

assistants, parce qu'on y demande continuellement



A~G EXH.ICAT10JI

que Dieu répande sur eux ses bénédictions et ses

jjrâces ; la messe est par elle-même le principal moyen

<le conférer les dons célestes, et le principe efficace

des secours surnaturels qui nous disposent à recevoir

la grâce sanctifiante dans les sacrements : c'est pour

cela qu'elle a été instituée. Jésus-Christ s'y offre

pour la sanctification des fidèles ; le prêtre demande

qu'elle leur profite pour le salut et la vie éternelle,

qu'elle nous fasse jouir de la paix du Seigneur, et

vivre éternellement parmi ses élus ; or, cette paix est

la vraie source des bénédictions. Le prêtre la de

mande de nouveau à la fin du Pater, et, faisant un

signe de croix avec une partie de l'hostie qu'il tient

entre ses doigts, il dit à tous les fidèles : Que la paix

du Seigneur soit toujours avec vous. Voilà la bénédic

tion du saint Sacrement à laquelle on doit avoir le plus

de dévotion, comme faisant partie du sacrifice, d'où

découlent et la bénédiction céleste et la grâce, et qui

est efficace par elle-même pour le juste et pour le

pécheur. Mais, quoique la bénédiction que l'on donne

à la fin de la messe ne fasse pas partie du sacrifice,

on ne doit pas laisser d'en faire un très-grand cas,

puisqu'elle est donnée par un prêtre qui vient de

consommer les saints mystères, et de s'unir si parti

culièrement à Jésus Christ par la communion. Aussi

les peuples ont-ils toujours eu beaucoup de dévotion

à cette bénédiction dernière du célébrant, soit qu'il

la donne au milieu ou à la fin de la messe.

Autrefois, lesévêques seuls bénissaient l'assemblée,

comme représentant plus vivement Jésus-Christ, le

pontife éternel et 1 evêque de nos âmes : ils le fai

saient, au témoignage de saint Augustin, entre l'orai

son dominicale et la communion, et en étendant la



BE LA MESSE. 477

main sur le peuple ; on en usait de même dans les

Gaules, et de là la bénédiction pontificale qui se

donne api es la fraction de l'hostie à Paris et en plu

sieurs cathédrales de France. Mais outre la bénédic

tion générale inséparable du sacrifice, et la béné

diction particulière de l'évêque avant le Pax Domini,

on en donnait une autre en terminant la messe ; il y

en a une longue et très- belle dans les constitutions

apostoliques immédiatement avant le congé, et une

immédiatement après dans les liturgies de saint Cluy-

sostôme et de saint Basile. Dans l'Eglise d'Occident,

on ne voit d'autre bénédiction finale du temps des

papes saint Gélase et saint Grégoire que des oraisons

intitulées : Bénédictions sur le peuple après la commu

nion, et l'on a donné ce nom à la postcommunion

elle-même, et à la prière sur le peuple, qui la suivait

avant le renvoi des fidèles ; ainsi dans le sacramen-

taire grégorien, on lit le dimanche après l'Epiphanie :

Conservez, Seigneur, voire famille, et purifiez-la par

Vabondance de vos bénédictions. Nous avons conservé

ce reste d'usage aux féries du Carême, comme il a été

observé plus haut. Cependant le pape ou l'évêque,

allant de l'autel à la sacristie, disait : Que Dieu vous

bénisse, et le chœur répondait : Ainsi soit-il. Ce ne

fut qu'après le onzième siècle que les simples prêtres

crurent devoir bénir le peuple à la fin du sacrifice en

l'absence de l'évêque ; la coutume s'en établit bien

tôt, les fidèles y attachèrent une grande dévotion, et

l'on se contenta dans les derniers siècles de mettre

une distinction entre la formule de la bénédiction

de l'évêque, et de celle que le prêtre pouvait donner

à la fin de la messe.

Sans entrer dans toutes les variations qu'a subies



•473 EXPLICATION

le cérémonial de la dernière bénédiction, nous dirons

seulement cequi se pratique <le nos jours. Si l'évèque

célèbre les saints mystères, il dit à haute voix, ou il

chante les versets Sit nomen,. . . que le nom du Seigneur

soit béni: Adjulorium noslrum,... nnlre secours est dans

le nom du Seigneur. Puis il fait trois signes de croix

sur l'assemblée, que le Dieu tout-; uissant vous bénisse,

le Père, le Fils et le Saint-Esprit. S'il officie pontifica-

lement, ila sur la tête la mitie, et la crosse à la main.

en donnant cette bénédiction : le chœur répond aux

deux versets qui précèdent, maintenant ei dans tous les

siècles,... qui a fait le ciel et lu terre,... et à la - fii.

Ainsi soit-il. Le prêtre, en terminant le sacrifice, dit

seulement d'une voix inteiligible, niais sans chanter,

même à la messe haute et solennelle : B-nedicat

vos... et ne fait qu'un seul signe de croix sur les

fidèles avec la main ; autrefois il se servait pour cela

ou du calice, ou de la patène, ou de la croix. Cepen

dant l'usage des diocèses n'est pas uniforme sur ce

point : ainsi, à Paris, les curés aux grand'messes

chantent les deux versets qui précèdent, mais en

commençant par Adjulorium et le reste, en n'expri

mant toutefois qu'un signe de croix sur l'assemblée.

Tout prêtre fait la même chose, s'il donne la béné

diction du saint Sacrement, et de plus exprime trois

signes de croix avec l'ostensoir. Nous nous bornerons

à expliquer les prières et cérémonies de la dernière

bénédiction telles qu'elles se font à la messe basse.

Le prêtre ayant dit la prière Placeat, baise l'autel

comme pour dernier adieu, et comme pour prendre

sur le trône delà miséricorde le souhait de grâce qu'il

va faire, il élève les mains et les yeux vers le ciel

pour attirer les bénédictions de l'autel sublime, où



DE LA MESSE. 479

l'agneau victime est remonté, il rejoint les mains

comme possesseur des faveurs du salut qu'il vient de

puiser et d'attirer, il salue la croix, source de tant

de mérites qu'il va répandre, et se tournant vers les

fidèles, il exprime sur eux le signe de la Rédemption

qui vient d'être consommée dans les fruits du sacri

fice, en disant : Que le Dieu loul-puissant qui a fait le

ciel et la terre, et quia tout pouvoir pour vous com

bler de ses bienfaits, vous bénisse: qu'il vous accorde

toutes les grâces de l'oblation, tous les secours que

vous y êtes venus chercher, toutes les demandes que

vous avez présentées à l'autel, et que vous soyez ainsi

bénis par Dieu, le Père à qui nous avons sacrifié

comme à notre créateur et au principe de notre être,

et le Fils que nous avons offert comme notre victime

et noire Sauveur, et le Saint-Esprit par qui nous avons

immolé un Dieu à un Dieu et qui nous applique

les fruits de l'oblation comme sanctificateur de nos

âmes. Et l'on répond : Ainsi snit-il. Ce qui revient à

cette parole de l'apôtre qui termine le saint office:

Que la grâce de notre Seigneur Jésus-Christ, que la

charité de Dieu et la communication du Saint-Esprit,

soit toujours avec vous, amen. Aux messes des morts,

le prêtre se contente de baiser l'autel pour dernier

salut de grâce et d'adieu, et omet la bénédiction,

parce qu'à ces messes on retranche la joie et la so

lennité, parce que le souhait n'est que pour les assis

tants, et que l'Eglise dans ces messes n'est occupée

que du soulagement des âmes du purgatoire, enfin

parce que les défunts ne peuvent plus être bénis,

n'appartenant plus à la juridiction de l'Eglise de la

carrât

Remarquons au sujet de celte bénédiction dernière



•ISO KXI'LICATION

(que la dévotion des peuples a introduite à chaque

nietse, et que l'Eglise a autorisée dans les siècles der

niers) que les fidèles, qui dans la messe vienne nt d'en

gager, comme Jacob, une espèce de combat contre le

Seigneur entre sa justice irritée par leurs offenses et

apaisée par la sainte victime, etsa miséricorde vaincue

par l'oblation et méritée par la participation qu'ils y

ont prise, sortent de celte lutte forts contre Dieu

même, de la justice duquel ils ont triomphé ; qu'on

peut leur dire, comme l'ange à Israël : Partez main

tenant, laissez la maison du Seigneur, le temps de

marcher vers la patrie à travers les travaux, les de

voirs, les peines et les dangers du voyage, est arrivé :

»i vous avez été foi ts contie Dieu, cou. bien plus le

serez-vous contre les hommes, contre le monde, la

chair et le démon? Et les fidèles semblent répondre

à l'ange du Seigneur dans la personne du prêtre :

Nous ne vous quitterons pas que vous ne nous ayez

bénis, et que les effets de cette bénédiction ne viennent

confirmer toutes les grâces du sacrifice et toute la

ferveur de nos résolutions. Remarquons encore que

les fidèlesqui, pendant l'oraison Placent, persévéraient

dans la prière à l'exemple des apôtres pour être re

vêtus de la force d'en-haut, attendent cette bénédic

tion comme la grâce de la descente du Saint-Esprit,

que ce rit peut rappeler à la piété. En effet, quels

besoins n'eurent pas les disciples de cet Esprit sanc

tificateur? Instruits à l'école de Jésus-Christ, vivifiés

par le sacrifice de Jésus-Christ, rendus participants de

la chair de Jésus-Christ dans le cénacle, quelle n'était

pas encore au jour même de l'Ascension leur difficulté

à croire, l'incrédulité de leurs esprits, la dureté de

leurs cœurs, la faiblesse de leur courage, la vanité de



DE LA MESSE. -i S 3

leurs pensées ? Malgré la communion, ils ne devinrent

des hommes nouveaux que lorsqu'ils furent rempli*

de l'Esprit saint, et qu'ils eurent reçu dans le céna

cle la vérité de ses lumières, l'onction de sa grâce, la

force de sa consolation. Il en est de même de notre

misère; qu'elle est grande, même après la participa

tion à la nourriture divine ; que notre force est facile

à ébranler, même après les plus divins secours'

L'Esprit de Dieu seul, qui enseigne toute vérité, qui

aide toute faiblesse, qui se répand dans notre âme

comme l'esprit de Jésus-Christqui nous anime, après

que sa chair a été mêlée à la nôtre et que nous

sommes devenus ses membres, l'Esprit de Dieu seul

peut assurer les fruits du sacrifice, les conserver er»

nous, consumer l'bolocauste composé de Dieu et do-

nos cœurs, et consommer la sanctification qui est \er

grand but du renouvellement de la scène du Cal

vaire. Or, c'est à ce mystère que nous voulons par

ticiper par la dernière bénédiction qui rappelle la

descente et l'effusion de l'Esprit saint. A la messw

nous pretions un Dieu en nourriture, mais c'est à

l'Esprit de Dieu de nous faire vivre de sa vie, et d'ac

complir en nous cette parole profonde du Sauveur ;

Celui gui me mange, vivra pour moi (1). Demandons

donc avec ferveur à la dernière bénédiction, que les.

jours de la Pentecôte soient accomplis en nous, qut-

le Père et le Fils nous envoient leur promesse, que

l'Esprit saint qui procède du Père et du Fils sur

vienne en nous, mette nos résolutions et leur fai

blesse à l'ombre de la vertu du Très-haut; qu'il soi*

comme la rosée salutaire qui féconde la terre dé

ni Joan. vi.

21



482 EXPLICATION

notre cœur, afin que la semence divine qui y a été

déposée par le sacrifice et par la communion puisse

germer, proluire le Sauveur dans une vie sainte et

chrétienne, et porter des fruits qui demeurent pour

la vie éternelle : affermissant en nous ce qui a été

opéré dans le saint temple, fortifiant l'homme inté

rieur, nous enracinant dans l'amour divin et nous

remplissant de toute la plénitude de Dieu.

S ni.

Du dernier Evangile.

Enfin, il ne suffit pas d'avoir participé à l'esprit du

Seigneur, il faut vivre de cet esprit et selon cet es

prit, dans l'amour, dans la grâce de Dieu, dans l'ac

complissement de sa loi sainte et de sa volonté. Si

quelqu'un n'a pas l'esprit de Jésus-Christ, il ne lui

appartient pas, dit l'Apôtre : c'est un membre privé

île la vie, qu'il faudra retrancher ; et ceux-là, ajoute-

t-il, qui sont animés, régis par son esprit, sont véri

tablement les enfants de Dieu, et conséquemment les

héritiers de Dieu et de sa gloire. Si donc nous vivons

à l'autel de cet esprit, marchons par l'impulsion de

cet esprit, que notre vie soit la vie des enfants de

Dieu, puisque nous mangeons à la table de ses en

fants. Voilà le sommaire et la perfection de la vie spi

rituelle, et voilà la haute et dernière instruction que

l'Eglise a voulu nous donner à la messe, et que nous

trouvons, avec une récapitulation admirable de toute

la religion et de toutes les grâces du sacrifice, dans la

récitation du début de l'Evangile selon saint Jean.



DE LA MESSE. 483

La lecture de cette partie de l'Evangile est la der

nière addition qui ait été faite à la liturgie sacrée ; il

y a plus de cinq cents ans que beaucoup de prêtres

l'ont récitée tout bas eu commençant leur action de

grâces, comme il se pratique encore dans quelques

diocèses, à la messe baute, où le prêtre dit l'Evangile

saint Jean en particulier, en se retirant de l'autel à

la sacristie; la dévotion du peuple les a portés à le

réciter tout haut à l'autel même. A l-i fin des céré

monies du baptême, on dit cet Evangile à cause de

ces paroles : Il leur a donné le pouvoir d'être faits les

enfants de Dieu, à ceux qui croient en son nom et qui sont

nés de Dieu : mais ces paroles, et celles qui précèdent,

et celles qui suivent, le Verbe s'est fait chair, et il a

habité parmi nous, ne conviennent pas moins après

l'auguste sacrifice, c'est le fruit de la vie de Dieu.

Saint Augustin avait appris qu'un platonicien disait

du commencement de cet Evangile qu'il devrait être

écrit en lettres d'or dans tous les lieux d'assemblées,

et les chrétiens, bien mieux que les anciens philoso

phes, ont joint à l'admiration qu'il excite, la vénéra

tion d'une tendre dévotion. Ils le portaient écrit sur

leur cœur, ils voulaient qu'on le déposât avec leurs

corps dans le tombeau, ils le récitaient dans les dan

gers, ils désiraient qu'on le dît sur eux dans les ma

ladies ; de là l'usage des rituels de faire dire l'Evan

gile saint Jean sur la tête des malades après qu'ils ont.

reçu les derniers sacrements. Cette dévotion les por

tait à l'entendre tous les jour* à la messe, ils le re

commandaient expressément dans leurs fondations ;

une si louable coutume fut bientôt regardée comme

une loi, et l'autorité du saint pape Pie V, au seizième

siècle, régla qu'on réciterait cet Evangile à la fin de la



484 EXPLICATION

messe, et avant de quitter l'autel. 11 n'y a d'excep

tion à cette règle que le cas où l'on doit dire l'Evan

gile du jour, ou celui du dimanche, à cause d'une

fêle qui n'a pas permis de célébrer la messe propre

du dimanche ou du jour privilégié, et les fidèles sont

avertis de cette rubrique par le transport du missel

au côté gauche de l'autel après les dernières orai

sons.

Ce dernier Evangile se récite donc du même côté

et à la même place que le premier, avec le même

préambule du salut : Que le Seigneur soit avec vous,

et de l'annonce : Commencement de l'Evangile selon

saint Jean; seulement on a omis la solennité des céré

monies. On fléchit le genou à ces mots : Et le Verfo

s'est fait chair: le prêtre ne baise pas le texte sacré,

parce qu'il le récite le plus souvent par cœur, et quel

quefois en marchant. A la fin on répond : Rendons

grâces à Dieu, comme nouvelle et dernière conclu

sion de tout le sacrifice, ainsi qu'il se pratiquait à

l'annonce du renvoi de l'assemblée.

Méditons les paroles divines dans le sens d'une ré

capitulation de tous les mystères renouvelés à 1»

messe, dans le sens du fruit de la vie de Dieu et dela

vie de ses enfantsque nous devons recueillir à l'autel.

et dans le sens de la conclusion la plus admirable et

de l'action de grâces la plus sublime après le saint

sacrifice.

Au commencement était le Verbe, donc il était avant

tout commencement et de toute éternité, puisqu'il

existait déjà au commencement de toutes choses:

donc il était l'être nécessaire, possédant toutes les

perfections dans un degré infmi, puisqu'il est éternel.

Et le Verbe, cette parole, cette pensée éternelle de



DE LA MESSE. 485

Dieu, élait en Dieu, non pas comme la pensée dans

notre âme. qui n'est autre chose que notre âme pen

sante, mais subsistant en lui-même indépendamment

<le son principe qui est le Père, engendré du Père,

mais ayant sa distinction personnelle, et formant en

Dieu, dans l'unité de l'essence et de la nature divine,

la seconde Personne de l'adorable Trinité, le Fils

coéternel et consubstantiel au Père, et distinct du

l'ère par la propriété de sa Personne. Et le Verbe

était Dieu comme le Père et le Saint-Esprit, égal à

Dieu en toutes choses : ce que l'Eglise professe clai

rement par ces trois mots : unité dans la nature,

propriété dans les Personnes, égalité dans la majesté

et dans toutes les perfections. Quelle sublimité dans

ce début! et qui peut suivre le vol rapide de l'aigle

pour aller fixer ainsi la lumière dans le foyer de la

lumière même! Que ces accents au moins, qu'une

bouche mortelle ne peut prononcer, et pour la mé

ditation desquels l'esprit de l'homme ne saurait suf

fire, transportent dans cette haute région nos esprits

et nos cœurs, et, à l'ombre du respect et de l'adora

tion la plus profonde, publions la gloire du grand

Dieu qui vient de s'immoler et de se livrer pour

nous.

Après que saint Jean a marqué ainsi en traits de feu

l'éternité du Verbe, sa distinction personnelle, et sa

divinité, il ajoute : Ce Verhe était dans le prineipe avec

Dieu. Ce n'est pas ici une simple répétition de ce qui

a été dit, c'est une vérité nouvelle et profonde que

l'évangéliste apporte du ciel à la terre : il veut mar

quer la société du Verbe et ses rapports avec les di

vines Personnes. Les Pères ont remarqué que saint

Jean entend par te principe, dans lequel le Verbe

 



.486 EXPLICATION

subsiste, Dieu le Père, qui s'appelle simplement prin

cipe, parce qu'il est le principe sans principe. Ainsi

donc quand saint Jean nous dit que le Verbe étiut

dans le principe, c'est-à-dire, dans le Père,ai'ee Dieu,

on peut entendre par celte parole, avec le Saint-Es

prit ; autrement il y aurait abondance inutile de mots.

Il est donc dans le Saint-Esprit, comme il est dans

le Père, comme le Père est en lui ; le Père est le

principe, le Fils est engendré du Père, le Saint-Es

prit procède du Père et du Fils, chaque Personne est

distincte dans une même nature, mais chaque Per

sonne est appelée Dieu, possède les caractères essen

tiels de la divinité, elles sont entre elles et à elles-mêmes leur centre et leur demeure. Répétons donc

avec l'admiration du ciel : Saint, Saint, Saint est le

Seigneur. Après nous avoir révélé le mystère sublime

du Verbe en lui-même et en Dieu, l'évangéliste nous

apprend sa toute-puissance dans les œuvres de la

création, et toutes les merveilles de cette sagesse

éternelle en faveur des hommes.

Toutes choses ont été faites par lui; il a tout créé, et

ne l'a jamais été lui-même, ce qu'il importait d'éta

blir contre les hérétiques qui niaient la toute-puis

sance et la divinité du Verbe; mais l'écrivain sacre

n'exclut pas en parlant ainsi le concours tout-puis

sant du Père etdu Saint-Esprit, qui ont créé de con

cert avec le Fils, puisqu'il ajoute : fit rien n'a éléjail

sans lui de ce qui a été fait. Donc il n'agissait pas seul,

mais ensociété avec lesdeux autres Peisonnes divines

En lui était la vie r c'est dans cette pensée et cette sa

gesse de Dieu que toutes choses vivent et demeurent

d'une manière inaltérable, c'est là où tout ce qui a

élé fait est vie et raison, ordre et sagesse; à peu près>

 



DE LA MESSE. 487

niais d'une manière plus ineffable et plus parfaite,

comme un édifice est dans la pensée de l'architecte

qui le bâtit avec ses dimensions, ia régularité des pro

portions, l'ensemble de ses parties, et la richesse de

ses détails. C'est encore dans cette sagrsse et cet ordre

éternel des pensées de Dieu que se trouve le principe

de la vie spirituelle et intérieure de l'homme, par

laquelle nous vivons pour Dieu de la vie de Jésus-

Christ par la charité habituelle que l'Esprit saint ré

pand dans nos cœurs : et celte vie était la lumière des

hommes : cette sagesse était leur lumière aussi bien

que leur vie, c'est elle qui leur découvre toutes les

vérités, et la vérité est la vraie vie de l'âme. En moi,

dit la Sagesse, est toute l'espérance de la vie et de la

vertu. Par cette lumière de vie et cette vie de lu

mière, nous croyons, nous espérons, nous dirigeons

nos pas dans la voie du salut, nous distinguons les

objets, nous voyons les choses telles qu'elles sont,

dans leur vrai rapport avec Dieu, la brièveté du

temps, l'importance de l'éternité, la beauté de la

vertu, l'énormité du vice : nos pensées, nos désirs,

nos motifs et nos actions réglés par cette lumière,

forment une vie pure et sainte, digne de Dieu et des

enfants de la lumière; car le fruit de la lumière est

dans la bonté, la justice et la vérité, qui nous portent

à faire ce qui plaît à Dieu.

Et la lumière luit dans les ténèbres ; car autrefois,

avant la venue du Verbe incarné, nous étions ténè

bres par l'état du péché, et néanmoins du sein du

Père la sagesse éclairait, et se réfléchissait sur les

hommes qui ne voulaient point fermer les yeux à son

éclat. El les ténèbres ne l'ont pas comprise, tant les

hommes étaient charnels, occupés des choses sensi

 



4SS EXPLICATION

Lies, entraînés vers la terre, et ne comprenant rien à

ce que cette sagesse leur prescrivait pour régler leur

vie. Cette lumière intérieure ne suffisant pas, cette

raison émanée de la raison divine étant obscurcie par

i'ignorance et les passions, Dieu fit succéder d'âge en

âge un ministère extérieur et sensible qui réveillait

les hommes au bruit des menaces et des promesses

du Seigneur ; enfin, il y eut un homme envoyé de Dieu

comme les autres prophètes, mais avec une mission

plus éclatante, gui s'appelait Jean-Baptiste ; sa mission

«st marquée comme une époque très-remarquable:

c'est l'an quinzième de l'empire de Tibère-Césai ; il

se fit écouter avec respect, et montra du doigt celui

«jui était la lumière et la vie. // vint donc pour servir

de temoin, pour rendre témoignage à la lumière, afin que

tous crussent par lui, etqu'ouvrant les yeux à la vérite,

ils eussent la sagessedes enfants de Dieu et l'héritage

de son bonheur. // n'était pas la lumière, cet envoye,

mais il était venu pour rendie témoignage à celui qui

était la lumière : son autorité fut si grande, qu'il fut

obligé de déclarer hautement qu'il n'était point le

Christ, et que l'Evangile nous affirme encore qu'il

u'était pas la lumière.

Celle lumière qu'annonçait Jean-Baptiste, comme

l'aurore annonce le soleil, était la vraie lumière qui

éclaire tout homme venant en ce monde; qui nous éclaire

dans l'ordre naturel et dans l'ordre du salut, car toute

science et intelligence viennent de la science et in

telligence divines, et Dieu est le Père des lumières,

«t le Verbe l'empreinte de sa gloire, la splendeur de

«a substance, Dieu de Dieu, lumière de lumière, qui

éclaire tout esprit, comme le soleil éclaire tous les

yeux. // était dans le inonde, ce Verbe éternel; il y



• DF. LA MESSE. 489

rtait par la raison gravée dans le cœur de tout homme,

et qui n'est qu'un reflet de la souveraine intelligence:

Et le monde a cléfait par lui, et il avait imprimé sur

les œuvres de la création un cachet si visible de puis

sance, de sagesse et de bonté, que les hommes au

raient été inexcusables de ne pas reconnaître Dieu à

des marques si frappantes de sa divinité, et de ne pas

le bénir de concert avec les cieux et le firmament qui

publient sa gloire ; et cependant le monde ne Va pas

connu, les hommes, ses créatures, ontouverl les yeux,

et l'œuvre ne leur a pas révélé l'ouvrier suprême, ils

n'ont rien compris à ce sublime langage du monde

matériel, et sont devenus semblables aux animaux

que les merveilles et les bienfaits de la création lais

sent insensibles. Abandonnant pour quelque temps

le monde à sa corruption toujours croissante, il est

venu chez soi dans son héritage choisi, et environné

de tant de soins par le ministère de Moïse et des pro

phètes, rt les siens ne Vont pas reçu : le peuple juif

privilégié de Dieu a méconnu le Verbe incarné, l'a

méprisé, persécuté, et a demandé à grands cris qu'on

l'ôtât de devant ses yeux, qu'on le mît à mort, ne

voulant pas qu'il régnât sur lui. Mais il a donné à tous

ceux gui l'ont reçu, Juifs ou Gentils sans exception,

qui ont voulu se soumettre à sa loi sainte, à sa vérité

et à sa grâce, le pouvoir d'être faits enfants de Dieu et

les héritiers de son bonheur, à ceux qui croient en son

nom, et dont les âmes peuvent être sauvées par la

parole sainte déposée dans leurs cœurs comme un

germe de salut; qui ne sont pas nés du sang, ni du

désir de la chair, ni de la volonté de l'homme, mais

de Dieu même. Cette seconde naissance, cette régé

nération spirituelle par laquelle nous sommes faits les



4D0 EXPLICATION

cnlants de Dieu, jouissant de nos titres et de nos

droits au ciel, n'a rien de commun et de semblable

avec celte première naissance temporelle qui nous

donne tel ou tel titre, tel ou tel héritage : ici, l'adop

tion de Dieu n'est attachée ni à l'illustration du

saug, ni à la noblesse de la chair, ni aux désirs des

parents pour nous établir avantageusement, ni à la

volonté de l'homme, à ses moyens, à ses talents, ou

aux ressources de son génie, car la chair et le sang

ne posséderont jamais le royaume des cieux : cette

régénération ne vient que de Dieu même, c'est de

Dieu qu'il faut naître pour devenir ses enfants et ses

héritiers ; de Dieu, c'est-à-dire, de ses pensées par

la foi, de sa volonté par l'obéissance aux préceptes,

de sa grâce par la fidélité et les moyens sensibles

auxquels il a attaché cette grâce dans les sacrements.

Et, pour donner ce pouvoir admirable et ce droit

divin, le Verbe s'est fait chair, il s'est fait enf;nt

des hommes pour que nous devinssions, par la plus

ineffable substitution, enfants de Dieu; il s'est fait

semblable à nous par la participation de notre na

ture, pour que nous devinssions semblables à lui par

la participation de la nature divine : il a pris un

corps et une âme comme les nôtres qu'il a unis à sa

divinité dans une seule et même personne, pour que

nous nous unissions à lui par adoption et par gràco

en l'unité de sa personne, comme les prémices de

notre pauvre nature lui sont substantiellement unies

dans l'Incarnation. Il s'est fait chair, dit le texte sa

cré, pour mieux exprimer parce mot de cliair l'abais

sement et l'anéantissement du Verbe qui a pris, non-

seulement l'âme de l'homme, mais son corps, cette

chair si faible et si sujette à la corruption. El ii'o /'«



»E LA MESSE. 41)1

 

bite parmi nous, vivant au milieu des hommes, sur

cette terre d'exil , de peines et de contradictions,

éclairant le monde, le sanctifiant, passant en guéris

sant et en faisant du bien, terminant son pèlerinage

par l'institution d'un bienfait qui le fait demeurer à

jamais avec nous et en nous avec tous les fruits de sa

vie et de sa mort. Comprenons-nous quel moyen ad

mirable le Seigneur a pris pour nous rendre ses en

fants, quel espace son amour a franchi pour habiter

au milieu des hommes? Mesurons la distance des

deux termes : le Verbe, Dieu éternel, seconde Per

sonne distincte en Dieu, égal à sa majesté, créateur

de toutes choses, vie et lumière inciéées, s'est fait

chair : et ce Dieu qui habite une lumière inaccessi

ble a habité parmi nous! et nous avons vu sa gloire,

qui est la gloire du Fils unique du Père, nous l'avons

vue par la sublimité de sa doctrine et de ses vertus,

par l'éclat des miracles qui ont prouvé sa mission, par

la manifestation qu'il en a donnée sur le Thabor et

jusque sur le Calvaire; ei ce Verbe fait chair est

plein de grâce et de vérité. Plein de vérité pour nous

instruire et nous montrer le chemin du ciel, plein

de grâce pour nous attirer et nous élever jusqu'à lui;

en sorte que pai ticipant à noti e nature il nous donne

de sa plénitude, et que participant nous-mêmes à sa

divinité, nous recevons de la plénitude de Dieu, com

blés que nous sommes ici-bas par sa grâce, et inon

dés que nous seions dans le ciel par sa gloire.

11 était impossible de terminer plus dignement le

sacrifice de la messe que par la lécitation de ce début

<le l'Evangile ; c'est la plus digne expression de ce

qui vient de s'y passer, c'est la récapitulation parfaite;

des mystères qu'il renferme, et des biens qu'il cou



MV2 EXPLICATION

1ère ; c'est la méditation la plus propre à l'action de

grâces après la messe et après la communion. Car

nous y trouvons trois points de réflexions : 1° Quel

est celui qui vient à nous par le sacrifice et la com

munion? c'est le Dieu éternel, créateur de toutes

choses, notre vie et notre lumière, qui s'est incarne

de nouveau sur l'autel et dans nos cœurs, voilà notre

victime et notre nourriture. 2° Chez qui vient ha

biter ce Dieu si grand par le sacrifice et par la com

munion? chez des hommes assis dans les ténèbres ei

à l'ombre de la mort, préférant souvent les ténèbres

à la lumière et la mort à la vie ; ayant le plus grand

besoin de la gloire de Dieu, et refusant de la recon

naître; résistantà tous les bienfaits du Seigneur, et

plus occupés des avantages de la naissance, des pro

jets d'ambition et des ressources de leurs travaux,

que de i'adoption divine et de l'héritage des cieux

3° Enfin pourquoi ce Dieu vient-il habiter ainsi

parmi les hommes? pour être leur Dieu, leur re

dempteur, leur hostie de propitiation, leur vie, leur

lumière ; pour leur donner comme fruit de son

oblation et de son sacrement le pouvoir de renaître

de Dieu et de son esprit, et le droit de partager sa

gloire. Quel riche fonds de méditation et de recon

naissance après la messe? Quelle source inépuisable

d'adoration et de foi, d'humilité et de reconnaissance,

d'amour et de résolution d'une vie chrétienne et

sainte!

A la fin du dernier Evangile, quel qu'il soit, ou

répond : Rendons grâces à Dieu, afin que, malgré les

belles et touchantes additions faites au renvoi de

l'assemblée, la messe se termine toujours par l'action

degrâces, comme après V fie, miss.i est. Grâces à Dieu



DE LA MESSE. 493

qui vient de s'immoler pour nous et de se donner à

nous ; oui, c'est bien là le sentiment qui doit rem

plir nos cœurs avant de quitter l'autel et de sortir

du temple. Nous y sommes entrés pour l'action de

grâces solennelle, où un Dieu adore, remercie, apaise

et sollicite un Dieu ; nous en sortons par l'action de

grâces envers ce Dieu qui adore et qui est adoré, qui

remercie et qui est béni dignement, qui fléchit et qui

est apaisé, qui demande et qui est prié de manière à

ce que nous recevions dans l'étendue de nos désirs.

Grâces à ce Dieu qui vient de paraître au milieu de

nous, et d'habiter en nous plein de grâce et de vérité.

— 1. Plein de vérité, car il fait succéder la réalité de

l'oblation pure et sans tache à l'ombre et à la figure

des victimes de la loi de natuie et de la loi mo

saïque : car il a donné le plus noble soutien au sacri

fice de l'homme moral et intérieur; et maintenant

c'est en vérité que nous offrons à Dieu notre cœur,

parce que nous le lui offrons par un Dieu devenu

semblable à nous, et que celte offrande ne peut être

refusée. Car toute vérité est contenue dans le sacri

fice de la loi de grâce, tout y est enseigné ; le dogme,

depuis l'unité de Dieu dans la trinité des Personnes,

jusqu'à l'utilité de l'invocation des saints; la mo

rale, depuis le grand précepte de l'amour du Sei

gneur, jusqu'aux dernières conséquences de ce com

mandement dans l'union de l'âme avec Dieu; les

sacrements, depuis la grâce qui y dispose, jusqu'à

l'effusion de la grâce qui nous y purifie et nous y

perfectionne; le culte, depuis l'adoration suprême,

jusqu'au plus faible symbole de ferveur et de zèle:

la prière, depuis la sublimité de l'oraison dominicale,

jusqu'à la simp'icitc de cette parole : ainsi soit-il; la



-494 KXPMCATIOrî

suite de la religion, depuis le péché originel et le

sacrifice d'Abri, jusqu'à la dernière assemblée du

monde au pied du tiibunal de Dieu, jusqu'à la con

sommation de ses élus autour du trône dela miséri

corde et de l'autel de l'Agneau. Car, comme nous le

remarquions en commençant, la messe est un cours

public de vérités religieuses, qui est développé à l'in

telligence par la profondeur des prières liturgiques,

et à la simplicité de la foi par le langage énergiquedes

rits et des cérémonies ; eu sorte que nous pouvons

dire avec le concile de Trente (1), que la messe con

tient de grandes instructions pour le peuple fidèle;

et avec Tertullieu, que c'est moins un banquet de

religion qu'une école de lous les devoirs et un ensei

gnement de toutes les vérités ; plenum veritatis. —

2. Plein de grâce: puisque c'est un Dieu qui s'offre

et s'immole à un Dieu, et qu'une telle victime ne

peut manquer de tout nous obtenir. Plein de la grâce

de sa venue, qui a fait exaucer la préparation de nos

cœurs ; plein de la grâce de son ministère public,

qui nous a instruits et préparés au sacrifice; plein

de la grâce de ses souffrances et de sa mort qui nous

a fait mourir au péché et désirer d'accomplir en nous

ce qui manque à sa pnssion ; plein de la grâce de sa

résurrection, qui nous introduit dans la justice d'une

vie nouvelle , plein de la grâce de son ascension, qui

change en une vie céleste nos désirs charnels et nos

affections terrestres ; plein de la grâce de sa bénédic

tion dernière, qui assure le fruit de nos promesses et

qui confirme ce que son amour a commencé en nous;

plein de la grâce de son esprit, qui nous remplit de

(1) Ses», u.



DE LA MESSE. 495

la lumière de la vie et de la consolation des enfants de

Dieu ; plein de sa grâce qui convertit à l'autel, qui

sanctifie au tribunal de la pénitence, qui consomme

l'union à la table sainte, et qui couronne au dernier

jour : plenum gratiœ. Encore une fois, et mille fois

grâces à Dieu pour le don inénarrable qu'il vient de

nous faire et qui comprend tous les biens ; grâces à

Dieu qui nous fait passer de cette table du voyage au

banquet éternel de la patrie. Disons donc avec

l'Eglise en terminant toute action de grâces : Nous

vous louons, Dieu et Seigneur, Père et source éter

nelle de tout être ; les cieux et la terre sont rempli*

de l'éclat de votre gloire et de la splendeur de votre

majesté. Nous vous louons avec les anges et les puis

sances du ciel, avec la multitude des prophètes et le

chœur des apôtres, avec l'armée des martyrs et l'uni

versalité de votre Eglise sainte. Nous vous adorons,

fils unique du Père, roi de gloire, Seigneur Jésus-Christ, qui avez pris notre nature, brisé l'aiguillon

de la mort, ouvert aux fidèles le royaume des cieux ;

qui êtes assis dans la gloire, et qui viendrez un jour

nous juger et nous demander compte de tant de

bienfaits. Ah ! nous vous conjurons de secourir vos

serviteurs que vous avez rachetés de votre sang. Nous

vous bénissons, Esprit consolateur, principe de toute

sanctification, mettez-nous au nombre de vos saints,

sauvez votre peuple, bénissez votre héritage, con

duisez-nous, élevez-nous jusque dans l'éternité bien

heureuse. Dieu trois fois saint, ayez pitié de nous ;

répandez sur nous, Seigneur, vos miséricordes selon

l'espérance que nous avons mise en vous et dont vous

venez de donner à nos âmes un gage si précieux.

Mon Dieu! j'ai espéré en vous, que je ne sois pas



49C EXPLICATION DE t.* MESSE.

confondu à jamais : je chante vos bontés au lieu de

mon exil, c'est toute ma consolation ; je chanterai

vos miséricordes dans l'éternité, et ce sera ma ré

compense en passant de l'autel de la terre à l'autel

sublime du ciel.



TABLE DES MATIERES.

Prcf.tcc. 1

INSTRUCTION» PRELIMINAIRES SIR LE SAINT SACRIFICE DE LA MT.SSE,

SLR LES PRIERES ET LES CEREMONIES QUI L*ACCOMPAGNENT.

Chap. premier. Dela grandeur du sacrifice de la messe, et

de ses rapports avec toute la religion et avec le culte dont

il est le centre. l.r>

Chap. II. Du sacrifice en général et de sa nécessité. 21

Chap. III. Des sacrifices anciens sons les patriarches, sous la

loi mosaïque, et des sacrifices des païens. 25

Chap. IV. Du sacrifice de la loi nouvelle, institué et offert

par Jésus-Christ. 32

Chap. V. De la manière dont on a célébré la messe depuis

son institution jusqu'à nos jours. 37

Cuir. VI. Des différents noms et de la division de la messe. 52

Chap. VII. De la nature et de l'existence du sacrifice de la

messe. 55

Chip. VIII. De la valeur et des fruits du sacrifice de la

messe. 71

Ciiap. IX. Dispositions pour offrir le saint. sacrifice. 80

§ I. Dispositions matérielles. /''.

§ II. Dispositions intérieures. '.l':'.

§ III. Dispositions extérieures. 9)

Chip. X. De la bénédiction et aspersion de l'eau, des pro

cessions, et de l'arrivée du prêtre à l'autel. 101

§ I. Bénédiction et aspersion de l'eau. lb.

§ II. Procession avant la messe. 401

§ III. Arrivée du prêtre à l'autel. t("3



TABLE DES MATIERES.

PRIERES ET CEREMOSIRS DU SAINT SACRIFICE DE Là MBSSE.

Des dispositions pour assister à la misse, et de la manière

de l'entendre. 109

Explication des prieurs kt des ckrémomes df. la messe.

Chap. premier. De la préparalion publique au sacrifice, et

de l'entrée à l'autel. 11}

Art. premier. Préparation publique au sacrifice. ft.

§ I. Du signe de la croix, et de l'antienne Inlmibo. 117

§ H. Du psaume 42', Judica nie, Deus. 124

§ 111. Du Conjiteor, ou de la Confession mutuelle des

péchés. 133

Ç IV. Des prières pour obtenir la rémission des péchés

et la grâce de monter à l'autel avec pureté. 13S

Art. h. En rée à l'autel. 144

§ I. De l'encensement de l'autel. 146

§ II. De l'Introït, ou du psaume de l'entrée. 149

§ III. Du Kyrie, eleison. IM

$ IV. Du Gloria in excelsis. 1»6

( iiap. II. De l'instruction préparatoire au saint sacrifice. 161

§ l. De la Collecte, precédée du salut de l'assemblée. M2

§ II. De l'Epitre. 108

§ III. Du Graduel, de Yalleluia, du Trait et de la

Prose. 172

$ IV. De l'Evangile. 177

$ V. Du Prône. 488

§ VI. Du Credo. 200

Ciup. III. De l'Oblation, ou du Commencement du sacrifice. 2IA

§ 1. De l'Offertoir. . 216

§ II. De l'Offrande des fidèles, des Eulogies, et du Pain

* bénit. * 519

§ III. Du Pain et dn Vin, matière du Sacrifice. 226

§ IV. Ol>lation du Pain. 229

§ V. Mélange de l'eau et du yin dans le calice. 283

§ VI. Oblation du Calice. *J7

$ VII. Oblation des Fidèles. ~'s



TABLE DES MATIERES.

§ VIII. Invocation du Saint-Esprit. 2'i*

§ IX. Encensement des Oblations. 2<7

§ X. Lavement des doigts. 251

§ XI. De la prière Suscipe, sancta Trinitas. 25<V

§ XII. L'Orale, fvalrts. 2li6

§ XTH. De la Secrète. 26'->

Cuap. IV. Du Canon, ou Règle de la Consécration, précède

de la Préface. 27-1

De la Préface et du Sanctus. 274

—— Le canon de la messe. 28!)

§ I. De la prière Te igitur, qui est la première avant la

Consécration. 294

§ II. Du Mcmento des vivants, qui est la seconde prière

avant la Consécration. 302

§ III. De la prière Communicantes, qui est la troisième

avant la Consécration. 30!>

§ IV. De la prière liane igitur, qui est la quatrième

avant la Consécration. 31!)

§ V. De la prière Quant oblationcm, qui est la cin

quième et dernière avant la Consécration. 325

Consécration, élévation et adoration de l'hostie et

du calice. 330

§ VI. De la prière Unde et memores, qui est la première

après la Consécration. 34(>

§ Vil. De la prière Suprà quœ, qui est la seconde

après la Consécration. 353

§ VIII. De la prière Supplices, qui est la troisième

après la Consécration. 358

§ IX. Du Memento des morts, qui est la quatrième

après la Consécration. 3G4

§ X. De la prière JYobis quoque peccaloribus, qui est

la cinquième après la Consécration. 375

De la conclusion du Canon, et de la petite éléva

tion de l'hostie et du calice. 377

Chap. V. De la Communion au sacrifice. -'Si

§ I. De l'Oraison dominicale. 3S&

§ II. De la prière Libera nos. 397

§ III. De la fraction de l'hostie, et du mélange d'une

partie de l'hostie dans le calice. 400

§ IV. De Vs/gnus Dei. 4(1»



TABLE DES MATIERES.

§ V. De la prière Domine Jesit Chrisle, pour demander

la paix, et du baiser de paix. 4l?>

t$ VI. Des oraisons pour la communion. 424

V" VII. De la communion du prèlrc. 432

§ VIII. De la communion du peuple, et de la commu

nion spirituelle. 442.

*5 IX. Des ablutions. 4M

§ X. De l'antienne de la Communion. 4,S4

Ciur. VI. De l'action de grâces après le sacrifice. 458

Art. i. De l'Oraison appelée Postcommunion. 459

Akt. u. De Vite, missa est, et du renvoi de l'assemblée. 467

Abt. m. Additions a la messe introduites par la dévotion

îles prêtres et du peuple, et autorisées ensuite par

l'Eglise. *":î

§ I. De la prière Placent. '*.

$ II. De la dernière Bénédiction. 4";>

§ III. Du dernier Kvangile; 482

Fils de la Table dis matières.

.*



 



 

ifiBfï:**:.'

 



 

.v

 

- -y. js^-j



 

- -yf, .*



 



 


