< e




R. P. RIBOULLEAU
MONTFORTAIN

MA VIE
DRV

3 |
4¢ EDITION REVUE ET AUGMENTEE
‘AVEC QUESTIONNAIRES POUR CERCLES D'ETUDES
27 MILLE
ILLUSTRATIONS DE A. VERDIER







« Tout le Baptéme
est oublié. »
(Bossuet)

- MA VIE DIVINE




ue nous
aul)

‘hrist g
(St P

-C

J¢sue

(49§}
¥

race

t
o -
o =

]
>

—
T m
.=
5 =

2 3
nl —-
L -
= -
=
u-_ ik

o] | S
w o
-
ma -
Nt
=t
e
aite:

@

] -]

EOIVITHIEE




R. P. RIBOULLEAU
MONTFORTAIN ‘

ik DI

IVENIE

Quatrieme édition illustrée, revae et augmentée
avec questionnaires pour cercles d’études

VINGT-SEPT!EME MILLS

IMlustrations de A. VERDIER

EDITEU .
« Les Traditions Francaises », TOURCOING (Nowd)

EN VENTE .

Librairie Mariale, Calvaire ‘,lont[‘m'l,

PONT-CHATEAU (1

..~ Inf))







:
b
]
'.

LETTRE
de Son Excellence Magr RONCALLI,

Nonce Apostolique en France,

A |'auteur

Paris, le 14-4-45

Tres Révérend Pére,

Merci de votre si beau volume « MA
VIE DIVINE ». J’en ai déja gotité
quelques pages et je les ai trouvées Justes,
claires, prenantes, savoureuses.

Que le Saint-Esprit vous soit toujours
propice dans votre apostolat de la di usion
de ce feu, quiaélé le cri du Bienheureux
de Montfort! J'ai entendu la premire
fois cecria REDONA, oy Jj'ai consacré
la belle église & Marie, reine des ceurs.

Oh ! souvenir délf'cicux.dc ma jeunesse
épiscopale | -

Mon Cher Peére, prions ensemble, Je
vous bénis.

T A..J, RONCALLL,
N. A,




RAPPORT
de Monsieur le Chanoine L MAHIEU,

Doyen honoraire de la Faculté de Théologie de Lille,

sur Ja quatrieme édition de *“Ma Vie Divne’

L'ouvrage du R. P. Riboulleau, Montfortain, se
recomnmande par la solidité de ses théses, comme
par l'agrément avec lequel elles sont présenices. Lt
il est moins aisé gqu'on ne le croit de réunir les deux
mériies.

Ceriains auteurs, soucieux ¢ bon drott de faire
connaitre la doctrine, Uénoncent en teries lech-
niques et négligeni de la rendre attrayanle ; elle
lemeure abstraite, incapable de [ixer Patlention de
quantité de lecteurs. D’aulres, au contraire, atment
le pittoresque et les [leurs, mais on ne sail s'il faut
prendre a la letire leurs métaphores el ainsi leurs
oubrages éléveni Uame ou la charment, pluiolt qu’ils
ne Uinstruisent. Ne parlons puas de ceur qui n'ont
pas de la doctrine une connaissance assez p ofonde;
ils ne penvent, de toute c¢oidence, corununiguer une

)

B et o e

T —

e
o




MA VIE DIVINE 9

science qu’ils n’ont pas, ‘ni faire comprendre ce
qu'ils n'oni poirt parfaitenent saisi.

On nr’adressera au P. Riboulleau aucun de ces
reproches. Son ouvrage, pour ne point souligner
d’aulres chapitres, a trés particuliérement le mé-
rite de faire saisir ce qu’est Uessentiel de la vpie
surnaturelle, dans cette vie comme dans lautre, d
savoir, la participation analogique a la nature di-
vine. L’homme, dit Saint Pierre, est par la grace
consors divine natara. Il est semblable g Dieu, dit
sainl Jean, parce qu’'il le verra tel qu’ll est. Dés
mairienant la filiation divine n’est pas pour lui une
simple appellation ; ¢’est une réalité, que le terme
d'adoplion, jusic en un sens, n’exprime pourtant
que de maniére insuffisante. Ceite thése capitale,
Lrop peu connue, est exposée par le R. P. Riboulleau
de facon a la fois claire et pénétranie : et il n'hésite
pas-G y insister pour en faire bien voir tous les as-
pects, comme aussi tout le rayonnement a travers
le dogme et la morale du christianisme.

Tous les théologiens apprécieront aussi les dé.-
veloppemenis de Uaunlenr sur ce quon peul appele)
lorganisme spiriiuel, c’est-q-dire cet ensemble de
secours divins que constituent la grice sanclifiante
el les vertus. 11 indique bien aussi (ce n'est pas si
banal) le role précis des grdces actuelles soil quand
~Uhowmme posséde la grace sanclifiante, soit quand
il en est encore dépourvu ou qu'il Ua perdue par le
péché.

Les pages consacrées ane dons du Saint-Esprit
ont autant de pirécision que d’utilité porr une ame
soucieuse de la perfection. Trés lumin-uses audsi
ct tres théologiques celles qui iraiten! (u saini sa-
crifice de la Messe. Mais il faudrail tout citer,

L'ayrément de Uouvrage provient en partie de la
clari¢ méme de Uexposé, en partie aussi d’un heu-
reux choiv de traits, de mols bien frappés, de com-
pasuisons a la fois poétiques et exactes, de citations
des meilleurs auteurs. Le P. Riboulleau donne vo-




(A . MA VIE DIVINE

loniiers la parole a des convertis de n’o{rc tem;:s i
quand ils ont renconiré la vérité chretze:nne, “_“’"
cent qui exprime leur joie semble avoir quelque
chose de plus impressionnant. Mais il n’ignc_,rfz pas,
on le pense bien, les grands auteurs spzrliuf;ls,
comme Saint Alphonse et le Bienheureux Grignion
de Montfort, ni les grands théologiens comme Bos-
suet et trés particuliérement Saint Thomas d’Aquin.;
et il ne les cite pas pour des bouts de phrase pris
au hasard, mais vraiment pour des textes caracté-
ristiques, qui importent a la doctrine et qui reflé-
lent le fond de leur pensée. .
Ajoutons que le titre méme de l'ouvrage est aussi
heureux que sa conception d’ensemble. La nature
aspire a la vie et c’est cet aspect que notre époque
aime a meitre en relief dans le christianisme. La
morlification méme n’est qu’un moyen de mieux
vivre de la vie véritable. L’on a vu comment cette
vie est divine. Et cependant elle nous est person-
nelle. Le Sauveur s’identifie en quelque sorle a cha-
cune des ames qu'il a agrégées a son corps mys-
tique: chacune, grace a Lui, se lrouve divinisée.

L. MAHIEU,
Doyen honoraire de la Faculté
de Théologic de Lille.




I
It
£8
,.

AVANT-PROPOS

“« Il m’y a rien de plus grand, de plus auguste, de
plus magnifique qu’'un chrétien, disait M. Olier :
¢’est un [ésus-Christ vivant sur la terre. »

Le livre du R. P. Riboulleau, qui a déja connu
un tel succes, illustre cette vérité. « Ma vie divine »,
c’est la vie de Jésus-Christ en mon ame, en mon
ilre, en mon existence. « Non, je ne vis plus : ce
n'est plus moi qui vis, c’est Jésus-Christ qui vil en
mot. »

OQu’un homme, qu'un chrélien prennc conscience
de Vineffable réalité que 'apdtre saint Paul a réussi
& traduire mieux que personne parce qu'il avait
ireinte mieux que personne — et voila que tout se
transforme a son regard : et le monde, et |'existence
humaine, et lui-méme. Comment laisser prendre
racine en soi a l'amour des choses périssables ?
Comment préférer ce qui peut paraitre seulement un
reflet de la beauté et de la bonté divine ? Comment
se refuser a la participation de la divinité, en s’assi-
rilant a la vanité de Uéphémére et a la misére du

fini ?




12 MA VIE DIVINE

« Etat admirable de l'dme, précise M. Olier, in-
iérieurement rendue conforme et entiérement sem-
blable a Diew ct, comme disent les saints, parfaite-
ment déiforme, c’est-a-dire toute ardente d’amour
i lumineuse de la.clarté de Diew. » On comprend
un pew moins mal I'importance de I'état de grice,
quand on a pesé chacun de ces mots riches de vé-
ril¢ divine.

C’est ce que nous aide a faire le R. P. Riboul-
leau dans les pages doctrinales que nous lut devons.
Il les a rendues aussi pleines de sens théologique
qu'accessibles a la pénétration des dmes attentives
et des coeurs fidéles. Mais il faut demander a I Es-
prit-Saint Lui-méme de guider moire lecture et de
nous ouvrir le sens de ces mystérieuses réalités qui
ont en Dieu seul lewr principe et leur fin. D’ailleurs,
« pour étre vrai chrétien, il faut avoir en nous le
Saint-Esprit qui mous fait vivre intérieurement et
extérieurement comme [ésus-Christ. »

Tout dépend donc de notre docilité a I'Esprit
créatewr. 1l appartieni a notre Mére du Ciel, la
Tres Sainle Marie, de nous livrer a Son aciion pour
que nous connaissions le prix de la vie divine et
gue Sa présence en nous soit précisément « notre
vie ditine ».

Supérieur du Séminaire Saint-Sulpice.
Issv, 15 Aotit 1946.

|




CHAP]TRE PREMIER

CREDO !

« La foi est la téte et la racine
du Chrétien. »
(S. Jean Chrysostome.)

Quand le petit enfant est présenté a I’Eglise pour
le Baptéme, le prétre I'interroge ainsi: « Que de-
mandez-vous de I'Eglise de Dieu ? »

-— La foi, répondent pour 'enfant le parrain et
la marraine, qui le représentent officiellement de-
vant I'Eglise.

C’est en effet par la foi que I’homme est enra-
ciné dans les choses divines. C’est par Elle qu’un
étre humain est -rattaché a tout cet Invisible qui
nous entoure. C’est par elle que nous somines in-
troduits dans ce magnifique domaine de la grace
sanctifiante (1).

(1) La vertu infuse de foi, émanant nécessairement de
la grace sanctifiante, est présenle en I’ame de tout baptisé.
Toulefois, lorsqu’on parle de la valeur de la foi pour nous
introduire dans la vie éternelle, il s’agit de la vertu de foi
en tant qu’elle s’exerce par un acte. Voild pourquoi nous
ne parlerons, dans ce chapitre, que de l'acte de foi.



14 MA VIE DIVINE

I. — QUEST-CE QUE LA FOI?

D’une maniére générale, la foi est la croyance
3 la parole d'un autre. Quand un homme loyal,
intégre nous dit une chose, nous I’admettons, nous
avons foi en sa parole. En d’autres termes, quand
devant l'affirmation de quelqu’un en qui nous
avons confiance, nous disons « oui » a ce qu’il nous
raconte, nous faisons un acte de foi a sa parole.
Nous admettons, en effet, une chose, un fait, une
vérité que nous n’avons nullement constatés par
nous-meémes.

Dans nos relations quotidiennes avec nos Seml-
blables, nous avons a chaque instant l’occasion de
faire de tels actes de foi a leur témoignage hu-
main. Un ami revient de voyage et nous raconte
la conversation qu’il a eue avec tel personnage im-
portant, nous le croyons sur parole, nous faisons
un acte de foi. Quand nous lisons un ouvrage d’his-
toire, méme de la plus récente histoire, nous fai-
sons 4 chaque ligne un acte de foi aux dires de
’historien et ainsi de suite... nos journées sont tou-
tes tisseées d’actes de foi.

E: lenfant a ’école, et le lecteur du journal et
I'auditeur de la T. S. F. donnent leur assentiment
4 une foule de notions, de faits et d’événements
qu’il leur est impossible de vérifier jamais : ils
font autant d’actes de foi. Les savants eux-meémes
ne peuvent se dispenser de la foi ; car ils acceptent
les conclusions de ceux qui ont travaillé avant eux,
sans chercher a se les démontrer.

Ainsi I’acte de foi — de foi humaine, entendons-
nous bien — est la chose la plus habituelle du
monde, c’est un fait indéniable.

Ce fait est-il raisonnable ? Celte foi donnée a
la parole de nos semblables est-elle légitime ? —
Oui elle est légitime si la parole de notre semblable
mér@tc cel assentiment. Kt cela se réalise lorsque
celui qui nous parle nous rapporte avec sincérité

U ey



e

T

e ———— B S
- e ———— . -
e —— =
—— ] —
e ——— — —_
Y —
= 3 =
e 2
- - F =
poy - —
-
= O — — —
= — v —— T —
= Ll — ——
= —— —
-
——

[

——— o — — —

— -
" —

La Foi est la téte et la racine du chrdtien.

(St Jean Chrgsesteme)

e R,



16 MA VIE DIVINE

les choses telles qu’il les a vues se passer. Nous
n’avons pas de raison de douter de la parole d'un
homme loyal qui nous raconte ce qu’il a vu de ses
yveux. Si un missionnaire nous arrive de Madagas-
car et nous raconte les scénes dont il a été le té-
moin attentif et sincére, quel motif aurions-nous de
rejeter ce qu’il nous apporte ? De méme quand un
historien impartial et bien renseigné nous fait con-
naitre les ¢événements qu’il a étudiés avec grand
soin, nous n’avons pas de raison de lui refuser
notre foi et nous pouvons légitimement croire tout
ce qu’il nous dit. En tous ces cas et dans une foule
d’autres, 'acte de fol que nous faisons a une parole
humaine est fort légitime et la raison ’approuve.
Au point de vue religieux, la foi c’est la croyance
a la parole de Dieu. Car Dieu nous a parlé. ‘
Il le pouvait bien : Le Maitre des intelligences
créees pouvait bien les instruire, puisque nous, les
humains, nous pouvons enscigner nos semblables.
Bien plus, Il devait parler pour que le genre
humain tout entier puisse connaitre facilement,
complétement et avee certitude non seulement les
verités surnaturelles qui dépassent I’intelligence
llumzaine, mais aussi les simples vérités naturelles
et les préceptes moraux naturels. La preuve en
est que les philosophes les plus sages de I’antiquité
réduits aux seules lumiéres de la raison, sont tom-
bés dans les plus grossiéres “erreurs. Socrate, le
sage des sages, qui enseignait, dit-on, ’unité de
Dieu, n’a-t-il pas eu la faiblesse de sacrifier, avant
de mourir, un coq Esculape, dieu de l1a médecine? ;
11 doqnait ainsi 4 penser qu’il doutait de ses propres |
doctrl.nes. Si le sage des sages a fait preuve d’une
telle Inconséquence, on peut facilement imaginer
¢e quil devait en étre des auires hommes peu ha-
hl’gues 4 penser et a réfléchir. Vous connaissez Je
321 Saggo&?sg ;:"l: \Ir)i}::lt:nn‘: «‘er ne sais qui je suis, J:e
Ditié de moi | » DL ou Je vais : Etre infini, aje

— '



CREDO 17

b I L] ’

Clest precisement pour nous éviter ce désarror
et cette ignorance que Dieu a décidé de parler :
(lzjaelitlgsn;:ﬁi;l;zilomque..Comrqent Dieu a-t-il.par_lé?

tri es, lqs Prophétes et en dernier lieu
par son divin Fils Jésus et les apdtres qui, tous,
nous ont parlé en son nom (2).

Et tout ce que Dieu nous a communiqué ainsi
par la bouche de ces hommes privilégiés se trouve
consigné, d’une part dans lUEcriture Sainfe, qui
contient la parole de Dieu telle qu’elle a été dictée
par le Saint-Esprit aux auteurs des Livres saints, et
d’autre part dans la Tradition, qui est ’enseigne-
ment oral transmis d’age en age depuis les apotres
jusqu’a nous (3).

Mais alors une question se pose nécessairement.
Qui donc nous garantira que ces vérités transmises
par écrit ou oralement viennent bien de Dieu ?
La Sainte Eglise, qui s’impose 4 nous par son ca-
ractére divin.

‘Voyez donc ses premiers chefs, les apdtres,
hommes pauvres, sans pﬁissance et sans ressources.
Ils parcourent le monde et, & leur parole, les dmes

se convertissent en grand nombre. Ils versent leur

sang pour affirmer la vérité de ce qu’ils ont vu.
« Je crois volontiers les histoires dont les témoins
se font égorger », disait Pascal. Pour détruire cette
Eglise naissante, César touf-puissant déchaine les
plus cruelles persécutions. Mais I’'empereur romain
qui est le maitre du monde ne peut rien contre

(2) Les révélations particuliéres authentiques, comme celles
de Sainte Marguerite-Marie, n'ajoutent rien de nouveau au
dépdt de la foi, mais mettent I’'accent sur un point révélé
déja connu : par exemple, & Paray-le-Monial, le culte du
Sacré-Ceeur... & Lourdes, la pénitence. Cela ne fait que nous
rappeler par Pintermédiaire d’un Saint ce que Dieu nous a
déja dit dans I’Evangile par les Apotres. ‘

(3) Cette Tradition orale est cgnsignég surtout dans les
écrits des Péres de 'Eglise (écrivains chrétiens des premiers
siecles qui se sont distingués par _1eur science et leur sam;
teté), dans les décisions des Conciles, dans les symboles ¢
la liturgie de IEglise.




18 MA VIE DIVINE
le. Des millions de martyrs affirment leur foi. et
I'lsglise grandit chaque jour en nombre au mill_eu
des persécutions. Iit voici vingt siecles que I’I<glise
fondée par Jeésus existe. Malgre la faiblesse des
hommes qui la composent, elle demeure, une,
sainte, universelle, comme le Christ 1’a fondée.
Elle ne cesse de produire a chaque age de ’histoire
des saints qui s’imposent a la vénération de tous,
“et qui témoignent avoir puisé dans 1’Eglise la source
de leur sainteté. Et Ies miracles continuent de se
produire dans l'Eglise. Et malgré les hérésies et
les schismes qui la menacent, elle demeure une,
ei immuable et tout ce qui se s¢pare d’elle dépérit,
se divise et se disperse.

Voliaire disait en 1758 : « Encore vingt ans '
el c’en est fait de I’Eglise catholique ». Voltaire
mourait en 1778. Et I’Eglise, plus jeune et plus
vivante que jamais tient toujours. Qu’est-ce que
cela prouve ? Sinon qu’elle est divine. — Etant
divine, elle ne peut se tromper quand elle trans-
met la doctrine de son chef. L’enseignement de
I'Eglise est donc ’enseignement méme de Dieu.

Dés lors, on ne peut avoir de certitude plus
grande. Si, en effet, les hommes, méme sinceres,
sont sujets a l’erreur, Dieu ne peut ni se tromper
ni nous tromper. « Je crois hardiment ce que je ne
vois pas, disait Bossuet, parce que je crois au Dieu
qui voit tout. »

Voila pourquoi, si nous ne devons accepter que
sous bénéfice d’'inventaire ce que disent les hommes,
nous devons, par contre, adhérer a la parole de
Dieu sans réserve et d’'une maniere absolue.

Nous pouvons donc définir la foi : La soumission
absolu; de notre intelligence a toutes les vérités
que Dieu nous a fait connaltre et qu’ll nous en-
sene maintenant par son Eglise.

Pour Justifier la vérité de cette définition, il nous
Eera tres utlle.de relire le magnifique passage du

oncile du Vatican sur les rapports de la foi et de

el

s - o~
ST T e Y ST i




[} v

g CREDO 19
l'!:“.gllse. Il est dlt ‘au Cardinal Déchamps, Arche-
veéque d‘? Malines, qui, ayant été missionnaire Ré-
dempto,rlste, en a profité pour nous donner tout un
plan d’apologétique populaire. Cette apologétique
est fondée sur un double fait qui entraine la con-
viclion :

Fait extérieur : I’Eglise, élevée comme un éten-
dard parmi les nations ;

Fait intérieur : I’action du Saint-Esprit qui in-
cline I’ame a donner sa confiance.

« On doit croire de foi divine et catholique toutes
les vérités qui se trouvent contenues dans la parole
de Dieu écrite ou traditionnelle et que I’Eglise pro-
1 pose comme devant étre crues, en tant que divine-
| ment -révélées, qu’elle fasse cette proposition par
un jugement solennel ou par son magistére ordi-
' '~ naire et universel.

« Comme il est impossible, sans la foi, de plaire
o} a Dieu et d’entrer en partage avec ses enfants, ja-
; mais personne n’a été justifié sans elle, et 4 moins
d’avoir persévéré dans la foi jusqu’a la fin, aucun
homme n’obtiendra la vie éternelle.

« Or, pour que nous puissions satisfaire au de-
voir d’embrasser la foi véritable et d’y persévérer
constamment, DIEU, par son Fils unique, a institué
I’Eglise et Il 1’a revétue de signes manifestes de son
institution afin qu’elle puisse étre reconnue de tous
comme la gardienne et la maitresse de la parole
révélée. Car, c’est a I’Eglise catholique seule qu-’apj
partiennent toutes ces notes si nombre'us.;es et si
frappantes par lesquelles Dieu a rendu ev1d;ntc la
crédibilité de la foi chrétienne. Bien plus, a cause
de son admirable propagation, de sa sainteté émi-
nente et de son inépuisable fécongli'té en to.ute es-
péce de biens, a cause ‘d.e son Pn}te catholique et
de son invincible stabilité, I'Eglise est par elle-
méme un grand et perpétue} IIlOtlf‘ de crédibilite,
en méme temps qu'un témoignage irréfragable de

sa mission divine.




20 MA VIE DIVINE

« 11 en résulte que,
les yeux des nations, e

comme un étendard leiré sous
lle appelle a elle ceux qul

n’ont pas encore cru et elle donne a ses enfants une
assurance plus certaine que la foi qu’ils professent
repose sur un tres ferme fondement. A ce témoi-
gnage s’ajoute le sécours efficace de la vertu d’En-
Haut. Car, par sa grace, le Seigneur trés miséricor-

dieux excite ceux qui sont dans l’erreur et les aide
4 parvenir a la connaissance de la vérité ; Il donne
Il a fait passer des téne-

qussi sa grace a ceux qu
bres dans son admirable lumiére, pour les confir-

mer dans une persévérante fidélité a cette lumieére,
n’abandonnant que ceux qui I’abandonnent.

rendant grace i Dieu le Pére
de partager le sort des saints
négligeons pas un si grand
bonheur ; mais, les yeuX fixés sur Jésus, auteur
et le consommateur de la foi, gardons le témoignage
inébranlable de notre esperance. » (4).

« C’est pourquoi,
qui nous a faits dignes
dans la lumiére, ne

Est-il nécessaire d’attendre de comprendre pour

croire ¢ Evidemment non. Car ce qui existe n’at-
tend pas pour exister et fonctionner d’étre compris
de nous. De plus il est patent que la réalité nous
déborde et nous échappe de partout. Il serait donc
déraisonnable de subordonner notre croyance a
‘notre compréhension. Clest ce qu’exprimait le
professeur Nicolle, directeur de I’Institut Pasteur
4 Tunis : « Puisque les sciences sont incapables de
résoudre les questions profondes de la vie, il n’y
a pas de raison de s’écarter de la tradition. Pour
ma part, j'y reviens et je n’éprouve aucune diffi-
culté 4 m’incliner devant le Maitre. » Le Maitre,
étant Dieu, ne peut ni se tromper ni nous trom-
per... Nous devons donc le suivre en toute sécurite.
C’est alors que ’on pourra nous appeler des « fi-

(4) Denzinger, n°* 1792-1794.




CREDO 9
déles'» (5), c’est-a-dire ceux qui se fient, qui eroient"
aux révélations de'Dieu.

II. — QUELS SONT NOS DEVOIRS A L’EGARD DE LA
FOI ? :

La foi n’est pas facultative. Elle est absolument
nécessaire. « Sans la foi, dit saint Paul, il est im-
possible de plaire a Dieu. » (6). La foi, enseigne le
Concile de Trente, est « le commencement du salut
des hommes, le fondement et la racine de toute
justification. » (Sess. VI, C. VIII.)

De fait, quand Jésus, avant de remonter au Ciel,
envoie ses apdtres continuer sa mission a travers
le monde, c’est la foi qu’ll exige avant tout :
« Allez, enseignez toutes les nations... Celui qui
croira et sera baptisé sera sauvé... Celui qui ne
croira pas sera condamné. » '

Evidemment, la foi sans les ccuvres n’est pas
.un complet moyen de salut. C’est en vain que cer-
tains esprits aventureux et mal équilibrés ont
essayé d’inventer le dogme du salut « par la foi sans

~les ceuvres ». Contre la doctrine de Luther et de
ses disciples se dressent les déclarations formelles
du Christ : « Demeurez dans mon amour, mais
_pour demeurer dans mon amour, gardez mes com-
mandements ». La pratique des sacrements et I’ob-
servation des commandements sont donc également
nécessaires.

L’apotre saint Jacques met vigoureusement ‘en.
relief cette vérité dans son Epitre : « Que sert, mes
fréres, & quelqu’un de dire qu’il a la foi, s’il n’a pas
en méme temps les ceuvres ? — Est-
pourra le sauver ? Si un frére ou u
réduits &4 un état de nudité et d’indi
présentement rien A manger et qu

ce la foi qui
ne sceur sont
gence, n’ayant
e I'un de vous

-t SRR o~ ) -
RS ey

(6) Du latin fides, foi.
(6) Hébr. XI, 6.




22 MA VIE DIVINE
leur dise : ¢« Allez en paix, chauffez-vous, mangez
5 votre faim », mais sans donner a leur corps les
choses nécessaires, a quoi cela sert-il  Ainsi en
est-il de la foi ; sans les ceuvres, elle est vraiment
morte. » (7). '

Puisque la foi est d’'une absolue nécessité, l'in-
croyant a le devoir de s’éclairer. Il le peut d’autant
plus facilement que nous habitons un pays de ci-
vilisation chrétienne. D’ailleurs " Dieu ne refuse
jamais sa lumiére a l’homme loyal qui la lui de-
mande. Le refus de s’éclairer serait de la part de
'incrovant une maniére de pécher contre la lu-
micre. Son incroyance serait alors coupable parce
que déloyale.

A ces incroyants indifférents,” comment ne pas
rappeler la vigourcuse apostrophe de Pascal :

« Cette négligence, en une affaire ou il s’agit
d’eux-mémes, de leur éternité, de leur tout, m’irrite
plus qu’elle ne m’attendrit. Elie m’étonne et m’épou-
vante. C’est un monstre pour moi... :

« Enire nous et le ciel, ’enfer ou le néant, il n’y

a que la vie, qui est la chose du monde la plus fra-
gile...
« Rien de plus réel que cela, ni de plus terrible.
Faisons tant que nous voudrons les braves ; voila
qui attend la plus belle vie du monde... Anéantis
ou malheureux, voila un doute d’une terrible con-
séquence !... Le repos dans cette ignorance est une
chose monstrueuse, et dont il faut faire sentir I'ex-
travagance et la stupidité 4 ceux qui y passent leur
vie...

« Qu’ils reconnaissent enfin qu’il n’y a que deux &

sortes de personnes qu’on puisse appeler raison-
nables : ou ceux qui servent Dieu de tout leur coeur
parce qu’ils le connaissent, ou ceux qui le cherchent
de toul leur ceeur parce qu’ils ne le connaissent pas
encore. »

(7) 11, 14-18.

R R L W PR B gt L S




CREDO

23

Pour nous qui avons la foi, nous avons le devoir

de la préserver — de la cultiver — et de la prati-
quer.

1° Vous devez préserver votre foi... car hélas !

la foi peut se perdre et Ils ne sont que trop nom-
breux ceux qui ont fait naufrage dans la croyance
religieuse. Tant de choses et tant de gens viennent
contester notre foi ! '

Nous portons en nous de tres mauvaises ten-
dances. Si nous ne les mortifions pas, elles obscur-
ciront le regard de notre foi : « Bienheureux les
coeurs purs, dit le Christ, car ils verront Dieu. »
Oui, la pureté du cceur permet de voir Dien, dés
ici-bas, dans I’obscurité de la foi. Voila pourquoi
il faut se défier des passions du cceur et de la chair.
« C’est la vertu qui fait peur de la foi » disait le
Pere Lacordaire. — Clest trés juste : beaucoup re-
doutent la foi et la rejettent parce qu’ils ne veulent
pas se plier aux conséquences pratiques qu’elle
impose pour la conduite de la vie. Ils se forgent
des raisons de douter. Ce qui faisait dire a Pascal :
« Si les théorémes de géométrie avaient des consé-
quences pour la conduite, ils trouveraient des
contradicteurs ». C’est pourquoi celui qui est I’es-
clave de ses sens s’écarte tout naturellement d’une
Religion qui exige impérieusement la chasteté. Il
abandonne peu a4 peu les pratiques religieuses...
C’est bient6t la mort de la foi.

Le divin Maitre nous I’a dit : « Quiconque fait
le mal, hait la lumiére, de peur que ses ceuvres
soient blamées. » Nous pouvons ajouter : « Qui-
conque fait le mal, s’il est dans la lumiére, la fuit. »

Il est une autre passion dont il faut se défier
aussi : c’est Porgueil qui nous porte a discuter faci-
lement les ordres de Dieu et les directions de ses
représentants sur la terre. Rappelons-nous donc que
devant Dieu nous sommes bien petits et que nous
n’avons qu’a nous soumettre en toute simplicité et
humilité.



24 -
MA VIE DIVINE
Enfin tres 7 15 \
west Gutre fzgg;aelr)llte lt? Ilmlteu ol nous.v.ivons
O est la crise géné a4 la croyance religleuse.
 orons . disait lgtguale ldesyesprits et des cons-
o Nigue e i e Pape Pie XII, dans sa premiére
e _ Le laicisme a, en effet, contaminé le
prits et les coeurs. ’
Et cette‘ peste du laicisme se propage par des
m_gyens trées puissants : I’école neulre, les ceuvres
lzi:gu.es pg§t-’scolaire§, la presse, le cinéx’na, la radio-
phonie. 51 Ton B o
; empmsonnement
est fatal. Le: tempérament chrétien s’anémie peu a
peu, et un jour vient ou l'on se surprend n’ayant

p,lus qu’une foi vacillante, doutant de tout el ayant
I’esprit faussé. D’ou neécessité d'une grande vigi-
lance pour soi et a la respon-

ce pour ceux dont on
sabilite.
r votre fol.

9° Vous devez cultive
M
ntenter du trop pau-

e devez pas vous €O
téchisme slémentaire. Vous devez

I'ofondir la doctrine catholique.
Plus vous 2 dées lumineuses et claires, et
plus vous serez a4 meme de devenir meilleurs. Ge
sont les idées, en effet, qul menent les individus
comme les sociéteés.

« A I’époqué de vos 2
le Pape Pie XII, en sa
lique féeminine, chacun
grand torrent de Ja vie
5 se montrer catholique et a
jourd’hui, sauf pour quelques | ]
régions, en peaucoup d ts Pinfluence Pubhquc
de la foi a diminué. 11 : ’uefla jeunesse
ne soit pas ignurante, pénetree de sa fol
et qu’elle sente ainsi da_ns sa coqscwnce

jvre sa fol. Alors

Vous N

vre bagage d’un ca
qvoir a coeeur d’app
urez des 1

it derniérement
]’Action catho-

orté par le
l’entrainait

me tel. Au-

ncétres, disa
dressant a
4tait comme P
religieuse qui
agir com

mais bien
1'01'lement
ue et deV
« Scio cul cre

didi », « J€ sais

la dignité d’étre catholid
{ir pourr

j’ai mis M

’Age M a dire :
a fol ».

en qul

A A e g { > ey e :

3
5
3
4
‘
-}
o
1

|

- —



-

CREDO 25

Plus que jamais I'instruction religieuse siin_1pose.
Si tant de chrétiens pratiquent mal leur religion _et
se trouvent désarmés devant les objections qu’ils
entendent un peu partout, c’est qu’ils ne sont pas
sutfisamment instruits. Ils se contentent irop faci-
lement de la foi... du charbonnier, d’une foi pas
assez éclairée. Ce minimum pe saurait suffire aux
chrétiens dont Eglise veut faire des apbtres et dont
elle a besoin pour rechristianiser le pays.

Assurément la foi est un don de D
et 'étude ne suffisent pas a I’engend
sont nécessaires pour la fortifier et
sistance, victoires et conquétes:

Il faut donc, dans votre vie, donner
tion religieuse 1a place qui lui revient. D’ou néces-
sité, dans toutes les paroisses, des cercles d’études
pour toutes les catégories de fidéles ; nécessitd de

bien suivre 'enseignement donné chaque dimanche,

du haut de ]a chaire chrétienne ; nécessité de faira

ieu. La raison
rer. Mais elle;
lui assurer ré-

a linstruc-

us met directement a I’école dy;

au dire de saint Augustin
lourrirez en vous 1y pa

C’est alors que v
¢, une conviction

« Vous
sston de comprendre ».
OuSs aurez un catholicisme éclai-

> . ardente qui vous donnera plus
dtenergle dans le service de Diey, Vot

ainsi raisonnée, résistera ay souffle du sce
amb@ant, aux rafales de ]’j 8
Passions non moins qu’y I'usure Pitoyable s,

al du jour est I'a

: z trop de nos contemporaing-
< Quelle triste reponse noug donneraient Certainy
’ils voulaient nous dire gépj

' ’ 1eusement
Combien de temps Pétude ge Dieu preng dans ley,

Ee' Lo IIs n’ont AMour pour Luyi, pj haine congry
l’_lll. Ils ont commencé par Poubli, j)g finissent pall'
1g ¢ ise
gn aucune prige 3 l’argumew

. oranlce. Ils n’offrent
ation nj 3 |, réplique : jjg e sont pj athées n;j



26 MA VIE DIVINE
croyants ! Si vous n’avez pas la force virile de con-
guérir ou d’exprimer la vérité, ayez au moins le
courage de forinuler des opinions fausses mais preé-
cises. Nous pourrons discuter et finirons par nous
entendre. Dans I’erreur il y a encore de la vie, mais
I'indifférence, c’est la mort. » (8).

3° Vous devez praliquer votre foi... car la foi n’est
pas seulement une conviction intérieure. Il faut
Paffirmer au grand jour. « La foi qui n’agit pas,
est-ce une foi sincére 7 »

De plus, le Christianisme est une vie, la vie sur-
naturelle conférée au baptéme. Si cette vie n’est
pas eniretenue, développée par la priere et les sa-
crements, elle s’éteindra rapidement. Pratiquer sa
foi n’est donc pas une affaire de gout et de senti-
ment, un exercice facultatif et bienfaisant, ¢’est une
question de vie ou de mort pour le temps et pour
I’éternité.

Jésus a proclamé cette obligation en termes me-
nacants : « Celui qui aura rougi de moi devant les
hommes, je rougirai de lui devant mon Pére. »

Votre foi doit donc rayonner Sans affectation, &
mais aussi sans honte. 5

Comment I’affirmerez-vous ? D’abord par la pra-
tique religieuse :@ Priéres de chaque jour — Messe
de chaque dimanche — Communion au moins a
Paques et méme le plus souvent possible. '

De plus, en face des attaques, des mogqueries
contre votre Religion, vous née resterez pas neutres.

Vous devez marquer votre désapprobation par votre
attitude ou votre parole. En gardant le silence, en
souriant complaisamment et lAchement, vous tra-
hissez votre devoir. Mauvais calcul qui, en défini-
tive, ne satisfait ni Dieu, ni les hommes ! Car nos
adversaires ne nous reprochent pas d’étre trop chré-
tiens, mais plutot de ne pas Pétre assez.

Voila pourquoi il faut en venir 4 une foi totale,

(8) Foi' et bun sénis, par Robert Miuhe, page 27.




» CREDO 57

it prenne votre vie tout entiére. Chez
¢ chretien conscient, la pratique religieuse doit se

copfondre toujours avec son existence, avec sa via
privée, publique et professionnelle, N’ayez donc
¢n vous aucun dédoublement. Tels gens qui vont
a la messe du dimanche, font leurs priéres, n’en
restent pas moins des mondains qui jugent selon
les principes du monde, qui s’ingénient a trouver
des combinaisons leur permettant de faire prévaloir
leurs inléréts personnels, méme s'ils risquent ainsi
d’agir contre les intéréts de ’Eglise et de la foi.

Vous devez étre des chrétiens tout d’une piece.
Le mot de « Polyeucte » résume la formule sublime
de la foi totale :

« Je suis chrétien, Néarque, et le suis tout :
fail. » Je le suis dans mes désirs, dans mes pensées,
dans ma volonté, dans ma conduite, et c’est ma foi
qui regle toujours mes désirs, mes pensées, ma vo-
lonté et ma conduite. « Croire fermement et se
montrer chrétien dans les moindres actes de la vie,
la est tout I’honneur, toute la vérité, tout le bonheur
et le repos de 'homme. » (9).

Ainsi nous aurons une vie donl la foi sera I’Ame.
Nous conformerons nos vues aux vues méme dn
Christ.

c’est-a-dire qui

=
kX

Vers la fin de sa vie, Sully Prud’homme re¢onit
dans son ecrmitage de 1I’'Hay-les-Roses la visite da
Frangois Coppée récemment converti, par la < honne
souffrance ». Les deux amis échangent quelques
propos d’amitié... Sans tarder, Frangois Coppée
exprime sa joie d’étre revenu a la foi chrétienne.
Sully Prud’homme lui répond avec une expression
d’infinie tristesse : « Ah ! Coppée, vous ne savez
pas combien vous étes heureux ! Que je vous envic
de croire et de pratiquer votre religion ! »

(9) R. Bazin, Etapes de ma vie.



28 MA VIE DIVINE

N’est-il pas suggest
« Quand on a repou

if cet autre aveu d’Anatole
ssé les dogmies, il ne

France

reste plus aucun moycn de savoir pourquoi on ‘est

sur ce monde, et ce quon est venu § faire... 11 fau-
sentir

drait vraiment ne penser 4 rien pour ne pas S
cruellement la tragique absurdité de vivre. C’est la...
qu'est la racine de notre tristesse et de nos dé-
gofits. » Comme le note finement Loti, « cette pa-
role de vie que Lul seul (le Christ) sur notre petite
terre perdue a osé€ prononcer, si on nous la reprend
il n’y a plus rien ; sans cette Croix et cette pro-
messe éclairant le monde, tout n’est plus qu’agita-
tion vaine dans la nuit ». ,

Nous qul avons le grand bonheur de croire,
remercions Dieu de nous avoir donné ce bien preé-
cieux de la foi, — Prions-le souvent d’augmenter
notre foi. Répétons la priére de ce pére de I’'Evan-
gile qui implorait Jésus pour son enfant malade :
« Seigneur, je crois, mais venez au secours de mon

mangque de foi. »

Recourons au crédit de la sainte Vierge :@ « La

sainte Vierge, déclare le Pére de Montfort, vous
donnera part a sa foi qui a été plus grande sur la
terre que la foi de tous les patriarches, des pro-
phéetes, des apotres et de tous les saints... Plus donc
vous gagnerez la bienveillance de cette auguste
Princesse et Vierge fidéle, plus vous' aurez de pure

foi dans votre conduite. » (10).
Prions aussi pour que la lumiére divine tombe

doucement irrésistible dans le cccur de ceux quil
sont encore assis dans les ténébres de l'ignorance
et de l’erreur. « Catholiques, s’écric René Bazin,
qui savez pourquoi l'on vit, qui savez pourquoi l'on
meurt, ayez pitié de vos freres de misére et de tra-
vail qui ne savent rien. »

Puissions-nous, au soir de notre vie terrestre,
nous rendre le méme lémoignage que saint Paul

(10) Vraie Dévotion a la T. S, Vierge, n° 214.




CREDO 29

se rendait vers la fin de sa vie : « J’ai combattu le
bon combat, jqi conservé la foi, je n’aj plus qu’a

; ouronne de justice que me donnera le
Seigneur, e Juste Juge. »

Il faut croire avec grand courage
Malgré 1a chair, malgré les sens,
Malgré le démon et sa rage,
Malgré le monde et ses tyrans.

(Bx bE MONTFORT.)

QUESTIONNAIRE

Quel est le premier mot de no
Qu’est-ce qu'un acle de foi hu
les-vous fréquemment ?
légitime et raisonnable ?

3. Qu’est-ce que la fol an poinl de vue religieux ?
— Dieu pouvait-il nous parler 2 — Ne le devait-il pas ?
— L'a-t-il fait ? — Comment 2 __ Ou sont consignées
Ses paroles ? — Qui nous en garanlit Uauthenticité 9
— Montrez la diviniié de I'Eglise.

4. Quelle certitude posséde la parole de Dieu ?
Quel assentimient devez-vous y donner ?

9. Comment définissez-vous la foi ?

6. Quels sont les devoirs envers lg foi ? — Est-elle
facultative 9 — Quel est le devoir de Pincroyant ? dy

tre sainte Religion ?
maine ? — Ep fai-
Cetle maniére d’agir est-elle

1.
2.

—_—

croyant ?

1. Volre foi doit-elle étre préservée ? — Pourquoi ?
— Comment ?

8. Devez-vous cultiver votre foi ? — Pourquoi 9 —

Comment ?

9. La foi est-elle seulement une conviction intériey-
re ? — Alors que devez-vous faire ? — Comment pra-
tiquez-vous votre foi ? — Allez-vous jusqu'a la foi to-
tale ?

10. Avez-vous songé q remercier Dieu du don de lq
foi ? — Comunent bouvez-vous augmenter volre fot ?




ur de Notre

(Pie X1)

« Le jour de Notre baptéme, c'est le plus grand jo

vie »,




CHAPITRE I1

CHRETIEN

« Vous ates Participants de |4
hature divine, » .

(Il Pierre, 1, 4.)

‘est qudtre chrétien 9

dans |q lumiére, gyec reflexion. Je
Veux bien penser 4 €€ que je sujs, 1o bien voir m’en
ien Pénétrer (1)
len peu d’3

Sprit sérieyy qui

e compte (eg trésors Surnaturelg

qu’elleg posseédent, Beaucoup confondent dans 1g
religion I'essentie] avec laccessojre. s demeurent
Sur le seuil dy christianismc et ne vy

ti

‘ont pas Jusqu’ay
ond de leyr baptéme,

(1) Lq vitalite chrétienne, pP. 317,

E——



39 MA VIE DIVINE

Voila pourquoi, dans l’existence d’une foule de
chrétiens, l’état de grace alterne avec I'état de peé-
ché. L’heure de la tentation les trouve sans défense;
ils succombent parfois sans avoir opposé la moindre
résistance et ils persévérent dans cet état de de-
chéance, des semaines, quelquefois des mois en-
tiers, des années entiéres, sans aucun souci Go se
relever, comme si rien d’extraordinaire n’était sur-
venu en eux. Ils n'ont qu'une vie de grace a
éclipses !

Cette négligence déplorable, cette 1égéreté d’esprit
sont dues principalement a l’ignorance de la subli-
mité de la vie chrétienne. Si nos chrétiens compre-
naient mieux leur éminente dignité, ils seraient
plus soucieux de ne pas céchoir. Leur vie serait
une longue fidélité. Plus couscients de leurs riches-
ses divines, ils seraient aussi mille fois plus conqué-

rants.

« Hélas ! depuis cinquante ans, les ames ont eté
vidées méthodiquement de tout esprit surnature!
par la mauvaise presse, par I’école sans Dieu, par
la politique sectaire, triple machine pneumatique
infernale pour étouffer dans les cerveaux et dans
les ceeurs la pratique religieuse !... Tout en gardant
certaines apparences de piété, de nombreux bap-
tisés ne tiennent que par un fil au vrai christia-

nisme. » (2).

Puissions-nous, au cours de cette étude, acque-
rir et développer en nous le goiit des réalités surna-
turelles, de ces réalités dont parlait le Christ avec
un accent si pénétrant a la femme de Samarie : « Si
tu connaissais le don de Dieu ! » (3).

Qu’est-ce donc qu'un chrétien ? Nous verrons

’ . ’ ’ .
to_ut d’abord ce qu’il n’est pas, pour pouvoir ensuite
mieux mettre en relief ce qu’il est.

(2) Mgr Flynn, Lettre pastorale de 1937.
(3) Jean, 1v, 10.




CHRETIEN

aché a une race oy a une
« Allez, enseignez
s-Christ 3 ses apo-
I, et le commande-

liger la Sainte Eglise A
nom de catholique, ¢’est-3-
dire universelle. « (est ainsi que I’on trouve dans

la Sainte Eglise une société vraiment internationale
ou plutot Supra-nationale qui réunit les fidéles au-
dessus des frontieres et des territoires, dans une
participation aux mémes Croyances, au méme coeyr
et au méme esprit de famille. » (4),

Le chrétien, dans un meéme pays, n’est pas |

classe de la société.
us les partis qui ne
mémes du christia-
s de la société. Au-

nation, si glorieuse soit-
toutes les nationg », disait Jésy
tres. Il n’y a aucune restrictio

ment continue § retentir et 4 ob
appelée pour cela dy

vonl pas contre les principes
nisme et dans toutes les classe

cune caste, aucun groupement terrestre ne peut
accaparer I’Eglise : elle appartient i tous.

Le chrétien n’est pas directement I’homme qui
prie, bien que la priére soit indispensable dans sa
vie. De fait, le musulman prie aussi, du moins 3
Sa maniére. La priére n’est donc pas la note distine-
tive du chrétien.

Le chrétien n’est

bpas purement et simplement
celui qui va a la me

sse le dimanche et qui se con-
fesse et communie 2 Piques. C’est ce qu’il doit faire

et non ce qu'il est. C’est le dehors de la vie chré-
tienne, ce qui parait aux regards.

Charles Gay, a vingt-deux ans, écrivait a sa sceur
Céline : « Vois-tu, chére sceur, les esprits inaccou-
tumes aux vérités. religieuses croient toujours que
le christianisme est un vétement que l'on prend a
certaines heures et que I'on laisse ensuite... Le chré-

(4) Lamoot, La vraie vie, p. 10.

I L I I e




34 o MA VIE DIVINE

tien, au contraire, fait et doit toujours faire du

christianisme, parce qu’il ne consiste pas en cer-
taines pratiques déterminées, bien qu’il ordonne
ces pratiques, mais en une manieére de vivre. » (9).

Bourdeloue insiste sur cette idée : « Ce ne sont
point deux choses qu’on soit en pouvoir de séparer,
le chrétien d’avec le négociant, le chrétien d’avec
I'ouvrier et l’artisan, le ehrétien méme d’avec l'of-
ficier de guerre, le chrétien d’avec le prince et le
monarque ; parce que cela et tout autre état, si
j’ose m’exprimer de la sorte, doit étre christianisé

en nos personnes. »
L'esprit chrétien doit donc animer tous les actes
de notre vie.
Helas | trop de chrétiens de nos jours n’ont pas
celte pleine intelligence de leur religion.
la religion n’est qu’un ensemble
Ainsi considérée, elle devient
lellement restrictive de la
lle parait facilement

Pour beaucoup,
de muliiples déienses.
toute ncgative, perpétt
liberlé et, par le fait méme, e
maussade, attristante.

Pour dautres, la religion n’est quun ensemble
de pratiques cultuelles a coté de leurs occupations
journaliéres. Ils ne cherchent méme pas a les com-
prendre, et alors qu’arrive-t-il ? Ils subissent leur
religion qui, bien comprise, devrait les enthousias-
mer. Vile, ils en rougissent, el bientot ils la cachent.
Ils n'onl qu’un christianisme-pancarte | Leur
croyance n’est quun vernis plaqué par le dehors.
« Habitues a pratiquer des rites sublimes... ils n’ont
pas encore reconnu sous ces signes le Christ qui
veul vivre en eux. L’habitude ! ce brevel de facilité
qui porte a son revers la terrible routine ! L’habi-
tude ! cette crotite qui recouvre nolre vie religieuse
el la condamne a la stérilite ! » (6).

(b) Mgr Gay, Correspondance intime, 1, p. 134,
(6) Mgr Chevrot, L'Homme nouveau, p. 196

3
%
b
i

e



CHRETIEN 35

II. — CE QU’EST LE CHRETIEN.

Le chrétien est avant tout celuj qui posséde une
réalité intérieure, une vie intime et profonde, la vie
de la grace sanctifiante, '

Evidemment, c’est une réalité invisible. Mais les
réalités invisibles sont aussi réelles que les visibles.
Dans votre chambre, il y a des ondes trés nom-
breuses que vous ne voyez pas et qui cependant
existent réellement. Pour les capter et les faire en-
tendre, il suffirait de brancher un poste de T. S. F,
De méme, regardez un rail électrique, vous n’y re-
marquerez rien d’extraordinaire et cependant une
force puissante y passe. La grace sanctifiante est
également une réalité certaine, bien que non per-
ceptible aux sens. C’est Dieu — la Vérité méme —
qui nous la fait connaitre. Nous devons croire 3
cette parole divine, méme si nos sens ne sont pas
appelés a confirmer ce témoignage. La foi doit sup-
pléer ce qui manque aux sens:

C’est cette réalilé surnaturelle que je voudrais
vous faire explorer et apprécier a sa magnifique
valeur. Elle est si peu connue ! Mgr d’Hulst écri-
vait : « Combien d’Ames pousseront, un jour, un
cri de surprise (au seuil de I’éternité) en découvrant
tout ce dedans qu’elles portaient en elles et qu’elles
ont ignoré ! » (7). '

Une telle ignorance n’est pas permise. Car dans
le christianisme tout est en fonction de la grace,
tout s’explique par la grice. On n’y a rien compris,
tant qu’on ignore la grace.

« Oh'! oui, disait le vénéré cardinal Mercier A
ses prétres, dites-vous 4 vous-mémes, dites & votre
peuple fidéle qu’il n’y a que les richesses de la
grice qui importent, car, sans la grice sanctifiante,
point de salut. » (8).

(7) Lettres de direction.
(8) Vie intérieure, 6¢ Entret.., p. 401.




36 MA VIE DIVINE
Si nous réfléchissons tant soit peu, nous remar-
n nous la coexistence d'une double vie na-

ute dans le chrétien, nous le

quons ¢
D’ou une hié- |

turclle a laquelle s’ajo
savons par la foi, une vie supcérieure.

rarchie de dignité.
C’est, d'abord, la vie des sens, qui nous est com-

mune avec les animaux.
Puis, c’est la vie de la raison, qui fait de nous

des cires intelligents et, si nous en usons bien, des

sages.
Enfin, c’est la vie de la grace, par laquelle nous

sommes chrétiens dans le sens plénier du mot.

Dieu aurait pu se contenter de donner a
I’homme, avec son corps, la raison, l'intelligence
et la liberté. La nature humaine ett possédé alors
toul ce que comporte sa définition et, certes, l'ceu-
vre elit été déja magnifique, puisque les dons regus
auraient suffi a distinguer I’homme de tout le reste
de la création et a le placer au-dessus de tous les
étres matériels qui I’entouraient.

Mais Dieu est le souverain Bien et, « comme il
est dans la nature du souverain Bien de se commu-
niquer a la créature d’'une souveraine manieére » (9),
il a plu a Dieu de donner gratuitement a ses créa-
tures, douées d’intelligence, une certaine participa-
tion a sa nature et a sa vie divine.

C’est au baptéme, — appelé par le Rituel « porte
d’entrée de la religion chrétienne et de la vie éter-
nelle > —, que s’opere cette merveille. Jésus
prend soin de l’expliquer nettement dans son en-
tr'etien avec ce docteur en Israél qui s’appelait
Nlcodc‘?me (10) : « En vérité, en vérité, je te le dis,
nul, s’il ne nait de nouveau, ne peut voir le royaume
de Dieu. » Nicodéme lui répondit : « Comment un
%‘;ﬁlll-lille.eftliz?du il est déja v.ieux, peut-il_naitre?

ne seconde fois dans le sein de sa

(9) S. Thomas d’Aquin, Ili+, q. 1, a. 1.
(10) Jean, 111, 1-11.




CHRETIEN 37
mere, et naitre de nouveau ? » Jésys répondit : <« En
vérité, en veérité, je te le dis, nul, s’il ne renait de
I’eau et de I’Esprit, ne peut entrer dans le royaume
de Dieu... » Avant tout, il faut donc recevoir une
seconde naissance par I’eau et par le Saint-Esprit.

Le Concile de Trente nous a donné I'interpréta-
tion authentique de ce passage. Il a défini qu’on
devait I'entendre de la régénération spirituelle par
le baptéme. L’eau en est le signe visible, le rite
extérieur ; ’Esprit-Saint est désigné comme la cause
qui nous donne cette vie nouvelle,

Le baptéme est donc comme une seconde créa-]

I e Gl

: tion. Il fait de nous, selon le langage des Saintes
. Ecritures, une ecréature nouvelle « nova crea-
tura » (11), un homme nouveau « novus homo »,
fruit d’une génération spirituelle « natus... ex Deo ».

La Sainte Eglise proclame cette verité en des
accents particuliérement poétiques dans la bénédic-
tion des fonts baptismaux, le Samedi Saint : « Que
par une impression secréte de sa verty divine, le
Saint-Esprit rende féconde cette eau destinée A la
régénération des hommes, afin que, cette divine
fontaine ayant concu la sanctification, on voie sor-
tir de son sein tres pur une race toute céleste, une
créature renouvelée et que la grice, comme une
mere, leur donne une nouvelle vie /... Que descende
sur tous ces fonts la vertu de I'Esprit-Saint ! Qu’ll
féconde de son action régénératrice la substance de
cette eau !... et que tout homme incorporé dans ce
Sacrement renaisse dans une nouvelle enfance faite
d’innocence et de sainteté. »

En quoi consiste cette « renaissance » 9 Saint
Pierre nous le dit clairement : « Diey nous a mis |
en possession de grandes et precieuses promesses,

afin de nous rendre ainsi participants de la nature
divine. » (12). Vous entendez bien : il s’agit d’une

Mt s ) e oo R L.

(11) Gal,, vi, 15.
(12) 11 Ep., 1, 4.




39 MA VIE DIVINE t
pmhcmatlon mystérieuse, certes, mais réelle, a la
nature de Dieu. Et comme cette participation a la
vie méme de Dieu, c’est toute la beauté, toute la
noblesse, toute la sainteté de notre ame, elle a recu
le nom de « grdce sanctifiante s, ¢’est-a-dire un don
qui « fait saint ».

Que faut-il entendre par cette expression « par- |
ticiper a la nature de Dieu » ? ¥
Veut-on dire que, par la grice sanctifiante, on
possede la nature divine en commun avec les trois
Personnes de la Sainte Trinité ? Certainement non !
car il v aurait alors autant de Personnes divines

que d’ames en état de grace.
Veut-on dire que ’on a une partie de la divinité ?
Non, puisque la divinité est simple et indivisible.
On veut dire que, par la grace sanctifiante, nous
recevons une perfection, une qualité surnaturelle
et réelle qui demeure dans I’ame et qui la rend non
pas é¢gale mais semblable a Dieu. « L’ame regoit
| une certaine similitude avec Dieu » (13).
| Déja, quand Dieu nous créa, il mit en nous une
ressemblance avec lui. « Faisons ’homme, dit-il, a
notre image et ressemblance. » Dieu est, en effet,
I'Intelligence infinie qui épuise toute science, et Il
mit en nous l’inielligence qui nous fait comprendre
les choses a la maniére humaine. Dieu est aussi la
Volonté toute-puissante, qui se détermine souverai-
nement elle-méme, et 11 mit en nous une volonté
libre, par laquelle, entre plusieurs (biensy nous
clmms&gn_s_ celui qui nous plait. Cette ressemblance
fonde la dignité de la créature raisonnable, en fait
une personne, la distingue essentiellement des ani-
maux et des choses.
Mais, par la grace sanctifiante, Dieu imprime en
. notre ame une ressemblance autrement compléte
| avec Lui, une ressemblance qui dépasse tout ce que
‘ peuvent désirer ou simplement entrevoir des créa-

" —

(13) Saint Thomas d’Aquin, opus. 51, De sac. C. 26.




CHRETIEN 39

tures humaines et les créatures les plus élevées. Il
met en notre ame une ressemblance avec sa vie in-
time qui est la vie méme de la Sainte Trinité. 1!
nous donne la capacité de pouvoir, dans une mesure
finie sans doute, mais réelle, poser des actes d’ordre
divin.

F Et, en effet, par la griace sanctifiante, notre ame
devient capable de connaitre Dieu, directement,
sans raisonnement, sans intermédiaire, comme Il se
connait Lui-méme. C’est bien la pensée de saint
Jean, quand il écrit : « Nous serons semblables
a Dieu parce que nous Le verrons tel qu’ll
est. » (14). Nous Le verrons, ajoute saint Paul, non
plus a travers le miroir des créatures, mais « face
a face » (15) avec une clarté lumineuse. Voir Dieu
tel qu’ll est, c’est Le voir comme Il se voit, sans
intermédiaire, c’est participer, d’une facon finie,
mais réelle, a la vie méme de Dieu.

De cette vision jaillira un amour tel que nous
aimerons Dieu comme Il s’aime, sans partage, sans
réserve, sans crainte de Le perdre. Cette vision et
cet amour de Dieu feront naitre en nous une joie
sans borne : « Gaudium Domini », la jole méme du
Seigneur, la béatitude divine. Quelle merveille !

Evidemment, ce bonheur ineffable n’est que pour
I’autre vie. « Ce que nous serons un jour, dit saint
Jean, n’a pas encore été manifesté. » (16).

Cependant, dés ici-bas, par la foi et la charité
qui accompagnent la grice sanctifiante, nous com-
menc¢ons a connaitre Dieu comme Il se connait et
a L’aimer comme Il s’aime.

Par la foi, en effet, toutes ces vérités mystérieuses
que nous croyons fermement sur ’autorité de Dieu
nous font connaitre un peu la vie intérieure de
Dieu : Un en Trois Personnes. Nous apercevons

JP—
.

(14) 1 Jean, 111, 2.
(15) I Cor., xi11, 12, 13.
(16) I Jean, 11, 2, 3.

[ ——




40 MA VIE DIVINE
quelques lueurs sur sa nature intime et sur ses opé-
rations, que Lui seul peut connaitre. Nous partici-
pons donc déja a la connaissance que Dieu a de
Lui-méme. « La lumiére de la foi, dit Suarez, est
une participation de intelligence divine. » Cest,
dit saint Thomas d’Aquin, <« le commencement en
nous de la vie éternelle » (17).

De méme, par la vertu de charité, nous pouvons
déja aimer Dieu, a la fagon dont Il s’aime, c’est-
3-dire d’une maniére intime, qui correspond a la
- connaissance surhumaine que nous avons de Lui
par la foi. Il n’est plus pour nous un Dieu froid et
abstrait, mais un Dieu vivant, aimant, un véritable
Pére. Sans la foi, on ne connait Dieu que comine
créateur et on ne peut 'aimer que comime créateur.
Par contre, la charité est un amour surnaturel de
Dieu tel qu’ll est en lui-méme. Ce n’est donc pas
I'amour naturel de Dieu créateur, mais ’amour de
Dieu Pére, qui nous fait enfants d’adoption vivant
de la vie divine elle-méme. En un mot, cette vertu
de charité nous fait aimer Dieu filialement.

Elle nous Le fait aimer comme nous L’aimerons
dans le ciel, mais non avec la méme intensité : en

ant Dieu dans toute sa beauté, nous I.’aimerons

VOy:
alors nécessairement et ne pourrons plus nous dé-

tacher de Lui. Mais c’est la méme charité ici-bas
et dans la vie éternelle. « La charité ne passera
jamais », dit saint Paul (18). Elle ne change pas de
nature : elle change seulement d’état ou de condi-
tion. « Ici-bas, dans la nuit et 'espérance, elle pro-
céde de la foi ; aprés la mort, dans la lumiére et la
possession, elle procéde de la vision ; ici-bas elle
désire ; apres la mort elle réjouit. Mais c’est la
méme charité dans la foi et dans la vision. » (19).

1l est donc bien vrai que par la grace sanctifiante

(17) 1I#, 1le, q. 4, a. 1.
(18) 1 Cor., x111, 8.
(19) Daujal, La vie surnaturelle, p. 136.

R,

ey




CHRETIEN | 41

nous participons a la vie de Dieu, puisque nous de-
vgnons des étres capables de faire, un jour, des |
actes proprement divins (connaitre Dieu comme Il
se connait et L’aimer comme Il s’aime) et, dés
malntenant de les ébaucher. « La grace et la gloire,
dit saint Thomas d’Aquin, sont du méme genre, car
la grice n’est pas autre chose qu’'un commencement
de gloire en nous. » (20). Et il ajoute : « La grace
que nous possédons ici-bas contient en germe tout
ce qu’il faut pour la gloire, comme le germe de I’ar-
bre contient tout ce qu’il faut pour faire un arbre
parfait. » (21).

Suivant le mot poétique d’un évéque théologien
du x1x° siécle, Mgr Berteaud : « Les chrétiens sont
des dieux en fleurs. » Mais cette fleur doit produire
son fruit, c’est-a-dire doit se transformer dans une
vision, dans un amour, et dans un bonheur total,
au Ciel. |

La gloire du Ciel ne sera donc que le développe-
ment de la grace sanctifiante. Le Seigneur Jésus
I’enseigne formellement, dans le IV® Evangile :
« L’eau que je lui donnerai deviendra en lui une
source qui jaillira jusqu’a la vie éternelle. » (22). La
vie éternelle ne sera que I’épanouissement en lu-
miére de gloire de la griace qui est en nous.

« Il n’y a pas deux vies, dit Jean Daujat, il n’y
a qu'une seule vie, la vie de la grice commencée
dans la nuit de la foi sur le chemin de cette vie
terrestre, épanouie en lumiére de gloire dans l’éter-
niteé. » (23).

Oh ! sans doute, méme avec la grace sanctifiante,
nous ne perdons pas notre propre nature. Nous de-
meurons des créatures avec notre tempérament, nos
qualités, nos défauts, tout comme le fer devenu
rouge dans un brasier ardent ne demeure pas

20) I+, Ile, q. 24, a. 3, ad. 2.
(21) Ils, IT=, g. 114, a. 3, ad. 3
(22) Jean, 1v.

(23) La vie surnaturelle, p. 134,

.——*




49 MA VIE DIVINE

moins fer, mais nous devenons des créatures divi-
nisées, c’est-a-dire divinement transformées qui +

. retenons-le bien — participent a la vie méme de
Dieu. Voila ce qui constitue essentiellement le
chrétien. !

,

En vérité, elle est sublime la revanche du Christ
sur le démon qui, au paradis terrestre, avait trompé
nos premiers parents en leur promettant qu’ils se-
raient des dieux s’ils mangeaient du fruit défendu.
Le divin Sauveur a repris la promesse et I’a réalisée,
en nous rendant semblables a Dieu par la grace
sanctifiante.

Notre catholicisme n’est donc pas un simple en-
semble de pratiques cultuelles ou une adhésion
morte 4 quelques vérités mystérieuses. C’est une
participation magnifique et, si nous le voulons,
sans cesse grandissante, a la vie méme de Celui qui
est le grand Vivant. « Nous somimes des infirmes
habités par une énergie divine dont la vertu se par-
fait en leur faiblesse, et nous portons dans de fra-
giles vases de chair et de sang un trésor plus pré-
cieux que l'univers et sa beauté. » (24).

%
% ¥

Elle est donc trés grande notre dignité de chré-

tien.

Saint Léon le Grand le rappelait au v* siécle aux
nouveaux baptisés de Rome, en la nuit de Noél :
« O chrétien, connais donc ta dignité et, devenu
participant de la nature divine, ne retourne pas a
la buassesse de ta condition premiére. » (25).

Saint Louis estimait que son titre de chrétien
dépassait de beaucoup en valeur sa qualité de rol.
Dans ses écrits privés, au lieu de signer @ « Louis,
roi de France », il signait : « Louis de Poissy », du

(:24) I}iaritain, Réflexions sur lUintelligence.
(25) Sermon 1 de Nativitate Domini.

:
~
&
3
:
'
.
.;,
@
\;
i
A



CHRETIEN 43

nom de la petite paroisse de la banlieue parisienne
ou il avait regu le baptéme. Il ajoutait : « Je ne
crains qu’une chose, c’est le péché mortel. Ce se-
rait la suppression de la vie regue a Poissy, la seule
qui compte pour moi ! »

- De méme, Louis-Marie Grignion de La Bachelle-
raie, « preédicateur illustre de la Croix et du trées
saint Rosaire » (26), n’a voulu porter d’autre nom
que celui de la ville de son baptéme : le Pére de
Montfort.

Il comprenait parfaitement I’éminente dignité
du chrétien ce pére de famille qui, prié par la direc-
. tion d’un pensionnat de remplir une fiche d’admis-
) sion pour sa fillette, s’arréta interdit devant cette
étrange question : « Titre de noblesse ». Aprés
quelques minutes de réflexion, d’une plume fiére et
| courageuse, il écrivit en face « chrétienne ».

1 Imitons ces exemples ! Soyons conscients de
|, notre dignité de chrétiens ! « Disce sanctam super-

. biam ! » Soyez saintement fiers, écrivait saint Jé-

. rome A l'un de ses correspondants. La fierté n’est

~ pas de lorgueil... et, dans le cas présent, elle est

- bien conforme i la vérité.

Saint Jacques nous fait la méme recommanda-
tion : « Que le frére de condition méprisable se ‘
glorifie de sa grandeur » (27), non pas pour mépri- +
ser qui que ce soit, mais pour se respeeter lui-méme,

1. pour respecter les autres et s’en faire respecter.

s, ENC R CRPP SIS L

Sois fiére, ouvriére, et reléve les yeux !

. Tu n’es pas esclave o machine.

I Toi la sceur du Christ et la fille de Dieu,
Ta race est la race divine ! (28).

De plus, n’oublions pas que « Noblesse oblige ».

(26) Oraison de la Messe du Bx de Montfort.
: @ 1, 9.
(28) Chant de la J. 0 .C.. F.




44 MA VIE DIVINE

§j vraiment nous sommes persuadés que, par la
grace sanctifiante, nous participons a la vie de
Dieu, nous devons étre préts a tous les sacrifices
pour garder en nous cette vie divine. Nous aurons
le culte de Uétat de grdce et nous voudrons faire
rayonner autour de nous cette vie divine par nos
bons exemples.

Je me souviens d’un étudiant qui manifestait le
désir d’étre baptisé. Le prétre auquel il s’adressait
lui dit : « Vous me demandez le baptéme parce que
vos amis ont d discuter religion avec vous ?7 —
Jamais. — Mais, alors, quels motifs vous ont dé-
cidé 2 — Je les ai vus ! »

Méditez cette réponse a loisir. L’exemple d’une
vie vraiment chrétienne vaut mieux que toutes les
défenses scientifiques de la religion. A lui seul il
suffit 4 ramener a Dieu les Ames de bonne volonteé,

Faisons notre la priére de I'Eglise : « O Dieu..,
donnez a tous ceux qui sont placés dans les rangs
de la profession chrétienne la grace de rejeter tout
ce qui est contraire a ce nom et d’embrasser tout
ce qui lui convient. » (29). ~

Ainsi nous réaliserons cette derniére recomman-
dation du prétre qui nous baptisa : « Gardez intacte
la grace de votre baptéme. Observez les comman-
dements de Dieu, afin que vous puissiez aller au-
devant du Seigneur quand Il viendra pour les noces
éternelles, avec tous les saints de sa cour céleste,
pour y vivre dans les siéecles des siécles ! » (30).

Alors, on pourra graver sur notre tombe ces mots
qu'on lit sur celle d’Ampére, au cimetiére Mont-

martre : « Vrai chrétien ».

Connaissons donc notre excellence,
Ne rampons point ici-bas.
Ne nous y trompons pas :
Les biens n’y sont qu’en apparence.
(Bx DE MONTFORT.)

(29) Oraison du troisi¢éme Dimanche aprés Paques.
(30) Rituel : Cérémonies du Baptéme.

»
2
=
¥
i
5
iy
i
&

5l

|
.:5

e e e



P ata—Ly- v

CHRETIEN 45

" QUESTIONNAIRE

1. D’ou vient la déplorable négligence de beaucoup
de chrétiens ?

2. Est-ce que le chrélien est "homme d'une race ?
d’un parti ? d’une classe de la société ?

3. Un chrétien doit-il se contenter des pratiques re-
ligieuses ?

4. Qu’est-ce qu'un chrétien au sens plénier du mot ?

5. Combien y a-t-il de vies dans tout homme ? et dans
le chrétien ? ' |

6. En quoi consiste exactement la grdce sanctifiante ?
Quand la recevons-nous ?

7. Devenons-nous des dieux ?

8. Déja par la création que sommes-nous ?

9. Qu'ajoute en nous la grdce sanclifiante ?

10. Expliquez la parole de saint Jean : « Nous deve-
nons parlicipants de la Nature divine. »

11. Quand et comment parliciperons-nous pleinement
a la vie de Dieu ?

12 Y participons-nous dés ici-bas ? Comment ? —
Montrez le réle de la foi et de la charité, dans notre vie
spirituelle.

13. Quelles sont les conclusions que vous pouvez tirer
de cette doctrine pour volre vie personnelle ?

B\




CHAPITRE III

S| TU CONNAISSAIS LE DON DE DIEU!

« La grace est la souveraine et

la reine de la nature. »
GERSON.

Les hommes ont un déplorable mépris de la
grace sanctifiante. Une foule de chrétiens sont ab-

solument comme des enfants royaux élevés dans
I’ignorance de leur origine et du sang princier
gqu’ils ont dans les veines. Pourquoi une telle aber-
ration ? Parce que nos sens nous donnent une es-
time trop grande des biens périssables et notre con-
naissance des biens éternels est trop superficielle.
Voila pourquoi nous devons souvent contempler
les richesses de la grace sanctifiante... Ces richesses
nous raviront et nous détacheront des biens de la
terre. Nous apprendrons ainsi 4 mieux estimer la
grace sanctifiante et nous emploierons tout notre
zc'?le‘ 5 la conserver et a la développer. « Celui qui
vénére et loue la grace, dit saint Jean Chrysostome,

en sera le gardien zélé et vigilant (1) ».

(1) In Ephes., Homil,, I, n° 3.

=, i o . 3 Ty e
e Gt = S A ERS L ey L A e

.
e r E i C G

s

e
L T i (A




SI TU CONNAISSAIS LE DON DE DIEU 41

Quelle est donc I’excellence

s de la grice sancti-
l1ante 7 *

I. — LA GRACE SANCTIFIANTE SURPASSE TOUS LES

BIENS DE LA NATURE MATERIELLE ET SPIRIL-
TUELLE REUNIS ENSEMBLE.

Vous vous rappelez ce magnifique ¢loge que le
Sage, inspiré de Dieu, fait de la sagesse et, partant,
.de la grace, dont la sagesse est le fruit : « Je I’ai
préférée, dit-il, aux royaumes et aux trones... a coté
d’elle tout 'or du monde n’est qu’un peu de sable,
et 'argent n’est que de la fange. Je I’ai aimée plus
que la santé et la beauté ; par elle, je suis entré en
possession de tous les biens et de richesses incalcu-
lables... ¢’est pour les hommes un trésor infini (2).»

Saint Thomas d’Aquin fait écho a cette parole
divine quand il écrit : « Le bien de la grice d’un
seul homme a plus de valeur que le bien de la na-
ture de tout I'univers (3). »

Parole qui trouve un commentaire éloquent
dans cette sentence de Pascal : « Tous les corps
ensemble et tous les esprits ensemble avec toutes
leurs productions ne valent pas le moindre mouve-
ment de la charité (et par conséquent le moindre
degré de la grace). »

Ainsi donc, c’est la foi qui nous oblige de 1’ad-
mettre, ce qu’il y a de plus précieux dans la nature
ne compte pas auprés de la grice sanctifiante.

Tous les biens naturels, quel qu’en soit l’éclat,
s’éclipsent devant la grice et ne sont, sans elle,
qu'une illusion et un pur néant.

C’est la raison pour laquelle Dieu ne fait aucune
difficult¢ de les abandonner i ses ennemis, méme
les plus acharnés, « comme un présent de nul prix »,
selon I’expression de Bossuet.

(2) Sag., vir, 74,
(3) Ilv Il=, . 113, a. 9, ad 2.




48 MA VIE DIVINE

Voyez, par exemple, le Prince des Ténébres, le
chef des ennemis de Dieu : quelle force prodi-
gieuse ! quelle puissante intelligence ! quelle habi-
leté inconcevable ! Comment se fait-il que, malgré
tous ces avantages de sa nature angélique, il soit le
plus misérable et le plus vil des étres, et, en quel-
que sorte, I'incarnation du mal et de I'infortune ?
C’est évidemment que tous les privileges naturels
ne sont rien pour notre bonheur sans cette grace
dont Satan est privé a jamais.

« Ces gens-1a qui ne veulent pas de l'ordre sur-
naturel sont infiniment moins que nous. Ils ont
comme nous un corps et une Ame qui leur font
dire avec assurance qu’ils nous valent bien, mais
dans leur Ame il y a la place d’un Dieu qu’ils ont
' chassé, et dans la notre il y a le trone d’un Dieu
qui en a fait son temple (4). »

Ikn un mot, la grace sanctifiante est un bien sur-
naturel, c’est-a-dire tel qu’aucune nature créce ne
peut le posséder d’elle-méme ni I’exiger, car de 501
il ne revient qu’a la nature divine. Elle est aussi
¢levée au-dessus de toutes les choses créées que Dieu
Jlui-méme. Elle est, dit le pieux docteur Gerson :
« la souveraine et la reine de la nature (5) ».

II. — LA GRACE SANCTIFIANTE SURPASSE TOUS LES
DONS MIRACULEUX (DONS DES LANGUES DE
PROPHETIE, DES MIRACLES, ETC...) DEPARTIS
AUX APOTRES ET AUX PREMIERS CHRETIENS.

Ces grices exceptionnelles, extéricures, étaient
fréquentes au début de I’Eglise. C’étaient des dons
surnaturels, gratuits, transitoires, conférés pour
I'utilité du prochain en vue de I’édification de
I’Eglise. Avec insistance, saint Paul déclare qu’ils

(4) Mgr Berteaud, ceuvres par Breton, p. 11.
(5) Serm. de Circumec. » P




-

-

.
——m
e
e
oy
S———
Em——
. ———
Sy
g

l."//

-.“ %
& §:
‘:,-J-‘ / s
(S \;
e —
Y ~—
=7 i ——
v P—
i ::':
=
- \

_ Y
e S o
1

JiiSi tu connaissais
2'h)le don de Dieu

Au puits de Jacob...




50 MA VIE DIVINE
¢taient donnés en vue de ’utilité générale, pour
favoriser 'apostolat. Ils ne sont plus qu’a Détat
&’exception chez les Saints. |

Certes, ces dons miraculeux étaient excellents.
Cependant, la Sainte Ecriture et la Tradition nous
disent qu’ils ne peuvent soutenir la comparaison
avec le moindre degré de grace sanctifiante.

Vous connaissez ’hymne de saint Paul a la cha-
rité et par conséquent a la grace qui en est I’'unique
« Quand je parlerais toutes les langues des
anges, dit-il, si je n’al pas la charité
ct, partant, la grace, je ne suis qu'un airain son-
nant et une cymbale retentissante. Et quand j’au-
rais le don de prophétie et la connaissance de tous
Jes mvsteres et de toutes les sciences, et quand j’au-
rais une foi a transporter les montagnes, si je n’ail
pas la grice je ne suis rien et tout ne me sert de

source
hommes et des

rien (6). »
Voila pourquoi les plus illustres Docteurs de

I'lEglise, tel que saint Thomas d’Aquin, nous affir-
ment que rendre la grace sanctifiante 4 une ame,
¢‘est faire ceuvre plus grande que de créer le ciel
et 1a terre, ou que de ressusciter un mort.

Convertir un pécheur, c’est donc un acte plus
relevé que de rappeler un mort 4 la vie ou méme
de tirer un homme du néant.

De méme, toutes les fols que nous attirons la
orice sanctifiante sur nous ou sur le prochain, nous
coopérons a un ouvrage plus noble et plus glorieux
que les plus grands miracles.

T2 raison en saute aux yeux. Comment ne pas
voir, par exemple, qu’élever une ame par la grace
 une vie surnaturelle et immortelle est bien autre
chose que rendrz 4 un corps une vie naturelle et
peérissable ? Evidemment, un acte dont I’objet est
¢ternel et divin ’emporte sans mesure sur un acte
dont le terme est terresire et passager.

(6) I Cor., x111, 1-3.




SI' TU CONNAISSAIS LE DON DE DIEU ol

. — MEME LES GLOIRES DE LA MATERNITE DIVINE

DE LA SAINTE VIERGE LE CEDENT A CELLES DE
LA GRACE SANCTIFIANTE.

Sans doute, si 'on se représente la dignité de
Mere de Dieu, conjointement avec la griace qu’elle
appelle nécessairement, on ne peut rien penser de
plus élevé ; mais si on fait abstraction de la grace
qui lui est due pour la considérer exclusivement en
elle-méme, alors on peut affirmer en toute sécurité
que la grace est encore un don plus précieux et
nous investit d’une dignité plus haute que la ma-
ternité divine...

Un jour, nous dit I’Evangile, on vint avertir le
Sauveur que sa Mére et ses freres (7) désiraient lui
parler. « Qui est ma mére et qui sont mes fréres ? »
reprit Jésus ; puis, étendant la main sur ses disci-
ples, Il ajouta : « Voila ma mere, voila mes fréres,
car quiconque fait la volonté de mon Pére qui est
aux cieux, celui-la c¢’est mon frere, c’est ma sceur,
c’est ma meére (8). »

Ces paroles élonnantes nous font clairement en-
tendre que le Sauveur met la parenté spirituelle
que la griace nous confére i son ¢gard bien au-
dessus de sa parenté selon la nature.

En une autre occasion, une femme, ravie a la
vue des grandes choses opérées par Jésus, s’était
écrice du milicu de la foule : « Heureuses les en-
trailles qui vous ont porté, heureux le sein (qui vous
a allaité. » « Dites plutét, répartit le Seigneur,
heurcux ceux qui écoutent la parole de Dieu et la
mettent en pratique. » Admirable langage qui équi-
vaut a celui-ci : « Vous appelez ma mére bienheu-
reuse parce qu’elle m’a enfanté ; elle est bien plus
heurcuse parce qu’elle écoute la parole de Dieu et
y conforme sa conduite et, par la, posséde la grice

(7) Les fréres de Jésus étaient des « cousins » ou méme
des parents plus éloignés.
(8) Matth., x11, 48 sq.




MA VIE DIVINE

52

dans son coeur ; c’est cette fidélité a suivre la voixX
de Dieu qui la rend vraiment digne d’étre appelee
bienheureuse. » Saint Augustin, a qui j’emprunte
cette remarque, ajoute que la qualité méme de Mére
de Dieu n’aurait servi de rien a Marie si, par 1m-

possible, elle n’avait eu le bonheur de porter Jésus
dans son coeur, aussi bien que dans son sein Vir-

ginal.
Force no
de la maternité divine e

de la grace.

us est donc de conclure que les gloires
lle-méme le cédent a celles

*
k¥

A la pensée de ce bien précieux de la grace sanc-
tifiante, remercions le bon Dieu qui en est si prodi-
gue a notre ¢gard. Le Seigneur Jésus disait un jour
5 sainte Thérese d’Avila : « Si tu voyais la beauté
d'une Ame en ¢état de grace, ton corps se briserait
comme un vase d’argile, ne pouvant contenir la
joie dont tout ton étre serait inondé. »

Que la grice sanctifiante soit donc tout pour
nous et qu’a nos yeux le reste ne soit rien, ou du

moins ne soit quelque chose qu’autant que nous y -

trouverons un moyen de ’accroitre en nous !

La griace est la pierre précieuse d’un prix inesti-
mable que Dieu nous donne avec grande libéralité.
Le démon nous donne par haine une monnaie étin-
celante mais vile. Quelle folie d’abandonner la pierre
précieuse pour acheter cette fausse monnaie et pour
aller 4 sa ruine !

Que notre unique crainte ici-bas soit donc de
perdre un trésor si précieux ! Ayons la noble ambi-
tion de 1 a}lgmenter sans cesse en nous et en autrui
par la fidélité a bien remplir nos devoirs d’état et
a Iz)olus; co_nformer au bon plaisir divin !

1 . 91 1 ]
notre vie serait bientot toute transformée 1
ute transformée !

CR S

TR

T e T -



SI TU CONNAISSAIS LE DON DE DIEU

Je loue et glorifie

Dieu qui m’a fait chrétien,
Et je 'en remercie

Comme d’un trés grand bien.
(Bx pE MONTFORT.)

QUESTIONNAIRE

1. Estimez-vous bien la grdce sanctifiante a sa juste
valeur ? Pourquoi lant de chrétiens la mésestiment-ils ?

2. Est-ce que les biens naturels comptent auprés de
la grdace sanctifiante ? Juslifiez volre réponse par la
conduile de Dieu a I'égard de ses ennemis.

3. Et les dons miraculeux dont parle saint Paul I'em-

portent-ils sur la grdce sanctifiante ? Sont-ils cependant
excellents ?

4. Les gloires de la malernité divine de Marie surpas-

sent-elles la grace sanct:f:an!e ? Pourquoi et en quel
sens ?

9. Quelle sera votre résolution personnelle ?

.__,,\,

CnO -




Nl

Wﬂ////.

.. = R
N SN
ey %gﬁé /
AL aﬁ&éﬂr/ér/lz

ST
S

illel

) ]
(St Faul)

« Vous n'étes plus des ¢trangers...



CHAPITRE 1V

FILS DE DIEU!

« Vous étes tous fils de Dieu par
la foi dans le Christ Jésus. »
(Gal. 111, 286.)

Tous les chrétiens savent que le baptéme les fait
« enfants de Dieu ». Mais combien comprennent de
fagon treés imparfaite le sens de ces mots !

Dieu n’est pas seulement le Pére commun de
tous les hommes, parce qu’ll les a créés et parce
qu’ll continue de veiller sur eux avec grande solli-
citude.

Il est le Pere des baptisés en un sens beaucoup
plus strict, en ce sens que par la grace sanctifiante
Il les fait participer a sa propre nature, & sa propre
vie en vue de leur faire partager plus tard son pro-
pre bonhecur.

Voila pourquoi nous devons dire que, par le bap-
téme, un fils de Dieu vient de naitre... Naissance
invisible, comme est invisible le Dieu qui 'opére,
mais cependant naissance réelle... La famille divine
s’est accrue d’un nouveau membre. C’est si grande
chose que ’'on sonne les cloches a toute volée pour
annoncer a tous ’heureuse nouvelle.




56 MA VIE DIVINE

Nous allons étudier ce premier et précieux effet
de la grace sanctifiante. Nous en établirons d’abord
la vérité et ensuite nous en tirerons quelques con-

clusions pratiques.

I. — LA GRACE SANCTIFIANTE NOUS REND ENFANTS
DE DIEU.

C’est une vérité de foi, clairement affirmée dans
la Sainte Ecriture. '
f Dieu, avons-nous dit, a voulu nous donner une
| vie supérieure qui est une participation a sa propre
vie. Nous recevons cette vie divine au baptéme, par
unec nouvelle naissance : « En vérité, disait Jésus
au docteur de la loi juive, Nicodéme, nul, s’il ne
renait de 'eau et de I’Esprit-Saint, ne peut entrer
dans le royaume de Dieu (1). » C’est évidemment le
baptéme que Notre-Seigneur a ici en vue. Le Con-
cile de Trente (Sess. VII, c¢. 11) ne permet pas d’en
douter. Cette naissance spirituelle, dit saint Jean,
nous fait « naitre de Dieu : ex Deo nati sunt (2) ».
Or, naitre de quelqu’un, c’est devenir son fils. Par
le baptéme, nous sommes donc les fils de Dieu.
Aussi, dans l'unique priére que Jésus nous ap-
prend, le seul titre qu’ll nous fait donner a Dieu,
o’est celui de Peére : Pater noster. C’est la caracté-
ristique du nouveau culte qu’ll vient établir sur la
terre. Le Christ I’a dit et répété maintes fois dans
’Evangile. Dans le célébre Sermon sur la monta-
gne (3), ou il promulgue les points principaux de la
foi et de la Loi nouvelle qu’ll apporte au monde,
Il emploie jusqu’a seize fois cette expression : « Vo-
tre Pére... Votre Pére qui est dans les cieux. »
Voyez plutot : « Aimez vos ennemis... afin que vous
soyez les enfants de votfre Pére qui est dans les

(1) Jean, 111, 5.
(:;) Jean, 1, 13.
(3) Matth., v, 48 ; v, 11.




FILS DE DIEU LY

cieux... Soyez parfaits comme vofre Pére céleste est
parfait. Prie ton Pére qui est présent dans le secret,
et ton Pére, qui voit dans le secret, te le rendra...
Votire Pére céleste nourrit les oiseaux du ciel ;
n’étes-vous pas plus qu’eux ? Ne vous inquiétez
pas pour votre vie... Ce sont les paiens qui recher-
chent toutes ces choses. Votre Pére céleste sait que
vous en avez besoin. » Les paiens se font du souci
parce qu’ils ignorent la paternité divine. La con-
naitre et y croire est le privilege et la caractéristique
des chrétiens. Pour eux, Dieu n’est pas seulement
le Maitre tout-puissant, Il est surtout le Pére aimant
qui entoure ses enfants d’'une tendresse et d’une
sollicitude toutes paternelles.

L’entretien qui suivit la Céne est plein de l'idée
de cette paternité divine. Jésus n’y donne d’autre
nom a Dieu que celui de Pére. Il en parle avec une
affectucuse insistance. « Personne ne vient au Pére
que par moi. » « Celui qui m’a vu, a vu aussi le
Peéere (4). » C’est toujours ce titre de Pére que Jésus
donne a Dieu plus de cinquante fois.

Résumant, en quelque sorte, le message de son
Maitre, saint Jean écrit dans le magnifique prologue
de son Evangile : « Il (le Christ) est venu chez lui,
et les siens ne L’ont pas regu. Mais, a tous ceux qui
L’ont recgu, Il a donné le pouvoir de devenir enfants
de Dieu (5). » -

Saint Paul développe la méme idée, pour détour-
ner les Romains et les Galates des pratiques juives :
« Yous devez les abandonner parce que vous n’étes
plus esclaves, mais fils... (6) » Esclaves, voila notre
titre propre comme créatures ; fils, voila celui qui
nous est conféré gratuitement par la grice sancti-
fiante.

Méme procédé chez saint Pierre : « Comme des
enfants obéissants, ne vous conformez plus aux con-

(4) Jean, xiv, 6, 9.
(5) Jean, 1, 11, 12,
(6) Rom., viii, 14 ; Gal.,, v, b,




58 MA VIE DIVINE
voilises que vous suiviez autrefois. »

Et saint Jean de conclure dans I’admiration
« Voyez donc quel amour nous a témoigné le Pere,
que nous soyons appelés enfants de Dieu et que
nous le soyons en effet (7). »

Donc, par la grace sanctifiante regue au baptéme,
nous sommes les enfants de Dicu, non seulement
de nom, mais de fait.

Les premiers chrétiens, si proches des Apdtres,
avaient ¢té frappés, plus que de tout le reste, de
cetie verité. Ils se glorifiaient d’étre les fils de Dieu.
Rien de plus fréquent dans les catacombes (pre-
miers cimetieres des chrétiens), que des expressions
comme celles-ci : « Fils renés de Dieu, fils régénérés
par Dieu », et autres de méme Sens.

Et ces écrivains chrétiens des premiers siécles,
que nous appelons « les Peéres de I’Eglise », parce
qu’ils I'ont, en quelque facon, formée et nourrie
de leur forte doctrine, reviennent souvent dans leurs
écrits sur la dignité du chrétien devenu fils de Dieu.

Saint Athanase énonce magnifiquement cette vé-
rité dans ses écrits contre les Ariens : « Telle est la
bonté de Dieu que de ceux dont il est le créateur il
se fait aussi, par la grace, le Pére. » Et il ajoute :
« Le Fils de Dieu s’est fait le fils de ’homme pour
que les fils de I’homme, c’est-a-dire d’Adam, devien-

nent les fils de Dieu. »
Saint Léon le Grand écrit cette phrase qui ré-

sume son admiration devant la paternité divine :
« Le don qui surpasse tous les dons, c¢’est que Dieu
appelle ’homme « son fils », et que I’homme appelle
Dieu « son Pére » (8).

Mais, alors, direz-vous, quelle différence y a-t-il
entre le Christ, Fils unique de Dieu, et nous, fils de
Dieu par le baptéme ? Certes, la différence est

grande !

(7) 1 Jean, 111, 1.
(8) Sermon VI de Nativilate.




FILS DE DIEyY 59

Le Christ, Fils unique de Dicu fajt homme, est le
seul, de la race humaine, qui soit Fils de Diey par
n.ature © seul 11 jouit, vis-a-vis du Peére, de la filia-
tion 1'1z-1'turelle. Il est engendré par le Pére de toute
éternité. Il est le « Fils unique ». Méme devenu
homme, I1 reste le Fils de Diey par nature.

La grice sanclifiante c’est Ia communication de
la nature divine a la nature humaine. Mais, dans
le Christ, la nature humaine appartient totalement
a la Personne divine. Le Christ n’a jamais été une
personne humaine. Voilda pourquoi, méme devenu
homme, II reste Fils de Dieu par nature.

Par contre, en nous créatures rachetées, la parti- !
cipation a la nature divine est un don surajouté a
. notrc personne humaine. Par nature, nous sommes
hommes. Aprés comme avant le don de la grace
: sanctifiante, nous restons naturellement des person-
nes humaines.-Au baptéme, la participation a la
nature divine nous est trés réellement communi-
quée, mais nous restons personnellement hommes.
- La grice sanctifiante est donc un don surajouté qui
| nous fait réellement fils de Dieu, mais fils de Dieu
. par adoption, dit saint Paul. _
| Au début de sa lettre sublime aux fidéles d’Ephe-
~ se, quand il leur expose le plan divin sur le monde,
il éerit ¢ « Le Pére de Notre-Seigneur Jésus-Christ
nous a ¢lus avant la création du monde, pour que
nous soyons prédestinés a étre « ses fils adoptifs »
par Jésus-Christ, selon sa libre volonté, en faisant
ainsi ¢clater la gloire de sa grace (9). »

Que signifie cette expression « fils adoptifs » ?
Elle veut dire que nous sommes fils de Dieu d’une
maniére purcment gratuite, sans aucun droit. Nous
participons a la nature divine par un don gratuit
et libre du divin Amour. Mais, cependant, dit saint
Jean, nous sommes réellement les enfants de Dieu.

Cette adoption divine est donc de beaucoup su-

. TR W e e e aeaeaa— g WS

= 4

(9) Ephés., 1, 4-5.




60 MA VIE DIVINE
périeure a toutes les adoptions de la terre. L’adop-
tion humaine est une pure convention, une pure
dénomination extérieure. L’enfant adopte est con-
sidéeré par ses parents adoptifs comme s’il était 18}11‘
enfant, mais en réalité, il ne I’est pas. Et pourquol ?
Parce que I’homme en adoptant un enfant peut bien
lui donner son nom, ses titres, sa situation sociale,
son héritage, mais il ne peut pas lui infuser son
sang. Tandis que Dieu, par le baptéme, ne se con-
tente pas de nous donner un titre et un droit a son
héritage. « Il nous a engendrés », dit saint Jac-
ques (10) ; Il nous fait participer réellement a sa
propre vie, a sa propre nature. Il nous donne une
vie nouvelle semblable a la sienne. Au baptéme, dit
saint Jean, nous recevons la « semence de Dieu ».
Admirable expression qui traduit la plus sublime
des réalités ! Dieu vit en se connaissant et en s’ai-
mant et ainsi jouit-de Lui-méme. Par la foi et la
charité qui émanent nécessairement de la grace
sanctifiante, nous commencons a connaitre et a ai-
mer Dieu comme Il se connait et s’aime Lui-méme...
i Oui, c’est la semence divine qui doit grandir de plus
i en plus sur la terre et se transformer au Ciel dans
4une vision, dans un amour et dans un bonheur total.

C’est en raison de cetle communication de la na-
ture divine faite au chrétien, que saint Paul appelle
le baptéme « un bain de régénération (11) ». De
méme, les Péres de I’Eglise comparent I’eau baptis-
male au sein maternel « Vulva malris aqua baptis-
matis (12). Le sein maternel, ici, c’est I’eau baptis-
male. '

Notre filiation divine se fonde donc sur une géné-
ration. « Dieu, dit saint Léon le Grand, a donné a
I’eau la méme fécondité qu’a sa Mére. La puissance
du Tres-Haut et I’action cachée de I’Esprit-Saint qui

(10) 1, 18.
(11) Tit. 111, 5.
(12) Saint Augustin, sermon CXIX,




/

FILS DE DIEU 61

ont fait que Marie a engendré le Sauveur, font que
I’eau régénere le croyant. (13) »

En résumé, 'adoption divine confére une réalité
intérieure, a la différence de ’adoption humaine qui
n’opére que des changements extérieurs.

Le Cardinal Pie développe magistralement cette
vérité dans sa troisiéme « Instruction synodale ».

« On ne saurait trop affirmer la réalité de notre
qualité d’enfants de Dieu. Sans doute, Jésus-Christ
seul posséde ce titre par nature et nous n’y parti-
cipons que par adeption. Mais combien cette adop-
tion dépasse toutes les adoptions humaines !... A
cette filiation factice et conventionnelle, il manque-
ra tOll]OllI‘S le lien d’origine, le cri du sang. Il n’en
va pas ainsi dans l'ordre de notre filiation surna-
turelle. Le jour ou nous devenons chrétiens, notre
initiation ne nous confére pas seulement le nom, elle
ne nous agrége pas seulement a la maison, elle ne
nous cngage pas seulement envers la doctrine de
Jésus-Christ : elle imprime dans notre dme un
sceau de ressemblance, un caractéere indélébile ; elle
nous communique intérieurement « I’Esprit d’adop-
tion des enfants dans lequel nous crions : Pere » ;
enfin, par 'action sacramentelle du baptéme et des
autres signes, et mieux encore par la liqueur eu-
charistique, elle insinue au plus intime de notre
étre le sang de celui en qui nous sommes adoptés.
Par la, nous entrons authentiquement dans sa ra-
ce : « Ipsius enim genus sumus ». Et parce que nous
sommes de la race de Dieu, « Genus ergo cum simus
Dei », parce que notre filiation n’est pas purement
nominale, mais rigoureusement vraie et réelle, (I.
Jean - III - 8) nous devenons héritiers de plein
droit et a titre de stricte justice, (I - Tim - IV - 8)
du Pére commun que nous avons avec Jésus-Christ,
co-héritiers, par conséquent, de ’ainé de notre race,
« Cohoeredes Christi ». Et c’est ainsi que, demeu-

(13) 6* sermon sur La Nativité.



62 MA VIE DIVINE
rant toujours le Fils unique du Pére, Il est ({el)en-
dant le premier-né d'un grand nombre de freres
« Primogenitus in multis fratribus ». (Rom. VIII -
29) et qu’il ne déroge point a sa propre dignite en
leur donnant cette glorieuse qualification : « Prop-
ter quam causam non confunditur fratres eos vO-
care ». (Hebr. II. 11).

Saint Paul conclut : « Vous n’étes plus des étran-
gers ni des hotes de passage ; mais vous étes con-
citoyens des saints et membres de la famille de

Dieu (14). »

II. — CONCLUSIONS PRATIQUES.

1° Nous devons avoir a I'égard de Dieu un véri-
table esprit filial. C’est le caractére distinctif du
chrétien. « Vous n’avez pas regu, dit saint Paul,
un esprit de servitude pour étre encore dans la
crainte, mais vous avez re¢u un esprit d’adoption
en qui nous crions : Abba ! Pere (15). » En nous
adoptant, Dieu nous forme un cceur d’enfant.

Aimons a répéter souvent a Dieu ce beau titre
de Pére. « C’est si doux d’appeler le bon Dieu : No-
tre Pére ! » disait sainte Thérése de I’Enfant-Jésus
(16). L’abbé Brémond nous rapporte dans son « His-
toire littéraire du sentiment religieux » (17), ce
trait touchant d’'une pauvre vachére qui ne pouvait
achever son Pater « car, disait-elle, depuis preés de
cinqg ans, lorsque je prononce ce mot Pater et que
je consideére que Celul qui est la-haut est mon Pére,
je pleure et je demeure tout le jour en cet état tan-
dis que je garde mes vaches. »

Mais, c’est surtout par nos actes de chaque jour
que nous témoignerons a Dieu nos sentiments fi-
liaux. Ne Le regardons pas comme un étre froid et

514) Ephés., 1, 19, -
15) Rom., vin, 15. Abba ! Pére ! Le second d
mots est la traduction du premier. Speraeus

(16) Histoire d’une dme, ch
(17) T. 11, p. 66. A

TP B e Y
Ty T N e Ny



T L I T R

FILS DE DIEU 63

dur, sévere et exigeant, épiant toutes les occasions
de nous trouver en défaut : bien au contraire, fai-
sons-Lui confiance. « Il est essentiellement Pére,
c’est son.nom, sa fonction, sa fierté, dirait-on (18). »
Et si nous voulons voir jusqu’ou va cette tendresse,
cette délicalesse paternelle de Dieu a notre égard,
méme malgré nos fautes, relisons la parabole de
I'enfant prodigue, dans laquelle Jésus a voulu ex-
primer la véritable attitude de Dieu notre Peére, sous
les traits de ce pére qui altend, malgré tout, son fils
ingrat et qui court au-devant de lui, avant méme
d’avoir entendu ses excuses et ses regrets. Il y a 1a
quelque chose de formidable, d’incroyable, qui doit
nous plonger dans la slupeur, mais aussi dans la
Joie. Nous ne pensons pas assez que Dieu nous aime
comme un pere trés bon. D’ou, conclut le Pére Lal-
lemant : « Plusieurs n’arriveront jamais a une gran-
de perfection parce qu’ils n’espérent pas assez. »

Je suis leur pére, dit Dieu, « Notre Pére qui étes
aux cleux. » Mon fils leur a assez dit que je suis
leur pere.

Je suis leur juge. Mon fils le leur a dit. Je suis
aussi leur pere.

Je suis surtout leur pére.

Enfin, je suis leur pére. Celui qui est pére est sur-
tout pere. Celui qui a été une fois pere ne peut plus
étre que pere.

Ils sont les fréres de mon fils ; ils sont mes en-
fants ; je suis leur pére...

« Notre Pére qui étes aux cieux. » Mon fils leur a
ensecigné cette priére...

« Notre Pére qui étes aux cieux. » Il a bien su
ce qu’il faisait ce jour-la, mon fils qui les aimait
tant.

(18) Glorieux, Sois fier ouvrier, p. 80.




64 MA VIE DIVINE

Quand il a mis cetfe barriere entre eux et moi,
« Notre Pére qui étes aux cieux », ces trois ou qua-
tre mots.

Cette barriére que ma colére, et peul-étre ma jus-
tice, ne franchira jamais.

Heureux celui qui s’endort sous la protection de
I’'avancée de ces trois ou quatre mots.

Ces mots qui marchent devant toute priere com-
me les mains du suppliant marchent devant sa

face...
(CHARLES PEGUY).

Le saint Curé d’Ars se plaisait a dire que toute
sa spiritualité consistait a consjdérer Dieu comme
un bon Pére et a agir avec lui comme un véritable
enfant. Ne disait-il pas : « Se savoir et se vouloir
enfants de Dieu, c’est bien 1a tout le secret de la
sainteté... Cet esprit filial a toujours caracterise les
sainls, ou plutét c’est la I’esprit qui fait les saints
(19). » Et, en effet, celui-la est un saint qui, de fa-
con constante, traite Dieu en Pére et Lui témoigne
toule la tendresse, toute I’estime, toute la confiance,
toute la docilité, tout le dévouement, toute I’inti-
miié joveuse d'un enfant,

Un magnifique exemple de cet esprit filial 2
’égard de Dieu nous a été donné aussi par sainte
Thérése de I’Enfant-Jésus.

On a pu parler d’un message qu’elle avait apporté
au monde, d’une doctrine que Dieu voulait rappeler
aux hommes par ses lévres innocentes. Ce message,
cetie doctrine, c’est ce qu’elle nommait « la petite
voie d’enfance », I’esprit des petits enfants de Dieu.
« La sainteté, disait-elle, consiste en une disposition
du cceur, qui nous rend humbles et petits entre les
b-ras de Dieu, conscients de notre faiblesse et con-
fiants jusqu’a ’audace en sa bonté de Pere. »

s (;35) Convers : Le curé d’Ars et les dons du Saint Esprit,




]
o

FILS DE DIEU ¥ 65

Elle a magnifiquement réalisé cet idéal. « Si je
mourais sans avoir recu Extréme-Onction, il fau-
drait penser que Papa le bon Dieu est venu tout
simplement me chercher. Sans doute, c’est une
grande grace d’étre muni des Sacrements, mais
quand le bon Dieu ne le veut pas, cela ne fait rien...
tout est grace. » « Oh ! ne craignez donc plus, ayez
une confiance sans bornes en Celui qui vous aime
si aveuglément. Vous savez ce qu’il disait a sainte
Marguerite-Marie : « Tu ne manqueras de secours
que lorsque mon cceur manquera de puissance ».
Au milieu des épreuves les plus crucifiantes, elle .
redisait la parole de Job : « Quand méme Dieu me
tuerait, j'espérerais encore en Lui ». « Je I’avoue,
J'ai " été longtemps avant de parvenir a ce degré
d’abandon : maintenant j’y suis, le Seigneur m’a
prise et m’a posée la. »

Ainsi a vécu sainte Thérése de I’Enfant-Jésus.
Lmnilons-la. Ayons pour Dieu un véritable esprit
filial, faisons-lui toujours confiance !

Il sait, en effet, ce qu’ll fait... Il a son plan gran-
diose et sur les individus et sur les nations. Lais-
sons-Le faire en toute confiance. « Dieu travaille.
Comment ? Pourquoi ? Nous ne pouvons pas lire
Loutes les pages du livre. Ce qui est siir, ¢’est que
tout marche selon le plan divin. Que cela nous suf-
fise et nous aide & voir les événements d’un regard
plus neuf et plus libre... » (20).

De plus, Dieu sait mieux que nous ce qui nous
convient. Il voit plus haut et plus loin que nous.
Nous, nous ne voyons qu’un ¢dté de la meédaille. Lui,
voit les deux cotés : présent et avenir, non seule-
ment temporel, mais éternel.

Enfin, nous savons que tout ce qu’ll fait, tout ce
qu’ll permet a notre égard, méme les plus grandes
épreuves, c’est en définitive pour notre plus grand
bien, peut-étre pas pour notre bonheur temporel,

(20) Henri Barbeau : Perspectives spirituelles, p. 28,




66 MA VIE DIVINE
mais certainement pour notre sanctification qui est
notre véritable bien. La volonté de Dieu est toujours
bienfaisante. Dieu esl amour ¢l agil loujours par
charité. <« A ceux qui aiment Dieu, tout tourne a
bien » (21), dit saint Paul, et saint Augustin ajoule:
« méme les péchés ». Sainte Thérése d’Avila disait
toujours a Dieu : « Seigneur, vous savez tout, vous
pouvez tout et vous m’aimez ». Alors pourquoi nous
laisser envahir par le trouble ? « Ce gue je sais de
demain, disait le Pére Lacordaire, ¢’est que la Pro-
vidence se léevera plus 16t que le soleil. » |

Relisez la vie de la Trés Sainte Vierge. On a fait
la guerre a son divin Enfant. Elle a ¢été obligée de
fuir rapidement... la nuit... au travers du désert...
sans moven de locomotion... sans ravitaillement...
Et son exil a duré longtemps.

A-t-elle accusé le ciel ? A-t-elle exprimé quelques
plaintes ? A-t-elle discuté les ordres de Dieu ? Cer-
tes non ! Elle a accepté généreusement le sacri-
fice demandé. Elle a suivi aveuglément les desseins
de Dieu, car elle pensait que Dieu était infiniment
sage, qu’ll savait micux qu’elle ce qui convenait,
qu’ll ne pouvait agir que par bonté pour elle et
pour le monde. Elle a ainsi honoré Dieu par sa
docilité. Elle s’est montrée « sa véritable fille ».

A l'exemple de la Trés Sainte Vierge, ayons plus
que jamais foi et confiance en la grande bonteé de
notre Pére.

Avons la simplicité filiale, méme a travers la dou-
leur, de nous abandonner a sa sainte volonté. Ainsi
nous garderons toujours dons notre Ame le calme
et la paix, et nous pourrons redire, avec sainte Thé-

rese de ’Enfant Jésus :

Entre ses bras divins, je ne crains pas l'orage !
Le total abandon, voila ma seule loi (22).

(21) Rom., viii, 28.
(22) Histoire d’'une ame, p. 400.




/a%d;,aZﬂmé;¢mé5L_
617

Imitons cette grande chrétienne, Madame Elisa-
beth de IFrance, la sccur du roi-martyr Louis XVI,
emprisonnée iniquement, qui redisait souvent cette
priére sublime : « Que m’arrivera-t-il aujourd’hui,
6 mon Dieu ? Je Iignore. Tout ce que je sais, c’est
qu’il n’arrivera rien que vous i’ayez prévu de toute
éternité. Cela me suffit, & mon Dieu, pour étre tran-
quille ! J’adore vos desseins éternecls, je m’y sou-
meis de tout mon coeur; je veux tout, jaccepte
tout ; je vous fais un sacrifice de tout; junis ce
sacrifice a celui de votre cher Fils, mon Sauveur,
vous demandant par son Sacré-Ceeur et par ses mé-
rites infinis la parfaile soumission qui vous est due
pour tout ce que vous voudrez et permettrez. »

FILS DE DIEU

Quelque part en un pays ou les hommes ont de
I’audace, un pére voulant éprouver la force de ré-
sistance de son fils, le prit par la ceinture, a bout
de bras et le suspendit dans le vide du haut d’un
cinquieme étage. L’enfant ne réagit pas, ne cria pas
et, quand l'expérience riaite, l'enfant fut remis
sur le plancher, quelqu’un lui demanda : « Tu n’as
pas eu peur ? » — « Non, dit I'enfant, ¢’est papa qui
me tenait ! »

C’est « Papa le bon Dieu » qui nous tient ! Con-

fiance ! Soyons tranquilles entre les bras de notre
Pere.

Cela ne veut pas dire que nous devions rester
inertes et attendre tout de la Providence. Parce
qu’elle veille sur nous et nous fait I’honneur de col-
laborer a son ceuvre, nous devons nous donner sans
compler a la tiche qui nous est réservée. « Dieu
aide ceux qui s’aident », disait Jeanne d’Arc ; et
saint Bede le Véncérable fait remnarquer que le Sei-
gneur Jésus Lul-méme nous a donné 'exemple. Lui,
qui était servi par les anges, voulut avoir une bourse
pour subvenir aux besoins de sa communauté. Notre
activité doit donc étre ardente mais confiante.
« Jacta super dominum curam tuam et ipse te enu-




68 MA VIE DIVINE

friet » (23), remets ton sort aux mains du Seigneur,
Il te soutiendra. Quand nous avons fail tout notre
possible humainement, nous ne devons pas avolr
d’inqui¢iude. Nous devons élre confiants en la Pro-
vidence divine, qui avec un soin affectueux s’occupe
de ses enfants. « Que volre coeur ne se trouble pas,
disait Jésus a ses ApoOtres ; ayez confiance en moi. »
2° Etant enfants de Dieu, tant que nous avons
en nous la grace sanctifiante, fouies nos bonnes.
actions sont les actions d'un enfant de Dieu. Elles
ne sont donce jamais banales. Elles sont toutes mé-
ritoires. '

Quand, jadis, Jésus travaillait a Nazareth, aux &
cotés de Joseph, toutes ses actions élaient pleine- . &
ment agréables 4 Dieu el méritoires pour nous. Car
ces humbles travaux de chaque jour n’empéchaienl
pas que cet ouvrier fat, en toute réalité, le Fils
unique de Dieu.

De méme, quand nous sommes en ¢tat de grace,
toutes nos bonnes actions, fussent-elles trés hum-
bles et trés ordinaires, ce travail quotidien aux ges-
tes monotones et fatigants, nos allées et venues,
nos repas, nos distractions honnétes, grandes ou
petites actions, joyeuses ou tristes, faciles ou non,
tout revét une valeur divine, tout est méritoire ;
les moindres minules de noire devoir d’état sont
d’un prix infini. Méme « se récréer, écrit saint Tho-
mas d’Aquin, c’est mériter, si le divertissement est
informé par la grace ».

Cependant, nous augmenterons notre mérite en
agissant pour un motif de charité.

On peut agir pour différents bons motifs, mais
celui de la charité est le plus excellent. Plus nous
agirons par amour de Dieu et plus nous mériterons
une augmentation de vie divine.
~ Dés lors, ce qui fait le mérite, ce n’est pas tant =
I'acte pris en lui-méme que lamour avec lequel nous

(23) Psaume 54, v, 23,




FILS DE DIEU 69
le faisons. « La raison d’un grand mérite, note le
Peére Gardeil, c¢’est une plus grande charité. Ac-
complir un acte insignifiant, comme il y en a beau-
coup dans la vie chrétienne, avec un grand amour
est plus méritoire que d’entreprendre une ceuvre

difficile avec peu de charité. » (24) « Ce n’est pas

par la grandeur ou la multiplicité de nos cuvres
que nous plaisons 4 Dieu, dit saint Francois de Sa-
les, mais par I’amour avec lequel nous les faisons ;
et souffrir une chiquenaude aveec deux onces
d’amour vaut mieux que d’endurer le martyre avec
une once du méme amour. »

Cependant, pour certains actes, ’effort et le sa-
crifice sont d’ordinaire le signe d’une grande cha-
rit¢ : on ne fait que par grand amour des choses
difficiles. Mais la difficulté n’accroit le mérite qu’en
tant qu’elle suscite plus d’amour.

Ainsi done, nos actes valent d’autant plus que
nous les accomplissons avec plus d’amour. « Vous
serez récompensés, dit sainte Catherine de Sienne,
‘non selon le temps et I'ouvrage, mais selon le degré
d’amour :.le mérite est A la mesure de ’amour. »
« Sans I’amour, disait sainte Thérése de I’Enfant-
Jésus, toutes les ceuvres ne sont que néant, méme
les plus éclatantes. » -

Voila pourquoi saint Paul nous dit avee insis-
lance : « Soit que vous mangiez, soit que vous bu-
viez, soit que vous [assiez toute autre chose, faites
toul pour 'amour de Dieu. » (25).

Voyez comment Notre-Scigneur expliquait Lui-
méme cette régle de vie spirituelle 4 sainte Gertru-
de @ « Quiconque s’étudie A prendre ses récréations
el 4 satisfaire les besoins indispensables du corps,
telle que la faim, la soif, le sommeil et autres sem-
blables, avec cette intention secréte ou exprimée :
« Seigneur, je prends celte nourriture, ce délasse-

(24) Le Saint-Esprit dans la vie chrétienne.
(25) I Cor. X, 31,

S Y T—



70 MA VIE DIVINE
ment, ce repos, en union de cet amour par lequel,
pour la gloire de votre Pere et ’amour des hom-
mes, vous avez consenti a étre asservi aux Inemes
nécessités — oui, quiconque agit ainsi, émeul ma
tendresse. Et je fais a Dieu le Pére une double of-
frande, unissant ma sainte humanite a celle de cet
homme, afin d’obtenir pour lui une augmentation
de la félicité ¢ternelle. »

Pour réaliser cet idéal, il n’est pas absolument ne-
cessaire d’agir pour I'amour de Dieu d’une maniere
toujours actuelle. Ayons au moins cette intention
générale, formulée par excmple le matin a notre ré-
veil et souvent renouvelée dans la journée. Plus elle
exercera son influence sur nos actes et plus ils se-
ront pénétrés d’amour et de meérites.

Cependant, il faut nous habituer a agir explicite-
ment par amour, le plus fréquemment possible dans
le détail quotidien. Nous nous y exercerons par le
moyen des oraisons jaculatoires, qui sont comme
des fleches d’amour lancées vers le cceur de Dieu.
« En cet exercice, dit saint Frangois de Sales, git
la grande ceuvre de la dévotion. Il peut suppléer
au défaut de toutes les oraisons ; mais le manque
d’iceluy ne peut presque pas étre réparé par aucun
autre moyen. » (26).

En résumé, chacun de nos actes fait en état de
griace mérite une récompense divine. Mais le moyen
et le secret d’'un plus grand progres spirituel sera
d’agir le plus possible par amour. Ainsi, loutes nos
actions ordinaires constitueront, selon la magnifi-
que expression du Peére Faber, « le trésor de notre
pauvreté. »

Sa}nt Paul nous rappelle magnifiquement cette
portée .d’éternité de nos efforts passagers lorsqu’il
nous dit : « Notre légere affliction du moment pré-

(26) Vie Dévote, liv. II, xI111.

TG

SRRy

g

gt
G - o

b

i

.
.

st

5
1




FILS DE DIEU 1

sent produit pour nous, au dela de toute mesure,
un poids ¢ternel de gloire. » (27).

Grand sujet de consolation et de joie, au milieu
des peines de cetle vie : « Réjouissez-vous et soyez
dans l'allégresse, disait le Christ, car votre récom-
pense est grande dans les cieux (28). »

***

Elle est donc immense la dignité du chrétien, quel
qu’il soit, pauvre, riche, apprenti, ouvrier, patron,
ignorant, savant. Aux yeux de Dieu, les catégories
sociales n’existént pas, ne comptent pas. Si les chré-
tiens vivent en état de grace, ils sont tous, en vérite,
fils de Dieu. C’est la un titre de noblesse inégalable
auquel nous ne songeons pas assez.

L’Histoire signale que l’empereur romain Julien
I’Apostat (ainsi appelé parce qu’aprés avoir été bap-
tisé il retourna au paganisme) portait sans cesse
la main a son front, comme pour y effacer la trace
de son baptéme. Nous, au contraire, gardons fidele-
ment le souvenir de notre baptéme qui nous a faits
enfants de Dieu. Si nous aimons a féter I'anniver-
saire de notre naissance parce que la vie humaine
est un bien, aimons aussi a célébrer, dans une re-
connaissante piété, notre heureuse naissance a la
vie divine, I’anniversaire du jour de notre baptéme.

Hélas | beaucoup ne pensent jamais a ce jour
magnifique qui les a vu naitre « enfants de Dieu »
et dont ils ont méme oubli¢ la date... Comment donc
pourraient-ils en féter le souvenir, au jour preeis ?

Et cependant le Pape Pie XI, qui avait connu les
joies de lordination sacerdotale, les splendeurs de
la conséeration épiscopale et le triomphe du cou-
ronnement pontifical, disait que cet anniversaire de
son baptéme ¢tait bien plus précieux que tous les
autres. Le 1° juin 1930, jour anniversaire de son

(27) II Cor., 1v, 17.
(28) Matth,, v, 12.




79 MA VIE DIVINE
baptéme, il disait & quinze cenis jeunes Romains :
« Le jour de Notre baptéme, c'est le plus grand
jour de Notre vie... de méme que le jour de votre
haptéme restera le plus grand jour de la votre. »

Avons celle méme conviction... et allons faire de
temps en temps un pelerinage d’action de graces au
haptistére de notre église ou, de « fils de colere »,
nous sommes devenus enfants de Dieu. Quelle su-
blime reéalité !

De plus, approfondissons la doctrine catholique
du baptéme. Cette admirable doctrine de notre ré-
génération baptismale nous aidera non seulement a
prendre conscience de notre dignité de chrétien,
mais aussi a juger toutes les erreurs modernes. Par
exemple, le nationalisme exagéré, qui place la va-
leur humaine non dans la noblesse de I’ame, vraie
fille de Dieu, mais dans I’appartenance a un peuple
répuié supérieur. Par exemple, le communisme, qui
voit cette valeur comme l’apanage unique d’une
classe sociale : celle du travail manuel. Par exem-
ple, enfin, le laicisme ou matérialisme, qui nie déli-
bérément toute valeur surnaturelle et ne veut con-
naitre que I'homme et la nature.

Il faut donc revenir au culte du baptéme. « Il
n’y a plus, dit saini Paul, ni Grec, ni Juif, ni cir-
concis, ni incirconsis, ni Barbare, ni Scythe, ni es-
clave, ni homme libre. Seul, le Christ est tout en
tous (29). »

Il v a quelques années se trouvait a I’'Université
de Poitiers un ¢tudiant Agé de vingt-trois ans el
qui n’était pas encore baptisé. L’é¢tude de certains
auteurs classiques lui avait ouvert des horizons nou-
veaux. Trés désireux de connaitre la vérité, il par-
cogrt,. approfondit, médite avidement I'Evangile.
Puis, il consulte, se fait instruire et finalement se
convc'rtil. La veille de son baptéme, il demande a
son directeur de conscience le texte des cérémonies

(29) Coloss., 111, 11.




- \-Suandl
."\.

FILS DE DIEU 73

du baptéme des adultes,
ration et émotion. Et e
que l'eau sainte coulait s

Il s’en pénétre avec admi-
grand jour arrivé, tandis

1 s ur son front, ce jeune néo-
phyte s’écria : « Enfant de Dieu ! je suis enfant de

Dieu ! » La cérémonie terminée, il s’excusa de n’a-
VOIT pu retenir cette exclamation : ¢ Ah ! dit-il, vous
qui avez été enfants de Dicy depuis votre berceau,
Vous ne savez pas ce que c’est de se sentir tout d’un
coup entrer dans la Famille divine, et de pouvoir
dire pour la premiére fois & vingt-trois ans : Enfant
de Dieu ! Enfin je puis lever les veux vers le Ciel
et dire : Notre Pére ! »

Ce jeune étudiant converti, avait le sens du Chris-
tianisme. « Vraiment, disait Louis Veuillot, nous ne
sommes pas peu de chose, nous autres, chrétiens,
nous sommes les fils de Dieu ! 3

Avec saint Paul, nous ajoutons : «Gratias Deo
surer inenarrabili dono ejus (30). » Merci A Dieu
pour son don inexprimable !

QUESTIONNAIRE

1. Quel est le premier effet de la grace sanctifiante ?

2. Prouvez que, par la grice sanclifiante, vous étes
enfants de Dieu.

3. Etes-vous fils de Dieu comme le Christ ?

4. Monlrez la différence entre l'adoption divine et
Padoption humaine. '

9. Comment devez-vous vous comporter a Uégard de
Dieu ?

6. Pourquoi devez-vous lui lémoigner une pleine et
enliere confiance ? Le failes-vous ?

7. Que valent les bonnes aclions d’'un fils de Dieu ?
Sonl-elles toutes méritoires ? Comunen! le seront-elles
davanlage ?

8. Montrez la d’votion que vous devez avoir d votre
baptéme,

(30) II Cor., 1x, 15.



CHAPITRE V

FRERES DU CHRIST!

« Le Christ... le premier-né d’un

1vd nombre de fréres. »
gral (Rom., viri, 29.)

Sous les yeux du chrétien, il faut placer souvent
le tableau des grandeurs surnaturelles que lui con-
fere la grace sanctifiante, afin de I’'inciter sans cesse
4 élever ses sentiments, ses vues-et ses acles a la
hauteur de sa dignité. C’est parce qu’ils les igno-
rent que tant de chrétiens foni bon marché de la
grace et considérent le péché comme une bagatelle.

Par le baptéme, nous 'avons déja vu, Dieu nous
fait participer 4 sa propre vie, ct nous sommes réel-
lement ses enfants. Nous ajoutons : élani f[ils de
Dieu, nous sommes aussi les fréres du Christ. Nolre
fraternité avec Jésus est la conséquence direcle de
notre filiation divine.

Approfondissons cette belle doctrine qui, si nous
le voulons, servira puissamment 4 notre avance-
ment spirituel.




FRERES DU CHRIST 15

I. — LE CHRIST EST NOTRE FRERE.

A}_)rés la résurrection, Notre-Seigneur apparut a
Marie-Madeleine. Que iuj dii-il !« Allez 4 ues fre-
res et dites-leur : « Je monte vers mon P’ere et vers
votre Pére (1). » Ce mot « fréres » n’est pas une
image, il s’adresse aux apOlres et exprime une pro-
fonde réalité.

Jésus est notre frére, tout d’abord, selon Ila na-
ture humaine, puisque, au jour de I'Incarnation, Il
a pris un corps et une Ame semblables aux notres...
IEt II a voulu prendre cette nature humaine pour
pouvoir connaitre, par expérience personnelle, la
souffrance des hommes. En ce sens, saint Paul peut
parler « d’'un perfectionnement du Christ par les
souffrances ». Evidemmeqt, Jésus étant Dieu ne
pouvait acquérir aucune perfection nouvelle. Mais
Il a voulu expérimenter la douleur humaine en son
corps et en son ame, et cela prouve a quel point Il
a voulu étre notre frére.

I est notre frére surtout par la grace sanctifiante
qui fait de nous les fils de Dieu et que nous ont mé-
ritée ses souffrances et sa mort.

Le péché d’Adam nous avait fait perdre la grace
sanctifiante. Certes, pour ce péché, Dieu ne pou-
vail pas nous condamner i I’enfer sans faute com-
mise par nous, mais Il pouvait faire ce qu’ll a fait,
nous priver de la vie surnaturelle... et rien ne ’obli-
geait a nous restituer cette vie.

Alors nous aurions vécu humainement, nous au-
rions travaillé a atteindre un idéal naturel. Si au-
cune faute personnelle n’avait été commise par nous,
nous aurions joui dans notre Ame séparée d’un bon-
heur naturel.

Dieu n’a pas voulu cela. Il a voulu nous rendre
ce qu'Adam avait perdu, 'essentiel au moins, la
grace sanctifiante, el c’est pour cela que Jésus est

(1) Jean, xx, 17.

——— e e

- —
St

|



76 MA VIE DIVINE
descendu sur la terre. Il entreprend Lui-méme la
grande cuvre de nous acheter la vie des enfants
de Dieu au prix de son sang. « Quand fut venue la
plenitude des temps, dit saint Paul, Dieu a envoye
<on Fils, form¢é d’une femme, pour nous conférer
I’adoption des fils (2). »

Vous savez avec quelle fraternelle tendresse I1
nous a mérité cette adoption ; 1l I'a payée de sa vie
et de son sang. Pourquol Bethléem, Nazareth, le
désert, les fatigues de 'apostolat, les ignominies de
1a Passion, les atroces douleurs du Calvaire, la mort
infame de la Croix ? Pour nous acheter la grace

sanctifiante.

Cependant, étant fils de Dieu, toutes ses aclions
avaient un mérite infini... Par cons¢quent, une seitle
goutte de son précieux sang, un acte d’amour en-
vers son Pére céleste, une cuvre accomplie a la
louange de sa gloire aurait pu nous reconquérir la
grace sanctifiante. Mais non, pour mieux nous faire
comprendre la valeur de cetle grace, Il voulut nous
monirer que méme un Homme-Dieu ne pouvail pas
trop faire ni trop souffrir pour elle. Il a souffert
tout ce qu’un homme peut souffrir ; sa souffrance
peut étre dite infinie, non seulcment a cause de sa
dignité, mais aussi 4 cause de son inlensite. Désor-
mais, la faute d’Adam est effacée totalement. La ré-
paration équivaut a l'offense. Nous pourrons vivre
divinement. Le ciel pourra s’ouvrir devant nous !
« Graces soient rendues a Dieu par Jésus-Christ
Notre-Seigneur, s’¢erie saint Paul, car c’eslt par le
moyen de la rédemption qui est en Jésus-Christ que
nous sommes juslifiécs gratuitement par la gri-
ce (3). »

Mais Jésus ne s’esl pas contenté de mériter pour
nous, il a voulu étre le modéle vivant de nolre vie
surnaturelle.

(2) Gal., 1v, 4, b.
(3) Rom., 111, 24.

S

.
E




FRERES DU CHRIST 11

Nous avions un immense besoin d'un semblable
modele ; comme e remarque saint Augustin, « les
hommes que nous avions sous Jes yeux ¢étaient trop
imparfails pour nous servir de modeéles, et Dieu,
la sainteté méme, était trop distant ».

C’est alors que le Fils éternel de Dieu
Image, se fait homme et nous montre par ses cxem-
ples comment on peut, sur la terre, se rapprocher
de la perfection divine. Jésus pourra nous dire
« Exemplum dedi vobis : Je vous ai donné I'exem-
ple afin que vous m’imitiez... (4) »

Il poussera sa condescendance fraternelle jusqu'a
se réjouir, selon le beau mot de saint Paul, d’étre
le premier-né d’une trés nombreuse famille : « Pri-
mogenitus in multis fratribus (5). »

Il est bien « le premier » parce qu’ll a toujours
cté Fils et le sera toujours... tandis (Iite nous, ¢’est
librement qgue Dieu nous adopte, rien ne I'y oblige
ct, hélas ! nous pouvons toujours cesser de 1'aro
par le péché mortel.

Il est « le premier » aussi parce qu’il est Fils de
Dicu bien micux que nous. II dit 3 Madeleine
<« Mon Pére et votre Pére. » Il est le sien avan!
'étre le notre et le sien plus que le notre. Dieu le
Pére et Dieu le Fils n’ont-ils pas, en effet, 1a méme
nature ? Tout leur est absolument commun. Que
nous sommes loin d’une telle perfection ! La grice
sanclifiante nous fail seulement participer A la vie
de Dieu el ainsi le baptisé devient, non pas ¢égal,
mais semblable 3\ Dieu. |

Voildx pourquoi, au dire de saint Paul, par la
griace sanclilianle « nous devenons conformes 2
image de Jésus-Christ », ¢’est-a-dire que la grice
sanciiiante nous donne avec Jésus-Christ une res-
semblance fraternelle. n nous rendant fils adoplifs
de Dieu, la griice met en nolre Ame quelque chose

, Sa vivante

(4) Jean, xi, 15,
(6) Rom,, vin, 29.

e T

——ae

——
T m——



MA VIE DIVINE

78
ist et 4 nous : une merveilleuse

de commun au Chr
ntime similitude.

ressemblance, une 1
Aux ycux de Dieu, nous apparaissons comme les

cadets de son ainé Jésus, de ce Jeésus qui, sclop
I’étonnante expression de saint Paul, <« ne roug{t
pas de nous appeler ses fréres | (6) » Quelle admi-

rable condescendance du Sauveur !

II. — CONCLUSIONS PRATIQUES.

1° Nous devons intensifier, augmenter en nous
ceite vie divine qul DOUS fait ressembler au Christ
notre frére. Plus nous I’augmenterons et plus nous
accentuerons notre ressemblance avec Jésus.

Celte vie de Dieu en nous peut croitre sans me-
sure jusqu’a I’heure de notre mort. Du degré qu’elle
aura atteint alors, dépendront, pour ’6ternité, notre
place et notre rang au ciel, la quantité de gloire et
de bonheur dont nous jouirons. /

Noire richesse devant Dieu, c’est donc la grace
canctifiante qui peut étre augmentée toujours. Ce
gui faisait dire au saint Curé d’Ars @ <« Nous som-
mes plus heureux, 4 certain point de vue, que les
habitants du ciel ; les bienheureux ne peuvent que
jouir de leurs rentes, tandis que nous, nous pou-
vons a chaque instant augmenter notre capital. »

Comment se fait cette croissance ? Surtout par
les sacrements. Car tout sacrement, par définition,
est ordonné a la production ou a I’augmentation de
la vie divine, pourvu que celul qui le recoit n’ap-
| porte pas d’obstacles. C’est ’enseignement authen-
tique de I’Eglise.

.P_ar conséquent, les sacrements augmentent la vie
divine en celui qui la posseéde. Cette augmentation
gst due, non au mérite de celui qui les recoit, mais
a la vertu propre du sacrement lui-méme, d’apres

(6) Hebr., 1, 11.



[

i

|

=

te vers Mon Pére
et Votre Pere...

Au matinfde Paques...




I

30 MA VIE DIVINE

sa divine institution et I’application
mentel. Cependant, de meilleures disposit al¢
au sujet qui les regoit une plus abondante provision
de vie divine. Aussi, pour bénéficier de ce precieux
avantage, nous devons nous y préparer avec Soln.

Parmi tous les sacrements, il en est un qui, de
sa nature intime, tend a ’accroissement de la grace
sanclifiante en nous : c’est 'Eucharistie. il contient,
en effet, Jésus lui-méme qui possede en pl¢nitude,
dans son Ame, la grice sanctifiante. Dans les autres
sacrements, nous ne trouvons que des canaux de la
grace. Dans I’Eucharistie, nous atteignons la source
méme. « Mens impletur gratia » chante I’Eglise,
« L’Ame est remplie de la grace. »

De plus, I’Eucharistie nous est donnée sous la
forme de nourriture : « Car ma chair, disait le
Christ, est vraiment une nourriture el mon sang
est vraiment un breuvage. » Comme tout sacrement,
I’Eucharistie produit ce qu’elle signifie. Or, la nour-
riture a pour but de conserver el d’augmenter nos
forces physiques. Voila pourquoi I’Eucharistie, plus
que les autres sacrements, conserve et augmendte
notre vie divine. |

Mais, pour que I’Eucharistie et les aulres sacre-
ments produisent en nous la plénitude de leurs ef-
fets, il faut nécessairement notre cooperation per-
sonnelle. « Je puis tout en Celui qui est ma force »,
disait saint Paul ; 4 une condition toutefois : c¢’esl
que « sa grace ne soit pas vaine en mol », et gue
je m’ouvre a son aclion et m’y rende docile. « Nous
avons mille devoirs, dit Mgr Gay ; tous reviennent
a P'obligation de correspondre a la grace... La esi
touit. le secret de la sanctification et du salut. »

.-S\l les sacrements donnent la griace sanctifiante, la
priere nous obtient des grices actuelles el, comme
i(::lllitoenl)((jjtl-nz-?x(:;l'“‘:mi n?u's: vaul ausrs_i une. augmm}-
b ie divine. Voila pourquoi celui qui prie

1en se sanctifie,

L’acte de charité parfaite en particulier, en rai-

du rite sacra-
ions valent




FRERES DU CHRIST 81

son de son meérite special, augmente en nous d’une
fagon intensive la grace sanctliuiante. -

kntin, les bonnes ceuvres doivent éire jointes a
la priere. Elles produisent Cl nous un accroissement
de grace sanctitianie dans la mesure de notre pu-
rete d'intention, de notre amour, de notre union a
Dieu.

2" Nous devons ressembler au Christ, notre Frére, |
par la pratique de toutes les vertus. Qu’esi-ce, en /|
ellet, que le christianisme, sinon I'imitation de Jé- | t
sus 7 C’est ce que noie saint Paul lorsqu’il dit que’
nous devons « former le Christ en nous (7) ». Nous
devons étre d’autres Chrisis dans notre vie de cha-
que jour. Il est le divin Modele que nous devons re-
produire de telle sorte qu’on puisse dire de nous ce
que saint Jean Chrysostome atfirmait de saint Paul :
« Le cceur de Paul, c¢’é¢iait le ceur du Christ. »
Ayons donc en nous les sentiments du Christ et
eliorgons-nous de Le reproduire dans notre vie
chrétienne.

Dans une belle page de ses Ecrits spirituels, le
P. de Grandmaison commente ainsi ce programme :
« 1l faut nous configurer au Christ fondamentale-
ment, par l'abnégation de nous poussce jusqu’a
nous vider de nous-mémes. Ces honneurs infinis
qul lui ¢étaient duas, comme Fils de Dieu, égal au
Pere, Jésus y renonce délibérément et accepte la
forme d’esclave, la condition d’esclave, en poussant
I'numilité et Pobeissance jusqu’a la mort, la mort
de la croix. Il faul nous résigner a servir. « Servir »
est la devise de cette ccuvre. Mais il y a service et
service : le beau service, glorieux, r¢compensé, bril-
lant, et le service humble, pénible, dur, servile, per-
severant ; celui d’'un beau soldat et celui d’un es-
clave. Eh bien ! il faut avoir Uesprit de celui-la et
I’abnégation de celui-ci; il faut faire un travail
d’esclave avec lU'ame d’'un héros. Tel fut le service

(7) Gal., 1v, 19.

—_—




82 MA VIE DIVINE
» Tel doit étre par conséquent celui des

i sont le Christ continue.
la reproduclion d’une ocuvre de
as en un jour. De méme cette

ésus doit étre 'ccuvre de toute
e, c’est-a-

du Christ...
chrétiens qu

Evidemment,
maitre ne se fait p

ressemblance avec J
une vie. Mais il faut résolument s’y mettr

dire multiplier les essais et surtout les efforts.
Selon une tres belle expression de M. Olier, ayons
habituellement Jésus devant les yeux, dans le coeur
et dans les mains : devant les yeux, ¢’est-a-dire en
Le considérant comme le modéle que nous devons
imiter et nous demandant souvent, comine saint
Vincent de Paul : « Que ferait Jesus s'il etait a

ma place ? » ; dans le caeur, en ayant en nous S€s
dispositions intérieures, sa purelé d’intention pour
faire nos actions en son esprit ; dans les mains, en
exéculant avec générositeé, énergie et persévérance,

les bonnes inspirations qu’ll nous suggere.
, *
*%

Durant la guerre 1914-1918, sur une prolonge
d’artillerie, des aumoniers, des brancardiers reve-
naient du front, épuisés, couverts de boue. Des ou-
vriers les regardaient passer, dans un silence ému,
presque religieux. Alors, de la bouche de I'un d’eux
sortit cette émouvante parole : « Regarde... on di-

rait des Christs... »
Fasse le ciel qu’on puisse le dire de chacun de

nous !

Nous sommes la race choisie,
Nous sommes Prétres et Rois
Tous conquis par la Croix,

Appelés Saints dés celte vie..
(Bx bE MONTFORT.)




FRERES DU CHRIST 83

QUESTIONNAIRE

1. Par rapport au Christ que sommes-nous par la grdce
sanctifiante ?

2. Montrez comment le Christ est notre frére ?

3. A quel prix Uest-il devenu ?

4. Aurail-il pu obtenir le méme résultat par moins
de souffrances ? Pourquoi cetle souffrance « infinie » ?

5. S’esl-il contenté de mériter pour nous la filiation
divine ?

6. Justifiez le mot de saint Paul : « Le Christ, pre-
mier-né d'une nombreuse famille. »

7. Esi-ce que la vie de la grdce est susceptible d’ac-
croissement ? Comment se fail cette croissance ? Mon-
trez la d:’fféreqce enlre les sacremenlts et la priére ?

8. Comment ressembler au Christ notre frére ?

9. Ne pourriez-vous pas faire vétre le mot d'ordre
de Monsieur Olier ?

e




Nous viendrons
Soalunas

« Le ciel c'est ieu et IJieu est dans mon ame | ».

(Seur Elisabeth de la Trinlié)



CHAPITRE VI

TEMPLES DE LA TRINITE SAINTE !

« Vous étes une demeure ou

Dieu habite. »
- (Ephés., 11, 22,

Nous aurions souvent tendance a nous représen-
ter Dieu comme un étre tres lointain, qui réside au
plus haut des cieux et qui, de 13, voit tout, connait
tout et dirige toutes choses. De ces hauteurs inac-
cessibles, 11 abaisserait sur nous des regards tout
chargés de tendresse et de bonté, et Il écouterait
avec une miséricorde inlassable les demandes de ses
enfants. Celte fagcon de comprendre Dieu et ses rap-
ports avec nous renferme une grande part d’imagi-
nation et n’est pas toujours exacte. Puisqu’ll est
pur esprit, Dieu est partout. Rien ne peut ni limi-
ter sa présence, ni épuiser son action.

Cependant, dans I'ame ¢ui posséde la grace sanc-
tifianle, Dieu se trouve et de fagon trés spéciale.
Les baptisés sont par destination surnaturelle les
tel'nples de la Trinité Sainte. « Par la grace, dit
saint Thomas d’Aquin, la Trinité entiére est I'hote
de I'ame. » Quelle splendeur ! et quelle lumiere,

- quelle force, quelle fierté nous devrions trouver dans
- la médilation de ces vérités exaltantes !




86 MA VIE DIVINE

Hélas ! ces merveilles semblent
ignorées de ceux qui devraient les mettre a la base
de leur vie. Puissions-nous, de plus en plus, a
’exemple de Pierre Poyet, « avoir une Ame tour-
mentée de la magie de l’absence divine ».

pratiquement

. — PAR LA GRACE SANCTIFIANTE, NOUS SOMMES
LES TEMPLES DE LA SAINTE TRINITE.

Au jour de notre naissance, nous n’étions pas
des personnages divins. Etant privés de la grace
sanctifiante par le péché originel, nous étions morts
5 la vie divine, nous étions sous la domination de
Satan.

Au jour de notre baptéme, lorsque nous avons
recu la grace sanctifiante par le signe visible de
l’eau, < le démon s’est vu obligé de s’exiler de no-
ire ame et la Sainte Trinité a fait son entree silen-
cieusement triomphale dans notre ame régéné-
rée (1) ».

Depuis cet instant — le plus important de notre
vie — la Trinité Sainte habite dans notre ame. Jé-
sus nous ’a dit formellement au soir du jeudi saint,
53 la Ceéne : « Si quelqu’un m’aime, mon Peére I’ai-
mera, et nous viendrons a lui et nous établirons
notre demeure en lui (2) ». Analysons briévement
cette ¢tonnante parole du Seigneur Jésus

1* < Si quelqu’un m’aime », c’est-a-dire si quel-
qu'un observe bien mes commandements, au moins
mes commandements graves. D’ailleurs, Jésus le dit
explicitement : « Celui qui connait mes comman-
dements et les observe, voila celui qui m’aime. »
L’obéissance est, en effet, la véritable preuve de
l’z'arnour; pratiquement, si quelqu’un n’a pas de
pei:hé mortel sur la conscience, s’il vit en ¢tat de
grace... que se passera-t-il ?

(1) Plus. « Poussiér iens-toi
) Jean, x1v, 18-23,8' souviens-toi que tu es splendeur ».




Vv
TEMPLES DE LA TRINITE SAINTE 81

2° « Nous viendrons a lui » ; qui, nous ? le Pére,
le Fils et le Saint-Esprit, les trois Personnes divines
qui ne sont qu'un seul Dieu. Toute action divine
extérieure, c’est-a-dire que Dieu accomplit en de-
hors de sa vie intime, est, en effet, commune aux
trois Perscnnes divines.

Nous viendrons d lui pour y étre présents d’une
maniere spéciale, toute intime, aussi réelle que par
la Communion. « La différence entre ces deux pré-
sences est toute entiere dans les modalités de la
presence, non dans les réalités de la présence (3). »

En effet, tandis que la- présence de Dieu par la
grace sanctifiante est commune aux trois Personnes
divines, la présence qui résulte de la communion
est plus spéciale a la seconde Personne : le Fils seul
s'est incarné et prolonge cette incarnation dans
le sacrement de I’Eucharistie, tout en restant insé-
parable du Pére et du Saint-Esprit.

De plus, la présence de Dieu dans I’ame en état
de grace est toute spirituelle : Dieu n’a pas de corps.
Il est présent en nous un peu comme notre Ame est
présente a notre corps. La présence de Dieu en
vertu de la communion est d’abord une présence
corporelle : c’est 1a présence en nous du « vrai corps
du Christ né de la Vierge Marie : Ave verum Corpus
natum de Maria Virgine », chante I’Eglise au salut
du Tres Saint-Sacrement. Evidemment, par la Com-
munion, nous recevons également la Personne di-
vine du Christ inséparable de son corps et donc
aussi, la nature divine commune aux Trois Person-
nes. La présence du Christ entraine celle du Pére et
du Saint-Esprit.

Enfin, ’'Homme-Dieu par la communion n’entre
en nous que pour quelques instants, aussi long-
temps que les apparences du pain se conservent.

(3) Plus. « Comment toujours prier », p. 114.




Y S e A oot e Doae
v

88 MA VIE DIVINE

Tandis que la présence de Dieu en nous par la grace
sanctifiante est de soi une présence permanente.
La Trinité Sainte veut toujours rester en notre ame,
a moins que, par le péché mortel, nous ayons I’au-
dace de lui dire : « Partez ! » Alors seulement Dieu
nous quitte. « Gonsentez donc a croire, dit le car-
dinal Mercier, que le bon Dieu ne vous quitte pas,
aussi longtemps que, par le péché mortel, vous ne
le forcez pas a déserter votre intérieur. »

3¢ Nous ferons mieux encore : Non seulementf.
nous serons présents dans I’ame en état de grace,
mais « nous y établirons notre demeure », nous y
habiterons. Chez elle, nous serons « chez nous ».

La présence de Dieu en nous par la grace sancti-
fianle n’est donc pas une simple présence, mais une
habitation.

[’habitation dit plus que la présence. Ainsi, nous
sommes présents partout ot nous allons et venons,
mais nous n’'habitons que notre maison. La, seu-
lement, nous sommes « chez nous ». L’idée d’habi-
tation éveille donc l'idée de famille. De fait, ceux
qui vivent sous un méme toit ont, d’ordinaire, un

~lien de parenté naturelle ou spirituelle.

—
—

Dieu est déja présent en nous et partout, a titre
de Créateur et de Providence, pour maintenir ses
créatures dans l'existence qu’elles tiennent de lui
et qu’elles ne peuvent se conserver elles-mé-
mes (4). A tout instant, c’est Dieu qui la leur

(4) « Si, une fois eréée, elle existait par elle-méme, la
créature deviendrait, dans le cours de sa durée, indépen-
dante et absolue, ce qui ne répugne pas moins a son imper-
fection essenticlle qu’a linfinie perfection de son auteur, de
qui tout doit dépendre partout et toujours... La conservation
est dcl:}c une création continuée en ce sens que 'acte de la
vo]_onte divine qui a donné Détre a une créature demeure
efficace. En Dieu qui est absolument simple, la création et
la conservation sont un seul et méme acte de sa volonté
totlltp puissante... Mais la création regarde la créature en tant
qﬂ'iiie commence d’étre ; la conservation la regarde en tant
:lophi:, i?rgg;fe}re dams Dexistence. (Sortais, Truaité de Philo-

C"’?'C;-L‘ J - 4
ot ‘—mﬂmfuflr_xl_

= Delogh i AW ATy




TEMPLES DE LA TRINITE SAINTE 89

communique et s’il venait a cesser son action con-
servatrice, ce serait I’anéantissement. Il faut donﬁc
que Dieu opére sans cesse en elles, c’est-a-dire qu’il
y soit présent, car il est inséparable de son action.

En Dieu, en effet, opération, puissance et substance

ne font qu’un. Il est donc substantiellement partou‘t
ou opére sa puissance. Il est nécessairement 1a ou
i agit. Il est donc présent a titre de Créateur et -de
Providence en foute créature. « En Lui, dit saint
Paul, nous avons la vie, le mouvement et I’étre (5).

Mais si Dieu est présent, partout, 11 n’habite pas
partout. « Ce qu’il y a d’admirable, dit saint Augus-
tin, c’est que Dieu, qui est en chacun des étres, n’ha-
bite pas en tous... Il faut le confesser : si Dieu est
partout par la présence de sa divinité, il n’est pas
partout par la grice de I’habitation. » Il habite
seulement au Ciel et dans ’ame en état de grace,
qul est pour Lui un autre Ciel. Il est donce « chez
Lui » en nous, quand nous sommes en état de
grace. Il s’y trouve non plus seulement comme
Créateur et Providence, mais comme Pére et Ami
pour nous donner un amour de choix. L’ame de-
vient alors, selon le mot de saint Jean Damascéne,
« le lieu de Dieu, son lieu propre ou Il se complait ».

Pour mieux nous faire comprendre cette habita-
tion « familiere et familiale » de la Trinité Sainte
en nous, Notre-Seigneur emploie la comparaison
du banquet, qui est bien le signe de I’amitié : < Si
quelqu’un entend ma voix et m’ouvre sa porte (ce
qui signifie : si quelqu'un m’obéit bien), j’entrerai
chez lui et lui avec moi (6). » Tableau trés sug-
gestif de l'intimité évoquée par I’heure du repas
en famille, avec ses confidences, sa Joie et I'affection
mutuelle des convives.

Une comparaison achévera de vous faire com-
prendre ces notions un peu abstraites. Voici un

(6) Actes des Apodtres, xvii, 28.
(6) Apoc., 111, 22,




90 MA VIE DIVINE
serviteur qui habite le palais d'un roi. Il sert son
roi avec une fidélité respectueuse. Mais il n’a pas
avec lui de relations affectueuses. Un jour, le roi
fait appeler ce serviteur : « Je suis content de vous,
lui dit-il. Votre dévouement est a toute épreuve.
Jusqu’a présent, vous n’étiez, pour moi, qu'un ser-
viteur. Désormais, vous serez un ami, bien plus,
un fils. A partir de ce jour, vous appartenez a la
famille royale. Yous partagerez avec nous notre
vie, nos joies et nos peines. » Changement subit
dans la vie de ce serviteur au palais royal-! Il a
maintenant d’affectueuses relations avec la famille
royale. Il a le droit d’entretenir avec elle une vie
d’intimite.

De méme, Dieu était en nous, en dehors de la
grace sanctifiante, comme Createur et Providence
pour nous conserver l’existence. Entre Lui et nous
existaient les relations de maitre a serviteur. Mais
voici que la grace sanctifiante nous est donn¢e. Une
vie nouvelle commence.

Des liens nouveaux sont établis entre Dieu et
nous. ¢ Je ne vous appellerai plus serviteurs, dit
Jésus, mais je vous ai appelés amis (7). » Nous ap-
partenons désormais a la famille divine, et d’une
maniére trés intime, puisque, nous I'avons dé¢ja
vu, nous participons a la nature de Dieu, nous de-
venons capables d’imiter, autant qu’il est possible
a une créature, les opérations propres de Dieu :
Connaitre Dieu tel qu’il est en Lui-méme et L’ai-
mer d’un amour qui correspond a cette intime con-
naissance. '

Nous sommes donc appelés a une sainte familia-
;‘ité avec Dieu, a une vie d’amitié et de trés sublime
mftimité avec Luil. Plus nous l.e connaitrons par la
fm_et ‘L’aimerons par la Charité et plus nous serons
unis a Lui. II s’ensuit que Dieu n’habite pas au
meéme degré dans toutes les Ames en état de grace.

(7) Jean, xv, 16,

B TR Al

Lk T i b R e

‘E
e
=y
B o
i




TEMPLES DE LA TRINITE SAINTE 91

« In quibus habitat, non aqualiter habitat » dit
saint Augustin. I] y habite plus ou moins intime-
ment, suivant leur mesure de grace sanctifiante.

Cette habitation de la Trinité en nous par la
grace sanctifiante, est, de sa nature, une habitation
qui n'a rien de senti, a D’exception de certains
saints qui avaient des faveurs spéciales que I’on ap-
pelle généralement des faveurs mystiques. Ils
avaient < l’expérience sentic » de Dieu présent en
eux. Par exemple, sainte Thérése d’Avila qui disait :
« Quelquefois, au milieu d’une lecture, j’étais tout
A coup saisie du sentiment de la présence de Dieu.
Il m’était absolument impossible de douter qu’ll ne
fiit au-dedans de moi » (Vie par elle-méme, X).

Hélas ! il faut ajouter que, si beaucoup d’ames
fidéles n’éprouvent pas ce sentiment que Dieu ha-
bite en elles, la cause en est dans la dissipation de
leur vie. Pour senlir Dieu présent dans I'ame, il
faut éviter tout ce qui accapare l'attention et la
détourne de Lui, tout ce qui trouble, tout ce qui
encombre, tout ce qui vient de 'amour-propre, de
la sensualité, de I’égoisme. Il faut étre docile a ’ac-/
tion divine. Or, ¢’est ce qui manque méme a beau-
coup de justes. Envahis par les préoccupations ter-
restres, ils vivent dans le tumulte incessant des
passions et des soucis humains... Dans ces condi-
tions, aucune perceplion de la présence divine n’est
possible. Beaucoup pourraient parvenir a la vie
mystique, c¢’est-a-dire a la vie de la grice devenant
consciente, s’ils se décidaient a en finir avec cette
vie de dispersion et s’ils correspondaient plus geé-
néreusement a 'action de Dieu.

« Si nous aimions Dieu, dit Bourdaloue, je dis
si nous L’aimions bien, notre cocur, aidé¢ de la grice
et entrainé par le poids de son amour, se porterait
de lui-méme a Dieu... Nous en pourrions juger par
une comparaison, si elle était convenable en ma-
ticre aussi sainte que celle-ci. Qu'un homme soit
possédé d’un fol amour et qu’il soit épris d’un ob-




MA VIE DIVINE

92
jet profane et moriel, faut-il 'exhorter beaucoup el
le solliciter de penser 4 -la personne dont il est

¢pris 7 Que dis-je ? Peut-il meéme n'y penser pas
ot I'oublier ? Toute absente qu’elle est, il ne la perd
en quelque sorte jamais de vue et elle lui est tou-
jours presente. Helas | 4 quoi tient-il que nous ne
sovONns ainsi nous-mémes dans une présence toute
sainte et toute sanctifiante ? »

Sainte Théreése de Lisieux disait : « Je n’ai jamais
passé trois minutes sans penser au bon Dieu » et
3 ceux qui trouvaient cette continuité impossible,
elle répondait : « Ce n’est pas difficile, on pense
naturellement 4 quelqu’un qu’on aime. » C’est évi-
dent : plus nous aimerons Dieu et plus nous pense-
rons a Lul.

Comment Dieu est-il dans notre ame par la grace
sanctifiante ? Mystére ! Nous savons seulement que
Dieu est en nous comme objet de connaissance et
d’amour. Ainsi nous somines introduits dans son
intimité pour vivre en sociéte avec Lui. Mais si le
comment nous échappe, le fait n’en reste pas moins
certain : étre en état de grace, c’est réellement pos-
séder Dieu en sol.

On peut donc dire de chaque fidéele en état de
grace ce que la liturgie dit de nos églises : « Hic
domus Dei est : c’est ici la maison de Dieu. » « Vous
étes, dit saint Paul, une demeure ou Dieu habi-
te (8).»

Oui, 4 tout instant et quel que soit I’endroit ou
vous étes, se trouve en votre ame I’infaillible Sa-
gesse, le Tout-Puissant, 'Amour infini et la Sain-
teté parfaite, la Providence maternelle dont vous
recevez 4 chaque minute, sans méme le remarquer,
avec 'étre et la vie, des secours et des grices pour
le. corps et I’ame. 1l ne vous quitte jamais, le Pére di-
vin, prét sans cesse 4 écouter toutes vos prieres et
4 les exaucer. Il demeure avec vous le Frére divin

(8) Eph., 11, 22.




B

TEMPLES DE LA TRINITE SAINTE 93
dont I'amour fraternel vous poursuit sans cesse. Il
habite en vos ames UEsprit de lumiére, de force et
de consolation. Dominus vobiscum /

Saint Bernard, dans sa cinquiéme homélie sur la
Passion et la Résurrection du Sauveur, met sur les
lévres du Christ ces paroles 4 I’adresse de Marie-
Madeleine : « Femme, pourquoi pleurez-vous ? Qui
cherchez-vous ? Ne savez-vous pas que vous possé-
des Celui que vous cherchez hors de vous? Vous étes
tout en pleurs devant ce tombeau ? Mais votre ame
est une demeure ! J'y suis, non comme un mort, je
m’y repose éternellement a 1’état vivant. Votre Ame
est mon jardin : vous m’avez a bon droit qualifié
de jardinier... vous me possédez au-dedans de vous,
sans le savoir, et c’est pour cela que vous me cher-
chez au dehors... voici que je vous apparais égale-
ment hors de vous, afin de vous faire recevoir en
vous-méme et vous y faire trouver celui que vous
cherchez ici... je ne suis pas loin de vous. »

Les saints et les véritables chrétiens vivaient de
cette pensée. Vous connaissez le beau geste de saint
Léonide, le pére d’Origéne, qui baisait respectueu-
sement la poitrine de son petit enfant nouvelle-
ment baptisé et répondait aux témoins étonnés
« J’adore Dieu présent dans le cceur de ce petit
baptisé. » .

Non moins chrétienne I’attitude de Botrel, le
barde breton, qui, cité comme témoin devant un
tribunal et n’apercevant pas de crucifix accroché a
la muraille, refuse de lever la main, mais la place
fermement sur sa poitrine en disant : « Au moins,
Dieu est ici ! »

N’est-ce pas aussi Ernest Psichari, le petit-fils de
Renan, qui, frappé par cette pensée de Dieu en
nous, écrivait un jour a Paul Bourget : « C’est un

tremblement que d’écrire en présence de la Sainte
Trinité (9). »

(9) Yeyage du Centurion, p. xxvi (préface).



MA VIE DIVINE

Un jour, un brave paysan marchait pres de sa
charrette chargée de foin. [1 fait un faux pas et
tombe contre la roue qui le frole. On le croit au

t rien. < Tout de méme, vous

moins blessé. Il n’en es _
avez da avoir peur ? » — « Ah ! quand j’al senti

la roue contre mon visage et que j’ai cru qu’elle
allait me passer sur le corps, j’ai failli perdre la
présence de Dieu ! »

Et nous ? « Nous portons sur nous des scapulai-

des meédailles, des reliques et nous croyons a
posséder des trésors ; mais nous

Dieu vivant, la supréme réalité,
me pas (10) », alors que,
selon la remarque du P. Gratry « La vie avec
I'Hote divin du cceur est I'état normal ou devraient
se maintenir tous les baptisés. » Il ajoute : « Hélas !
n’en est-il ainsi ? Un sur mille, peut-étre sur
dix mille, correspond au don de Dieu. Les hommes

oni I’habitude de passer au milieu des merveilles
La présence de Dieu dans les
merveilles ?

94

res,
juste titre d’ailleurs

portons en nous le
et nous n'y pensons mé

que

sans s’en douter...
coeurs n’est-elle pas la plus grande des

Qui s’en doute ? Qui s’en préoccupe ? »
On a peine a comprendre comment, selon I’ex-
pression de Newman, « I’essentiel demeure ainsi

inapercu ».
« Ne cherchez donc pas Dieu au dehors, disait le

cardinal Mercier, mais la, en vous, ou il habite pour
vous, ou il vous appelle, vous attend, la ou il souf-
fre de vos dissipations et de vos oublis. » Nous som-
mes des « porteurs de Dieu » disait saint Ignace

d’Antioche.

II. — CONSEQUENCES DE CETTE CONSOLANTE
DOCTRINE.

. Cetle présence divine par la grice nous impose
eux gr:ji.nd§ (_icvuu's : un devoir de pureté et un
devoir d’intimité.

(10) Auffray Le Christ en moi, p. 33.




TEMPLES DE LA TRINITE SAINTE 96

1° Devoir de pureté,

Par la grace sanctifiante, nous sommes de vrais
temples, non seulement dédiés & Dieu, mais habités
par Dieu. Qr ce temple, enseigne Tertullien, a une
gardienne, e’est la chasteté, et elle en interdit 1’ac-
ces a tout ce qui est impur et profane. Il en faut
donc chasser toutes les idoles... et parfois, hélas !
elles sont trés nombreuses. « Il y a des idoles vi-
vantes, des idoles de plaisir, des idoles d’ambition,
des idoles d’argent. Tout ce que I’on préfére a Dieu,
tout ce qu'on aime plus que Dieu, tout ce que l'on

veut garder ou obtenir méme en offensant Dieu,
est une idole (11). »

—~  Et quand une idole entre dans une Ame, Dieu
en sort ; on I’en chasse honteusement et 1’on pro-
fane son temple. Ecoutez saint Paul : < Ne savez-
yous pas que vous étes un temple de Dieu ? Si quel-
qu'un détruit le temple de Dieu, Dieu le détruira :
car le temple de Dieu est saint, et c’est vous qui
etes ce temple (12). » Il ajoute : « Fuyez I'impu-
dicité... celui qui se livre a 'impudicité péche con-
tre son propre corps. Ne savez-vous pas que volre
corps est le temple du Saint-Esprit, qui est en
vous... et que vous n’étes plus a vous-mémes ? (13) »

On parle beaucoup, de nos jours, de la dignité
humaine, d’autant plus peut-étre qu’on la respecte
moins. Nul plus que le chrétien ne doit se respec-
ter lui-méme, non par orgueil, non par une vaine
admiration de ses propres mérites, mais parce qu’il
est le temple de la Trinité Sainte dont il ne doit
pas ternir la beauté : « Domum tuam decet sancti-
tudo, Domine, in longitudinem dierum : O Dieu,
ta maison doit étre gardée sainte A travers la longue
durce des jours ( 14). »

(11) Cuttaz, Le juste, p. 178.
(12) I Cor., 11, 16.

(13) I Cor., vi, 1819,

(14) Psaume xciIt.



96 MA VIE DIVINE

En raison de cette habitation de Dieu en nous, 1l
faut respecter notre cceur, et j’ajoute : il faut res-
pecter aussi notre corps..., ne pas I’abaisser a des
maniéres grotesques, a des propos avilissants, a des
actions degradantes, mais, au contraire, lul donner
une bonne tenue, des soins raisonnables, en un
mot cette noble distinction chrétienne qui, helas !
est battue en bréche de nos jours par une mode ex-
centrique et paienne. « Le corps n’est pas pour l'im-
pudicité, dit saint Paul, il est pour le Seigneur. Glo-
rifiez donc Dieu (par la chasteté) dans votre
corps (15). » )

Ce n’est donc pas uniquement par crainte d’un
juge qui voit et sait tout que nous devons nous
surveiller, mais aussi et bien plus encore par res-
pect pour I’Hote divin de nos ames.

L’Eglise, qui s’en souvient, honore le chrétien

tout au long de sa vie. De quelle vénération elle en-

toure le corps de ses fideles ! Au baptéme, elle le
t de

bénit, le consacre avec I’huile sainte, le revé
blanc. Ensuite, elle le défend contre le vice. Pour-
quoi réclame-i-elle sans cesse la modestie, exige-
t-elle la pudeur, sinon pour sauver ce COIps qu’elle
arrache ainsi a de déplorables séductions, a de mi-
sérables servitudes et a d’irréparables hontes ? Puis,
4 la mort, elle le bénit encore, I’encense, l’envi-
ronne de lumiéres, lui donne place au seuil du sanc-
tuaire, I'accompagne avec reveérence a sa derniere
demeure, veut qu'on le mette en terre bénite et,
comme pour le garder plus longtemps, elle interdit
qu’on lincinére i la maniéere des impies. Ainsi I'Egli-
se apparait a tous, au dire de Guizot, comme « la
plus grande, la plus sainte école de respect gqu’ait
jamais vue le monde ».

Si nous avons le devoir de nous respecter, nous
avons aussi le droit de nous faire respecter, en rai-
son méme de cette habitation de Dieu en nous. A ce

(15) Cor., vi, 13, 20.



b

.__ _—_._

),

TEMPLES DE LA TRINITE SAINTE 97

titre, nous devons, en conscience, protester contre
les paroles aussi bien que contre les actes qui sont
indignes d’enfants de Dieu, de quelque part qu’ils
viennent.

2° Il ne suffit pas d’éviter tout ce qui pourrait
déplaire aux regards trés purs de notre Hote divin.
A notre effort de purification doit s’ajouter un ef-
fort d’intimité qui sera pour nous tout profit.

« Ce Dieu, objet de votre dévotion, n’est pas un
étre abstrait, dit le P. Joret, c’est quelqu’un, un étre
personnellement vivant, mais c’est au nombre de
Trois qu’il vit personnellement. » (16).

Puisqu’il nous fait le trés grand honneur d’habi-
ter en nous, nous ne devons pas |’y laisser seul.
Nous devons vivre dans son intimité. C’est I'essen-
tiel de la vie chrétienne. « Le Royaume de Dieu est
au-dedans de vous », disait Jésus aux Pharisiens.

D’ailleurs cette vie d’union avec I’Hote saint de
notre ame nous procurera d’immenses et multiples
avantages. Cette intimité divine sera pour nous

1° Purifiante : Ce souvenir affectueux de Dieu en
nous sera une aide précieuse dans la tentation et un
stimulant puissant au bien. Nous éviterons plus fa-
cilement tout péché pleinement volontaire. Car, dit
le P. Lallemant « I’ame ne pourra rien vouloir, ni
se souvenir de rien, ni penser a rien, ni rien enten-
dre que par rapport a Dieu ».

2° Sanctifiante : Nous aurons i coeur de toujours
faire plaisir & notre Hote divin et pour réaliser plei-
nement ce noble désir, nous nous efforcerons de
« tout observer par amour du Christ », selon ’ex-
pression de saint Benoit. Notre faiblesse native sera,
aussi, puissamment aidée, car « je puis tout, disait
saint Paul, en Celui qui me fortifie ».

3° Pacifiante : Avec la Trinité sainte vivant en
nous, que pouvons-nous craindre ? Notre¢ Ame sera
nécessairement apaisée. Nous serons plus forts pour

(16) Recueillements, p. 331,




INE
98 MA VIBE DIV

dominer nos impressions. Comment pouvoir &tre

I’'on posséde Celui qui remplace tout,

triste alors que :
pas étre

mais que rien ne remplace ? Comment ne .
joyeux, alors que notre Ame est devenue un ciel,
un labernacle, la demeure de Dieu ?

Assurément, il y a des miséres dans le monde et
dans notre vie quotidienne. Mais quand on est en
état de grace, on souffre avec le Christ. L’épreuve
devient plus légere, car on a cette consolation de
pouvoir se dire Il ost l1a « mon » Dieu, témoin
intelligent, compatissant de mes efforts, de mes
luttes, de mes progres, de mes chutes, toujours prét
4 me relever, 4 me consoler, a me fortifier, toujours
prét a faire avec moi ce que j’ai a faire.

I.e P. de Foucauld en avait fait la douee expé-
rience, lui qui donnait ce conseil : < Quand vous
vous sentirex fatigué, triste, seul, en proie a la souf-
france, retires-vous dans ce sanctuaire intime de
votre Ame, et la vous trouverez votre frére;, votre
ami, Jésus, qui sera votre consolation, votre sou-
tien, votre force. » <« Le bonheur de ma vie, disait
seur Elisabeth de la Trinité, c’est I’intimité au-
dedans avec les Hbotes de mon ame. »

4° Unifiante : Les efforts que nous ferons pour
nous maintenir dans cette intimité avec Dieu incli-
neront la Trinité sainte a nous faire participer tou-
jours de plus en plus a sa vie divine. Notre vie inté-
rieure s’intensifiera nécessairement. ¥

Vivons done dans notre < cellule intérieure » a
I'exemple de sainte Catherine de Sienne. Tenons

compagnie a la Trinité sainte par des retours trés .

fréquents au-dedans de nous. Nous gofiterons ainsi
une paix profonde, avant-gott de celle du Ciel.

Ce fut la supréme recommandation de saint Tho-
mas d’Aquin sur son lit de mort, au monastére cis-
tercien de Fossa-Nuova. Au frére qui l'interrogeait
sur « les moyens de se sanctifier, le saint ne donna

’ 1 - .
i))gs d’autre conseil que de vivre en la présence de
ieu ».

B




TEMPLES DE LA TRINITE SAINTE 99

C’est le méme conseil que nous donne sceur Elisa-
beth de la Trinité : « Pensez 4 ce Dieu qui habite
en vous, dont vous étes le temple... Petit a petit,
I’ame s’habitue & vivre dans sa douce compagnie ;
elle comprend qu’elle porte en elle un petit ciel ot
le Dieu d’amour a fixé sa demeure ; alors elle res-
pire comme en une atmosphére divine... Entrons en
- ce petit royaume pour adorer le Souverain qul y ré-
side ainsi qu’en son propre palais. »

Comment pourrons-nous acquérir et développer
en nous cette vie d’'union a Dieu ?

Notons d’abord que cette intimité avec Dieu, a
tous ses degrés, est une grdce avant d’étre le fruit
de nos efforts. Comme toute grace, il faut la deman-
der trés souvent i Dieu, spécialement i I’oraison
et au Saint Sacrifice de la Messe. Faisons donc ndtre
la priére de sceur Elisabeth de la Frinité : « O mon
Dieu, Trinité que j’adore... que je ne vous laisse
jamais seule en mon ame ! Que je sois 13 tout en-
tiere, tout éveillée en ma foi, tout adorante, toute
livrée a votre action créatrice. O Verbe Eternel...
Je veux me faire tout enseignable afin d’apprendre
tout de vous ; puis, A travers toutes les nuits, tous
les vides, toutes les impuissances, je veux vous fixer
toujours... O Feu consumant, Esprit d’amour, sur-
venez en moi afin qu’il se fasse en mon Ame comme
une Incarnation du Verbe... Et vous, 0 Pére, pen-
chez-vous vers votrc pauvre petite créature, ne
voyez cn elle que le Bien-Aimé en lequel vous avez
mis toutes vos complaisances. »

Nous pouvons aussi solliciter I’aide de notre ange
gardien. C’est son emploi de nous aider a progres-
ser dans la vie intérieure.

Cependant la grice n’agit pas sans notre Coopé-
ration. Que devons-nous faire ? Nous efforcer de
vivre unis 4 Dieu par le souvenir et par la volonté.



100 MA VIE DIVINE

I. — PAR LE SOUVENIR.

Dans une journée il y a 1.440 minutes... Combien
en vivons-nous avee Dieu qui habite a l'intime de
nous ? Nous sommes de terribles inconscients ! Il
faut nous efforcer de vivre au-dedans de nous.

Pour réaliser cet idéal, nous devons employer des
moyens généraux et des moyens particuliers.

1° Moyens généraux : Le point capital est d’écar-
ter les obstacles. Pour cela :

a) 11 faut mortifier notre activité naturelle :-désir
de voir, d’entendre, d’apprendre des choses parfai-
tement inutiles ou qui ne nous regardent pas. La
curiosité nous fait sortir au dehors et Dieu est au-
dedans. Sachons donc régler notre empressement
naturel. Soyons des actifs, mais paisiblement, en évi-
tant ce qui génerait notre union a Dieu.

b) Il faut tenir e_: bride notre imagination, ne pas
la laisser vagabonder et lui soustraire tous les ob-
jets dangereux qui pourraient la dissiper ou
I’échauffer.

¢) Il faut discipliner notre esprit, ne pas lui per-
mettie de revenir sans cesse sur le passé ou de vivre
dans ’avenir, mais l'orienter et le fixer sur le pré-
sent, supprimer les réflexions inutiles, ne point se
surcharger d’occupations et se ménager des Imo-
ments pour revenir a Sol.

d) Enfin il faut purifier notre ceeur, n’y rien souf-
frir qui le trouble, qui le captive, qui I’enchaine, qui
le detourne de Dieu. Certaines natures vibrent a
tout, pour tout et pour rien. Chacun doit se discipli-
ner avec ses possibilités personnelles, qui ne sont

pas les mémes pour tous. N’oublions pas que l’exer-
cice de la présence d
et par conséquent étre distrait de cett
les affections est beaucoup plus nui
étre distrait par les penseées.

2¢ Moyens particuliers :

a) Prendre ’habitude d’avoir sous les yeux des

e Dieu est un exercice d’amour,
e présence par
sible que d’en




TEMPLES DE LA TRINITE SAINTE 101

objels qui nous rappellent Dieu : le crucifix, unec
statue de la Sainte Vierge, des images ou tableaux
de dévotion.

b) Puisque le monde sensible est notre grand
écueil, il faut nous ingénier a utiliser un détail de
la vie matérielle pour penser a Dieu. Il sera entendu
que tel geste profane (sortie de la maiso_n, entrée
dans telle chambre, changement d’occupations, son-
nerie de I’heure) sera une provocation a nous rap-
peler Dieu présent. La meére du Curé d’Ars avail
accoutumé ses enfants a « bénir les heures ». A
chaque sonnerie de ’heure, ils récitaient une priere
simple et courte. Usons de semblables industries
pour rendre plus fréquents nos rendez-vous avec
I’Ho6te Saint de notre ame.

¢) Multiplier les oraisons jaculatoires qui soni
comme des fleches d’amour lancées vers le Ceeur
de Dieu. « Chaque oraison jaculatoire, dit le P.
Faber, est plus grande aux yeux de Dieu qu’unc
bataille gagnée, une découverte scientifique, ou unc
revolution politique. A plusieurs de ces priéres est
attachée une indulgence ; ainsi, une seule et courte
phrase nous servira 4 acquérir des mérites, i obte-
nir.des graces, a satisfaire pour nos péchés, a glo-
rifier Dieu, & rendre hommage 4 Jésus et a Marie,
a convertir les pécheurs et 4 adoucir par des indul-
gences les souffrances des saintes Ames du Purga-
toire. » (17) — Cependant, dans la pratique de ces
oraisons jaculatoires, il faut éviter la fatigue qui
amenerait vite le dégott ; il faut les employer sans
aucune contrainte, ni effort spécial, et elles ne doi-
vent géner nullement notre travail quotidien.

Le Bienheureux de Montfort fait cette remarque
importante : « Je ne crois pas quune personne
pulsse acquerir une union intime avec Notre-Sei-
gneur et une parfaite fidélité au Saint-Esprit sans

(17) Tout pour Jésus, vi. 8.




102 MA VIE DIVINE
-une trés grande union ‘avec la Trés Sainte Vierge et
une grande dépendance de son secours. »

De fait, « quand on se rappelle le rdle de Marie
dans la vie de la grice, sa médiation universelle,
sa maternité spirituelle, sa mission de former des
saints, il faut forcément conclure : je dois trouver
Marie pour arriver a I'union divine. Je dois m’atta-
cher 4 Notre-Dame pour arriver rapidement et si-
rement a I’intimité avec la Trinité Sainte. » (18).

Pour cela, il faut « marialiser » nos oraisons ja-
culatoires, y introduire la pensée de Marie. Par
exemple : Bénie soit par Marie la SainteTrinite,
maintenant et toujours et dans la suite des siécles.

Nous pouvons aussi offrir 4 Dieu habitant en
nous les actes d’adoration, de reconnaissance, de
louange et d’amour que la Sainte Vierge, au Ciel,
offre, en son nom et au notre, a la Trinité Sainte.
Cela est a nous, car jamais Marie ne cesse d’étre
notre supplément auprés de Dieu. Nous n’avons
qu’a nous unir d’intention a ces actes de la Sainte
Vierge.

Ce qui est encore mieux, c’est de nous donner
entierement a Marie afin qu’elle nous pénetre de
son esprit et qu’elle se serve de notre ame si im-
parfaite pour glorifier en nous et pour nous la Tri-
nité Sainte que nous aimons et adorons.

« Voila, dit le Bx de Montfort, un chemin ais¢,
court, parfait et assuré pour arriver a I’union di-
vine qui est la perfestion du chreétien. »

. — PAR LA VOLONTE.

L’essentiel de la sainteté ce n’est pas tant la pen-
sée constante de Dieu que I'union de notre volonteé
a la volonté divine. Par conséquent, notre travail
quotidien — quel qu’il soit — loin de nous dé-
tourner de Dieu, peut et doit nous aider a nous
unir a lui.

(18) Hupperts, S. M. M., Tabernacle vivant de la Divinité.




TEMPLES DE LA TRINITE SAINTE - 103

Que faut-il pour cela ? Il faut que nos occupa-
tions de chaque jour soient en réalité des actes
d’amour de Dieu dans sa volonté. _

Pratiquement, il faut chaque matin, dés notre
réveil, nous offrir totalement 4 Dieu par I’intermé-
diaire de la Vierge Marie, adhérer pleinement a la
volonté divine pour nous établir dans la disposition
de faire et d’accepter avec amour ce que le Bon
Dieu veut, en vue de sa gloire. — N’oublions pas
de renouveler cette offrande a4 la Messe en l'unis-
sant a 'offrande du Christ.

Toutefois, ce n’est 14, pour ainsi dire, que le pre-
mier degré de notre vie intérieure. Cette offrande
matinale doit devenir la disposition permanente de
notre ame. Pour nous y aider, faisons tres souvent
au cours de la journée, des « retours a Dieu » au-
dedans de nous. ,

Ce « retour a Dieu » comprend essentiellement
trois temps :

1° On se met rapidement en présence de Dieu et
on se demande : Qu’est-ce que Dieu veut de moi
en ce moment ? Sa volonté nous apparaitra faci-
lement ;

2° Est-ce que j’y réponds ? Est-ce que je coopére
a I’action de Dieu ?

3° Si non, je redresse ef rectifie mon intention
en la rendant conforme & la sienne. Si oui, je main-
tiens mon intention et je I’intensifie en me livrant
davantage a la volonté de Dieu.

A premiére vue, cet exercice du « retour 4 Dieyu »
peut paraitre compliqué... I1 demande évidemment
au début un certain effort. Mais bientét il se sim-
plifie et devient un simple coup d’eeil, un simple
regard habituel.

Sainte Thérése d’Avila demandait cinquante « re-
tours & Dieu » par jour 4 ses novices (19). Le Pére
Maxime Carlier, O. C. R. en a compté jusqu’a huit

(19) Cité par D, Lehodey, Directoire spirituel, Sect. 1v.
chap. 1V, -




104 MA VIE DIVINE

cents par jour en dehors des offices et de l'oraison.

Est-il nécessaire d’en arriver a cette mathemat}-
que ¢crasante ? Non. Chacun doit suivre l’attrallf
de la grace, car le Saint-Esprit ne demande pas
tous la méme mesure.

Quoi qu’il en soit, i1 faut prendre patience pour
arriver a cette vie d’union a Dieu.

C’est I’ceuvre de toute une vie. Car nous SOommes
par définition des stres inconstants qui allons bheau-
coup plus de revanches en revanches que de vic-
toires en vietoires. « Il ne faut jamais élre surpris,
dit le Pére de Caussade, qu’un jour de grand recueil-
lement soit suivi d’un autre plein de dissipation.
Telle est notre condition dans la vie présente. Celte
variation est nécessaire, méme dans les choses spi-
rituelles, afin de nous tenir dans I’humiliation et
dans la dépendance de Dieu. Les Saints eux-mémes
ont passé par ces alternatives. »

L’essentiel est de toujours tendre a une union
plus intime avec Dieu par le souvenir et par la vo-
lonté. L’effort importe beaucoup plus que le succes.

D’ailleurs, on progresse nécessairement si, ne se

décourageant jamais, on reprend chaque jour a I’en-

droit ol1 on était resté la veille.
Faisons donc nodtre 1’idéal de Marie-Antoinette de

Gueuser qui avait pris cette résolution si sugges-
tive : « Etre la petite occupée du grand Oublié. »

Avant elle et infiniment mieux qu’elle, la Treés
Sainte Vierge Marie a réalisé ce bel idéal. « Elle
vivait des réalités surnaturelles uniquement ; le
reste ne comptait pas. Le divin, elle le conservail
d':ms son cceur : I’humain restait a la porte et
n"avait pas d’accés. » (20). Demandons-lui de nous
aider 4 nous rapprocher le plus possible de cetie
perfection et faisons tous nos efforts pour y par-
venir.

&
L 3

(20) P. Plus. Prétre demain, aujourd’hui et toujours, p. 76.




TEMPLES DE LA TRINITE SAINTE 105

Un jour, sainte Jeanne de Chantal demanda 3
saint I'rangois de Sales : « Auriez-vous la confiance
de m’avouer en toute simplicité quand vous pensez
a Dieu ? » — ¢ Toujours. Mais il m’est arrivé par-
fois de n’y point Songer pendant tout un quart
d’heure. » _

Et la Sainte de s’écrier naivement : « Ah ! pau-
vre Monseigneur ! pauvre Monseigneur ! Comme
vous devez avoir mal i la téte ! Penser continuelle-
ment a Dieu ! Je vous plains. » Le bon évéque sou-
rit doucement et dit : « Avez-vous déja observé un
enfant cueillant des fruits de la main droite et te-
nant ’autre main dans celle de son pere ? Cette
main gauche reste dans la main paternelle, sans
pression nerveuse, bien tranquille. Nous devons
agir de méme : d’une main travaillons, mais, de
I’autre, ne lachons pPas notre Dieu. »

Imitons saint Francois de Sales : ayons la main
a l'ouvrage et le cceur a Dieu et alors nous pour-
rons dire, avec la sainte Carmélite de Dijon, sceur
Elisabeth de la Trinité :

« J’ai trouvé mon ciel sur la terre, puisque le
ciel c’est Dieu et Dieu est dans mon ame. Notre
corps est un voile qui nous empéche de voir Diecu...

A la mort, le voile de notre chair tombera et alors
nous verrons ! » -

{‘.' _‘.~‘; ﬁf ' ‘\5. l.::“‘z:
Nous sommes tous enfants du Pére,
Disciples de Jésus-Christ,
Temples du Saint-Esprit,
Oh ! quel henneur pour la poussiéere !
(Bx pE MONTFORT.)




108 MA VIE DIVINE

QUESTIONNAIRE

1. Dieu est-il loin de nous ?

9. Montrer que, par la grdce sanctlifiante, vous éles le
temple de la Trinité Sainte. :

3. Dieu est-il réellement présent en vous par la grace
sanclifiante ? — aussi réellement que par la Commu-
nion ? — Cependant n’y a-t-il pas quelques différences
enire ces deux présences ?

4. Dien est-il seulement présent en vous par la grace
sanctifiante ? — Y a-t-il une différence entre la pré-
sence et 'habitation ? — En dehors de la grdce sancti-
fiante, Dieu n’était-il pas déja en vous ? A quel tilre ?
— Donner une comparaison pour mortrer ce qui diffé-
rencie la présence de Dieu en vous sans et avec la grdce
sanclifiante ?

5. S’agit-il d’une « habitation » sentie 2 — Ne pour-
rait-elle pas lUétre ? — A quelles conditions ?

6. Quels sont les deux grands devoirs que nous im-
pose celle présence de Dieu en nous par la grdce sanc-

tifiante ?

7. Pourquoi devons-nous respecler notre cceur et no-
tre corps ? — Qu'en dit sainl Paul ?

8. Montrez le respect de U'Eglise pour le corps du
baptisé.

9. Dieu habilant en vous, devez-vous l'y laisser seul ?
— Quel est volre devoir ?

10. Ne devez-vous pas souvenl songer a Lui ? — Com-
menl y parviendrez-vous ? — Quels bienfails en relire-
rez-vous ?

11. Est-ce suffisant de vivre uni a Dieu par le sou-
venir ? '

12. Comment vivrez-vous uni a Dieu par la volonté ?
— L"o/[runde de la journée faite au réveil suffil-elle ?
— l::n quot consisle l'exercice du « relour a Dieu » ?
— \-_ous parait-il compliqué ? — Ne pourriez-vous pas
le faire ?
te;ji.figfe;l;uimyi volre résolution personnelle pour in-

e d'intimité avec Dieu ?

e R s s e PV e

M il = T e e e




Yorld o b - LSS

CHAPITRE VII

UN AVEC JESUS

¢« Dieu, qui est riche en miséri-
corde, 4 cause du grand amour
dont il nous a aimés... nous a ren-
dus vivants avec le Christ. »

(Eph.,, 11, 5.)

. Le baptéme fait de nous les enfants de Dieu. Il
autorise entre nous et Dieu ces relations si pleines
de confiance et de simplicité qui doivent exister
entre les enfants et leur pére. Comme preuve de
cette attitude paternelle de la part de Dieu, nous
avons vu que 'ame en état de grace était le temple
de la Trinité Sainte. Mais la grace sanctifiante nous
unit encore au Christ et si étroitement que nous
ne faisons qu’un avec Lui.

Nous allons approfondir cette grande vérité qui
nous inspirera de généreuses résolutions.

I. — NOUS SOMMES « UN» AVEC LE CHRIST.

Pour nous faire comprendre cette vérité, Jésus
s’est servi d’une comparaison trés suggestive, et




108 MA VIE DIVINE

son ardent apdtre Paul en a choisi une autre, aus§i,
tres expressive. Entre les deux, le mystére s’éclair-
cit.

Notre-Seigneur venait d’instituer la sainte Eu-
charistie, au soir du jeudi saint. Le divin Maitre,
entour¢ de ses apotres, s’acheminait vers le jardin
de Gethsémani. Pour y aller, il devait descendre la
colline de Sion, toute couverte de vignes. Soudain,
Jésus s’arréte au milieu des vignes « dont les sar-
ments, au souffle du printemps, font déja éclater
les bourgeons (1). » Du doigt, il montre les ceps
4 ses apotres et leur dit : « Je suis la vraie vigne.
Demeurez en moi, et moi en vous. Comme le sar-
meni ne peut de lui-méme porter du fruit, s’il ne
demeure uni a la vigne, ainsi vous ne le pouvez pas
non plus si vous ne demeurez en moi. Je suis la
vigne, vous étes les sarments. Celui qui demeure en
moi, et en qui je demeure, porte beaucoup de fruits :
car, séparés de moi, vous ne pouvez rien faire. Si
quelqu’un ne demeure pas en moi, il est jeté dehors,
comme Je sarment, el il séche ; puis on ramasse
ces sarments, on les jeite au feu et ils brulent. » (2).

Que cette comparaison est riche et instructive !
iissayons d’en dégager les principales vérites

1° Le cep et les sarments ne font qu'un parce que
c’est la meme séve qui les alimente. Et cette union
est trés profonde, puisque les sarments vivent de
la séve du cep et ne produisent leur fruit que dans
la mesurc o ils sont alimentés par le suc nourricier
du cep.

De mdcme, nous ne faisons qu'un avec le Christ
parce que c’est la méme grace sanctifiante qui est
en nous et en Jeésus, cependant avec quelques dif-
ferences :

Notre-Seigneur, en tant qu’homme, possede la
grice sanctifiante de plein droit alors que nous ne
la possédons que par pure faveur de Dieu.

(1) Auffray, op. cit., p. 20.
(2) Jean, xv, 1-9,

gosaf—




e Suls

Y )l Vngne

) Vous etes
[’es Sarments.

m\ \\

/ ’ '
I uu u\ m\\\\‘\\m M




110 MA VIE DIVINE _ &

Notre-Seigneur ne peut perdre cette g
{ifiante alors que nous pouvons la perd
péché mortel.

Notre-Seigneur posséde la grace sanctifiante en
plénitude tandis que nous ne la possédons que dans
une mesure restreinte. De part et d’autre, c’est la
meéme vie, mais a des degrés différents.

La comparaison de I’enfant encore au sein de sa
meére nous aide a comprendre cette vérité. Entre
eux deux, il y a évidemment communauté, unite
de vie ; pourtant, la meére est en pleine activité in- =
tellectuelle, tandis que ’enfant, ayant méme nature,
st simplement capable mais « lointainement » de =
connaitre et de vouloir. |

Ainsi, dans le Christ, ¢’était et c’est toujours la
plénitude de connaissance par la vision béatifique,
landis qu’en nous baptisés, ce n’est qu’une connais-
sance commencée par la foi. Nous n’arriverons
gu’au ciel au méme stade, encore que nous en ayons
d¢ja en nous toutes les possibilités, puisque la grace
sanctifiante contient en germe tout ce qu’il faut
pour la gloire.

Cependant, méme au ciel, quand notre grace sera
parvenue a sa perfection derniere, elle restera tou-
jours une participation de celle du Christ. De mé-
me que tout ce qu’il y a de lumiére dans notre mon-
de solaire, vient du soleil, de méme, tout ce qu’il y
a de grace et de gloire dans le monde des aAmes vient
du Christ-Jésus... « de la plénitude duquel, dit saint
Paul, tous nous recevons ». Un cristal tout irradié
des feux du soleil, ¢’est I'image de I’ame juste trans-
fizurée par la lumiére du Christ.

Assurément, cette unité de vie avec Jésus laisse
subsister notre personnalité ; nous ne constituons
pas avec lui une seule personne, nous ne devenons
pas des dieux. La grace, en effet, ne supprime pas
la nature, mais la perfectionne. Nous demeurons
des créatures, avec notre tempérament, nos quali-
tés, nos défauts, tout comme le fer devenu rouge

rice sanc-
re par le

(TR, 3 3 g
TR ™ -




UN AVEC JESUS 111
dans un brasier ardent ne demeure pas moins
mais nous devenons des créatures divinisées, c’est-
a-dire divinement transformées, vivant de la méme
vie divine que le Christ. Entre Jésus et nous, il y a
communauté de vie, comme enfre |e cep et les sar- |
ments.
+2° La séve qui se cache dans un- pied de vigne,
tend a monter du cep aux sarments pour se tfrans-

former successivement en bourgeons, en feuilles, en
fleurs et en fruits.

De méme, le Chri
lité cachée et son g
de pénétrer notre e

fer,

st vit en nous comme une réa-
rand désir est de nous envahir,

sprit de ses pensées, notre coeur
de son amour, notre volonté de ses énergies. Il veut

nous faire penser comme Il pense, aimer comme
Il aime, vouloir comme il veut.

Notre réle consiste a entrer dans les vues du
Christ, 4 nous adapter 4 son action, comme I'instru-
ment & la main de Pouvrier. C’est alors que nous
- portons des « fruits » : charité, piété, pureté, etec...

La parole du Christ se réalise : « Celui qui demeure

en moi et en qui je demeure, celui-1a porte beau-
coup de fruits. »

3° La grappe de raisin qui est le fruit de Iz vi-
gne est portée par le sarment, mais n’est pas pro-
duite par le sarment tout seul. Cette grappe a été
formée par la séve qui elle-méme a été puisée dans
le sol par les racines, transmise par la tige et éla-
borée, c’est-a-dire « travaillée » par les feuilles. La

grappe de raisin est donc le produit de la vigne
tout entiére.

De méme, notre vie spirituelle est une vie g deux;

c’est une collaboration de tous les instants entre
le Christ et nous. Tout ce que nous faisons, nous
ne le faisons pas seuls. Le Christ 'opére en nous
et avec nous : « Je vis, dit saint Paul, mais ce n’est
Pas moi qui vis, c’est Jésus-Christ qui vit en
moi. » (3).

(3) Gal,, 11, 20.




112 MA VIE DIVINE

Cajetan, commentant cette doctrine de saint Paul,
ne craint pas de déclarer : « Toutes mes actions vi-
tales, comme comprendre, penser, aimer, me re-
jouir, étre triste, désirer, travailler, ne sont plus
mes actions, elles ne viennent plus de moi, elles
viennent du Christ en moi. » (4).

Toutes nos actions sont donc humaines et divines
a la fois.

Nous travaillons ? C’est le Christ qui travaille en
nous et avec nous. :

Nous prions ? Le Christ prie en nous et avec nous.

Nous souffrons ? Le Christ souffre en nous et avec
nous.

Par elles-mémes, nos priéres, nos ceuvres n’ont
aucune valeur... tant nous sommes misérables par
suite de notre petitesse et a cause de nos peches.
Mais, grace au Christ vivant en nous, nos priéres
sont efficaces et nos ccuvres méritoires.

4° Le sarment que 1’on retranche du cep ne tarde
pas a périr, il devient bientét du bois mort, bon
a étre jeté au feu. Cette branche coupée de sa tige
n’'existe plus comme branche.

Ainsi, le chrétien, séparé du Christ par le péché
mortel, n’existe plus comme chrétien, au sens plé-
nier de ce mot. Il conserve la vie naturelle, mais il
perd la vie de la grace « Per peccatum homo fit tan-
tum homo. »

Vérité mise vigoureusement en relief par ces mar-
{yrs africains qui, accusés d’avoir pris part a des
réunions religieuses, présentérent leur défense en
ces termes : Sine Dominico esse non possumus...
Sans le repas du Seigneur (I’Eucharistie), nous ne
pouvons exister. Quelle énergie dans ce langage !
Ces chrétiens ne disent pas : Sans la communion,
sans la griace sanctifiante qu’elle donne, nous ne

(4) In Gal., 11, 19 : Cité dans Mersch, 11, 257.




UN AVEC JESUS 113

pouvons pas pratiquer la vertu. Ils disent : Nous.
ne pouvons pas exister comme chrétiens.

Quelles sont suggestives toutes ces vérités conte-
nues dans la comparaison de la vigne ! Nous pou-
vons les résumer en cette formule : Nous ne fai-
sons qu'un avec l'unique Possesseur, ici-bas, de vie
divine. Voila notre vocation essentielle : étre « Un »
avec le Christ.

A la comparaison de la vigne et des sarments,
saint Paul en substitue une autre, trés expressive
et d’ailleurs de méme sens : celle du COTPS.

Le corps humain est composé de membres mul-
tiples et forme cependant un seul tout : ainsi en
est-il du Christ. Les chrétiens, comme les membres
divers dans un méme corps, sont multiples, de si-
tuations sociales variées, de nationalités différen-
tes, et pourtant ils forment « un corps unique »
dont Jésus est la téte et dont ils sont les membres.
Saint Paul revient sans cesse sur cette idée fonda-
mentale.

Dans sa premiére lettre aux fidéles de Corinthe,
il dit : « Comme le corps (humain) est un et a plu-
sieurs membres ; et comme tous les membres du
corps, malgré leur nombre, sont un seul corps ;
ainsi en est-il avec le Christ. Tous, en effet, nous
avons ¢té baptisés dans un seul esprit, pour former
un seul corps... Vous étes le corps du Christ et vous
en éles les membres, chacun pour sa part (5). »

C’est la méme idée quc nous retrouvons dans
I’épitre aux Romains : « Car ainsi qu’en un seul
corps nous avons plusieurs membres et que tous
ces membres n’ont pas la méme fonction, ainsi,
tous ensemble, nous sommes un seul corps dans
le Christ (6). »

Et saint Paul ajoute dans Iépitre aux Colos-
siens : « Lui-méme (le Christ), Il est la téte du

(5) I Cor., x, 12, 14, 21, 27.
(6) xi1, 4-5.



114 : MA VIE DIVINE

corps de I’Eglise, en ce qu’ll est le principe, le pre-
mier-né d’entre les morts, afin d’exercer Lui-méme
la prééminence sur toutes choses (7). »

Evidemment, il ne s’agit pas du corps humain
de Notre-Seigneur, qui, avec les cicatrices de la Pas-
sion encore imprimées en ses membres, se trouve
actuellement dans les cieux. « Ce corps, en effet,
n’est plus susceptible d’accroissement ; il posséde
la plénitude de perfection qui lui revient (8). »

Mais, dit saint Paul, il y a un autre corps que le
Christ se faconne au cours des siécles : ce corps, ce
sont toutes les Ames des baptisés qui ont recu la
grace sanctifiante. Elles constituent toutes avec le
Christ un seul organisme vivant, un seul corps, le
Corps mystique (9) dont le Christ est la téte, et
dont elles sont les membres.

Toutefois, ce Corps mystique ne constitue pas une
seule personne, car les chrétiens gardent leur per-
sonnalité, mais ils vivent tous d’une seule et méme
vie divine.

Qu’est-ce donc exactement que ce « Corps mys-
tique » ?

Pour nous en faire une juste idée, nous n’avons
qu’a réfléchir au role que jouent la téte-et les mem-
bres dans le corps humain.

Quel est le rdle de la téte par rapport au corps ?

La téte est le siége de la connaissance. C’est par
le cerveau que Nous connaissons consciemment. De

méme, le Christ est pour nous le principe de la

(7) 1, 18. :

(8) Dom Marmion, Le Christ, vie de I'ame, p. 114.

(9) Cette expression n’est pas de saint Paul, mais elle dit
bien ce qu’il ne cessait de précher et qu’il appelait « le mys-
téere » par excellence (Ephes., 111, 4 ; Coloss., 1, 26). — On
appelle ce corps « mystique » pour le distinguer du corps
physique du Christ et pour marquer le caractére intime et
mystérieuzx de I'union du Christ avec les ames des baptisés.
Ce mot « mystique », ne signifie donc pas « métaphorique ».
Notre communauté de vie avec Jésus est non une image,
mais une réalité.




UN AVEC JESUS 115

connaissance surnaturelle. « Il est la lumiére (10). »
1l le répeéte souvent dans I’Ecriture. Il est notre lu-
miére par son Evangile, par son Eglise infaillible
et, plus intimement encore, par les clartés que la
grace fait luire sans intermédiaire dans nos esprits.

La téte est aussi le siége du mouvement. C’est
le cerveau qui commande 4 nos muscles. De méme,
le Christ est pour nous le principe du mouvement
 surnaturel, par ces motions de la grace actuelle qui
nous gardent du mal ou nous y arrachent et nous
jettent dans le bien.

La téte est, enfin, le siége de l'influx vital .qui
vivifie tous les membres. C’est le cerveau qui reégle
la vie. C’est de la téte que vient la vie qui circule
dans les membres. De méme, le Christ nous donne
la vie surnaturelle, cette grace sanctifiante qui nous
fait participer a la vie divine.

Ce triple role de lumiére, de force et de vie, le
Christ I’exerce non seulement en tant que Dieu
(cela va de soi), mais en tant qu’homme. C’est, en
effet, son humanité qui, par sa douloureuse Pas-
sion, nous a mérité toute grice. C’est elle égale-
ment qui nous distribue cette grace, par la priére
« qu’elle adresse au Pére pour nous (11) » et par
les sacrements qui nous appliquent le prix de son
sang, spécialement la sainte Eucharistie, qui nous
donne Jésus tout entier.

De ce « Corys mystique » dont Jésus est la téte,
nous sommes les membres, dit saint Paul, mais a
des degrés divers.

« Les uns, dit saint Thomas d’Aquin (12), Lui
sont unis par la grace sanctifiante et la charité, de
telle fagon qu’ils ne peuvent plus se séparer de Lui.
Ce sont les bienheureux du ciel... » Ils sont les
membres glorieux du Christ. Ils constituent I’Eglise
triomphante.

(10) Jean, 1, 9; 1, 12,
(11) Hébr., vii, 25.
(12) III= Pars, q. 81, a 3.




116 MA VIE DIVINE

Les ames du purgatoire sont aussi stabilisées
dans la grace, aimées et soutenues par le Christ...
Mais en elles le repentir n’a pas été assez vif, ni
I’amour assez intense pour les libérer de tout ce
qui les empéchait d’aller droit & Dieu. « Une der-
niére expiation est alors nécessaire, ainsi que l'en-
seignent I’Ecriture et les Péres (13). » Elles cons-
tituent I'Eglise souffrante.

Puis, sur la terre, c’est I’Eglise militante, com-
posée de diverses catégories.

Ceux qui sont en état de grace sont les membres
vivants du Christ et les temples de la Trinité Sainte.

Les baptisés en état de péché mortel, mais qui
n’ont pas perdu la foi ou ’espérance dans le Christ,
font partie du Corps mystique, car ils sont encore
rattachés au Christ par 'une ou I’'autre de ces ver-
tus théologales (14). Mais leur appartenance au
Christ est imparfaite. 1ls sont des membres morts
qui ne peuvent pas profiter de tous les avantages
qui leur pourraient venir du Christ s’ils étaient vi-
vants : leurs ceuvres bonnes ne sont pas meéritoires
du ciel, ils ne peuvent profiter du fruit satisfac-
toire de la messe. Cependant, ils peuvent revivre
sous l'influence des graces actuelles qui les sollici-
tent. '

Les baptisés en état de péché mortel, mais qui ont
perdu la foi ou l’espérance, font encore partie du
Corps mystique du Christ, mais d’'une maniére trés
imparfaite. Etant baptisés, ils ne sont pas entiére-
ment séparés du Christ. Ils conservent toujours le

(]3) S. Thomas, ]”“. Su‘pp]'! qg. 69$ a, 2.

(14) Le péché mortel détruit la charité parce qu’il est con-
traire 4 l'amour de Dieu, mais il n’est pas forcément par
la méme contraire a la foi et ne détruit pas forcément la foi.
Une adme qui a perdu I’état de grace et la charité par un
pt('_hé plortel peut donc conserver la foi, peut continuer a
croire a la vérité surnaturelle révélée par Dieu, tandis que
sa volonté se détourne de Dieu. Au contraire, on ne peut
pas avoir la charité sans la foi, on ne peut pas aimer Dieu
surnaturellement sans Le connaitre surnaturellement par
la foi ; toute dme en état de griace a la foi et la charité.




UN AVEC JESUS 117

« caractére baptismal », qui est ineffacable et qui,
selon saint Thomas d’Aquin, les fait participer en
une certaine mesure au sacerdoce du Christ. Ils ont
avec le Christ une ressemblance, non pas de nature,
comme le fait la grace sanctifiante, mais de fonc-
tions. Ils Iui sont donc unis de quelque maniere.
Mais, présentement, ils ne peuvent plus exercer tous
les pouvoirs donnés par ce caractére baptismal, par
exemple recevoir les sacrements, offrir la messe.
N’ayant pas la foi, ils ne sauraient avoir l'inten-
tion ni le consentement requis. Cependant, tant
qu’ils sont sur la terre, ils gardent la possibilité
d’exercer ces pouvoirs de leur Baptéme. Quand ils
reviendront a la foi, ils pourront les exercer sans
avolir 2 demander de nouveau le Baptéme.

Quant aux non-baptisés, aux infideles, ils n’ap-
partiennent pas actuellement au Corps mystique,
mais ils sont tous appelés a s’y rattacher. Et, s’ils
ne résistent pas a la griace divine, ils en feront par-
tie un jour. Ils sont membres du Christ « en puis-
sance » seulement, dit saint Thomas d’Aquin.

Cependant, les non-baptisés qui, par leur bonne
volonté a agir selon leur conscience et a observer
la loi naturelle, vivent en état de grace, sont unis
au Christ et ont avec lui une ressemblance de nature,
mais non de fonctions. N’ayant pas le caractére bap-
tismal qui, par le sacrement incorpore parfaite-
ment et visiblement au Christ, il leur manque une
perfection, un degré d’union au Christ qu'on ne
regoit que par le Baptéme. Voila pourquoi, tout en
appartenant au .Corps mystique, ils ne sont pas
membres de I’Eglise visible, et ne peuvent recevoir
les autres sacrements ni profiter de la Messe et des
biens de I’Eglise.

Il n’y a que les damnés qui soient exclus pour
toujours de ce privilége.

En vérité, elle est grandiose cette vision de 1’hu-
manit¢ formant avec Jésus « le Christ total », se-
lon l'expression chére a saint Augustin. Dieu, dit




118 MA VIE DIVINE
saint Paul, a voulu, dans la plénitude des temps,
« tout récapituler dans le Christ, ce qui est dans
les cieux et ce qui est sur la terre (15) ». Il conclut :
Vous éies un dans le Christ Jésus (16). » La méme
vie anime done Jésus et les fidéles comme la méme
vie anime la téte et les membres du corps humain.

II. — CONCLUSIONS PRATIQUES.

1° Ne faisant qu’'un avec le Christ-Rédempteur,
nous avons tous une part de rédemption a assurer.
« Par vos souffrances, dit saint Paul, vous complé-
ez ce qui manque aux souffrances du Christ. » (17).

Manquerait-il quelque chose a la Passion de Jé-
sus ? Ses souffrances n’ont-elles pas été assez atro-
ces ? Serait-ce trop peu ? Assurément non ! Cepen-
dant, pour que le salut de notre Ame devienne effec-
tif, il manque au sacrifice du Calvaire notre partici-
pation, notre apport personnel. Puisque nous for-
mons avec le Christ un grand Corps dont il est la
téte et dont nous sommes les membres, nous devons,
par nos souffrances personnelles, nous unir positi-
vement a la Passion de notre divin Chef.

Parce que nous sommes Ses membres, Il nous a
laissé notre part, notre petite part. « Vous étes mem-
bres de Jésus-Christ, s’écrie le Bx Grignion de Mont-
fort, quel bonheur, mais quelle nécessité de souf-
frir en cette qualité ! Le chef est couronné d’épines
et les membres seraient couronnés de roses ! (18). »

D’ailleurs, ce n’est que justice. Au Calvaire, nous
avons expié nos péchés, en quelque sorte, par pro-
curation. Jésus a subi des chatiments qui auraient
dit nous frapper. Car, dans toute sa passion, Jésus
représente, de par la volonté de Dieu, ’humanité

(15) Ephés., 1, 10.

(16) Gal., 111, 28.

(17) Col., 1, 24.

(18) Lettre aux amis de la Croix.




UN AVEC JESUS 119

pécheresse. Si Dieu accepte que Jésus meure a notre
plqcc pour réparer nos péchés, n’est-il pas juste et
nécessaire qu’il y ait dans notre vie une reparatlon
effective pour les péchés que nous avons comimis
et que nous continuerons de commettre ?

Ainsi, chaque chrétien fournira une contribution
effective a4 son propre rachat par ses souffrances qui
emprunteront toute leur valeur rédemptrice aux
souffrances mémes de Jésus avec lequel il ne fait
qu'un. Nous pouvons alors reprendre fierement la
devise de saint Paul : « Je suis crucifié avec Jésus-
Christ (19). » Et quand nous souffrons avec Lui,
c¢’est Lui qui souffre en nous et qui, par nous, ra-
chete le monde.

La vocation du chrétien est donc une vocation |
au sacrifice parce que son chef est I'éternel sacri- !
fié. Tout baptisé est un immolé. <« La grace du bap-
téme, dit le P. Eudes, est une grace de martyre. »

Dés lors, nous ne devons pas avoir d’étonnement '
ou de révolte devant les souffrances de la vie comme
si elles étaient exceptionnelles. Elles sont, au con-
traire, parfaitement normales, et nous devons en
prendre notre part — différente pour chaque ame
selon la volonté providentielle — parce qu’elles dé-
coulent de notre condition <« d’incorporés » a la |
victime divine. *

D’ailleurs, quand nous souffrons chrétiennement,
notre vie spirituelle s’accroit, se développe, s’ap-
profondit, nous progressons dans l'intimité divine.
De plus, notre apostolat devient plus fécond, car
notre capacité de rédemption se mesure a l'inten-
sité d’acceptation de nos croix personnelles. En of-
frant généreusement a4 Dieu nos souffrances, nous
collaborons au salut du monde, nous sommes reé-
dempteurs avec Jésus.

Méditez souvent ces lignes émouvantes écrites
par Jacques d’Arnoux, ce grand blessé¢ de la moelle

(19) Gal,, x1, 19.




120 MA VIE DIVINE
épiniére, soumis a soixante mois d’hopital : « Nous
sommes des rachetés. Le martyre d’'un Dieu fut
notre rancon et, depuis lors, la souffrance ]oyefxse
achéve le salut du monde. Appelés sur les pas d’'un

Rédempteur crucifié, nous ne valons que par notre

puissance de rédemption et la taille de notre croix
mesure notre grandeur. »

2° Puisque le Christ vit en nous, il faut le laisser
vivre. « Tous nos efforts doivent concourir a pré-
server et a seconder I’action de Jésus-Christ, vivant
en nous par son Esprit : attention de l'intelligence,
rectitude et énergie de la volonté, discipline des pas-
sions, lutte courageuse contre les tendances du
moi naturel et pécheur. » (20).

Vous connaissez cette maladie que l’'on appelle
lartério-sclérose : les vaisseaux sanguins se dur-
cissent et font obstacle a la circulation du sang
et de la vie. Dans la vie spirituelle, on retrouve le
méme mal, c’est le péché. Je ne parle pas du péché
mortel qui nous sépare totalement de la source de
la vie et qui fait de nous un membre mort. Il est
évident que nous devons I’éviter a tout prix. Je
parle surtout du péché véniel volontaire (21), de
toutes ces petites lachetés quotidiennes, de toutes
ces recherches personnelles, qui, sans briser avec le
Christ, alanguissent, affaiblissent notre vie spiri-
tuelle et s’opposent a la vie plus abondante que Jé-
sus voulait nous donner. « Je suis venu, disait Jésus,
pour qu’ils aient la vie et qu’ils 1’aient en abon-
dance (22). »

Et, en effet, si ces péchés véniels, selon la doc-

(20) Mgr Chevrot : L'Homme nouvéau, p. 189.

(21) Le péché véniel est pleinement volontaire lorsqu’on
€n a consclience avant de le commettre. C’est en toute con-
naissance de cause qu’on le fait. « Je peux me tirer d’affaire
Iﬁa‘r‘ ‘un(mens‘on'ge... Je sens que je vais faire un péché véniel.
d:llgié:m» pis ! Je préfére mon petit avanfage a4 la volonté

(22) Jean, x, 10.




UN AVEC JESUS 124

trine de saint Thomas d’Aquin (23), ne diminuent
pas essentiellement la grice, ils en affaiblissent
I’éclat et la fécondité.

La croissance de l'arbuste que vous venez de
planter est empéchée par la proximité des plantes
vénéneuses. De méme la croissance de la grice est
souvent arrétée par les péchés véniels volontaires.
C’est déja une perte suffisamment grande pour nous
les faire détester profondément. Car notre place au
ciel, c’est-a-dire la quantité de gloire et de bonheur
dont nous jouirons au ciel, dépendra du degré de
vie divine auquel notre ame sera parvenue. Or, ce
degré de vie divine sera constitué par la quantité
de grace sanctifiante que nous aurons acquise a
I’heure de notre mort. Donc, en commettant le pé-
ché véniel volontaire, nous diminuons notre degré
de gloire au ciel.

Mais il y a plus encore : les péchés véniels vo-
lontaires conduisent a la perte totale de la grace.
Ce n’est pas que des fautes légéres, méme nom-
breuses et répétées, constituent une chute grave,
mais elles conduisent tot ou tard au péché mortel,
comme la maladie conduit 4 la mort. Il n’y a plus
dans cette ame, qui a I’habitude du péché véniel
volontaire, assez de vigueur pour résister 4 la ten-
tation. Il suffira souvent d’une simple secousse
pour la faire tomber dans une faute mortelle. N’ou-
blions pas le mot de la Sainte Ecriture : « Qui
spernit modica, paulatim decidet : « Celui qui mé-
prise les petites choses tombera peu A peu. »

Nous devons donc hair les péchés véniels volon-
taires, les fuir et les détruire dans le feu de notre
grand amour pour Dieu.

Un des meilleurs moyens d’éviter cet état péril-
leux du péché véniel volontaire est de s’exercer

,(23) Ia Ilae, qq. 85, 88, 89 ; lla llae, q. 24, a. 10. — Ce
D'est pas défini mais admis par saint Thomas et la majorité
des théologiens. De fait, si le péché véniel diminuait la grice
sanctifiante, 1a grace flnirait par disparaitre,



122 MA VIE DIVINE

4 demeurer dans un état de contrition habituelle.
Pour nous y établir, il faut souvent le demander
au Bon Dieu et contempler la Passion de Jésus qui
nous fait connaitre, mieux que tous les raisonne-
ments, la malice du péché. Il faut aussi nous rap-
peler, d'une maniére générale seulement, que nous
avons offens¢ Dieu et le regretter sincérement. Vi-
vant ainsi dans cet état de contrition habituelle,
nous aurons plus de force pour éviter le péché ve-
niel volontaire, parce que nous Serons dans une
disposition habituelle de haine contre le péché.

Il importe de distinguer le peché véniel volontaire
des fautes de surprise et de faiblesse... dont on.a
conscience aprés les avoir commises.

Les fautes de surprise sont tres souvent tout a
fait involontaires. Vous avez pris la généreuse réso-
lution de ne jamais vous impatienter et voici qu’en
heurtant une pierre qui vous fait trébucher, une
parole d’impatience vous échappe. Il est bien évi-
dent que les nerfs ont agi avant toute réflexion de
la raison et toute décision de la volonteé.

Dans les fautes de faiblesse, la volonté a manqué
d’énergie pour réprimer la sensibilité nerveuse, mais

on ne peut distinguer la part de la volonté dans

cette faiblesse. Vous vous étes décidé a calmer vos

susceptibilités, et voici qu'au moment ou vous n’y
pensez plus, vous répondez aigrement a une parole
qui vous a pique... 4 I’endroit sensible ! Aussitot
vous vous dites piteusement : M’y voila encore !
Cette expérience montire que vous n’étes pas par-
faitement maitre de vous-méme. C’est une faute de
faiblesse.

Faut-il vous étonner de ces fautes ? Nullement.
« 1l est tout naturel de tomber quand on est un
petit enfant », nous dit sainte Thérese de I’Enfant
Jésus. Votre étonnement ne prouverait que votre
orgueil. Pourvu que votre volonte soit disposée ha-
bitucllement 4 ne jamais offenser Dieu par un péché
pleinement volontaire, restez en paix. ¢« Ne vous en




UN AVEC JESUS 123

épouvantez point, dit saint Francgois de Sales. Tant
que votre volonté et le fond de votre esprit est bien
résolu d’étre tout a Dieu, il n’y a rien a craindre,
car ce sont des imperfections naturelles et plutot
maladies que péchés ou défauts spirituels... Mais
humiliez-vous doucement devant Dieu et tachez de
remettre votre esprit en posture de suavité. Dites
a votre ame : Nous avons fait un faux pas ; allons
maintenant tout bellement et prenons garde a nous.
Et toutes les fois que vous retomberez, faites de
méme... Que si bien il intervient dans les exercices
de dévotion beaucoup de manquements par !’'infir-
mité, il faut nullement s’en étonner ; mais en détes-
tanf d’un coté l'offense que Dieu en recoit, il faut,
de I’autre, avoir une certaine humilité joyeuse qui
se plait a voir et a connaitre notre misére. »

Ces fautes de surprise et de faiblesse ne sont pas,
en effet, un obstacle a I’accroissement de la grice
sanctifiante dans notre Ame. Au contraire, elles peu-
vent servir a l'augmenter, si nous avons soin de
faire suivre ces fautes d’un acte d’humilité et
d’amour de Dieu. En effet, « & 1’occasion d’un acte
qui n’aura été ni volontaire ni coupable, ou qui
ne.l’aura été que trés peu, on en fera plusieurs
pleinement volontaires et formellement vertueux ;
a la place du mérite qu’on a perdu peut-étre par
la faiblesse, on acquerra celui de plusieurs actes de
vertu qui n’auraient pas été faits sans cette faute
de faiblesse. Le tout se résume donc dans un accrois-
sement de grace considérable. Mais qu’on se sou-
vienne toujours que la premiére condition pour
obtenir ce résultat, c’est la constance dans la cor-

rection du défaut qui donne lieu aux fautes de .
prise et de faiblesse (24). » ; sur

Par conséquent, il ne faut Pas prendre son parti
de ces fs\mutes de surprise ou de faiblesse. Avec I’aide

(24) De Smedt, Notre vie surnaturelle, t. 1, p. 73.




124 MA VIE DIVINE

de Dieu et par une g¢
vouloir les rendre de

néreuse vigilance, nous devons
plus en plus rares.
Pour cela, il est bon de les accuser en confession.

Cette accusation nous obtiendra le pardon de Dieu,

¢’il est nécessaire, nous aidera a mieux connaitre

nos déficiences et nous incitera a étre plus vigilants.

Surtout, sachons profiter de ces chutes pour nous

humilier et crier notlre amour a Dieu.
e écrivait a son

Un jour, une religieuse italienn

Par suite d'un faux mouvement, elle ren-
Enfant-Jésus, placée devant elle.
Elle s’empresse de la ramasser en disant : « Mon
bon Jésus, ¢’est un baiser de plus pour vous, car si
vous n’étiez pas tombé¢, je ne vous I’aurais pas don-
né. » Et Jésus de lui apparaitre et de lui dire :
« Mon enfant, c’est comme toi, lorsque tu fais un
acte d’amour apres une faute de faiblesse. C’est un
baiser que tu me donnes e

t que tu ne m’aurais pas
donné, si tu n’étais pas

tombée. » Cette scéne déli-
cieuse nous montre comment nous devons utiliser
nos fautes de faiblesse et de surprise.

« J'ai compris, disait sainte Thérése de ’Enfant
Jésus, qu’il suffit de prendre Jésus par le ceeur | »
et elle ajoutait : « Pour ceux qui L’aiment et qui,
aprés chaque petite

faute, viennent se jeter dans ses
bras en Lui demandant p

ardon, Jésus tressaille de

joie. Il dit 4 ses anges cC€ que le pére de I’enfant
prodigue disait a ses serviteurs : « Mettez-lui un
anneau au doigt et réjouissons-nous. > Oh ! que
la boni¢ et I’amour miséricordieuX du cceur de Jé-
sus sont peu connus ! Il est vral que pour jouir
de ces trésors, il faut s’humilier, reconnaitre son
réant et voila ce que beaucoup d’ames ne veulent
pas faire. »
_Par contre, les imperfections affaiblissent notre

vie divine. Un acte imparfait est un acte moins par-
fait que ce que nous pourrions faire. Il n’est pas
C(J’Il.ll‘all‘e 4 un ordre de Dieu, mais a un simple
désir de Dieu. Il n’est donc pas un péché ; il est

bureau.
verse la statue de I

e b e o 2




UN AVEC JESUS 125

un acte bon, mais moins parfait. Pourtant ces im-
perfections constiluent un obstacle 4 notre progrés
spirituel. Notre charit¢, en effet, progresse vraiment
quand toute notre activité se porte vers Dieu de
tout son poids et de tout son élan. °

#*
ok

Si nous avions vraiment foi en ces vérités que
nous venons d’expliquer, si nous comprenions bien
cette immense faveur d’étre, par la grace sancti-
fiante, membres du Corps mystique du Christ, no-
tre vie spirituelle s’améliorerait trés vite.

Remercions le Christ Jésus de nous associer si
intimement a4 sa vie. Pour nous sauver, Jésus ne
s’est pas contenté de devenir 'un de nous, mais 11
a voulu faire de chacun de nous quelque chose de
Lui, Il nous a appelés A devenir « Christ » avec Lui
pour redevenir divins ! « Félicitons-nous, répan-
dons-nous en actions de grices, s’écrie saint Augus-
tin, nous sommes devenus non seulement chrétiens,
mais le Christ. Comprenez-vous, mes fréres, la grace
de Dieu sur nous ? Admirons, tressaillons d’allé-
gresse, nous sommes devenus le Christ : Lui la téte,
nous les membres ; 'Homme total, Lui et nous :
Christus facti sumus... (25).

Nous cherchons la grace,
I.e reste n’est rien,
Ce n’est pas un bien,
Dés lors qu’il trompe et qu’il passe
Pour nous, bien joyeux,
Nous cherchons les cieux.
(Bx pE MONTFORT.)

(25) Tract. in Joan, xxi, 8-9,




126 MA VIE DIVINE

QUESTIONNAIRE

1. A quel point la grdce sancltifianle nous unit-elle

au Christ ?
2. Quelle es
nous le bien faire comprendr
3. Saint Paul n’emploie-l-il pas une au
son irés suggestive aussi ?
4. Qu'est-ce que le « Corp

sens du mot mystique ? .
5. Montrez comment le Christ est la téte du .Corps

myslique.
mbres du Corps mystique ? Les

6. Quels sont les me
élus du ciel ? Les ames du purgaloire ? Les baptisés en

étal de grdace ? Les baplisés en état de péché morlel,
ayant gardé la foi ou Iespérance ? Les baptisés en état
de péché mortel, ayan! perdu la foi el 'espérance ? Les
non baplisés ? Quel est, aux uns el aux autres, leur degré
d’appartenance au Corps mystique ?

7. Quelles conclusions praliques pou
cetle doctrine ?

8. Montrez, d’aprés saint Paul, ¢
chrétien est une vocation au sacrifice.

9. Pourquoi devez-vous éviler le péché véniel volon-
{aire ? Comment I'éviterez-vous ? Que penser des faules
de surprise et de faiblesse ? — des imperfections ?

10. Haissez-vous bien le péché véniel volonlaire ? —

Indiquez un excellenl moyen pour I'éviler.

{ la comparaison employée par Jésus pour
e ? Qu'en concluez-vous ?

tre comparai-

s myslique » ? Quel est le

vez-vous lirer de

ue la vocalion du

_—'k;"-

Co0




CHAPITRE VIII

LE CHRIST DANS LE PROCHAIN

« Tout ce que vous avez fait au
plus petit de mes fréres, c’est a
moi que vous l'avez fait. »

(Matth., xxv, 40.)

Au témoignage de Tertullien, les paiens, émer-
veillés de I'union des fidéles des premiers siécles,
s’écriaient : « Voyez donc comme ils s’aiment ! »
Est-ce le méme cri d’admiration émue que provo-
que notre attitude de la part des indifférents ou des
incroyants ?

Sans doute, I'instante invitation du Christ : « Ai-
mez-vous les uns les autres » a fait fleurir ici-bas
la charité fraternelle. La terre s’est couverte d’asiles
accueillants a toutes les miséres, ou des Ames tota-
lement vouées au service de la souffrance se pen-
chent fraternellement sur elle pour la soulager.

Cependant, aprés vingt siécles de christianisme,
I’égoisme humain reste encore bien vivace ! Que de
douloureux heurts d’intéréts, de jalousies mesqui-
nes, de compétitions passionnées entre les peuples,
entre les fils d’'une méme patrie, au sein des famil-




128 MA VIE DIVINE

les ! Qu’il est loin d’étre pleinement réalisé I’idéal
de fraternité réveé par le doux Sauveur du monde !

Nous avons vu que les chrétiens vivant en état
de grace sont tellement unis 4 Jésus qu’ils ne fai-
saient qu’un avec Lui... Nous ajoutons : Puisque le
Christ vit en nous, Il vit aussi dans les autres. Voi-
la pourquoil nous devons pratiquer la charité fra-
ternelle. « La vraie fraternité, dit le P. Terrien,
celle qui peut faire de tous les coeurs un seul ceeur,
est la fraternité dans le Christ (1). »

Le fondement principal du précepte de la charité
chrétienne n’est autre que le dogme si ignoré de
notre incorporation au Christ, de cette incorpora-
tion merveilleuse qui fait de chacun de nous quel-
que chose de Lui. Nous allons étudier cette vérité
profonde que le Christ a pris soin de nous incul-
quer en s’identifiant aux plus déshérités de la vie.

I. — LE CHRIST VIT DANS LES AUTRES.

Nous sommes aux premiers temps de I’Eglise (2).
Un Israc¢lite célebre, Saul, celui qui plus tard devait
s’appeler saint Paul, se rend a4 cheval a Damas. 1l
a appris que des Juifs avaient abandonné la religion
de leurs péres pour adhérer a celle du Christ. Il
n’entend pas que cela continue : ou bien ils revien-
dront immédiatement au judaisme ou bien ils seront
emmenés, chargés de chaines, a Jérusalem. Quand
il arrive en vue de la ville, soudain, il est enveloppé
d'une lumiére céleste et renversé a terre. Il entend
une voix qui lui dit : « Saul, Saul, pourquoi me per-
sécutes-tu ? » Epouvanté, tremblant, il répond :
« Qui étes-vous, Seigneur ? » La voix lui dit : « Je
suis Jésus que tu persécutes | » Jésus ? mais voila
cing ou six ans peut-étre qu’ll est mort ou que, au
dire de ses disciples, Il est ressuscité et monté aux

(1) La grace et la gloire, liv. X, ch. 111
(2) Actes des Apotres, 1x, 3-5,




LE CHRIST DANS LE PROCHAIN 129

cieux ! Saul, cerles, ne croyait pas a cette résurrec-
tion. Pour lui, Jésus était mort et il n’avait pas I’in-
tention de poursuivre un mort. Cependant, Jésus
lui dit nettement : « Tu Me persécutes | Cest Moi
que tu persécutes dans mes chrétiens. » Pourquoi
le Christ parle-t-il ainsi ? Parce que ses disciples
Lui appartiennent en propre ; ils forment avec Lui
ce Corps mystique dont nous avons déja parlé.
Quand on s’en prend aux siens, c'est Lui qu’on
atteint. Entre eux et Lui, il y a une unité profonde,
une unité réelle, 4 ce point qu’en persécutant les
fideéles, Paul atteignait le Christ. Et c’est peut-étre
en se rappelant cette scene du chemin de Damas,
que I’Apodtre écrira plus tard aux Corinthiens : « En
péchant contre vos fréres... c’est contre le Christ
que vous péchez. » Oui, le Christ vit dans les autres.
« Franchissons maintenant ces quelques centai-
nes de siécles qui composent la durée de ce monde :
nous somales a l'instant tragique qui va séparer le
temps de I’éternité. Au-dessus de 'univers ressus-
cité, le juge supréme est assis a I'ombre de sa croix
rédemptrice. De ses levres tombe I’arrét qui pous-
sera a leur lieu définitif les élus et des damnés (3) ».
Quelle forme prend le verdict ? On pourrait croire
que, pour apprécier le mérite d’entrer au ciel, Dieu
examinera, de préférence, la facon dont nous nous
sommes conduits envers Lui. Il n’en est méme pas
question dans cette sentence finale. Ce qu’il met en
avant, c’est la maniére dont nous nous serons com-
portés vis-a-vis du prochain... Rappelez-vous I’Evan-
gile :
« Le Roi dira & ceux qui seront a sa droite : « Ve-
nez les bénis de mon Pére, prenez possession du
royaume qui vous a été préparé dés la création du
monde. Car j’ai eu faim et vous m’avez donné a
manger. J’ai eu soif et vous m’avez donné A boire.
J’étais sans gite et vous m’avez recueilli, sans

A A A R A

(3) Aulfray, Le Christ en moi, p. 26.




130 MA VIE DIVINE

« vetements el vous m’avez vétu, malade et vous
¢« m’'avez visile, prisonnier et vous étes venu a
4 moi (4) 3.

Alors les justes répondront au Christ : « Sei-
gneur, quand vous avons-nous vu avoir faim et vous
avons-nous donneé de la nourriture ou avoir soif et
vous avons-nous donné a boire ?... Quand vous
avons-nous vu malade ou en prison et sommes-nous
allés vers vous ? Et le Roi leur répondra : « En
« veérite, je vous le dis : ce que vous avez fait a
« 'un de ces miens fréres, 4 I'un des plus petits,
« c¢’est a moi que vous l'avez fait. »

Voyez maintenant la contre-partie du diptyque
pour les damnés : « Retirez-vous, maudits... car j’ai
eu faim et vous ne m’avez pas donné a manger,
etc... », et 'énumération des griefs contre les dam-
nés se termine par une réponse identique : « En
manquant de charité vis-a-vis du prochain, c’est a
Moi que vous avez manqué. »

Que nous disent ces saisissantes paroles ? sinon
que les disciples du Christ, ses fréres, Lui sont telle-
ment unis que Lui-méme transparait en eux ; qu’ils
sont, méme les plus pauvres et les plus déshérités,
incorporés a Lui, c’est-a-dire membres du Corps
mystique dont Il est la téte. Eux, c’est Lui...

Rappelez-vous saint Martin, encore catéchumeéne,
a Amiens, donnant la moifié de son manteau 4 un
pauvre, et voyant, la nuit suivante, le Christ Iui
apparaitre revétu de ce manteau et le remerciant.
L'inscription qu’on peut lire sur la porte de I’hopital
de Berne, en Suisse : « Christo in pauperibus, pour
le Christ dans les pauvres », pourrait se graver sur
le front de tout homme : « Pour le Christ dans cet
homme. » Oui, le Christ vit dans les autres.

Dés bors, le Christ ne doit pas étre pour nous seu-
lement un personnage historique qui remonte dans
un lointain passé. Il continue de vivre et d’agir en

(4) Matth., xxv, 34.




LE CHRIST DANS LE PROCHAIN 131

nous et en nos contemporains. « Il passe par nos
rues ; s’arréte aux devantures ruisselantes de lu-
miéres ; va dans les usines, traverse les bureaux,
fréquente les chantiers, monte dans une voiture, se
serre dans le coin d’un autobus... Le Christ, ici-
méme, en nous, au milieu de nous. Le Christ, tou-
jours vivant, évoluant dans nos temps si fié-
vreux » (H). |

La vraie charité nous fait donc voir Dieu dans le
prochain, nous fait aimer le Christ dans nos fréres.
Sans cette vue de Dieu dans les autres, la charité
n’est pas une vertu théologale, car elle ne porte pas
sur Dieu Lui-méme. Dés lors, en dehors du Christia-
nisme, il ne peut y avoir de vraie charité et ’on
comprend que le Christ ait pu en faire le signe dis-
tinctif du chrétien : « C’est a ceci que tout le monde
vous reconnaitra pour mes disciples, a votre mu-
tuelle charité. »

II. — CONCLUSIONS PRATIQUES.

Puisque, par la grace sanctifiante, le Christ vit
en nous et en tous les baptisés en état de grice,
puisque nous participons tous a4 la méme vie divine
qui nous a été infusée au moment du baptéme, les
justes deviennent tous fréres, d’'une fraternité tout
a fait réelle.

On pourrait dire que, du point de vue du bap-
téme, les chrétiens sont des « consanguins ». Ils
forment, en effet, une méme famille puisqu’ils par-
ticipent 4 une méme vie divine qui leur a été don-
née par le signe visible de¢ ’eau du baptéme.

Si, malheureusement, il y a des baptisés en qui
Jésus ne vit pas actuellement parce qu’ils sont en
état de péché mortel, rappelons-nous qu’ils restent
cependant unis au Christ s’ils conservent dans leur

(5) Blickast, Etre chrétien, qu’est-ce a dire ?



132 MA VIE DIVINE

ame la foi ou I’espérance. Ils restent donc membres
du Christ, mais, hélas ! membres morts, et par
conséquent, ils sont d’autant plus dignes de notre
compassion et de notre amour fraternels.

Quant aux non-baptisés, Jésus les poursuit tous
de son amour, Il les appelle tous a I’état de grace et
Il nous demande de l’aider dans cette ceuvre. De
ce chef, ils sont tous de quelque facon nos freres.
Comme le dit trés bien saint Thomas d’Aquin :
« Nous aimons les justes parce que Dieu vit en eux,
et ceux qui ne le sont pas pour que Dieu vive en
eux. » Notre amour se double de la pitié qu’on té-
moigne a un déshérité. '

Done, par-dela les divergences secondaires de
race, de langue, de parti et de rang social, nous
sommes tous fréres et nous devons nous aimer
comme des freres.

Qu’est-ce a dire ? Nous ne devons pas seulement
nous abstenir de mauvais sentiments, de propos
désobligeants ou de gestes nuisibles, mais nous de-
vons éire dans une disposition constante a vouloir
et a faire du bien a notre prochain quel qu’il soit.

Nous, devons donc aimer tous nos fréres univer-
sellement. Ce qui ne signifie pas également. 11 y a
en effet un ordre, une hiérarchie a suivre dans notre
amour fraternel. Saint Paul le rappelle aux Galates:
« Faisons le bien a tout le monde, spécialement a
nos freres dans la foi. » La charité n’oublie per-
sonne, mais elle a des préférences que Dieu lui
l1mpose.

Voila pourquoi nous devons pratiquer la cha-
rité fraternelle d’abord. a l'égard de ceux qui pro-
fessent notre fol.

C’est avant tout a ses disciples que Jésus a dit,
avec une touchante insistance : « Mon commande-
ment a4 moi, c’est que vous vous aimiez les uns les
autres, comme je vous ai aimeés (6) ». C’est pour

(6) Jean, xv, 12,




L] !
- -..
........

\\\\\\

..ﬂ\m\\\\\\\\\\\\\&\\\\\\\\ ' P

Sl Bux, crestMoil..

Sur le chemin de Damas...




134 MA VIE DIVINE

eux, quau moment de mourir, Il a fait 4 Dieu son
Pére cette supréme priére : « Pére, qu’ils soient un
en nous, comme vous et moi nous sommes un (7) ».

icho fidele de son cceur et de sa parole, ses apd-
tres n'ont cessé d’adresser aux chrétiens la méme
recommandation : « Avant toutes choses, écrivait
sainl Pierre, ayez entre vous une charité mutuelle
et constante (8) ». « Par-dessus tout, disait a4 son
tour saint Paul, pratiquez la charité qui est le lien
de la perfection, afin que la paix du Christ fasse
eclater la joie dans vos cceurs (9) ».

Soyvons fideles a ce programme ! Bannissons de
nos rangs les dissensions entre catholiques, les
valmes querelles, les animosités personnelles. Saint
Paul le rappelle aux Corinthiens : « Je vous exhorte,
ireres, au nom de Notre-Seigneur Jésus-Christ, a
tenir tous le méme langage et a ce qu’il n’y ait pas
de partis parmi vous, et a étre tous unis dans la
meéme pensée et dans le méme sentiment (10) ».

Selon I’axiome célébre de saint Augustin, unis
dans les choses nécessaires que nous indique I’au-
torité souveraine de I’Eglise, respectons dans les
choses douteuses la liberté de nos fréres comme
nous voulons qu’ils respectent la notre et observons
en tout la charité : « in necessariis unitas, in dubiis
libertas, in omnibus caritas | » |

La charité peut et doit aussi nous unir, en une
mesure plus restreinte, mais trés réelle encore, d
ceur qui n’ont pas le bonheur de partager nos
croyances.

Pourvu qu’ils soient d’accord avec nous sur les
principes essentiels de la morale et de 'ordre so-
cial, nous pouvons collaborer avec eux pour le plus
grand bien de la patrie et de la société.

Quand nous avons a combattre leurs erreurs, il

(7) Jean, xvii, 21.
(8) I Petr., 1v, 8.
(9) Coloss., 111, 14.
(10) I Cor., 1, 10-13.




LE CHRIST DANS LE PROCHAIN 136

faut le faire toujours avec le respect auquel a droit
la bonne foi de ceux qui errent, sans rien d’amer
ni de blessant, avec une bienveillance sincere et
manifeste pour les personnes, dans le désir unique
et désintéressé de leur communiquer la vérité. La
bonté doit étre toujours le caractére de la contro-
verse chrétienne. Selon le mot de saint Paul, nous
devons travailler a I’établissement de la vérité, mais
toujours dans la charité : « facientes veritatem in
caritate ». :

Cependant « il faut éviter, disait en décembre 194_1
le Pape Pie XII a un Evéque francais (11), en ai-
mant ceux qui se trompent, de paraitre accepter ou
tolérer leurs erreurs, car I’Eglise a, avant tout, la
mission de transmettre le Message évangélique dans
sa pureté et son intégrité et le plus grand malheur
qul puisse arriver a ’humanité, c’est de confondre
la lumieére avec les ténébres, la vérité avec ’erreur. »

Hélas ! aujourd’hui encore, il y a trop d’esprits
gatés par le faux libéralisme du xix® siécle si sou-
vent condamné par les Papes. Non, nous ne pouvons
pas respecter toutes les opinions... & moins d’étre
hypocrites ! On ne peut pas respecter ce qu'on es-
time étre ’erreur. Mais nous devons respecter et
meéme nous devons aimer ceux dont nous ne pou-
vons partager les opinions. Nous devons étre préts
a leur rendre service, a participer a leurs souffran-
ces et & communier a leur joie.

Méme a Uégard de ceux qui se font nos ennemis,
nous devons, tout en repoussant leurs altaques con-
lre notre foi et en défendant notre sainte cause,
nous abstenir de tout ce qui pourrait ressembler
a la haine, nous rappelant le précepte du Maitre
« Faites du bien a ceux qui vous haissent (12) », et
la recommandation de son apdtre : « Ne rendez 2
personne le mal pour le mal, mais triomphez du

(11) Mgr Théas, évéque de Montauban.
(12) Matth., v, 41,




136 MA VIE DIVINE
mal par le bien, recherchant, sil est possible et en
tant qu’il dépend de vous, la paix avec tous les
hommes (13) ».

Que la sainte charité du Christ nous unisse donc
les uns aux autres partout et toujours !

Du fond de sa casbah du Hoggar perdue dans le
désert d’Afrique, le P. de Foucauld formait un seul
réve @ Créer un centre d’unité, attirer a lul pour
les donner & son Maitre Jésus tous les dispersés des
quatre vents : « Je veux les habituer tous, s’écriait-
il, chrétiens, musulmans, juifs et idolatres, a me
regarder comme un frére, le frére universel. » Ah !
le voila dans sa plus pure expression I'esprit catho-
lique, le véritable esprit du Christ. « Ils commen-
cent, ajoute le P. de Foucauld, a appeler la maison
la Fraternité, et cela m’est doux. » Voila notre mo-
déle. L’amour que les membres du Christ doivent
avoir les uns pour les autres ne peut se refuser a
personne.

Il en ~tait bien persuadé ce petit jociste qui,
injuri¢ dans la rue, s’avance vers son insulteur a
la cravate rouge et lui dit : « Serre-moi la main,
mon vieux. » Non, répond l'autre, je ne serre pas
la main d’un ami de la calotte ! — « Eh bien ! tu
vois, répond le jociste, c’est la différence qu’'il y a
enire nous : chez nous on aime tout le monde et
ceux qui nous haissent encore plus que les autres. »
C’est la vraie charité.

Les chrétiens sont donc tous fréres dans le Christ.
Plus que fréres, ils sont membres d’un méme orga-
nisme et profondément solidaires entre eux comme
les membres d’'un méme corps. « Tous ensemble, dit
saint Paul, nous sommes un seul corps dans le
Christ, membres les uns des autres (14) ».

Or les membres d’un corps, quoique parfaitement
distinets les uns des autres, sont unis entre eux tres

(13) Rom., x11, 17-21.
(14) Rom., x11, 4-5.




LE CHRIST DANS LE PROCHAIN y s g
intimement. < Dieu, dit saint Paul, a disposé les
membres dans le corps, chacun comme Il I’a voulu...
afin qu’il n’y ait pas en lui de division, mais que
ses membres aient un soin reéciproque les uns des
autres (15) ». :

Les chreétiens jouissent donc de la méme intimité
a ce point qu’il y a entre eux une communication
constante de priéres, de meérites (16) et d’ceuvres
satisfactoires. Ils peuvent prier, meériter, réparer les
uns pour les autres. La méme grace sanctifiante qui
se trouve en chacur et en tous permet et réalise ces
sublimes échanges. _

Comme le dit saint Thomas d’Aquin : « L’acte
de I’'un devient I’acte de I’autre, la charité (au sens
de grace sanctifiante) servant de lien, charité par
laquelle nous sommes tous un dans le Christ ». « L!
s’établit ainsi, dit Ferdinand Brunetiére, dans la
societé catholique, une circulation de perpétuelle
charité. Du centre a4 la circonférence de ce cercle
infini ou I’humanité se trouve enveloppée entiére,
il n’est personne en qui ne retentissent, pour le dé-
soler, les péchés, mais aussitot pour le consoler, les
mérites des autres (17) ».

C’est le dogme si consolant de la « Communion
des Saints », c’est-a-dire de 'union intime, invi-
sible mais réelle, qui existe entre tous les membres
du Corps mystique du Christ. Pour saint Paul, les
« saints » ne sont pas seulement ceux qui sont morts

(15) I Cor., x11, 14-18, 25, 26.

(16) Dans quelle mesure pouvons-nous donner aux autres
les mérites que nous avons acquis ?

Une bonne ceuvre vaut toujours a celui gui P’accomplit
une augmentation de grace sanctifiante. Ceci est
ble ; autrement dit, nous sommes forcés de le conserver
pour nous. Mais la méme bonne ceuvre procure A son au-
teur une certaine remise de peines temporclles et quelque
droit aux faveurs célestes,. Rien ne s’oppose 4 ce que nous
renoncions en faveur du prochain & ces deux avantages.
(’est en ce sens que saint Etienne a mérité pour Saint Paul,
sainte Monique pour saint Augustin, le saint curé d’Ars pour
les pécheurs qui s’adressaient a lui.

(17) La science et la religion.

inali¢na-




138 MA VIE DIVINE

~et que I'Eglise a cités a l'ordre du jour ; ce sont
aussi tous ceux, morts ou vivants, qui sont unis a
Jésus-Christ ou, comme il dit de préférence, ceux
qui sont « dans le Christ ».

Evidemment, pour jouir sans réserve des bien-
faits de la Communion des Saints, il faut apparte-
nir au Corps mystique du Christ. On peut dire
cependant que la Communion des Saints profite
de quelque manieére a tous les hommes, parce quc
les pricres el les bonnes ccuvres qui se font perpé-
tuellement dans I’Eglise inclinent le Dieu de misé-
ricorde a4 verser plus abondamment sur tous les
désherités, des griaces puissantes pour les amener
au salut.

Voila pourquoi, griace a cette « Communion des
Saints », la priére d’une petite Ame ira convertir
tel pcécheur inconnu d’elle, les souffrances inté-
rieures et secrétes d’une ame porteront la paix dans
tel foyver désuni, telle malade sur son lit de douleur
aidera a4 marcher quelque missionnaire sur une
terre lointaine et fécondera son zéle. « Je pense bien
souvent, écrit René Bazin, que ce sonl des saintes
ames inconnues, dans le cloitre et dans le monde,
dans les villes et dans les villages, qui ont le plus
heureusement travaillé 4 D'histoire de France...
Leurs Ave Maria avaient pris le chemin des cieux,
et ils étaient allés tomber au loin comme la foudre

cu commme la rosée. »

Quelles consolantes perspectives sont ainsl ou-
vertes aux ames qui révent généreusement d’apos-
tolal et qui parfois sont condamnées a une totale
inaction ! Il semble qu’elles ne peuvent rien. La
Communion des Saints leur apprend qu’elles peu-
vent beaucoup. Leur impuissance, seulement appa-
rente el relative, peut les rendre des « Actives in-
comparables », des « Actives cent pour cent ». Leurs
priéres et leurs souffrances acceptées el unies a
celles du Christ réalisent une forme supérieure de




J/
LE CHRIST DANS LE PROCHAIN 139

I’Action Catholique, souvent. plus féconde que
I’apostolat actif.

C’était la charitable tactique de sainte Théreése
de I’Enfant-Jésus. Un jour que, sur l'ordre du meé-
decin, elle se promenait péniblement dans le jardin
du Carmel, elle répondit magnifiquement a la reli-
gieuse infirmiére qui lui conseillait de s’asseoir un
peu : « Laissez, ma Sceur, je marclie en ce moment
pour un missionnaire. Je pense que, la-bas, bien
loin, 'un d’eux est peut-étre épuisé dans ses courses
apostoliques, et, pour diminuer ses fatigues, j'offre
les miennes au bon Dieu. » Dieu seul sait le bien
qu’elle a réalisé ainsi. Nous pouvons en soupg¢onner
la grandeur en songeant que I’Eglise I’a proclamée
protectrice de toutes les missions.

Cette Communion des Saints dépasse les limites
de la terre. Elle n’est pas restreinte par Iespace,
car elle est vaste et immense comme le domaine du
Christ lui-méme ; elle n’est point arrétée par le
temps, parce qu’elle a pour mesure ’éternité.

Et, en effet, toutes les ames en état de grice,
qu’elles soient ici-bas, ou bien en purgatoire, ou au
ciel, sont nos fréres. La mort-n’opére donc en au-
cune manieére cette coupure que faussement on ima-
gine. Ah ! certes, elle creuse un abime si ’on meurt
en ¢tat de péché mortel... elle ouvre 'enfer. Mais
si I’on meurt dans ’amitié¢ du bon Dieu, elle n’en-
léve aucun des liens essentiels avec les Ames en état
de grice sanctifiante.

« Les morts sont des invisibles, a écrit Monsei-
gneur Bougaud, ce ne sont pas des absents. » Nous
sommes s¢parés d’eux, mais nous leur restons unis.

Il y a donce des relations possibles et réciproques
centre les fideles de la terre et les bienheureux du
ciel ou les dmes du purgatoire.

Pensée bien consolante dans nos deuils ! Nous
habitons encore la méme maison que nos morts —
8'ils sont morts dans la paix du Seigneur — ils ont
seulement changé d’étage ! 1ls sont au ciel ou au




140 MA VIE DIVINE
purgatoire, et d’eux a nous, de nous a eux, les com-
munications ne sont pas coupces.

Les bienheureux du ciel prient pour nous et nos
priéres reconnaissantes servent a leur gloire, com-
me le rappelle 'oraison apres le Lavabo de la messe:
« Nous vous faisons, 6 Trinité Sainte, cetie oblation
en ’honneur de tous les saints pour qu’elle profite

a leur gloire... »

Les ames du purgatoire peuvent prier pour nous.
Le caléchisme de Pie X (N° 123) I’enseigne formel-
lement. Et nos prieres réduisent leur attente du

ciel (18).

Les militants de la terre, les débiteurs du pur-
gatoire et les triomphateurs du ciel ne sont donc
pas entiérement séparés. Ils sont unis entre eux
sous le méme chef, le Christ, dans la méme vie de
la grice, par le méme lien de la charité.

Telles sont les suprémes consolations de notre

sainte religion bien comprise.
£
* &

¢« Que la charité de fraternite demeure en
nous (19) », dit saint Paul. Et saint Jean ajoute :
« Cet amour de nos fréres nous fera passer du

(18) N’oublions pas de gagner des indulgences pour nos
chers défunts. L’indulgence est la remise de la peine tem-
porelle due au péché pardonné. Son efficacité découle de
Punité du Corps Mystique, dit saint Thomas d’Aquin. De
fait, il y a dans les ceuvres satisfactoires du Christ, de la
Vierge et des saints de quoi compenser pour un grand noms-
t{r:-. « ..Ces mérites deviennent la propriété commune de
I:I:g,li_ht qui, par les Indulgences, en fait profiter ses enfants,
Ce n’est pas la trop présumer de la miséricorde divine ni
déroger 4 sa justice : I’Indulgence, en effet, ne supprime
pas la peine : elle fait seulement bénéficier tel chrétien des
mérites surabondants de son frére ; la dette n’est pas abolie
purement et simplement, elle est acquiltée par un autre que
par le débiteur. Tout repose sur la communication des meé-
Bl&°b entre le§ membpres du Corps Mystique. » (Anger : La
ir;gliféﬁﬁcfun&(fﬂﬁ {i”g;“gf de Jés_u.zlf’—(}hrisi,) Notons qu’une

195 Hébr. mop 1 gner que si ’on est en état de grace

%

-

- r"ﬁ
s vleim

:fg"'f"';-ﬁg Zfadt S

.

AN

= 1?5’5' ¥

08

it TS - R

L oB)



LE CHRIST DANS LE PROCHAIN 141

royaume de la mort a la vie : Translati sumus de
morte ad vitam, quoniam diligimus fratres (20). »

Aimons, aimons donc nos fréres,
A l'exemple du Sauveur,
Malgré toutes leurs miscres,
Malgré leur mauvaise humeur,
Et tachons par nos priéres
De gagner a Dieu leurs cceurs !
(Bx de MONTFORT.)

QUESTIONNAIRE

1. Pourquoi devez-vous pratiquer la charité frater-
nelle ?

2. Montrez par la Sainte Ecriture que le Christ vit
dans les autres.

3. Commenl! pratiquer la charilé a I'égard des chré-
tiens — de ceux qui ne le sonl pas — de ceux qui se
fonl nos ennemis ?

4. Les chréliens sonl-ils enltre eux plus que des fré-
res ?

5. Qu’est-ce que la Communion des Saints ? Montrez
combien ce dogme esl consolant.

6. Est-ce que cette Communion des Sainls dépasse
les limiltes de la terre ? Pourquoi ?

7. Quelles sont les relations possibles et réciproques
enlre les fidéles de la terre el les bienheureux du ciel
ou les ames du purgatoire ?

8. Votre charité fralernelle est-elle universelle — sur-
naturélle — agissante ?

(20) I Jean, 111, 14.




CHAPITRE IX

LE CHRIST DANS L’EGLISE

« Voici que je suis avec vous
jusqu’a la consommation des sié-

cles. »
(Matth., xxvi, 20.)

Au jour de la Toussaint, nous chantons ce beau
iexte de saint Jean : « J’ai vu, dans le ciel, une
multitude innombrable de toute nation, de toute
race, de tout langage (1) », et tous rendaient le mé-
me hommage a Dieu et a son Christ.

Cette multitude, c’est la foule immense des bap-
tisés qui sont morts en état de grace sanctifiante.
Mais ces fils de Dieu dispersés a travers le monde
ne forment pas une poussiére sans consistance : ils
constituent un corps organisé, ils sont groupés dans
une société visible... Ainsi I’a voulu le Christ qui,
pendant son sé¢jour sur la terre, a réuni ses disciples
dans une Eglise.

C’est ’ccuvre a laquelle aboutit toute son -exis-
tence terrestre et qu’ll affermit par sa Passion et sa

(1) Apoc., v, 9-13.

b



LE CHRIST DANS L'EGLISE : 143

mort. « Le Christ, dit saint Paul, a aimé I'Eglise
et Il s’est livré pour elle. »

Pour trop de catholiques, I’Eglise n’est qu’une
sorte d’administration avec un chef. lointain : le
Pape et un certain nombre de « fonctionnaires »
qui sont les Evéques et les Prétres.

L’'Eglise est bien autre chose : c’est un Corps vi-
vant dont nous devons étre les membres vivants,
unis au Chef, unis entre nous.

Pourquoi Jésus a-t-il fondé I’Eglise ? Pour con-
tinuer ici-bas sa mission sanctificatrice.

Quand, par sa résurrection et son ascension, les
hommes furent privés de sa présence ‘sensible, 11
leur a donné alors son Eglise qui — avec sa doc-
trine — avec son autorité — avec ses sacrements —
est un autre lui-méme.

Ainsi I’Eglise est tellemenl unie au Christ qu’on
peut dire qu’elle est véritablement « le Christ qui
s'avance a travers les siécles ». Elle est, dit Bossuet,
« Jésus-Christ répandu et communiqué ». Parole qui
est le commentaire de celle de saint Augustin : « Le
Christ et I’Eglise ne font qu’une personne. »

I. — LEGLISE CONTINUE LE CHRIST PAR SA DOCTRINE.

Quand le Christ est venu sur la terre, le seul
moyen d’aller au Pére était de se soumettre tout
entier a son Fils Jésus. Vous vous souvenez de la
parole de Dieu : « C’est mon Fils bien-aimé. Ecou-
tez-le. » Mais, avant de remonter au ciel, le Christ
a confi¢ 4 son Eglise, son Evangile, sa doctrine,
pour que, Lui disparu, ses apdtres et leurs suctes-
seurs la préchent, ’expliquent et la défendent con-
tre toute déformation consciente ou non. Il veut
que les chrétiens du xx° siécle, dans leur marche
vers Dieu, soient aussi favorisés que les Juifs qui
avalent eu la faveur d’entendre ses prédications.

Voila pourquoi le Christ dit A ses apotres et A




144 MA VIE DIVINE

leurs continuateurs : « Allez, enseignez toutes les
nations (2). Qui recoit votre doctrine regoit ma
doctrine. » — Qui vos audit, me audit : qui vous
écoute, m’écoute. Mais qui méprise votre doctrine,
a quelque degré ou dans quelque mesure que ce soit,
méprise ma doctrine, me méprise et méprise mon
Pére. « Qui vos spernit, me spernit (3) », et saint
Paul en écho reprend : « C’est comme si, par nous,
le Christ lui-méme vous exhortait. »

Seule I’Eglise catholique a regu de Jésus-Christ
semblable mission a I’égard de toute créature. Elle
a le droit d’enseigner, et en indépendance absolue,
tout le dogme et toute la morale chrétienne natu-
relle et révélée, et cela pour toujours. Enseignement
dont I’acceptation ou le refus produira le salut ou
la perte de I’ame. « Celui qui croira et sera baptisé,

sera sauvé : celui qui ne croira pas sera condam-

né (4). »
Mais le Christ ne veut pas que son Eglise puisse

se tromper dans la transmission du message divin.
Aussi Il lui promet d’étre avec elle, par sa grace
toute puissante et efficace : « Je suis avec vous tous
les jours jusqu’a la consommation des siecles (5).»
Ceite assistance est telle que jamais, quand elle
transmettra la doctrine de son chef, elle ne pourra
se tromper et induire en erreur les fidéles qui lui
sont confiés. Done, en acceptant I’enseignement de
I'Eglise, c’est l’enseignement du Christ que nous

recevons.

1. — L'EGLISE CONTINUE LE CHRIST PAR SON
AUTORITE.

Jésus n’a pas voulu que ses apotres soient seule-
ment des prédicateurs ; 11 a voulu qu’ils soient aussi

(2) Matth., xxvrur, 18-20.
(3) Lue, x, 16.

(4) Mare, xvi, 16,

(5) Matth., xxvri, 20.







146 MA VIE DIVINE
conduisent visiblement tout son
Lui, le Pasteur invisible.

m’a envoyeé, leur dit-il, ainsi
envoie... Donc vous avez la méme autorité
. Tout pouvoir, ajoute-t-il, m’a été donné
sur la terre... Allez donc ! apprencz a tous
{out ce que je vous al commandé. » Ainsi
Apdlires le soin d’établir et
d'etendre son Eglise ; Il leur remet la charge de
ses fideles avec mission de se former a leur tour
des successeurs qui, jusqu’a la fin des temps, conti-
nueront 'eeuvre entreprise ol se dévoueront au bien

de tous.

Parmi tous ses apotres, il y au
Simon-Pierre, celui a qui Jésus avait dit,
ant le symbolisme de son nom - « Tu es
Pierre ! et sur cette Pierre je batirai mon Eglise (6).
Pais mes brebis, pais mes agneaux ! (7) » Dans un
troupeau, les brebis, meres des agneaux, veillent sur
Jeurs pelits, mais le berger a le devoir de s’oc-
cuper des unes et des autres. Dans I’Eglise, bercail
du Christ, il y a les évéques, chargés de veiller sur
I’ensemble des fidéles, mais I'autorité de Pierre, du
pape, pasteur des pasteurs, s’exerce sur tous : éveé-
ques, prétres et fideles.

Le Christ donne donc sa propre autorité aux pas-
teurs de son Eglise. En son nom, les chefs de
I'Eglise pourront traduire a notre usage la volonte
de Dieu, préciser ce qu’ll réclame et appliquer aux
Cireonsiances toujours changeantes de I'histoire du
monde, les prineipes immuables de son enseigne-
ment el de sa morale, en un mot, suivant la for-
Iflult: méme du Christ, ils auront « le pouvoir de
lier et de délier ». Aussi, quand I’Eglise parle pour
imposer quelque chose, nous sommes tenus d’obéir.

des pasteurs, qui
{roupeau dont Il reste,

« Comme mon Peére
je vous
que IMoi..
au ciel et
a observer
done. Jésus confie aux

ra un pasteur su-

preme,
en développ

(6) Matth., xvi, 18.
(7) Jean, xxi1, 15-17.




LE CHRIST DANS I'EGLISE 147

Il. — L’EGLISE CONTINUE LE CHRIST PAR SES
SACREMENTS.

Ce sont bien les sacrements du Christ, « car seul
le Seigneur Jésus était capable d’inventer ainsi des
gestes, des signes sensibles producteurs de vie sur-
naturelle. Les sacrements, en effet, ne sont pas seu-
lement de simples cérémonies destinées a faire ré-
fléchir, a4 rappeler quelques vérités... Evidemment,
il y a de cela en chacun d’eux : quelque chose de
visible, d’évocateur qui ramene la pensée vers les
réalités invisibles de la vie surnaturelle.. Mais, en
outre, ces signes produisent ce qu’ils rappellent
ils donnent réellement la vie invisible qu’ils signi-
fient. Et Jésus seul était capable d’attacher ainsi la
grice 4 un geste extérieur et de faire que partout et
toujours, a chaque fois qu'on renouvellerait ce

geste dans les conditions voulues, on serait assuré

d’y trouver la vie surnaturelle (8). »

‘Ses sacrements, véritables sources de la grace, le
Christ les a confiés & son Eglise. C’est elle qui en a
la garde. « Baptisez-les au nom du Pére et du Fils
et du Saint-Esprit. » — « Les péchés seront remis
a ceux a qui vous les remettrez... » — ¢ Faites ceci
en mémoire de moi. »

Remarquez ’admirable sagesse du Christ qui a
voulu que toute notre vie soit comme enveloppée de
Iinfluence sanctifiante des sacrements, De fait, apreés
nous avoir enfantés a la vie surnaturelle par le bap-
téme, I'Eglise entretient cette vie en nous avec
grande sollicitude : elle la fortifie, la préserve et 1a
répare au moyen de ses sacrements. Comme la plus
tendre des meéres, elle nous prend, pour ainsi dire,
par la main, dés notre berceau, pour nous achemi-
ner vers le ciel.

Ainsi, chrétiens du xx° siecle, nous sommes aussi
favorisés que les contemporains de Jésus. I’Eglise

(8) Glorieux, Le Christ et sa religion, p. 172.




148 MA VIE DIVINE

répéte en son nom et avec la méme efficacité, les
gestes qu’ll faisait jadis pour distribuer sa grace.
Elle continue donc la mission sanctificatrice de Jé-
sus non seulement par sa doctrine et son autorite,
mais aussi par ses sacrements. L’Eglise est telle-
ment unie au Christ qu'on peut dire qu’elle est le
Christ vivant dans les siécles ! Elle est Jésus vivant
encore sur terre, agissant sur terre par ses apotres
et leurs successeurs. « De I’Eglise et du Christ, di-
sait Jeanne d’Arc, c’est tout un. »

J’ajoute que, dans cette Eglise, il y a un double
¢lément : un élément humain et un élément divin.

L’¢lément humain, c’est la fragilite des hommes
qui possédent le pouvoir du Christ. Voyez donc
saint Pierre : a la voix d’une servante, il renie son
maitre, le jour méme de sa premiere communion
et de son ordination sacerdotale. Et, cependant, le
Christ fonde sur lui son Eglise. Les successeurs de
Pierre sont également fragiles. Dieu, sans aucun
doute, aurait pu_leur donner le privilége de ne pas
pécher ; Il ne I'a pas fait pour que nous puissions
exercer notre foi. |

A travers I'¢élément humain, nous devons, en
effet, discerner I’¢lément divin de I’Eglise.

Nous n’avons qu’a feuilleter ses dix-neuf siécles
d’histoire : le grain de sénevé a grandi au milieu
des difficultés et des luttes qui devaient I’étouffer ;
les persécuteurs ne se sont pas lassés de tuer, les
chrétiens ne se sont pas lassés de mourir, si bien
que le sang des martyrs a contribué a la propaga-
tion extraordinairement rapide du christianisme. Il
y a dans I’Eglise catholique une telle séve de vie,
une telle fidelité 4 la parole du Maitre, une bienfai-
sance morale et sociale, une telle source de sainteté
et de civilisation qu’on est bien obligé de recon-
naitre en elle, malgré ses ¢léments humains et par-
fois la misére de ceux qui la représentent, 'ccuvre
du Christ qui n’a pas oublié sa promesse : « Je suis
avec vous jusqu’a la consommation des siécles. »

),




LE CHRIST DANS L’'EGLISE 149

« Ce ne sont pas les objections contre I’Eglise
qui m’ont jamais beaucoup troublé, dit René Bazin.
Quand on voit le navire se bien comporter sur la
lame, aprés dix-neuf cents ans, n’avoir. perdu ni un
mat, ni une planche, on est tranquille sur sa soli-
dité ; la maladresse d’un matelot, ’humeur d’un
quartier-maitre, un paquet de vieux cordages ou-
bli¢s dans un coin, toutes ces choses n’ont aucune
importance au fond et n’arrétenf ni ne compromet-
tent la marche de I'immortel vaisseau. » « Il y a
plaisir, disait Pascal, 4 étre dans un vaisseau battu
par lorage, lorsqu’on est assuré qu’il ne périra
point. » '

*
%k

Remercions vivement le bon Dieu qui nous a ap-
peles a faire partie de cette Eglise qui continue
ici-bas sa mission sanctificatrice. N’oublions pas —
selon la trés belle pensée 'du P. Monsabré — que
« I'Eglise est la Mére visible de la famille chré-
tienne dont Jésus-Christ est le Chef invisible ».

Nos ancétres, pétris de foi, avaient cette convic-
tion profonde. Quand ils parlaient de I’Eglise, ils
disaient : « Notre Mére la sainte Eglise ». Et Jeanne
d’Are, 4 son procés, répondait fierement & ceux qui
l'accusaient d’hérésie : « Je suis d’Eglise. » Soyons
« d’Iglise » nous aussi, attachés A elle comme 1’en-
fant a sa meére.

Aimons donc I’Eglise comme une mere, d’un
amour consolateur. Les afflictions ne luj manquent
pas, certes ; elle compte sur nous pour la consoler
et nous le ferons en travaillant A notre propre sanc-
tification. On I’a dit avec raison : « Rien ne sert
mieux la cause de IEglise que les vertus de ses
enfants, »

Nous I’aimerons aussi d’un amour fidéle. Don-
nons a ceux qui nous gouvernent, avant tout ay
Souverain Pontife, vicaire du Christ, aux évéques,
a4 nos prétres, cette soumission intérieure, cette




150 - MA VIE DIVINE

obéissance pratique, sincére et entiére que doivent
des enfants a leur Mére. Ne nous permettons pas de
critiquer les chefs spirituels que Dieu nous a don-
nés. Dans le'chaos ol nous vivons, soyons la troupe
fidéle, unie, serrée autour de ses pasteurs, préte a
I’obéissance et, s’il le faut, au sacrifice. Louis Veuil-
lot écrivait : « Je n’ai qu'un drapeau : celui de la
vérité catholique. Au milieu des factions de toute
espéce, je ne veux appartenir qu’'a I'Eglise et ala
patrie. »

Enfin, nous I'aimerons d’'un amour conquérant.
Nous l'aiderons a étendre ses conquétes par nos
priéres et par notre participation active aux ceuvres

d’apostolat. « Comme il n’y a pas de chrétiens sans

amour, dit le P. Lacordaire, il n’y a pas de chré-

tiens sans prosélytisme, c’est-a-dire sans apostolat. »

Dévouons-nous a tous ses intéréts qui sont les inté-
réts méme de Dieu. « J’aime I'Eglise, disait sainte
Jeanne d’Arc, et voudrais la soutenir de tout mon
pouvoir pour 'honneur de notre foi chrétienne. »

Ce faisant, nous haterons le régne du Christ
pour jouir d’une paix bienfaisante. Quand les na-
tions viendront de nouveau s'abreuver aux sources
pures des dogmes sacrés et de la divine.morale de
I’Eglise, alors seulement elles retrouveront leur
plein équilibre dans la paix, la sécurité et la pros-
périté. '

On ne peut pas avoir Dieu pour son Pére,
Quand on n’a point I’Eglise pour sa Mére.
Qui ne 1’écoule pas, d’ailleurs, quoique chrétien,
Il doit étre traité de méme qu’un paien,

De méme qu’un paien.
(Bx pE MONTFORT.)

e




LE CHRIST DANS L’EGLISE 151

QUESTIONNAIRE

1. Qu’est-ce que U'Eglise ?

"2. Comment I'Eglise continue-t-elle le Christ par sa
doctrine _

55 Comment_I’Eglis'e continue-t-elle le Christ par son
autorité ? — En qui réside l'autorité supréme ? — Est-
elle infaillible ?

4. Comment U'Eglise continue-t-elle le Chrisi par ses
sacrementls ?

5. Monirez l'élément humain et lU'élément divin de
IU'Eglise.

6. Quels sont nos devoirs envers I'Eglise ? L’aimez-
vous d’'un amour consolateur — fidéle — conquérant ?




CHAPITRE X

L’ESPRIT DE VIE

« Je crois au Saint-Esprit... qui
rend vivant. »
(Credo de la messe.)

A son arrivée 4 Ephése, saint Paul demanda aux
quelques disciples qu’il y trouva, s’ils avaient recu
le Saint-Esprit. « Mais, répondirent-ils, nous n’avons
méme pas entendu dire qu’il y etit un Saint-
Esprit ! » (1).

Hélas ! de nos jours, que de chrétiens pourraient

faire la méme réponse ! Dans son encyclique sur le
Saint-Esprit (2), Léon X111, de glorieuse mémoire,

regrettait ameérement que « des chrétiens n’eussent

du Saint-Esprit qu’une connaissance trés pauvre.
Ils usent souvent de son nom dans leurs exercices
de piété, mais leur foi est entonrée d’épaisses téne-
bres. » Aussi, le grand Pontife insiste-t-il énergique-
ment pour que « tous ceux qui ont charge d’ames
regardent comme un devoir d’enseigner au peuple,

(1) Actes, x1x, 2.
(2) Divinum illud munus, 9 mai 1897.

Aty o




L'ESPRIT DE VIE 153

avec soin et abondamment, ce qui a trait 4 I’Esprit-
Saint. »

Et, en effet, si le Sauveur est la téte du Corps
mystique, si chacun des chrétiens — 4 quelque
Eglise, souffrante, triomphante ou militante qu’il
appartienne — en est un membre, Lui, I’Esprit-
Saint, est 'dme de tout I’organisme. « Le Saint-
Esprit, dit saint Augustin, est au Corps mystique
ce que ’ame est au corps humain. » (3). C’est par
Lui que la vie de la grice se répand du Chef divin
dans tous les membres qui lui sont unis. Il est bien,
comme disait saint Paul, « I’Esprit de vie » (4).

Vérité que I’Eglise a reprise dans son Credo, lors-
qu’elle chante sa foi en « I’Esprit qui vivifie » :
« Credo in Spiritum sanctum vivificantem. »

Nous allons montrer ce splendide travail de I’Es-
prit-Saint dans I’Eglise et dans les dimnes, et ensuite

nous indiquerons les devoirs que nous avons a son
égard. £

I. — CE QU’EST LE SAINT-ESPRIT.

C’est la troisiéme Personne de la Sainte Trinité.
En L’appelant ainsi, je ne veux pas dire que le
Saint-Esprit soit moindre que les deux autres Per-
sonnes de la Trinité ; les trois Personnes divines
sont égales en toutes choses (5). Mais, en les nom-
mant, il faut bien garder un ordre, et cet ordre est
justifié, puisque, comme nous allons le voir, le
Saint-Esprit procéde du Pére et du Fils. On I’ap-
pelle « Saint » parce qu’ll est la sainteté méme,
On P’appelle « Esprit » parce qu’il n’a pas de corps

(3) Serm. 187, De temp.

(4) Rom., vii, 2.

(5) Les Trois Personnes de la Sainte Trinité n’ont qu’une
nature qui leur est commune, elles sont Dieu également toutes
les trois. Ce qui les distingue en trois Personnes, ce sont
leurs relations mutuelles qui sont tout intimes et (que nous
connaissons par la Révélation.

-




MA VIE DIVINE

e

15
et aussi parce que le mot « Esprit » vient d’un mot
latin « spiritus » qui veut dire : souffle. Ce mot nous
fait — non pas comprendre, puisque c’est un mys-
tere. — mais deviner un peu ce qu'est le Saint-
Esprit... Voyez plutot

Il se passe entre Dieu le Pére et Dieu le Fils un

peu ce gqui s¢ passe dans une famille entre le pere
et I’enfant. Le pere aime I'enfant et réciproquement
Ienfant aime son pére. Ne peut-on pas dire qu’il
s’échappe de leurs deux poitrines comme deux souf-
fles qui se rejoignent en un seul et qu’ils appellent
« notre amour » ? Leur désir serait de voir leur mu-
tuel amour subsister tout seul au milieu d’eux.
Ainsi, ils se prouveraient d’une maniére perma-
nente qu’ils s’aiment beaucoup. De méme, Dieu le
Pére et Dieu le Fils s’aiment d’une maniére infinie.
Mais, tandis que notre amour a nous est trop faible
pour subsister tout seul et toujours, en Dieu
I’amour réciproque du Pere et du Fils demeure
éternellement. Il est toujours vivant, en sorte que,

véritable personne, cet amour peut dire au Peére et
« Je suis volre amour », ou, comme ’ap-

au Fils
pelle Notre-Seigneur : « Je suis le Saint-Esprit. »
Voila pourquoi la Révélation nous dit que le Saint-
Esprit procéde, c¢’est-a-dire dérive en quelque sorte,
du Pére et du Fils par maniére d’amour, sans leur
étre cependant inférieur.

En résumé, le Saint-Esprit est Pamour réciproque
du Pére et du Fils, mais un amour si parfait et si
substantiel qu’il en est une « personne ».

II. — ACTION DU SAINT-ESPRIT DANS L’EGLISE.

Au matin de la Pentecote, Il s’est affirmé magni-
fiquement... Dans la chambre haute du Cénacle, il
y avait cent vingt apotres ou disciples, laches, inté-
ressés, égoistes. Dans la nuit du jeudi saint, ils
avaient abandonné leur Maitre. A la Céne, ils se

-,




L’ESPRIT DE VIE 155
disputaient le premier rang et, au matin de I’Ascen-
sion, ils espéraient toujours avoir des places de
choix dans ce Foyaume terrestre qu’ils comptaient
voir fonder par leur Maitre,

L’Esprit-Saint descend Sur eux et les voila trans-
formés d’un seul coup et pour toujours. Ils ont tout
compris. IIs n’ont plus peur de rien. Ils sont préts
a tout sacrifier A leur tache. Certes, c’était un beau.
travail que venait de faire le Saint-Esprit.

Dans les premiers jours de I'Eglise, cette action
du Saint-Esprit continua d’étre extraordinaire et
d’étre bien plus visible que de nos jours. Le Saint-
Esprit descendait visiblement Sur ceux qui venaient

de recevoir le baptéme. Il les remplissait de graces
- aussi nombreuses qu’étonnantes : grices de mira-
cles, dons de prophéties, dons des langues et tant
d’autres faveurs extraordinaires accordées aux pre-
ifiers chrétiens, pour que I’on reconnut dans leur
groupement I’Eglise véritable du Seigneur Jésus.
Saint Grégoire nous donne, a ce sujet, une compa-
raison treés suggestive. Lorsque nous plantons un
arbuste, dit-il, tant qu’il n’est pas « pris » dans la
terre, nous I’arrosons chaque jour. Mais nous ces-
sons ce travail dés qu’il est bien enraciné. Ainsi,
pour bien enraciner I’Eglise, il fallait, a ses débuts,
des faveurs extraordinaires qui maintenant ne sont
plus nécessaires.

Cependant, IEsprit-Saint continue de travailler
activement dans I’Eglise, quoique moins visible-
ment. « Aujourd’hui, il suscite les pages vivantes
de I’Evangile que I’on appelle les saints. Demain,
il allume aux coeurs des papes et de quelques grands
apdtres une flamme ardente, un désir brilant
d’étendre jusqu’aux extrémités du monde le régne
du Christ. A tous les siecles, Concile par Concile, il
fait mettre au point la doctrine de vie qui alimen-
tera les fideles. « Il vous guidera, dit Jésus, vers la
« vérité ». Toutes les institutions charitables de
Eglise, au service de la maladie, de I'ignorance,




156 MA VIE DIVINE

de 1a misére, sont nées, siécle par siécle, de sa se-
créte inspiration. Et pour fouetter I’activitée de ce
grand Corps, pour 'empécher de s’endormir dans
un trantran quotidien qui arréterait sa croissance,
i] déchaine a toutes les époques des courants inat-
tendus. Depuis quarante ans, nous en avons senti
passer au moins cinq : le courant eucharistique, le
courant liturgique, le courant organisateur de la
souffrance chrétienne, le courant missionnaire, et
enfin le courant de I’Action catholique. » (6).

III. — ACTION DU SAINT-ESPRIT DANS LES AMES.

C’est des le baptéme que I’Esprit-Saint nous a
6té donné. La liturgie nous le rappelle, lorsqu’au
début de la cérémonie du baptéme, elle fait dire au
prétre : « Sors de cet enfant, esprit immonde, ‘et
laisse la place au Saint-Esprit. » |

D’autre part, saint Paul nous dit : « La charité
de Dieu, c’est-a-dire la grace sanctifiante qui nous
faii enfants de Dieu, a été répandue dans nos ames
par I’Esprit-Saint qui nous a été donné (7) ». L’Es-
prit-Saint est icl désigné comme la cause qui pro-
duit en nous la charité. Clest Lui, en effet, qui, au
nom de la Sainte Trinité, nous donne la grace sanc-
tifiante par le signe visible de ’eau du baptéme.

Cette grace sanclifiante divinise en quelque sorte
la substance de notre ame ; elle transforme et trans-
figure notre étre et notre nature en les divinisant,
et nous rend enfants de Dieu.

Mais I'ame a aussi des facultés, une intelligence
et une volonté qui lui permetient de penser, de vou-
loir et d’agir. C’est un peu comme le corps qul a
besoin de bras et de jambes pour agir el se mouvoir.

Pour que ces facultés puissent faire des actes sur-

(6) Auffray, op. cit., p. 88.
(7) Rom., v, b.




%
’C
-
|

L'Esprit-Saint
Ouraqan d'amour

Cardinal Sclidqe

Le 50™° jour aprés Paques...

'I'\\'

M, n‘

“La Fentecole =0 .

(L7




1538 MA VIE DIVINE

naturels, des actes méritoires du ciel, elles doivent
étre aussi surélevées, surnaturalisées.

« Il ne suffit pas que le tronc et les racines de
I’arbre spirituel de notre ame soient divinisés, il
faut que les branches (les facultés) et la végétation
qu'elles portent (les actions) le soient de meé-
me. » (8).

C’est précisément ce que fait Ie Saint-Esprit. Par
la griace sanctifiante, il divinise en quelque sorte le
tronc et les racines de notre « arbre spirituel », et
par les vertus surnaturelles, il divinise les branches.

Dés le Baptéme, en effet, il « infuse » en nous,
¢’est-a-dire il crée directement et met lui-méme en
notre Ame les vertus surnaturelles qui enrichissent,
perfectionnent, surélévent, surnaturalisent notre
intelligence et notre volonté. Nos facultés naturelles
recoivent ainsi un surcroit de puissance, une sureélé-
vation qui leur permettent, d’une maniére imme-
diate, de faire des actes surnaturels, des actes d’en-
fants de Dieu, des actes méritoires du Ciel, avec
une certaine {endance a les produire. Tout principe
d’opération est, en effet, incliné 4 son acte, mais la
facilité ne viendra que plus tard a force d’accom-
plir des actes.

Ces vertus surnaturelles forment deux groupes :
celui des vertus théologales et celui des vertus mo-
rales.

Les vertus théologales sont au nombre de trois :
la foi, I'espérance et la charité. Elles ont Dieu pour
objet direct et immédiat :

Dieu cru a cause de son infinie véracité,

Dieu espéré a cause de sa bonté infinie envers

nous,

(8) Cuttaz, Le Juste, page 232.

11 est certain, d’aprés le Concile de Trente (sess. VI,
cap. vi1), que les vertus théologales de foi, d’espérance et de
charité accompagnent la grace sanctifiante. C’est la doctrine
commune, confirmée par le catéchisme du Concile de Trente
(De Baptismo, p. 11, n° 41), que les vertus morales de pru-
dence, de justice, de force et de tempérance nous sont aussi
communiquées au méme moment.




-

L’'ESPRIT DE VIE \ ‘ 159

Dieu aimé a cause de la bonté qu’il a en lui-méme.

Ces trois vertus théologales enrichissent nos fa-
cultés naturelles.

Ainsi notre intelligence nous permet de connaitre.
Elle sera surélevée par la vertu de foi qui la dispose
a adhérer fermement a toutes les vérités que Dieu
nous a fait connaitre parce que Dieu ne peut ni se
tromper ni nous tromper.

La vertu surnaturelle d’espérance suréléve notre
volonté en la disposant a attendre de Dieu, avec une
ferme confiance, la béatitude céleste et les moyens
nécessaires pour y parvenir, a cause de la fidélité
de Dieu a ses promesses.

"Enfin notre volonté, laissée a elle-méme, ne peut
aimer Dieu que d'un amour naturel. Le Saint-
Esprit, en versant dans nos cceurs la vertu de cha-
rité, nous fait aimer Dieu d’une maniére surnatu-
relle. Cette vertu nous fait entrer dans I’amitié in-
time de Dieu et, nous unissant pleinement a Lui,
nous rend capables de L’aimer comme Il s’aime
Lui-méme, parce qu’ll est le Bien supréme, infini-
ment bon et infiniment aimable.

En plus de ces trois vertus théologales, le Saint-
Esprit nous donne d’autres vertus surnaturelles qui
se rapportent 4 nos devoirs envers Dieu, envers le
prochain et envers nous-méme. Ce sont les vertus
morales : la prudence surnaturelle, la justice, la
force, la tempérance surnaturelles. Leur rdle est de
nous permettre, dans notre vie morale individuelle
ou sociale, de faire des actes qui méritent un ac-
croissement de grace sanctifiante et qui resserrent
ainsi notre union avec Dieu.

Il est facile de montrer comment ces quatre ver-
tus morales surnaturelles perfectionnent également
nos facultés naturelles.

La prudence aide lintelligence A choisir leé.

moyens necessaires ou utiles pour atteindre notre
fin surnaturelle.




160 N MA VIE DIVINE

La justice aide la volonté a respecter les droits
du prochain.

La force aide la volonté a surmonter la crainte
de la douleur, du péril, du travail, de I’humiliation
dans I'accomplissement de notre devoir. '

La tempérance aide la volonté a user des biens de
ce monde et des plaisirs, dans de justes limites, sans
dépasser la mesure.

Ces verlus surnaturelles donnent 4 nos facultés
naturelles le pouvoir d’accomplir des actes a portée

' divine. Ce sont des puissances d’agir : elles ont une
certaine tendance a produire leurs actes, mais ne
facilitent pas, & proprement parler, I'accomplisse-
ment des ceuvres bonnes surnaturelles.

Elles different ainsi des vertus naturelles qui,
etant affaire de dispositions innées ou d’habitudes
prises par suite d’efforts personnels, donnent une
certaine facilité pour faire le bien.

Voila pourquoi il y a des hommes qui, tout en
vivant dans le péché mortel, pratiquent facilement
la lempérance, parce qu’ils ont acquis cette vertu
par des actes fréquents de schriété. Par contre, tel
aulre qui se confesse bien et qui, par conséquent,
recoit la grice sanctifiante et la vertu surnaturelle
de sobri¢té, succombera peut-étre a la tentation
quelgues heures apres. C’est qu’en effet ’absolution
ne deétruit pas I’habitude d’intempérance qu’il a
contractée auparavant ; elle lui donne seulement la
vertu infuse de tempérance qui communiquera a
ses actes de sobriété une valeur divine.

Que faut-il en conclure pour notre vie spirituelle?

QQue Dieu exige notre coopération personnelle
dans 'ccuvre de notre salut. II nous donne les ver-
tus surnaturelles, mais il nous laisse le soin d’ac-
quérir nous-mémes, avec ’aide de la grace actuelle,
les bonnes habitudes qui nous permettront d’accom-
plir facilement les actes de ces vertus.

« La verlu acquise seule est stérile au point de
vue surnaturel et éternel. Dans une dme en état de




L’'ESPRIT DE VIE 161

pécheé mortel, la sobrié¢té ne peut pas, par les actés
qu’elle fait accomplir, augmenter une grace sancti-
fiante qui n’existe pas.

« La vertu infuse seule est fragile. Celui qui vient
de se .confesser aprés avoir vécu longtemps dans
I'intempérance possede la vertu infuse de sobriété,
mais i1l demeure exposé a la perdre en face de la
premiére tentation venue.

« La vertu compléte est donc la vertu infuse pro-
tégée par un solide réseau de bonnes habitudes, de
vertus acquises qui sont le fruit de la répétition des
actes bons, de la pratique de la mortification, de la
direction de conscience suivie qui indique les efforts
a faire el la méthode a adopter travail que la grice
nous aide a accomplir, mais qu’elle ne remplace
pas. » (8 bis).

Qu’elle est donc merveilleuse cette action du
Saint-Esprit dans les ames ! -Mais elle ne s’arréte
pas a cette « divinisation » de I’ame et de ses facul-
tés par la grace sanclifiante el les vertus surnatu-
relles. '

Le Saint-Esprit sait que toutes ces ressources
divines, il faudra encore en faire un bon usage
et que cela n’ira pas sans difficultés. Aussi
Il vient encore nous aider en nous donnant des
grdces actuelles qui sont : ou bien des secours sur-
naturels passagers, donnés a nos facultés (lumieére
- & l'intelligence, une bonne pensée trés opportune ;
force a la volonté ; émotions pileuses de la sensi-
bilité) ; ou bien des dispositions providentielles, des
cxrconstances qu’ll ménage sur notre route, de sages
conseils qu’ll nous fait donner, pour nous exciter
a faire le bien et a éviter le mal.

Enfin il reste qu’a certaines heures, le devoir
demeure au-dessus de nos forces méme surnatu-
relles, car les vertus surnaturelles sont pour ainsi
dire greffées sur nos facultes naturelles (intelligence

(8 bis) L. Sullerot, La Vie chrétienne, Livre 11, page 170.




MA VIE DIVINE

162
et volonté) qui gardent toujours la direction dfa
ine est sujette a

notre vie. Or lintelligence humal
l'erreur, la volonté Lhumaine est exposee des

défaillances. Par exemple, pour faire un acte de
justice ou de charite, il faut réfléchir quelquefois
longuement a la meilleure maniére de faire, il faut
agir fortement pour réprimer nos impressions.
Devant une question indiscrete, la vertu de pru-
dence reste parfois hésitante, ne sachant trop com-
ment c¢viter le mensonge et garder un secret. Cest
en raisonnant qu’elle cherche péniblement la solu-
tion désiree.

C’est ce que note saint Tho
les vertus infuses, théologales et morales, qui s’adap-

tent au mode humain de nos facultés, nous laissent
dans un ¢tat d’infériorité a ’égard de notre fin sur-
naturelle qu’il faudrait connaitre d’une fagon plus
vive, plus pénétrante, plus savoureuse et vers la-
quelle il faudrait se porter avec plus d’entrain. »
Alors que fait le Saint-Esprit 7 — Au lieu de
nous laisser agir péniblement par le moyen des
vertus surnaturelles, 11 prend lui-méme la direction
de notre vie, en nous inspirant ce qu’il faut faire.
Il nous pousse lui-méme ; nous sommes dans ses
mains comme des instruments, nous n’avons plus la
premiere place dans la direction de notre conduite.
Nous n’avons qu’a consentir a4 son ceuvre. '
Sainte Thérese de ’Enfant-Jésus a bien décrit
cette inspiration du Saint-Esprit : « Sans méme que
je m’en apergusse, les moyens de plaire a Dieu et
de pratiquer la vertu m’étaient alors clairement
dévoilés... Jésus m’inspire tout ce qu’ll veut que je
fasse au moment présent. » Ailleurs, elle dit en-
core : « A chaque instant, Il me guide et m’inspire.
J’apercois juste au moment ou j’en ai besoin des
clartés inconnues jusque-la. Ce n’est pas le plus
souvent aux heures de priéres qu’elles brillent a
mes yeux, mais au milieu des occupations de la

journée. »

mas d’Aquin : « Méme




e~ ———

L’ESPRIT DE VIE 163

inspirations soient bien

Esprit nous donne dés le
Baptéme (9) ses sept dons qui nous disposent a &tre

dociles et souples & ses inspirations. Les dons du
Saint-Esprit sont comme des voiles destinées a cap-
ter le souffle du Saint-Esprit, c’est-a-dire ses inspi-
rations. Les dons ne sont donc pas les inspirations
du Saint-Esprit, mais des perfections surnaturelles
qui disposent nos Ames a recevoir fructueusement
et a suivre avec docilité les inspirations et la direc-
tion que nous donne le Saint-Esprit. C’est un peu
comme les fils électriques qui peuvent capter les
ondes électriques, qui les centralisent et qui nous
communiquent ainsi les pensées qui traversent ’air.
Les dons sont dans I'Ame comme ces fils impres-
sionnables, capables de capter les inspirations du
Saint-Esprit au bénéfice de notre Ame.

< Les dons, dit saint Thomas d’Aquin, disposent
I’homme & opérer promptement en étant md par
I'inspiration divine (10) »..

Ces dons du Saint-Esprit nous sont absolument
nécessaires. Léon XIII le dit clairement : « Le juste

Pour que toutes ses
regues de nous, le Saint-

(9) On semble croire parfois
crement de Confirmation est d’accroitre les dons du Saint-
Esprit. C’est une erreur... réfutée ainsi par I'Ami du Clergé
(Année 1921, page 347) : « Le Baptéme et la Pénitence don-
nent les dons du Saint-Esprit, parce qu'ils donnent la grice.
La Confirmation, I'Eucharistie, I’Extréme-Onetion, I’'Ordre et
le Mariage les augmentent parce qu‘ils augmentent la grace.
Et méme I'Eucharistie les augmente Plus que la Confirmation
parce que, toutes choses égales d’ailleurs, elle augmente da-
vantage la grice, puisqu’elle unit d’intime fagon a Celui qui
est 'auteur méme de la grace. La Confirmation confirme le
baptisé, elle 'affermit dans la foi et la grace. « Elle lui
donne la force et le courage de confesser la foi de Jésus-
Christ, et c’est par ce sacrement que nous devenons véritable-
ment les soldats et les champions de Jésus-Christ. » Telle
est la définition que donnent de la Confirmation le caté-
chisme de Bellarmin admis par 1'Eglise, le catéchisme du
Concile de Trente et, équivalemment, tous les théologiens.
L’effet spécial de ce grand sacrement n’est done pas de four-
nir en abondance les dons du Saint-Esprit mais de donner
la mission et la force de professer et de défendre sa foi.

(10) Ia Ilae, q. 68, a. 1.

que l'effet spécial du sa-




164 MA VIE DIVINE

qui vit de la vie de la grace et qui agit par les ver-
tus comme par des facultés (nouvelles) a absolu-
ment besoin des sept dons qu’on appelle plus par-
ticuliéerement dons du Saint-Esprit. Par ces dons,
I'esprit de 'homme est élevé et rendu apte d obéir
plus facilement el plus promptement aux inspira-
tions et impulsions du Saint-Esprit. Aussi ces dons
sont d’une ielle efficacité qu’ils conduisent I’hom-
me au plus haut degré de sainteté ; ils sont si excel-
lents qu’ils demeureront les mémes au Ciel, quoique
dans un degré plus parfait. Grice a eux, ’ame est
excitée et amenée a oblenir les béatitudes évange-
liques, ces fleurs que le printemps voit éclore, signes
précurseurs de la béatitude éternelle. »

D’apres la Sainte Ecriture (11) et la Tradition,

ces dons sont au nombre de.sept.

Le don de sagesse nous montre Dieu parfait, in-
finiment grand, saint, aimable. Il nous fait juger
de toules choses a la lumiére de Dieu et nous fait
aussi gofiter les choses divines. Saint Bernard dé-
finit ce don : « la connaissance savoureuse des
choses divines ». — A l’Age de sept ans, sainte
Thérése d’Avila s’occupait déja si ardemment, avec
le plus jeune de ses fréres, des grandeurs de Dieu,
qu’elle rapportait tout 2 Lui en disant : « Eter-
nellement ! Eiernellement ! Eternellement ! »

Le don d’intelligence nous fait entendre et péneé-
trer les vérilés que la foi nous enseigne. — Sainte
Jeanne de Chantal, 4gée 4 peine de cing ans, rem-
plic de cet esprit d’intelligence, réfutait victorieu-
sement les arguments qu’un protestant opposait
devant elle au dogme de I’Eucharistie.

Le don de conseil nous fait voir ce que nous de-
vons faire dans le temps, le lieu, les circonstances
oit nous sommes. — La meére des Macchabées don-
nait au septiéme de ses fils, martyrisé sous ses yeux,
ce conseil dicté par I’Esprit-Saint : « Mon fils, sois

(I11) Isaile, xI1.

i a0
ATE LTy

Y s e TN

LT e Ly NS T



L'ESPRIT DE VIE 165

courageux, et ne me rends pas, par ton inconstance,
la mere d’un infidele, la mére d’un sacrilége. »

Le don de force nous fait affronter avec une con-
fiance inébranlable les travaux, les supplices, la
mort méme, quand la gloire de Dieu le réclame. —
Sainte Agnés, Agée a peine de treize ans, et sur le
point d’étre martyrisée, faisait éclater sa joie a la
vue des horribles tortures qui lui étaient préparées,
et reprochait au bourreau le retard qu’il mettait a
exécuter les ordres du gouverneur romain.

Le don de science nous fait reconnaitre en toute
creature Dieu qui I’a produite, Dieu qui nous ['a
donnée pour que nous la rapportions a sa gloire,
et pour qu’elle nous conduise nous-méme a Lui. —
C’était ’esprit de science qui se chargeait d’ins-
truire- sainte Germaine Cousin, pauvre petite ber-
gere : tout en gardant ses troupeaux, la jeune en-
fant contemplait dans les fleurs qu’elle voyait
éclore sous ses yeux, dans les oiseaux dont elle en-
tendait le gai ramage, en un mot, dans toute la
nature, la puissance et la bonté du Créateur.

Le don -de piété nous fait concevoir pour Dieu
cette affection filiale et ces sentiments de tendresse,
de confiance, de dévouement et d’abandon que les
enfants doivent nourrir pour le meilleur des péres.
— Apprenant que la mort venait de luj ravir son
pére, le saint enfant de Diest, Jean Berchmans,
s’écriait : « Oh ! désormais ma consolation sera de
redire avec un abandon plus filial encore : Notre
Pére, qui étes aux cieux. »

Le don de crainte nous fait resister aux entrai-
nements de la chair et des sens, afin que nous évi-
tions de causer n’importe quel déplaisir & Dieu, —
Saint Benoit, redoutant jusqu’a I’ombre du péché,
quitta tout jeune encore la ville de Rome et s’en-
fuit dans une caverne profonde des montagnes de
Subiaco pour y mener, sous I’eeil de Dieu, une vie
de priére et de pénitence.

Ces dons du Saint-Esprit nous font agir sans que




166 MA VIE DIVINE

nous ayons a penser, a réfléchir, a raisonner, mais
seulement en suivant l'inspiration intérieure du
Saint-Esprit et en nous abandonnant a cette divine
direction. C’est comme 1’éléve qui va demander di-
rectement a son maitre la solution des problémes
qui le préoccupent. Alors il n’est plus guidé par sa
propre raison qui réfléchit et délibére, mais par la
docilité a la direction de son maitre.

Les dons du Saint-Esprit différent donc des ver-
tus infuses. « Les dons, dit saint Thomas d’Aquin,
se distinguent des vertus en ce que les vertus par-
viennent a leurs actes d’une fagon humaine, mais
les dons en dehors et au-dessus de la maniere hu-
maine (12) ». Tandis que les vertus sont des éner-
gies par lesquelles nous agissons nous-mémes, les
dons sont des docilités qui nous mettent en état de
bien nous laisser faire par le Saint-Esprit. Ils per-
fectionnent donc les vertus. Ainsi le don d’intelli-
gence perfectionne l’exercice de la vertu de foi, en
nous faisant pénétrer plus avant dans les vérités
de la foi. C’est ce qui explique que des Ames tres
simples, comme celle du saint Curé d’Ars, des Ames
qui n’ont pas de culture intellectuelle, mais sont
trés dociles aux inspirations du Saint-Esprit, ont
une compréhension, une pénétration parfois surpre-
nante des réalités surnaturelles. D’ou1 vient cela ?
De I’étude ? Evidemment non, car elles sont bien
loin d’avoir fait de fortes études... Cela vient du
Saint-Esprit qui, par le don d’intelligence, perfec-
tionne leur vertu de foi.

Ce don n’est pas le privilege extraordinaire des
saints a miracle. Il appartient a ce qu’on appelle
les voies ordinaires de la sainteté. Il suffit de s’y
disposer par le recueillement nécessaire et de 1’ap-
peler par la priére. Toutefois, il ne faudrait pas,
comptant sur cet appoint surnaturel de lumiére,
se croire dispensé de ’effort personnel de recherche

(12) III Sent., d. 34, q. 1, a. 1.




L’'ESPRIT DE VIE 167

et d’étude et négliger les moyens naturels de s’éclai-
rer auprés de ceux qui ont la science et la mission
d’enseigner. La aussi « Aide-toi et le ciel t’aidera ».
Les dons n’ont pour but que de suppléer 4 la débilité
des ames de bonne volonté, courageuses et humbles.

Méme différence entre la prudence et le don de
conseil. En vue d’'une grave décision a prendre, la
prudence doit consulter, examiner toutes les cir-
constances et les conséquences de I’acte 4 poser,
elle délibére longuement sans arriver toujours a la
certitude de ce qu’il convient de choisir. Au con-
traire, si nous avons prié avec humilité et confiance,
sous l'influence du don de conseil une inspiration
vient parfois en un instant tout éclairer.

En résumé, les dons du Saint-Esprit sont dans
notre Ame ce que sont les voiles sur une barque.
La barque de péche peut avancer de deux fagons, ou
bien a force de rames, c’est pénible et lent, ou bien
parce que le vent gonfle ses voiles, alors la petite
nacelle accélére sa marche et bondit joyeusement
sur la cime des vagues écumantes.

Le matelot qui rame de toutes ses forces, c’est le
chrétien généreux qui avance par l’exercice pénible
des vertus. Celui qui tend sa voile a la brise marine,
c¢’est 'ame fidéle aux inspirations du Saint-Esprit
et qui se laisse emporter par le souffle divin. Vous
voyez par la que I’ame n’approche de la perfection
que par une grande docilité au Saint-Esprit.

Ces dons du Saint-Esprit se distinguent aussi de
la grice actuelle dont nous parlerons bientét. 1ls
consistent, en effet, en des dispositions stables qui
nous rendent dociles a ’action de Dieu, tandis que
la grace actuelle est un secours passager ; d’autre
part, ils ne précédent jamais la grace sanctifiante,
mais l’accompagnent, tandis que la grace actuelle
est offerte au pécheur, méme pour sa conversion.

Vraiment, elle est admirable cette action du
Saint-Esprit et dans I’Eglise et dans nos ames !




168 MA VIE DIVINE

**ii
Quels sont nos devoirs envers le Saint-Esprit :

1* Nous devons L’invoquer souvent. Hélas ! le
Saint-Esprit est trop souvent le « divin Méconnu ».
On ne songe méme pas a Le prier. Est-ce que, par
hasard, nous n’aurions pas besoin de lumiéres et
de forces pour aller au ciel ? Bien souvent, il est
plus difficile de connaitre son devoir que de le faire.
Alors, que faisons-nous habituellement dans ces cir-
constances ? Nous refléchissons, nous prenons con-
seil aupres d’ames expérimentées. C’est bien, mais
nous oublions le principal : prier le Saint-Esprit
qui nous donnerait la lumiére nécessaire. De méme,
dans notre vie parfois « effroyablement quoti-
dienne », nous avons des devoirs pénibles a remplir.
Songeons-nous a prier le Saint-Esprit pour qu’il
nous aide ? Bien rarement, et cependant le Saint-
Esprit est la force méme de Dieu.

Charles le Goffic écrit dans « Mes entretiens avec
Foch > : < Je crois que le maréchal n’a rien fait,
rien décidé d’important sans s’étre recueilli et avoir
invoqué humblement les lumiéres de I’Esprit-
Saint. > Noble exemple a suivre ! Désormais, nous
prierons souvent le Saint-Esprit.

2¢ Nous suivrons le conseil de saint Paul : « No-
lite contristare Spiritum : prenez garde de contris-
ter le Saint-Esprit. > Nous devons veiller a ne pas
contrarier son action en nous, par notre légéreté,
notre dissipation volontaire, notre insouciance ou
nos résistances délibérées a ses inspirations. Bien
que son action soit infiniment puissante, I’Esprit-
Saint respecte notre liberté et ne violente pas notre
volonté. Nous avons toujours le triste privilége de
pouvoir Lui résister. Or rien ne contriste ’amour
comme la résistance obstinée a ses avances. ¢ Un
« non » répondu volontairement, méme en de pe-
tites choses, contrarie I’action du Saint-Esprit en
nous. Son action se fait alors moins forte, plus rare,




L’ESPRIT DE VIE 169

et I’ame reste a un degré ordinaire, 3 un niveau
médiocre de sainteté. Sa vie surnaturelle manque
d’intensité. Et si ces résistances volontaires se mul-
tiplient, deviennent habituelles, I’Esprit-Saint se
tait. L’Ame, alors livrée a elle-m&me, sans guide et
sans soutien intérieur dans la voie du salut et de la
perfection, est bien prés de devenir la proie du
prince des ténébres: c’est la mort de la cha-
rité (13) ».

Le saint Curé d’Ars disait : < Si vous demandiez
aux damnés : Pourquoi étes-vous en enfer ? Ils vous
répondraient : c’est pour avoir résisté au Saint-
Esprit. Mais si vous demandiez aux élus : Pourquoi
étes-vous au ciel ? Ils vous répondraient : ¢’est pour
avoir obéi au Saint-Esprit tous les jours de notre
vie. »

Voici un exemple vécu qui nous montre ce que
doit étre notre docilité au Saint-Esprit :

¢« Dés le début de sa vie monastique, un frére
convers avait souvent entendu expliquer qu’il ne
fallait pas contrister I’Esprit-Saint. Comme il ne
réalisait pas bien ce que cela voulait dire, il se tra-
cassait.

Mais, un jour, il dit a son Supérieur : ¢« Mainte-
nant, j’ai compris. Quand je vois quelqu’un qui va
salir mon atelier, j’entends mon vieil homme pro-
tester : envoie-le promener. En méme temps une
autre voix me dit : du calme ! un gentil sourire !
Souvent c’est le vieil homme qui a le dessus. Maig
apreés, ajouta-t-il en posant la main en griffe sur sa
poitrine dans la région du ceeur, il y a quelque chose
qui me mord ici, et il continue a4 mordre et il ne
démord pas tant que je n’ai pas été le dire a mon
Pére Maitre ou que je ne me suis pas confessé. Maig
quand je me suis accusé, il me lache. »

A partir de ce moment ce religieux s’appliqua &
ne pas contrister I’Esprit-Saint. Celui-ci lui fit re-

(13) Dom Marmion, Le Christ, vie de I'dme, p. 153.




170 MA VIE DIVINE
marquer des petites choses qu’il n’aurait pas con-
sidérées auparavant comme des faules : tel signe
inutile, tel geste un peu familier avec ses fréres,
ielle petite sensualite, comme se chaufler les mains,
etc...

Environ deux ans plus tard, comme il s’entrete-
nait avec ce freére, son Supérieur lui demanda
« Est-ce que vous contristez encore I’Esprit-Saint? »
__ « Oh ! non, répondit-il, plus maintenant. » —
« Alors, il ne vous mord plus ? » — « Si, il me mord
encore. » — « Je ne comprends plus. » — « Il me
mord cncore, mais ce n'est plus la méme chose.
Avant il me mordait pour me reprocher, mainte-
nant il me mord pour m’exciter, pour que je mette
toujours plus d’amour dans mes actions, pour que
je sois plus attentif a tout ce qui plait au Bon Dieu.
Et 11 demande beaucoup, Il me sollicite toujours a

la perfection en toutes choses. »
Ce bon fréere continua trés fidélement ; dés lors

I’Esprit-Saint pouvait agir librement en lui. Aussi
moins de deux ans apres, ce religieux disait

« Maintenant, plus rien ne me cofte. Il me semble
que je n’ai plus d’efforts a faire. Vous n’avez pas
idée comme je suis heureux. Avant ¢’était moi qui
essavais d’aimer le Bon Dieu, maintenant c’est Lui
qui m’aime et qui m’envahit de plus en plus. Cela
m’inonde de joie et je voudrais le crier a tous. Mais
I’Esprit-Saint m’apprend 4 me dominer plus com-
pletement, a éviter tout ce qui pourrait me distraire
et me faire quitter la présence du Bon Dieu. »

Un tel religieux ne devient-il pas, comme le dé-
sirait Sceur Elisabeth de la Trinité, une « Louange
de Gloire » ? (14).

Demecurons done bien fideles a I’Esprit-Saint.

Sovons silencieux pour étre attentifs 4 son action
et généreux pour y cooperer fidelement. C’est alors
que le Saint-Esprit nous excitera a4 mieux faire en-

(14) Sous le regard de Dieu, par Dom Godefroid Belorgey, p. 144,




L’ESPRIT DE VIE 1711
core. Il en résultera pour notre Ame une grande paix

et une grande joie.

Pour nous aider & réaliser cet idéal, redisons
chaque jour cette trés belle priére que le cardinal
Mercier intitulait « Un secret de sainteté et de bon-
heur» : « O Saint-Esprit, Ame de mon ame, je Vous
adore. Eclairez-moi. Guidez-moi. Fortifiez-moi. Con-
solez-moi. Dites-moi ce que je dois faire. Donnez-
moi vos ordres. Je vous promets de me soumettre
a tout ce que vous désirez de moi et d’accepter tout
C€ que vous permettrez qui m’arrive. Faites-moi
seulement connaitre votre volonté. » « Si vous faites
cela, ajoutait le cardinal Mercier, votre vie s’écou-
lera heureuse, sereine et consolée... et vous arriverez
a la porte du paradis, chargé de mérites ! »

Venez, Pére des lumiéres,
Venez, Dieu de Charité,
Formez en nous nos prieéres,
Montrez-nous la vérité.

Sans vous mon Ame est déserte
Elle est vide de tout bien,
Sans vous je cours a ma perte
Et je tombe pour un rien,
Je ne puis penser ni dire,
Ni faire aucun bien pour Dieu,
A moins que pour le produire
Vous ne m’aidiez en tous lieux.

(Bx pE MONTFORT.)

»




172 MA VIE DIVINE

QUESTIONNAIRE

1. Quelle est I'dme du Corps mystique ?
2. Qu'est-ce que le Saint-Esprit ? Donnez une compa-
raison qui nous fasse deviner un peu ce qu’est le Saint-

Esprit.
3. Montrez l'action du Saint-Esprit dans I'Eglise d ses
débuts, — de nos jours.

4. Monirez laction du Saini-Esprit dans nos ames.
Quand avez-vous recu le Saint-Esprit ? — Quel est Uef-
fet spécial du sacrement de confirmation ?

5. Comment le Saint-Esprit divinise-t-il la substance
de nolre dme — ses facultés ? — Qu’est-ce que les vertus
surnalurelies 7 — Ne forment-elles pas deux groupes ?
— Pourquoi les appelle-t-on des verlus « infuses » ? —
Monlrez le réle des vertus théologales et des vertus mo-
rales. — En quoi ces verlus surnaturelles différent-elles
des verlus naturelles ? — Que faut-il en conclure pour
notre vie spirituelle ?

6. Cet ensemble de la grdce sanctifiante et des vertus
est-il suffisant pour nolre sanclification ? — Comment
le Sainil-Esprit vient-il encore a notre aide ? — Qu’est-ce
que la grace actuelle? — Qu’est-ce que les dons du Saint-
Esprit ? — Quel est leur nombre ? — Montrez la diffé-
rence entre les dons et les verlus, entre les dons et la
grace actuelle.

7. Quels sont nos devoirs envers le Saint-Esprit ? Le
priez-vous souvent ? Lui obéissez-vous bien ?

—
CHO




CHAPITRE XI

LA MERE DE LA VIE

« Peuples rachetés, chantez cette
vie donnée par la Vierge ! » :
(Hymne des Laudes de 1’Office

de la Trés Sainte Vierge.)

Cette vie spirituelle que nous avons regcue au
baptéme et que I’Esprit-Saint inlassablement sur-
veille, défend et accroit en nos cceurs, le Christ,
notre Ainé, nous 1’a méritée par sa Passion et sa
mort. Ses mérites suffisaient pleinement & nous
procurer cette vie divine, car ils etaient ceux d’un
Dieu et donc infinis.

Mais, dans une sag-sse pleine de bonte, II a
voulu que Marie flit nécessaire a la restauration de
cette vie perdue au paradis terrestre. Comme une
femme avait coopéré a notre mort, une femme aussi
devait coopérer a notre vie nouvelle. « De 1a méme
maniére que tous ont trouvé la mort en Adam, dit
saint Paul, tous retrouvent la vie en Jésus-Christ. »
« Par son conseil, Eve avait coopéré a notre perte
avec le premier homme : avec le Christ, Marie coo-
pére a notre salut par son consentement. Admirable




174 MA VIE DIVINE

unité du plan divin (1). » A c6té de Jésus, le nouvel
Adam, il fallait une nouvelle Eve, la Trés Sainte
Vierge Marie.

Voila pourquoi nous devons nous arréter a con-
templer cette merveille d’'une simple créature asso-
ciée si étroitement a la vie de la grace que la Sainte
Eglise ose 'appeler « Mére de la divine grice ».

Nous allons voir comment son fils Jésus se I'est
associée pour toute sa mission rédemptrice et en-
suite nous dirons ce que doit étre notre véritable
dévotion a cette Meére de la vie.

I. — JESUS A ASSOCIE SA MERE A CHACUNE DES
ETAPES MYSTERIEUSES DE SA VIE REDEMPTRICE.

C’est un fait facile a mettre en évidence.

Elle est associée a son Incarnation. Un ange lui
apporte le message de Dieu : < Voici que vous con-
cevrez et vous enfanterez un fils (2). » Marie va-t-
elle accepter d’étre la Mére du Sauveur ? Elle sait
que les prophétes ont annoncé le Rédempteur com-
me devant étre « ’homme de douleurs » et que, par
conséquent, sa meére devra souffrir... de ses souf-
frances. L’ange attend la réponse... Si elle refuse,
jamais nous ne pourrons posséder la vie divine per-
due par le péché de nos premiers parents. < O Vier-
ge, s’écrie saint Bernard, I’ange attend votre ré-
ponse. Et nous aussi, sur qui pése déplorablement
une sentence de condamnation, nous attendons de
vous la parole de miséricorde. Voici que le prix de
notre salut vous est offert. Consentez et immédiate-
ment nous serons délivrés. Grace a un petit mot de
vous, nous serons créés de nouveau, nous serons
rappelés a la vie. O Notre-Dame, dites-la cette pa-
role ! » (3).

(1) Bernadot, Notre-Dame dans ma vie, p. 14.
(2) Lue, 1.
(3) Sermo IV super Missus est.




(St Bernard)

ponse... »

« O Vierge, 'ange attend votre ré




176 A VIE DIVINE

Et Marie, apres avoir éié rassurée par 'ange el

apreés avoir pesé le message du ciel, dit son « Fiat »’

par amour pour Dieu et par.amour pour nous. La
Vierge adhere a toute la volonté du Peére, a tout ce
quelle exigera d'immolations dans son accomplis-
sement. En mettant au monde Jésus, elle nous met
en communication avec la Fontaine de la vie, et
permel a son eau hénie d’arriver jusqu’a nous. Dés
cet mstant, Marie devient la Mére du Christ... et
aussi notre Mére, la source de notre nouvelle vie, la
cause de noire salut. « La Vierge engendre le Sau-
veur et par Luil nous rend la vie divine (4). »

LLa coopération de Marie a la Rédemption n’a fait
Ggue commencer au jour de I'Incarnation. Désor-
malis, elle sera étroitement associée a son Fils, insé-
parable de Jésus. Voyez plutot :

PPar Marie, le Sauveur commence sa mission de
salul prés des ames : a4 sa voix, Jean-Baptiste sanc-
tific {ressaille d’allégresse dans le sein de sa mere.

A Bethléem, Marie, sur ses genoux maternels,
présente son Fils a ’adoration des bergers et des
mages. ;

C’est Marie qui présente Jésus au Temple et qui
prélude ainsi au sacrifice du Calvaire. De ses mains,
le vieillard Siméon recoit le divin Enfant et en
bénil le Seigneur.

Elle est associée ensuite aux peines rédemptrices
de I'existence de son Jésus... a ses trente annces de
vie obscure, difficile, pénible, laborieuse, a Naza-
reth.

Les Evangiles nous disent qu’elle suit parfois son
divin Fils dans ses courses apostoliques & travers
la Judée, 1a Samarie, la Galilée. Elle est 13, discrete,
effacée...

Elle provoque son premier miracle 4 Cana, en
Galilée.

Elle est associée, enfin, a toute sa Passion. Elle

¢4) Mura, Le Corps mystique du Christ, p. 129,




LA MERE DE LA VIE 177

est 14, debout... « Stabat Mater dolorosa... » au pied
de la croix ou son Fils tant aimé agonise... impuis-
sante a soulager ses souffrances... regardant couler
le sang de ses plaies ouvertes... dans une atroce soli-
tude... tous les apotres, sauf Jean, se sont enfuis,
laches et découragés...

Non seulement elle consent a la mort de Jésus,
mais elle offre au Pére et son divin Fils et ses pro-
pres douleurs. Elle est victime aveg Jésus, et son
sacrifice de douleur est vraiment méritoire.

« Nous le savons bien ; la contribution de la
nouvelle Eve n’ajoute rien a l'infinie richesse du
sacrifice du nouvel Adam. Toutefois, avec la tra-
dition chrétienne, nous aimons nous rappeler gue
si Notre-Seigneur est la cause principale de notre
salut, Notre-Dame en est la cause secondaire, et que
la Mére nous a mérité a titre de convenance et
d’amitié ce que le Fils nous méritait strictement
a titre de justice (5). »

« Elle nous mérite par équité, dit Pie X, ce que
Jésus nous a mériié en stricte justice (6). » Son mé-
rite revét un caractére spécial : il s’étend a touie
I’humanité. Le merite, en effet, est proportionné a
Pautorité de la personne. Or, ne 'oublions pas, la
Trés Sainte Vierge Marie remplit dans notre salut
~un rdle unique, officiel et universel : celui de la
nouvelle Eve. Ses mérites ont donc une portée uni-
verselle. ~

“Avant de mourir, Jésus la proclame officielle-
ment notre mere : « Ecce Mater tua : Voici votre
Mére », dit-il & saint Jean qui, selon toute la tra-
dition, représentait ’humanité remise désormais
aux maternelles sollicitudes de Marie. Certes, elle
est bien réellement la Mére de nos Ames, puisqu’elle
participe de toute son ame a la grande offrande-qui
nous apporte le pardon du Pére et la vie du Fils.

(5) Bernadot, op. cit., p. 14,
((t)) Encye. Cinquantenaire définition de I'mmaculée-Con-
ception,




178 MA VIE DIVINE

Nous avons done été rachetés par le sang du Fils et
les larmes de la Meére... Corédemptrice avec Jésus,
Marie se trouve bien pour nous aux origines de la
grace. A la création des nouveaux enfants de Dieu,
elle a participé avec tout son cocur de Mere ; elle a
voulu, mérite, obtenu qu’ils redeviennent les fils
du Pere.

II. — MARIE EST EGALEMENT ASSOCIEE A JESUS
DANS LA DISTRIBUTION DE LA GRACE.

Apreés avoir contribué¢ a nous rendre la vie sur-
naturelle, Marie ne pouvait pas nous abandonner.
Son role malernel ne pouvait cesser pour nous au
moment méme ou Jésus nous la donnait comme
Mére pour I'avenir.

Or, le role d’'une mére n’est pas seulement de
donner la vie, mais aussi de protéger et de déve-
lopper la vie de ses enfants. La Sainte Vierge doit
done veiller sur le développement de notre vie sur-
naturelle. Le Bx de Montfort, citant saint Augustin,
nous le dit magnifiquement : « Tous les prédesti-
nés... sont en ce monde cachés dans le sein de la
Trés Sainte Vierge ou ils sont gardés, nourris, en-
tretenus et agrandis par cette bonne Mére Jusqu ‘a
ce qu’elle les enfante a la gloire apres la mort...
(Vraie dévotion, n°® 33).

« Il est, dit Bossuet et i1l sera tougours véritable
qu’ayant recu par Marie une fois le principe univer-
sel de la grace, nous en recevions encore, par son
entremise, les diverses appllcatlons dans tous les
¢tats différents qui composent la vie chrétienne. Sa
charité maternelle, ayant tant contribué.a notre sa-
lut dans le mystére de I'Incarnation, elle y contri-
buera éternellement dans toutes les aulres opéra-
tions qui n’en sont que des dépendances. »

Et, puisque notre vie surnaturelle se développe
par toutes les graces divines que nous recevons,



LA MERE DE LA VIE 179

nous devons conclure
Marie intervient,

Au ciel, comme sur Je Calvaire, Marie continue
a présenter & Dieu son Fils bien-aimé, ainsj (que ses
propres mérites a elle. Par 1 vision béatifique, elle
connait tous nos besoins spirituels et, son cceur
maternel voulant les satisfaire, elle prie pour chacun
de nous et nous obtient, ainsi, les graces de la Re-
demption. « Elle veille sur nous, dit Pie X, et tra-
vaille, par d’infatigables priéres, a porter a sa ple-
nitude le nombre des élus. » Elle est bien la Toute-
Puissance suppliante. Comme le dit un auteur con-
temporain : « Marie produit la grace en priant (7). »
« Elle est, dit le Bx de Montfort, notre médiatrice
d’intercession. »

Vous vous rappelez la promesse qui_a conquis
tant de sympathies a sainte Thérese de I'Enfani-
Jésus : « Je veux passer mon ciel a faire du bien
sur la terre » ? Il y a des siécles que Marie réalise
ce magnifique programme, puisque toutes les gra-
¢es qui descendent du ciel sur la terre passent par
ses mains maternelles.

Comme le dit Léon XIII, avec toute Pautorité de
sa science et de son pontificat
cordée aux hommes arrive jusqu’a eux par trois
degrés parfaitement ordonnés : Dieu la communi-
que au Christ, du Christ elle passe a la Trés Sainte
Vierge, et des mains de Marie elle descend jusqu’a
nous. »

Au témoignage de saint Bernard : < Marie est le
cou du Corps mystique par lequel te Chef commu-
nique aux membres tous les dons spirituels. » Cest
la méme idée que développe le Bx Grignion de Mont-
fort : « Dieu le Saint-Esprit a communiqué & Marie,
sa fideéle Epouse, ses dons ineffables et 11 l'a choiste
pour la dispensatrice de tout ce qu’ll possede, en
sorte qu’elle distribue a qui clle veut, autant qu’elle

quc, pour chacune d’elles,

: « Toute grace ac-

(7) Mura, op. cit.,, p. 172.




180 MA VIE DIVINE

veut, comme elle veut et quand elle veut tous ses
dons et ses graces (8). »

Au dire de Pie X, Marie est « le ministre supré-
me de la dispensation de la grace (9) ». Cette mé-
me doctrine a été rappelée par Pie XI dans son en-
cyclique Ingravescentibus malis, du 29 septembre
1937 : « Tout ce qui nous est concédé nous vient
de Dieu tout-puissant par les mains de la Madone. »

Marie est donc bien la Meére de la divine grace
puisque, apres avoir coopéré a l'acquisition de la
grace, elle coopére encore maintenant a sa distri-
bution. :

« En conséquence, conclut Léon XIII, il faut al-
ler au Christ par Marie, votre Mere, a peu prés
comme par le Fils de Dieu vous allez a la Majesté
souveraine de son Pere (10). »

II. — CE QUE DOIT ETRE NOTRE VERITABLE
DEVOTION A LA TRES SAINTE VIERGE.

C’est qu'en effet la Vierge Marie doit tenir une
« place éminente » dans notre vie chrétienne, « a
tel point, dit le cardinal Gerlier, que ne serait pas
chrétienne, au sens propre du mot, une piété dont
cette dévotion serait absente ou qui ne lui réserve-
rait qu’une importance accessoire (11) ».

« La dévotion a la Sainte Vierge, écrit le P. Fa-
ber, n’est pas un simple ornement du mystére ca-
tholique, un enjolivement, un hors-d’ccuvre dont
nous pouvons nous servir ou non a notre gre :
¢’est une partie intégrante du christianisme (12). »
C’est done avoir perdu le vrai sens catholique que
de ne donner a la Sainte Vierge, dans notre piéte,
qu'une place facultative et surérogatoire.

(8) Vraie dévotion, n° 25.

(9) Encyclique sur I'Immaculée Conception.

(10) Encyclique Octobri mense advertante, 22 septembre
1891.

(11) Lettre pastorale 1938.

(12) Progrés de 'ame dans la vie spirituelle.




LA MERE DE LA VIE 181

Nul n’a mieux enseigné et pratiqué la véritable
dévotion a la Vierge Marie que le Bx P. de Mont-
fort, le grand apotre de la Croix et du saint Rosaire.
Il nous a laiss¢ son enseignement dans un petit
livre qu’on ne saurait trop recommander : le Traité
de la vraie dévotion d la Sainte Vierge, que Pie X
qualifiait « d’admirable », et dont Benoit XV disait :

« Livre d’un petit volume, mais d’une grande au-
torité et d’'une grande onction. »

A Jésus par Marie ! telle est la grande devise d:
Bx de Montfort. Le but de notre vie est Jésus, le
moyen le plus str pour atteindre Jésus est de pas-
ser par la Trés Sainte Vierge, qui a été constituée
la médiatrice de toutes les graces. De ce grand prir-
cipe, Montfort tire deux conclusions qui résument
toute sa dévotion mariale.

Tout d’abord, il faut se consacrer totalement a
Marie, « se donner tout entier 4 la Trés Sainte
Vierge pour étre tout entier a Jésus-Christ par
elle (13). » ’

D’une maniére générale, « se consacrer » c’est
appartenir a quelqu’un d’une maniére exclusive.

Essentiellement, on ne peut se consacrer qu’au
Souverain Maitre, & qui tout appartient, Dieu. Au
Christ on se consacre comme & I’Homme-Dieu,
Chef de ’humanité régénérée, de qui et par qui nous
vient la vie divine. On ne peut se consacrer a4 aucun
autre.

Voila pourquoi, si nous nous consacrons 4 Marie,
c’est pour qu’Elle-méme nous donne i Jésus. En
réalité, nous nous consacrons a Dieu par Marie.

« Il s’ensuit, dit le Bx de Montfort, qu'on se con-
sacre tout ensemble a la Trés Sainte Vierge et a
Jésus-Christ : a la Treés Sainte Vierge, comme au
moyen parfait que Jésus-Christ a choisi pour s’unir
a nous et nous unir & Lui; et & Notre-Seigneur
comme a notre derniere fin... (14) ».

(13) Vraie dévotion, n°® 121,
(14) Vraie dévotion, n°® 125.




182 MA VIE DIVINE

Mais il faut distinguer deux formes de consécra-
tion a la Sainte Vierge.

Une premiere forme : le chrétien se recom-
mande a sa Mére du ciel (ainsi la consécration a la
Vierge le jour du baptéme ou a l'occasion du renou-
vellement des promesses du baptéme).

Une seconde forme : la consécration proprement
dite, au sens du Bx de Montfort. C’est un engage-
ment personnel, une donation totale et définitive
par lesquels nous livrons a la Sainte Vierge notre
corps et notre ame, nous lui donnons tous nos biens
extérieurs et intérieurs, nous lui abandonnons la
valeur méme de nos bonnes actions passées, preé-
sentes et futures (15), nous lui donnons notre vie
du temps et notre éternité. En un mot, nous remet-
tons tout entre les mains de la Sainte Vierge, nous
lui appartenons comme un champ appartient a
son propriétaire, comme un esclave a son maitre.
D’ot1 le nom de « saint esclavage » donné a cette
dévotion mariale. Ne soyez pas choqués de ce mot !
L’esclavage n’est pas autre chose, en soi, que l'ap-
partenance totale d’'un étre a un autre, ce qui n’im-
plique aucune répugnance. :

Sans doute, il est injuste qu’'un homme soit
esclave d’un autre homme. Mais I’esclavage n’est
pas injuste a I’égard de Dieu, créateur et conserva-

(15) Toute bonne ceuvre faite en état de grice a une tri-
ple valeur :

Valeur méritoire
et la gloire éternelle. _

Valeur satisfactoire : Elle satisfait pour les peines tem-

porelles dues aux péchés pardonnés. .
Valeur impétratoire : Elle obtient des faveurs spirituelles

et temporelles.

La valeur méritoire nous est personnelle et inaliénable.
Mais nous pouvons abandonner a la Trés Sainté Vierge la
valeur satisfactoire el impétratoire.

Si donc nous donnons & Marie nos mérites, c’est pour
gu'elle les conserve et les augmente, non pour qu’elle les
applique a d’autres (Vraie Dévotion, n° 122).

Elle augmente la grice sanctifiante

N




LA MERE DE LA VIE 183

teur de notre existence ; il ne l’est pas davantage
vis-a-vis de la Trés Sainte Vierge qui, étant Mere
de Dieu, participe a tous les droits de son Fils Jésus.

Qu’adviendra-t-il de cet abandon total ? Il résul-
tera que Marie pourra remplir pleinement en notre
faveur, auprés de Jésus, son office maternel de me-
diation (16).

Le Bx de Montfort nous assure, en effet, que la
Sainte Vierge purifie, embellit et fait accepter de
son Fils toutes nos bonnes ceuvres qui sont devenues
sa propriété. « Elle les purifie de toute la souillure
de l'amour-propre et de l’attache imperceptible a
la créature qui se glisse insensiblement dans les
meilleures actions... Elle les embellit en les ornant
de ses mérites et vertus. C’est comme si un paysan,
voulant gagner I’amitié et la bienveillance du roi,
allait A la reine et lui présentait une pomme, qui
est tout son revenu, afin qu’elle la présentat au roi.
La reine, ayant accepté le pauvre petit présent du
paysan, mettrait cette pomme au milieu d’'un grand
et beau plat d’or, et la présenterait ainsi au roi, de
la part du paysan ; pour lors la pomme, quoique
indigne en elle-méme d’étre présentée a un roi, de-
viendrait un présent digne de sa Majesté, eu égard
au plat d’or on elle est et 4 la personne qui la pre-
sente... Elle fait accepter de Jésus ces bonnes ceu-
vres... Quand on présente quelque chose a Jésus,
par soi-méme... Jésus souvent rejette le présent a
cause de la souillure qu’il contracte par I’amour-
propre... Mais quand on lui présente quelque chose

,(16) Voici le passage essentiel de cette consécration rédi-
gée par le Bienheureux de Montfort :

¢« Je vous choisis aujourd’hui, 6 Marie, en présence de
toute la cour céleste, pour ma Mére et Maitresse. Je vous
yvre et consacre, en qualité d’esclave, mon corps et mon
ame, mes biens intérieurs et extérieurs, et la valeur méme
de mes bonnes actions passées, présentes et futures, vous
laissant un entier et plein droit de disposer de moi et de
tout ce qui m’appartient, sans exception, selon votre bon
plaisir, & la plus grande gloire de Dieu, dans le temps et
I’éternité, »



184 MA VIE DIVINE

par les mains pures et virginales de sa bien-aimée,
on le prend par son faible, s’il m’est permis d’user
de ce terme ; il ne considére pas tant la chose qu’on
lui donne que sa bonne mére qui la présente ; il ne
regarde pas tant d’ou vient ce présent que celle par
qui il vient. Ainsi Marie qui n’est jamais rebutée et
foujours bien recue de son Fils, fait recevoir agrea-
blement de sa Majesté tout ce qu’elle lui présente,
petit ou grand : il suffit que Marie le présente pour
que Jésus le regoive et I’agrée (17) ». Tels sont les
précieux avantiages du saint Esclavage de Jésus en
Marie.

Cependant, il ne faudrait pas donner a ce renon-
cement total une signification inadmissible et en-
tierement opposée a l'esprit de Montfort. II nous
dil, en effet, que « cette pratique n’empéche pas

qu’on prie pour les autres, soil morts, soit vivants,

quoique I'application de nos bonnes ceuvres dépende
de la volonté de la Trés Sainte Vierge (18) ».

Une fois qu’on a tout donné a la Sainte Vierge,
rien ne nous empéche de lui demander d’appliquer
« notre petit revenu spirituel » a telle ou telle inten-
tion particuliere.

Mais il ne suffit pas de nous consacrer totale-
meni a Marie. Ensuite, et c’est la deuxiéme conclu-
sion du Bx de Montfort, il faut vivre cette conseé-
cration, c¢’est-a-dire : il faut vivre chaque jour dans
une dépendance trés étroite de la Treés Sainte Vierge.
« Ce n’est pas assez, dit Montfort, de s’étre une fois
donné a Jésus par Marie, en qualité d’esclave, il
faut entrer dans l’esprit de cette dévotion, qui est
de rendre une ame intérieurement dépendante et
esclave de la Trés Sainte Vierge et de Jésus par
elle (19) ». C’était la pratique quotidienne de sainle
Thérése de I’Enfant-Jésus, qui disait

(17) Vraie dévotion, n°" 146, 147, 149.
(18) Vraie dévotion, n° 132.
(19) Secret de Marie, n° 44.




LA MERE DE LA VIE 185

Pendant ce triste exil, 6 ma Mére chérie,
Je veux vivre avec toi, te suivre chaque jour (20).

Comment faire pour réaliser cet idéal ?

Il y a quatre petits mots qui résument et expli-
quent fort bien toute cette vie de dépendance a
I’égard de Notre-Dame. Il faut, dit le Bx de Mont-
fort, « faire toutes ses actions par Marie, avec Ma-
rie, en Marie et pour Marie (21) ».

Que signifient ces expressions ? _

Faire toutes nos actions par Marie, c’est « obéir
en toutes choses a la Tres Sainte Vierge et se laisser
conduire en toutes choses par son esprit qui est le
Saint-Esprit de Dieu ». C’est donc renoncer a son
esprit et 4 sa volonté propre et se laisser conduire
par la Trés Sainte Vierge.

Faire toutes nos actions avec Marie, c’est « re-
garder Marie comme un modéle accompli de toute
vertu » ; c’est, pratiquement, nous demander sou-
vent : Que ferait cette bonne Mére si elle était a
ma place ?

Faire toutes nos actions en Marie, c’est agir avec
ses sentiments, en prenant sa mentalité. « C’est
une intimité avec la Trés Sainte Vierge, intimité
qui semble résulter A la fois d’une contemplation
habituelle des beautés de Marie et d’une commu-
nauté de sentiments avec elle (22) ».

Faire toutes nos actions pour Marie, c’est-a-dire
«.quon ne travaille plus que pour elle, pour son
profit et pour sa gloire, comme fin prochaine, et
pour la gloire de Dieu, comme fin derniére ».
C’est « répéter souvent du fond du ecceur : O ma
chére Maitresse, ¢’est pour vous que je vais ici ou

1a, que je fais ceci ou cela, que je souffre cette peine
ou cette injure ! (23) ».

(20) Histoire d’une dme, ch, xi, p. 234.
(21) Vraie dévotion, ner 257, 258, 260, 261, 265.

(22) Ancel, Revue des prétres de Marie, octobre 1938,
(23) Secret de Marie, n° 49,




186 MA VIE DIVINE

Pratiquement, pour vivre quotidiennement dans
ccelle dépendance trés étroite de la Trés Sainte
Vierge, 1l faut penser le plus souvent possible a
Marte, vivre toujours en union avec Elle, pour re-
produire de notre mieux, avec son secours, sa vie
a Elle. En toutes choses, notre premier regard sera
donc pour Celle qui, avec tant de vérité, a pu se
dire I’esclave du Seigneur. Cest la I’exemplaire le
mieux adapté a notre faiblesse, exemplaire qui
rapproche de nous, en le reproduisant fidélement,
le modele divin, Jésus, que toute Ame doit copier
pour €tre agréable a Dieu. « Comme D’artiste, qui
a un chef-d’ccuvre sous les yeux, tiche de s’assimi-
ler le talent du maitre, de faire passer dans sa copie
quelque chose de l'original, ainsi le fidéle esclave
de Marie a sans cesse les yeux sur sa Maitresse pour
faire passer dans sa vie quelque chose de cette sou-
mission entiére, qu’il admire (24) ».

Ainsi voulez-vous bien prier ? Commencez par
vous recuelllir. Profitez de cet instant pour dire a
Marie que vous voulez prier avec Elle et comme
Elle. Il suffit pour cela, dit le Bx de Montfort,
« d’une cillade de lesprit », c’est-a-dire d’un petit
mouvement de la volonté.

Avant chacune de vos actions ordinaires, il serait.
peut-étre difficile, surtout dans les débuts de la
pratique de cette dévotion, de vous astreindre a ce
bref recueillement. Alors vous pouvez vous conten-
ter le matin, a votre réveil, de faire a Jésus par
Marie une offrande collective de toutes vos actions
et ainsi chacune recevra comme une sorte de con-
sécration qui lui vaudra, le moment venu, la bien-
faisante intervention de la Vierge. Réitérez cette
offrande le plus souvent possible au cours de la
journée, et ainsi, peu a peu, vous vous habituerez
a vivre sous le regard de la Vierge.

(24) La dévotion du saint Esclavage, par le R. P. Gebhard,
S.M.M., p. 21,




LA MERE DE LA VIE 187

Le Bx de Montfort ajoute cette remarque bien
consolante, en parlant de I'esclave de Marie : « I1
est toujours vrai de dire que ce-qu’il fait quoiqu’il
n’y pense pas, est a Jésus et & Marie, en vertu de
son offrande, & moins qu’il ne I’ait expressément
rétractée (25) ». Done, méme si nous ne pensons
pas & Marie en chacune de nos actions, tout ce que
nous faisons lui appartient par le fait de notre
consécration antérieure, a condition que nous ne
ayons pas rétractée, soit par un acte formel, soit
par le péché mortel qui est radicalement inapte a
étre le bien de Marie.

« Toutefois, la pratique du saint esclavage étant
une voie de perfection, plus nous garderons le sou-
venir actuel de Marie, plus nous avancerons dans
la perfection ; plus, en méme temps, Nnos QUVres
seront la propriété de la Sainte Vierge, plus. elles
pourront étre utilisées par elle a la gloire de Dieu
et au salut des Ames (26) ». Nous devons donc nous
efforcer de penser 4 Marie le plus fréquemment
possible dans la journée. Pour cela, il faut méditer
souvent sur ses grandeurs et son role dans notre
vie spirituelle. Si nous connaissons mieux la
Vierge, nous l'aimerons davantage et c’est ainsi
que son souvenir sera au moins habituellement
présent a notre esprit. Plus nous aimons quelqu’un
et plus souvent nous penscns a lul. Développons
donc dans notre cceur I'amour de la Trés Sainte
Vierge et le souvenir de sa présence viendra natu-

rellement a notre esprit.

De fait, Marie est, en quelque maniére, réelle-
ment avec nous. Elle nous voit en Dieu dans le Ciel,
elle assiste & nos combats, elle entend nos prieéres,
elle accueille nos actes d’amour. Elle nous accom-
pagne partout et toujours de toute la sollicitude de
son ame, de toute I’affection de son ceceur maternel.

(25.) Vraie dévotion, n® 136.
(26) Le saint esclavage de Jésus en Marie, par le R. P.

Guinefoleau, S.M.M., p. 20.



188 MA VIE DIVINE

Il est donc normal que nous en fassions la com-
pagne habituelle de nos pensées.

Dans ce but, faisons « passer par Marie Meédia-
trice tous les actes de la vie chrétienne : sainte
messe, communion, réception des autres sacre-
ments ; lever, coucher, travail, repas, conver-
sations. Elevons le regard de notre intelligence vers
Marie, chaque fois que nous entendons I’heure
sonner ; ayons une statue ou un tableau de la
Sainte Vierge sur notre bureau, au parloir, au re-
fectoire, partout, afin que cette image nous rap-
pelle, 4 chaque instant, que nous prions, que nous
travaillons, que nous conversons, que nous man-
geons sous le regard de Marie. Nos actions n’en
seront que plus surnaturelles, elles n’en seront que
davantage le bien, la propriété de la Tres Sainte
Vierge (27) ». '

Avez-vous des peines, des ennuis, des épreuves ?
Etes-vous accablés de tentations ? Recourez immeé-
diatement a la Trés Sainte Vierge, comme le petit
enfant, au milieu des dangers, appelle instinctive-
ment sa mere. C’est le conseil que nous donne le
Bx de Montfort, dans un de ses cantiques

Imitons ces petits enfants )
Qui n’ont de recours qu’a leur mere,
Ma meére ! ma mére ! en tout temps
(C’est leur ordinaire priere.

Le Bx de Montfort conclut : « Voila le plus
grand des moyens et le plus merveilleux des secrets
pour faire vivre et régner Marie dans une ame et

par elle Jésus-Christ (28) ».
#‘i

(27) R. P. Guinefoleau, op. cit., p. 21.

(28) Pour propager plus facilement cette sainte pratique
de la « vraie dévotion » & la Sainte Vierge, on a institué,
le 25 mars 1899, une confrérie sous le titre de Confrérie




LA MERE DE LA VIE ‘189

Avez-vous lu cette trés belle lettre de 1a mére de
sainte Thérése de I’Enfant-Jésus, o Mme Martin
raconte que Thérése, 4 I’age de deux ou trois ans,
la suit partout ? De méme, ajoute-t-elle, « la fillette
ne monterait pas l'escalier toute seule, 4 moins de
m’appeler a chaque marche : « Maman, maman. »
Autant de marches, autant de mamans. Et si, par
malheur, j'oublie de répondre une seule fois : « Oui,
ma petite fille », elle reste 14, sans avancer ni re-
culer. »

Image singulierement éloquente de notre vie
chrétienne, qui n’est qu'une ascension continue...
Mais, 4 chaque étape, si nous le voulons, la soilici-
tude de notre Mére du ciel répondra a notre appel.
« Le coeur de Marie, dit le saint Curé d’Ars, est
si tendre pour nous que ceux de toutes les meéres
réunies ne sont qu’un morceau de glace aupreés du
sien. » « Marie, dit Bossuet, est le ministre de Dieu
au département de la bonté... L’amour des meéres
a des bornes, le sien n’en a pas. »

« Il y a des jours ou les patrons et les saints ne
suffisent pas...

Alors il faut prendre son courage a deux mains

Et s’adresser directement a celle qui est au-dessus
de tout.

Etie hardi. Une fois. S’adresser h'n'dlment a celle
(qui est infiniment belle.

Parce qu’aussi clle est infiniment bonne.

de Marie, Reine des ceeurs, érigée canoniquement en archi-
confrérie le 28 avril 1913, Pour en faire partie, il suffit de
donner son nom (éerire aux burcaux du Régne de Jésus
par Marie, Le Bois-Grolleau, Cholet (M.-et-L.), et de se con-
sacrer o la Sainte Vierge selon la méthode du Bienheureux
de Montfort. 11 y a aussi P'Association des prélres de Marie,
Reine des ceurs, qui s’engagent a pratiquer et a précher
cette dévotion mariale. Pour s’y faire inscrire, il n'y a qu’a
¢crire 4 la méme adresse. Ces deux associations ont leur
revue mensuelle qui explique la spiritualité montfortaine.




190 MA VIE DIVINE

Heureusement que les saints ne sont point jaloux
les uns des autres.

Il ne faudrait plus que ¢a !

Ca serait un peu fort !

Et ensemble heureusement qu’ils ne sont point
jaloux de la Sainte Vierge :

C’est méme ce que l'on nomme la communion

des saints.

Ils savent bien quelle elle est et qu’autant I’en-
fant '’emporte sur '’homme en pureté

Autant et septante fois autant elle I’emporte sur
eux en pureteé. ‘

Adonc il faut quelque jour une fois remonter

A celle qui intercéde.

Il faut monter

A celle qui est la plus imposante.

Parce qu’aussi elle est la plus maternelle. » (29).

Ayons donc une grande dévotion envers la Trés
Sainte Vierge, et pour chacun de nous se réalisera
le dicton de nos péres : « Enfant de Marie, enfant
du paradis ! »

Chrétiens, voulez-vous étre heureux ?
Servez fldélement Marie,
Car elle est la porte des Cieux
Et le chemin de 'autre vie.
C’est- une mere de bonté
Personne n’en est rebuté.
(Bx de MONTFORT.)

(29) Ch. Péguy, Le Porche du Mystére de la deuxiéme
vertu, pp. 656-91,

e
),



LA MERE DE LA VIE 191

QUESTIONNAIRE

1. Est-ce .que Marie était nécessaire a la restauration
de la vie surnaturelle perdue au paradis terrestre ? Pour-
quoi ?

9. Monirez comment la Sainte Vierge a été associée a
toute la mission rédempitrice.de Jésus.

3. Est-elle encore associée a Jésus pour la distribution
de la grdce ?

4. Quelle doit étre votre. « wvraie dévotion » a la Trés

‘Sainte Vierge » Quelles en sont les deux pratiques fon-

damentales ? En quoi consiste cette totale consécration ?
Commient. vivre quotidiennement dans cette dépendance
étroite de la Sainte Vierge ? Le faites-vous bien ?

_--k‘:‘l—
CBo




T
e

Qui sy rendra fidele
Vivra parfaitement,

Brde MONTFORT.

————

« Du rosaire dépend mon salut éterncl... »

(St Alphonse de Liguori)



CHAPITRE XIf

LA PRIERE MARIALE

« Roses blanches, roses rouges,
roses d’or (du rosaire), voila la
couronne dans laquelle je place ma
joie. °

(Paroles de Notre-Dame
a saint Dominique.)

Puisque la Trés Sainte Vierge Marie est la meére
de la vie et la médiatrice de toutes les grices, nos
prieres mariales doivent étre quotidiennes. « Les
priéres 4 Marie, écrit Péguy, sont des priéres de ré-
serve. Il n’y en a pas, dans toute la liturgie, pas
une, que le plus lamentable pécheur ne puisse dire
vraiment... elles sont toutes des prires de suppli-
cation. L’avez-vous remarqué ? » Parmi toutes ces
priéres que nous pouvons adresser A la Trés Sainte
Vierge, il en est une particuliérement efficace, c’est
le Rosaire, que l'on a appelé « le psautier de la
Vierge »,

Le pape Léon XIII I’a défini : « Une pieuse ma-
niére de prier Dieu, en ’honnecur de la bienheureuse
Vierge Marie, qui consiste a réciter quinze dizaines




194 MA VIE DIVINE

d’Ave Maria précédées chacune d'un Pater et consa-
crées chacune a la méditation d’un des quinze prin-
cipaux mysteéres de notre Rédemption (1) ».

LLa Sainte Vierge a voulu elle-méme nous faire
connaitre cette admirable dévotion.

Au début du xmr® siecle, elle révéla le Rosaire
a saint Dominique, en Languedoc ; au xv* siécle,
elic inspira au Bx Alain de la Roche et au vénérable
P, Sprenger de le propager, 'un en Bretagne, 1’au-
tre en Allemagne : au xvir® siécle, le Bx de Montfort
en fut un ardent apotre dans 1’Ouest de la France,
el enfin au xix° siécle, elle le rappela elle-méme au
monde entier dans ses apparitions a sainte Berna-
deite dans la grotie de Lourdes.

Par cetie priere mariale qui est « la reine des
dévotions indulgenciées », vous sauverez votre Ame
¢t vous coniribuerez au salut du monde entier.

I. — PAR LE ROSAIRE, VOUS SAUVEREZ VOTRE AME.

Le Rosaire est en effet la priére la plus agréable
a la Trés Sainte Vierge.

C’est le Bx P. de Montfort qui affirme, dans son
Traité de la vraie dévotion a la Sainte Vierge, que
I’Ave Maria est « le plus parfait compliment que
I’on puisse faire 4 Marie ». Chaque fois, en effet,
que vous le récitez, vous saluez Marie : pleine de
graces, vous l’appelez : Meére¢ de Dieu, vous lui
adressez ainsi des vocables qui lui rappellent les
prérogatives divines dont elle a été I'objet et qui,
comme tels, sont trés agréables a4 son cceur. Et ces
appellations, vous les prononcez, non pas seule-
ment une fois en passant, mais dix fois, cinquante

(1) Notons que le Gloria Patri entre chaque dizaine n’est
pas obligatoire, pas plus que toutes les autres priéres que
I'on récite au commencement t a la fin du chapelet. On
peul donc remplacer le Gloria Patri par une autre formule,
le Reguiem cwternam, par exemple, quand on récite le ro-
saire pour les défunts.




LA PRIERE MARIALE 195

fois, cent et cent cinquante fois. C’est comme une
couronne que tresse votre piété filiale et qu’elle
dépose sur le front méme de la Tres Sainte Vierge.
La plus belle couronne qu’elle regut, ce fut, assu-
rément, celle qui lui fut présentée au jour de son
Assomption dans le ciel, couronne éclatante de
gloire et de mérites, s’il en fut jamais... La couronne
de vos Awve lui rappelle cette couronne regue au jour
de I’Assomption, et par conséquent, doit étre tres
agréable A son cceur maternel. D’ailleurs, Marie 'I'a
dit explicitement 4 saint Dominique : « Roses blan-
ches, roses rouges, roses d’or (du Rosaire), voila la
couronne dans laquelle je place ma joie. »

Le Rosaire sauvera voire ame, parce que c’est
aussi la priére qui vous est la plus prefitable.

« Pour moi, dit le Bx de Montfort, je ne trouve
rien de plus puissant pour attirer le régne de Dieu,
la Sagesse éternelle au-dedans de nous, que de réci-
ter le saint Rosaire, en méditant les quinze mystéres
qu’il renferme. » Notez bien les derniers mots de
cette citation. Ce qui caractérise le Rosaire, ce n’est
pas la récitation matérielle d’'une série d’Ave Maria,
mais bien plutot la méditation des quinze mystéres
qui le composent. C’est cette méditation qui est
I’Ame du Rosaire.

Le Rosaire est donc, avant tout, une fagon de mé-
diter les grandes legons que nous ont données, par
leurs exemples, le Christ et sa sainte Mere. Cette
méditation nous est proposée en quinze tableaux ou
mystéres : cinq se rapportent-a la vie paisible et
cachée de Jésus et de sa sainte Mere, on les appelle
les mysteres joyeux. Ce sont : ’Annonciation et la
Visitation de la Trés Sainte Vierge, la Nativité, la
Présentation et le Recouvrement de Jésus au Tem-
ple. Cinq se rapportent a la Passion du Christ, on
les appelle les mysteres douloureux. Ce sont :
I’Agonie, la Flagellation, le Couronnement d’épines,
le Portement de croix et le Crucifiement de Notre-
Seigneur. Cinq se rapportent a sa vie bienheureuse




196 MA VIE DIVINE

“~

de ressuscité, on les nomme les mystéres glorieux.
Ce sont : la Résurrection et I’Ascension du Sauveur,
la Descente du Saint-Esprit, ’Assomption et le Cou-
ronnement de Marie au ciel.

Le mot « méditation », pour le Rosaire, ne signifie
pas autre chose qu’une attention soutenue et affec-
tive a ces scénes si suggestives de la vie de Notre-
Seigneur et de sa sainte Mére. Comme le dit
Léon XIII : « Ce ne sont pas des dogmes, des articles
de foi qu’'on nous donne a méditer, ce sont plutdt
des événements a se représenter, des scénes a con-
templer. Qu'on sec les imagine avec toutes leurs cir-
constances : le lieu, I’époque, les personnages ; 'cs-
prit en sera plus utilement ému. »

Pour soutenir cetie contemplation 1nter1eure ou
mentale, on réeite les si belles et si simples for-
mules du Noire Pére et du Je vous salue, Marie, qui
accompagnent noire méditation comme un refrain
en sourdine. .

Il n’est pas aussi compliqué qu’on pourrait le
croire de faire ainsi deux choses a la fois. C’est, an
contraire, trés simple et bien conforme aux lois de
notre nature humaine composée de corps et d’es-
prit. Les doigts qui courent sur les grains de notre
chapelet et les mots prononcés plus ou moins par
nos lévres viennent soutenir lorientation de noire
esprit vers Dieu.

En résumé, pour que le Rosaire produise en
nous tous ses effets de sanctification, il faut joindre
a la priére vocale la méditation des mystéres. Non
seulement cette meéditation supprime ou diminue
la fastidicuse monotonie et l'uniformité parfois
lassanie de la répétition des Ave Maria, mais, de
plus, elle nous fait vivre a I’école de Marie : elle
crée entre la Vierge et nous une union si intime
Gque peu & peu se produira une véritable ressem-
blance de noilre ame avee la sienne. £l ¢’est ainsi
que par le Rosaire vous sauverez votre ame.

(Quand saint Alphonse de Liguori élail arrive a

L'




LA PRIERE MARIALE 197
son extréme vicillesse, il ne pouvait plus se rappe-
ler s’il avait récité son rosaire. Alors il question-
nait le frére infirmier pour savoir ce qu’il en était.
Un jour celui-ci lui répondit : « Ne vous en préoc-
cupez pas... Je voudrais avoir dit tous les chape-
lets que vous avez déja récités de trop aujour-
d’hui ! » Le saint prit un air grave et répondit
« Freére, ne badinez pas ! Ne savez-vous pas que du
rosaire dépend mon salut éternel. »

Frappante vérité : du recours fidéle a4 notre Mére
dépend, en définitive, notre sainteté et notre salut.

II. — PAR LE ROSAIRE, VOUS CONTRIBUEREZ TRES
EFFICACEMENT AU SALUT DU MONDE ENTIER.

Rappelez-vous ce qui s’est passé au commence-
ment du xm® siécle. Une hérésie particuliérement
néfaste ravageait la sainte Eglise. Ses partisans
s’appelaient, en France, les Albigeois, du nom de
la ville d’Albi, qui était le cenire principal de leur
propagande. Dans leur impiété, ils n’ambitionnaient
rien d’autre que de détruire radicalement ’ccuvre
du Christ ; ils s’emparaient des églises, profanaient
les autels, emprisonnaient les prétres et poursui--
vaient les fidéles. C’est alors que la Trés Sainte
Vierge apparut en Languedoc & saint Dominique et
lui ordonna de précher et de propager le Rosaire.
« C’est, lui dit-elle, un moyen certain de salut pour
IUEglise... Répandez-le partout et les pécheurs se
convertiront et les justes persévéreront et arrive-
ront a la béatitude céleste. » De fait, en moins de
vingt ans, I’hérésie des Albigeois disparut, et ce
xur® siéele, qui s’annonc¢ait comme devant étre un
sieccle de persécution et d’ignorance religieuse, fut
'un des plus beaux et des plus riches de I'histoire
de I’Eglise, le grand siecle de la science sacrée et
de I’art chrétien.

Voici un autre exemple frappant de cette puis-



198 MA VIE DIVINE
sance du Rosaire. En I'anné¢e 1571, les Turcs, qui
Staient les barbares enfants de Mahomet, osérent
porter leurs menaces contre I’Europe civilisce et
chrétienne. A l'appel du Pape Pie V, plusieurs
rovaumes se leverent et les armées confédérées se
rangérent sous la banniére de la Sainte Vierge. Le
samedi 7 octobre 1571, la flotte chrétienne entre
dans le golfe de Lépante, pres d’Athénes, a la vue
des Turcs disposés au combat. Pendant ce temps, le
saint Pontife ordonnait des prieres perpétuelles
dans les maisons religicuses de Rome : partout on
récitait le Rosaire pour la prospérité des armées
chrétiennes. Le vent, d’abord contraire aux chré-
tiens, tourne subitement, chasse du coté des Turcs
I’épaisse fumée de la poudre et permet ainsi aux
notres de barrer le passage a la barbarie. Deux cents
navires turcs étaient pris ou coulés ; quatre-vingt-
dix aulres étaient livrés aux flammes ; trente mille
ennemis périssaient, et les vingt-cinq mille esclaves
chrétiens, employés comme rameurs par les Turcs,
reccouvraient la liberté. L’expansion musulmane
é¢tait définitivement brisée.

Pour commémorer ce succes dii a la protectlon
de Marie, le Pape Pie V proclama la -Sainte Vierge
Notre-Dame de la Victoire ; il fit insérer dans les
litanies I'invocation : Secours des chrétiens, et ins-
titua pour le 7 octobre la solennité du saint Rosaire.

A noire époque, nous mourons d'une autre hér?-
sie non moins néfaste que celle des Albigeois : le
laicisme, qui consiste a chasser Dieu de partout.
Cette hérésie est a la base de la crise mondiale ac-
tuelle. On a voulu se passer de Dieu. On croyait
follement pouvoir obtenir sans Lui la paix, le pain
et la liberté, et maintenant Dieu punit notre au-
dace inadmissible. Qui nous délivrera de cette hé-
résie qui a été si pernicieuse a la France ? Comme
au xI11® siecle, le Rosaire.

La Vierge — sous le nom de Notre-Dame du Ro-
saire — est venue nous le rappeler en 1917 en dai-




LA PRIERE MARIALE 199

gnant apparaitre a trois enfants, dans une modeste
localité du Portugal, & Fatima. Ces apparitions ont
apporté au monde un Message qui contient de ras-
surantes promesses. Mais il contient un sévére aver-
tissement qu’il ne faut pas négliger.

Le R. P. Castelbranco expose cette lecon de Fa-
tima dans les termes les plus clairs (2) : « Devenus
trop grands, les péchés du monde moderne avaient
fini par provoquer la Justice Divine (guerre de
1914). Emue de compassion, la Sainte Vierge inter-
vint auprés de son Fils et obtint de la miséricorde
divine une tréve ou un ajournement du chatiment.

Elle descendit alors a Fatima au milieu des pro-
diges les plus éclatants pour bien marquer le tra-
gique de la situation, et, dans un supréme appel,
demanda aux hommes : 1°) la cessation du péché
et la pénitence ; 2°) la récitation quotidienne du
rosaire ; 3°) la dévotion a son Ceeur Immaculé,

A ces conditions, elle promit une pair durable
et le salut de beaucoup d’ames, tout en avertissant
que, si on négligeait ses avis, la Justice de Dieu
suivrait son cours et se manifesterait par de nou-
veaux et plus grands chatiments.

Ces avis divins ne furent pas suffisamment
écoutés ; aussi la Justice de Dieu reprit-elle de nou-
veau son cours...

Mais Dieu est infiniment bon, et 1a Sainte Vierge
est inlassable dans ses interventions miséricordieu-
ses... Si les hommes se ressaisissent et écoutent en-
core le céleste message du Cocur Immaculé, le cha-
timent, non évité, pourra du moins étre trés adouci
et rapidement terminé. »

Notons qu’a la derniére apparition du 13 octobre,
au moment oli commencait de se produire le grand
prodige solaire, Notre-Dame de Fatima nous recom-
mande les mystéres du Rosaire sous la forme con-
créte de trois tableaux vivants. Les trois enfants

(2) Le prodige inoul de Fatima,



200 MA VIE DIVINE

virent d’abord la sainte Famille qui nous repré-
sente les mysteres joyeux de I'enfance de Jésus. Puis
la petite Lucie vit Notre-Dame des Sept Douleurs
qui nous rappelle les mystéres douloureux de la
Passion et de la mort du Christ. Enfin, succédant
a Notre-Dame des Sept Douleurs, apparut Notre-
Dame du Mont Carmel, tenant en mains le scapu-
laire, gage de la béatitude céleste, et qui nous rap-
pelle ainsi les mystéres glorieuxr du Rosaire.

Le Rosaire forme donc le point central du céleste
message de Fatima. A nous de le comprendre et de
répondre avec empressement au grand désir de la
Vierge. Aujourd’hui, comme dans le passé, le Ro-
saire obtiendra des miracles.

Tout le monde connait le vaillant défenseur de
I’Eglise et du peuple d’Irlande, O’ Connel. Cet
homme d’Etat était un grand dévot du chapelet. Un
jour, on propose au Parlement anglais un bill con-
tre la liberté de I'Irlande. Le Gouvernement est sur
le point de triompher, et les amis de I’Irlande cher-
chent en vain O’ Connel. Enfin, on le trouve- dans
une des salles du Palais, égrenant son chapelet. On
le presse de venir. Mais le grand orateur donne cette
magnifique réponse : « Laissez-moi finir mon cha-
pelet ; je fais plus en ce moment pour la cause de
PIrlande qu’avec les plus éloquents discours. »

Au lendemain de la derniere offensive de Cham-
pagne, en 1918, Poincaré félicite le général Gou-
raud.

— Mais, général, quelle tactique fut la votre ?

Et le général Gouraud, sortant son chapelet :

— Monsieur le Président, voila !...

Il avait prié.

Ah ! le chapelet de la guerre !... Dans le mou-
choir ou l'on ramassait les reliques sanglantes des
morts avant de les enterrer, il y avait une montre,
un calepin, un couteau... et presque toujours un
chapelet...

A TI’heure on, tristes, découragés, ils sentaient




LA PRIERE MARIALE 201

leur ceeur couler dans leur poitrine comme une
cire qui fond, a ’heure ou la mort rédait autour
d’eux, leur soufflant son haleine froide a la face, a
’heure ou ils étaient étendus dans une mare de
sang, seuls, atrocement seuls, appelant leur maman
qui ne répondait pas, les soldats se servaient de
leur chapelet.’

C’était pour eux une force, une amitié, une con-
solation...

Il le sera pour vous... Gardez-le... et dites-le...

l*t

Le Pape Pie X, de sainte et vénéree mémoire,
écrivait dans son testament : « Si vous voulez que
la paix régne dans vos familles et dans votre pa-
trie, récitez tous les jours le chapelet avec les voO-
tres... Il est de toutes les priéres la plus belle et la
plus riche en graces, celle qui plait le plus a la
Sainte Vierge. Aimez donc le Rosaire, récitez-le
avec dévotion. C’est le testament que je vous laisse,
afin que vous vous souveniez de moi. » Le Pape
Pie XI nous recommande de le réciter chaque jour
en famille. « C’est 13, disait-il, une habitude sin-
guliérement salutaire, dont il ne peut certainement
pas ne pas découler pour le foyer domestique une
tranquillité sereine et 1’abondance des dons céles-
tes (3) ». Suivons ce mot d’ordre du Pape !

Ceite couronnc de roses, offerte pieusement a
Marie pour la récitation quotidienne du Rosaire, se
changera en une couronne de gloire et de délices
que Jésus et Marie déposeront, au dernier jour, sur
le front des élus. Le Bx de Montfort nous en donne
la précieuse assurance : « Si vous étes fideles a dire
votre Rosaire, tous les jours, dévotement, jusqu’a
la mort, croyez-moi, malgré la grandeur de vos
péchés, vous recevrez une couronne de gloire qui
ne se flétrira jamais. »

(3) Encyclique Ingravescentibus malis.




202 MA VIE DIVINE

O divine priére,

Si 'on vous connaissait,
Un chacun vous dirait
Jour et nuit sur la terre :
Par I’Ave Maria

Le péché se détruira,
Par I’Ave Maria

Le Grand Jésus régnera.

Oh ! conseil salutaire !
Oh ! excellent secret !
Pour devenir parfait,
Par jour dire un rosaire.

Qui s’y rendra fidéle
Marchera vitement
Vivra parfaitement,
Mourra tranquillement, .
Montera surement
A la vie éternelle !

(Bx de MONTFORT.)

N.-B. — Le Rosaire a été organisé en une triple associa-
tion :

1* La Confrérie du Rosaire (un rosaire par semaine), est
une association de fidéles qui donnent leurs noms de bap-
téme et de famille (le 1*" est seul nécessaire) pour qu’on les
inscrive sur le registre de la Confrérie et s’engagent a réciter
un rosaire par semaine ;

2° Le Rosaire perpétuel (un rosaire par mois en plus du
rosaire hebdomadaire), est une asso.iation de confréres du
Rosaire, qui s’engagent, pour I’honneur de la Trés Sainte
lerge, 4 monter la garde d’amour autour de son trdone, une
fois par mois, a jour et heure flxes, en disant un rosaire
enticr d'un seul trait ;

.3“. Le Rosaire vivant (une dizaine par jour), est une asso-
ciation de fid¢les qui, groupés par section de quinze person-
nes, s'engagent a dire une dizaine de chapelet par jour, en
méditant sur un des quinze mystéres que l'on change au
commencement de chaque mois. Fondée a Lyon en 1826 par
Mlle Pauline Jaricot, cette forme du Rosaire fut approuvée
par le Pape Grégoire XVI, qui enrichit d’indulgences (23 fé-
vrier 1832).

BT

Yy




LA PRIERE MARIALE 203

QUESTIONNAIRE

1. Qu’est-ce que le « psautier de la Vierge » ?

2. Montrez comment par le Rosaire vous sauverez vo-
tre ame. — N’est-ce pas la priére la plus agréable a
Marie ? Pourquoi ?

3. N’est-ce pas la priére la plus profitable a votre
Gme ? — Pourquoi ?

4. Quelle est « I'dme » du Rosaire ? Qu’est-ce qu'un
mystére du Rosaire ? En quoi consiste cette méditation
des mystéres. — Est-ce facile ?

5. Montrez comment par le Rosaire vous contribue-
rez @ sauver le monde. Que vous dit a ce sujet Ihis-
toire de UEglise ?

6. Récitez-vous votre chapelet chaque jour en médi-
tant les mystéres du Rosaire ? Quelle sera volre résa-
lution ?



l\\

|

1A

iy

[

lci, je meurs de faim... ]'iral & mon Pere |
(Parabole de l'enfant prodigue)




CHAPITRE XIII

LES VIVANTS QUI SONT MORTS

« Tu as la réputation d’étre vi-
vant, mais tu es mort. »
(Apoc., 111, I.)

Nous sommes sur la terre pour faire grandir en
nous notre vie d’enfants de Dieu. Mais avant de
grandir, il faut commencer par ne pas mourir. Quel
est le grand obstacle au développement de la vie
de la grace ? Le péché mortel. C’est la grande bri-
sure avec Dieu... C’est le sarment qui « se taille lui-
méme » et se retranche du cep. Il n’a plus la vie de
la plante vivante... la séve de la grace. H devient
un rameau sec. La grice sanctifiante, en effet, n’est
pas compatible avec le péché mortel. Les deux ne
peuvent coexister dans une méme Ame.

Pour qu’un péché soit mortel, il faut désobéir
a un ordre grave — connu comme grave au mo-
ment du péché — avec plein consentement de la
volonté. Si I'une de ces trois conditions manque,
le péché n’est pas mortel.

Au dernier livre de la Sainte Ecriture, dans
Papocalypse, nous lisons que Dieu fit. entendre,

10




206 MA VIE DIVINE

un jour, a I’Eglise de Sardes qui avait outragé sa
gloire, cette parole étonnante : « Tu as la réputa-
tion d’étre vivant, mais tu es mort (1) ». Des vivants
qui sont morts ! Hélas ! ils ne sont que trop nom-
hreux ceux qui vivent dans leur corps et qui sont
morts dans leur ame !

« Qui non habet Filium, vitam non habet »,
nous dit saint Jean (2), c’est-a-dire celui qui ne
porte pas en soi le Fils de Dieu par la grace sancti-
fiante, celui-la n’a pas la vraie vie, c’est un mort.
¢’est un cadavre. -

Le péché mortel est donc un véritable suicide
surnaturel qui prive totalement 'homme de cette
vie splendide qui faisait de lul un fils de Dieu. Il
ost I'obstacle essentiel a I'union divine, parce qu’il
est contraire a I’amour de Dieu. En commettant le
péché mortel, I'ame se détourne entiérement de Dieu
pour placer sa fin dans la créature. L’¢loignement
de Dieu est donc radical et I'union avec Lui est
détruite.

Nous avons vu que, par la grace sanctifiante,
Dieu vit en nous, Dieu : Pére, Fils et Saint-Esprit.
Que fait le péche mortel 2 11 chasse réellement de
notre ame la Trinité Sainte. 1l n’empéche pas la
présence physique de Dieu en nous. (En Dieu, dit
saint Paul, nous avons la vie, le mouvement et
I’étre.) Mais il brise nos affectueuses relations avec
chacune des Personnes divines. (Cest comme l'en-

vers de la grace !

I. — A L’EGARD DE DIEU LE PERE, LE Pxf:CHE MORTEL
EST UN ODIEUX MEPRIS QUI REVELE UN CGEUR

TRES INGRAT.

C’esl la rupture violente d'un enfant avec son
pére. Par la grace sanctifiante, Dieu avait fait de

(1) Apoc., 111, 1.
(2) I Jean, v, 12.

_:"_-ffir‘,}' B

5
521
o



LES VIVANTS QUI SONT MORTS 207

nous ses enfants. Il nous faisait vivre de sa vie dans
sa société et son intimité et son amitié. Il nous ap-
pelait a la vie éternelle, c’est-a-dire au bonheur par-
fait de Le voir tel qu’ll est et de jouir de son infinie
perfection. Et pour un misérable bien fini et limite,
plaisir des sens, richesses du monde, orgueil de
I’esprit humain, celui qui péche mortellement re-
jette ce don de Dieu et la vie éternelle... il déteste
Dieu qui 'aime malgré son indignité. Affreuse in-
sulte ! Cinglant affront ! ‘

De plus, en accomplissant librement une action
contraire a la loi divine, le pécheur méprise, prati-
quement, et les perfections et les droits de Dieu. Il
nie pratiquement que Dieu soit la souveraine sa-
gesse et qu’ll ait le pouvoir d’établir des lois. Il nie
pratiquement la sainteté de Dieu et refuse de lui
donner I’adoration qu’ll mérite. Il nie pratique-
ment que Dieu soit la toute-puissance et qu’ll ait
le droit de réclamer l’obéissance de ses créatures.
Il nie pratiquement que Dieu soit la bonté supréme
digne d’étre préférée a tout ce qui n’est pas elle.
Il place Dieu au-dessous de la créature. Il répéte,
sinon par sa bouche, du moins par son acte, la pa-
role de Satan, au jour de sa révolte : « Non serviam:
je ne vous servirai point ! »

Et il méprise Dieu pour s’abandonner a4 une
passion funeste, a un péché dont on rougirait de-
vant les hommes. Choix monstrueux d’une vo-
lonté perverse ! Songez-vous a ce qu’un tel procédé
comporte d’offensant, d’injurieux, d’outrageant
pour la majesté divine ? L’union avec le Pére est
donc complétement rompue et la vie divine dé-
truite. Fils ingrats que nous sommes, nous chas--
sons de notre 4me un Pére qui nous aime tant !




208 MA VIE DIVINE

[. — A L’EGARD DE DIEU LE FILS, LE PECHE MORTEL
EST LA PLUS NOIRE DES TRAHISONS.

Qu’est-ce que trahir ? C’est manquer A sa parole,
a ses engagements. Or, au jour de notre baptéme,
le Seigneur Jésus a regu nos promesses de fidélité,
par la voix de notre parrain et de notre marraine
qui nous représentaient devant I’Eglise.

Au jour de notre communion solennelle, nous lui
avons renouvelé publiquement ces promesses en
disant, la main levée sur I’Evangile, que nous nous
attachions a Jeésus-Christ pour toujours. Et voici
que, par le péché mortel, nous brisons avec Jésus ;
nous dechirons ces contrats surnaturels, comme on
déchire des chiffons de papier sans valeur. « Quelle
angoisse au tribunal de Dieu d’avoir a répondre du
crime de haute trahison ! (3) »

Ajoutons que ce Jésus a qui nous avions promis
fidélité a da s’imposer des souflrances épouvanta-
hles pour chacun d’entre nous.

Jésus, en effet, a tres r¢ellement souffert pour
nos péchés. Etant Dieu, I’avenir Lui était décou-
vert el, par conséquent, Il voyait par avance toutes
nos fautes aussi clairement que si nous avions été
présents. Dés lors, chaque. fois que nous péchons,
nous causons trés réellement a Jésus une peine qui
a compté dans sa vie mortelle et dont nous sommes
présentement responsables.

Les vrais bourreaux du Christ, ce ne sont donc
pas les soldats romains. Sans doute, ce sont eux qui
ont enfoncé a grands coups de marteau les clous
dans ses pieds et ses mains, ce sont eux qui ont deé-
chiré son pauvre corps a coups de fouets et de la-
niéres, qui ont ensanglanté sa téte en y faisant pé-
nétrer de longues épines. Mais ces soldats n’ont eu
la permission de Dieu de faire ainsi souffrir Jésus
que parce que nos péches étaient la, avec eux, et

(3) Plus., Dieu en nous, p. 88.

, 2 .
"-ﬂ"'\g_ﬁ;" spRbaeal T

B
i




LES VIVANTS QUI SONT MORTS 209

réclamaient une expiation, une réparation. En réa-
lite, ¢’était nous qui enfoncions les clous, qui frap-
pions Jésus, qui le couronnions d’épines. La Pas-
sion de Jésus est notre ceuvre. A I'exemple de Pas-
cal, dans le fleuve incommensurable de la Passion
du Christ, nous devons discerner les gouttes du sang
divin qui furent versées pour nous.

Hélas ! par le péché mortel « nous oublions cette
Passion et cette mort atroce qu’ll a voulu endurer
pour nous rendre cette vie chrétienne dont nous
faisons si peu de cas. Tout disparait a4 nos yeux
trompés : humiliations de la créche, obscurité et
abaissements de la vie cachée, fatigues de la vie
publique, souffrances de la croix ! (4) ».

« Chaque fois que tu échanges la grace pour le
peché, tu te joues de la maniére la plus impie et la
plus ignominieuse de la vie, du sang et de la mort
de ton Maitre... Toute la sueur qu’a repandue pour
toi I'ardent amour de Jésus, tu la consumes en un
instant, tu jettes dans I’abime du péché I’héritage
qu’ll P’a acquis avec tant de peine (5) ».

Quelle cruauté de notre part! Je comprends
maintenant ’émouvante parole de Pascal : « Si tu
connaissais tes péchés, tu perdrais cceur ! (6) ».

- 1ll. — A L’EGARD DU SAINT-ESPRIT, LE PECHE MORTEL
EST LA RUINE DE SON (EUVRE DIVINE EN NOUS.

Alors qu’au baptéme, le prétre avait dit : « Sors
de cet enfant, esprit immonde, laisse la place A
I’Esprit-Saint », le pauvre pécheur, retournant cette
parole de son baptéme, s’écrie pratiquement par
son péché mortel : Va-t’en, Esprit-Saint, va-t’en !
Je ne veux plus de toi, et laisse la place... — A qui
donc, grand Dieu ? — 3 Pesprit immonde ! « Et

(4) Lamoot, La vraie vie, p. 34,
(5) Scheeben, Merveilles de la grdce, p. 83.
(6) Mystére de Jésus,




210 MA VIE DIVINE '

Satan entra dans Judas! », dit le saint Evangile, en
parlant du traitre aprés son forfait... On doit en
dire autant de celui qui commet le péché mortel.
Satan entre en lui, non pas par sa substance, ce qui
n’appartient qu’a Dieu, mais, nous dit saint Tho-
mas d’Aquin, par son opération, c’est-a-dire par ses
suggestions mauvaises. Il opére dans le pécheur
en lui inspirant des pensées mauvaises, en lui sug-
gérant des actes mauvais qu’il ne réussit que trop
3 faire accomplir. Le pécheur est vraiment possedé
par le démon. Voila celui qui vient demeurer la ou
régnait Dieu.

Que s’ensuit-il ? Tous les mérites du passé sont
perdus : on ne peut étre séparé de Dieu et méritant
devant Lui. Le pauvre pécheur ne pourra retrouver
ses mérites qu’en obtenant le pardon de Dieu.

De plus, une fois cet Esprit divin chassé de I’Ame,
les hommes peuvent sans doute accomplir encore
des actions bonnes, mais nullement méritoires pour
le ciel (7). ,

Alors que la journée d’un chrétien vivant est
foconde en meérites, méme si rien ne lui cofite, celle
d’un chrétien mort est inutile, malgré son travail
ardu, ses souffrances et les croix qui l’accablent.
Tout en vain | Tout est stérile pour le ciel.

Pécheurs, ils sont devenus des branches mortes
qui ne regoivent plus la seve divine de la grace et
qui, au dire de Notre-Seigneur, ne sont honnes qu’a
étre jetées au feu pour y braler. Ils ne peuvent mé-
me pas mériter, en droit strict et rigoureux, la grace
de revenir a Dieu. Si Dieu leur donne la contrition,
c’est par miséricorde, parce qu’ll daigne se pen-
cher vers la créature tombée. :

Ils réussissent peut-étre dans le monde, ils sont
parfois entourés d’honneur, de respect. En réalite,
ils sont des cadavres spirituels, des vivants qui sont

(7) Que les pécheurs multiplient cependant ces bonnes
actions en attendant le pardon divin : Dieu bon en tiendra

compte pour avancer I’heure de la réconciliation.




LES VIVANTS QUI SONT MORTS 211

morts. L’idéal disparail progressivement de leurs
yeux. C’est le terre 4 terre qui s’empare de tout
leur étre ¢t, parfois, aprés avoir chassé Dieu de leur
ceeur, 1ls en viennent a vouloir Le chasser du coeur
des autres. Ils se font les agents de Satan dans le
monde !

Le péché mortel est done odieux, car il tue la vie
chrétienne et il sem® une mort d*autant plus effra-
yanie (u’elle est invisible. On comprend, dés lors,
la parole de Blanche de Castille 4 son fils saint
-Louis : « J’aimerais mieux te voir mourir a4 mes
pieds que de te savoir coupable d’un seul péché
mortel. » ,.

Notre sainte nationale, Jeanne d’Arc, exprimait
la méme idée lorsqu’elle disail, dans toute la sin-
cérité et I’énergie de son Ame : « J'aimerais mieux
mourir que de commetire un péché ! » De fait, elle
préféra la mort, et la mort par le feu, sur le biicher
de Rouen, plutdt que de se démentir et de cesser
un instant de dire a ses juges que « tout ce qu’elle
avait fait, elle I'avait fait par commandement de
Notre-Seigneur ».

Oh ! le bel exemple que nous devons suivre ! La
parole du psalmiste doit étre noire mot d’ordre :
« Je hais le péché et je I'ai en abomination (8). »

Supposez maintenant que la mort surprenne cette
ame en état de péché mortel sans qu’elle ait le
temps de se reconnaitre. Cette supposition n’a rien
d’invraisemblable, puisque Notre-Seigneur Lui-meé-
me lient a nous averlir qu’il surviendra « comme
un voleur au moment ol nous N’y songerons pas »...
Alors, c’est 'enfer éternel : Ne Jamais voir Dieu !
Toujours briler ! Quel malheur !

En vérité, le péché mortel est bien la plus fatale
des erreurs, « errant qut operantur malum (9) ».
On sacrifie le bonheur infini el ¢ternel du ciel pour

(8) Ps. cxviir, 163,
(9) Prov., x1v, 22,

e ]




212 MA VIE DIVINE
un plaisir imparfait et éphémere. Voila 'éechange
absurde que fait tout homme qui péche. Se peut-il
imaginer un égarement plus déplorable ? Erreur
réparable encore ici-bas, mais bientot irréparable !
Aussi, n'attendons pas pour recevoir le pardon de
nos peches.

Mais, direz-vous, Dieu est trop bon pour me dam-
ner ! Détrompez-vous ! Ce n’est pas Dieu qui damne,
mais le pécheur qui se damne lui-méme. Et, en
effet, tant que nous sommes sur la terre, nous som-
mes. selon 'expression d’un grand théologien (10),
« comme des vases de terre glaise ou d’argile molle,
susceplibles de changer de forme, pouvant passer
du vice a la vertu et réciproquement de la vertu
qu vice. Mais aussitot le coup de la morl venu,
nous devenons comme des vases de terre cuite, les-
quels, durcis par le feu, gardent pour toujours la
forme dans laquelle la cuisson les a saisis ».

On montre encore aujourd'hui, au palais de Ver-
sdilles, la chambre ot mourut Louis X1V, le 1°* sep-
tembre 1715. Ce sont les mémes meubles et en par-
ticulier la méme pendule. Par un sentiment de res-
pect envers le grand roi mort, on arréla cette pen-
dule au moment méme ou il rendit le dernier sou-
pir, a 4 heures 31 minutes. Depuis, on n'y a pas
touché, et voila plus de deux cents ans que l’ai-
guille immobile du cadran marque 4 heures ‘31 mi-
nutes. C’est une image frappante de I’immobilité
oll entre et demeure la volonté de I'homme au mo-
ment méme ou il quitte cette vie.

De fait, une fois la mort venue, notre volonté ne
peut plus changer, nous ne sommes plus libres, le¢
tomps d’épreuve est terminé, le temps de choisir
est passé. C’est un dogme de foi catholique... Apres
la mort, plus de repentir. L’ame reste immuable-
ment dans les dispositions ou elle se trouve au mo-
ment méme ou elle quitte son COTDPS. Selon une

(10) Cardinal Billot, Les Etudes, 20 aolit 1923,




LES VIVANTS QUI SONT MORTS ' 213

image bien connue, I’arbre jeté A terre ne se reléve
pas, il reste du c6té ou il est tombé. Ainsi au ciel
ou en enfer, I'ame sera fixée pour I’éternité, selon
qu'a I'heure de sa séparation d’avec le corps elle
aura la grace ou le péché (11). Jusqu’au dernier
soupir, le pauvre pécheur sollicité par la grace de
Dieu n’a pas voulu se convertir. Eternellement, il
ne se convertira pas. Eternellement, il demeurera
dans le choix qu’il a fait librement entre Dieu et Ia
créature. En toute liberté, il s’est ‘détourné de Dieu...
Eternellement il en sera privé et vivra toujours en
compagnie des anges rebelles dans un feu réel qui
ne s’¢leindra jamais. Dieu ne fait que ratifier, con-
firmer la décision de I’homme qui librement a pré-
fér¢ la créature au Créateur.

« Ma f{ille, disait un jour Notre-Seigneur a sainte
Rose de Lima, je ne condamne que ceux qui veu-
lent étre condamnés. » (12) '

Ce n’est donc pas Dieu qui damne. mais c’est
le pécheur qui se damne lui-méme. Comme le fai-
sail remarquer tres spirituellement Henri Lasserre,
le célébre écerivain de Lourdes, & son ami, M. Thiers,
qui arguait de la bonté de Dieu pour l'inexistence
de I'enfer : « Ne vous y trompez pas ! Damner n’est
pas un verbe actif, mais un verbe pronominal. »

(11) Cetle fixation définitive de chaque homme, au mo-
ment de la mort, dans Pétat ('amitié avee Dieu ou dans
1"él:1l ’éloignement de Dieu constitue le jugement particu-
lier, par ll;quel la destinée de chacun est ¢tablie pour tou-
Jours. Ce Jugement de Dieu ne s’exprime pas par une sen-
tence dc; recompense ou de condamnation extérieurement
prononcee ; il se manifeste 3 Pintéricur de ’homme : ¢’est
un jugement inlérieur, Des que 'dime cesse d’animer le corps,
vllﬁc connait trés claivrement la vérité sur Dieu el sur elle-
meme ;3 elle connait son état de grice ou son état de péché,
tout son mvrilq ou son démérite. De méme que I'dme qui
aime Dien, aprées la mort se précipite vers Lui, de méme
Viame en état de péché mortel se détourne de L,ui et reste
dans cel état. Bien qu’elle en souffre grandement, elle veut
rester dans cel élat, car ame séparée ne peut plu’s changer
et le damné ne peut ni se repentic ni se tourner vers DieL;
et L’aimer.

18%()}32) Vie de Sainte Rose de Lima, par Masson, Lyon, Vitte,




214 MA VIE DIVINE

5%
k¥

Une nuit de Noél, ’Enfant Jésus apparut a saint
Jérome .
__ Jérome, demande Jésus, gue Ine donnes-tu
pour mon jour de naissance ?

—_ Divin Jésus, je vous donne mon coeur.

__ C’est bien, mais donne-moi encore autre chose!

__ Je vous donne toutes les prieres et toutes les
affections de mon cceur. )

__ Donne-moi quelque chose de plus !

__ Je vous donne tout ce que j’al et tout ce que

je suis.
__ Je désire que tu me donnes quelque chose de

plus !

_— Divin Enfant, je n’ai plus rien. Que voulez-
vous que je vous donne encore ?

— Donne-moi tes péchés !

— Que voulez-vous en faire ?

__ Donne-moi tes péchés pour que je puisse te
les pardonner tous !

_~ O divin Enfant, vous me faites pleurer !

Le bon Dieu vous adresse le méme-appel émou-
vant. Il faut y répondre généreusement .« Je me
léverai et j’irai vers mon Pére (13). » N

Le ciel n’est pas seulement pour ceux %li' ont .i§

gardé l'innocence, mais aussi pour ceux quil l’ont
perdue et recouvrée. Confiance ! Au-dessus de\ la
persévérance qui ne tombe jamais, il y a la perseé;
vérance qui se reléve toujours et qui v

mort. -
Un jeune prétre vendéen, I'abbé Giraudet, aumo-

nier clandestin du S.T.O. en Allemagne, mort vic-
time de son prodigicux dévouement, écrivait de
Berlin 4 ses paroissiens : « La récompense céleste

n’est pas faite pour ceux qui ne seront jamais tom-

(13) Lue, xv, 18.

ous conduirai-\
au bonheur d’une vie a jamais victoricuse de la .




LES VIVANTS QUI SONT MORTS 215

bés, mais pour ceux qui se seront toujours relevés.
Soyez donc courageux 2 accomplir ce que Dieu
attend de votre foi chrétienne, et lorsque le courage
vous a manque, lorsque votre volonté a fléchi, rele-
vez-vous vite, revenez a Lui, reprenez coeur, pensez
quil n’est jamais trop tard de bien faire et qu'’il
faut toujours se presser _a faire le bien. »

Reviens, pécheur, c’est ton Dieu qui t'appelle :
Viens au plus tot te ranger sous sa loi.
K Tu n’as été déja que trop rebelle,
Reviens a lui, puisqu’il revient a toi.
(Bx pE MONTFORT.)

QUESTIONNAIRE

/ 1. Quel est le grand obstacle a la grace sanctifiante ?
.' 2. Montrez le mépris de ‘Dien qui se trouve dans le
péché mortel, :
3. N'est-ce pas aussi une trahison a I'égard de Jésus ?
4. Montrez comment Jésus q réellement souffert jadis
/ pour nos péchés d’aujourd’ hui.

/ 5. Et a l'égard dn Sainl-Esprit que fait le péché mor-
| tel ? Comment le pécheur est-il possédé par le démon ?
) 6. Que deviennent les mérites du passé ? Que valent
[ les bonnes actions du pécheur ?

7. Ot conduil le péché mortel ? *

8. Que répondre a ceux qui prélendent que Dieu est
{rop bon pour les damner ?

9. Que doit faire le pauvre pécheur ? Doil-il se décon-
rager ? A

10. Avez-vous pratiquement la haine du péché mortel ?




Ses nombreux péchés

lur sont pardonnés
parce qu'elle a
beaucoup aimé.

La Pécheresee aux pieds de Jécus.



CHAPITRE XIV

REVIVRE !

. ¢« C’est* pourquoi je te le dé-
clare, ses nombreux péchéds lui
sont pardonnés parce gqu’elle a
beaucoup aimé. »
(Luc, vii, 47

Vous avexz iu parfois les ravages causés par un
raz-de-marée de quelques secondes. Subitement tout
sombre, tout est emporté. Ainsi en est-il du chré-
tien qui commet le péché mortel, de ce vivant qui
est mort... :

La vie de la grice se relire de son ame... C’est
I'enfer éternel !

N’existe-t-il pas un moyen immédiatement A la
portée de tous pour retrouver le pardon (1) ?

Oui, le moyen existe auquel songent bien peu de
baptisés... C'est la contrition parfaite qui, pour
beaucoup, peut étre un grand moyen de salut. Le

?

(1) 11 est de foi que la grace perdue peut se recouvrer :
« Si quelqu’un prétend que I’homme tombé aprés le bap-
téme ne peut plus se relever... qu’il soit anathéme. » Concile
de Trente, Sess. vi, can. 29.

’




218 MA VIE DIVINE
cardinal Franzelin, qui était un grand théologien,
disait un jour : « S’il m’¢tait donné de parcourir le
monde, le sujet favori de mes prédications serait
la contrition parfaite. » Nous allons voir comment
ce vivant qui est mort peut revivre par la contrition

parfaite.

. — QUEST-CE QUE LA CONTRITION PARFAITE ?

D’une maniére générale, la contrition est le re-
gret du péché. Mais, vous le devinez aisément, on
peut regretter ses fautes pour différents motifs.

Voici deux enfants qui ont gravement injurié
leur mére : 'un regrette sa faute en raison de la
grande peine qu’il a causée a sa meére, ’autre, qui
a moins de coeur, la regrette uniquement a cause
des magnifiques étrennes qui lui étaient destinées
et dont il prévoit la suppression totale. Le regret
de ce dernier enfant est imparfait, c’est-a-dire
moins parfait que celui de son frére. Ce n’est pas
la peine de sa mére, mais la privation de ses étren-
nes qui le préoccupe. Son regret est intéressé.

Ainsi pouvons-nous agir a I’égard du bon Dieu...
Nous pouvons regretter nos péchés en raison de
I'enfer ou du purgatoire qu’ils nous ont mérité
ou du ciel dont ils nous privent. Dans ce cas, la
contrition est appelée imparfaite parce que nous
regretions nos péchés dans notre intérét personnel,
pour. un motif égoiste. C’est surtout nous que nous
aimons plutét que Dieu. Mais nous pouvons aussi
regretter nos péchés parce qu’ils atleignent la per-
sonne méme de Dieu infiniment bon, infiniment di-
gne d’étre aimé, parce qu’ils ont été la cause des
souffrances atroces endurées par Jésus sur la croix.
Cette contrition est dite parfaite, parce que son
motif est souverainement désintéressé. On oublie
ses intéréts personnels, méme éternels, pour ne
penser qu’a Dieu que l’on a outragé et auquel on

S S

e

e




REVIVRE 219

n’a pas craint de déplaire. On aime vrdiment Dieu
pour Lui-méme. En résumé, la contrition parfaite
est un regret basé sur un motif d’amour parfait.

. — EST-IL DIFFICILE D’'AVOIR CETTE CONTRITION
PARFAITE ?

Avant Notre-Seigneur, sous I’ancienne Loi, la con-
trition parfaite fut, pendant quatre mille ans, le
seul moyen d’obtenir le pardon de ses péchés. Le
sacrement de pénitence n’existait pas. De nos jours
encore, il n’y a pas d’autre moyen de rentrer en
grace pour des millions de paiens et d’hérétiques.
Or, nous savons que Dieu ne veut pas la mort du
pécheur, mais qu'’il se convertisse et qu’il vive...
En conséquence, il ne peut pas vouloir imposer
une contrition parfaite impossible 4 atteindre... Si
tous ceux qui ont précédé la venue du Christ sur
la terre, si tous ces malheureux qui, de nos jours,
n’ont pas regu le baptéme, peuvent avoir cette con-
trition parfaite, a plus forte raison nous, catholi-
ques, nous pouvons I’avoir, nous qui sommes éclai-
rés des lumiéres de ’Evangile et qui recevons beau-
coup plus de graces actuelles. Nous devons conclure
qu’il est facile d’avoir la contrition parfaite.

Evidemment, cette contrition parfaite ne peut nai-
tre dans une Ame que par la grice du bon Dieu.
Mais Dieu ne la refuse jamais a qui la désire since-
rement, tant il a héite d’exercer sa miséricorde. Il
faut donc la Lui demander souvent dans nos priéres
et particulierement quand nous assistons au saint
Sacrifice de la messe. Le saint Concile de Trente,
en effet, déclare que « le Seigneur, apaisé par cette
oblation, accorde la grice et le don de péniten-
ce... (2) ». Quand nous participons A ce divin Sa-
crifice, « Dieu nous donne, si nous le demandons

(2) Sess. XXII, cap. 1.




290 MA VIE DIVINE
avec foi, les sentiments de repentir, de bon propos,
d’humilité, de confiance, qui nous amenent a la
contrition... (3) ».

N’oublions pas — la remarque est importante —
que la vraie contrition réside dans la volonté et non
dans le sentiment. Il n’est nullement nécessaire
d’éprouver en nous un chagrin sensible intense.
Comme dit saint Thomas d’Aquin : « Cette douleur
sensible n’est pas toujours en notre pouvoir et ne
s’obtient par sur commande. » Je peux donc avoir
la contrition parfaite, bien que les larmes ne cou-
lent pas de mes yeux et que mes sens ne soient pas
émus. 11 suffit, encore une fois, que je regretie mes
péchés pour Dieu, dont j’al méprisé la bonté, pour
Jésus qui a tant souffert pour moi.

Peu importe la formule que nous employons. No-
tre regret n’est pas li¢ a une formule plus qu’a
une autre. L’acte de contrition que tout petit nous
avons appris, celui que nous récitons dans la priére
du matin et du. soir est excellent. Il n’est pas méme
nécessaire. Qu'importe la quantité de paroles ! Il
suffit de dire mentalement, d’un coeur repenti et
aimant « Mon Dieu, je vous aime de tout mon
ceeur. » Clest suffisant pour la miséricorde. Tout de

suite elle agit, elle vivifie.

III. — QUELS SONT LES PRECIEUX EFFETS DE CETTE
CONTRITION PARFAITE?

Elle efface le péché par elle-méme et immedédia-

tement.

C’est ’enseignement trés net de I'Eglise : la con-
trition parfaite réconcilie 'homme avec Dieu, m¢é-
me avant la réception du sacrement de pénitence.
Ce sont les expressions mémes du Concile de Trente

(XIV, 1v).

(3) Dom Marmion, Le Christ, vie de I'ame, p. 236.

et a D ——




REVIVRE 221

<n cela, du reste, I'Eglise s’appuie sur la parole
méme de Dieu. « JJaime ceux qui m’aiment », dit-
il dans la Sainte Ecriture (4). Tout de suite, Il ac-
courl vers le malheureux qui 'appelle... Il I'associe,
de nouveau, a sa vie. Jésus ne disait-il pas : « Si
quelqu’un m’aime, mon Pére I’aimera et Nous vien-
drons & lui... » ? Notre parfait amour pour Dieu
efface donc immédiatement le péché mortel, puis-
que notre ame redevient le temple de la Trinité
Sainte et que Dieu ne peul habiter dans une ame
souillée par le péché mortel.

Voyez Madeleine, la pécheresse publique. Elle se
prosterne aux pieds de Jésus et, sans dire aucun
mot, elle se met a les arroger de ses larmes et a les
essuyer de ses cheveux. En présence de Simon le
pharisien, Jésus prit la défense de la pécheresse
« Ses nombreux péchés lui sont pardonnés parce
qu’elle a beaucoup aimé (5). » Comme Madeleine,
nous pouvons, en un instant, obtenir le pardon de
nos pé¢cheés au moyen de la contrition parfaite.

Il en fut de méme de saint Pierre. Il n’entendit
pas tomber des lévres de son Maitre les paroles du
pardon ; du moins, ’Evangile n’en rapporte au-
cune. I’Evangile dit seulement que Jésus, « s’étant
retourné vers lui, le regarda ». Mais le regard di-
vin fit éclater dans le coeur de 'apotre infidéle un
lel amour, une contrition si parfaite que la faute
commise fut immédiatement pardonnée. De (fait,
Notre-Seigneur conserva toute sa confiance a saint
Pierre. Jamais dans la suite, Il ne lui reprocha son
reniement.

Mais, alors, direz-vous, si la contrition parfaite
cfface par elle-méme les péchés, il n’y a plus besoin
de se confesser ! Erreur !

Il y a obligation grave d’accuser A la prochaine
confession les péchés dont on a eu la contrition

(4) Proverbes, vi, 17.
(5) Luc, vi, 47,




222 MA VIE DIVINE

parfaite, parce que, depuis Pinstitution du sacre-
ment de pénitence, il y a un précepte divin de con-
fesser, au moins, tous les péchés mortels. D’ou,
quand on fait un acte de contrition parfaite, si I’on
veut qu’il soit efficace, il faut avoir le désir au
moins implicite de se confesser. La contrition par-
faite suffit, sans la confession pratiquée de fait,
quand celle-ci est impossible, mais pas sans la con-
fession au moins désirée.

Faut-il recevoir le sacrement de pénitence le plus
tot possible, aprés avoir fait un acte de contrition
parfaite ? En toute rigueur, ce n’est pas nécessaire,
mais c’est vivement conseillé. Ainsi on est plus
sur d’étre pardonné et on obtient en méme temps
de nombreuses graces de force pour I’avenir.

Evidemment, les péchés mortels remis par la
contrition parfaite sont pardonnés pour toujours.
Si, dans la suite, on ne les confessait pas, ces pé-
chés ne reviendraient pas, mais on perdrait de nou-
veau l’état de grice, parce que I'on manquerait a
I'obligation grave de se confesser.

J’ajoute cette derniére remarque importante. La
seule contrition parfaite ne suffit pas pour se pré-
senter a la Table Sainte. « Une loi positive de
I’Eglise, formulée au Concile de Trente (Sess. XIII,
vir), exige, tellement est grand le sacrement de
I’Eucharistie, que l'on se confesse préalablement.
Vos péchés sont déja pardonnés par la contrition
parfaite, mais I’Eglise désire sanctionner de fagon
officielle ce pardon et préparer elle-méme la de-
meure ou Jésus va venir (6). » Cette exigence de
I'Eglise concerne seulement le sacrement de I'Eu-
charistie.

Dés lors, si, avant de recevoir un autre sacre-
ment, par exemple celui de la confirmation ou
du mariage, on est en état de péché mortel, la con-
trition parfaite permet de le recevoir dignement.

(6) Guillard, Le souei de ta vie profonde, p. 84,




REVIVRE 223

Pour la communion seulement la confession est re-
quise, si on a conscience d’avoir commis un péché
mortel certain.

*
* %

De cette doctrine si consolante sur la contrition
parfaite découle cette conclusion pratique : 11 faut
faire trés souvent des actes de contrition parfaite.

Chaque fois qu’'on a le malheur de commettre
un péché mortel. Vivre en état de péché mortel,
c’est vivre inutilement et étre menacé du feu de
Ienfer. La contrition parfaite vous en délivre, vous
restitue la grice et les mérites passés et vous per-
met d’acquérir de nouveaux meérites.

Chaque soir, avant de s’endormir. La contrition’
parfaite efface tous les péchés mortels que I'on a pu
commettre au cours de la journée. Si la contrition
parfaite renferme la détestation de tout péche vé-
niel (7), elle pardonne également toutes les fautes
légéres du jour passeé.

De plus, chaque acte de contrition parfaite étant
un acte d’amour, augmente votre capital de gréces,
et vous savez qu'un seul degré de griace vaut mieux
que tous les trésors du monde. Donc, méme lorsque
I’on est en état de grace, la contrition parfaite est
encore trés utile.

Quand vous doutez si vous avez succombé a la
tentation. Trés souvent, ces doutes découragent
I’ame dans le chemin de la vertu. Que faire alors ?
Au lieu d’examiner si l’on a consenti ou non — ce
qui serait sans résultat — faites un acte de contri-
tion parfaite et demeurez en paix.

S)‘uand vous serez en danger de mort. Il se peut
qu'a ce moment-la vous soyez en état de péché mor-
tel sans qu’un prétre soit présent pour vous confes-

(7) L’acte de contrition parfaite ne renferme
( | ] as néces-
sairement la détestation de tout péché véniel, carr') le pécc?é

véniel est contraire non pas A Uessenc i
] ce, mais seulement
la ferveur de la charité. ' :




224 MA VIE DIVINE

ser. En ce cas, la contrition parfaite est pour vous
I'unique et supréme moven de salut.

Enfin, si vous vous trouvez prés d’un mourant
sans qu'un prétre soit présent. Généralement, qu’ar-
rive-t-il en ces occasions pénibles ? On s’affole, on
pleure... On court chercher le prétre, un médecin,
et le malade agonise sans que personne I’aide a
sauver son ame par la contrition parfaite. En pa-
reil cas, présentez-lui le crucifix et récitez lentement
a haute voix I'acte de contrition, méme si le mou-
rant parait avoir perdu connaissance. Les appa-
rences sont, en effet, souvent trompeuses. Sous 1’as-
pect de l2 mort, la vie persiste plus longtemps qu’on
ne croit. FFaites de méme si le moribond n’est pas
catholique. Vous pouvez ainsi contribuer trés effi-
cacement au salut de son ame. :

Notre-Seigneur lui-méme nous en donne l’assu-
rance dans une parole a sainte Gertrude

« Quand je vois a I’agonie ceux qui, parfois, ont
accompli quelque ceuvre méritoire, je me montre
a eux si bon, si tendre, si aimable, qu’ils se repen-
tent du plus profond de leur coeur de m’avoir offen-
sé ; et ce repentir fait qu’ils sont sauvés. » (8).

En vérité, la contrition parfaite est la clef d’or
du paradis ! '

Obtenez-nous, 6 Marie,
ILe pardon de votre Fils !
Nous voulons changeéer de vie,
Exaucez nos cceurs contrits.
(C’est pour nous, 6 pécheurs,
Qu’il est mort dans les douleurs.
(Bx pE MONTFORT.)

(8) Sainle Gertrude, édition latine, Paris, Dudin, 1875.
L. III, chap. 30, n° 20, p. 187.

5
b
)
%ﬁ:
‘?f ‘
3
b
di.
b
o
B




REVIVRE 225

QUESTIONNAIRE

1. Comment un pécheur peul-il recouvrer immédia-
tement Uétat de grdace ?

2. Qu'est-ce que la contrition parfaite ? Comment dif-
fére-t-elle de la conlrition imparfaite ?

3. Est-ce facile d’avoir cette contrition parfaite ? —
A quelle condition ? — Une douleur sensible est-elle
nécessaire ? — Celle conlrition parfaile est-elle attachée
a une formule ?

4. Est-ce que le péché mortel est pardonné immédia-
temenl par la contrition parfaite ? — Prouvez-le — Y
a-1-il cependant obligation de se confesser ? — Pour-
quoi ? La conltrition parfaite suffit-elle pour communier,
si on esl en état de péché mortel ? Suffit-elle pour les
aulres sacrements ?

5. Quand faut-il faire des acles de conlrition parfaite ?

6. Quelle sera volre résolution personnelle ?

53




CHAPITRE XV

LES BIENFAITS DU PARDON DIVIN

« Rendre la grice sanctifiante,
c’est ceuvre plus grande que de
créer le ciel et la terre. »

(Saint Thomas d’Aquin,
(1a Ilae, q. 113, a. 9.)

Vous vous souvenez de ce qui s’est passé au soir
de la Résurrection de Jésus.

L’apdtre saint Jean, comme témoin oculaire et
auriculaire, nous a fidélement transmis dans son
- Evangile, au chapitre xxi1, le témoignage histori-
que de cet événement. Les apoOtres étaient réunis
dans le Cénacle a Jérusalem ; Jésus parait au milieu
d’eux, et pour que les apotres n’aient aucune hé-
sitation a Le reconnaitre, Il leur montre ses mains
percées et son coté ouvert par la lance du centu-
rion. Il leur dit : « Que la paix soit avec vous !
Recevez le Saint-Esprit. Les péchés seront remis
(c’est-a-dire pardonnés) a ceux a qui vous les re-
mettrez (4 ceux a qui vous les pardonnerez), et ils
seront retenus (c’est-a-dire ils ne seront pas pardon-
nés) a ceux a qui vous les retiendrez (a ceux a qui

i L

TSR



1LES BIENFAITS DU PARDON DIVIN 227

vous ne les pardonnerez pas). » Voici donc les apo-
tres ct leurs continuateurs — car le Christ veut que
son ILiglise dure jusqu’a la fin des siécles — qui
recoivent de Jésus lui-méme le pouvoir merveilleux
de ressusciter les Ames privées de la vie surnaturelle
par le péch¢ mortel.

Jxaminons avec une reconnaissante admiration
les bienfaits de ’absolution qu’ils donnent au nom
de Jésus.

I. — LA GRACE SANCTIFIANTE VIENT DANS L’AME,
OU BIEN Y GRANDIT SI ELLE Y ETAIT DEJA.

En un instant, le pécheur est transformé. Son
Ame souillée de fautes graves était, au dire de sainte
Thérese d’Avila, laide a faire mourir. Cette laideur
affreuse faisait d’elle aux yeux de Dieu et des bien-
heureux un objet de dégoiit et d’horreur. Par I’ab-
solution du prétre, elle redevient pure et belle d’une
~ beauté surnaturelle qui est comme un reflet de la
beauté du Dieu vivant maintenant en elle. Désor-
mais, elle est en droit de dire a Dieu, avec grande
confiance : « Notre Pére, qui étes aux cieux !... »
Elle est redevenue son enfant bien-aimé. La vie
divine circule maintenant en elle et elle peut pro-
duire des fruits divins, ¢’est-A-dire acquérir des mé-
rites pour le ciel. Puissance merveilleuse du prétre
qui faisait dire a saint Augustin : « J’admire la
création du ciel et de la terre, mais j’admire plus
encore 'ceuvre du prétre qui transforme en un juste
un pécheur endurci. » :

Si, au moment de I’absolution, I’Ame n’est souil-
lée d’aucun péché mortel, la grice sanct¥iante aug-
mente en elle ; 'union avec Dieu est resserrée. Dans
les jusles, en effet, la vie surnaturelle peut toujours
grandir et elle croit surtout par le bon usage des
sacrements. Or, n’oublions pas qu’a chaque degré
de griace correspond un degré de gloire pour le ciel !




228 ' MA VIE DIVINE

Voila pourquoi, a ’exemple des saints, nous devons
recourir le plus souvent possible au sacrement de
pénitence.

II. — EN PLUS DE LA GRACE SANCTIFIANTE COMMUNE

A TOUS LES SACKEMENTS, NOUS RECEVONS UNE |

GRACE SPECIALE, PARTICULIERE AU SACREMENT
DE PENITENCE.

C’est la grace sacramentelle qui, selon saint Tho-
mas d’Aquin, « ajoute a la grace des vertus et des

dons un secours divin qui nous aide a arriver a la |

fin pour laquelle les sacrements sont institués ». (1)

Il ne faudrait pas croire qu’il s’agil la de deux
espéces de graces différentes. 11 n’y a qu'une grace,
participation a la vie divine du Christ, venant de
Lui et méritée par Lui sur la Croix. -

Chaque sacrement donne cette grace sanclifiante,
mais avec une « modification », une propriété spc-
ciale en rapport avec sa fin propre : c’est la grace
sacramentelle que le P. Billol veut expliquer, en par-
lant des « dispositions habituelles » que le sacre-
ment communique a nos facultés pour les adapter
en quelque sorte a sa fin particuliére.

Or, quelle est la fin du sacrement de pénitence ?
C’est de remettre le péché, de réparer les désordres
dont il est cause, de nous rendre plus forts contre
lui .

Ce sacrement nous donnera donc la grace sanc-
tifianle avec une propriéié spéciale de nous faire
détester le péché. Il communiquera a notre volonte
un secours permanent, une disposition spéciale qui
contrariera nos -tendances natives au pc¢che. Cette
grace sacramentelle nous aidera a surmonter les
tentations, a éviter les occasions de péché et a com-
battre nos mauvaises habitudes. Et ainsi, malgr¢
les retours offensifs de la mauvaise nature et du

(1) s, 9-62, a. 2.

1

Ty

L
4



Gode b s Mgk e alima B L s Am e B o e sae ke sl s b bl

1 | Les péchés seront remis @
il i ceux 0 quivous les remettrez

% [ ils seront retenus a ceux a

sl i qui vous les retiendrez.

IE

NI

"\
N 2
—_— - —y
[ — - —
- — ——
. — N — _——
—_— — —_—
— e — —
—_— — —
—_— —— —
— —_— —
— —_— —
\ Sep— — . -
L . Sp— — -
F y o — | — -
i S AR — - —— 3 -
— —_— =
s 4 R — 2
At T - By — Ly =
2o — 4 y = — -
: % - = - —
_ =y = AT e
—-— — A 3 R —
— — i o T — A - e —,
—_— £ s e
fr—— — . - A ———
-'-'___ —— 2 - e . I e — v
- ¥ A— . oL — . — T —
-  d— y e, RS = | . .

¢ Le secret inexprimable de la clémence divine... »

(L. Veuillot)
11




230 MA VIE DIVINE

démon, le sacrement de pénitence nous maintient
dans I’amitié sanctifiante de Dieu.

[Il. TOUS LES PECHES SONT EFFACES.

L’absolution efface, d’abord, fous les péchés mor-
tels du pénitent bien confessé et réellement contrit.
it, en effet, 1a ot péneétre la grace sanctifiante, 1a
ou p¢énetre la vie de Dieu, tous les péchés mortels
doivent disparaitre. Ils sont incompatibles avec la
présence de Dieu, en sorte que I’'un ne peut étre
pardonné sans que tous les autres le soient aussi.
Il est impossible d’étre mort a la vie surnaturelle
et en méme temps d’en vivre.

Admirez la puissance surhumaine de Celui qui
est I'auteur du sacrement de pénitence : Il ne par-
donne pas seulement les péchés, Il les efface.
« C’est moi, dit Dieu, qui efface tes fautes et je ne
me souviendrai plus de tes péchés (2). »

L’homme peut et doit pardonner les injures dont
il a été I'objet, mais il n’est pas en son pouvoir de
les oublier, de les effacer de sa mémoire. Dieu est
plus puissant et surtout meilleur que nous : Il ne
se souvient plus du péché. Il oublie toutes nos of-
fenses. Suivant loriginale expression du prophete
isaie : « 11 a jeté nos péchés derriére son dos (3). »
-t nous lisons dans le prophéte Ezéchiel cette autre
affirmation bien rassurante : « Si le méchant se dé-
tourne de tous les péchés qu’il a commis, Dieu ne
se souvient plus de ses transgressions (4). » « Se
détourner de ses péchés », c’est maintenant, depuis
Pinstitution du sacrement de pénitence, les detes-
ter, en recevoir I’absolution : a cette condition, Dieu
ne s’en souvient plus. Ils sont ensevelis dans un
oubli profond et éternel. Ils disparaissent a jamais.

(2) Is., xLirr, 25.
3) Is., xxxvin, 17,
(4) Ezéch., xviir, 21-22.




LES BIENFAITS DU PARDON DIVIN £, 231

Dieu aime A le redire : « Quand vos péchés se-
raient éclatants comme la pourpre, j’en laverai vos
ames au point qu’elles deviennent resplendissantes
comme la neige (5). » « J’ai fait, dit-il encore, dispa-
raitre vos iniquités comme je fais s’évanouir les
nuages. »

« Songez aux milliards de crimes ainsi pardon-
nes depuis le jour ou, pour la premiére fois, la grace
de I'absolution est descendue sur une ame coupa-
ble. Ah ! comme le cceur de notre Dieu est bien
meilleur que celui de sa créature ! Qui pardonne-
rait a son insulteur trois ou quatre fois le méme
affront croirait étre allé jusqu’aux extrémes limites
de la misericorde. Mais Dieu, lui, malgré I'outrage
fait 4 sa dignité infinie, quand un péeheur repen-
tant revient pour la dixiéme, la centiéme, la mil-
lieme fois lui demander pardon, toujours avec le
méme amour sans bornes, remet entiérement les
meémes faules (6). » L’abbé Perreyve s’écriait
« Béni soit Jésus d’avoir eu- pitié de nos pauvres
miseres réparant toujours les bréches de ces pau-
Vres coeurs. »

Si Dieu, par I'absolution, efface tous les péchés
mortels, Il remet aussi aux justes les fautes véniel-
les qu’ils regrettent. Evidemment, il y a d’autres
moyens de les effacer : aumoéne, communions, sa-
cramentaux... Mais le sacrement de pénitence reste
le moyen le plus stir d’en obtenir le pardon, en mé-

me temps que le remeéde le plus efficace pour nous
_en guerir.

IV. — LA PEINE ETERNELLE DE L’ENFER ENCOURUE
PAR LE PECHE_ MORTEL EST REMISE AINSI

QU'UNE PARTIE, TOUT AU MOINS, DES PEINES
TEMPORELLES.

Quand on a eu le malheur de commettre un pé-

) Is., 1, 18.
(6) Par¢, Servons-nous de Jésus-Christ, p. 174.




232 MA VIE DIVINE

ché mortel, on a mérité I’enfer. L’absolution remet
cette peine éternelle. L’enfer est fermé. Cela se com-
prend aisément. La grace sanctifiante regue par le
sacrement de pénitence nous a fait les fils de Dieu,
et, donc, ses héritiers : ce qui appartient au peére
appartient au fils. Il n’y a plus donc d’enfer pour
nous. La peine ¢ternelle est remise.

Mais Dieu n’est pas seulement infiniment bon,
il est aussi infiniment juste, et sa justice veut que
le mal soit puni. C’est pourquoi le péché entraine
avee lui une expialion, une punition, une peine fem-
poraire a subir, soit ici-bas, soit au purgatoire.

Voyez Adam et Eve : ils obtiennent leur pardon,
mais ils soni chassés du paradis terrestre, condam-
nés au travail, a la souffrance, a la mort.

Moise lui-méme avail douté de Dieu. Son repen-
{ir irés sinceére esi aussitot agréé, mais il n’entrera
pas dans la Terre promise.

Qui oserait s’en plaindre, quand, aprés avoir meé-
rité des chatiments éiernels, on en est exempté a
si bon compte ? '

Le sacrement de pénitence peut nous aider beau-
coup a satisfaire a la justice de Dieu. D’abord, plus
le repentir est pénétré d’amour de Dieu, plus la
dette des peines temporelles est diminuée. De plus,
le confesseur assigne toujours une pénitence : celle-
ci fait partie du sacrement, elle le compléte et elle
en tire une efficacité particuliére. Elle unit plus
intimement I’expiation du fidéle a celle de Jésus-
Christ. Elle a donc une valeur satisfactoire et une
capacité de remettire les peines temporelles plus
grandes que d’aulres bonnes ceuvres. Elle remet
au moins partiellement ces peines et méme parfois
entierement, selon I'importance de l'ocuvre satisfac-
toire imposée et la perfection des dispositions du
pénitent.

Toutes ces merveilles de miséricorde dont nous
venons de parler sont vraiment admirables. Elles
nous disent déja bien haut la bonté du Ceceur de




e P Ly .. -

LES BIENFAITS DU PARDON DIVIN 233

Jésus pour les pauvres ames pécheresses. Cepen-

dant, il en est une autre qui montre mieux encore,
b r e - . ’

semble-t-il, cette bonté infiniment libérale.

V. — TOUS LES MERITES DU PASSE, PERDUS PAR LE
‘ PECHE MORTEL, REVIVENT.

Toute bonne action, accomplie par une ame en
état de grice, a droit 2 une récompense céleste.

On peut distinguer, chez celui qui recoit 1’abso-
lution, deux sortes de bonnes actions dans sa vie
passée. D’abord celles qu’il avait faites en état de
grace et ensuite celles qu’il a faites depuis son pre-
mier péché mortel jusqu’au moment ou il recoit
I’absolution.

Les bonnes actions qu’il avait faites en état de
grace lui ont valu des mérites ; mais en commet-
tant le péché mortel, tous ses mérites, si nombreux
soient-ils, sont totalement perdus. Le Seigneur n’en

“tient plus aucun compte. « Si le juste, dit Dieu dans

la Sainte Ecriture, se détourne de sa justice et com-
met l’iniquité, tous ses mérites sont oubliés (7). »

Griace 4 la divine miséricorde, le malheur n’est
pas sang remede. Les mérites perdus revivent quand
le pécheur recoit le pardon. « Quand ce pécheur re-
vient/a Dieu, lisons-nous dans le prophéte Ezéchiel,
son iniquité ne lui cause plus aucun préjudice (8). »
St les mérites perdus ne revivaient plus, il y aurait,
pour le pécheur, véritable préjudice, puisqu’il se-
rait éternellement privé du degré de gloire corres-
pondant & ses mérites perdus. Le Pape Pie XI rappe-
lait cette consolante doctrine dans P’indiction du
Jubilé de 1925. « Tous ceux qui, vraiment repen-
tants, accomplissent les salutaires prescriptions du
Saint-Siége (donc la confession demandée) regoi-
vent.. la somme des mérites qu’ils avaient perdus

(7 Igzéch., Xviin, 24,
(8) Ezéch,, Xxxiir, 12,




234 MA VIE DIVINE
par le péché. » Clest donc I’enseignement commun
de I’Eglise que ces mérites du pass¢ revivent avec
I’état de grace recouvré par I’absolution.

Telle est la bonté du Coeur de Jésus @ 11 garde au
pauvre enfant prodigue, pendant le temps de ses
égarements, tous les trésors qu’il avait acquis avant
ses chutes et II n’attend de sa part qu'un mot de

vrai repentir pour les lui rendre.
Quant aux actjons, bonnes en elles-mémes, faites

autrefois en étal de peéché mortel, elles n'ont pu
étre meéritoires pour le ciel. Or, un mérite inexistant
ne peut revivre. Ces actions ne sont donc pas et ne

seront jamais meéritoires.
%
%k %

Tels sont les grands et nombreux bienfaits des
pardons divins ! Mais, de méme que ’homme ne
pardonne pas a ceux qui n’avouent pas leurs crimes
et qui sont préts a les recommencer, Dieu exige,
pour effacer les péchés par le sacrement de péni-
tence, que les Ames s’accusent de leurs fautes et
qu’elles s’en repentent sincérement. A ces deux con-
ditions, le pardon divin est assuré toujours.

Recourons fréquemment au sacrement aQ péni-
tence. Pour les chrétiens fervents, il n’est pas seule-
ment un reméde, mais un préservatif, comme,\)ans
la vie naturelle, une prudente hygiéne est le meil-
leur moyen d’éviter les maladies. f

Quant aux ames en état de péché mortel, qu’ellEs
n’hésitent pas a s’approcher du tribunal de la péni-
tence, appelé si justement « le reposoir des Ames ».
Apres les quelques instants si courts de la confes-
sion, c’est l'allegresse de la jeune 1nnocence. Les
Peres du Concile de Trente le disent expressément :
« La difficulté de la confession et la honte de de-
couvrir les péchés pourraient sembler pesantes sl
elles n’étaient allégées par des consolations, par des

avantages si nombreux et si grands. »

>




LES BIENFAITS DU PARDON DIVIN 235

Interrogeons les convertis ; leurs témoignages
sont impressionnants.

Ecoutez Louis Veuillot : « Lorsque, levant la
main sur ma téte, le ministre du Seigneur pronon-
¢a d’une voix douce et grave les paroles sacramen-
telles de la miséricorde et du pardon, je me courbai
plus bas en frémissant d’allégresse. J’adorai le se-
cret inexprimable de la clémence divine (9). »

Et Huysmans : « Le moine leva les bras, et les
manches de sa coule blanche volérent, ainsi que
deux ailes, au-dessus de lui. Il proférait, les yeux
au ciel, 'imperieuse formule qui rompt les liens ;
trois mols proférés d’une voix plus haute et plus
lente : Ego te absolvo, tombérent sur Durtal, qui
frémit de la téte aux pieds. Sentant, et cela d’une
maniére trés nette, que le Christ était 1a, prés de
lui, dans cette piéce, il pleura, ravi, courbé sous le
grand signe de croix, dont le couvrait le moi-
ne (10). »

Frangois Coppée, au souvenir de la joie qu’il res-
sentit au moment de sa conversion, écrit cet ap-
pel émouvant : « Malheureux qui chancelles sous le
poids accablant de tes mauvais souvenirs, approche
et depose tout respect humain !... Vieil enfant du
monde civilisé, est-ce donc si difficile ? J’ai été
longtemps pareil a toi, pauvre pécheur A 1I’Ame
troublée, 8 mon Frére. Comme toi, j’étais trés mi-
sérable et je cherchais d’instinct un confident, plein
de clémence et de tendresse. Je I’ai trouvé ; fais
comme moi (11). » '

C’est encore Henri Ghéon, converti de la guerre
1?14-1918, qui, racontant sa confession écrit : « La
téte dans les mains, je parle, je laisse couler le flot
de mes péchés, A mesure que je les confesse, ils s’en
vont, ils me quittent ; sitdt avoués, sitdt remis. Je
S¢S une lie amére, grumeau par grumeau, dégor-

(9) Louis Veuillot, Rome et Lorette.
(10) En route, p. 287.

(11) La Bonne Souffrance,




236 MA VIE DIVINE

ger mon coeur. Avec tout ce poids mort, tout ce
poison entre ses fibres, comment pourrait-il encore
battre ? J’ai confié tout 4 un homme, et Dieu m’a
entendu ! Allez en paix ! J’ai vingt ans de moins,
vingt ans de péchés ! Une allégresse inconnue me
transporte. Je cours, je vole, je ne sens plus mon
corps ! »

En vérité, la confession est un sacrement non de
sévérité, mais de suavité !

Approchez souvent a confesse,
Mais avec quelque amendement,
Car de vouloir faire autrement,

C’est se damner sans cesse.
(Bx pE MONTFORT.)

QUESTIONNAIRE

1. Qui a institué le sacremenl de pénitence ? Quand ?
Oua ? Comment ? \

2. Quels sont les bienfaits de lUabsolution ?

3. De morte qu’elle élait, que devient I'dme du pé-
cheur ?

4. Que fait Uabsolution dans une dme en élat de grace?

5. En plus de la grdce sanctifiante ne recevons-nous
pas une grdce spéciale ? Comment U'appelez-vous ? En
quoi consiste-t-elle ?

6. La peine éternelle de I'enfer est-elle remise ?

Pourquoi ? — Et les peines temporelles ?
8. Que deviennent les mérites du passé qui élaient
perdus ?

9. A quelles conditions sonl altachés ces effels de

l'absolution ?

10. Faut-il recevoir souvent le sacrement de péni-
lence ? Pourquoi ? — Le failes-vous ?

11. Montrez par l'expérience les consolations de la
confession,




CHAPITRE XVI

LA COLLABORATION DIVINE

« Sans moj, vous ne pouvez rieh
faire. » '

-

(Jean, xv, 5.)

Pour préparer et conserver la grice sanctifiante,
il faut un autre don de Dieu, un secours gratuit,
c’est-a-dire la grdce actuelle. On ’a définie : « Une
fumicére et une force surnaturelle el passagére que
Dieu nous accorde pour nous éclairer et nous aider
a faire le bien. »

« La griace sanctifiante ou habituelle est une ha-
bitude, je dirais presque une habitante de ’Ame,
tandis que la grice actuelle est transitoire et essen-
tiellement passante (1). » C’est elle qui nous fait
faire des actes utiles au salut. « La grace actuelle,
disent Boniface II et Léon IX, enveloppe acte tout
entier, elle le précéde pour y déterminer et y dispo-
ser I'ame, I’acompagne, afin qu’il soit fait surnatu-
rellement et le suit pour en assurer les résultats. »

Aussi nous devons dire A Dieu, avec I’auteur de

(1) Dom Lefebvre, O. S. B.

_——_——_



238 MA VIE DIVINE

I'Imitation : « Votre grce, Seigneur, m’est néces-
saire pour commencer le bien, le continuer et I’ache-
ver, car sans elle je ne puis rien faire (2). »

I. — JUSQU’'A QUEL POINT CETTE GRACE ACTUELLE
NOUS EST-ELLE NECESSAIRE ?

S’il s’agit de la conversion, c’est-A-dire du pas-
sage du péché mortel a4 I’état de grace, nous avons
besoin de la grace actuelle pour faire les actes de
foi, d’espérance, de pénitence et d’amour qui nous
preparent A recevoir la vie de la grace perdue par le
péché. C’est une vérité de foi définie par le Concile
de Trente, aprés avoir été proclamée par Notre-Sei-
gneur : « Personne ne peut venir & Moi s’il n’est
attiré par mon Peére qui m’a envoyé (3). » Qui dira
jamais pour chaque ame le mystére de la premiére

grace, celle qui provoque le retour du pécheur ?

Nous savons que Paul a eu son chemin de Damas,
et bien des convertis ont noté les circonstances de
temps, de lieu, de personnes qui ont entouré les
débuts de leur vie nouvelle. C’est pour celui-ci la
lecture tout a fait fortuite d’une page dEvanglle
pour celui-la la parole d’un prédicateur ou le sim-
ple avertissement d’un ami. Qu’importent le fait ex-
térieur, sa nature ou ses détails? C’est en Dieu qu’il
faut chercher la raison derniére de la premiére gra-

ce. Il faut remonter a2 un acte de sa volonté libre.

Les convertis eux-mémes savent bien le reconnai-
tre ; interrogés, ils répondent avec humilité que
Dleu a tout fait et qu’ils ne Lui rendront jamais
assez d’actions de graces.

La raison peut bien nous conduire & juger qu'’il
est raisonnable de croire et d’adhérer a la Parole de
Dieu. Mais la foi surnaturelle qui adhére a Dieu
pour l'unique motif de la Vérité de Dieu est indé-

(2) Liv. III, ch. Lv.
(3) Jean, vi, 44.




LA COLLABORATION DIVINE 239

pendante des arguments qui nous y ont conduits.
La foi surnaturelle, parce qu’elle a un motif surna-
turel, est engendrée dans I’ame par un principe sur-
naturel, la grace actuelle, don de Dieu. « Tous les
discours des plus grands saints, disait sainte Thé-
rése de 'iEnfant-Jésus, seraient incapables de faire
jaillir un acte d’amour sans la grace qui touche ‘le
cocur. C’esl Jésus seul qui sait faire vibrer sa lyre. »

Le IV® Concile de Latran ajoute que si le juste
perd la grace sanctiiiante par le Péché mortel, il ne
peut la recouvrer par ses propres forces ; mais alors
il recevra des graces actuelles suffisantes pour se
repentir et retrouver la grace sanctifiante. Le pé-
cheur reste toujours libre d’y résister ou d’y coo-
pérer, car la grice ne détruit pas la nature.

Aux paiens de bonne foi et vivant dans le bien,
Dieu, dit saint Thomas d’Aquin, envoie par inspi-
ralion intérieure ou par prédication extérieure les
connaissances des vérités nécessaires au salut.

Dieu, en effet, ne peut laisser périr une seule dme
de bonne volonté. Kt les missionnaires rapportent
de nombreux faits authenfiques ou éclate la miseé-
ricorde divine, agissant par des voies admirables et
ou souvent la Reine du Ciel entre elle-méme en
scéne, afin de guider une Ame paienne jusqu’a son
Fils Jésus.

Une fois converti, ’'homme vivant en état de gra-
¢e nc peut pas, par ses propres forces, garder long-
lemps la grice sanctifiante.

Nous savons, par la Sainte Ecriture et par le té-
Inoignage de Uexpérience, que les justes ne sont pas
confirmeés en grace. Elle est de tous les jours la lutte
quﬂ’ils doivent mener contre le démon et contre eux-
memes. « Je ne fais pas le bien que je veux, dit
samt Paul, et je fais le mal que je ne veux pas. »
{\ussi 'apotre ajoute-t-il : « C’est par la grdce que
Je suis ce que je suis. »

Nous connaissons aussi l'effrayante parole de
saint Pierre : « Le démon rode sans cesse autour de

|




240 MA VIE DIVINE

nous comme un lion rugissant, cherchant une proie
a dévorer ; résistez-lui avec courage dans la foi. »
(4).

La voie qui conduit au ciel est donc étroite et
hérissée de difficultés ; pour la suivre avec persévé-
rance, il faut des efforts pénibles que I’homme aban-
donné i ses propres forces est impuissant a fournir.
De nouvelles griaces actuelles lui sont nécessaires
pour persévérer dans les devoirs méme faciles et,
a plus forte raison, pour pratiquer certains devoirs
plus difficiles. (5).

Ces graces actuelles ne sont jamais refusées par
Dieu. D’ou le rdle capital de la priere dans la vie
chrétienne.

Avec le secours divin, aucun commandement n’est
impossible ni aucune tentation insurmontable.

Le juste peut-il éviter pendant toute sa vie tous
les péchés véniels ? Non, il ne le peut moralement
sans une faveur toute spéciale. « Nous péchons tous
en plus d’une chose (6). » Seule, la Trés Sainte
Vierge Marie a eu ce privilege particulier. Saint Jo-
seph, saint Jean-Baptiste, les apotres aprés la Pen-

4) I Ep., v, 8.

(5) Tous les théologiens sont d’accord pour affirmer la
nécessité de la grace actuelle dans les circonstances plus
difficiles de la vie.

Bien plus, c¢’est ’avis commun des théologiens que la grice
actuelle est requise pour chacun de nos actes surnaturels.
De méme que dans l’ordre naturel, il faut un concours de
Dieu pour qu’agissent nos facultés (sans cela Dieu ne serait
pas la cause premiére infinie puisque les créatures pour-
raient poser des actes qui existeraient indépendamment de
Lui), de méme, pour que les facultés spirituelles de I'idme,
surélevées par les vertus, puissent se mettre en exercice et
poser des actes surnaturels, il faut une motion surnaturelle :
la grace actuelle. :

D’ailleurs, cette nécessité de la grace actuelle pour tous
les actes surnaturels, est insinuée par Jésus dans la compa-
raison de la vigne : Il est le cep, nous sommes les sarments.
Mais pour que les sarments produisent des fruits, il ne suf-
fit pas qu’ils soient entés sur le cep, il faut de plus qu’ils
en recoivent continuellement la séve vivifiante. C’est ainsi
que l'entend le Concile de Trente. (Session VI, ch. xvIL.)

(6) Jac., 111, 1.

P




VOus ne pouvez
rien faire .

« Votre grace, Seigneur, m'est nécessaire... »

(Imitatien de N. S.)




242 MA VIE DIVINE

tecote en ont-ils été favorisés ? On peut I'admettre
pour les péchés véniels pleinement délibérés, mais
d'une maniere générale on doit tenir que cette per-
fection ne saurait étre atteinte ici-bas méme par les
plus grands saints. « Si nous disons que nous n’a-
vons pas de péché, nous nous séduisons nous-mémes
el la vérité n’est pas en nous (7). » « Outres gon-
{lées, pleines de D'esprit d’¢lévation », disait saint
Augustin des Pé¢lagiens qui prétendaient pouvorr,
par leurs scules forces, atteindre la perfection et
eviler tout péché. Le Concile de Trente affirme net-
tement : « S1 quelqu’un dit que I'homme, une fois
justifié, peut, pendant toute sa vie, éviter tous les
pechés, méme véniels, si ce n’est par un privilége
special de Dieu, comme I’Eglise le croit de la Bien-
heureuse Vierge, qu’il soit anathéme » (Session VI,
can. 23).

Enfin si de la persévérance notable nous en ve-
nons a parler de la persévérance finale, nous devons,

avec plus de raison encore, affirmer que le juste ne

peut persévérer jusqu’a la fin sans un secours tout
a fait spécial de Dieu. Le Concile de Trente parle
du « grand don » qui ne peut étre octroyé que par
Dieu, « qui reléve celui qui tombe et soutient celui
qui est debout, afin qu’il reste debout jusqu’a l:
fin » (Session VI, can. 13).

Qul peut songer sans frémir a la derniére lutte

que doit soutenir ’ame avant de quitter le corps ?
Le démon sait I'enjeu engagé dans ce dernier acte
de la partie qu’il méne depuis le commencement ;
ce serait déraisonnable de penser qu’il ne donne pas
alors toute la mesure de sa méchanceté contre nous
et de sa haine contre Dieu. D’ou la nécessité abso-
lue du secours de Dieu pour mourir en état de grace
sanctifiante. Prions chaque jour pour obtenir cette
grace précieuse d’une bonne et sainte mort.

Henry du Roure écrit dans ses lettres (1, 2) :

(7) I Jean, 1, 8.

—-. =

T S T e s T T

T




LA COLLABORATION DIVINE | 243

« J’ai acquis la conviction intime de cette chose
que je savais théoriquement, c’est que nous ne pou-
vons rien faire sans I’appui de Dieu. C’est une vérité
bien simple et qui devrait étre évidente pour tout
catholique. Pourtant, c’est avec quelques-unes de
ces vérités-la qu’on change toute Uorientation de la
vie. »

Saint Ignace de Loyola a résumé la doctrine ca-
tholique touchant la grice actuelle dans cette maxi-
me pratique : « Il faut agir comme si tout dépen-
dait de nous, car nous gardons notre liberté, soit
avant, soit aprés la justification, et il faut prier
comme si tout dépendait de Dieu. »

Saint Thomas d’Aquin exprimait la méme idée
quand il écrivait : « Je prie Dieu comme si j’atten-
dais tout de Lui, mais je travaille comme si j’at-
tendais tout de moi. »

Il. — DANS LE COURS ORDINAIRE BE LA PROVIDENCE,
LA GRACE ACTUELLE EST ATTACHEE A LA
PRIERE.

La priére est le moyen normal, efficace et uni-
versel par lequel Dieu veut que nous obtenions
toutes les graces actuelles. Sans doute, Dieu con-
nait tous nos besoins et pourrait y subvenir sans
que nous le Lui demandions. « Ce n’est pas, dit saint
Thomas d’Aquin, pour faire connaitre i Dieu nos
necessités et nos désirs que nous devons prier, mais
pour nous rendre compte 4 nous-mémes du besoin
que nous  avons du secours divin (8) ».

Assurément la priére ne saurait changer le plan
divin. Mais elle entre dans ce plan et s’y accorde
parfaitement. Qu’est-ce A dire ? Dieu a vu de toute
éternité la priére que nous lui adresserions. Il en a
tenu compte pour etablir son plan. Cependant notre
demande est la condition de I’obtention de la faveur

(8) IIs, Ile, q. 83, a. 2.



244 MA VIE DIVINE

implorée. Comme le dit saint Grégoire, cité par saint
Thomas d’Aquin : « L’homme mérite par sa priére
de recevoir ce que Dieu a, de toute éternité, résoln
de lui donner. »

Dieu a donc attaché sa grace 4 la priére. N’est-ce
pas normal ? Devant Dieu nous sommes des misé-
rables, des pauvres. M. Dupont, le saint homme de
Tours, aimait 4 se tenir devant Dieu les mains ten-
dues pour recevoir a la fagcon des mendiants. C’est
bien l’attitude qui nous convient a tous. Or, que
fait le mendiant qui n’a rien ? Pour avoir le néces-
saire, il s’en va frapper a la porte du riche. Men-
diants que nous sommes, ne rougissons pas de notre
misere, allons frapper & la porte du ciel. « Pour que
la porte s’ouvre, disait Mgr de Ségur, il faut tirer
la sonnette. Or, la sonnette, c¢’est la priére. Jésus
ouvre et donne a celui qui prie. » :

Voila pourquoi Notre-Seigneur nous inculque si
souvent la nécessité de la priére pour obtenir la
grace. « 1l faut prier toujours », dit Jesus. L’expres-
sion est nette, le commandement formel. Ce n’est
pas un simple conseil qu’ll nous donne, mais une
nécessité absolue qu’ll impose. Il faut toujours
prier, c’est-a-dire que la priére est le devoir de tous
les Ages, de toutes les conditions, de toute la vie.
Et Notre-Seigneur revient maintes fois a la charge :
Il veut qu’on demande, « petite » ; Il veut qu’on
cherche, « quaerite » ; Il veut qu'on frappe a la
porte de Dieu comme le mendiant a la porte du
riche, « pulsate ». Demander, chercher, frapper,
c’est prier.

A D’autorité de sa parole et de ses enseignements,
le divin Maitre a joint la force de son exemple.
L’Evangile nous montre ’Homme-Dieu se retirant
dans la solitude pour s’entretenir avec son Pére, se
dérobant a ses disciples et a la foule pour passer
les nuits en priére sur une montagne. Il prie au
moment ou Il va choisir ses apotres et les envoyer
précher le royaume de Dieu ; Il prie avant de res-

¢




LA COLLABORATION DIVINE 245

susciter Lazare ; Il prie a la derniére Céne. Il se
prépare a I'immolation sanglante du Calvaire par
une priere prolongée au jardin des Oliviers. Sur la
Croix, Il ¢léve a plusieurs reprises la voix vers son
Pere pour le prier : « Pére, pardonnez-leur... Je
remets mon Ame entre vos mains. »

Le Christ a donc beaucoup prié... et cependant Il
était Dieu... Mais « la volonté humaine du Christ
n’étant pas toute-puissante, il convenait, selon
cette portion de son étre, de demander le secours
du Peére (9) » :

N’est-ce pas encore ce que Jésus nous rappelle
quand Il daigne nous envoyer sa Mére sur la terre
de France ?

A Paris, en 1830, la Trés Sainte Vierge apparait
4 une humble fille de Saint-Vincent-de-Paul, Cathe-
rine Labouré, pour lui remettre la « médaille mira-
culeuse » et lui apprendre cette invocation, qui
nous a valu tant de graces : « O Marie, congue sans
péché, priez pour nous qui avons recours i vous. »

A la Salette, elle demande aux petits bergers :
« Faites-vous votre priére ? » Et sur leur réponse
négative, elle leur dit ce qu’ils doivent réciter matin
et soir.

A Pontmain, elle inscrira dans I’espace, en lettres
lumineuses, le devoir de la priére : « Mais priez,
mes enfants, et mon Fils se laisse toucher. »

C’est a Lourdes surtout qu’elle nous préche cette
obligation, non plus seulement par ses paroles,
mais par sa personne qui se fait « priére vivante »
et qui ravissait en extase la petite Bernadette. Se
souvenant que les hommes sont plus attentifs & ce
qu’ils voient qu’a ce qu’ils entendent, elle est appa
rue dans I’attitude méme de la priéere.

Nous devons profiter de toutes ces legons don-
nées par Jésus et sa Mére. Nous devons les faire
Passer dans notre vie. « Celui qui sait bien prier,

(9) Pernov, Récits évangéliques, la Passion, p. 307.




2%46 MA VIE DIVINE

dit saint Augustin, sait bien vivre. » D’autre part,
saint Alphonse de Liguori a prononcé ces graves
paroles : « Quiconque prie sera sauvé.; qui ne prie
pas sera damné. Les bienheureux qui triomphent
maintenant dans la gloire ont opéré leur salut par
la priére ; ceux qui, au contraire, souffrent dans
les flammes de l'enfer se sont perdus parce qu’ils
ont négligé la priére ; s’ils avaient prié, sirement ils
n’auraient pas péri (10) ».

Nous devons donc prier chaque jour, car chaque
jour nous avons des devoirs a remplir, des souf-
frances a supporter, des luttes a soutenir ; chaque
jour, par conséquent, nous avons besoin du secours
divin que la priére nous obtiendra. Nous serons
toujours exaucés quand nous prierons bien pour le
salut de notre Ame et que ncus serons disposés a
correspondre généreusement aux graces sollicitees.

Prions individuellement ; prions aussi en famille.
La priére faite en commun par tous les membres
de la famille est un des plus puissants moyens
d’attirer sur les foyers les bénédictions de Dieu.
Notre-Seigneur n’a-t-Il pas dit que partout ou deux
ou trois personnes se trouveraient réunies pour
prier en son nom, Il serait au milieu d’elles ?

Prions avec UEglise. La priére liturgique inspirée
par I’Esprit-Saint est de toutes la plus agréable a
Dieu. Faisons-nous un devoir d’assister le plus sov-
vent possible aux offices de notre paroisse et surtout
au saint Sacrifice de la messe.

Prions aussi au nom de Notre-Seigneur Jésus-
Christ. Au ciel, Jésus prie sans cesse pour la pauvre
humanité. Mais Il nous permet d’unir nos priéres
aux siennes. Quand nous prions par le Seigneur
Jésus, nos priéres deviennent toutes-puissantes.
Jésus les fait siennes et elles pénétrent avec Lui et
par Lui jusqu’au Ceeur de Dieu. C’est pourquoi le
prétre a l'autel prie toujours au nom de Notre-

(10) Du grand moyen du salut, I, fin.

e ——————




LA COLLABORATION DIVINE Yy

Seigneur : « Per Dominum nostrum Jesum Chris-
tum /... » Il ne fait que se conformer aux conseils
formels du Sauveur. « En vérité, si vous demandez
une chose a mon Pére, en mon nom, Il vous I’ac-
cordera. Jusqu’a présent, vous n’avez rien demandé
en mon nom, demandez et vous recevrez (11) ».

Mais il ne faut pas se contenter de prier de temps
en temps : « Il faut toujours prier et ne jamais
cesser de prier (12) », a dit Jésus. La priére conti-
nuelle est donc commandée a tous les chrétiens sans
exception et donc possible a tous s’ils le veulent.

On s’imagine souvent que la priére consiste 3
réciter certaines formules apprises par cceur ou
lues. Il est bien évident que la priére ainsi congue
serait incompatible avec un grand nombre de nos
occupations qui réclament toute notre attention.

Des lors, elle ne serait possible qu’a certains mo-
ments, -

C’est donc que la priére, si elle peut étre aidée
a certaines heures par la récitation de certaines for-
mules, ne consiste pas en cela. D’ailleurs, Jésus
nous a Lui-méme mis en garde contre une fausse
conception de“la priére chrétienne : « Ne faites pas
consister votre priére dans une multitude de paroles
comme le font les paiens (13) ».

La priére, dit saint Augustin, « consiste A diriger
son esprit vers Dieu avec amour ». Saint Thomas
d’Aquin nous I’explique ainsi : « L’homme prie tant
aqu’il agit dans son ceceur, ses paroles, ses actions, de
fagon & tendre vers Dieu, et ainsi celui qui ordoenne
toute sa vie a4 Dieu prie toujours (14) ».

~Nous comprenons maintenant que la priére con-
tinuelle est le fond de la vie chrétienne et qu’elle
¢st possible dans la vie humainement la plus occu-

(11) Jean, xvi, 23-24.
(12) Luc, xvi, 1.
(13) Matth., vi1, 7.
(14) In Rom., 1, 9-10.




248 MA VIE DIVINE

pée. Il s’agit de demeurer toujours uni a Dieu et
fixé dans son amour.

Une comparaison vous fera bien comprendre
cette vie de priére continuelle. Supposez que vous
vivez avec une personne que vous aimez bheaucoup.
Vous avez a travailler et vous ne pouvez pas tou-
jours lui parler ou penser a elle ; il faut que vous
soyez attentif 4 vos occupations. Mais, tout en tra-
vaillant, vous savez bien qu’elle est 1a et vous en
étes heureux et vous repoussez instantanément la
tentation de ce qui pourrait lui déplaire. Voyez,
par exemple, une meére assise pres du berceau onu
dort son enfant ; elle tricote un manteau pour lui.
Elle ne lui parle pas : elle pourrait le réveiller ; et
d’ailleurs pour faire le manteau & la taille voulue,
elle doit faire attention et ne peut pas penser a
autre chose. Pourtant elle est avec son enfant, elle
est heureuse qu’il soit la, elle ne I’oublie pas, et
c’est pour lui qu’elle met tout son soin 4 son travail.

De méme, dans la vie chrétienne, nous ne de-
vons pas plus quitter Dieu qu'une mére quitte son
enfant quand elle travaille prés de lui pendant qu’il
dort. Vivons ainsi avec Dieu. Nous ne pouvons pas
a tout instant formuler des paroles ou des pensées
sur Lui, mais nous n’oublierons pas qu’il existe et
vit en nous, nous devons en étre heureux, repousser
tout ce qui Lui déplairait et accomplir de notre
mieux ce que nous avons a faire pour Lui.

La priére continuelle ¢’est done la vie en présence
de Dieu. 1l s’agit de péaliser le programme que Dicu
donnait 4 Abraham : « Marche en ma présence et
sois parfait (15) ». Avec le Psalmiste nous devons
dire : « Mes yeux sont toujours tournés vers le Sei-
gneur (16) ».

La vie de saint Louis de Gonzague illustre bien
cette doctrine. Pendant qu’il était novice, les réeréa-
tions étaient souvent occupées a jouer a la balle.

(15) Genése, xviI, 1.
(16) Ps. xx1v, 16.

e e 7




LA COLLABORATION DIVINE 249

Un jour, un religicux dit aux novices en récréation :
« Que feriez-vous si I'on vous apprenait que vous
allez mourir dans quelques instants ? » Les uns ré-
pondent : « Je courrais a la chapelle m’agenouiller
devant le Saint-Sacrement », d’autres : « Je me
mettrais a réciter le chapelet », d’autres encore :
« Je courrais trouver mon confesseur. » Et saint
Louis de Gonzague répond : « Je continuerais a
jouer a la balle. » En jouant a la balle pendant la
récréation, c’est-a-dire a I’heure convenable pour
cette occupation, il agissait selon la volonté de Dieu,
par amour de Dieu ; il priait en jouant & la balle.
Dans ce jeu, comme dans n’importe quelle autre
occupation, il vivait uni 4 Dieu et était prét a la
mort. '

Ajoutons que si, au point de vue spirituel, nous
ne pouvons rien sans le bon Dieu, ce secours divin
nous est aussi nécessaire dans Uordre temporel. Vie,
santé, bonheur humain, dépendent plus encore de
la volonté de Dieu que de nos efforts personnels.

Voila pourquoi Notre-Seigneur nous a appris a
implorer « notre pain quotidien », et I’Eglise, dans
sa liturgie, a des prieéres pour toutes les nécessités
de notre vie matérielle.

Il le comprenait bien ainsi notre grand maréchal
Foch qui, pendant la guerre 1914-1918, en pleine
action, passait des heures entiéres a I’église. Chaque
matin, c¢’était la méditation, la sainte messe, la
sainte communion. Nous savons quelles illumina-
tions, quelles graces de victoire il dut A ses priéres
matinales dans la petite église de Bombon, prés de
Mormant. Clemenceau arrive un jour a I'improviste
pour le voir. « Il est a la messe, répond l'officier
d’ordonnance. FFaut-il ’appeler ? » — « Non ! Non !
laissez-le prier. Cela lui a trop bien réussi jus-
qu’iei ! »

EEn effet, cela lui réussit assez bien, et si tous les
Francais et leurs chefs d’aprés la guerre de 1914
avaient eu la méme habitude de la réflexion priante,




250 MA VIE DIVINE

peut-étre n’aurions-nous pas connu les angoisses
d’'une nouvelle guerre et les humiliations de la de-
faite.

Donoso Cortés, le célebre homme d’Etat espagnol
du xix° siécle, était bien convaincu de cette néces-
sité de la priére lorsqu’il écrivait : « Je crois que
ceux qui prient font plus pour le monde que ceux
qui combattent, et que si le monde va de mal en
pis, c’est qu’il y a plus de batailles que de prieres.
Si nous pouvions pénétrer dans les secrets de Dieu
et de I'histoire, je tiens pour certain que nous se-
rions saisis d’admiration devant les prodigieux ef-
fets de la priére, méme dans les choses humaines.
Pour que la société soit en repos, il faut un certain
équilibre que Dieu seul connait entre les priéres et
les actions, enire la vie contemplative et la vie ac-
tive. Je crois, tant ma conviction sur ce point es!
forte, que s’il y avait une seule heure d’un seul jour
ou la terre n’envoyat aucune priere au ciel, ce jour,
cette heure seraient le dernier jour et la derniére
heure de l'univers. »

Et n’est-ce pas Marconi, l'illustre réalisateur de
la radiophonie, qui disait : « Je crois dans la pui:
sance de la priere. J'y crois non seulement parc-
que je suis un catholique convaincu, mais comme
savant. »

Victor Hugo exprimait la méme idée :

« Deux mains jointes font plus d’ouvrage sur la terre

(Jue ioul le roulement des machines de guerre. »

Mails souvenons-nous que Dieu, s’inspirant de nos
viritables intéréts, ne nous accordera sarement ces
fuveurs temporelles quaulant qu’elles ne seront pas
préjudiciables au bien de notre ame et nuisibles a
notre avenir surnaturel. Souvent, en elfet, nous
ignorons nos veritables besoins. Soyons donc sou-
mis d’avance au bon vouloir de sa Providence pater-
nelle et résignés a ne pas les obtenir s’11 juge mei!-
leur, dans sa sagesse et son amour, de ne pas nous
exaucer selon nos désirs.




LA COLLABORATION DIVINE 251

Quand saint Pierre fut emprisonné par Hérode,
I'Eglise, dit saint Luc, ne cessa d’adresser pour lui
des prieres a Dieu. Elles furent vite exaucées : un
ange vinl tirer Pierre de sa prison. Vingt-cinq ans
plus tard, Pierre fut emprisonné par Néron. Les fi-
déles de Rome ne furent sans doute par moins ar-
dents a demander sa délivrance que ne ’avaient ét4
ccux de Jérusalem, mais d’aprés le plan divin,
I’heure de son martyre avait sonné. La priére da
I'liglise de Rome n’oblint pas la prolongation de la
vie de saint Pierre, elle obtint d’autres graces.

#**

Concluons, avec le Bx P. de Montfort, qui chanta
dans un de ses cantiques :

L’ovaison est le grand canal

Par lequel tout bien passe,

Par lequel un Dieu libéral
Communique sa grace.

Sans elle, 'homme est sans vertu,
Sans griace et sans lumiére ;

Il est faible, il est abattu,

Oh ! qu’elle est nécessaire !

Allons, allons, grands et petits,

Il ne soyons point engourdis.

Nous cherchons des biens infinis,
Cherchons la grace,

EL qu’il pleuve et qu’il glace,

Cherchons la griace el le Paradis.




959 A VIE DIVINE

QU STIONNAIRE

1. Qu'est-ce que la grace actuelle ?

9. Esi-elle nécessaire pour se converlir 2 — pour gar-
der longiemps U'état de grace ? — pour éviler tous les
péchés véniels ? — pour chacun de nos acles surnatu-
rels ? — pour la persévérance finale ?

3. Comment oblenir celle grace acluelle ?

o h

4. Montrez la nécessilé de la priere, par ce que nous
sommes — par le commandement et I'exemple de No-
tre-Seigneur. — N’est-ce pas le mol d'ordre que nous_fj ,.
donne la Sainte Vierge ? O ? "-

5. Quand et comment faut-il prier ?

6. Expliquez la parole du Christ : « Il faul toujour's‘f ;
prier et ne jamais cesser de prier. » "

7. Avons-nous besoin du secours divin dans Uordre
temporel ? — A quelles condilions la priére nous ob-
tiendra-t-elle ces faveurs temporelles ?

8. Efes-vous une ame priante ?

-—-—'k_,"-

oo




il oty

o —— g T———

‘r‘

CHAPITRE XVII ~

LA LUTTE POUR LA VIE

« Veillez et priez, afin que vous

n’entriez pas en tentation. »
(Matth., xxvi, 41.)

On rencontre.parfois des esprits qui s’imaginent
que la vie intérieure des aAmes n’est qu'une ascen-
sion douce, aisée, sans secousse, le long d’un che-
min bordé de fleurs. Vous savez bien qu’il n'en est
pas généralement ainsi.

« Mon fils, lisons-nous dans la Sainte Ecriture,
si tu veux t’adonner au service de Dieu, prépare-toi
a la tentation, c’est-a-dire prépare-toi a lutter. »
Jésus n’a jamais promis le succés aux laches et aux
tiedes. « Le royaume des cieux demande l'effort,
dit-il dans I’Evangile, il faut étre violent pour s’en
emparer (1) », et Il ajoute : « Je ne spis pas venvu
apporter la paix, mais la guerre (2) », non pas la
guerre entre les hommes et les nations, puisque
mieux que personne il a préché et tfondé la vraie

(1) Matth., xi, 11.

(2) Matth,, x, 34.

12




254 MA VIE DIVINE

fraternité humaine. Il veut parler de la guerre
entre le bien et le mal. Nous pouvons donc redire
avec le poéte :
La vie est un combat dont la palme est aux cieux.
Nous allons exposer les grands principes de cette
lutte pour la vie. Nous verrons successivement quels
sont les obstacles a vaincre et quels sont les moyens
a prendre pour remporter la victoire.

I. — QUELS SONT LES OBSTACLES A VAINCRE?

Tout d’abord, il y a, en nous, beaucoup d’obsta-
cles qui contrarient les vues de Dieu. Nous avons

tous des passions, des tendances, dont beaucoup

sont mauvaises, ou, du moins, mal ordonnées.
Avant le péché de nos premiers parents, ’ordre
existait dans la nature humaine : les sens étaient
soumis facilement a la raison, et la raison, a son
tour, était soumise a Dieu par la grace. Il n’y avait
aucune lutte entre les intéréts inférieurs et les fa-
cultés supérieures. Le péché originel a détruit cette
harmonie. « La chair est en lutte contre I’esprit »,
écrit saint Paul. Les sens veulent régner, I’ame en
est souvent l’esclave. Sans doute, le baptéme lui a
inoculé de nouveau une puissance de domination.
Mais ses faculiés, blessées primitivement, bien que
guéries, sont de ce fait moins vigoureuses et plus
promptes a faiblir que si elles fussent restées saines.
Une histoire d’ame est un récit de luttes incessantes.
De fait, que d’instincts pervers en nous ! Saint
Jean les résume dans un mot : la concupiscence.
Concupiscence vient d’'un mot latin qui signifie
convoitise, désir passionné. Depuis le péché origi-
nel, chacun de nous apporie en naissant frois es-
péces de convoitises, de concupiscences, toutes trois
dangereuses : la premiére, c’est un désir grossier de
satisfaire tous les mauvais instincts de notre chair
par la gourmandise, la mollesse, l'indolence, la

S —

et ey —



S)

cherche a dévorer sa

LT IR

2\

¢

-

« Veillez et priez... »

atan lion ruqissanl‘

psroie.

"Pierre,




256 MA VIE DIVINE

paresse et surtout les plaisirs indécents ; la sgconde,
¢’est un attrait pour les richesses, pour les bu.ans de
ce monde et, en général, pour tout ce q1-1i brille au
dehors ; la troisiéme, c’est un désir passionné pour
les honneurs et pour l'estime qui nous fait recher-
cher sans cesse les compliments, les louanges, les
succes et tout ce qui peut flatter notre petite vanite.

A ces obstacles intérieurs, il faut ajouter ceuxr qui
nous viennent de Uextérieur :

Le démon, d’abord..., car il existe bien : Jésus
a insisté sur 'existence de cet étre malfaisant qui,
sclon 'effravante expression de saint Pierre, « rode
autour de nous comine un lion rugissant qui cher-
chie a dévorer sa proie (3) ». 1l est le chef de ces
anges rebelles qui, dans un orgueil fou, se sont ré-
voltés froidement contre Dieu et qui, chatiés, s’obs-
tinent toujours duns leur haine conire Lui et ses
ar1Ivres.

i ¢es démons ne peuvent agir directement sur notre
inielligence, sur notre volonté, Dieu s’étant réservé
ces sanctuaires pour Lui-méme. Cependant, ils peu-
veni agir directement sur notre corps, sur nos sens
extérieurs, sur notre imagination, sur notre meé-
moire. Ils ne s’en privent pas : témoin toutes les
tentations dont ils nous assaillent. Mais ce pouvoir
des démons est limité par Dieu qui ne leur permet
pas de nous tenter au-dessus de nos- forces. Donc,
ne nous dcé¢courageons jamais et n’ayons pas des
démons une crainte exagérée. Satan a beau enflam-
mer notre imagination et agiter nos sens, il n’a pas
de pouvoir direct sur notre volonté. Ses efforts ne
parviendront jamais a faire commettre le mal 2
celui qui ne le veut pas.

Le démon, pour nous porter au mal, trouve un
complice empressé dans le monde dont il est le

chef : « princeps hujus mundi », selon I’expression
du Seigneur Jésus.

(3) I Pierre, v, 8.




LA LUTTE POUR LA VIE 2517

Ce terme « monde » signifie d’abord, d’'une fagon
générale, Punivers matériel qui sert de cadre 4 notre
vie et, plus spécialement, I’ensemble des gens avec
qui nous frayons. Dans ce sens, le chrétien est au-
tant que qui que ce soit « citoyen du monde ». Il
peut s’appliquer a bon droit la belle déclaration d’un
ancien poeéete latin : « Je suis homme et rien d’hu-
main ne m’est étranger. »

Mais, dans le langage spécial, technique de I’'Egli-
se, ce mol « le monde » a un tout autre sens. Il
désigne I’ensemble des forces qui contredisent I’E-
vangile, s’opposent a l’esprit chrétien et s’exercent
contre les Ames pour les perdre. Vu de ce biais,
le monde est la contradiction méme de I’Evangile.
Saint Jean Eudes avait raison de dire que, comme
I’Eglise est le Corps mystique du Christ, le monde
est « le corps de Satan ». C’est ce monde A qui le
Sauveur disait anathéme, qu’ll excluait de sa priére
et qu’ll déclarait incapable de recevoir le Saint-
Esprit.

Ce monde nous pousse au péché d’abord par ses
maximes, entiérement opposées a celles du Christ :
« Notre principe, dit Renan, est de régler la vie pré-
sente comme si la viefuture n’existait pas (4) » ;
par ses exemples pervers qui sont en harmonie par-
faite avec ses principes : c’est la mise en scéne du
péché sous ses formes diverses : « Malheur au mon-
de a cause de ses scandales », disait jadis le Christ ;
enfin par ses railleries et ses persécutions ; la rail-
lerie, faite de rire et de mépris, est, en effet, I’arme
ordinaire des mondains contre la piété, contre les
pensées graves et austéeres de la foi. Il en vient
méme, quand il le peut, 4 la persécution ouverte
contre les serviteurs de Dieu et contre Dieu lui-
méme.

Saint Ignace de Loyola montre le chrétien en face
de deux armées dont les deux chefs, Jésus-Christ

(4) L’Avenir et la Science, p. 332.




258 MA VIE DIVINE

qutre. le sollicitent égale-
ment a venir combatire sous leur étendard. Ce chre-
{icn est mis en demeure d’opter, de choisir entre
ces deux chefs. C'est ce qui a lieu au baptéme.

La liturgie de ce sacrement est tres suggestive a
ce point de vue. Le prétre interroge les parrain et
marraine qui servent de caution a I’enfant : « Re-
noncez-vous 4 Satan, a ses ceuvres (péchés de toute
nature), 4 ses pompes (occasions de péché) ? »

Quand cet enfant aura grandi et atteint ce qu’on
peut appeler I'age de sa majorité chrétienne, il for-
mulera la méme déclaration pour son propre comp-
te + « Je renonce pour toujours a Satan, a ses ceu-
vres et a4 ses pompes, et je me donne tout entier
a Jésus pour toujours. » C’est bien I'expression d’un
choix. Et ce choix n’est pas provisoire. Il engage la
vie définitivement. Revenir au monde, adopter ses
habitudes, sa mentalité, prendre part a ses plaisirs
coupables, rechercher ses faveurs au prix de capi-
tulaticns humiliantes, équivaudrait 4 une trahison.
Ce serait renier son baptfme, non pas par une dé-
claration des lévres, mais par le langage combien
plus décisif des actes et des faits.

dun coté et Satan de I

II. — QUE FAIRE POUR VAINCRE TOUS CES OBS-
TACLES?

D’abord ne jainais se décourager.

Il est de foi que Dieu donne aux justes les gra-
ces suffisantes pour accomplir tous les préceptes et
résister aux tentations.

« Dieu, dit saint Paul, ne permettra pas que vous
soyez tentés au-dela de vos forces, mais avec la
tentation il vous ménagera (par sa grace), une
issue victorieuse, en vous donnant le courage de la
supporter (5). »

(5) I Cor., x, 138,

\E QL

ey

)




LA LUTTE POUR LA VIE 259

Le baptéme nous enrdle dans une milice ou « la
vicloire, ¢erit Bossuet, n’est jamais douteuse pour-
vu que le courage ne nous manque pas : Il n’y a
de vaincus que les déserteurs. » (6).

Et, en ellel, nous ne sommes jamais seuls. Ne
'oublions pas ! Par la grace sanctifiante et par des
graces actuelles, la Trinité Sainte est toujours avec
nous. '

Vous connaissez I’histoire de sainte Catherine de
Sienne, qui demandait un jour a Notre-Seigneur,
aprés une épouvantable tentation du démon : « Ou
étiez-vous pendant qu’il me tentait ? » Jésus luil
répondit : « Ma fille, j’étais au fond de ton cceur.
Moi seul je ’ai empéché d’avoir raison de toi. C’est
par Moi que tu l’as vaincu. » Il faut donc envi-
sager « cette lutte pour la vie » sans crainte et avec
grande confiance.

Mais Dieu ne fera pas tout par Lui seul. Il faut
de notre part un minimum de dispositions qui se
résument dans deux mots du Seigneur Jésus :
« Veillez et priez. »

Il faut veiller, nous dit le Christ, étre sur ses
gardes. « Ne présumez pas de vous-méme, dit Bos-
suet, car c’est la le commencement de tout pé-
ché (7). » « Que celui gui croit étre debout prenne
garde de tomber (8) », dit saint Paul. Et le pape
Pie XII affirme nettement : « A ’exception de la
Vierge bienheureuse, il est vain de s’imaginer qu'une
vie humaine existe qui soit pure et vive sans vigi-
lance et sans combat. » Tout homme n’est-il pas,
comme on a dit, « assorti d’'un monstre » et ne
porte-t-il pas « sur les lévres, avec le pouvoir de le
donner un jour, le baiser de Judas » ?

Voila pourquoi il ne faut pas rechercher la ten-
tation, mais se garder de toute imprudence. « Celui
(qui aime le danger y périra », lisons-nous dans la

(6) Panégyrique de saint Victor, 1657.
(7) De la concupiscence, ch., XXXI.
8) I Cor, x, 12,




260 MA VIE DIVINE
Sainte Ecriture (9). Celui qui s’expose au danger
ou a la chute en est donc responsable. Sur ce point,
il faut étre loval et courageux. On doit savoir que
pour soi personnellement telle occasion est un dan-
ger : telle lecture, tel regard, tel spectacle, tel ci-
néma, tel groupe que l'on fréquente. On n’a pas
le droit de s’y exposer de gaieté de cceur. Il y a
faute en proportion du danger que l’on court.

Cette fuite des occasions est indispensable, sur-
tout quand il s’agit de tentation conire la pureté
« Dans ces tentations, dit saint Philippe Néri, ce
sont les laches qui remportent la victoire. »

Ce travail quotidien de la vigilance exige de nous
beaucoup de renoncements et d’efforts. Pour se
priver de ce qui plait a notre mauvaise nature, il
faut de la volonté. Or, on apprend a vouloir en
faisant des actes de volonté. C’est pourquoi il faut
savoir nous priver quelquefois de certaines satis-
factions méme permises, afin d’affermir notre vo- ‘
lonté contre ’attrait du plaisir défendu : quiconque
gotite sans restriction tous les plaisirs permis est
bien prés de s’accorder les plaisirs défendus. Par
contre, I’habitude du sacrifice donne de I’énergie.
De plus, il attire les grices actuelles qui protégent
la grace sanctifiante.

Il v a, dans toute vie chrétienne, des moments
ot il est absolument nécessaire, sous peine de mort
pour I’ame, de prononcer un non catégorique, qui
n’admette pas de réplique. En aurons-nous la for-
ce, si nous sommes habitués a rechercher toutes
nos aises, a suivre tous nos caprices, a fuir toule
souffrance, toute géne ? Notre-Seigneur a dit net-
tement : « Si vous ne vous mortifiez pas, vous pé-
rirez tous ! (10). »

Cette vigilance recommandée par le Christ exige
aussi que ’on ne s’attarde pas d la tentation. Dés

(9) Eceli., 111, 27.
(10) Lue, xi11, 16.




LA LUTTE POUR LA VIE 261

que l'on s’apergoit du danger il n’y a qu’une atti-
tude a prendre : « Couper court énergiquement »,
en recourant immédiatement au Christ. Noublions
pas que le démon est bien plus malin que nous et
qu’on est tOUJOLlI‘S sur d’étre trompé par lui quand
on se met a discuter avec lui.

D’ailleurs, un « non » catégorique, qui n’admet
pas de réplique, est plus facile et plus préservant
qu'une attitude de demi-mesure et d’hésitation. I
est plus facile de repousser une tentation a son dé-
but que lorsqu’on lui a tant soit peu donné le
lemps de grandir.

Notre-Seigneur, qui nous dit de « veiller », nous
enjoint aussi de « prier ». Les deux recommanda-
tions vont de pair dans I’Evangile et la lecon y esl
souvenl répétée. « Sans moi vous ne pouvez rien
faive (11) », nous rappcelle le Christ ;' mais, ajoute
saint Paul : « In celui qui me fortifie, je suis ca-
pable de tout (12). »

On se ferait certainement illusion si on croyail
pouvoelr triompher seul des difficultés et assurer sa
perséverance & force de volonté. La vigilance est
surtouf une pratique humaine, la priére est une
pratigue divine... Or, il s’agit ici de la vie chré-
tiecnne, c’est-a-dire de vie divine, pour laquelle les
scules forces naturelles ne suffisent pas.

soyez done des ames de priére ! La lutte est rela-
tivement facile a celui qui prie. L’expérience le dé-
montre, et le nier serait faire injure a la parole de
Dicu disant a Papdtre saint Paul et a quiconque
est en butle aux vexations du démon : « Ma grace
Lle suffit (13). » Mais, pour obtenir la grace, il faut la
demander a Dieu.

Que votre priére soit sincére, qu’elle ne soit pas
seulement une formule des lévres, qu’elle vienne
du caeur ! Priez cent fois le jour si c’est nécessaire

T (1) Jean, xv, b.
(12) Phll, v, 13.
(13) 11 Cor, xi, 9.




262 MA VIE DIVINE

et vous serez forts ; priez sans crainte et vous serez
invincibles. Dans les difficultés de la vie, dans les
heures de lutte pénibles, souvenez-vous de ces-pa-
roles que le poete place sur les lévres d’un de ses
héros (14) :

Prions! j'ai souvent vu dans ma rude carriéere
Que I'arme la meilleure est encore la priére.

Comme les apodtres ballottés par la tempéte, crions
vers Jésus : « Seigneur, aidez-nous, car sans vous
nous périssons (15) », et, étendant la main, le Christ
nous sauvera.

« La croix me pese, disait Jacques d’Arnoux.
Elle peserait moins si tu priais plus et si tu la por-
tais avec une sainte rage. Prie donc, lache... » La
grace acquise par notre priére sera comme le feu
qui trempera notre volonté et la rendra résistante
comine l’acier.

Enfin, pour achever d’étre forts, vivez dans la
Jjoie : « Servez le Seigneur dans la joie (16) », dit
I’écrivain sacré.

« Comment pouvons-nous triompher des tenta-
tions ? écrit le P. Faber. Il faut pour cela la bonne
humeur, encore la bonne humeur, toujours la bonne
humeur. »

Je sais bien que parfois les événements du jour
ne porient pas a la joie ; cependant, il ne faul pas
se laisser déprimer... Il faut réagir... Cest une er-
reur de croire que, la vie n’étant pas gaie, il faille
n’étre pas gai soi-méme pour la mener a-bonne fin.
Les tristes, je ne dis pas les sérieux, mais les Lristes
sont de tristes sainis. La tristesse est ennemie de
la sainteté, comme la gaité en est la compagne in-
séparable. « La bonne humeur, écrit Mgr Keppler,

(14) H. de Bornier, La Fille de Roland.
(15) Matth., viii, 25,
(16) Ps., cxxi1, 1.

e




LA LUTTE POUR LA VIE 263

est I’atmosphére naturelle des vertus héroiques. »
« La gaité est le secret des vaillants (17). »

De fait, une ame qui pratique la bonne humeur
se laisse moins impressionner par la vue de l'effort
3 fournir ou de la difficulté a vaincre. Elle se trouve
mieux disposée a la pratique de la générosité et du
sacrifice. La bonne humeur double les énergies et
donne un élan irrésistible ; elle prépare la victoire
surtout si elle est accompagnée de la priere. Soyez
donc gais, de la vraie gaité qui monte de ’ame au
visage, qui met le sourire aux lévres, une lumineuse
sérénité sur le front. Votre dme se portera plus
allégrement vers l’accomplissement du devoir et la
pratique du bien.

« Chez M. Léon Harmel, on vivait constamment,
non pas certes au milieu du bien-étre facile (la viz
y était impérieusement dure, comme chez ceux qui
ont connu dans leur jeunesse le prix de la pau-
vrelé et de l’effort), mais dans un indéfectible op-
timisme.

« Que de fois, écrit ’historien, de jeunes visiteurs,
fils ou neveux, sont entrés dans le bureau de Léon
Harmel, téte basse et le cceur gros. |

« — Oh ! oh ! quelle mine ! qu’y a-t-il done ?

« Et le coeur se dégonflait ! On était outré par
un procédé, agacé par un travail, effrayé par -une
démarche a faire.

« — Non, mais... comment ? Tu as des ditti-
cultés ?

« — Oui.

« — Vraiment ?

« — Mais oul, je vous assure.

« — Eh bien ! en voild un veinard !

« Et comme, a cette exclamation, 'infortuné ou-
vrait de gros yeux ronds, Léon se levait, arpentait
le cabinet en se frottant les mains, revenait sur son

bonhomme et, le regardant bien en face, s’écriait

(17) Ch. Wagner, Vaillance, p. 167.



264 MA VIE DIVINE

« — A-t-1l de la chance ce gaillard-la d’avoir a
faire quelque chose qui (ui coute ! A ton dge ! Uoc-
casion d'une bonne victoire ! C'est moi qui voudrais
en avoir, des contrariétés ! Au moins toi, tu peux
tremper ton énergie, offrir un sacrifice a Nolre-Sei-
gneur, gagner des meérites.

« Or, ce ton si victorieux et si chrétien, dans son
allégresse, ¢était la note habituelle de M. Harmel.
Il jouait tous les morceaux de la vie, si tourmentés
qu’ils fussent, en majeur.

« Transposer en majeur un air triste, c’est en
changer le caractere. Il faut précisément caractéri-
ser la vie par son harmonie chrétienne (18). »

3
% ¥k

Suivez ces principes essentiels qui vous assure-
ront la vicloire dans cette lutte pour la vie. Ainsi,
vous vivrez en état de grace et vous serez véritable-
ment heureux sur la terre, car selon la pittoresque
expression du saini Curé d’Ars : « C’est le prin-
temps perpétuel dans une ame qui aime bien le bon
Dieu. » De fait, saint Thomas d’Aquin nous assure
que la joie est une conséquence de la grace ou de la
charité : « La joie, dit-il, n’est pas une vertu difié-
rente de la charité, mais bien une partie, un acte
et un effet de cette royale vertu. » Cette joie (u:
n’est au fond que la conscience de U'amitié divine
sera toujours, au dire de Chesterton, le « secret gi-
gantesque du chrétien ».

Par contre, ceux qui vivent en ¢tat de péché mor-
tel n'ont janais de joie véritable, « parce qu’il n’y
a pas de paix pour les impies (19) », « Quand ils
diraient : nous sommes en paix !... ne les croyez-
pas (20). » « Les prometteurs de joie nous ont trom-
pés ! » écrivait Jorgensen apres sa conversion.

(18) Charmot, Esquisse de pédagogie familiale.

(19) Isaie, xLviiI, 22,
(20) Imitation de Jésus-Christ, 11, 6.



) LA LUTTE POUR LA VIE 25

Au soir d'une féte mondaine, on dit couramment :
« Je me suis bien amusé. » Et le lendemain, quand
la surexcitation nerveuse est tombée, on ne conserve
des plaisirs savourés la veille, que la sensation dé-
primante du vide et du creux dont on a naturelle-
ment horreur. Car le plaisir mondain sature et lasse
tres vite. ‘

Au souvenir des dix-sept années qu’il vécut dans
le péche, saint Augustin a écrit dans ses Confes-
sions : « Vous, Seigneur, vous savez ce que je souf-
frais ! J’¢étais rongé... Dans mon cceur abondait une
immense tristesse. »

Anatole France, riche, applaudi de tous, ayant
gotté a tous les plaisirs de la terre, disait a son
secrétaire : « Si vous pouviez lire dans mon ame,
vous seriez effrayé. Il n’y a pas, dans 'univers, une
créature aussi malheureuse que moi. On me croit
heureux. Je ne I'ai jamais été, une heure, un jour. »
Et Musset, qui a usé sa santé et sa vie dans les plai-
sirs des sens, ne peut que s’écrier :

J’ai perdu ma force et ma vie,
Et mes amis et ma gaité !

« La gloire, les succés, toutes les satisfactions de
- la vie, je les connais, je les ai eus, disait Eve La-
valliére. Il m’en reste un écceurement profond ! »
Nos chers jocistes ont donc bien raison de chan-

ter ;

Souvenez-vous toujours
Que les plaisirs d’un jour
Sont cruels et menteurs !

Oui, le vrai bonheur se trouve seulement dans
¢lat de grice, dans la conscience pure du péché
mortel.

Au soir d’'une journée bien chrétienne, n’avez-
vous pas senti la joie et la paix qui inondaient votre

—%—




266 MA VIE DIVINE

cceur, lorsque vous pouviez vous rendre ce témoi-
gnage : « Aujourd’hui, j'ai travaillé, j’ai souffert,
j’ai lutté, j’ai conserve la grace sanctifiante ? » YVous
participiez a cette « joie délirante » qu’éprouvait
sainte Theérese de I’Enfant Jésus a aimer le Bon
Dieu. Vous expérimentiez alors la parole de saint
Paul : « La bonne conscience, c’est une douceur qui
surpasse toute joie de ce monde » (21).

Touchée par la grace divine et convertie, Eve
Iavalliére écrivait : « Mon cceur ne peut plus con-
{enir tout son bonheur. Avoir été tirée du fond de
I’égout et vivre dans I’air pur, dans I’oubli, dans la
priere, dans l’amour, dans I’abandon total... Ah'!
oui... ! Dieu est bon ! »

A votre derniére heure, qu’il sera doux de pou-
voir vous rendre ce témoignage : « J’ai toujours
combattu le bon combat (22) ! » La mort elle-méme
vous sera douce, embellie qu’elle sera par la pers-
peciive radieuse de ce royaume de I’éternelle paix,
de I’éiernel bonheur promis a ceux qui auront com-
battu jusqu’a la fin.

Ce que Lacordaire a si bien dit du jeune homme,
on peut le dire de tout chrétien :

Un jeune homme qui lutte est un roi a venir,

Aprés I'avoir rendu capable de régner sur ses pas-
sions, sur les séductions du monde et sur le démon,
la lutte I’aura rendu digne de régner éternellement
dans le ciel avec Dieu. « Celui-la sera couronné qui
aura légitimement combattu (23). »

Amis de Dieu, braves soldats,
Unissons-nous, prenons les armes,
Ne nous laissons pas mettre a bas,
Combattons le monde et ses charmes.
Puisque Dieu méme est avec nous,
Nous le vaincrons, combattons tous.
(Bx DE MONTFORT.)
(21) Phil.,, 1v, 7.
(22) 1I Tim., 1v, 7.
(23) II Tim., 11, 5.




LA LUTTE POUR LA VIE 267

QUESTIONNAIRE

1. La vie chrétienne est-elle de tout repos ?

2. Quels sont les obstacles intérieurs, extérieurs qu->
nous devons vaincre ?

3. Quel est le pouvoir du démon sur nous ?

4. Comment le monde nous pousse-t-il au péché ?

5. Montrez comment le baptéme est un choix entr.
Jésus ef Satan.

6. Faut-il nous décourager devant les difficultés de lt
vie chrétienne ?

7. Que devons-nous faire pour étre victorieuxr dan.:
les combats de la vie ?
8. Qu’entendez-vous par cette consigne du Christ :

« Veillez » ? Est-ce facile ? Qu’exige de vous cette vigi-
lance ?

9. Suffit-il de veiller ?

10. La joie est-elle de rigueur ? Pourquoi ?

11. Quels sont les heureux et les malheureux de la
lerre ?

12. Suivez-vous bien ces régles de la sfratégie chré-
lienne ?




CHAPITRE XVIII

L’HEURE DE LA VIE DIVINE'

i
« Faites ceci en mémoire de [
i
[}

Moi ! »
Luc, xxi1, 19.)

La sainte messe est le plus grand acte du culte
catholique, « la plus divine de toutes les choses qui
se passent ici-bas ».

Cependant, trop de chrétiens ignorent ce qu’est
la sainte messe. Aussi, ils la manquent facilement,
ou, quand ils y assistent, ils ont I’air de la subir.
On croirait qu’ils viennent en spectateurs résignés
et ennuyés monter la garde pendant une demi-
heure, former devant ’autel une sorte de piquet
d’honneur, tandis que se déroulera devanl leurs
yeux indifférents une scéne trop connue pour qu’elle
ait encore des chances de les intéresser ou de les |
émouvoir. Ils sont présents de corps a la messe. :\

mais leur Ame n’y est pas.

L

N o s e

L’un fait semblant de lire dans un livre

Et I'autre est bien embarrassé de son chapeau.
Ce n’est pas que ce soit intéressant,

Et ce n’est pas positivement que I'on s’ennuie,

”**—‘d




I’HEURE DE LA VIE DIVINE 269

Chacun sait simplement qu’on est 13 pour attendre que
Et regarde vaguement le prétre a P'autel, [ce soit fini,
Qui traflque on ne sait pas trop quoi (1).

Il importe donc d’avoir une idée exacte de !a
sainte messe pour 'apprécier a4 sa haute valeur et
pour y assister avec toute la piété qui convient.

« Si 'on connaissait le prix du saint Sacrifice de
la messe, disait le saint Curé d’Ars, ou plutét, si
'on avait la foi, on aurait bien plus de zéle pour y
assister. Mes enfants, ajoutait-il, quand nous vou-
lons obtenir quelque chose du bon Dieu, offrons-
Lui son Fils bien-aimé, avec tous les meérites de sa
Passion et de sa mort. Il ne pourra rien refuser. »

On demandait un jour au P. de Foucauld : « Que

ferez-vous en Afrique ? — Je dirai la messe. » 11,

comptait plus que tout sur la puissance de la messe
ct le rayonnement de la Présence réelle pour con-
vertir le Sahara. _

Il nous sera trés utile d’éclairer notre foi au mys-
tere de I'autel, pour mieux profiter a I’avenir de
cette heure de la vie divine qu’est la sainte messe.

. — QUEL EST LE MYSTERE QUI S’ACCOMPLIT SUR
L’AUTEL PENDANT LA SAINTE MESSE ?

1° Jésus y descend, au moment de

la'consécration, par les
Paroles du prétre.

Sur 'ordre méme du Seigneur Jésus : « Faites
cecl en mémoire de mo;j », le prétre dit les paroles
divines sur le pain : « Ceej est mon corps », et ce
11"est Plus du pain, mais Je corps de Jésus ; sur le
Vil ¢« Ceei est mon Sang », et ce n’est plus du vip,
Mais le sang de Jésus. A chaque consécration, le
1’f?}gneur Jésus intervient en conférant, d’une ma-
liere actuelle et immédiate, aux paroles du prétre,

(1) p, Claudel, La Messe la-bas, Oﬂ’ertoim_a.

B




270 MA VIE DIVINE

leur efficacité prodigieuse, en se servant d’elles pour
opérer le miracle de la présence eucharistique.

« Ainsi done, s’écrie Bossuet (2), la méme parole
répétée par les ministres de Jésus-Christ aura éter-
nellement le méme effet. Le pain et le vin se chan-
gent ; le corps et le sang de Jésus-Christ en pren-
nent la place. Quelle étonnante merveille ! Clest
une merveille pour nous, mais ce n’est rien d’¢ton-
nant pour le Fils de Dieu accoutumé a faire tout par
sa parole, « Tu es guéri », on est guéri, « Tu es

vivant », on vit, et la vie qui s’en allait est rappe--

lée... »
Sous ’apparence, et du pain et du vin, c’est donc

le Christ tout entier, vivant aussi réellement qu’a
Bethléem, Nazareth, Jérusalem, sur la croix.

2° Jésus descend sur I'autel pour représenter, c’est-d-dire pour
rendre présent sous les apparences du pain et du vin,
le sacrifice de la croix.

Sur le calvaire, que voyons-nous ? La mort du
plus juste de tous les hommes, la mort de ’'Homme-
Dieu — dans un supplice cruel et ignominieux —
par le crime exécrable des Juifs.

En réalité, Jésus a laissé agir les puissances des
ténébres. « Personne, disait-il, ne m’dte la vie, mais
je la donne moi-méme (3). » Le Seigneur Jésus a
donc souffert et est mort de son plein gré. Il s’est
offert Lui-méme en sacrifice a son Pere pour sauver
le monde.

De la croix, Jésus fait un autel, ou Il s’offre pour
nous, un autel ou Il adore, remercie, demande par-
don pour nous et réclame, en notre faveur, les grﬁ—
ces divines.

Ce sacrifice qu’il offre a ¢été I'acte capital de s2
vie, ardemment désiré par Lui, voulu et accompl!
dans un amour infini de Dieu et des hommes.

(2) Médit. sur I'Evangile, la Céne, 63¢ jour,
(3) Jean, x, 18,




-
. l!‘-- 1]
'.,.l.“",_
e
an :"{'y
-;‘\f‘r, A
2% 5y
+ \7
2,
(s
’

\~~
-

JLL)

« C'est tous les jours le Vendredi-Saint... »

(Bossuet)




279 MA VIE DIVINE

Ce seul sacrifice a suffi pour expier tous les pé-
chés et mériter toutes les graces. Mais 1’application
des satisfactions de la croix et des mérites du Sau-
veur se fait par la messe.

« Sur la croix, Jésus a sauvé le genre humain
tout entier, parce qu’il y a donné a tous les hommes
le moyen d’accomplir leur salut ; cependant, il n’a
pas sauv¢ effectivement chaque homme en particu-
lier. Chacun doit, pour étre sauvé, s’approprier pour
son comple les mérites de Jésus-Christ. C’est le Sa-
crifice de la messe qui applique 4 chacun de nous les
fruits du Sacrifice de la croix. (4) » C’est a la messe,
dit le Concile de Trente, que les mérites de la croix
nous sont appliqués en abondance « uberrime perci-
piuntur ». Doctrine que le P. de Condren résumait
en cette formule lapidaire : « Le calvaire a tout mé-
rité, mais n’a rien appliqué ; la messe ne mérite
rien, mais applique tout. »

Sur Uautel, le grand acte de la croix est représenté.
Certes, 1] ne s’agit pas d’une représentation théa-
trale du calvaire. Si la messe représente la croix,
c’est au sens étymologique de ce mot : re-présente,
c’est-a-dire, présente a nouveau, rend présent a nos

yeux, sous les apparences du pain et du vin, le Sa-
crifice de la croix.

De fait, 4 la messe comme sur la croix, nous
trouvons le méme prétre, c’est-a-dire la méme per-
sonne qui offre le Sacrifice et aussi la méme victime,
c’est-4-dirc ]a méme personne qui est offerte.

« Ure cule et méfme victime est offerte, dit le
Con~il- de Trente, et celui qui I’offre aujourd’hui
par '« inistére des prétres (humains), est le mé-

me ,.rc re qui s’offrit jadis sur la croix : la diffé-
rencc ne réside que dans la maniére de s’offrir. (5) »

(4) Mgr Chevrot ; « Notre Messe », p. 108.
(5) Session XXII, chap. I et II. Voir en appendice de ce

ﬂlapitre I'enseignement officiel du Concile de Trente sur la
esse,

8



- LHEURE DE LA VIE DIVINE 275

C’est le méme prétre : le Christ-Jésus. Il a été,
en effet, constitué prétre éternel, parfait intermé-
diaire entre Dieu et ’homme. De ce fait, la Sainte
Ec¢riture elle-méme témoigne. Elle fait dire au Mes-
sie par Dieu : « Tu es prétre pour I’éternité. » Il est
« le prétre-Né qui donne Dieu aux hommes et les
hommes a Dieu ».

Mais, en raison de son état glorieux dans le ciel,
Jésus ne peut pas, par Lui-méme, offrir visiblement
le Sacrifice eucharistique.

Voila pourquoi Il a institué un sacerdoce destiné,
‘non pas a compléter ce que Lui-méme a parachevé,
mais a rendre permanent parmi nous son Sacrifice.
Par les lévres et les mains de ses prétres, Jésus of-
fre sur les autels en tout temps et en tout lieu, son
corps et son sang. C’est Lui qui agit par ses prétres.
Dés lors, Il est le prétre principal a la messe. Le cé-
I¢ébrant n’est que le ministre, I’instrument du Christ.

Quand donc le prétre prononce, au cours de la
sainte messe, les paroles qui changent le pain et
le vin au corps et au sang du Christ, c’est Jésus Lui-
méme qui agit en lui et par lui. Les expressions
qu’emploie le prétre ne laissent aucun doute a ce
sujet : « Ceci est mon corps, ceci est le calice de
mon sang », et c’est le corps et le sang du Christ
Jésus. Le prétre principal de la messe est donc le
méme que celui du calvaire : Notre-Seigneur Jésus-
Christ.

C’est la méme victime : Celui qui se rend présent
sur I'autel au moment de la consécration est le mé-
me Jésus qui s’est immolé et offert sur le calvaire
el qui conserve au ciel les glorieuses cicatrices du
Sacrifice.

Evidemment, il ne s’agit pas, pour Jésus, de re-
Nouveler son offrande intérieure faite, officielle-
ment,_ une fois pour toutes, au calvaire et qui persé-
vé\re Inchangée dans les dispositions de son Ame
ges sainte, depuis qu’ll est ressuscité ef monté aux

eux,



974 MA VIE DIVINE

Saint Paul P’affirme nettement dans l’épitre aux
Hébreux : « Le Christ a dit en venant en ce monde :
« Parce que vous n’avez plus voulu ni sacrifice, ni
oblation, vous m’avez formé un corps ; alors, j’al
dit : Me voici... je viens, 60 Dieu, pour faire votre
volonté... » C’est par cette volonté que nous sommes
sanctifiés, moyennant 'offrande, une fois pour tou-
tes, du Corps de Jésus-Christ... Par cette oblation
unique, il a conduit pour toujours a la perfection
ceux qu’il a sanctifiés (6). »

Dés lors, nul besoin de renouveler ce qui était
. décisif et qui n’a jamais cessé.

Par la messe, Jésus veut seulement rendre pré-
sente, d’une maniére perceptible a nos sens, cette
offrande de sa Passion. Cela permet a I'Eglise de
s’emparer de tous les hommages que Jésus expri-
mait sur la c¢roix et de les offrir a Dieu avec la cer-
titude de Lui étre agréable. Cela permet aussi aux
fideles d’offrir a Dieu le corps et le sang-du Christ
et de s’unir par un acte personnel et conscient a
I'immolation sanglante de Jésus sur la croix afin
d’en retirer toutes les graces qui leur reviennent,

A chaque messe, c’est donc de la part du prétre,
et de I’Eglise dont il est le mandataire, un nouveau
geste d’offrande de la Passion. En symbolisant cette
Passion de Jésus dans un geste qui I'exprime et la
contient, nous ’offrons a Dieu le Pére , comme Jé-
sus Lui-méme Doffrit a la Céne, le Jeudi Saint.
« Apaisé par cette offrande souverainement digne
de Lui, Dieu, dit le Concile de Trente, pardonne
toutes sortes de crimes et accorde toutes sortes de
graces. »

Nous ne voyons qu’une différence :

Sur la Croix : mort véritable et sanglante, mais
ce genre de mort est désormais impossible — « Le
Christ ressuscité ne meurt plus » — et inutile, les
meérites de Jésus sur la croix étant infinis.

(6) x, 1-15.

R T T



L'HEURE DE LA VIE DIVINE 275

Sur Uautel : Sacrifice non sanglant. Jésus est ani-
mé des mémes dispositions intérieures qu’au Cal-
vaire.

Sur l'autel comme sur la croix, Il adore son
pére et Lui rend graces, Il offre ses satisfactions
pour nos péchés et intercede pour nous : c’est I'of-
frande intérieure de Notre-Seigneur, ame du Sacri-
fice de nos autels.

Mais pour qu’il y ait Sacrifice, il faut un signe
qui manifeste a nos yeux ces dispositions intérieures
de la victime. Le Sacrifice, en effet, appartient au
culte extérieur. Saint Augustin le définit : <« le
signe visible de I’offrande invisible. »

Au calvaire, quel était ce signe ? C’était la souf-
france airoce qui ensanglantait le corps de Jésus.

A Pautel, cette immolation sanglante ne peut pas
stre reéalisée, puisque le Christ ressuscité ne peut
plus mourir. Cependant, elle est rendue présente a
nos yeux, par la consécration séparée du corps et
du sang de Jésus : <« Ceci est mon corps ; ceci est le
calice de mon sang. »

Le corps et le sang de Jésus nous sont ainsi pré-
sentés séparément, de telle sorte que, pour nos sens
de ’ouie et de la vue, il y a sur 'autel, d’'un ¢aié le
corps et de I’autre le sang, enccre qu’ils soler lous
les deux présents sous l'une et l'autre apparcice,
« a raison, nous dit le concile de Trenie, de cetie
liaison naturelle et de cette inséparabilit¢ par les-
quelles, en Notre-Seigneur qui, ressuscite, ne meurt
plus, ces éléments sont unis entre eux. »

Néanmoins, sous ces aspects séparés du pain et
du vin, le Sacrifice du Calvaire est rendu présent a
nos yeux. La séparation figurée du corps et du sang
du Christ suffit & signifier le sacrifice intérieur du
Christ. Jésus se montre 4 son Pére et 2 nous dans
I’état de victime, sous un signe qui figure la mort
et ainsi, sous les apparences du pain et du vin, Il
s’immole pour nous 2 la gloire de son Peére.




276 MA VIE DIVINE

C’est ’enseignement du concile de Trente qui
nous dit : « Jésus-Christ Lui-méme est immolé a la
messe par le ministére des prétres, sous des signes

visibles. »

En définitive, notre autel c’est la Croix de Jésus,
avec tout son amour, moins ’effusion de son sang.
Nous pouvons donc conclure, avec Bossuet : « On
est touché le Vendredi Saint a cause qu’on y célebre
la mémoire de la mort du Sauveur. C’est tous les
jours le Vendredi Saint ; tous les jours, on érige le
Calvaire sur ’autel. Venez et souvenez-vous de cette

mort qui est notre vie (6 bis) ».

il. — COMMENT ASSISTER A LA MESSE?

Nous ne devons pas étre seulement des assistants,
comme a un spectacle, si beau soit-il, mais des par-
ticipants, des assistants actifs. « Il est absolument
nécessaire, disait Pie XI, que les fideles ne se com-
portent pas en étrangers, en spectateurs muets. »

Une messe, en effet, n’est pas seulement quelque
chose que l'on regarde, ni quelque chose que l'on
écoute, mais surtout quelque chose que l'on fait.

Pourquoi devez-vous avoir cette assistance active
a la messe ?

Parce que tous les fideles sont prétres, en un cer-
tain sens. Saint Pierre écrivait aux fideles de son
temps : « Vous étes une race choisie, un sacerdoce
royal (7) ». Toute la tradition fait écho a cette pa-
role apostolique. Saint Jérome appelle le baptéme
« le sacerdoce du laique », et saint Augustin, dans
La Cité de Dieu, salue tous les fideles du titre
d’ « associés au ministére sacerdotal ». Pie XI, dans
son encyclique Miserentissimus Redemptor, est trés
explicite a ce sujet : « Aux charges du mystérieux
sacerdoce du Christ... ne participent pas seulement

(6 bis) Médit. sur I'Evangile, la Céne, 47° jour.
(7) I Pierre, v, 9.




L’'HEURE DE LA VIE DIVINE 271

les ministres choisis par notre Pontite, le Christ
Jésus, mais encore le peuple chrétien tout entier. »

Evidemment, les simples fidéles ne sont pas pré-
tres dans la pleine acception du terme.

Cependant, tout baptise participe, d’'une certaine
maniére, au sacerdoce de Jésus. C’est une consolante
réalité dont trop de chrétiens n’ont pas assez cons-
cience, '

« Le baptéme a cet effet, dit saint Thomas
d’Aquin, que ceux qui le re¢oivent sont incorporés
au Christ comme ses membres » (8). « Tu as éteé
greffé, écrit saint Paul aux Romains,... et rendu par-
ticipant de la racine et de la seve de l'olivier » (9).
Le rameau participe, en eiiei, & la nature de ’arbre.

« Je suls la vigne, disait le Christ, vous étes les
sarments. » De nmi¢me que, pour avoir la vigne tout
entiere, il faut le cep et les sarments, de méme pour
avoir le Christ tout entier, il faut Jésus et nous, ses
membres, qui le scmmes devenus par le baptéme,
selon la parole de saint Paul aux Corinthiens
«. Nous avons ét¢ baplisés en un seul Esprit pour
étre un seul Corps » (10). Par le baptéme, nous ne
faisons donc qu’un avec le Christ. -

- Or Jésus est, au iémoignage de la Sainte Ecriture,
¢ le prétre éiernel qui intercéde suns cesse pour
nous ». ,

.Il est 'unique Prétre du monde. Il n’y a de reli-
glon qu’en Lui et par Lui.

Il $’ensuit que chaque fidéle, uni par son baptéme
au Christ prétre ¢lernel, participe, en une certaine
mesure, a la puissance sacerdotale de Jésus, qui
consiste essenticllement a offrir & Dieu son Pére un
Sacrifice digne de Lui.

Ce. pouvoir sacerdotal est réellement conféré aux
baptlsés par le caraciére sacramentel, signe spirituel
et ineffagable imprimé dans ’ame et qui, selon saint

(8) Illa, q. 69, art. 1v.
(9) x1, 17.
(10) I Cor., x11, 13.

13




278 MA VIE DIVINE

Thomas d’Aquin, les fait participer, en une certaine
mesure, au sacerdoce du Christ. « Les caractéres
sacramentels impriment une vive image du sacer-
doce du Christ dans I’Ame des fideles » (11). Ils don-
nent a ceux qui les regoivent non pas une ressem-
blance de nature avec le Christ — comme le fait la
grace sanctifiante — mais une ressemblance de fonc-
tion, de pouvoir (12).

Le caractére baptismal est « le premier degré de
cette participation sacerdotale... Il donne officielle-
ment le droit et le pouvoir de participer au culte
chrétien et de recevoir les autres sacrements » (13).

C’est pour exprimer plus explicitement cette par-
ticipation au sacerdoce du Christ que le prétre fait
sur le front des nouveaux baptisés une onction avec
le Saint-Chréme, I’huile des consécrations. « Tout
chrétien est ainsi oint, dit saint Augustin, pour faire
comprendre qu’il participe a la dignité sacerdotale
et royale » (14).

Assurément, les fideéles ne sont pas prétres au
méme titre que les minisires consacres. « Seuls,
ceux qui ont recu le sacrement de I’Ordre sont mar-
qués du caractére intégral et investis des pouvoirs
pléniers du sacerdoce de Jésus. Seuls, ils peuvent
monter a l’autel, pour consacrer le pain et le
vin » (15). '

Cependant, le baptéme associe intimement les fi-
déles au sacerdoce du Christ et leur donne le pou-
voir d’offrir a Dieu son Fils immolé, chaque fois

(11) 111+, q. 63, corp. de Dart. 111,

(12) Cette participation & Dactivité sacerdotale du Christ
est plus ou moins compléte selon que ’on recgoit 'un ou
Iautre des trois sacrements qui impriment un caractére :
le baptéme, la confirmation et Iordre. Le baptéme confére
le pouvoir d’accomplir les actes du culte nécessaires au salut
personnel de I’homme. La Confirmation rend apte a profes-
ser publiquement la foi, a titre officiel. L’Ordre constitue
les minisires des sacrements et les chefs des fidéles. (Saint
Thomas d’Aquin, 11la, q. 63, art. v.)

(13) F. Cuttaz, Les effets du Baptéme, p. 30.

(14) P. L. 41, col. 523 ; 35, col. 1355.

(15) B. Vanmaele, Hostie avec UHostie, p. 42.




L’HEURE DE LA VIE DIVINE 279

Ve st AT N

qu'a la messe, le Sacrifice du Calvaire sera rendu
présent, sous les apparences du pain et du vin.

Cette ofirande du corps et du sang du Christ que
peut et doil faire le baptise a la messe est purement
individuelle. Le prétre, lui, aura la mission d’offrir
la Victime sainte au Pere, non seulement pour son
comple personnel, mais au nom de UEglise tout en-
tiere. ikn plus du pouvoir de la consécration, il a la
charge de I'offrande officielle. Il parle et agit au nom
de la communauté chrétienne. Les fidéles ont donc
le droit de compier sur l'ofirande qu’il fait en leur
nom. Mais ils ont aussi le devoir de s’y unir d’une
fagon active et personnelle.

« Nous offrons ious avec le preétre, dit Bossuet :
nous consentons a tout ce qu’il fait, a tout ce qu’il
dit. Et que dit-il ? Priez, mes fréres, que mon sacri-
fice et le votre soient agréables au Seigneur notre
Dieu. Et que répondez-vous ? Que le Seigneur le
regoive de vos mains. Quoi ? Notre sacrifice et le
votre. Et que dit encore le préire ? Souvenez-vous de
vos serviteurs, pour qui nous vous offrons. Lst-ce
tout ? 1l ajoute : ou qui vous ofirent ce sacrifice.
Ofirons donc aussi avec lui » (16).

Participant activement a la messe en qualité d’of-
frants avec le prétre, les fidéles doivent encore y
prendre intimement part en qualité d’hosties avec
le Christ.

Par leur bapiéme, en efiet, les chrétiens sont de-
venus membres du Corps mystique. Iis forment avec
le Christ un seul organisme vivant, dont Jésus esi
la téie et dont ils sont les membres.

Or, c’est en tanl que Chef (téte) inséparable de
son Eglise que Jésus s’imimnole sur l'autel. « Tout
ce qui se fait a la messe, dit Alger de Liege, esl un
sacrement du Christ et de 'Eglise » (17).

~ (16) Méditations sur I'Evangile. La Céne, 1% partie, 63
jour,

(17) Des sacrements du corps et du sang du Seigneur,
Liv. I, chap. XIX.




280 MA VIE DIVINE

La messe n’est donc pas le Sacrifice de Jésus tout
seul, mais du Christ total, c’est-a-dire de Jésus et
de ses membres. Dés lors, tous les fideles doivent
étre victimes A la messe avec Jésus.

« Toutes les fois, dit Bourdaloue, que nous assis-
tons aux divins mystéres, nous devons faire état que
ce n'est pas seulement pour y présenter I’Agneau
sans tache qui est immolé sur I'autel, mais pour y
¢dre nous-mémes présentés et immolés » (18).

« En présentant Jésus-Christ a Dieu, dit Bossuet,
nous apprenons en méme temps a4 nous offrir a la
Majest¢ Divine, en lui et par lui, comme des Hosties
vivanies » (19).

£n résumé, vous avez une double mission a rem-
plir a la messe

1° Offrir a Dieu Jésus qui, a chaque consécration,
se rend présent scus les apparences du pain et du
vin avec ses dispositions de « sacrifié » du calvaire,;

3° Offrir a Dieu, avec Jésus, votre personne et
tout ce qui est a vous : désirs, peines, travaux, fati-
sues, lutles, succes et insucces, joies et tristesses.
Vos acles humains, en se mélant a4 ceux du Christ,
prendront une valeur nouvelle et participeront, en
quelque maniére, a la richesse infinie des actes du
Christ.

Pour avoir cette assistance active, le mieux est de
lire dans votre missel avec le prétre les priéres litur-
giques de la messe (20). |

En récitant ces priéres splendides, efforcons-nous
d’en comprendre le sens, entrons dans les senti-
ments qu’elles expriment, ayons les dispositions
mémes de Jésus s’offrant et s’immolant a la gloire
de Dieu pour le salut des Ames. Avec le Christ Jésus
et par Lui, offrons a Dieu nos adorations, nos ac-
tions de graces, nos réparations et nos supplications.

(18) Sermon pour la féte de Saint André, 2¢ partie.

(19) Exposition de la doctrine de I’Eglise catholique.

(20) Qu’on nous permette de citer notre brochure « La
Sainte Messe», qui vous aidera a prendre une part active au
Saint-Sacrifice. (Voir annonce au début de ce livre.)

-




LHEURE DE LA VIE DIVINE 281

Avez-vous remarqué ce que fait le prétre a I’offer-
toire ? Il verse une goutte d’eau dans le vin du ca-
lice. Quel est le sens de ce rite liturgique ?

Le vin, selon le Concile de Florence, représente
« le sang du Christ », c’est-a-dire le Christ Lui-
méme. L’eau, suivant la parole de I’Apocalypse (21),
figure les peuples : « Le mélange de I’eau avec le
vin dans le calice donne ainsi & comprendre que
le peuple s’unit au Christ et que la multitude des
fideles fait un avec Celui en qui elle croit (22) ».

Voici donc toutes nos souffrances petites et
grandes, dont cette goutte d’eau est le symbole,
unies a la grande souffrance de Jésus, absorbées
par la sienne. Toute notre vie se transfigure de la
sorte, tous nos actes sont élevés a la hauteur de.la
Passion de Jésus et nous constituent Rédempteurs
avec Lui. Comme le disait le cardinal Mercier :
« Je suis la goutte d’eau qu’absorbe le vin de la
messe. »

Paul Claudel a magnifiquement chanté cette vé-
rité :

« Vos larmes et votre foi, votre sang avec le sien
dans le calice,

« (Cest cela, comme le vin et ’eau, qui est la matiére
du sacrifice. »

« Ayez pitié de Lui qui n’a eu que trente-trais ans

a souffrir ! |
« Joignez votre passion a la sienne, puisqu’on ne

peut qu’une fois mourir ! (23) ».

Voici comment un ouvrier jociste, en une heure
de crise, assiste 4 la messe. Lisez cette page, qui est
d’expérience vécue (24). Vous pourrez en faire votre
profit.

« Ga me fit tout de méme du bien d’étre allé la.
Je me recueillis, je priai comme je n’avais prié, je

(21) wvii, 15.

b p n
(23) I- ClaUdLl, IJ(I Meﬂde la'baS-

(24) Van Der Meersch, Pécheurs d’hommes, pp. 202-203,




989 MA VIE DIVINE
pense. Peut-étre parce que jamais, juste.ment. je ne
m’étais senti si seul, si faible, si impuissant, sans
une assistance miraculeuse. Et je m’offris tout en-
tier. J’'acceptai le sacrifice de moi-méme, j’implor:.u
pitié pour cette foule avec tant de violence que jc¢
dus cacher ma figure, parce que je pleurais. Je ne
sais si ¢’est 4 cause de mes angoisses de cette heure,
de mes tristesses, de mes doutes et de mes craintes,
mais c’est 12 que m’a été révélée la messe avec sa
signification symbolique. Sur cet autel le sacrifice
du Christ se répétait comme Il avait voulu qu’il se
répétat tous les jours : le partage de sa chair et de
son sang pour le salut des hommes. L

« Et pour nous faire comprendre a tous que
notre vie ne devait étre aussi que sacrifice. Je com-
pris que la messe, au fond, c’est la vie, que toute
notre vie doit étre une messe. Tout cela, qui n’avait
été jusqu’alors que trés confus, devint en moi une
lumiére éblouissante. J’assistal avec ferveur, avec
passion a I'achévement de la cérémonie. J’y parti-
cipail véritablement pour la premiére fois. Et c’est
de ce jour-la que j’ai aimé la messe, symbole de
notre destinée. Je sortis de I’église étonnamment
réconforté, retrempé pour la lutte. »

Est-il permis de réciter son chapelet pendant la
messe ? Oui, évidemment, mais, sauf pour les illet-
trés qui ne pourraient pas prier autrement, cela
n’est pas 4 recommander. A quelau’un qui osait
demander a Pie X : « Que faut-il chanter pendant
la messe ? » le saint Pape répondit : « Il ne faut
pas chanter pendant la messe, mais il faut chanter
la messe ! » Nous disons de méme : « Il ne faut pas
dire des priéres pendant la messe, mais il faut dire
les prieres de la messe. » Ce qui ne nous empéchera
pas d’assister ‘4 la messe en union avec la Trés
Sainte Vierge. Rien de meilleur, en effet, tout en
récitant les priéres de la messe, que de s’unir aux
actes de reconnaissance et d’amour de la Trés
Sainte Vierge, la plus parfaite adoratrice de son




I’HEURE DE LA VIE DIVINE 283

Fils. La sainte Eglise nous le recommande : « Te-
nous-nous au pied de la Croix, avec Marie, la Meére
de Jésus, dont 'ame fut transpercée d’un glaive de
douleur (25) ». Or, la Croix c¢’est maintenant 'autel,
puisque « la messe fait de la Passion de Jésus un
événement d’une actualité si prenante ».

S’il s’agit d’une grand’messe, il faut participer
aux chants. Quel intérét prendrait le peuple aux
offices liturgiques si. au lieu d’entendre simplement
et de fhcon passive quelques chantres, il s’habituait
4 chanter d’une voix exercée, unanime et convain-
cue ! Vous connaissez, d’ailleurs, ’adage répété tant
de fois depuis saint Augustin : « Celui qui chante
prie deux fois. » '

Ajoutons que le moyen par excellence de parti-
ciper au saint Sacrifice et de s’unir a Jesus, c'est
de communier pendant la messe ; alors, ce n’est
plus seulement notre sacrifice qui ne fait qu'un avec
celui du Christ, ¢’est nous-mémes qui devenons un
avec le Christ.

(est ainsi que le comprenaient les premiers
chrétiens. Le livre des Actfes des Apdtres nous le
dit : « Ils se montraient assidus a la fraction du
pain » (11, 42). Cette expression désigne la Sainte
Eucharistie. N’est-ce pas, d’ailleurs, le désir du
Concile de Trente « qu’a chaque messe les fidéles
présents communient, non pas seulement par un
désir spirituel, mais sacramentellement, afin qu’'un
fruit plus abondant de ce trés saint Sacrifice put
leur étre communiqué (26) ».

« Pourquoi le saint Concile le désire-t-il, dit
Bossuet (27), si ce n’est que Jésus-Christ le désire?...
Vous tous qui assisiez, répondez a ce désir de
I’'Eglise... Si vous ne communiez pas, reconnaissez,
en tremblant, que le chrétien devrait vivre de ma-

(25) Invitatoire de la féte des Sept-Douleurs, du 15 sep-
tembre.

(26) Session XXII, ch. vi

(27) Médit. sur I'Evangile, 1% partie, 64* jour.

e et e 2




284 MA VIE DIVINE

niére qu'il pat communier tous les jours. Retirez-
vous avec douleur de n’y avoir pas eu toute la part
qui vous était destinée. »

*
¥ ¥

Aimez a assister ainsi trés activement a la sainte
messe et le plus souvent possible. Il y a quelques
anné¢es, en 1933, mourait 4 quatre-vingt-sept ans
le comle Apponyi, représentant de la Hongrie a la
Société des Nations. Comme un journaliste lui de-
mandait 4 quel sport il devait sa verte vieillesse :
« Ma foi, dit-il, en fait de sport, tout le long de ma
vie, je n'en ai pratiqué qu’un seul : en quelque en-
droit que je fusse et quelque temps qu’il fit, j’ai été
tous les jours a la messe de 7 heures du matin. »

Suivez cet exemple. Si le P. Lacordaire a pu dire :
« On ne saurait calculer I’effet d’'une communion
de moins dans la vie d’un chrétien », on peut dire
aussi justement : on ne saurait calculer ’effet d’'une
messe de moins, d’'une messe bien dite, dans la vie
d’un prétre, d'une messeé bien entendue dans la vie
d’un chrétien.

Faites mieux encore : Vivez votre messe. Le jeune
soldat breton de Francois Coppée écrivait 4 sa mére
pendant le siege de Paris :

Mais aux mauvais railleurs nous faisons la promesse
De bien montrer comment on meurt aprés la messe.

S’il y a une maniére particuliére de bien mourir
apres avoir été réconforté par la messe, il y a une
fagon particuliére de bien vivre. La vie doit éire une
messe vécue, un prolongement de la messe entendue
le matin. Faisons done de nos journées une messe,

avec son Offertoire, sa Consécration et sa Commu-
nion.




L’'HEURE DE LA VIE DIVINE 285

Avec Jeésus-Hostie, faisons toutes nos actions en
état de grace et par amour, elles seront une ma-
gnifique ¢ifrande A Dieu : ce sera notre Offertoire.

Avec Jésus-Hostie, immolons-nous par la fuite du
péché, la lutte contre nos défauts, I’acceptation du
devoir d’état et des sacrifices de la vie : ce sera notre
Consécration.

Avec Jesus-Hostie, donnons-nous aux autres par

une constante et généreuse charité : ce sera notre
Communion.

Ainsi, nous vivrons notre messe en continuant le
sacrifice du Seigneur Jésus dans toute notre vie. La
messe sera comme le soleil divin qui illuminera et
transformera toute notre existence.

Voici le parfait sacrifice
Qui contient tous ceux de la loi
Et qui seul renferme en soi
Toute justice.
Un Dieu s’immole 4 Dieu comme prétre et victime
Pour l’apaiser,
Pour le presser
De nous donner,
De nous pardonner,
De nous donner,
De nous couronner
Et lui rendre un honneur sublime.
(Bx pbE MONTFORT.)




286 - MA VIE DIVINE

QUESTIONNAIRE

1. Quel est le plus grand acte du culte catholique ?

2. Est-il bien compris de tous les chrétiens qui vous
entourent ?

3. Que se passe-t-il sur l'autel pendant la sainte messe ?

4. Monlrez que la messe représente le Sacrifice du
Calvaire. — Que signifie ce mot « représenter » ?

Sur la croix, quel était le prétre ?
Quelle étail la victime ?

Et a la messe ? N

N’y a-t-il pas cependant une différence ?

8. Devez-vous vous conlenter d’assister d la messe ?

6. Quelle est la double mission que vous avez d rem-
plir a la messe ?

a) Pourquoi devez-vous offrir Jésus a Dieu ? — N’éles-
vous pas prélre ? En quel sens ? — D’onl vient votre
dignité sacerdotale ? — Quel est U'effet du caractére
baptismal en votre dme ? — Quel pouvoir vous donne-
t-il a la messe ? — Pouvez-vous faire descendre Jésus
sur l'autel ? Que faut-il pour cela ?

b) Pourquoi devez-vous vous offrir, avec Jésus, d
Dieu ? — Que pouvez-vous offrir avec volre personne ?
Qu’en résultera-t-il ?

7. Quelle est, a volre avis, la meilleure maniére d’as-
- sister a la messe ? Avez-vous un missel ? Quel usage en
faites-vous ? Participez-vous aux chants de la grand’-
Messe 7
_ 8. Comment pouvez-vous vivre volre messe chaque
jour ?

9. Ne pourriez-vous pas assister plus souvent et d’une
maniére plus active a la Messe ?




«
«
«
«
«
«
«
«

«
«
«
«

«

«
«

A a A A A

A A

” & R

APPENDICE

Enseignement officiel du concile de Trente
sur te Saint Sacrifice de la Messe
(Session XXII, chap. 1 et 2)

1. — Les intentions du Sauveur. — « Jésus, notre Dieu
et notre Seigneur, bien qu’il dat s’offrir lui-méme une
seule fois &4 Dieu son Peére sur l’autel de la Croix, en
passant par la mort, afin d’opérer notre éternelle rédemp-
tion, ne voulut pas, cependant, que sa mort éfeignit son
sacerdoce. Aussi, & la derniére Céne, dans la nuit ou il fut
livré, il laissa a 1’Eglise, son épouse bien-aimée, un Sacri-
flce visible, conformément aux exigences de notre na-
ture. »

Ce Sacriflce visible « devait : 1° représenter le Sacrifice
sanglant que Jésus allait accomplir une seule fois sur la
Croix ; 2° en conserver le souvenir jusqu’a la fin du
temps ; 3° en appliquer la vertu salutaire a4 la rémission
des péchés que les hommes commettent tous les jours. »

2. — Institution du Sacrifice eucharistique. — « Jésus,
lui-méme, offrit A& Dieu le Pére son corps et son sang,
sous les espéces du pain et du vin, et sous les symboles
de ces mémes éléments, il les donna en nourriture a ses
Apoétres. En méme temps, il établit ceux-ci prétres de la
Nouvelle Alliance, et il leur prescrivit, ainsi qu’ad leurs
successeurs dans le sacerdoce, d’offrir son corps et son
sang. »

3. — Identité des deux Sacrifices. — « Dans ce Sacrifice
divin, qui s’accomplit A4 la messe, est contenu et immolé,
d’qne maniére non sanglante, le méme Christ qui s’offrit
l,lu-méme d’une maniére sanglante, une seule fois, sur
I’autel de la Croix... « Dans I'un et l’autre Sacrifice, une
seule et méme victime est offerte, et celui qui Doffre
aujourd’hui par le ministére des prétres (humains) est
le méme Prétre qui s’offrit jadis sur la Croix : la diffé-
rence ne réside que dans la maniére de s’offrir ; (en con-
séquence) le Sacrifice de la messe nous permet de recueil-
lir dans toute leur abondance les fruits du Sacrifice de
la Croix. »




"'fll ‘l"",llll Illlll!'*‘ii' i
ll 1- H JIII lllr.,llr. lI'I, ;;I’!

Hli:l:.‘ ‘,lflflllrll[lllllll "l“i il
" T l " ,:””#Ill I l‘”'”jlln!”

l'}'“ lll" !,l”;”l”.q”” i
dm'“ -mmnn.uul....””. .... A
I\fll !llll’ |||l .: ‘

TR luu-
NHII [”u l |:||

« Le Pain dee faiblee et des forts. ..

”ll‘ﬁ“h‘llu g ‘ﬂlllm Wl

"n.-n """'llllh Bl TR
i n l||""l \ 1L

Y- LTI

m||ll SUTTNOITTS lml

Ilmllll"“" }““lllll"“"'ﬂ"'

llllll n
1I|||
M. ih

]
l" nnu-llllq

a8 saRan m. 1Y

"'ll!‘- ! ll““.\."l 1)

VI

} h'! ; k ,._4 i WA - & 3

('
oo
TV

(Bx P. Eymard)




CHAPITRE XIX

LE PAIN DE VIE

« Je suis le pain de vie. »
. (Jean, vi, 35.)

Tout chrétien doit avoir le culte de !’état de
grice qui ne consiste pus seulement dans ’absence
du péché mortel, mais dans la présence de Dieu en
ncus et qui nous fait participer a sa propre vie.
Cette vie divine doit étre au premier plan de nos
préoccupations : ¢ Cherchez avant tout le royaume
de Dieu et sa justice, dit le Christ, le reste, tout le
reste viendra par surcroit (1) ».

Mais toute vie se conserve et se développe par une
alimentation en rapport avec sa nature, Sans nour-
riture, elle s’étiole rapidement. 1l s’ensuit que notre
vie divine a besoin d’une alimentation divine pour
se conserver et s'enrichir.

Or, parmi les sacrements, il en est un qui est
plus spécialement ordonné a fournir 4 'dme son
alimentation siirnaturelle : ¢’est ’Eucharistie, sa-

(1) Matth,, vi, 38.

%—-——




290 MA VIE DIVINE

crement de la force par excellence. La divine Hostie
est, en effet, dit le Bx P. Eymard, « la nourriture
de toutes les Ames, le pain des faibles et des forts ;
elle est nécessaire a ceux qui sont faibles, c’est évi-
dent, et a ceux qui sont forts, parce qu’ils portent
leur trésor dans des vases fragiles et qu’ils sont
entourés de toutes parts d’ennemis acharnés ».

I. — L’EUCHARISTIE EST L’ALIMENT DE NOTRE VIE
SURNATURELLE.

L’ Sucharistie est, entre tous les sacrements, le
seul qui, de par sa nature intime, tend a I’accroisse-
ment de la grace, comme a son but propre.

« Chacun des autres sacrements, dit Suarez, a sa
fin spéciale, en vue de laquelle il conférg des secours
particuliers avec une augmentation de graces, mais
il ne va pas uniquement et directement a nourrir
la charité pour gu’elle grandisse dans ’ame et nous
unisse plus étroitement a Jésus-Christ. »

Voila pourquoi Jésus affirme avec tant d’insis-
tance, dans le saint Evangile (2), que I’Eucharistie
est I'aliment de notre vie surnaturelle. Entendez-le
dire : « Le pain que je donnerai, c’est ma chair pour
la vie du monde. » « Je suis le Pain de vie descendu
du ciel. » « Je suis le Pain vivant. » « Ah ! s’écrie
Bossuet (3), si le pain commun, qui n’a pas de vie,
conserve la vie du corps, de quelle vie admirable ne
vivrons-nous pas, nous qui mangeons un pain vi-
vant, nous qui mangeons la vie méme ? »

D’ailleurs, Notre-Seigneur le dit expressément :
« Celui qui Me mange vivra par Moi », c’est-a-dire
vivra de ma vie... C’est comme si Jésus disait : Je
posséde la plénitude de grace et j'en fais participer
ceux auxquels je me donne en nourriture... « Les

(2) Jean, vI.
(3) Sermon pour le samedi Saint (Lebarg,t. I, p. 122).

—




LE PAIN DE VIE 291
Juifs, continue-t-Il, ont mange la manne (4) dans |e
désert, mais ils sont morts. Par contre, celui qui
mange de ce pain vivra éternellement ; mais si vous
ne le mangez pas, vous n’aurez pas la vie en vous. »

Quoi de plus clair et de plus explicite que ces
déclarations du Seigneur Jésus ? Ce n’est donc pas
seulement pour que nous L'adorions, pour que
nous L’offrions 4 son Pére en satisfaction infinie,
que le Christ se rend présent sur autel. C’est pour
que nous Le prenions comme la nourriture de notre
ame. « Prenez et mangez », disait-II A la Céne, et
en Le mangeant nous aurons la vie, la vie de la
grace ici-bas et plus tard la vie de la gloire.

C'est, du reste, I’enseignement authentique de
IEglise : « Ce désir de Jésus-Christ et de I’Eglise
que tous les fidéles s’approchent chaque jour du
banquet sacré tend en premier lieu 4 ce que les fi-
deles, unis 4 Dieu par le sacrement, y puisent la
force pour refréner la concupiscence, effacer les
fautes légéres qui échappent chaque jour et pré-
venir les péchés graves auxquels est exposée la fai-
blesse humaine (5) ».

Sans doute, tous les sacrements regus en état de
grace développent cette vie divine en nous. Mais
Yous comprenez aisément que I’'Eucharistie soit ca-
pable plus que tout autre sacrement d’augmenter
en nous cette vie de la grace : I’'Hostie, c¢’est Jésus
lui-méme qui posséde en plénitude dans son Ame la
grace sanctifiante. Ici, nous recevons la vie divine
de sa source la plus directe. Ici, chante I’Eglise,

« 'ame est remplie de la griace : Mens impletur
gratia ». ' ‘

(4) La Manne était une nourriture miraculeuse, blanche
comme le givre, ayant le golt du miel, que Dieu envoya
aux Hébreux, durant leur séjour de quarante .ns au désert.
Elle tombait du ciel chaque matin et fondait au lever du
soleil,

9(()5) Décret de la Congrégation du Concile (20 décembre

6).

1




292 MA VIE DIVINE

Voild pourquoi le premier effet de I’Eucharistie
est d’augmenter en nos ames la grace sanctifiante.
Chaque fois que nous recevons la sainte Hostie avec
les dispositions requises, notre participation a la vie
divine s’accroit et par le fait notre ressemblance
avec Dieu ; nos vertus surnaturelles s’affermissent
et leur activité nous est rendue plus facile ; toutes
nos actions deviennent plus riches de mérites.

Ces bienfaits n’¢épuisent pas la munificence du
Christ. L’Eucharistie nous donne aussi des graces
sacramentelles, c’est-a-dire communique a nos fa-
cultés un secours permanent, une disposition spé-
ciale pour les adapter en quelque sorte au but de
ce sacrement. C’est pourquoi I’Eucharistie met dans
notre volonté une disposition qui contrarie I’égois-
me, I’amour-propre et nous facilite par la méme
’exercice de la charité envers Dieu et le prochain.

Et alors, de méme qu’une nourriture saine et
abondante permet a l'organisme de triompher des
germes morbides qui sommeillent en lui, de méme
’Eucharislie, nourriture spirituelle, en intensifiant
la vie divine en notre dme et en nous facilitant la
pratique de la charité, multiplie nos forces et nous
permet de vaincre les ennemis de notre vie spiri-
tuelle. - :

Qes effets sont comparables 4 ceux que la nourri-
ture matérielle produit dans nos corps. « Ma chair,
nous dit Jésus, est vraimenl une nourriture et mon
sang est vraiment un breuvage. »

ILes aliments réparent les fatigues et les faiblesses
de notre organisme, accroissent sa force, lui font
éprouver une sensation de bien-étre, Ainsi I’Eucha-
ristie est-elle pour l'’ame la meilleure garantie de
progres et de bonheur.

« Communiez souvent, Philotée, et le plus souvent
glle vous pourrez, avec I'avis de votre pere spirituel...
Les liévres deviennent blancs parmi nos montagnes
en hiver parce qu’ils ne voient ni mangent que la
neige. A force d’adorer et manger la beauté, la bonté




LE PAIN DE VIE 293

Sacrement, poys de-
viendrez loute belle, toute bonne et toute pure.

Quoi qu'il en soit des lievres blanc
de saint Francois de Sales e
opportun,

Evidemment, ces fo

>
S, ce conseil
st toujours excellent et

rces accumulées en nous par
I’Eucharistie ne détruisent as notre liberté. §j
P

Dieu veut par sa grace aider cette liberté, il ne 14
supprime pas. Nous conservons toujours le triste
pouvoir de désobéir 3 Dieu et de Le chasser de notre
ame. '

Pour que I'Eucharistie
tude de ses effets, il faut
pération personnelle.

produise en nous I pléni-
nécessairement notre coo-

bagnes des champs
qui sont vivifiés par
qui donnent cepen-
tes. Pourquoi cela °
és par des agriculteurs
es autres par des agri-
ont rien a temps ou qui
eu de soins. Ainsi, les

dont la terre a Ia méme valeur,
le méme soleil du bon Dieu, et
dant des moissons tres différen
C’est que les uns sont cultiv
intelligents. et travailleurs, 1
culteurs negligents, qui ne f
apportent a leur culture p
effets de I’Eucharistie varient suivant notre géne-
rosité personnelle. Sans aucun doute Dieu donne
Sa grice a tous ceux qui communient dj
mais c’est 4 nous de collaborer & I’action vivifiante
de Dieu. Plus cette collaboration sera généreuse, et
Plus abondants seront €1 nous les effets de I'F:.
charistie,

Par conséquent, si nous avons une véritable
bonne volonté, si nous correspondons fidélement 3
la grace, I'Eucharistie sera vraiment notre force et
notre soutien dans les luttes incessantes de la vie
chrétienne.

<« Vous savez, dit Pie X1I, quun des effets de la
trés sainte Eucharistie est de donner & celui qui y
assiste et § celui qui la recoit de la force pour le
sacrifice et Pabnégation de soi-méme » (6).

gnement,

(6) Allocution du 24 juin 1939 aux séminaristes de Rome.




204 | MA VIE DIVINE

Le curé d’Ars exprimait la méme idée : « On sait
quand une ame a regu dignement le sacrement de
'Eucharistie. Elle est tellement noyée dans I’amour,
pénétrée et changée, qu'on ne la reconnait plus dans
ses actions, dans ses paroles. Elle est humble, douce,
mortifiée, charitable et modeste ; elle s’accorde avec
tout le monde. C’est une #Ame capable des plus
grands sacrifices. »

II. — LES FAITS LE PROUVENT.

Quand nous étudions Dhistoire des premiers
siecles de I'Eglise, nous sommes profondément édi-
fies de lintrépidité avec laquelle tant de martyrs
professaient si héroiquement leur foi en Jésus-
Christ. D’ot1 leur venait ce courage surhumain avec
lequel ils bravaient tous les supplices inventés par
la cruauté raffinée de leurs bourreaux ? Les saints
Péres nous l'apprennent, c’est de I’Eucharistie
qu’ils recevaient frequemment. « Ceux que nous
exhortons au combat, dit saint Cyprien, nous les
munissons de la protection du Corps et du Sang du
Christ. » :

Qu’est-ce qui soutenait saint Benoit Labre dans
sa marche épuisante a travers les chemins si rudes
qu’il choisissait pour aller vers les sommets de la
sainteté ? « C’est, répond-il, le Pain mystérieux, le
Pain d’ame, la nourriture qui rend divine la route
sur laquelle je marche. »

C’est encore I’Hostie sainte qui, au siécle dernier,
donnait tant de courage aux martyrs de ’Annam
que leur persécuteur Tu-Duc dut prendre un arrété
— et remarquez bien les termes gu’il emploie —
« pour empécher, disait-il, qu’on apporte aux chré-
tiens un certain pain magique qui les rend insen-
sibles a la douleur et les fait mourir avec joie ».
Admirable éloge de I’Eucharistie, sacrement de la
force, arraché a ce féroce ennemi du christianisme !

—




LE PAIN DE VIE 295

C’est la communion qui faisait dire 4 ’héroique
P. Damien, religiecux helge, consacré au service des
l¢éprenx dans I'fle de Molokai et rongé lui-méme par
leur affreuse maladie : « Ma vie serait intolérable
sans Je Saint-Sacrement. Avec Notre-Seigneur, je
suis gai et vaillant au travail pour mes lépreux. »

Et n’est-ce pas encore ce jeune capitaine aviateur
de vingt-neuf ans, Pierre Claude, mort héroique-
ment le 25 septembre 1939, qui écrivait quelques
jours avant sa mort : « J’irai communier aussi sou-
vent que je le pourrai, car c’est la seule vraie force
que nous puissions posséder en ce monde. »

« Un jour, raconte S. Em. le Cardinal Liénart,
dans le ravin de Froide-Terre, comme je revenais
d’une visite a 'ouvrage de Thiaumont, sous le bom-
bardement, j’entendis. une voix qui m’appelait :
« Monsieur ’Aumonier, ne passez pas, vous allez
vous faire tuer ! »

J’apercus alors, blotti contre une souche mutilée;
un petit Parisien de vingt ans, 4 qui j’avais fait faire
un peu auparavant sa’' Premiére Communion.

Je m’approchai done de lui ; il était 14, tremblant,
terrorisé.

On P’'avait envoyé, de son bataillon campé un pen
plus bas, reconnaitre 'ouvrage de Thiaumont, ou le
soir il faudrait monter ; mais seul, dans ce chaos,
sous les obus, le coeur lui manquait. 11 s’était jeté 13
par terre, incapable d’aller plus loin et de remplir
jusqu’au bout sa mission.

J'essayai de le convaincre et de le rassurer : je lui
montrai le cheminemcnt ; j’essayai de lui expliquer
que, puisque j’en venais et que j’étais passé, il pas-
serait bien aussi.

Il m’écoutait, mais tout son corps tremblait, et
dans ses yeux je lisais ’épouvante.

Alors je lui dis : « Je porte sur ma poitrine la
Sainte Eucharistie ; si tu communiais ! »




296 MA VIE DIVINE

Il accepla avec joie ; 4 genoux tous les deux, ser-
rés 1'un contre 'autre, a travers la mitraille, je lui
donne la Sainte Hostie. Aussitot son visage changea.

« Mainienant, dit-il, je ne suis plus seul, je passe-
at, et s'tl m’arrive quelque chose, eh bien! je suis
prétl...»

Et résolu, il me serra la main, et tandis que je
revenais, il accomplit sa rude mission.

Jamais je n’ai senti comme ce jour-la, la force
que nous donne la fol pour accomplir notre devoir. »

Que nous réserve I'avenir ? La route qui se dé-
roule devant nous est-elle plus facile a suivre que
les cheminements de la guerre ?

Comme le disait le Cardinal racontant ce trait, il
v a des heures ou les menaces s’accumulent, ou le
coeur nous manque et ou, si nous nous écoutions,
nous n’oserions plus passer.

Avec Jésus dans le coeur, par la communion, nous
ne serons plus seuls et nous passerons.

De fait, qu’est-ce qui entretient dans le monde la
flamme de la charité sans laquelle I'humanité re-
tournerait si vite a I’égoisme naturel ? L’Eucharistie
qui perpétue dans I’humanité le Sacrifice du Cal-
vaire. Un jour, un ministre francais visitait un ho-
pital ot semblaient s’étre donné rendez-vous tous
les rebuts de la société. Il ne put s’empécher d’ad-
mirer et de louer le dévouement des Religieuses au
service des malades. S’adressant a l'une d’enire
elles, il lui dit : « Ma sceur, qui vous a permis pen-

dant cinquante ans, de soutenir la vue de ces misé-

res et vous a gardé la force de les soigner ? » —
« Ceci, Monsieur le Ministre... » Et elle montrait la
chapelle, c’est-a-dire I’Hostie.

Et nous-mémes, n’avons-nous pas besoin du pain
des forts pour vivre vaillamment notre vie parfois
effroyablement quotidienne ? Le démon, appliqué
sans cesse 4 entraver le régne de Jésus-Christ dans
les 4mes, le monde avec ses maximes et ses plaisirs

PR o rtia el i

g LTS

VAR

I T R A TR T

|



LE PAIN DE VIE 297
si souvent coupables, nos passions parfois si nom-
breuses, si violentes, sont autant d’ennemis redou-
tables qui, pour étre vaincus, exigent de notre part
beaucoup d’énergie, beaucoup d’efforts. Ce courage
nécessaire, oul le puiserons-nous ? Dans nos commu-
nions ferventes et nombreuses.

« Sachez, mon cher ami, écrivait a un jeune offi-
cier le général de Sonis, sachez qu'en dehors de la
sainte Eucharistie, il n’y a qu’alternatives de rele-
vement et de défaillance et que la seule force, la
force indomptable est le partage de ceux en qui
Jésus-Christ, par la fréquente communion, vit en
permanence. » C’est aussi Frédéric Ozanam, le fon-
dateur des Conférences de Saint-Vincent-de-Paul,
qui avouait en toute simplicité : « Je trouve dans
la sainte communion le soutien de ma vie morale
et le moyen de résister 4 une imagination dévorante
et aux entrainements d’un monde fascinateur. »
Convaincu de cette vérité, E. Psichari, en manceuvre,
restait 4 jeun jusqu’a midi pour pouvoir: commu-
nier.

Imitons ces exemples. Communions le plus sou-
vent possible et avec toutes les dispositions requises.
L’Eglise a fixé un minimum pour ces dispositions.
Elles sont clairement exposées dans le décret de la
Congrégation du Concile (1905)

1° La communion fréquente et quotidienne, étant
tout a fait conforme aux désirs de Notre-Seigneur
Jeésus-Christ et de I’Eglise Catholique, doit étre ac-
cessible a tous les fidéles de n’importe quelle classe
ou condition, de sorte que personne, pourvu qu’il
soit en état de grdce et s’approche de la Sainte Table
avec une intention pieuse et droite, n’en puisse étre
exclu.

2° L’intention droite consiste en ce que celui qui
s’approche de la Sainte Table n’y aille pas pour
suivre 'usage, ni par vanité ou pour des motifs hu-
mains, mais bien pour correspondre au désir de
Dieu, lui étre plus étroitement uni par la charité,



2908 MA VIE DIVINE

et, a I'aide de ce divin remede, guérir ses infirmités
el corriger ses deéfauts.

3° Quoiqu’il importe tout a fait que ceux qui font
la communion Iréquente el quotidienne soient
exempts de pécheés veniels, au moins pleinement dé-
libéres, et d'affection a ces mémes péchés, il suffit
néanmoins qu’ils n'aient aucun péché mortel sur la
conscience ei qu’ils se proposent de n’en jamais
commelire a l'avenir ; s’ils ont ce ferme propos, il
est ummpossible que, communiant chaque jour, ils
ne se degagent pas peu a peu de leurs péchés méme
venicls et de toute afiection a ces péchés.

4° Comme les sacrements de la loi nouvelle, bien
qu’agissant ex opere operato (7), produisent cepen-
dant dautant plus d’etiet que les dispositions pour
les recevoir sont meilleures, on aura soin de faire
précéder la sainte communion d’une préparation
sérieuse, et de la faire suivre d’'une convenable ac-
tion de graces, selon les capacités, la condition et les
devoirs de chaque fidéle.

Ayez donc toujours, en venant a la sainte Table,
ces dispositions exigées par I’Eglise. C’est alors que
le Christ Jésus vous communiquera son invincible
vaillance. Par Lui, avec Lui et en Lui, vous triom-
pherez de toute lentation, éviterez toute faute plei-
nement volontaire et remplirez tous vos devoirs
les obligations ordinaires de chaque instant et, s’il
s’en presente, celles qui exigent de vous d’héroiques
vertus. ‘

Ne I'oublions jamais, I’Eucharistie a été instituée
pour faire passer en nous le courage de I’Homme-
Dieu. Elle est la force de Dieu mise a nolre disposi-
tion pour nous aider a éviter le péché et a pratiquer
la vertu. Voila pourquoi le Bx P. Eymard disait :
« J’avoue ne pas comprendre l'étal de grace dans
le monde sans la communion fréequente. »

(.7) Cest-a-dire par le Sacrement lui-méme. L’Eucharistie
tevuc en etat de grace produit ses fruits indépendamment
des mérites du cominuniant.

-—



LE PAIN DE VIE " 299

Que notre mot d’ordre soit donc celui des fidéles
d’Afrique au temps de saint Augustin : « Eamus ad
Vitam : Allons i la Vie que nous donne I’Eucharts-
tie et qui est la semence de la Gloire éternelle !
Allons nous abreuver au rocher d’ou I’amour créa-
teur et sauveur fait continuellement Jaillir la source
d’eau vive pour la vie éternelle. L’Eucharistie a, en
effet, des répercussions éternelles.

Le Christ n’a-t-il pas dit : « Celui qui mange ma
chair et boit mon sang a la vie éternelle... (8) » 11
ne dit pas seulement : « il aura plus tard » la vie
¢ternelle. » Il parle au présent : « Le communiant
a la vie éternelle. » Pourquoi Jésus s’exprime-t-il
ainsi ? Parce que le germe de la vie éternclle est
dans la grace sanctifiante.

De méme que la petite semence, jetée par le la-
boureur dans le sillon altéré, renferme des merveil-
les que l'avenir dévoilera : tige svelte et ¢légante,
admirables teintes de la fleur, fruits délicieux..., de
meéme la grace sanctifiante contient, conime dans
un germe, tout le bonheur du ciel. Elle est, au dire
de saint Jean, une semence divine: «semen Dei (9) »,
qui doit grandir. Elle nous rend aptes, en effet, a
voir Dieu directement, face face, et a L’aimer
a la fagon dont il s’aime. Elle exige cette vision
et cet amour. « La grace, dit un pieux auteur, me
donnant une réelle participation & la nature divine,
J’ai droit au bonheur de ma nature nouvelle. J'ai
donc le droit de monter, j’ai donc le droit d’aller
m’asseoir a cette table, ol est servi comme un mets
¢ternel le bonheur méme de Dicu. »

Or, rien ne conserve, ne développe la griace sanc-
tifiante comme la sainte communion.

(8) Jean, vi, 55.
(9) I Ep., m1, 9.




300 MA VIE DIVINE
Voila pourquoi Jésus dit, plein d’assurance, com-
me si nous possédions déja la vie éternelle : « Celui
qui mange ma chair et boit mon sang a la vie éter-
nelle. » :
>~ Notre-Seigneur ajoute : « Je le ressusciteral au
dernier jour. » Dans la communion, en effet, notre
pauvre corps est en contact tres intime avec le Corps
de Jésus, glorieux et incorruptible. Les saints Peres
nous disent que, par la communion, nous devenons
< chair de sa chair ». Notre-Seigneur considére tous
ceux qui regoivent son Corps et son Sang comme
sa propre chair, et par conséquent Il doit donc les
faire participer a la gloire de son propre Corps.
Avec le saint homme Job, le communiant peut dire :
« Je sais que mon Rédempteur est vivant et qu'au
dernier jour je me léverai de ma poussiere (10). ».
A la fin des temps, son corps sera associé a la féii--
cité de son ame.
Vraiment, dans la communion, le Christ nous a |
aimés a l'exces : < in finem dilexit eos (11) ». Aussi,
répondons généreusement a I’appel de Jésus qui
nous invite a ce banquet de I'éterneile vie. Puisque.
la bonté divine a mis a notre disposition un tréso
d’un prix incomparable, il faut y puiser largement

Fréquentez donc ce mystére de grace,
Pour devenir plus saint et plus fervent,
Pour voir au ciel clairement, face a face,

L= Dieu caché dans ce grand Sacrement !
(Bx de MONTFORT.)

(10) Job, xix, 26.
(11) Jean, xi11, 1.




LE PAIN DE VIL 301

QUESTIONNAIRE

1. Montrez la nécessité de U'Eucharistie.

2. Est-ce que Jésus n’a pas insisté dans UEvangile
pour nous monlrer que I'Eucharislie élait U'aliment de
nolre vie divine ? Donnez son argumentation.

3. Quel est le premier effet du Sacrement de I'Eucha-
ristie ? En quoi consiste la grdce sacramentelle qu’elle
donne ?

4, Que faut-il pour que UEucharistie produise en nous
la plénilude de ses effets ?

5. Prouvez par des fails que UEucharistie est le sacre-
ment de la force.

6. A quelles condilions le sera-t-il pour vous ?

7. Expliquez la parole de Notre-Seigneur : ¢ Celui
qui mange ma chair et boit mon sang a la vie élernelle
el je le ressusciterai au dernier jour. »

8. Quelle sera votre résolution ? Ne pourriez-pous pas
communier plus souvent ? Votre préparalion a la com-

munion et volre aclion de grdces sont-elles toujours bien
[aites ?

n—-'.\__,""au.

CRS

14




CHAPITRE XX

LA VIE QUI MONTE

« Soyez parfaits, comme votre

Pére céleste est parfait | »
(Matth., v, 48.)

Le véritable chrétien doit vivre en état de grace
et, pour triompher de toutes les difficultes intérieu-
res et extérieures qu’il peut rencontrer sur sa route,
il doit veiller et prier.

Mais ce n’est la qu'un minimum. Nous devons
avoir a ceceur de nous sanctifier de plus en plus :
« Soyez parfaits, nous
I’Evangile, comme voire
¢’est-a-dire sans mesure, Sans

Nul ne peut estimer que cet
a un petit nombre spécialement choisi et qu’il soit

permis aux autres de rester dans un degré inférieur
de vertu. Celle loi oblige, comme il est clair, abso-
lument tout le monde, sans aucune exception (2).

/

Peére céleste est parfait (1)»,
limite assignable.

(1) Matth., v, 48.
(2) Pie XI, Encyclique
gois de Sales.

troisitme centenaire de saint Fran-

dit Notre-Seigneur dans

te invitation s’adresse '

| ——

o



LA VIE QUI MONTE - 303

« Dieu, dit Pie XII, n’appelle pas tous ses fils 4 I'état
de perfection, mais il les invite tous a la perfection
de leur étai (3). » « Ce que Dieu veut, disait saint
Paul aux Thessaloniciens, c’est votre sanctification.»
Dans la pensée éternelle de Dieu, nous ne sommes
donc créés que pour devenir des saints.

Dés lors, une question se pose : Que faire pour
nous sanctifier de plus en plus ? Faut-il accomplir
des actions extraordinaires ?

René Bazin nous répond : « Nous n’avons que
deux ou trois fois dans la vie ’'occasion d’étre bra-
ves, mais nous avons a chaque instant celle de ne
pas cire laches ! » De fait, dans notre vie, ces ta-
ches extraordinaires ne représentent pas un cen-
tiéme de notre temps actif. Il serait donc déraison-
nable d’accorder a ce centiéme toute notre atten-
tion et de négliger les quatre-vingt-dix-neuf centieé-
mes qui représentent la vie de chaque jour. Nous
négligerions ainsi notre plus_grande source de me-
rites. .

Voila pourquoi le Christ a tenu a nous dire dans
Evangile : « Ce ne sont pas ceux qui me disent :
Seigneur ! Seigneur ! qui entreront dans le royaume
des cieux, mais bien celui qui fait la volonté de
mon Peére qui est dans les cieux (4). » Comme tou-
jours, Il a joint I'exemple a la parole. L’Evangile
nous montre le doux Sauveur uniquement préoc-
cupé d’accomplir la volonté de Dieu. Saint Jean
nous cite ses paroles : « Ma nourriture, c’est-a-dire
ma vie, est de faire la volonté de Celui qui m’a
envoyeé (5). » « Je fais toujours ce qui Lui plait (6). »

Cette attitude du Christ doit étre la notre. « Un
saint, disait le Curé d’Ars, c’est un homme qui se
soumel en tout a la volonté de Dieu, dans toutes
les croix el les traverses qui lui arrivent. » « La

(3) Discours aux jeunes Inariés, novembre 1939.
(4) Matth., v, 21.

() Jean, 1v, 34.

(6) Jean, vii, 29.



304 MA VIE DIVINE

sainteté, dit Monseigneur Gay, n’est qu’un oui plé-
nier et perpétuel que la créature dit a Dieu; un
oui vivant dans lequel elle fait passer tout son atre ;
un oui fervent, actif, pratique, efficace... »

Pour nous sanctifier, pour faire monter le niveau
de noire vie spirituelle, il faut donc accomplir la
volonté de Dieu. Or, Dieu nous manifeste sa volonté
de bien des manieres.

}. — DIEU NOUS MANIFESTE SA VOLONTE PAR LES
COMMANDEMENTS.

il nous les a donnés Lui-méme dans le Décalo-
gue, completé et perfectionné par I’Evangile ; Il
nous les conumunigue aussi par les supérieurs char-
g¢s de manifester en son nom sa volonté (avant
toul I’'isglise, puls nos parenis, nos maitres, nos
chefs civils et militaires). Car, toute autorité légi-
(ime vieni de Dieu, et la mépriser cest meépriser
la sienne. Si donc, nous avons pvraiment le souci de
nolre sanctification, nous aurons a cceur d’accom-
plir la volonté de Dieu d’abord dans tous ses or-
dres. N'esl-ce pas saint Thomas d’Aquin qui nous
dit que, méme chez les plus grands sainis, I'obser-
vation des commandements est la sainteté dans ce
qui la constiiue essentiellement (7) ? Voila pour-
quoi le psalmiste s’écrie

« Je me suis complu (Seigneur) dans la voie de
vos ordres autant que dans toutes les richesses...

« Mon ame a désiré vos ordonnances avec une
grande ardeur...

« Imposez-moi, Seigneur, la voie de vos préceptes
et je la rechercherai sans cesse... (8) »

Notre-Seigneur lui-méme Je rappelait a ce jeunc
Lhomme qui l'interrogeait un jour : « Bon Maitre,
que dois-je faire pour jouir de la vie éternelle 7 —

(7) 11+ Il gq. 184, a. 3.
(8) Ps. cxviul.




LA VIE QUI MONTE 305

Gardez les commandements, répond le Seigneur J¢
sus (9) » Oui, tous les commandements, sans choix
ni dosage. Si l'on choisit, si I’on accepte ceux qui
plaisent ou du moins qui ne déplaisent pas trop,
et si I'on rejette les autres, on montre que 'on fait
bon marché de sa sanctification personnelle.

Il est évident qu’il faut observer d’abord et'sans
exception les commandements graves : la violation
d'un seul suffit a empécher ou a détruire I’amour.

Mais vous ferez mieux : vous vous efforcerez d’ac-
complir tous les préceptes divins meéme légers, d’é-
viter toute désobéissance méme « vénielle ». Et pro-
bablement, il vous échappera d’y manquer quelque-
fois : il est moralement impossible, sans un pri-
vilége spécial de la grace, d’éviter longtemps tous
les péchés véniels. Alors il faudra en demander par-
don a Dieu, vous humiliant de votre faiblesse et
lui promettant d’étre a I’avenir plus vigilant et plus
geénéreux, avec le secours de sa grace.

II. — DIEU NOUS MANIFESTE SA VOLONTE PAR NOS
DEVOIRS D'ETAT.

Nombreux sont les humbles devoirs de notre exis-
tence quotidienne, et peut-étre fatigants a force
d’étre toujours les mémes ; ils sont cependant 1’ex-
pression la plus nette de la volonté de Dieu sur

pain cuit des devoirs quotidi
Verlaine, au coeur

nous I'a dit :

La vie humble, aux lravaux e

Est une ccuvre de choix, qui

€ns, »
agité mais A I’Ame sincere,

nhuyeux et faciles,
veut beaucoup d’amour,

(9) Matth., x1x, 16, 17,




306 MA VIE DIVIN )4
Faut-il vous montrer I'importance de ces devoirs

d’état 7 Regardez donc la sainte Famille a Naza-

reth ! A-t-elle cherch¢ le lustre des actions sensa-
it si remar-

tionnelles ? Est-ce que cela vous paral
quable d’équarrir des planches, de ramasser des cO-
peaux ? C’était le travail quotidien de Jésus. Est-ce
que cela vous parait si remarquable de préparer
les repas, de laver le linge, de mettre en ordre les
différents objets dun ménage ? C’était le travail
quotidien de Marie. Est-ce que cela vous parait si
remarquable d’exercer le métier de charpentier ?
C’était le travail quotidien de Joseph. Mais la sain-
te Famille rehaussait par beaucoup d’amour la bas-
sesse de ses occupations quotidiennes.

Donc, pour celui qul veut se sanctifier, le mot
d’ordre est invariable : ne pas chercher a s’évader
dans le réve, mais embrasser le réel, le devoir preé-
sent, si monotone et si minime soit-il en apparence.

Ie Pére Tissot va jusqu’a comparer les parcelles
du devoir quotidien aux parcelles d’Hostie consa-
crée : « Notre-Seigneur n’est-il pas tout entier aussi

vivant, aussi adorable dans une petite Hostie que

dans une grande ? Il en est ainsi de la volonté de
Dieu. Les plus humbles particularités du devoir la
contiennent tout entiere ! et 1a je I'adore, je I’em-
brasse aveec la méme dévotion que dans ses plus
importantes prescriptions. Il ne laisse perdre aucune
parcelle de ce bien sacré. » .

C’est le méme conseil que nous donne Pascal a
la fin du « Mystére de Jésus » @ « Faire les petites
choses comme grandes, a cause de la majesté de
Jésus-Christ qui les fait en nous et qui vit notre
vie. » La doctrine si riche, si capitale du Corps mys-
tique réapparait et nous rappelle que le Christ qui,
durant sa vie terrestre ¢ a bien fait toutes choses >
(10), veut continuer de les bien faire en chacun de
nous.

(10) Mare, vi1, 37.




!u il ,HI' e

e ll| '
. an NIHTI
,||lull||;||| """ ";”: T
\ |||| " |l"| |!I|| ”“!I 'I
” vty tltoymin

1| I I i
" n-'nuni |
'[;:,.uull IR ..,mllllu

e .uunﬂﬂnlhn*
4 -‘::1,',|||m|n""1lllllu'

M Itl"” I|] Il'”"m
"|: IR
!lr:i |ll R 1: el
UIIEE

TR uum

) nr“““vﬂ”nnﬂ ”Nh"”"%
/ N2

) | \ K ny a rien
de’ ‘\meilleur...

ﬂ“" nnlnu n"“HuHHHH

Il"“ an
] 1l "
l"ll“::‘ ””lll”

ety
i ”!l:::“: "I'l: TN
'”"J R TR
i et i

uh W i
N ! I" LTI TIERT ljuuu

I,
e '"h th gy, | ||
=) iy ““'n.:',:n.’l
"”ll III' ||" "I.‘
]
'1;,',|||

=
———

..que (e pain cmE
ides devoirs quotidiens

(cn P‘QU’)

« Bien faire toutes choses... »



308 MA VIE DIVINE

Voila pourquoi nous devons faire notre la consi-
gne que Jeanne d’Arc donnait a Charles VII :
« Songez donc a faire bonne besogne ! » Que ren-

ferme ce mot d’ordre ? &
< Faire bonne besogne » c¢’est d’abord faire cha-

que chose au moment voulu. Le temps du travail
existe comme celui de 1’aide au prochain. Il y a
I'heure de tel travail, I'heure aussi de tel autre.
N’agissons jamais a contre-temps, comme des en-
fants. |

« Faire bonne besogne », c’est ensuite faire cha-

que chose avec le soin voulu.

« J’ai vu, dit Péguy, toute mon enfance rempail-
ler des chaises exactenment du méme esprit, du mé-
me cceur et de la méme main que ce peuple avait
taillé ses cathédralés... II fallait quun baton de
chaise fat bien fait. C’était entendu. Il ne fallait
pas qu’il fiit bien fait moyennant le salaire. Il ne
fallait pas qu’il I;ﬁt bien fait pour le patron, ni pour
les connaisseur$, ni pour les clients du patron. Il
fallait qu’il fat bien fait lui-méme, en lui-méme,
pour lui-méme. :

« Une tradition venue du profond de la race, un
honneur voulait que ce baton de chaise fit bien
fait. Toute partie, dans la chaise, qui ne se voyait
pas, était exactement aussi parfaitement faite que
ce qui se voyait. C’est le principe méme des cathé-
drales... C’était un beau sport continuel, qui était de
toutes les heures, dont la vie méme était pénétree,
tissée.

« Un dégoiit sans fond pour ’ouvrage mal fait !
Un mépris, plus que de grand seigneur, pour celul
qui e(it mal {ravaillé. Mais 'idee ne .leur en venait
pas...

« Ils disaient en riant que travailler, c’est prier ;
et ils ne croyaient pas si bien dire !... Tout leur
travail était une priére et I’atelier un oratoire... »

Hélas ! au sujet de nos occupations quotidiennes,
nous avons trop souvent le souci d’en finir plutdt



R T R s A TN TR R S il W B L,

LA VIE QUI MONTE 309

que de « les finir ». C’est regrettable. Ayons donc
le souci du détail. Soyons des valeurs profession-
nelles, non pas par orgueil ni par intérét, mais parce
que nous reconnaissons dans ces occupations ordi-
naires la volonté trés nette et trés sfire de Dieu.
Nous devons nous y donner de tout ceeur et avec
grand soin. Nous aurons ainsi, au dire de Péguy,
« cette piété de « louvrage bien faite », poussée,
maintenue jusqu'a ses plus extrémes exigen-
ces (11) ».

Vous connaissez les anciennes et magnifiques ta-
pisseries qui décoraient jadis les maisons royales.
Les ouvrieres qui les ont brodées les ont executées
pelit point par petit point. Chaque coup daiguille
ne fixait sur le canevas qu’un peu de soie : 'en-
semble des innombrables coups d’aiguille & forme
ces ouvrages splendides, chefs-d’ccuvre d'art et de
patience.

5i les cuvriéres avaient dit : « Un peiit point,
c’est peu de chaose » : si elles avalent sauté dans
leur travail beaucoup de ces petits points, que se-
rali-il arriveé ?... |

~os vies ressemblent d ces tapisseries : dans les
plans de sa sagesse, Dieu en a iracé le dessin ; A

~nous de le réaliser. Chague devoir omis, chaque

action négligée laisse un vide sur ia trame et porte
préjudice au sueees final. Quel malheur si Dieu ne
Jugeail pas notre ouvrage digne de son Royaume
cternel !

Au musée de ’hopital saint Jean de Bruges, se
trouve le chef-d’ceuvre de Memling : la chasse de
sainte Ursule. L’artiste a mis, a coté de sa signature,
ces mots : « C’est de mon mieux. » Il ne pouvait
mieux exprimer son gout du fini, son effort cons-
clencieux. A son exemple, habituons-nous A fuir
'a peu prés « dans le travail, source de tous les
echecs ».

(11) Péguy : L'argent.




310 MA VIE DIVINE

« Faire bonne besogne », c’est aussi « faire cha-
que chose avec bonne grdace, avec le sourire, sans
augmenter le nombre des grognons perpétuels, gro-
gnons par tournure d’esprit ou par excessive irri-
tabilité, a charge a tout le monde et a4 eux-meé-
mes (12). » « Faisons ma soupe de bonne grace ! »
écrivait Eugénie de Gueérin.

« Faire bonne besogne », c’est enfin agir toujours
avec grande pureté d’intention. L’intention est I’Ame
de nos actions. Elle transforme les actes les plus
" ordinaires et leur donne un magnifique éclat.

Evidemment, cela suppose I'état de grace... Mais,
pour augmenter notre meérite, ayons le souci de
tout rapporter a Dieu, au moins le matin a notre
réveil et de temps en temps dans la journée, sui-
vant le conseil de saint Paul : <« Soit que vous
mangiez, soit que vous buviez, soit que vous fas-
siez quelque autre chose, faites tout pour la gloire
de Dieu (13). » Clest ce gue faisaient ces jeunes
mineurs de la J. O. C. qui, « agenouillés dans la
boue noire a huit cents metres sous terre, récitaient
ensemble leur priére jociste, avant de comiencer
le dur itravail qui les attellera, huit heures durant,
au corps a corps avec le charbon : « Seigneur Je-
sus, ouvrier comme nous, accordez-moi de travailler
avec Vous, de prier pour Vous, de vivre en Vous,
de donner pour Vous mes forces et mon temps. »

Toutes ces petites choses de notre vie quotidienne
faites en état de grace et pour Dieu accroissent la
vie divine en nous. Elles nous rendent plus chre-
tiens, plus fils de Dieu. Elles sont une source de
grands mérites. « Par la bonne intention, dit le P.
Faber, le métal grossier de nos actions les plus com-

munes se transforme en or pur (14). »

(12) Guillard, op. cit., p. 188.

(13) I Cor., x, 31.

(14) Tout pour Jésus, ch. vi. — Pour accomplir une osu-
vre méritoire, il n’est pas nécessaire d’une intention sur-
naturelle expressément renouvelée ou actuelle ; il suffit pour




LA VIE QUI MONTE 311

« Le mérite, ajoute le P. Pinard de Ia Boullaye,
dépend de la pureté des intentions, — si vous pré-
ferez, de leur générosité. Vous vous contentez d’o-
béir « en gros » : amour médiocre. Vous vous ap-
pliquez a obéir « dans la perfection », a répondre
aux moindres désirs de votre Créateur et Maitre,
pour lui étre agréable : amour parfait (15). »

Ainsi, nos actes valent d’autant plus que nous
les accomplissons avec plus d’amour. L’acte le plus
ordinaire accompli avec une grande charité vaut
infiniment plus que I’acte le plus héroique accompli
avec peu d’amour. C’est la charité qui donne & nos
actes leur valeur surnaturelle. « Vous serez récom-
penseés, dit sainte Catherine de Sienne, non selon
le temps et 'ouvrage, mais selon le degré d’amour...;
le mérite est 4 la mesure de I’amour. »

Cette fidélité aux petites choses fera de nous des
saints authentiques, & I’exemple de sainte Thérese
de ’Enfant-Jésus, qui disait : « Je suis une petite
ame qui ne peut offrir au bon Dieu que de trés
petites choses. » Mais ces petites choses, elle les
faisait si bien qu’elles ’ont rendue « la plus grande
sainte des temps modernes », au dire de Pie XI.
Notre devise doit donc &tre celle de saint Jean
Berckmans : « Communia non communiter. » Fai-
sons les choses ordinaires avee une perfection non
ordinaire. Agissons par amour, et alors chaque mi-
nute, chaque seconde de notre vie gagnera la vie
éternelle. C’est la vraie sainteté.

Un religieux franciscain, frére convers, c'est-a-
dire non prétre, avait eté, pendant toute sa vie
monastique, le tailleur de sa communauté. Sur le
point de mourir, il demandait instamment la clef
du paradis. On lui présenta tour A tour la Régle de

cela d’une intention générale et permanente, Uinfention ha-
bituelle. Cette bonne intention continue d’exercer son in-
fluence sur notre vie, tant qu’elle n’est pas neutralisée et
annulée par une intention explicite ou implicite incompa-
tible avec elle.

(16) La vie divine, retraite pascale 1933.




312 MA VIE DIVINE

son Ordre, son crucifix, son chapelet... Mais l’'ago-
nisant n’était pas encore satisfait. Alors, de ses lé-
vres expirantes, il murmura : < Donnez-moi mon
aiguille ! » Et, tenanl avec joie, délicatement, entre
ses doigts raidis, 'instrument de son travail, le pau-
vre frére ouvrier, dans un ineffable sourire, laissa
son ame s’envoler vers le bon Dicu. Retenons cette
lecon sublime : le {ravail bien fait est la clef du pa-

radis.

[lI. — ENFIN, LE BON DIEU NOUS MANIFESTE SA
VOLONTE PAR LES EVENEMENTS JOYEUX OU
TRISTES QUI MARQUENT NOTRE EXISTENCE.

La volont¢ de Dieu, en effet, les décide ou, au

moins, les permet et les conduit... C’est pourquoi

nous devons nous y plier, quand ils s’imposent &

nous, heureux ou malheureux, favorables ou con-
traires. Il faut les recevoir avec une égale dociliteé.

Evidemment, il est facile d’accepter les événe-
ments heureux ; encore faut-il les accepter avec re-
connaissance... Nous oublions trop souvent de re-
mercier le bon Dieu de ses bienfaits. La reconnais-
sance, cette mémoire du coeur, est bien rare ; nous
ne savons pas reconnaiire les bienfaits de Dieu ;
nous somimes irop facilement des ingrats quand
Dieu nous comble. Voila pourquol saint Paul re-
commandait aux premiers chrétiens « de demeurer

dans laction de graces ».

Mais, si nous avons quelques instants de joie sur
la terre, il faul bien dire qu’ils sont peu nombreux,
uves de toutes sortes qui
abondent dans notre pie. Alors gue vovons-nous ?

En preésence de la souilrance, les uns, helas ! re-
gimbent et blasphément, les aulres s€ découmgen{.
Quelle tristesse quc iout ce gaspillage de la sout-
france !

Le chrétien véritable, au con
la souffrance. 11 est convaincu que c’e

en comparaison des épre

traire, sait utiliser
st pour lul le

- |

|




LA VIE QUI MONTE 313

gresser et de mériter. La souffrance bien acceptée
n’est-elle pas la preuve supréme de I'amour ? Cela
ne I’empéche pas de sentir la souffrance et de pleu-

\ rer. Jésus lui-méme a pleuré a Jérusalem et devant
le tombeau de Lazare son ami.

Quand le coeur est brisé, il est normal que nous
versions des larmes, ces larmes dont on a dit qu’el-
les sont « le sang du cceur s’en allant en ruisseaux ».
D’ailleurs, ces pleurs sont souvent pour nous ce
qu’ils étaient pour saint Augustin : « comme un lit
de repos pour son ame accablée. »

Par conséquent, sentir méme vivement 1’aiguillon
de la souffrance n’est pas une faiblesse, ni, a plus
forte raison, une faute. « Je pleure, mais j’aime,
disait Louis Veuillot devant le cercueil de ses pe-
tites filles, je souffre, mais je crois, je ne suis pas
écrasé, je suis a genoux. »

Mais, si vous pleurez, ne vous révollez jamais,
au contraire, acceptez vaillamment la souffrance.
« Dieu est le maitre, disait un jour un brave pay-
san, nous ne devons pas grinchonner la-dessus [ »
Evidemment, cette expression n’est pas dans le dic-
tionnaire de I’Académie. Néanmoins, ce néologisme
inélégant est bien chrétien.

) Ne « grinchonnez » pas, mais tiAchez de porter
votre bout de croix avec courage, offrez vos peines
au bon Dieu en les unissant au Sacrifice réedemp-
| teur de son divin Fils.

C’est ce que faisait Fernanda Paola Lorenzoni :
elle savait unir toutes ses douleurs a celles de Jésus :
« Quand la téte me fait mal, je participe un peu aux
douleurs de ton couronnement d’épines ; quand la
toux me fait sursauter et parait déchirer mes pou-
mons, je pense a ta respiration oppressée dans ton
agonie ; quand tout mon corps s’appesantit et pa-
rait étre écrasé comme sous un poids, je me rap-
pelle ta longue montée avec le bois de la croix sur
tes épaules. Dans ta compagnie, 6 Seigneur, on souf-

! moyen par excellence de réparer le passé, de pro-




)
/

Y

|

314 MA VIE DIVINE A

fre bien, on offre avec ton sang, notre pauvre sang

et notre &tre tout entier. »
Ainsi, chacune de vos journées sera alors comme

une messe ininterrompue dont vous serez les hosties
pures et génércuses. Vous compenserez ainsi le dé-
sordre causé par vos péchés. « Si nous souffrons
avec le Christ, dit saint Paul, nous serons glorifiés

avec Lui (16). » :

Dans les premiers mois de la guerre de 1914,
pendant la bataille de la Marne, sur la table de
I'autel de I'église de Neufmoutiers, un officier fran-
¢ais subissait une grave opération, sans atre en-
dormi par le chloroforme. On lui demanda si la
souffrance n’était pas trop atroce. Lui, montrant &
des yeux le crucifix qui dominait le tabernacle < f
« Devant Celui-la, qui donc a le droit de se plain-
dre ? »

Un semblable exemple nous a été donné par le
geénéral de Castelnau. C’est en pleine bataille, au
milieu de son état-major, qu’il apprit la mort du
premier de ses fils. Il se recueillit un instant, essuya
une larme, et murmura: « Travaillons, messieurs ! »

Faites mieux encore ! Puisque Dieu est notre
Pére trés bon et que tout ce qu’ll permet est, en
définitive, pour notre plus grand bien, dites-lui
merci, en toute confiance, 4 I’exemple de Mgr de
Ségur, qui, devenu aveugle, célébrait chaque année.
une messe d’action de graces, au jour anniversaire
de sa « cheére cécité », selon son héroique expres-
sion. Léon Bloy avait bien compris cette vérite :
« Tout ce qui arrive est adorable ; volonté ou per-
mission de Dieu, tout ce qui arrive est trés bien.
J’en suis arrivé a la certitude parfaite qu'une ca-
tastrophe advenant, la seule chose a faire c’est de
chanter le Magnificat. »

De son c6té, André Ampére, aprés avoir eu beau-
coup de déceptions, écrivait : « Dieu a daigné m’er-

(16) Rom., vin, 17.




LA VIE QUI MONTE 315

voyer des ¢preuves : tout est miséricorde dans les
mains de la Providence : mes douleurs sont aussi
des dons de son amour. »

Dans la nuit du bombardement du 15 juillet 1944,
une cadette du Christ d’'une importante ville du
centre voyait s’effondrer tous ses réves d’avenir
dans la ruine totale de sa maison. Sa réaction ? la
voici dans une lettre qu’elle écrivait le lendemain
a sa zélatrice : « Aujourd’hui, 16 juillet 1944, jour
ou je ressemble le plus au Grand Freére, j’accepte,
j'aime et je bénis cette épreuve qui nous atteint.
Le Bon Dieu nous avait donné une maison, il nous
I’a reprise. Que sa volonté soit accomplie sur la terre
comme au Ciel ! Quand on n’a plus rien et qu’on
a tout offert, on a les deux mains libres pour em-
brasser tous les cccurs dans ’amour. Que Jésus et
Marie soient consolés par notre sacrifice et qu’ils
veuillent bien s’en servir pour la rédemption de la
France. Dieu nous a laissé la vie... nous ne devons
avoir qu'un chant sur les lévres : Magnificat. Que
les ames de tous ceux qui sont morts soient enrd-
lées dans mon offrande et chantent avec moi la
priére de salut et de victoire. Jésus nous aime. Deo
gratias [ »

C’est qu’en effet plus on souffre et plus on est
aimé de Dieu (17). « Dieu chatie celui qu’ll aime »,
lisons-nous au livre des Proverbes. Voila pourquoi
Il n’a pas voulu exempter de la souffrance ses amis
les plus chers, les saints, et son « Fils bien-aimé »
a ete appelé justement « ’homme de toutes les dou-
leurs ». De méme, voyez la Sainte Vierge ! Elle
¢tait la créature la plus aimée de Dieu puisqu’elle

(17) « Crois-le, ma fille, dit Notre-Seigneur A sainte Thé-
rese, ceux-la recoivent de mon Pére de plus grandes souf-
frances qui sont le plus aimés de Lui, et ces souffrances
sont la mesure de son amour.. Quand tu l’auras compris,
tu m’aideras a pleurer la perte des mondains, dont tous
1es\désirs. tous les soins, toutes les pensées ne tendent
g‘ll’a un but tout contraire » (Euvres complétes de sainte
Thérese, édition des Carmélites, t. 1I, Relation XXVI, p. 248).




316 MA VIE DIVINE
était la Mére de Jésus. Cependant, aucune créature
n'a enduré plus de souffrances : elle a mérité ce
titre ensanglanté de « Reine des martyrs ! »

La créature la plus aimée de Dieu a donc le plus
souffert... De méme, si Dieu permet a notre égard
beaucoup de souffrances, Il nous témoigne ainsi plus
d'amour, puisqgu’ll nous donne l’occasion providen-
tielle d’augmenter notre degré de gloire au ciel, en
rachetant par la souffrance nos fautes passées. Or,
le moindre surcroit de gloire céleste vaut les souf-
frances de touté une vie.

Voila pourquoi le vrai chrétien doit pouvoir dire
avec Frédéric Ozanam : « Scigneur, je vous remer-
cie des soufifrances, des aftliciions que vous m’'avez
envoyées dans cette demeure. Acceptez-les en expia-
tion de nos péchés ! » Et comme sa femme pleurait,
il ajouta : « Je veux que tu bénisses Dieu avec
moi de nos douleurs... » Trois jours apres, il mou-
rait 4 Marseille, en renouvelant son héroique offran-
de. Quelle splendeur dans de tels sentiments !

Les saints sont allés encore plus loin. Ils étaient
contents, heureux de souffrir pour Dieu et d’¢tre
ainsi associés davantage a la rédemption des ames.
Nous les voyons parvenir a ce degré que Terlullien
appelle « Udpre volupté de souffrir ». '

« Vous tous qui avez pris part a la Passion de
Jésus-Christ, s’éerie sainlt Pierre, réjouissez-vous, »
Cette joie surnaturelle, les saints 'ont ressentie et
proclamée en des accents qui ont étonné la terre.

Ecoutez saint Paul : « Je surabonde de jole au
milieu de mes Lribulations (18). » Saint Frangois
Xavier, écras¢ sous le poids de la souffrance,
s’écriait : « Encore davaniage, Seigneur, encore da-
vanlage ! » Sainte Thérése d’Avila avait pour de-
vise : « Ou souffrir ou mourir. » Encore plus
héroique celle de sainte Madeleine de Pazzi : « Non
pas mourir, mais souftrir ! » Le Bx de Montfort

(18) II Cor., viI11, 4.




LA VIE QUI MONTE 317
soupirait : « Pas de croix, quelle croix ! » Et sainte
’I‘hér@:sg de 'Enfant-Jésus : « Il n’y a qu’une chose
que j'aime dans la vie, c’est la souffrance !... La
souffrance est devenue mon ciel sur la terre. Savez-
vous quels sont mes jours de féte ? Ce sont ce::
ot le bon Dieu m’éprouve davantage. » Enfin, Ia
petite Bernadette, qui a été si éprouvée de toutes
maniéres, disait au milieu de ses souffrances : < Je
suis plus heurcuse avec mon Christ sur mon lit ;.
douleur qu’une reine sur son trone. » « Désormais.
plus je serai crucifiée et plus je me réjouirai. » « 1l
faut accepter la maladie comme une caresse du di-
vin Roi. »
De simples laiques ont su aussi comprendre et
gouter ces joies de la souffrance. Le Pape Pie XII
~le disait aux Polonais de Rome : « Pour le chrétien
qui sait le prix surnaturel de ces perles, les larmes
elles-mémes peuvent avoir leur douceur. »

Parmi ces héros de la souffrance, il faut citer
Pierre Termier, ce grand savant et ce grand chré-
tien que <« Dieu fit entrer si profondément dans
’épaisseur de la Croix », selon la belle expression
de Jacques Maritain. Un jour, un de ses enfants, le
petit Joseph, agé de treize ans, fut écrasé par un
ascenseur. Bien loin de se décourager, voyez jus-
qu'ou il éléve son héroisme : « Je sais que cette
" cpreuve est voulue par quelqu’un qui sait ce qu’il

fait et qui nous aime. J’ai remerci¢ Dieu de ses
graces, et particuliérement de m’avoir pris mon
Joseph pour l'investir 4 tout jamais de je ne sais
quel réle de thuriféraire ou de céroféraire ou de
porle-palme ou de lanceur de roses dans les proces-
~ sions triomphales du paradis. Grice a Dieu, per-
sonne chez moi ne murmure, et le cantique que jJe
récite le plus volontiers, c’est le Magnificat. »

C’est encore la célébre actrice parisienne, \Eve
Lavalliére, qui, une fois convertie, compr\end a ce
point le sens de la douleur, qu’elle avoue a un aca-
démicien, directeur d’un grand journal parisien,




318 | MA VIE DIVINE

venu la visiter : « Vous ne pouvez savoir combien
je suis heureuse. — Malgré vos souffrances ? — A
cause d’elles ! »

Bien plus, elle offre sa vie pour la conversion
de sa fille et, aprés avoir obtenu cette heureuse
grace, elle fait cette recommandation : « Dites bien,
lorsqu’on vous parlera de moi, dites bien a tous
ceux qui me connaissent, que vous avez vu la plus
heureuse, la plus parfaitement heureuse des fem-
mes (19). »

Ah ! qu’il est réconfortant d’entendre de telles
paroles et de ccniempler des exemples si sublimes !
Cela nous donne plus de courage dans les peines
inévitables de la vie.

Sanctifions-nous de plus en plus par notre géné- ' [
reuse soumission a la sainte Volonté de Dieu. Celte "
constante docilité a la Volonté de Dieu développe-
ra en nous la vie divine. Et alors, au tribunal de .
Dieu, nous aurons la supréme consolation d’enten- !
dre le divin Maitre nous dire : « Bon et fidéle ser- %
viteur, parce que tu as ¢té fidéle dans les petites ;
choses, je 1’établirai sur de grandes ; entre dans la "
joie de ton Maitre (20). »

On va dans la Patrie ;
Par le chemin des croix, f
C’est le chemin de vie, :
C’est le chemin des rois.

Bonne croix !
(Bx DE MONTFORT.)

(19) R. de Flers, Figaro, 24 aofit 1926.
(20) Matth., xxv, 21, 23.




LA VID QUI MONTE 319

QUESTIONNAIRE

1. Un chrétien doit-il se contenier de vivre en état
de grdace ?

9 Comment devez-vous vous sanctifier ?

2 L'observation des commandements est-elle néces-
saire pour tous ?

4. Vos devoirs d’élat sont-ils de grande Importance ?

5. Qu'est-ce que < bien faire toutes choses > ?

6. Conmrment faut-il vous comporter devant les événe-
ments heureux ef malheureux de volre existence ?

7. Quelles sont les différentes attitudes des hommes
devant la souffrance ? Quelle doil étre la volre ?

8. Apez-vous vraiment le désir de vous sanclifier ?
Etes-vons bien soumis a la volonté de Dieu dans les plus

petits détails ?

o




CHAPITRE XXI

LA VIE QUI RAYONNE

« Que votre lumiére brille de-
vant les hommes afin que, voyant
vos bonnes cwuvres, ils glorifient
votre Pére qui est dans les cieux ! »

(Math., v, 16.)

Etablir le regnc de Dieu en soi est le premier et
principal travail auquel doit se livrer ici-bas tout
chrétien.

Employer son activité & promouvoir le régne de
Dieu dans les aulres, c’est le travail complémen-
taire de quiconqgue aime Dieu et les Ames : c’est le
travail de I’apostolat chrétien. Devoir impérieux,
doni personne ne peut se dispenser sans trahir sa
vecation de baptisé, sa qualité d’enfant de Dieu et
de frére di: Christ. Le Pape Pie XI le disait nette-
me: . dans sa lettre au Cardinal-Patriarche de Lis-
honne : « Le baptéme nous impose le devoir de
"apostolat, car il nous fait membre de I’Eglise, c’est-
d-dire du Corps mystique du Christ ; et entre tous
les membres de ce Corps, comme en tout organisme,
1l doit y avoir solidarité d’intéréts et communica-
tion réciproque de vie. »

N o




LA VIE QUI RAYONNE 321

Saint Paul développe magniflqueme:.' ~ e idée

aux IEphésiens (IV, II ss.) : « Clest | zme (le
Christ) qui des uns a fait des apotres, < =itres des

évangélistes, des pasteurs ou des docteurs, pour le
perfectionnement des saints, pour les wuvres du
ministére, pour I’édification du corps du Christ,
jusqu’a ce que nous soyons tous parvenus a l'unité
de la foi et d’'une pleine connaissance du Fils de
Dieu, a I’é¢tat d’homme parfait, a la mesure de la
taille qui convient au complément du Christ... Par-
tisans de la vérité, que la charité nous fasse parfai-
tement croitre en celui qui est la Téte, le Christ.
C’est par lui que le corps entier, joint et uni par
tous les liens qui le desservent, chaque membre gar-
dant d’ailleurs son opération propre, réalise sa
croissance organique et monte comme un édifice
~ dans la charité. »

« Cette admirable page enseigne éloquemment
que ’Eglise est un corps qui n’a pas encore sa taille
parfaite, un corps en plein dynamisme de crois-
sance, dans lequel chacun, pour sa part et a sa fa-
con, doit contribuer a I'épanouissement organique.
L’obligation apostolique apparait inscrite en nous
4 la maniére du besoin de muliiplication dans les
cellules d’un vivant. Pour un chrétien, 'apostolat
n’est pas seulement un devoir, ¢’est sa nature. » (1).

On n’est donc pas chrétien seulement pour soi.
Il faut avoir une vie rayonnanie. « Pour nous, chré-
tiens, disait ’abbé Perreyve, il est une passion qui
doil posséder notre ame : celle de travailler en ce
monde, sans tréve et sans reliche, a la venue du
Royaume de Dieu. »

Le Pape Pie XI, de vénérée mémoire, n’a cessé
de ‘mous rappeler ce grave devoir par ses appels
réitérés et solennels qui se résument dans un mot
qui est un mot d’apostolat : I’Action catholique :
« participation des laiques organisés a l'apostolat

(1) H. Guillet, Corps mystique, mystére d'union, page 26.




322 MA VIE DIVINE
hiérarchique de I'Eglise en dehors et au-dessus des
partis politiques, pour I'établissement du regne uni-
versel de Jésus-Christ (1 bis) ».

Sous ces mots, le réegne universel de Jésus-Christ,
I’Action catholique n’entend pas seulement que ce
régne doit s’étendre par la prédication jusqu’aux
extrémités du monde. Elle veut aussi marquer par
l1a le rétablissement effectif du regne social du
Christ dans tous les milieux.

. — POURQUOI DEVONS-NOUS ETRE APOTRES ?

Le P. Faber écrit trés jusiement : « Une ame ne
saurait étre vraiment catholique si elle n’éprouve
pas le besoin de gagner des Ames a Dieu et de sau-
ver ceux qu’elle aime. » '

Notre titre de chrétien, en effet, exige que nous
soyons apotres. Qu’est-ce qu’un chrétien ? C'est es-
sentiellement celui qui aime Dieu et le prochain
de tout son cceur.

Si nous aimons vraiment Dieu, est-ce que nous
ne travaillerons pas, de toutes nos forces, a étendre
son regne sur la terre ? ¢ L’Ame qui aime Dieu,
disait sainte Catherine de Sienne, voudrait Le voir

aimé par le monde. »
Si nous aimons bien Notre-Seigneur Jésus-Christ

qui est mort pour tous les hommes, est-ce que nous

ne voudrons pas nous dévouer pour que son sang
n’ait pas été inutilement versé ? Au Jardin de I’Ago-
nie, Jésus songeait a cette multitude infinie qui n’en-
tendrait jamais prononcer son nom ; et cette vision
désolante pour son cceur dut étre, en grande partie,
la cause de cette sueur de sang qu’ll endura.

Sur la croix, Il voyait par la pensée ces « mas-
ses profondes » pour lesquelles Il mourait, mais
auxquelles Il ne pourrait pas prodiguer les bien-

l'(l bis) Mgr Fontenelle, Petit catéchisme d’Aclion catho
igae.

———

CeE—




LA VIE QUI RAYONNE 393

faits de la Rédemption. N’est-ce pas pour cela que
son cri, au moment d’expirer, fut déchirant & faire
fréemir ?

Done, par amour pour Dieu, par amour pour Jé-
sus, nous devons étre apodtres.

Nous le devons aussi par amour pour le prochain.
« Nous, chretiens, nous croyons, en effet, a la fra-
ternité des hommes, non pas a une fraternité fre-
latée, bonne a servir de théme a de démagogiques
déclarations et 4 couvrir de durs ¢goismes, mais
nous croyons a une fraternité enracinée dans les
profondeurs de notre dogme catholique et solennel-
lement affirmée par le Christ, nous enseignant la
sublime priére du Notre Pére. Avoir un Pére com-
mun, n’est-ce pas en toute rigueur €ire uni par des
liens de fraternité ? (2) »

Quel nouveau et puissant motif de nous depenser
au service des autres qui, aux yeux de la fol, ne
peuvent étre pour nous des étrangers, mais des fré-
res ! Or, pour eux comme pour nous, il n’y a que
cette alternative effrayante : ou l’¢ternel bonheur
avec Dieu, ou l’éternel malheur avec Satan. Si nous
aimons vraiment nos fréres, nous ferons donc I'im-
possible pour arracher les ames a l'enfer ct les in-
troduire au ciel.

Le Bx de Montfort nous rappelle ce devoir duns
'un de ses cantiques :

Quoi ! je verrais ’ame de mon cher frére
Périr partout par le péché,

Sans que mon cceur en fat touché ?
Non, non, Seigneur, elle est trop chére !

Ils avaient cette méme conviction profonde ces
professeurs catholiques de !'Université qui écri-
vaient dans leur Bulletin : « Un de nos grands de-
voirs est de graver au cceur de nos éléves cette pen-

(2) Garnier, Sols apdtre !/ p. 10,




304 MA VIE DIVINE

sée dominatrice qu’ils soni responsables du salut
du monde. » C’est la meme pensce que developpait
le philosophe Jacques Mariiain dans une leltre a
Jean Cocteau : « Nous sommes responsables de tout,
ayant la lumiére rédempirice dans nos mauvais
ceeurs d’hommes. »

Paul Claudel rappelait magnifiquement cette mé-
me idee a Jacques Riviere ; < ki puis, vous n’étes
pas seul : songez a l'immense foule des pauvres,
des misecrables dont des livres terribles vous décri-
vent I'enfer, et qui vivent et meurent dans les téne-
bres et l'infection. Vous avez le loisir, vous avez
I'inteiligence, vous avez l'insiruction, vous éies le
délégué a la lumiere de tous ces abimés. Que leur
répondrez-vous devant Dieu, quand ils vous accu-
seront et vous demanderont : « Qu’avez-vous fait
de tous ces dons 7?7 » Malbheur a vous si vous n’'en
usez que pour €paissir encore ce i'artare par un ac-
croissement de la nuit et de la corruption ! »

Oui, tout chrétien doit étre apoétre, puisque Jé-
sus a condens¢ toule sa loi en un précepie unique
qui est d’aimer Dieu et notre prochain. Comme le
disait Marie-Antoinette de Geuser : « Parce que j’ai-
D>~ mon Dieu, je voudrals Lul amener des ames ;

~ce que J'aime les ames, je voudrais les amener a

IoWe @

Un prétre vendéen, 'abbé Pierre Arnaud (déporté
cn Alicmagne et mort a Husum le 9 novembre 1944,
apres avolr ¢i¢ sauvagement brutalisé par ses gar-
diens), qui fut une grandiose figure d’apOtre, écri-
vait dans ses notes intimes : « Ma peine, c’est que
Jésus soit trop peu aimé et servi. Ma peine, c’est de
voir, apres deux mille ans, la Rédemption si peu
appliqu¢e. Ma peine, ¢’est de croiser en nos rues,
en nos {rains, partout, tant de visages malheureux,
au fond, parce que Jésus manque a ces ames. Mu
peine, c’est de savoir les ames qui sont a ma charge
1, etat de péché. »




\ Que votre
{;(/;ML X |umiere brille

< A Ve

NOUS REFERONS CHRETIENS NOS FRERES

16




326 MA VIE DIVINE

Surtout ne dites jamais : « Il n’y a rien a faire ! »
Pierre de la Gorce, de I’Académie frangaise, vous
répond : « Cela, c’est le langage des égoistes ou,
tout au moins, des faibles ; c’est le langage de ceux
qui ne trouvent jamais I’heure propice et qui, alors
méme que le fruit iomberait de 'arbre, trouveraient
encore qu'il n’est pas mir ! »

Si nous voulons élre dans la logique de notre
baptéme, si nous voulons étre de vrais chrétiens,
nous devons nous occuper de nos fréres, nous de-
vons étre apotres. Nous devons pouvoir dire, avec
Marie-Antoinette de Geuser : « Je me sens des de-
sirs immenses de rayonner la Vérité et de répandre
I’Amour. Je voudrais étre apdtre jusgu’a la fin du
monde. »

II. — QUELS SONT LES GRANDS MOYENS A PRENDRE
POUR ETRE APOTRES?

Plusieurs prétendent qu’ils ne peuvent se livrer
a I’apostolat parce que tout leur temps, disent-ils,
est pris par leur devoir d’état, leurs charges de
famille, la nécessité de gagner leur vie. D’autres re-
gretlient de ne pouvoir « agir », empéchés qu’ils
sont par l'infirmit¢é ou la maladie. Comine si pour
faire du bien, il ¢tait indispensable d’avoir des loi-
sirs et une honne santé ! Comme si s’occuper d’ceu-
vres et participer a 'aclion exterieure était I’'unique
forme d’apostolat ! Alors que ce n’est méme pas
la principale et la plus efficace ! :

Voici deux moyens - 4 la portée de tous — pour
éire apotre

1° Avoir une vie intérieure intense.

2¢ Vivre notre foi.

1° Avoir une vie intérieure intense.

« Ce qu’il y a de primordial pour l'apostolat du
prétre ou du laique, dit le Pape Pie XII, c’est la vie




LA VIE QUI RAYONNE 327

intérieure, la vie d’oraison... Sans la grice divine,
rien ne lient, rien ne compte, rien n’a de valeur
surnaturelle. Sans vie intérieure, on tombe dans
I’hérésie de 1'action (3). »

Qu’est-ce donc que la vie intérieure ? C’est la
vie de Dieu quil est en nous par la grice sancti-
fiante. C’est cetie vie que, par l’apostolat, nous de-
vons donner aux autres ou accroitre dans les autres.

Le cardinal Gerlier, alors qu’il était président gé-
néral de I'A. C. J. F,, disait a4 des jeunes : « L’in-
fluence décisive sur les cceurs et les volontés n’ap-
partient pas a ceux qui se dépensent tout entiers au
dehors ; elle appartient aux hommes de vie inté-
rieure. »

Etre apodire, en effet, c’est donner Dieu aux au-
ires, c’est, selon ’expression du P. Gratry, « mulii-
plier ie Christ ». Or, on ne donne Dieu que dans la
mesure ou on Le possede,

Pierre Poyet, mort- prématurément aprés avoir
exercé¢ un apostolat extraordinaire a I’Ecole Nor-
male Supérieure, disait a ses amis : « Mes chers ca-
marades, donnons le Christ par nos actes, par notre
parole, par notre vie... Mais, de grice, n’oublions
pas que nous ne donnerons le Christ que si nous
L’avons en nous | »

Et comment possédons-nous Dieu ? Par la grace
sanctifiante.

Nous aurons donc une vie intérieure infense si
nous vivons habituellement en état de griace et si
nous nous efllor¢gons de grandir de plus en plus dans
la grace. Sans celte vie intérieure, I’apostolat n'est
qu'une contrefagon du véritable apostolatl. Ecoutez
Pie XI : « L’Action catholique n’est pas autre chose
que la manifestation de la vie chrétienne : il ne peut
y avoir d’action si a la base de cette action I’on ne
suppose pas la vie (4). »

(3) Consignes de Ple XII transmises par Mgr Théas, évé-
que de Montauban,

(4) Discours aux pélerins de Yougoslavie le 18 mai 1929.




328 MA VIE DIVINE

Une activité humaine dont Dieu est trop absent
ne batit rien de solide. « Ce serait se tromper, dit
le Bx P. Eymard, que de mettre tout I’apostolat dans
les moyens de zele extérieur : ces ceuvres n’'en sont
que Uécorce et le canal. L’apostolat consiste essen-
tiellement dans la priére qui obtient la grace, dans
le sacrifice qui expie pour le péché et qui applique
les mcrites et les satisfactions de Jésus-Christ. » 2

D’ou on agit beaucoup plus efficacement par ce
que l'on est que par ce que ’on dit ou écrit. En voici
un exemple authentique. Dans un camp de jeunesse, . |
le chet ¢tait un excellent chrétien, mais trés timide,
il ne parlait jamais de religion. Certains jeunes de-
mandereni a 'aumoénier d’étre baptisés ou bien de
refaire leur premiére communion déja lointaine.
« Pourquol 7 » demanda ’aumdnier. — « Pour avoir
unc belle vie comme celle du chef... » Voila ’effica-
ce rayonnement des Ames ferventes, quoique silen-'
cleuses.

Sans doute il faut annoncer I’Evangile. Mais nos
paroles el nos actes doivent traduire la vie qui nous

anime au dedans. De la vient la contagion chré-

tienne. L’activité extérieure n’est efficace que si elle
s‘appuie sur une profonde vie intéricure faite d’in-
timité avee Dieu. !

II n’y a donc en définitive qu’une seule méthode =
d’apostolat, c’est la sainteté. Ce n’est pas, en eifci.
'apdtre qui convertit et sanctifie, c’est le Saint-
Esprit qui convertit et sanctifie par lui et, pour
cela, il faut que le Saint-Esprit soit vraiment le
maitre qui conduise la vie et l'action de l’apétre.

Le Pape Pie X le proclamait jadis : « Pour bien
accomplir I’Action catholique, il faut la grace di-.
vine, et I’apotre ne la recoit point, s’il n’est uni a
Jésus-Christ (5) ».

Le Christ n’a-t-il pas dit : « Celui qui demeure
en moi et en qui je demeure, celui-la porte beau-

(5) Bmeyelique Il fermo proposite,




LA VIE QUI RAYONNE 329

coup de fruits (6) ». Donc, par le seul fait que nous
demeurons dans le Christ, nous concourons puis-
samment au bien de ’ensemble,

Une apoétre admirable, Mme Elisabeth Leseur, a
traduit tres heurecusement cette idée quand elle a
dit : « Toute ame qui s’éléve, éléve le monde. » Et
pourquol ? Parce que le simple fidele n’est pas un
étre isolé dans le monde. Tous les baptisés forment
avec le Christ un seul organisme vivant, le Corps
mystique, dont Jésus est la téte et dont ils sont les
membres. Tous les chrétiens sont donc solidaires
les uns des autres eomme les membres d’un méme
corps.

Or tout membre participe a la santé des autres
et tout le corps se ressent de la maladie de I'un
d’eux : « Qu'un membre souffre, dit saint Paul, tous
les autres membres souffrent avec lui. Qu'un mem-
bre soit a I'honneur, tous les membres partagent sa
joie (7) ».

De méme, au pomt de vue spirituel, ce qui profite
a 'un profite a I'autre.

Voila pourquoi notre sainteté personnelle a néces-
sairement une répercussion sur les autres, non seu-
lement sur I’Eglise militante, mais aussi sur I'Eglise
souffrante et triomphante. Un saint sauve les Ames
de la terre et du purgatoire. Un saint met uh peu
plus de joie accidentelle dans le cceur des élua.

Par contre, si nous nous contentons d’une hon-
neéte médiocrité au point de vue spirituel, toutes
les Ames souffrent de notre lAcheté. S’il est vrai
que toute dme qui s’éléve éléve le monde, il est vrai
également que foute dme qui péche fait tort non
seulement a elle-méme, mais a tout le Corps mys-
tiqgue qu’elle enlaidit, qu’elle affaiblit, pour lequel
elle devient un membre mort et une géne. « Le jour
ou vous ne brilerez plus d’amour, écrit Mauriac,
beaucoup d’autres mourront de froid. »

(6) Jean, xv.
(7) I Cor., x11, 26.

e e




230 MA VIE DIVINE

Voila le caractére social du péché. On ne songe
pas assez a cette répercussion de nos actes person-
nels sur la société. Les fautes des individus ont aussi
Jeur large part d’influence néfaste dans la marche
des événements. Sa Sainteté le Pape Pie XII le pro-
clamait dans son message de Noél 1942 :

« Une grande partie de I'humanité et méme, nous
n’hésitons pas a 'affirmer, un bon nombre de ceux.
qui se disent chrétiens, partagent, en un certain
sens, la responsabilité collective de la mauvaise
orientation, des méfaits et du manque absolu d’élé-
vation morale dont souffre la société d’aujour-
d’hui. »

Dans son message de Noél 1943, le Souverain Pon-
tife revient encore sur cette méme idee

« Toute tiédeur et toute transaction inconsidéree
avec le respect humain dans la profession de la fo1
et de ses maximes ; toute pusillanimité et tout flot-
tement entre le bien et le mal dans la pratique de
la vie chrétienne. dans I’éducation des enfants el
dans le gouvernement de la famille ; tout péché se-
cret ou public : tout cela et tout ce que I’on pourrait
v ajouter, a été et est encore une contribution dé-
plorable au malheur qui bouleverse aujourd’hui le
monde. »

Nous sommes donc tous responsables de la bonne
ou mauvaise santé du « Corps mystique » ainsi que
de sa croissance. Saint Paul le dit nettement aux
Corinthiens et aux Ephésiens. Il faut en conclure
que chacun doit avoir a cceur de mener une vie par-
faite pour le bien de tous. « Si nous sommes bons,
écrit saint Augustin, les temps eux-mémes devien-
dront meilleurs. »

Un grand d’Espagne ayant demandé, un jour, a
saint Pierre d’Alcantara : « Peére, que faut-il pour
sauver le pays de cette maree d’impiété et de cor-
ruption ? — C’est simple, répondit Pierre d’Alcan-
tara, devenez un saint et moi aussi. »




LA VIE QUI RAYONNE 331

Antoine Martel, ce jeune universitaire ravi a |
fleur de I'Age, disait : « La grande ceuvre est /de l
commencer la conversion du monde par cellé de |
nous-mémes. » .

Oui, la plus grande erreur qui menace Iapdtre |

et qui d’avance annihile toute son action; c’est de
vouloir réformer les autres avant de se réformer
lui-méme. <« Ayez donc premiérement du zéle pour \
vous-méme, dit I’Imitation, et vous pourrez ensuite,
avec justice, I’étendre sur le prochain (8) ». « La
pire des erreurs est de défendre la sainteté en vivant
dans le péché (9) ».
~ C’est pourquoi saint Thomas d’Aquin a donné la
formule définitive de ’apostolat quand il a dit :
« Etre apotre, c’est livrer aux autres les trésors ac-
quis par soi: « Tradere aliis contemplata a se (10) ».
D’abord acquérir, c’est la vie intérieure. Ensuite il
faut répandre les trésors acquis, et comment cela ?
En vivant notre foi. C’est le meilleur procédé pour
conqueérir a la foi.

2° Vivre notre foi.

« La foi sans les ceuvres est morte », déclare
'apbtre saint Jacques. Une conviction sincére aime
a s’affirmer.

« La foi qui n’agit point, est-ce une foi sincére ? »
disait Abner dans la piéce d’Athalie.

D’ailleurs, la religion est une institution publique
et sociale, elle n’est pas simplement un sentiment
individuel. Le culte intérieur doit rayonner sans
affectation comme sans honte.

Deux conditions sont nécessaires pour vivre notre
foi : la fuite du respect humain et le bon exemple.

a) Le respect humain, « nom absurde comme la

(8) Liv. I, ch. 111.
(9) Palaw.
(10) IX» II=, p. 188, a. 6,

| L




9 MA VIE DIVINE

chove qu'il veut exprimer », disait un écrivain du
siéclPQernier (11). Nous pourrions le définir ainsi :
le respect humain est le sentiment qui place le res-
pect de I'homme et des choses humaines au-dessus
du respect de Dieu et des choses divines. Clest
I'homme devenu le maitre, I'inspirateur, le juge de
notre vie tout au moins extérieure. C’est I’homme
prenant dans nos préoccupations, nos pensees, nos
vouloirs, la place de Dieu. Gestes, attitudes, paroles
ou silences, s’inspirent, chez la victime de ce mal,
de la peur de déplaire non a Dieu, mais aux-hom-
mes, et, parmi les hommes, 4 ceux-lA mémes qui
vivent dans l’erreur !

Comprenez-vous maintenant la sévérité des pa-
roles du Christ : « Celui qui rougira de Moi devant
les hommes, je rougirai de lui devant mon Pere
des cieux (12) » ?

Arriére donc le respect humain qui nous paralyse,
arriéere cette crainte du camarade, cette lacheté inex-
plicable d’hommes, dont René Bazin disait qu’ils
« cessent d’étre braves dés qu'ils ne sont plus en
danger de mort ». ‘

Faites mieux : Soyez fiers de votre foi chrétienne
qui a fait tant de bien a la terre, car foi et civilisa-
tion se confondent. Soyez fiers de cette foi pratiquée
par les plus beaux exemplaires de I’humanité qui
sont les saints et les saintes. Soyez fiers de votre foi
de chrétien, de ces valeurs spirituelles vers lesquel-
les aujourd’hui les peuples angoissés se tournent
comme vers l'unique espérance, ces valeurs spiri-
tuelles qui, de ’aveu de tous, ont assuré a travers
les siécles la grandeur de la France.

N’est-ce pas Montalembert qui, comparaissant en
1831 devant la Chambre des pairs, au sujet du pro-
cés de I’Ecole libre, s’écriait, dans I’enthousiasme
de ses vingt ans : « J’ai pour me soutenir devant
vous, par-dessus tout, le nom que je porte, ce nom

(11) Ernest Hello, L’'homme.
(12) Matth., » 34.




LA VIE QUI RAYONNE 333

qui est grand comme le monde, le nom de catho-
lique. »

C’est aussi Marconi, lillustre réalisateur de la
radiophonie, qui disait 4 la fin de sa vie : « Je suis
orgueilleux de dire que je suis un catholique et un
croyant. »

Paul Lamache, un des compagnons d’Ozanam,
ajoutait : « Je me sens tant d’orgueil d’étre catho-
lique que j’ai peur d’étre oblig¢é de m’en confes-
ser ! »

« Je me souviens, écrit Joseph Ageorges, gu’un
jour je déjeunais dans Ia grande salle d’un restau-
rant italien des grands boulevards a Paris avee Léon
Poncet, cet admirable journaliste catholique & qui
lon doit le retour des moines a la Grande Char-
treuse, et un industriel qui dirige une des plus im-
portanles usines du Sud-Est. Le restaurateur nous
avait réservé une table au beau milieu de 'assem-
bi¢e des clients. C’¢tait I'heure ou ’assistance était
le plus dense. Avant de s’asseoir, Léon Poncet fit
un signe de croix et récita & voix haute le Benedi-
cite, auquel nous répondimes : Amen. Il v eut dans
la salle un mouvement d’étonnement. Tous les yeux
se braqueérent sur nous. Mais il n’y eut pas un sou-
rire ni méme un chuchotement et je me suis de-
mand¢, a regarder attentivement la clientéle, si,
apreés le premier frisson d’étonnement, la moitié de
la salle ne s’¢tait pas wssociée A notre priére. » Bel
exemple a imiter !

Celte fierté chrétienne vous insufflera une « sainte
audace » pour le bien. « Les catholiques me parais-
sent manquer d’audace, écrit Mgr Saliége, Archevé-
que de Toulouse. I’audace est fille de la confiance.
La confiance est fille de 'amour. » Beaucoup, en
elfet, boudent aux événements et s’enferment dans
une inaccessible tour d’ivoire. Ils ont oublié¢ le mot
d’Albert de Mun : « Ne laissez pas passer les trans-
formations de votre siécle. Montez hardiment dans
le convei et tAchez de diriger la machine. »




334 - MA VIE DIVINE

Il faut donc oser entreprendre quelque chose pour
conquérir au Christ le milieu ou la Providence vous
a placé. « J'ai vu, dit Pierre de la Gorce, un canton
presque subitement retourné du mal au bien, par
I’action, non pas de trois hommes, non pas de deux,
mais d’'un seul qui savait vouloir et qui, surtout,
savait oser. »

b) Vous ne vous contenterez pas de fuir le res-
pect humain et d’étre fiers de votre foi. Pour étre
un veritable apdtre, vous donnerez toujours le bon
exemple.

« L'apbtre, dit Lacordaire, n’est pas seulement
un homme qui enseigne la religion par la parole,
mais un homme qui préche I’Evangile par tout son
étre et dont la présence seule est déjid comme une
bienfaisante apparition de Jésus-Christ. » — « J’ai
vu Dieu dans un homme », disait un brave paysan
de la Savoie qui était allé rendre visite au saint cure
d’Ars. Tel doit étre notre idéal.

Vous connaissez ’adage : « Les paroles eémeu-
vent, les exemples entrainent. » C’est le mot de
Corneille : « Les exemples vivants sont d’un autre
pouvoir ! » »

C’est la consigne que nous donne le Pape Pie X :
« Tous ceux qui se consacrent a promouvoir le mou-
vement catholique doivent étre des hommes d’une
piété véritable, de mAle vertu, de mceurs pures et
d’une vie si exempte de tache qu’ils servent a tous
d’exemple efficace (13) ».

Aux prédicateurs du caréme 1935, a Rome, le
Pape Pie XI recommandait particuliérement « de
veiller attentivement a la contradiction gu’on ren-
contre trop fréquemment entre la foi que les fideles
croient avoir et le genre de vie, empreinte d’une
grande tendance paienne, qu’ils pratiquent au-
jourd’hui ».

(18) Bmeyclique Il fermo proposito.



. -

LA VIE QUI RAYONNE 835
Pour étre véritablement apdtre, il faut donc
donner I’exemple, il faut, comme J
mencer de faire avant d’enseigner :
docere (14) », il faut, disait Mme
« que l'on devine, & travers moi, I’'Hote adoré de
mon ame, il faut que tout en moi parle de Luj ''»
Voyez les premiers chrétiens, ils n’avaient rien
de ce qu’il faut humainement pour réussir : science,
¢loquence, pouvoir, considération, mais ils étaient
des chrétiens convaincus qui faisaient passer dans
leur vie quotidienne leurs convictions intimes : ils
vivaient leur foi. C’est ainsi qu’ils furent vraiment
la lumiére de cette société palenne ou ils étaient
comme perdus. Merveilleuse puissance de I’exemple,
qui fit de ces hommes obscurs de magnifiques con-
querants des ames ! -

Cet apostolat de 'exemple est absolument neces-
saire de nos jours ou sévit une ielle indifférence
religieuse que 'on parle de laposiasie des masses...
« Le monde est en état de peché mortel », a écrit
Daniel-Rops (15). Les deux tiers du genre humain
sont encore en dehors de la vraie foi. Le tiers du
monde seulement connait le Christ. '

Méme dans notre France, il y a de vrais pays de
mission. C’est ce que confirme I'acte par lequel le
Pape Pie XII donne & la France, comme patronne
secondaire, sainte Thérése de I’Enfant-Jésus. De
fait, des statistiques assurent que la partie mission-

ésus, < com-
Ceepit facere et
Elisabeth Leseur,

(14) Actes des Apbdtres, 1, 8.

(15) « Environ 10 9, des Francais restent sans baptéme.
Dans les banlieues de certaines de nos grandes villes, c’ette
proportion s’éléve jusqu’a 30, '.'\!) J% et méme plus. 11 n’y a
pas tout a fait le quart d’habitants de notie pays réputé
« chrétien » qui fait ses paques, pas tout A fait le cinquiéme
qui assiste réguliérement a la messe chaque dimanche...
D’aprés les réeentes enquétes de la J. O. C:., dans la banl_l‘eue
parisienne, sculement J3.000 jeunes ouvriers ou ouvrieres
sur une masse de 300.000 ont conservé l’habl'tude des'pra—
tiques r.ligieuses a 21 ans. Trois mille sur trois cent mille...
un sur cent !.. Il faut que tous les catholiques prennent
conscience de tout cela.. » (Abbé Mazioux, Dars le champ
du Pére, p. 34).




336 MA VIE DIVINE

naire compterait chez nous plus de douze millions
d’infidéles.

Et parmi les baptisés, combien qui ont pratique-
ment renié leur baptéme et vivent en hommes ter-
restres et paiens ! Combien qui ignorent ou ont ou-
blié tout ou presque tout de la religion chrétienne !
Ils la jugent d’aprés notre fagon de vivre, a nous
chrétiens. Henri Brémond rapporte ce mot d’un
évéque anglican : « Les chrétiens sont la seule Bible
que les hommes lisent aujourd’hui. » « J’ai besoin
de te voir, tu es ma vérité », disait un jour une nor-
malienne incroyante a sa compagne jéciste.

Que d’exemples on pourrait citer, de conver-
sions qu’amena, lentement ou subitement, la vue
de vertus pratiquées dans I'entourage immediat du
converti !... Tel le cas de ce juif recueilli dans un
Asile des Petites-Sceurs des Pauvres. On lui de-
mande quels sont les motifs de sa conversion, et il
répond : « Je vois que les Petites-Sceurs vont a
Dieu ; je veux aussi les suivre... »

Tel encore le cas de ce malade, féroce anticléri-
cal, qui, une nuit, a forcé la Sccur garde-malade a
le lever et recoucher indéfiniment et qui, a la fin,
lui demande d’appeler le prétre... La raison ? Il la
déclare lui-méme : « Combien de fois vous m’avez
levé et recouché ? Dix-huit fois ! Je les ai comptées.
J’ai fait exprés de vous déranger... Votre conduite
m’étonnait et, cette nuit, j’ai voulu vous pousser a
boul de toute manitre, et, devant votre patience et
volre dévouement, j’ai compris que la croyance en
Dieu n'est pas un vain mot. La religion seule peut
donner iant de charité et tant d’abnégation. »

La raison ? Toujours la méme, qu’il s’agisse du
juif ou du mécréant : une veriu surhumaine leur
est apparue : Digitus Dei est hic !

Monsieur le duc de la Force, ayant a faire le Rap-
port annuel sur les Prix de Vertu, dans la scance
du 22 décembre 1932, devant I’Académie Frangaise,
aprés avoir étudié, observé les faits, en avoir cher-



LA VIE QUI RAYONNE 337
ché l'explication morale, a présenté a ses auditeurs
le résultat de ses réflexions, sous forme de con-
clusion que voici :

« Tant d’actes magnifiques, messieurs, quel idéal
les inspire ? Tant d’Ames génércuses, quel souffle
les anime ? Elles ont vaincu des difficultés presque
surhumaines, pratiqué des vertus sublimes ; elles
se sont elevées & des hauteurs que le paganisme n’a
pas connues. N’attestent-elles pas la présence du
Christ parmi les hommes ? Et les récompenses ne
sont-elles pas beaucoup plus qu'un secours maté-
riel ? Un témoignage que vous rendez a Celui qui
est venu sur la terre pour y apporter la bonté —
Celui a qui nous pouvons dire aujourd’hui : en cou-
ronnant leurs (Q€uvres, nous couronnons la vertu
que vous leur avez donnée. »

Si donc nous nous comportons dans notre vie
publique et privée comme notre foi nous le de-
mande, nous révélons le Christ aux incroyants. Au
contraire, si, tout en nous disant chrétiens, nous
agissons en paiens, nous contribuons a les ancrer
dans leurs erreurs et dans leur hostilité a la reli-
gion. Nous sommes donc responsables de ceux qui
nous entourent.

Un jour, on demandait a la petite Sceur Jean-
Rémi, qui avait soigné longtemps Clemenceau,
pourquoi le Pere la Victoire était demeuré jusqu’a
la fin un perpétuel vaincu devant la foi. Elle répon-
dit : « Ce qui le retenait pour une grande part sur
la pente de la croyance, c’était le spectacle de cer-
tains croyants... Dans son incroyance, il y avait
une trés belle idée qu’il se faisait du chrétien par-
fait et le dépit de ne pas le rencontrer a tous les
coins de rue. »

Evidemment, ¢’est une erreur de supposer que
la foi donne automatiquement la sainteté. Mais ne
peut-on pas désirer qu’elle donne le plus possible
la pratique intelligente et consciencieuse de ce
qu’enseigne la croyance ? De ce chef, notre incom-




338 MA VIE DIVINE

parable foi gagnerait beaucoup en puissance con-
quérante.

On n'est pas un chretien cent pour cent parce
gu'on récite fidelement ses priéres du matin et du
soir. parce quon garde les divers commandements
de I'EEglise : c’est dans les mille circonstances de la
vie privee et publigue qu’il importe de faire rayon-
ner I'Evangile avec les vertus théologales de foi,
d’espérance, de charité, avec 'observance des com-
mandements de Dieu, la pratique a ’occasion des
conseils ¢évangeéliques.

Il faut done, par laffirmation courageuse de
votre foi, par l'irréprochable rectitude de votre vie,
rappeler leur devoir & ceux qui I'oublient, y rame-
ner ceux qgui s’en écartent. Si le général de Sonis
a pu dire : « L’exemple d’un officier chrétien fait
tache d’huile dans un régiment », on peut en dire
autant d’un patron, d’'un employé, d’'un simple ou-
vrier, tous ayvant a leur service I’argument de ’exem-
ple. plus puissant et plus efficace que les plus beaux
discours. Ne discutez pas, mais vivez bien. La lu-
miére des ccuvres éclaire tout le monde et ne froisse
personne. « Sans y songer on redresse les autres en
marchant droit. »

D’ot1 il est nécessaire, si 'on veut avoir une foi
conquérante au maximum, de posséder un catholi-
cisme pleinement logique dans le domaine de la
morale. « Devenez un modéle pour tous les fide-
les (16) », nous dit saint Paul, et au chapitre viIr de
I’Epitre aux Romains il se monire trés catégorique.
Ne peut-on pas résumer ainsi sa pensée : <« Il faut
vivre selon la chair ou selon V’esprit, selon le monde

ou selon le Christ ; pas de milieu. Aucune compro-

mission n’est dans la ligne du christianisme. »
Soyez aussi frés charitables. Louis Veuillot disait:

« Si ce petit nombre de fideles qui fréquentent

I’église étaient ce qu’ils devraient étre, s’ils avaient

(16) 1 Thess., k, 7.

e

P




LA VIE QUI RAYONNE 339

la science de Pamour, ils changeraient le monde. »
C’est tres juste, parce que suivant la parole du Pére
Lacordaire : « La bonté est ce qui ressemble le plus
a Dieu et ce qui désarme le plus les hommes. »

Tant d’hommes souffrent de n’avoir jamais été
aimés ! « Si les méchants invoquent un jour une
excuse, a écrit L. Lavelle, ils n’en pourront trouver
d’autre que celle-ci : c’est que personne ne les a
aimés. » Evitons de mériter ce reproche et enten-
dons la voix de saint Paul aux habitants de Corin-
the : « Pour vous, 6 isolés du monde, tristes et soli-
taires, hommes ou femmes au coeur fermé, qu’une
blessure a peut-étre durcis, pour vous, notre cceur
s’est élargi. » '

Renongons donc 4 tout égoisme pour nous don-
ner tout entier a chaque ame, jusqu’au sacrifice de
notre plaisir et de notre repos. Soyons plein d’atten-
tion pour les autres, rendons-leur tous les services
possibles, sans rigidité, mais d’une maniére vrai-
ment béatifiante. Les occasions ne manquent pas...
si nous voulons y penser. « Du mot aimable, dit
pour rasséréner I’humeur sombre d’un mélancoli-
que, d'un regard sympathique, du visage épanoui
pour semer la joie, du livre prété, jusqu’au service
le plus important rendu avec un complet désinté-
ressement (17) ». Voila du christianisme vivant au-
quel les ames sont trés sensibles,

Le vieux Clemenceau le reconnaissait lui-méme,
dans I'une de ses derniéres conversations avec Dom
Chautard, abbé du monastére cirstercien de Sept-
Fons. Celui-ci exprimait ses alarmes sur ’avenir de
notre pays : « La dépopulation, la frivolité, la pour-
suite des jouissances menacent de ruiner notre pa-
trie... Ne voyez-vous rien A I’horizon, personne qui
puisse opérer un redressement ?... »

Clemenceau se recueille, ferme presque les yeux
et des profondeurs de son Ame de patriote jaillit cet

(17) Blickart, Etre chrétien, qu'est-ce a dire ?




340 MA VIE DIVINE

aveu : < Cher ami, ne voyez nullement dans ma ré-
ponse un indice de participation a votre foi, mais
'expression de mon admiration pour ce que vous
appelez 'Evangile... La seule force qui pourrait sau-
ver la France, c’est 'Evangile. Qu’ils aient dans les
veines, ceux qui ont a rendre cette id¢e vivante, une
goutte du sang de Frangois d’Assise (dont il venait
de lire la vie, du converti Joergensen) et rien de
I'idéal bourgeois, et je croirai a la résurrection de
la France par l'idéal évangelique. » '

Nous devons étre de ceux qui ont a rendre vivante
’idée évangélique. Faisons-la rayonner par notre
charité. Le succeés apostolique suivra nécessaire-
ment : la charité ouvrira dans les ames la voie a la
verité. « C'est d’une abondante effusion de charité,
disait Léon XIII, qu’il faut principalement atiendre
le salut (18) ».

Du fond du Sahara, le Pére de Foucauld écrivait :
« Avant de parler religion, il faut mettre les gens en
confiance et en amitié. » Ayons donc la main tendue
et le cceur ouvert a tous. Cette charité sans réserve,
nous la devons a nos proches et & nos amis, mais
qussi aux indifférents que nous coudoyons, voirc
meéme 4 nos adversaires. Si nous n’aimons que ceux
qui nous alment, nous n’avons pas I’esprit du Christ.

Voici un exemple vécu qui montre cette puissance
conquérante de la charite : Un enfanti de Paris dont
le pére est un ivrogne et dont la mere ne vaut pas
mieux a grandi sans affection, sans la moindre no-
tion de religion et de morale. La guerre arrive ; il
a vingt ans, il s’engage. Un soir de novembre 1914.
aux iranchées, un homme vient se tapir aupres de
lui. C’est un aumdnier militaire, le célébre P. Lenoir.
Tous deux causent. Les voila amis... Quelques se- |
maines plus tard, en un coin du front de Champa-
gne, le pelit soldat regoit le haptéme et dit a l'au-
monier : « Vous étes le premier qul m’ayez aimé! »

(18) Bneyclique Rerum Nevarum,




LA VIE QUI RAYONNE 341

I.a charité inscrivait a son actif une conquéte de
plus.

Cette charité exige de nous que nous soyons tres
bons pour tous, mais intransigeants dans la trans-
mission de la vérité. 11 faut, dit Jacques Maritain,
avoir « le ceeur doux et I'esprit dur ». Oui, dureté
du jugement, qui ne connait (que le vrai et le bien
et ne céde jamais, mais douceur de I'affection qui
cherche en tout homme et en toute chose ce qu’il y
a de bon, de vrai, de juste 4 accueillir et a cultiver.

« Toute erreur, disait Bossuet, est fondée sur une
verité dont on abuse. »

Une autre vertu dont le catholique doit toujours
faire montre, c’est le détachement.

La richesse est parfaitement légitime, .encore
faut-il qu’elle soit toujours acquise par des moyens
honnétes. Mais il y a la maniere catholique de s’en
servir, selon les régles de la justice et de la charité.
Rien de plus légitime que de vivre conformément
a son rang social. Cependant certaines depenses
somptuaires ne sont justifiées par aucun rang,

Saint Eloi eut un jour le courage de reprocher
a la reine Bathilde son excés de luxe. « Est-ce trop
pour une reine ? » interrogea Bathilde. —— « Non,
peut-étre : mais a coup siir, c’est trop pour une
chrétienne ! » répondit le saint. ‘ -

« Le peuple est simpliste, disait Henri Bazire, il
ne comprend pas. Il trouve que cette société « bien
pensante » est surtout une société « bien dansante »

et 1l se tourne vers le socialiste dont au moins le
geste de malédiction le soulage. »

Concluons par le mot d’ordre que donnait le
cardinal Gerlier, au lendemain de nos désastres de
1940 : « Que demain chaque chrétien en France...
prenne a deux mains son courage, d’abord pour ré-
former sa propre vie, ensuite pour étre autour de
lui le semeur magnifique qui, moins par des paroles

toujours un peu vaines que par le sermon éloquent




342 MA VIE DIVINE

entre tous d’'une vie intégralement logique avec son
idéal, saura entrainer les ames autour de lui. »

Oui, pratiquons intégralement notre foi. Préchons
le christianisme par nos vies et nous serons les con-
quérants de nos fréres ! Que notre devise soit celle
de nos chers jocistes :

Fiers, purs, joyeux et conquérants,
Nous referons chrétiens nos fréres !

»
* ¥

Qu’elle est noble la vie du chrétien qui, par la
seule vertu de son exemple, entraine en son lumi-
neux sillage ses proches, ses amis, tous ceux qui le
voient a l'ceuvre !

Quelle belle vie et quelle belle mort ! Méme s’il
est obligé de constater que son ceuvre reste inache-
vée, s’il a fait « ce qu’il a pu », I'apétre peut en-
visager le grand départ avec calme et sérénité, tel
Francois Xavier que Paul Claudel représente a la
fin de sa vie

Francois, capitaine de Dieu, a fini ses caravanes;

Il n’a plus de souliers a ses pieds et sa chair est plus
usée que soutane,

Il a fait ce qu'on lui avait dit de faire, non pointtout,
mais ce qu’il a pu :

Qu’on le couche sur la terre, car il n’en peut plus.

Et c’est vrai que c’est la Chine qui est 1a; et c’est vrai
qu’il n’est pas dedans;

Mais puisqu’il ne peut pas y entrer, il meurt devant.

Il 8’étend, pose a coté de lui son bréviaire,

Dit : Jésus! pardonne 4 ses ennemis, fait sa priére,

Et tranquille comme un soldat, les pieds joints et le
corps droit,

Ferme austérement les yeux et se couvre du signe de
la Croix ! -




LA VIE QUI RAYONNE 343

QUESTIONNAIRE

1. Qu’est-ce que U'Action catholique ?

2. Pourquoi devez-vous éire apdtre ? Montrez com-

ment celle néc_cssiié de lUapostolal découle de votre ti-
ire de chrélien.

3. Comment seres-vous apdire ? Quelle est la premilre
condition a réaliser ? Qui nous I'a dif ? N'est-on pas
irop porté a l'oublier ?

4. Monlrez comment « toule dme qui s'éléve éléve le
monde » et comment toute dme qui péche nuit a I'en-
semble de I'Eglise.

5. Comment vivre votre foi ?

6. Qu’'est-ce que le respect humain ? Montrez son ab-
surdité.

7. Suffit-il de fuir le respect humain ?

8. Comment devez-vous rayonner autour de vous ?
Montrez la nécessité urgente de U'exemple — sur quels
poinls principalement ?

9. Avez-vous toujours donné le bon exemple ? Com-
mentl le donneresz-vous dans U'avenir ?

S




CHAPITRE XXIi

NOUS ‘'IRONS
3. NS LA MAISON DU PERE

¢« Nous sommes héritiers de
Dieu. »
(Rom., v, 17.)

Le matin du 20 mars 1811, le peuple de Paris
opprenait une grande nouvelle. Au palais des Tui-
leries venail de naitre un enfant, fils de Napoléon,
qui, 4 la mort de son pere, devait hériter du titre
d -ripercur des Frangais. Mais, en 1832, le fils de
N .polénn mourait en Autriche, sans avoir regu en
hér aee | Empire frangais. I1 en est souvent ainsi
des nérituges terrestres : ou bien celui qui promet
'héritage ne peut tenir sa promesse, ou bien la mort
empéche de recevoir I’héritage ou de le garder.

Il en est autrement de I’héritage céleste. Dien,
qui le promet, tient toujours sa promesse, et '’hom-
me qui le recoit le gardela toujours.

Quule esi la condition a4 remplir pour posséder
un jour cet héritage céleste ? Il faut posséder la
grdace sanctifiante. Dieu a voulu que la graece sanc-




NOUS IRONS DANS LA MAISON DU PERE 345

tifiante comportat la gloire pour cons‘nence :
qui posséde I'une a regu, de ca fait, un -

L ala
seconde. Le ciel n’est que 1'épanouis=emc ‘e la
grace sanctifiante. A I'’heurc de notre i, tout
dépend donc de notre vie divine. Mour:r - ns elle,

c’est forcément étre exclu de la vision ¢ !Jieu. Car
c’est manquer de l'organe indispensable a cette vi-
sion. Mourir avec la vie divine, c¢’est mériter le ciel.
Car la grace sanctifiante, c’est le droit et le pouvoir
de participer au bonheur de Dieu. Voila pourquoi
notre bonheur éternel sera exactement mesuré par

le degré de grace sanctifiante atteint a I’instant de
la mort. : :

-

I. — PAR LA GRACE SANCTIFIANTE NOUS DEVENONS
LES HERITIERS DE LA VIE ETERNELLE.

S'il est une vérité expressément et universelle-
ment enseignée par I’Eglise, et donc de foi, c’est
bien celle-ci : « Vont au ciel tous ceux, et ceux-la
seuls, qui meurent en état de grice sanctifiante. »

Le Seigneur Jésus Lui-méme 1’a solennellement
affirmé dans I’Evangile : « En verité, nul (sans au-
cune exception), s’l ne renait de l’eau et de I'Es-
prit-Saint, ne peut entrer dans le royaume des
cieux (1) ». Pour aller au ciel, il faut donc, par I'ea:
du baptéme et par la vertu de I'Esprit-Saint, rece-
voir une vie nouvelle, la vie de la grace. Clest
pourquoi le baptéme, qui donne cette vie, est, lui
aussi, absolument nécessaire. « Qui aura cru et aura
requ le baptéme sera sauvé », dit Jésus.

Pourquoi la grace sanctifiante nous fait-elle héri-
tiers de la vie éternelle ?

Rappelons ce que nous avons déja dit : par la
grice sanctifiante, nous devenons réellement les
enfants du bon Dieu. Nous ne sommes plus des

(1) Jean, ni, b.




346 MA VIE DIVINE
étrangers ni des serviteurs, mais des fils. Or, nous
dit saint Paul : « Si nous sommes enfants, nous
sommes aussi héritiers de Dieu (2) ». L’héritage
divin nous appartient, nous y avons droit, car tout
ce qui appartient au pére appartient aussi a ses
enfants. Notre titre de fils adoptifs nous crée un
droit formel a I’héritage paternel.

L’héritage est, en effet, un droit consécutif a
’adoption. C’est une des choses qui frappent le
plus dans les adoptions terresires. Dans l’adoption
céleste, beaucoup plus parfaite que celles d’ici-
bas, Dieu veut nous metire, aprés le temps de
I’épreuve, en possession de son héritage et de ses
biens. Quel héritage ? quels biens ? Ceux-la mémes
dont il jouit pour l’éternité : la claire vue de son
infinie vérité, de sa beauté, de sa bonté ; la vision
face a face de I’Etre subsistant ; vision qui ravivera
notre amour et nous plongera dans la plénitude du
bonheur ; vision qui sera le dernier et éternel épa-
nouissement de la ressemblance divine que nous
portons en nous. < Nous savons, dit saint Jean (3),
qu'en ce jour-la nous serons semblables a Dieu,
parce que nous Le verrons tel qu’ll est. »

Notre-Seigneur a tenu a le redire dans ses der-
niers entretiens avec ses apotres, la veille de sa
mort : « Il y a beaucoup de demeures dans la mai-
son de mon Pére. S’il en était autrement, je vous
’aurais dit, car je vais vous y préparer une place ;
et lorsque je m’en serai all¢ et que je vous aurai
préparé ceite place, je reviendrai et vous prendrai
avec moi afin que la ou je suis, vous soyez
aussi (4) ». Qu’il est doux de penser queé dans la
maison du Peére une place nous attend, préparée
par notre divin Freére Jésus ! :

Saint Thomas d’Aquin, dont les témoignages
abondent sur ce point, nous dit [ < A T’homine

(2) Rom., vii, 17.
(3) 1 Jean, 111, 2.
(4) Jean, x1v, 2-3.




NOUS IRONS DANS LA MAISON DU PERE 47

qu'll adopte, Dieu confére, par le don de la grace,
la capacité d’entrer en possession de héritage cé-
leste. L’héritage divin est dii aux enfants de Dieu
en vertu méme de leur adoption (5) ».

Je me souviendrai toujours de cet ami d’enfance
que je visitais, un jour, sur son lii d’agonie... Je
m’efforgais de le consoler... et je I'entends encore
me répondre avec un accent surnaturel indéfinissa-
ble : « Comment ? tu me consoles alors que je re-
tourne chez nous ? » Il avait raison. Le ciel est bien
notre « chez nous », si nous vivons et mourons en
etat de grace sanctifiante. C’est la véritable maison
paternelle o le Pére trés miséricordieux atiend ses
enfants pour les récompenser magnifiquement.

II. — EN QUOI CONSISTE CET HERITAGE DE LA VIE
ETERNELLE?

« Ce que nous appelons 'héritage de quelqu’un,
dit le Pére Billot, c’est ce par quoi il est riche, et
comme Dieu n’est riche que de Lui-méme, souverain
bien, ¢’est-a-dire de la vision, de I’amour, de la jouis-
sance de Lui-méme, il apparait dés lors que la pos-
session de I’héritage de Dieu se confond avec la vi-
sion intuitive (6) ». L’héritage promis aux enfants
de Dieu est donc le ciel. . :

Cet hérilage est réel, car le ciel existe. L.a raison
nous le présente déja comme une nécessité. La verin,
eprouvee ici-bas de tant de maniéres, ne recoit
la-haut les récompensecs auxquelles elle peut
tendre.

La foi nous l'enseigne et avec des témoignages
bien autrement décisifs que ceux de la raison. Quoi
de plus probant et de plus clair en effet que ce texte
de 'Evangile : <« Alors le Roi dira a ceux qui sont
a sa droite : Venez, les bénis de mon Pére, venez
prendre possession du royaume qui vous a été pré-

(6) IIls, q. 23, a. 1.
(6) De Gratia, p. 135.




348 MA VIE DIVINE

paré depuis le commencement ? » Et, dans la para-
bole du mauvais riche, Jésus nous montre I’dme du
pauvre Lazare mise en possession du bonheur eter-
nel. Au larron pénitent, 1l donne cette supréme as-
surance : « Aujourd’hui, tu seras avec Moi dans le
paradis ! »

Saint Paul tient le méme langage. Quand il écrit
au sujet de sa mort prochaine : « Le moment de
mon départ est venu. J’ai combattu le bon combat,
j’ai achevé ma course, j'ai gardeé la foi; il ne me
reste plus qu’a recevoir la couronne de justice que
me donnera le Seigneur, le juste Juge... (7), ou
compte-t-il se rendre et de quelle « couronne impé-
rissable » (8) entend-il étre récompensé ? < Nous
savons, dit 1’apotre, que, si ceite tente, notre de-
meure terrestre, vient a étre détruite, nous avons
une maison qui est 'ouvrage de Dieu, une demeure
éternelle qui n'est pas faite de main d’homme, dans
le ciel (9) ».

C’est ce méme séjour de la gloire que saint Jean
veut nous faire admirer quand il éerit dans I’Apo-
calypse : « Je vis la ville sainte, la Jérusalem nou-
velle gqui venait de Dieu, parée comme l’¢pouse s¢
pare pour son €époux. Elle était toute illuminée de
la clart¢é de Dieu. »

Le ciel exisie donc, mais qu’est-il au ju
un lieu de délices : « locus gaudiorum », ou les élus
jouissent de la gloire ¢ternelle dans leur dame ct
dans leur corps.

A La GLOIRE DE L’AME : L’ame des élus est éta-
blie définitivement @ 1° dans la vision de Dieu ; 2°
dans I’amour dé Dieu ; 3° dans la béatitude.

1° La vision de Dieu. — Des son entrée au ciel,
I’ame des ¢élus voit Dieu.

« Maintenant, dit saint Paul, nous voyons dans
un miroir, en énigme, mais alors nous verrons face

(7) 11 Tim., 1v, 6-8.
(8) 1 Cor., 1x, 25b.
(9) II Cor,, v, 1.

ste ? C’est &




-—— -

:
.
-
2
: A ISC ) DFR
« J ai cru, je,voisfl ».
(L. Veuillot)
1..@_‘_}
;?-".3‘




350 MA VIE DIVINK
4 face ; aujourd’hui, je connais en partie, mais
glors je connaitrai comme je suis connu (10) ».
Ainsi ls connaissance que nous avons maintenant
des myvstéres divins est [ndirecte (dans un miroir),
obscure (en énigme), tncompiéte (en partie). Tout
autre es! la connaissance des élus : elle est directe
(tace a face), claire, compléte (comine je suis
connu ). Cette illumination spéciale qui s’appelle
« la lumiére de gloire », surélévera leur intelligence
et la rendra capable de voir Dieu directement et

clairement. .

Noire raison, par I'intermédiaire des choses
créées, nous fait déja connaitre Uexisience d'un
Dieu unique ; par la foi, nous savons que Dieu est
un en trois personnes, grace 4 la révélation, c’est-
ia-dire au témoignage de Bieu lui-méme ; par la
lumiére de gloire, nous connaitrons Dieu dans
sa Trinit¢, immédiatement, sans intermediaire.
Ainsi ’ame va de clarté en clarte.

La connaissance de Dieu par la raison est com-
parable 4 la connaissance gue nous avons d’'un ar-
chitecte par ses ceuvres ; la connaissance de Dieu
par la foi est comparable a celle que nous avons
d'un architecte par le témoignage de ses amis ou
par sa correspondance ; la connaissance de Dieu
par la lumiére de gloire est comparable a la con-
naissance d’un architecte avec qui nous vivons con-

tinuellement.

Saint Jean, comparant la grace sanctifiante a la.

gloire ctleste, écrit : « Nous sommes maintenant
enfanis de Dieu, et ce gque nous serons un jour n’a
pas été manifesté ; mais nous savons gqu’au temps
de cette manifesiation, nous serons semblables a
Dieu, parce que nous Le verrons tel gu’'ll est (11) ».

Ainsi notre adoption divine est actuellement in-
consciente : dans le ciel elle sera consciente, parce

(10) I Cor., xnx, 13.
(1) 1 Ep, 1, 3.




NOUS IRONS DANS LA MAISON DU PERE 351

que les élus voient Dieu tel qu’ll est et, par suite,
se rendent compte de leur ressemblance avec Lui.

Quel bonheur de voir Dieu dans toute sa splen-
deur ! Si la gloire du Christ, au Thabor, éblouissait
deja les apdtres et leur arrachait cette exclamation :
« Qu’il fail bon ici ! » que sera-ce donc au ciel ?

Cependant, tous les ¢élus ne verront pas Dieu dans
la méme mesure. Lorsque plusieurs personnes re-
gardent un objet, celles qui ont un verre grossissant
le distinguent mieux que celles qui ne le fixent qu’a
I'ceil nu. Ainsi au ciel, la mesure de la pénétration
de notre vision et d’'intensité de notre jouissance
d¢pendra du degré de vie divine auquel notre Ame
sera parvenue. Or, ce degré de vie divine sera cons-
titué par la quantité de grace sanctifiante que nous
aurons acquise au moment de notre mort. D’ou la
nécessit¢ de nous sanctifier de plus en plus...

L’objet premier de la vision céleste est donc Dieu
lui-méme ; mais dans cette vision de Dieu les élus
connaissent aussi, d titre d’objet secondaire, tout ce
qui peut les intéresser dans leur état. Car rien ne
manque & leur bonheur. Ils savent donc tout ce
qu’ils ont intérét a connaitre. Quelle pensée conso-
lante | Ils connaissent les autres élus, puis les habi-
tants de la terre, du moins ceux qui leur sont parti-
culicrement unis par la parenté ou l'amitié ou le .
culte, et l'univers lui-méme, du moins les choses
auxquelles ils se sont spécialement intéressés pen-
dant leur vie.

Sur la tombe de Louis Veuillot, on lit gravés ces
deux mots : « J'al cru, je vois. » A I’obscurité de
la foi succeéde la pleine lumiére de la vision.

2° L’amour de Dieu. — La vision de Dieu a pour
conseéquence chez les élus ’amour parfait de Dieu.
Tel est 'enseignement de saint Paul : « La foi et

Iespérance cesseront, mais la charité ne passera
jamais (12) ».

(12) 1 Cors xi11, 8.

T S VI




352 MA VIE DIVINE

La charité ou amour de Dieu est en méme temps
la jouissance de Dieu. Le Concile de Vienne (France
1311), enseigne que, par la lumiére de gloire, I'Ame
est élevée a la jouissance en méme temps qu’a Ia
vue de Dieu. ) ,

La raison, en partant des vérités révélées, et des
lois psvchologiques, conclut que la gloire du ciel
consiste dans I'amour en méme temps que dans la
vue de Dieu. .

¥n effet. quand notre intelligence connait un
hien. noire volonté se porte naturellement vers ce
hien. el ce monvement constitue 'amour,

Plus le ien connu est parfait et plus neire con-
naissance en est compléte, plus aussi notre amour
pour ce hien a naturellement d’intensité. Suppo-
sons le hien parfaii, ¢'est-a-dire Dieu, connu aussi
nurfaiteinent que possisle par notre intelligence,
noire amour pour ce bien sera ¢£galement parfait.
(r. ¢ est preéciséraent i'étal des habitants du ciel.

Cet amour parfait de Dieu chez les élus a un
douile efjet.

Le nrem:ier est ['extase, c’est-a-dire le transpori
Ge celui gui aime dans le bien qu’il aime. L’amour,
en effet, est un oubli de soi pour I'objet aimé, mais
dans 'ordre naturel cet oubli n’est jamais complet.
Dans le ciel, ce iransport atteint sa perfection : les
“lus vivent en Dieu, c’est-a-dire que toutes leurs
penseées. toutes Jeurs affections ont Dieu pour objet
direct et definitif.

Le resultat de I’extase est l'union ou assimila-
tion a Dieu. L’idéal de 'amour sincére est d’iden-
tifier le sujet et I'objet. Notre moi s’étend A ceux
Jué nous almons véritablement. Saint Augustin di-
sait d'un ami qu’ « ils n’avaient qu'une seule ame
en deux corps ». Les premiers chrétiens ne faisaient
qu'un ceeur et gqu’une ame. Cet idéal se réalise par-
faitemeni dans le ciel par Lamour béatifique. Les
élus sont unis & Dieu par une sorie de fusion en
Lui, qui, saps les priver de leur persennalité, les

(3

BRIt

- e




NOUS IRONS DANS LA MAISON DU PERE 353

rend semblables a Dieu, selon la parole de saint
Jean : « Nous deviendrons semblables 4 Dieu parce
que nous le verrons tel qu’ll est. » Ainsi le cristal
tres pur devient semblable 4 la lumiére du soleil.
Le Iingol de fer jeté dans le feu devient semblable
au feu. : .

L'objel propre de Vamour béatifigue est Dieu
Lur-méme dans V'unité de sa nature et la trinité de
ses personnes. Mais dans cet amour de Dieu les élus
alment tout ce qui a rapport 4 Dien, c’est-a-dire les
autres clus, les chrétiens de I’Eglise militante et de
Fliglise souffrante, tous les homimes et toute ia
création, méme inanimeée. )

Au ciel, nous aimerons donc les sainis que nous
y trouverons. Nous parlerons a Paul P’ardent, a4 Jean
le virginal, 42 Francois-Xavier le conquérant d’ames,
2 sainte Thérése de I’Enfant Jésus, 1a semneuse de
roses, a noire saint patron, 4 tant de héros. Au
cours de la sainte messe, avant le Pater noster,
nous sollicitons cet honneur de la société céleste :
« Nobis quoque peccatoribus... s A nous aussi, peé-
cheurs, daignez accorder la grace de vivre dans la
société des sainis apotres et des martyrs.

Au ciel, nous al nerons aussi particuliérement
tous ceux que nous aurons connus et aimes ici-bas.
La gloire céleste, en effet, ne détruit pas les ten-
dances honnétes et fonciéres de notre nature. Quel
fut le bonheur de Mzrie quand, an jour de son As-
somption, elle revit son divin Fils !

Cuelle sera notre

jole quand nous reconnaltrons
au ciel nos amis, n

‘ 0s parents, nos compatriotes !
Cette pensée doit nous aider a supporter vaillam-

ment tous nos deuils et toutes nos séparations.

De la sorte, le ciel n’est pas un pays étranger,

mais, suivant ’expression de saint Paul : « notre
Cité » (13).

3° La béatitude. — Lg vision et I'amour de Dien

(13) Ep. Philip., m, 20.




154 MA VIE DIVINE
produisent chez les élus la béatitude, e’est-a-dire le
bonheur parfait et définitif : « gaudium Domini »,
la joie du Seigneur, une joie telle que rien ici-bas
n’en peut donner l'idée.

Si déja sur la terre les grandes joies divines des
saints dépassent tout sentiment, si un Frangois-
Xavier en extase est obligé de crier a Dieu : <« Arré-
tez, Seigneur, arrétez | » tant il exulte, que dire
alors des joies du ciel : joie du beau se devoilant
sans ombre, jole du vrai aper¢u sans erreur et sans
Jimite, joie du bien étreint sans défaillance possible!

La sainte Ecriture représente le ciel par des ima-
ges de joie : un festin, des noces, une couronne de
gloire. Le Psaume XVI fait dire & David : « Je seral
rassasié, Seigneur, quand votre gloire apparaitra. »

Saint Paul parle de I’éternel poids de gloire pour
le chrétien (14).

Saint Pierre parle de la couronne incorruptible
de la gloire (15).

L’Apocalvpse de saint Jean décrit longuement le
ciel comme une cité, bAtie de pierres précicuses,
éclairée par la lumieére divine, ou se célebrent les

noces de I'Agneau, ou il n’y a plus de mort, ni de

larmes, ni de chagrins. Mais ce bonheur est incon-
cevable : « L’wil n’a point vu, loreille n’a point
entendu, le cceur n’a point compris ce que Dieu
réserve 4 ceux qui ’aiment (16) ».

I.a raison d’ailleurs nous fait comprendre que les
¢lus sont parfaitement heureux. En effet le bonheur
consiste dans la satisfaction compléte et définitive
de toutes les facultés, c’est-a-dire, s’il s’agit de notre
ame : de Iintelligence et de la volonté. Notre intelli-
gence est faite pour connaitre la vérité, et la volonté
pour posséder le bien ; or les ¢lus volent Diecu direc-

tement, Dieu qui est la vérité méme ; ils aiment

parfaitement Dieu qui est le souverain Bien. Leur

(14) 11 Cor,, v, 17.-
(15) 1 Ep. v, 4.
(16) I Cor., 11, 9.

i
5
t
i
k)
j‘
\é
)
4




NOUS IRONS DANS LA MAISON DU PERE 355

intelligence et leur volonté sont donc satisfaites
d'une facon compléte et définitive.

Mais cette béatitude céleste ne sery pas la méme

pour tous. Le ciel n’est pas le royaume de I'égalite,
il est le royaume de la justice.

Plus nous aurons de vie surnaturelle, de grace
sanctifiante & la mort, et plus nous verrons Dieu.
Plus nous verrons Dieu et plus nous l’aimerons.

Plus nous aimerons Dieu et plus nous serons heu-
reux et glorieux.

Notre degré de grice sanctifiante deviendra noir~
degre de gloire et notre degré de gloire sera la me-
sure de notre bonheur plus ou moins grand.

Donc, bonheur inégal et cependant bonheur par-
fait pour tous. Car chacun voit tout ce qu’il a désiré
voir, chacun comprend tout ce qu’il a désiré com-
prendre, chacun sait tfout ce qu’il a désiré savoir.
chacun connait tout ce qu’il a désiré connaitre.

St le honheur n’est pas égal pour tous, c’est que
les capacités de bonheur sont inégales. Mais le
moins bien servi est tellement bien partagé qu’il
n’envie rien A personne. Il est pleinement satisfait.

D’ou il résulte que notre grand souci, sur la terre,
doit étre de grandir en grdce pour augmenter notre
capacité de bonheur au ciel.

Cette vision et cet amour de Dieu dans la béati-
tude seront sans fin. Ce bonheur du ciel demeurera
éterncllement, sans diminution, sans dégolit, sans
crainte de le perdre. Ce qui fait 'immense malheur
de V'enfer, c’est qu’il est éternel : ce qui fait 1'im-
mense bonheur du ciel, ¢’est qu’il durera toujours.
Si I'on peut écrire en lettres de feu sur la porte de
Penfer : « Vous qui entrez ici, laissez toute espé-
rance », sur la porte du ciel on peut graver en lettres

rayonnantes : « Vous qui entrez ici, laissez toute
crainte. »

Dante résume parfaitement la gloire de I'Ame des
¢Jus en ces trois vers de la Diving Comédie :



356 MA VIE DIVINE

« Une lumiere intellectuelle pleine d’amour,

« Un amour du vrai bien rempli de joie,

« Une joie qui dépasse toute suavitée » (17).

B. La GLOIRE DU Corps. — Quand le normsbre des
¢lus voulu par Dieu sera atieini. le monde actuel
finira. La date de cetie tii. du monde est connue de
Dieu seul. dit 1a Sainte Ecriture (18). Aussi I'Eglise
défend-elle de fixer une date. Notre monde ne sera
pas anéanti, mais transformé. 1l n'exisie pas de dé-
finition de I'Eglise a ce sujel, mais quelques paroles
de la Sainte Ecriture et I’enseignement théologique.

Saint Pierre enseigne que les cieux et la terre
seront consumés par le feu, mais que nous atten-
dons de nouveaux cieux el une nouvelle terre ou la
justice habite (19).

Qaint Paul écrit dans I’Epitre aux Romains : « La
création attend avec un ardent désir la manifesta-
tion des enfants de Dieu. La création, en effet, a été
assujeitie a la corruption (c'est-a-dire au péché de
I'homme dont elle est devenue la complice, contrat-
rement au plan divin), avec I’espérance qu’elle
aussi sera affranchie de la servitude de la corrup-
tion, pour avoir la liberté glorieuse des enfants de
Dieu : car mous savons que jusqu’a ce jour la créa-
tion tout entiére gémit et souffre les douleurs de
I’enfantement (20) ».

Saint Jérome, saint Augustin et saint Thomas
d’Aquin entendent la fin du monde matériel comme
une fransformation, une transfiguration et non pas
comme un anéantissement.

Quand le monde actuel sera ainsi transforme, les
morts ressusciteront. L’Ancien et le Nouveau Testa-
ment nous enseignent cette résurrection de la chair.
« Je sais, disait Job afflige d’ulcéres, gue mon
Rédempteur est vivant, qu’au dernier jour je res-
susciterai du sein de la terre ; de nouveau je serai

(17) Paradis, chant XXX.
(18) Marc, xni, 32.

(19) Il Epit. 1, 3-15.
(20) Rom. vin, 19-23,




NOUS IRONS DANS LA MAISON DU PERE 3681

revétu de mon corps et, dans ma chair, je verrai
Dieu (21) ».

« L.es morts vivront, s’écrie Isaie, et les tués res-
susciteront (22) ». Kt Daniel : « La multitude de
ceux qui dorment dans la poussiére de la terre se
reveilleront, les uns pour la vie éternelle. les autres
pour le chatiment (23) ».

Le Nouveau Testamenl est encore plus explicite.

Notre-Seigneur dit dans son discours apologeé-
tique : « Ne vous étonnez pas. L’heure viendra ou
les morts entendront la voix du Fils de Dieu... lls
sortiront du tombeau. ceux auil auvront fail le hien
pour une résurrection de vie, ceux au! auvonti lail
ile mal peur uane résurvection de¢ condamna-
tiom (24) ».

Saint Paul a fait de cette +érité 'un des points
principaux de sa prédication. i Penseigne 2u juge
Félix : « I 3y aura une resurrection des jusics et
des méchants (45) ». Aux Corvinthiens : ~« 5 nous
preécoons gue ie christ est ressuscité des mioris,
comment guelgues-uns parii vous préfendceni-ils
qi’il i’y 8 pas de résurrection des meoeris T Si ies
morts ne ressusciteni pas, le Christ non plus n'est
pas ressuscite. »

D'ailleurs notre aison découvre facilement a ce
dogme do noimoreuses convenauces surnaturelles.

[dien avait créé 'homme dans un état ou il ne de-
vait pas mourir ; la mort est le résultal du péchs
originel. il convien: gue Dieu rétablisse son plan
primitif en ressusci‘ant les hommes.

De plus, la grace sanctifiante nous rend fréres de
Jésus-Christ. Dans une famille, les fréres ont tous
le meme sorl ; puisque Jésus est ressuscité, il con-
vient que les hommes qui sont élevés ou du moins

(21) Job, xi1x, 26-217.
(22) lsaie, xxvi, 19,
(23) Daniel, x11, 2.
(24) Jean, v, 28-30.
(35) Aet. xx1v, 15,




358 MA VIE DIVINE

appelés a I’adoption divine, ressuscitent pareille-
ment. '

Enfin le corps du chrétien est sanctifie par les
sacrements ; il ne convient pas que ce corps soit
voué & la corruption définitive.

Tous les hommes ressusciteront, mais non dans
le méme état. Saint Paul écrit : « Nous ressuscite-
rons tous, mais Nnous ne Serons pas tous transfor-
més », c’est-a-dire transfigurés. Seuls les élus res-
susciteront avec un corps glorieux. « QOui, s’écrie
saint Augustin, cette méme chair qui meurt et est
ensevelie ressuscitera, celle des méchants pour étre

sternellement punie, celle des bons pour étre glo-

rifice. »
Les qualités des corps glorieux sont énumerees

par saint Paul, dans sa premiére Epitre aux Corin-
thiens : « Semé¢ dans la corruption, on ressuscite
incorruptible ; semé dans le déshonneur, on ressus-
cite glorieux ; semé dans la faiblesse, on ressuscite
dans la force. On seéme un corps matériel, on res-
suscite avec un corps spirituel. » _

Se basant sur ce texte de ’Apodtre, les théologiens
voient quatre qualités dans les corps glorieux res-
suscites :

1¢ L’impassibilite, c’est-a-dire I’exemption de
toute blessure, de toute maladie, de toute usure, de
toute douleur, de toute affliction. '

Saint Jean, dans son Apocalypse, nous le dit for-
mellement : « Dieu essuiera toute larme de leurs
yeux ; la mort ne sera plus ; il n’y aura plus ni
deuil, ni douleur, car les (conditions) premiéres
auront disparu (26) ».

Cette impassibilité résultera de ce que la sensi-
bilit¢ du corps glorieux sera parfaitement soumise
a l'ame.

2¢ La clarté, la splendeur ou la gloire, c’est-a-dire
un éclat lumineux qui les fera ressembler a des

(26) xxi, 4.




L

NOUS IRONS DANS LA MAISON DU PERE 6%

¢toiles... selon |a parole du Christ ;
brilleront comme le soleil dans e royaume de leuy

Pere (27) . Ainsi resplendissait Notre-Seigneur

dans sa Transfiguration sur e Thabor et dans son
Ascension glorieuse.

« Alors les justes

Cette clarté serg comme un rejaillissement de lg
gleire de I’Ame. Voila pourquoi, plus grande sera la
clarté de I"ame, A cause de son meérite, et plus grande
8éra aussi celle dy corps, comme le déclare saint

e la sorte, dit saint Thomas d’Aquin, « ia
gloire de 'Ame se verra a4 travers Uenveloppe du
COrps comme 2 travers le verre on voit la couleur

Jde I'objet qui s’y trouve renfermé (28) ».

3° L’agilité, c’est-a-dire le pouvoir de se trans-

porter en un clin d’ceil d’un lieu 4 un autre. Ainsi

faisait Notre-Seigneur apres sa résurrection. « Par
P'agilité, dit saint Thomas d’Aquin, le corps glorifié
est soumis & ’Ame, en tant que celle-ci est son mo-
teur ; cetie proprieté la rend apte & obéir sans ef-
forts 4 tous les mouvements et & toutes les actions
de I'Ame (29) ».

4° La subtilité, c’est-a-dire cette qualité en vertu
de laquelle Jes corps des éius seront en quelque
sorte spiritualisés, parce que soumis entiérement a
I'ime.

« Apres la résurrection, dit Notre-Seigneur, les
elus seront comme leg anges du ciel (30). » De tels
corps n’auront donc plus les fonctions de la vie
purement animale.

De plus, nul obsta:le matériel ne pourra retenir
ou arréter leur mouvement. Ainsi Jeésus-Christ res-
suscité traversait le rocher dy sépulcre, apparais-
sait a ses disciples, les portes et les fenétres étant
fermées.

Enfin, de méme que le Sauveur, aprés la résur-

(27) Matth., xin, 493.
(28) Q. Lxxxvi, a. 1.
(29) Q. Lxxxvi, a. 1.
(80) Matth., xxu, 99,

&



360 MA VIE DIVINE
- rection, avait un corps glorieux et néanmoins pal-
pable, les corps glorieux seront palpables de leur
nature. « Par miracle, dit saint Thomas d’Aquin,
ils pourront échapper au toucher. » .

En un mot, le corps des ¢lus participera aux pro-
priétés du corps de Jésus-Christ ressuscité : « Pour
nous, dit saint Paul, notre cité est dans les cieux,
d'ou nous attendons, comme Sauveur, le Seigneur
iésus-Christ, qui transformera notre corps si mise-

rable a la ressemblance de son corps glorieux (31) »..
Le ciel est donc bien la grande consolation du

ehrétien. Voila pourquoi nous ne devons pas nous
attrister de la mort, comme ceux qui n‘ont pas d’es-
pérance. .
Pvidemment, la mort, étant le chitiment du pé-
ché, est toujours pénible & la nature humaine. Le

Fils de l'bomme lui-méme a trembl¢ & son approche.

De pluos, elle est habitucllement accompagnée de
souffrances physiques el morales que nous redou-
tons. Flle est surtout suivie du jugement de Dieu
que nous craignons. o ‘

« L'enfant de Dieu doit réagir contre celie crainte
et s'en remettre tranquillement, pour cel instant
supréme, a l'amour de son Pére... Est-ce qu’un pere
Limant ne se montre pas plus affectueux, plus deé-
voué, plus secourable, plus empressé, quand son
enfant souffre et craint ? Est-ce qu’alors, il ne l'en-
toure pus de plus de tendresse et de plus de soins?
Votre Pére céleste ne fera pas moins pour vous. Il
sera la, prés de vous, pour réconforter votre cou-
rage, aviver votre tol, soulager vos peines, adoucir
vos derniers moments... Yous pourrez redire avec
Suarez : « Je ne pensais pas quil était si doux de
mourir | (32) ».

Le jeune aviateur
avons déja parlé, écriv
avunt le dernier sacriiice

Pierre Claude, dont nous
4it & son oncle quatre jours
« Je n'ai pus peur de la

(41, Philip. 111, 40.
(%4) Cuttaz : L’Bnfant de Dieu, p. 186

AP el
T R T R

SaiSNERE

ilye e S DU N T




NOUS IRONS DANS LA MAISON DU PERE 361

T

mort, (]Ul serait la meilleure des choses ici- bas, si
nous aimions vraiment Dieu. » Pour nous, chre-
tiens, en effet, la mort n’est pas le point final de
notre existence, mais un simple passage, une tran-
sition. Comme le proclame I’Eglise dans son admi-
rable préface de la messe des défunts : « Clest la
vie qui change, non pas la vie qui est enlevée. »
Cette vie terrestre se change en une vie glorieuse
et éternelle. Comme le disait si bien Poyet, lapotre
de I'Ecole Normale Supérieure : « La mort est Pave-

nement a la vie. » Et Louis Veuillot, évoquant la
pensée de sa mort, écrivait

Dites entre vous : « Il sommeille,
Son dur labeur est achevé. »
Ou plutét dites : « Il s’éveille,
Il voit ce qu’il a tant révé ! »

~

C’est' la raison pour laquelle I'Eglise appelle le
jour o sont morts les saints, le jour de leur nais-
sance... au ciel, « dies natalis ». 1l le savait bien,
« le bon Pére du Val-des-Bois », Léon Harmel, qui,
durant sa derniére maladie, disait : « Je n’ai pas
peur, puisque je vais voir le bon Dieu : c’est la vie
qul commence ! » Oui, un chrétien qui meurt, ce
n’est pas un mortel qui finit, mais un immortel qui
commence,

Bernard Olivier, séminariste de Saint-Sulpice,
mort au champ d’honneur le 8 juin 1940, écrivait a
ses parents, le 24 mai : « 1l se peut gquun éclat
d’obus entre mille cu qu’une balle me trouvent un
jour sur leur chemin. Ce sera la croisée de mon che-
min et de celui de Dieu, le carrefour de son rendez-
vous, l'endroit ot il m’attend depuis toujours. Et
ce sera bien, puisque c’est son plan a Lui qu’il s’agit
de réaliser et que le ndtre n’est pur et solide que
$’il coincide avec le sien. Vous savez que cela sera
pour moi, non pas le « sacrifice de ma vie » comme
on dit trop humainement, mais I'immense joie de




:'{i,l-J ‘f .4 V { F; D ’ V I N E

Cencce lumineuse dans la Maison de Dieu, I'incom-
sechersihle gloire d'étre regu par Lui, d’étre ac-
nelll par son éternelle tendresse, le commence-

ient d'une vie resplendissante. »

ot ! 2icutiait pour consoler ses parents de cette:

w0 prevue, acceptée, presque désirée : « ..Je
oudrai:, mes parents s1 tendrement aimés, gu’en
~ms du réconfort de me savoir infiniment heureux,
v mliniiment prés de vous, vous trouviez dans notire
wvangile de foi et d’amour, la force de tout replacer
sur le plan éternel, et de tout voir en fonetion de
i11. Dés ce moment, la durée et I'importance hu-
inaine de notre vie deviennent un petit zéro... 1l ne
resie plus alors qu’'une question de tendresse inéluc-
table. (Celle-1a, 1l faut la résoudre par une plus
grande tendresse encore, celle de la charité totale,
de 'acceptation sans révolte, de I'amour offrant qui
ne fixe pas de limite au prix de son offrande. Du
méme coup, vous monterez avec moi plus prés de
Dieu, sous I’écrasement et dans l’obscurité du cru-
cifiement, en attendant la montée béatifiante. Et
vous mériterez l’infinité des graces promises a tout
calvaire vécu en communion avec celui du Fils, et
avani tout, celle de m’ouvrir plus vite les portes du
Royaume de la Joie et de la Paix... »

C’est la méme idée si consolante qu’exprimait
Ollé-Laprune, second secrétaire de 1'ambassade
francaise a Rome, avant la guerre de 1914... Le der-

nier mot qu'on connaisse de lui est la réponse qu’il’

fit, sur le champ de bataille, 4 un camarade étonné
de le voir si tranquille sous le bombardement
« Comment ne pas étre heureux, quand on se dit
qu'on n’est peut-étre séparé de Dieu que par une
seule minute ! »

Nous devons donc conclure que le jour de la mort
est le plus beau jour de la vie, guand on a bien vécu.
La mort nous jette, en effet, dans une apothéose di-
vine, dans les bras du bon Dieu, en plein bonheur,
su plein ciel.




oy

NOUS IRONS DANS .4 MAISON DU PERE ~~ ™ 43

Avec saint Paul, nous devons dire : « La mort
est un gain (33) », le gain de ’héritage si précieux
du Pere. « Ne craignons pas la mort, disait le saint
curé d’Ars ; pourquoi aurions-nous peur de tombe.
entre les bras de notre Pére ? »

Devant la mort, le chrétien peut donc s’écriec
avec Lamartine :

Je te salue, 6 Mort, libérateur céleste...
Tu n’anéantis pas, tu délivres !

Nous n’arriverons toutefois a de tels sentiment:
que si nous ne négligeons aucun effort pour nous
maintenir en état de grace.

Le cardinal Boyer, archevéque de Bourges, rece-
vant, peu avant sa mort, le supérieur de son petit
séminaire, lui disait ces graves paroles : « Dites &
vos jeunes gens que les consolations de la derniérc
heure sont en proportion des sacrifices qu’on s’est
imposés toute sa vie. »

Faisons ‘donc nétre le magnifique appel de saini
Augustin quand il écrivait : « Vivons ici-bas ep
apprentissage de cette vie immortelle du ciel ot
toute notre occupation sera d’aimer. »

Suivons la consigne du saint Curé d’Ars ! « Vi-
vons cceur 4 cceur avec notre Pére, pendant que
nous sommes ici-Las ; alors nous pourrons lui dire
a I’heure de la mort : Mon Dieu, je n’ai pas peur,
ce n’est pas la premiére fois que je me trouve seul
avec Vous ! »

Avec Frangois d’Assise nous pourrons murmurer
cet acte d’amour supréme :

«Soyez béni, Seigneur, pour notre sceur la Mort cor-
porelle,

«A laquelle aucun homme vivant ne peut échapper ;
« Malheur 4 ceux qui meurent en état de peché mortel;

(33) Phil, 1, 21.




64 MA VIE BIVINE

« Heureux ceux qui se trouveront conformea a vos

~trée saintes volontés,
« Car la ssconde mort (34) ne leur fera aucun mal.»

&

L’historien Tite-Live raconte qu’Annibal, menant
ses troupes a la conquéte de I'ltalie, les voyait par-
fois découragées par l'obstacle des Alpes, et révol-
tées par suite de la fatigue et de la faim endurées.
Alors. de 1'épée, il leur montrait le but convoité et
Jeur disait : « Derriére les Alpes, c’est I'Italie. »

Je vous laisse. on terminant, une parole sembla-
ble. Derridre toutes ces montagnes de difficultes.
d’ailleurs srossies par notre imagination, derriere
toutes nos peines, nos epreuves, c'est le ciel, le ciel
merveillenx. “ncore un peu de courage ! L’effort
ne durers nue quelgues années, tandis que I'apo-
thénse esi nour des siécles sans {in. Puisse le Christ,
au soir de noire vie terrestre, dire de chacun de nNGus
ce que noire grande Jeanne d’Arc disail de son éten-
dard, apres la vicioire : « Il fut dans la lutie, il fut
dans la souffrance. qu'il soit maintenant dans le

=

triomphe . »

Pour cela. vivons toujours en état de grace et re- .

us numblement & la miséricorde du

-
cominandons-nou

divin Maitre : « O Jeésus @ vous étes noire guide =t
£

notre chemin jusqu’2ux cieux ; SOyez ie bul désiré
de nos ceeurs. sovez notre jcie parmi les larmes =t
la douee recompense de notre vie (33). »

« Allons, mes chers amis,
Allons en Paradis !
(uoi quon gague en ces lieux,
.~ Paradis veul mieox ! »
(P. de MONTFORT.)

54, T.e ¢ seconde » mort selon I’Apocalypse (XX, 14) e8¢
s mort éternelle. La « premiére » mort est In mort tem-

porelle.
(586, Hymume de !'’Ascension

e ——— e




NOUS IRONS DANS LA MAISON DV PARE 385

QUESTIONNAIRE

1. A quelle condition irez-vous au ciel ?

2. Montrez comment la grace sanctifiante nous fait
héritiers du ciel. — Est-ce un droit ?

3. Est-ce que le ciel existe ?

4. Qu’est-ce que le ciel ?

5. En quoi consiste la gloire de U'dme ? - Comment
connailra-t-elle Dieu ? — Quelle différence y a-i-il enfre
la connaissance par la raison, per la foi el par la iu-
miére de gloire 7

Tous les élus verront-ils Dieu dans ia méme mesure ’
— Ne verroni-ils que Dieu ?

La vision de Dieu n’a-t-elle pas pour censequence
Famour parfait de Dien ?

Quels sont les deux effets que produit chez les élus
cel amour parfaii de Dieu ?

N’aiment-i’s que Dieu ?

Que produit chez les élus la vision et Pamour de Dieu ?

Pourquoi les élus seroni-ils parfailement heureux 5 —
Bt pour combien de iemps ? #

TRERN quoi consisie lc gloire du corps * — Quand e
gorps sera-t-il revétu de ceile gioire ? — Le mende ae-
#iel sera-1-il anéanti ?

Prouvez la réalité de la resurrection des corps.

Quelles sont les qualités des corps glorienx d’opreas
sainl Paul ?

7. Comment un chréi en doit-1 envisager la mori ¥

8. A quelle condilion (a mort sera-i-elle pour nous un
gain ?

9. Quelle sera volire résolution personnelle ?

Eles-vous bien sur la voie du ciel ?







TABLE DES MATIERES

e e

LETTRE DE S. Exc. LE NONCE APOSTOLIQUE A L’AUTEUR. .

RAPPORT DE MONSIEUR LE CHANOINE L. MAHI1EU, DoOYEN
HONORAIRE DE LA FacuLTi: pE THEOLOGIE DE LILLE . .

CHAPITRE I. — Credo !

_XI. — La meére de la vie

X1V. — Revivre !

............................

II. — Chrétien ! ......... .

III. — Si tu connaissais le don de Dieu ? ...
IV. — Filsde Dieu ! ......................
V. — Fréres du Christ ! ..................
VI. — Temples de la Trinité Sainte !
VII. — Un avec Jésus
VIII. — Le Christ dans le prochain
IX. — Le Christ dans I’Eglise
X. — L’Esprit de Vie

......

XII. — La Priére mariale ..................
XIII. — Les vivants qui sont morts ........
XV. — Les bienfaits du pardon divin
XVI. — La collaboration divine
XVII. — La lutte pour la Vie ..............
XVIII. — L’Heure de la Vie divine
XIX. — Le Pain de Vie ..................
XX. — La vie qui monte ................
XXI. — La vie qui rayonne ..............

XXII. — Nous irons dans la Maison du Pére.

........

Autorisation N° 20699

Pages
7

8
13
31
46
55
74
85

107
127
142
152
173

268
289
Jo2
320
344



4

Congrégations Montfortaines

— e ——

Louis-Marie Grignion de Montiort «41673-1716) z fondé
las Missionnaives de la

e‘lx ‘ ,(HIUJ'E)_' -'_;,i. 1ones i C'-'.i;jCI.;.._‘J
) e1 163‘ £ lJIILs ‘}e Al b‘l"

Compagnie de Marie (Montforlains :

gesse. Elle perpétuent dsn g Sainte Hglize In doctrine du
Fondateur. notamment s ¢évoticn a la Tres Sainte Vierge.
La Compagnie de Mavie. compasée da Prétres-Misaion.
paires et des Freives Coodjoloun, 2'adonpe a Yapostaiat
missionnaire. soit dans les pave chrétiens, soit aux missions

étrangeres. _
Elle couipte aujourd hul 1.300 membres répartis en huit
provinces.

MAISONS DE FORMATION
DE LA PROVINCE DE FRANCE

Pour les Prétres-Missionnaires :
Deux écoies apostoliques {(Petitz Séminaires) :
Ecole du Calvaire, Pont-Chiteau (Loire-Inférieure) ;

“Institution Notre-Dame de Graee. Pelousey. par Pouil-

ley-les-Vignes (Doubs). \
Ur Novicint & Celles-sur-Belle (Deux-Sevres).
Un Sémin-ire de philosophie 2 Chézelles, par ia Tour-
Saint-Gelin (indre-et-Lioire).
Un Séiningire de théologie & Montfort-sur-Meu {(Ille-et-Vi-

laine).

Pour les ¥Freres-Coadjoteurs ! .
IIn Juvérat & Notre-Dame de la Gardioile, per Seint-
Hippolyte-du-Fort (Gard). :
Un JTuvénet et un Noviciat a SalnthLaﬁ_z'ent-sur—Sévre

(Vendée). b

e 1z Spgesse commpile environ
‘enaripnerment & tous les

Y.a Congrégation des Fililes @
5.000 mer~ hres. Elle g2 dévoue & ‘
s pitaligres et soclales, aux retraites

degrér woaw o2
fermées, aux |
Elle = nour champ d’'apostolat
En Hurons - 1o Freace lz Belgique, 1'Ttalte, VAngleterre,
la Hollance, e Sulese, le¢ Dznemary '
En Amérigue : le Canads, les Etats-Unis, Haitl, la. Co-
lombie ;
En Afrigue : Medegascer, le Nyascaland, le Congo Belge;

Pour la France, le Poztulat et le Noviciat sont & Saint-
Leurent-sur-8évre (Vendée), pres du tombeau du fondateur.




Du méme auteur ;

“LA SAINTE MESSE”

avee explications, priéres et chants eonformes 4 la liturgle
40 pages texte : 12 fr. franco 135 mille

De Son Exec, Mgr Cesbron, évéque d’Annecy :
Travail solide et sir, travail pratique, ol I'expérience
du passé se compléte d’une note personnelle excellente,
De « La Semaine Catholigue », de Lucon :
Nous n'hésitons pas & dire que ce petit manuel de qua-
rante pages est un des plus pratiques que nous connais-
51008 pour apprendre aux fideles A participer activement
et avec plus de fruits au saint- sacrifice de la messe... Clar-

té, esprit pratique et piété ont présidé a la rédaction de ece
petit manuel,

De «La Semaine Religieuse », d’Aire et de Pax :

De tous les petits nianuels que nous connaissons, celui-

cl nous semble le plus instructif, le plus clair et le plus pra-
tigue. Nous Je recommandons volontiers a Messieurs lea
Curés et a Messieurs les Auméniers des groupements de
jeunesse,

Des « Fiches Pastorales » (janvier 1948) ;:

Cet opuscule. nous parait ce quil y 2 de mieux A re-
commander aux fidadles pour la participation active et litur-

giqus des fidéles & la messe basse et A la messe chantée, A
diffuser largement,

% CHRETIEN, CONNAIS TA DIGNITE ”

36 pages texte : 12 fr. franco 17¢ mille

De Bon Exec. Mgr Cesbron, évéque d’Anneoy :
C'est pleln, vivanf; il y en a pour l'esprit ot pour le

ceeur. Bonne nourrifure, et trés apostoligus. Compliments
les meilleurs,

De M. le Chanoine Le Gulchaous, Poitlers :

Cette jolie plaquetlte net en lumicre, avec un rellef sal-
sissapt, les vérités fondumentales gul sont pratiquement
ignorées d'un grand nombre,

De M. le Chanoine ¥. Glnriewx, Lille :

Puiggent vos pages frés claires et trés simples se ré-
pandre largement et fsire connaitre a tous les richesses
aupres desquelles, trop souvent, nous passons sang guere
les goupgonner,

Ve « La Semaine Catholique », de Lugon L

Ces pages lhwuinenses, d'un style trés siple, sont &
mettre entre lea nains des tldeles, specialement des milis
tants de I'Action Catholique.

En dépdt & la rdeidencs des Feres Montfortaine, Ls Bois-Grolleau,
y = ;) DR TIY N B A I i 94 bt N ;
Cholet (Maine-at-Loirs), C. C. P.a R, » RIBOULLEAU, Nuntes 247-83

—

Tous drokts de reproduction, de traduction of d'adastation rdgaxves posy toss pays.




Imprimerie FARRE & FREULON
13, boul. Gustave-Richard
CHOLET (Maine-et-Loire)

Dépot légal imprimeur :
[-1947 — N- 73

B
Editions

LES TRADITIONS FRANCAISES
TOURCOING (Nord)

Dépot iégal éditeur :
1-1947 — No 57

Nihil obstat. Imprimatur.
Sanets Lautentl a0 SCBEI.  pndegav, of 2+ Ostobrs 1040
Th. RONSIN, S. M. M. A. OGER,
Vie. gén.

Sup. gén.








{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }

