bibliotheque numérique de Lyon

numelyo

http://www.numelyo.bm-lyon.fr

L'intérieur de Jésus-Christ, ou le plus parfait modele de la vie de Dieu seul
Auteur :Tavernier, Abbé

Date :1810

Cote : SJ A 344/T 02

Permalien : http://numelyo.bm-lyon.fr/BML:BML_00GO00100137001101233414

Droit d'utilisation : © Creative Commons - Paternité. Pas d'utilisation commerciale. Pas de modification.



__q_. ! AN HJ..
iz, > L

L




BIBLIOTHECA S. J.
Maison Saint-Augustin
ENGHIEN

o B sl NUE .
Les Fontaines
60 - CHANTILLY




As%é



1

- . & - — - e
.
- - — S —— e —

BIBLIOTHECA S. J.
Maison Saint-Augustin
ENGHIEN

|r o SLwITieUE L. J.
Les Fontaines
60 - CHANTILLY




RPTIIRE T, 3 - a e 3RTES T EAPL

_ 43%_{’






L'INTERIEUR

— g = =

JESUS-CHRIST ,

LE PLUS PARFAIT MODELE
DE_LA VIE DE DIEU SEUL.
Parn M. TAVERNIER , ancien Grand-Vicaireds

-n—-—-——_li-—wi.' =

Si semel perfecté introisses in interiora Jesu , et modicum
de ardenti dmoares £l canuiesas -

Ho ! si vous fussiez entré parfaitement , une seule fois,
dans I'intérieur de Jésus, et que vous eussiez un pen
goiité de son ardent amour !

Imit. Chr. lib. 2, cap. x , n. 6.

e —
i
]

. .

|  Chez LAvrReENnT AUBANEL , Imprim.-Libraire.

' 18101






OF FRANDE DU LIVRE
A IlIntérieur de Jefis-Chrifi.

O Intérieur de Jefus, je vous adore 3
vous £tes l’mteneur de mon Dieu. Vous
avez commencé d'étre , puifque ce nleft
gue dans le tems, que vous avezété formé :
mais vous n'avez été formé , qae pour étre
uni au méme inftant & en unité de per-
fonne au Verbe divinj; je wvous dois donc.
mes plus profonds hommages, un vrai culte
d’adoration ; que ne puis-je m anéantlr vé-
ritablement devant vous! que je m’anéan-
tirois avec joie ! avec quels tranfports ne
vous vms-—;e pas {1 intimement uni a la di-
vinité méme !

Mais '’homina ge, que te vous rends avec
le plus d’ardeur, eft ¢ de mon amouf.
Vos divines perﬂefhﬂns qui font ’objet des
plus cheres ::mnp'lmfances ‘de votre Pere
célefte , attirent tout mon coeur , & 1’en-
flamment vivement, En vous eft le centre
& P’empire de toutes les vertus & des ver-
tus les plus pureﬁ, qui font bien unique-
ment v:vre: er Dien feul. Et com-
ment n’en fermt-?’as alnf s putfque toute
la plénitude de la divinité habite {i réelles
ment en vous (@) 2 Comment donc vous

[.‘l]-"qq".l- =3 9

¢ L{:DL; uLBRE‘.
~~.p. DE MO NT -ROL7 ™D |

L hi"—\.‘ll'_. . _,"'

W R



_W

4 OFFRANDE DU LIVRE
refufer Pamour le plus tendre & le plus
geénéreux, dont je puis étre capable ? Vous
fixez tous mes regards , & je ne veux cefler
de vous contempler , & intérieur divin!
vous enlevez tous mes fentimens, toutes
mes affeltions ; je ne {uis plus @ moi-méme,
je fuis tout a vous.

Que cet amour foit un. amour transfor-
mant; car c’eft le propre de P'amour, de
transformer ’objet qui aime en ’objet qui
eft aimé ; & fi c’eft-la un effet comme né-
ceflaire de PPamour en général , c’eft-la
furtout un effet comme néceflaire de I’a-
mour, qui tranfporte wvers vous. Mais il
faut que cette transformation foit parfaite ,
jufqu’a rendre mon intérieur un méme in-
térieur avec vous, {pécialement par la pu-
reté de ’'amour de Dien ferl. Me voici par
la grace , que vos mérites m’ont obtenue,
difpofé a tous les facrifices ;3 que mon in-
térieur foit immolé comme vous, pour par-
wenir a cette trop heureufe transformation.

Profterné devant vous dans ce fentiment
d’adoration & d'amour , & intérieur de
mon Jefus, J’ofe vous préfenter ce livre,
comine un témoignage des difpofitions,
qui peuvent étre en moi le fruit de votre
amour envers moli; comime un gage du
defir que je reflens, de voir tous les coeurs
vous reconnoitre pour le plus parfait mo-
dele de la vie de Diex feul, & s’attacher
inviolablement a wvous imiter, a fe trans-
former en vous ,pour faire vivre & régner
en eux Diew feul & bien Dieu feul. Et com-
bien ne vous dois-je pas cette offrande !



_W

4 OFFRANDE DU LIVRE
refufer Pamour le plus tendre & le plus
geénéreux, dont je puis étre capable ? Vous
fixez tous mes regards , & je ne veux cefler
de vous contempler , & intérieur divin!
vous enlevez tous mes fentimens, toutes
mes affeltions ; je ne {uis plus @ moi-méme,
je fuis tout a vous.

Que cet amour foit un. amour transfor-
mant; car c’eft le propre de P'amour, de
transformer ’objet qui aime en ’objet qui
eft aimé ; & fi c’eft-la un effet comme né-
ceflaire de PPamour en général , c’eft-la
furtout un effet comme néceflaire de I’a-
mour, qui tranfporte wvers vous. Mais il
faut que cette transformation foit parfaite ,
jufqu’a rendre mon intérieur un méme in-
térieur avec vous, {pécialement par la pu-
reté de ’'amour de Dien ferl. Me voici par
la grace , que vos mérites m’ont obtenue,
difpofé a tous les facrifices ;3 que mon in-
térieur foit immolé comme vous, pour par-
wenir a cette trop heureufe transformation.

Profterné devant vous dans ce fentiment
d’adoration & d'amour , & intérieur de
mon Jefus, J’ofe vous préfenter ce livre,
comine un témoignage des difpofitions,
qui peuvent étre en moi le fruit de votre
amour envers moli; comime un gage du
defir que je reflens, de voir tous les coeurs
vous reconnoitre pour le plus parfait mo-
dele de la vie de Diex feul, & s’attacher
inviolablement a wvous imiter, a fe trans-
former en vous ,pour faire vivre & régner
en eux Diew feul & bien Dieu feul. Et com-
bien ne vous dois-je pas cette offrande !



A L' INTERIEUR DE J. C. 5
ainfi que je Pefpere, cet ouvrage ne fera-t-
i pas votre propre ouvrage ? Ne daigne-
€Z-vous pas mm’introduire dés ce moment -
me fixer , me faire perdre en vous ; &
dans une union bien intime , dans le bon-
beur méme d’étre transformé en vous ,
m’mn{pirer vous-méme par votre divine li
miere & avec le goiit de votre divine onec-
tion , tout ce qui pourra &tre utile aux ames
pour vous connoitre, pour vous aimer 4
pour devenir vraiment intérieures avec
vous , ne faifant plus qu'une méme chofa
avec vous .. Si Dien fenl doit vivre &¢
régner dans tous les hommes, ne faut-il
Pas que tous les hommes connoiffent &
retracent le plus parfait modele de cette vie
divine? & oy le trouver, ce plus parfait
modele, fi ce n’eft en vous, O intérieur de
mon Jefus ?

Mais parmi tous les hommes > il en eft
que€ vous appelez plus fpécialement A votre
connoiffance & i votre unitation , 3 votre
amour transformant. Les ames privilégiées
- appelées 3 une perfe&ion {péciale au milieu
du monde méme , encore plus les ames
Plus privilégiées , appelées 3 une plus haute
perfe€tion hors du monde » VOs miniftres

vos époufes , doivent plus vivement
s'affetionner a vous, vous étudier & de-
Vvenir vos copies vivantes par une transfor-
mation trés-intime. C’eft pour elles, que je
vous demande plus {pécialement de répan-
dre en moi cette divine lumiere & cette
divine on&ion, dont ’’ai befoin pour dé-
voiler & faire fentir vos divines richefles,

Az



6 OFFRANDE DU LivRE, &c.
Qui fuis-je , pour leur parler de vous ? c&
n’eft uniquement, que parce que vous le
voulez , que j’ofe P’entreprendre. Vous fe-
rez encore plus eclater votre gloire, en
vous {fervant d’un plus vil & d’un plus in-
digne inftrument.

O divin intérieur, vous &tes peu connu ,
vous étes peu ainé, de ceux mdéme qui
font profefhion de wous appartenir plus
étroitement; & par-la Diex feul eft peun
connu, Dicu feul eft peu aimé; car on ne
psut vous connoitre vous aimer, fans
connoitre & ammer Dieu feul en méme
tems. Mais ne faut-il pas, qu'enfin il n’y
ait plus que Deu feul dans tous les cceurs p

ue vous y foyez donc vous-méme , &

ivin intérieur , vous le plus parfait mo-
dele de la wie de Dieu fen!l !

wg
Can



.
e —————
CHAPITRE PRELIMINAIRE.
Qilefi-ce que Dintérieur de Jefus-Chrift 2
s. I- .
ON a dit fouvent & en toute vérité ,

que la religion ne demande que d’étre con-
nue , pour étre aimée; & fi on applique
cette propofition générale , a chaque myf-
tere de la religion , 2 chaque regle qu’elle
prefcrit & notre conduite , on la trouve tou-
jours également wvraie. En dirons - nous
méme trop , {i nous avangons , que , lor{-
que la connoiffance d’un myftere ou d’un
principe moral de la religion, eft une con-
noiflance bien réfléchie , elle entraine ,
comme néceflairement, aux {entimens qui
doivent en étre le fruit, & par-la a con-
former {a vie a fa croyance ? Il nous feroit
facile d’en trouver des preuves dans P’ex-
périence.

Ainfi eft-il bien aifé de voir , pourquori ,
avec la foi du chriftianifimme répandue dans
tout 'univers , on trouve , dans le fein du
chriftianifme méme, i peu de vertus, du
moins {1 peu de vraies vertus , de ces ver-
tus pures, qui ne font que pour Dien feul.
On n’eft pas inftruit du tout , ou on ne 'eft
que fuperficicllement , qu’en paffant, &c.
fans que le cceur s’intérefle nullement a la
foi de lefprit. C’eft au moins cette foi {eu~

A4



—m___*

8 CHAPITRE

lement a demi éclairée, que Papbtre St.
Jacques trouvoit dans des chrétiens néme
de {on tems , & qu’il leur montroit comme
bien infufhifante pour le falut, en leur di-
fant : » De quoi fervira-t-il A quelqu’un,
mes freres, de dire qu’il a la foi, s’il n’a
pas les ceuvres ? La foi pourra-t-elle le
{fauver # fi votre frere & votre feeur man-
quent d’habits & d’alimens , & que quel-
quun de wvous leur dife : allez en paix,
Dieu vous préferve du froid & dela faim
& qu’il n’ajoute pas a ces fouhaits les fe-
cours néceflaires , de quoi ferviront ces fou-
haits ? Ainfi en eft-il de la foi; fi elle n’a
pas les ceuvres, elle eft morte. Mais quel-
qu’un dira : vous avez la foi, & moi, j’ai
les ceuvres 3 vous ne pouvez, lui répon-
drai-je , montrer votre foi fans les ceuvres,
& moi, par mes ceuvres, je montrerai ma
foi. Vous croyez qu’il n’y a quun Dieu :
c’eft fort bien 3 mais les démons croient
auffi, & ils tremblent. Or voulez-vous {a-
voir, 8 homme vain , que la foi fans les
oceuvres eft morte ? Abraham notre pere,
ne fut-il pas juftifié par les ceuvres, lor(-
qu’il offrit fur un autel Ifaac fon fils ? voyez-
vous , que la fol coopéra avec fes ceuvres ,
&z que fes ceuvres donnerent la perfeftion
afa foi? & que ce fut-la le fupplément
de ce que P’écriture avoit dit : qu’Abraham
ayant cru en Dieu, fa foi lui avoit été im-
putée a juftice , & qu’il avoit €té appelé
ami de Dieu? voyez-vous, que ’homme
eft juftifié par les ceuvres , & non pas feu-
lement par la foi ? De méme Rahab , femime



PRELIMINAIRE. 9
de mauvaife vie, ne fut-elle pas juftifie
ar fes ceuvtes , recevant les efpions, &t
f:a-s renvoyant par un autre cheimn, que
celli gqu’ils avoient tenu pour venir ? car
ainfi qu’un corps fans ame eft mort, de
méme la foi fans les ceuvres eft inorte (2). »
- On apprend dans fon enfance, quil y a
un Dieu : cette vérité , {i capable par elle
feule d’enflammer notre cceur pour cet étre
infiniment parfait & de le lu1 confacrer irré-
vocablement & fans la moindre réferve,
quelle impreffion a-t-elle jamais fait fur ce
cceur ? On eft encore inftruit, dés fes pre-
mieres années, du myftere d’un feul Dieu
en trois perfonnes, myftere_qui nous fait*
connoitre tout ce qu’eft Dieu , autant que
nous pouvons le connoitre ici-bas, myftere
par conféquent fi propre a nous attirer fi
puiflamment a I'amour de ce grand étre 3
mais on fe borne ale profefler, jamais on ne
s’applique & en nourrir {fon ame ; il eft im-
pénérwrable , 1l eft vrai : nédanmoins PPame
fidelle a le contempler y trouve toujours
de nouvelles lumieres & de nouvelles ar-
deurs. Il en eft de méme encore du my{~
tere de l'incarnation du Verbe, que St. Paul
appelle le grand myftere de la piété , mag-
num pietatis [acramentum (b)), & qui faifoit
dire a St. Bernard avec tranfport : {1 je me
dois tout entier pour avoir €té créé, qu’a-
jouterai-je pour avoir été racheté & ra-

cheté 3 un fi haut prix!

(«) Jac, 2 5, 14-36, . (b) 1, Tim. 3 , 16,
» It A



10 "CHAPITRE
Nous n’examinerons point ici, fi cette
fo1, qu’on pcurroit appeler une foi vague,
un: connoiffance confufe des vérités de la
religion , peut fuffire pour accomplir le
précepte méme de la for de Pefprit, fi du
moins elle peut fuffire pour étre fans péché
devant Dieu , lorfqu’on a le moyen de
connoitre micux ces vérités. Mais on ne
doit pas héfiter a reconnoitre, d’aprés tout
ce que nous venons de dire , que la for
fans les ceuvres ne fert de rien pour le fa-
lut ; on doit méme ajouter qu’elle rend Ia
perte éternelle plus malheureufe, en ren-
dant 'homme plus coupable en cette vie ;
& nous foutenons toujours encore , que
fi ’on connoiffoit bien fa religion, on ne
pourroit en quelque forte s’empécher de
I'aimer, & de ’aimer jufqu’a la pratiquer
bien dignement. ’
Appliquons maintenant ce principe de
Tinfluence comme néceflaire de la foi de
Yelprit fur les {fentimens du cceur & fur la
conduite , lor{fque cette for eft une foi vrai-
ment réfléchie ; appliquons-le a la con-
noiffance de l'intérieur de J. C., pour en
prouver importance...... & vous tous qui
lifez ce petit écrit, vous €tes d€ja {ans doute
perfuadés de IP’obligation mmpofée a tout
chrétien @’aimer J. C., d’aimer par confé-
quent tout ce qui eft enJ. C., d’aimer par
conféquent l'intérieur de J. C.; or cette
perfuafion doit vous conduire d’aprés le
principe que nous venons d’¢tablir , a con-
venir, qu’il eft trés-important de connoi-
tre cet intérieur divin, Nous ne¢ vous par-



PRELIMINAIRE. rr.
lons pas encore de P’heureufe transforma-
tion que l’amour doit opérer, de votre in-
térieur en intérieur de J. C. ; ce devoir de
transformation prouve encore mieux, d’a-
prés le méme principe, combien eft im-

ortante la connoiflance de I'intérieur de
. C. 3 mais le feul devoir de 'amour en-
vers ce divin intérieur prouve affez I'im-
portance de le connoitre : d’ailleurs com-
ment aimer ce quor} ne connoit pas? Il
faut d’abord entrer dans 'intérieur de Jefus,
pour ’étudier & le connoitre ; & par-la on
parvient au bonheur de fentir en o1 & de
gotiter la pure ardeur de fon amour (n?
ue cet amour de 'intérieur de Jefus

eft bien rare parmi les chrétiens ! parce que
cette connoiffance de l'intérieur de Jefus
eft également bien rare. On connoit la
piété , mais en apparence, en pratiques ex-
térieures , en bonnes ceuvres éclatantes , ou
qui du moins fatisfont & fomentent un
amour-propre fecret ; mais la vraie piété
dans la vie intéricure de Jefus, dans {on
unnn intme & pure a {fon Pere célefte ,
& pour tout dire en un feul mot, dans fa
viede Dieu feud, qui la connoit, qui s’at-
tache a la conneitre 2 On lira méme des
livres , quu traiteront excellemment des ver-
tus de J. C. 8 de fes vertus méme intérieu-
res , de fon humilité , par exemple , de fon
détachement ; mais qui pénetre dans Pefprit
de ces vertus , dans ¢e pur amour de Dicu
Sfeul , qm forme vraiment & uniquement

-+ =) Lloaic, Che, lib. 2, c.1, n, 6, :
" A6



12 CHAPITR RE

Pintérieur de J. C.? & de-la on n’aime
dans la piété que ce qui peut plaire, &
non ce qui fait renoncer; ou, {i Pon fait {e
contredire & fe combattre, on ne fait ja-
mais bien fe perdre de vue, on conferve
toujours quelque amour de foi-méme dans
la viftoire fur foi-méme , on n’eft jamais
bien a Dieu feul.

. Allons donc aujourd’hui, allons enfin au
plus parfait modele de la vie de Diew feul,
faifons-en le fujet de notre étude conti-

nuelle , pour en faire ’objet de notre plus
fidelle imitation.

§s. IL

Il eft trés-utile , il eft méme néceflaire a
te deflein, de connoitre d’abord ce qu’eft
J. C. Bien des chrétiens , & peut-étre
méme de ceux, qui fe croient aflez ni-
truits pour étre pieux , n’ont pas une con-
noiffance affez précife , de ce que nous di-
fons en nommant ce divin Sauveur. De
cette connoiffance précife nous pafferons a
la connoiflance de ’intérieur de Jefus.

L’heureux moment étant arrivé , ahquel
felon 'amour plus qu’infini d’'un Dieu pour
les hommes, le fils de Dieu devoit {e faire
homme, le St. Efprit par fon opé€ration
toute pure forma dans le chafte femn de la
plus pure des Vierges , un corps femblable
au nétre ; au méme mftant fut unie a ce
corps une ame également femblable a la
notre 3 & ce corps & cette ame unis en-
femble , formant par ¢ette union un homine



PRELIMINATIR E. ‘13

arfait, furent encore unis au méme mmftant

a la feconde perfonne de P’adorable Tri-

nité , Dieu le fils, mais en unité de per-
fonne , & non en unité de nature.

Il faut donc reconnoitre en J. C. deux
natures , & une feule perfonne. Les deux
natures font trées-diftinétes , &« trés-diftin-
guées 'une de P"autre, l'une eft la nature
divine, que poflede Dieule fils , étant Dieu
comme fon Pere & d’une méme & feula
nature avec lutl 3 'autre eft la nature hu-
maine , qui a été unie a cette nature divi-
ne, & qui eft un compofé de corps &
d’ame, comme nous. La premiere eft éter-
nelle , & par-la J. C. comme Dieu, n’a
jamais commence d’étre ; la feconde a été
formée dans le tems , & par-la J. C.
comme homme , a eu un commencement
d’exiftence. Celle-la eft impaflible & im-
mortelle eflentiellement , celle-c1 a été
paflible & mortelle dans le tems de la vie
de J. C. fur la terre. Un hérétique , nom-
iné Eutychés , confondoit ces deux natures ,
& vouloit que la nature humame en J. C.
elit été abforbée par la nature divine. Cette
erreur fut condamnée par le concile -de
Chalcédoine , quatrieme Concile général.
Cependant ces deux natures font {i étroi-
tement unies, quil N’y a en J. C. qu’une
feule perfonne uniflant les deux natures ,
la feconde perfonne de I'adorable Trinité,
Dieule fils ;3 & c’eft a caufe de cette union
fi étroite , que ’on dit felon la foi de 1’é-
glife , non-feulement que J. C. eft Dieu &

homme , mais encore qu’il eft un hemme-



s CHAPITRE |
Dieu & un Dien-homme , & quela tréss
fainte Vierge eft mere de J. C., mere de
Dieu. Un autre hérétique , nommé Nefto-
rius , enfeignoit qu’il y avoit en J. C. deux
perfonnes , la perfonne divine , & la per-
fonne humaine , & qu’il falloit dire la Ste.
Vierge mere du Chrift feulement & non
mere de Dieu; il fut condamné par le con-
cile I’Ephefe , troifieme concile général.
C’eft cette union f1 etroite , que J. C.
lui-méme a fait connoitre en ces termes :
perfonne n’eft monté au ciel , {i ce n’eft
celut qui eft defcendu du ciel , le Fils de
I’homine , qui eft au ciel (2). Les S5. Doc-
teurs (#) en effet reconnoiffent dans ce
texte I'unité de perfonne dans les deux na-
tures en J. C.; & qui peut s’empécher de
la reconnoitre avec eux ? J. C. parle ici de
lui-méme , ce qui eft inconteftable par la
qualité de Fils de ’homme qui défigne fi
clairement ce divin Sauveur dans le faint
Evangile ; & ce méme Fils de ’homme ,
{e trouve tout a la fois & dans le ciel &
fur la terre; & le texte paroitroit méme
nous dire qu’il étoit defcendu du ciel ,
comme Fils -de I"homme’, quoique jamasis il
n’etit été encore au ciel dans {a nature hu-
maine. Il eft du moins an ciel dans {a na-
ture chivine, il eft {fur la terre dans {fa na-
ture divine & dans fa nature humame , &
c’eft la méme perfonne qui eft tout a la fois
& au ciel & fur la terre; car c’eft le méme

{(2) Joan. 3, 13.
(£) 5t. Aug, St. Gieg. St, Chryfoft, St. Cyiil,



PRELITMINAIRE. £
Fils de ’homme qui parle fur la terre &
qui au méme inftant eft dans le ciel , Fils
de Phomme non point par la perﬁ:rnne hu~
maine , qui n'eft pas en J. C. , mais parla
nature humaine unie en unité de perionne
a la nature divine ; union qui donne droit
de parler de I’ homme comme de Dieu, en
J.C. , & d’appeler les ations humaines
foit intérieures {oit extérieuresen J. C. , les
aftions d’un Dieu , I'ame de J. ., 'ame
d’'un Dieu, le corps méme de J. C., le
corps d’un Dieu.

Mais qui pourroit dire & quel rang fublie
me , a quel rang divin de grandeur , de
d:gmte de perﬁzé'hc-n eft élevée la nature
humaine en J. C. par fonunion perfonnelle
a la nature divine! St. Léon, ravi d’admi-
ration a la vue de la grace, qui , lorfque
nous €tions morts par le péché , nous a vi-
vifigs en J. C., afhn que nous fuflions en
lui iine nouvelle créature , s’écrie : 6 chré-
tien , reconnois donc ta dignité, tues ren-
du partu:lpant de la nature divine ; ne re-
tombe point dans ton premier avilifement
“par une vie qui te fafle dégénerer d’une f2
haute extrattion ; agrnofce , 6 chriftiane ,
dignitatern tuam : & divine fﬂrzﬁ:r:i failus
nature (a), &c. Et il ne s’agit que d’une
union a la nature divine par la grace. En
J. C. c’eft une union, parla perfonne méme
de Dieu le fils, qm par cette union per-
{onnelle rend la nature” humaine comme
fa nature propre. Et de-la , quelle abon-

Ta ¥

(a)s. Leo, ferm, 2. de Nar, Dom. 1, cap. 3,



16 CHAPITRE
dance , queclle plénmitude, quel comble de
graces dans la nature humaine en J.C.!
quelle fublimité , quelle divinité de perfec-
tion ! ne pouvant y avoir dans une nature
ainfi unie a la nature divine, ’'ombre mé&me
de la plus légere imperfection / Aufli un
démon , que Jefus chafla du corps d’un pof-
féedé ,'difoit bien hautement a ce divin Sau-
wveur : je {ais qui vous €tes , le faint de
Dieu (a). '
. On exalte bien juftement & les graces
multipliées & infignes, qu’a regu la divine
Marie, & la parfaite fidélité par laquelle
elle y a carrefgﬂndu. Avant méme que de
concevoir le fils de Dieu , elle étoit pleine
de grace (/) ; PEfprit-faint furvint en elle
‘pour le myftere del’Incarnation (¢) ; ’Eglife
aflemblée dans le dernier concile géné-
ral (d), a déclaré que dans fon décret du
peché originel elle ne vouloit pas compren-
dre la bienheureufe & immaculée vierge
Marie , Mere de Dieu, & (e) a enfuite re-
connu encore en elle un privilége fpécial
de Dieu, par lequel elle a eu le bonheur
d’éviter pendant toute fa wvie tout péché
méme véniel. Mais Marie n’étoit qu’une
pure créature ; en J. C. nous reconnoifions
un homme - Dieu.
Ho ! qui fe nourriroit bien de cette grande

& merveilleufe vérité de la foi, fentiroit

(a) Marc, 1 5 24, (d) Sefl, s.
(b)) Luc.1, 28, (e) Sefl, 6. can. 23.
() Luc.1; 35,



PRELITIMINAIRE. &
naitre en {oi - méme , comme néceflaire-
ment , un amour bien tendre & bien inti-
me pour J.C.! nous voulons dire : pour
Phumanité méme de ce Dieu-fauveur!...
Nous ne parlons pas au refte de cetamour,

11 fe borne & une tendrefle de fenﬁb:hte,
gc qui eft une occafion d’llufion pour cer-
taines ames. On s’imagine quelquefois ai-
mer J. C., parce qu’a la vue de fes ama-
bilités , on eft touché, on eft attendri, on
verfe des larmes; & l'on perfévere dans
fes défauts & dans fes attaches , {ans penfer

plaire A celui que l'on croit aimer, par
l unrtatmn de fes vertus. Nous parlons d’une
ame qui e nourriroit de la vue des perfec-
tions divines de ’humanité de Jefus , qui
par conféquent s’en pénétreroit par une
méditation réfléchie & dans les defleins de
la grace; cet amour bien tendre & bien
mtime , qui {eroit en elle le fruit comme
neceflaire de cette méditation , {feroit donc
un amour qui au moins la difpoferoit a 1’i-
mitation & a Pumitation parfaite du grand
modele qu’elle contempleroit.

J. C. demande par trms fois a St.Pierre,
sil Paime; par trois fois St. Pierre lui re—-
pond ; oui, SEIgﬁEl]l‘ vous favez que je
vous aime. En vérité , en vérite je 1.?{}115‘
dis , ajoute J. C. , lorfque vous étiez jeune ,
vous vous ceigniez vous-méme , & vous
marchiez ou wvous wvouliez 3 mais lorfgque
vous ferez parvenu a un dge avanceé , vous
étendrez vos mains , & un autre vous cein-
dra, & vous conduira ou vous ne voudrez
pas aller. Le faint évangile nous apprend ,



8 CHAPITRE
que N.S. difoit cela & St. Pierre, pourlui
annoncer par quelle mort 1l devoit glorifier
Dieu, & qu’aprés avoir dit cela, 1l lui dit
encore : fuivez-moi (a). Ainfi notre divin
maitre exigeoit-i1l pour preuve de I'amour
de St. Pierre enverslui , qu’il le fuivit méme
ar le martyre 3 quand comprendrons-nous
ien , que amour de Jefus fans le facrifice &
la croix , qui doivent nous rendre feinblables
a Jefus, n’eft qu’un fantdme d’amour !
Pour aider les ames a parvenir a cet
amour par 'attention a fe nourrir de la vue
de J. C. , fixons encore un moment leurs
regards fur 'unité de perfonne dans les
deux natures en ce divin Sauveur. EnJ. C.
il n’y a point de perfonne humaine, mais
la perfonne des deux natures divine & hu-
maine , eft une feule & méme perfonne ,
la perfonne méme de la trés-fainte Trini-
té , que on appelle Dieu le fils. C’eft cette
perfonne divine , qui ayant fous fon do-
maine & f{ous {a dire&ion la nature humai-
ne, en gouverne , en fanétifie, en divini-
fe , pour ainfi dire ,-toutes les aftions , tous
les mouvemens, tous les defirs , toutes les
affeltions , toutes les penfées ; lur commu-
niquant , felon toute fa capacité comme in-
finiment dilatée , {i 'on peut s’exprimer de
la forte, par l'union perfonnelle 4 la na-
ture divine, toutes les richefles de la divi-
nité ; ce qui a fait dire a St. Paul , que roure
la plénitude de la divinité habitoit en J. C.

—

- {@) Joan. 21, 15-19,



_ PRELIMINATRE. 19
(2) 3 & certainement St. Paul , en s’expri-
mant ainfi, ne parloit pasde J. C. fimple=-
ment confideré comme Dieu, J. C. ne pou-
vant étre Dieu fans toute la plénitude dela
di®inité ; mais il parloit encore de J. C. con-
fidéré comme homme perfonnellement uni
a la nature divine , & poffédant par-la dans
fon humanité , autant qu’elle pouvoit en
étre rendue capable, roure la plénitude de
la divinité. C’eft aufli fans diftinftion des
deux natures, que fur le bord du Jourdain
& fur le Thabor le Pere éternel fit entendre
ces paroles : voici mon fils bien-aimé , en
qui j’ai mis toutes mes complaifances (4).

O Jefus tout aimable ! qui vous connoit!
qui vous aime ! on ne vous aime point ,
rarce que l’on ne vous connoit point! mais

’on ne vous aime point , {1 'on ne vous imite
point; fia ’exemple de votre humanité toute
fainte &t toute parfaite , on ne parvient a n’a:
voir plus qu’une vie divine , gqu’une vie toute
en Dieu feul , de Dieu feul, pour Diewu feul 4
qgu’une vie toute facrifiée a Dien feul!

S IIE

Nous allens maintenant commencer 3
parler expreflément de Pintérieurde]. C. ,
de cet objet de raviflement pour les Saints ,
pour les Anges & pour le Pere célefte lui-
méme , & qui doit I’étre aufli 3 jamais pour
tous les homines. Nous avons entrepris d’en

-

) Col. 2, . (#) Matth. 3, 17.
Matth, 17, 5. -



T CHAPITRE

traiter , dans le defir de voir tous les hom-
mes ne jamais.en détourner leurs regards ,
pour le connoitre toujours mieux & l'aimer
avec toujours plus d’ardeur, & s’y confor-
mer toujours plus parfaitement , & fe fa-
crifier avec lui toujours plus généreufement.
Mais , 6 mon Dieu, vous favez combien
votre grace nous eft ici néceflaire ; nous
vous la demandons de nouveau & encore
pius inftamment,

Apres avoir diftingué en J. C. deux natu-
res, 'une divine & autre humaine, unies en
unité de perfonne & de perfonne divine,nous
allons fpécifier clairement ce que nous enten-
dons par 'intérieur de J. C. Ce n’eft pasfa di-
vinité , fource de toute la perfetion de fon
humanité ; nous avonsannoncé intérieur de
J. C.comme le plus parfait modele de la vie
de Disu [ul; or, quoique ce divin maitre
nous ait dit : foyez parfaits, comme votre
pere célefte eft parfait (a), & que par ces
paroles, il nous ait préfenté pour notre
modele {a divinité méme , qui n’eft qu’une
méme divinité avec celle de fon Pere cé-
lefte, il a bien voulu cependant nous offrir
les perfe&ions de fa divinité dans les exem-
ples de fon humanité fainte; & il ena agi
ainfi par des motifs , qui doivent bien ex-
citer envers lui notre reconnoiflance & no-
tre amour. 1°. Nous ne'pouvons prétendre
a atteindre méme la perfetion de ’huma-
nité de Jefus : c’eft la perfeftion d’'un hom-
me-Dieu, comme nous I’'avons déja dit ,

e

-

(ﬂ) Matth, 5 4%,



PRELIMINATIRE. -3 3
en I'exaltant au-deffus de la perfeltion de
la divine Marie; mais la perfeftion de I’hu-
manite de Jefus nous a paru cependant plus
facile a imiter , parce que ce Dieu-fauveura
paru, pour ainfi parler , s"accommoder a
notre foiblefle , en fe rendant {femblable &
nous 3 la divinité toute feule , fans ce voile
de I'’humanité , nous auroit éblom , & la
licheté des hommes auroit pris occafion
de fe décourager par la vue d’une perfec-
tion divine préfentée & confidérée a dé-
couvert. 29, Nous avons €té comme plus
aflurés du fecours de la grace, pour nous
rendre {emblables & notre Dieu & wvivre
de {a vie , dés qu’il s’eft montré furla terre
& qu’il a daigné converfer avec des hom-
mes comme nous («); nousavons bien vu
alors un Dieu voulant nous rendre fembla-
bles a lui, vraiment & fincerement difpofé
& nous accorder tous les fecours qui pou-
voient nous é€tre néceflaires pour parvemr
a cette divine reflemblance , puifqu’il s’a-
baifloit jufqu’a fe rendre lui-méme f1 femn-
blable a nous. Un Dieu s’eft fait homme ,
d:t St. Auguftin (), afin que ’homine de-
vint en quelque {forte un Dieu.

C’eft donc P’humanité fainte & parfaite
de Jefus , qui doit nous fournir le plus par-
fait modele de la vie de Dien feul, P'inté-
rieur de J. C. Mais cette derniere expreflion
nous annonce, que ce n’eft point propre-
ment dans lesadtions , dans la vie extérieure
de Jefus, que nous devons trouver fon in-

-

{a) Baruch.3, 29, (b)Sexrm, 313.detempora,



22 CHAPITRE
térieur. Il faut aller au principe de ces ac=
tions divines, de cette vie divine, principe
tout a la fois bien caché &t bien manifefte ,
bien caché, parce que nos yeux ne peuvent
appercevoir la penfée &t le fentiment ; &
bien manifefte , parce que ces ations di-
vines & cette vie divine ne pouvolentavoir
pour principe , que des p2nfées encore plus
divines , que des fentimens encore plus di-
vins. _
L’intérieur de Jefus eft donc fon ame
toute fainte , ne vivant que de la vie de
Dien feul, & {1 parfaitement, gu’aucune
pure créature n’a jamais pu & ne pourroit
jamais parvenir a cette perfetion ; & nous
ne craignons pas méme d’avancer, qu'en
confidérant la diftance qui fe trouve entra
une pure créature , quelque parfaite qu’elle
foit , & un homme-Dieu, on peut affurer
qu’une pure créature ne pourroit jamais ap-
procher de la perfetion de l'intérieur de
Jefus. Mais dans cette ame toute fainte , ce
Dieu-fauveur a bien voulu permettre des
penfées & des fentimens, qui {ans altérer
méme le plus légerement fa divine perfec-
tion, paroiffent ’avoir plus approché de
notre formblefle. Ainfi au moins lors de 'ap-
proche de {a paflicn , fon efprit confidéra
ou vit cette paflion {i douloureufe comme
un objet d’horreur pour fa nature humaine,
& a cette vue fon coeur fut fi abattu , qu’l
en éprouva une triftefle mortelle ; & tan-
dis qu’il vouloit anéantir fes répugnances,
le combat fut fi violent & fi opinidtre , qu’il
tomba en agonie ; & les efforts de fa vo-

.



PRELIMINAIRE. 2¥
lonté foumife repouflant avec impétuofité
fon fang de fon ccevr, ce fang forma une
fueur abondante , qui tomba i groffes gout-
tes, & arrofa la terre ou il prioit. St. Au-
guftin nous dit, que c’eft fa feule volonté
pleine de compaflion pour nous , qui ’af=
fujettit a la douleur, dans laquelle il fut
alors plongé ; & qu’étant notre chef, il a
voulu nous apprendre a nous qui fommes
fes membres , 4 ne pas nous croire étran-
gers a fa grace, s’1l nous arrive de nous
attrifter au milieu des adverfités, & que
ce n’eft-la qu'une preuve de I'infirmité hu-
maine ; hos... humane infirmitatis }zﬁﬁm...
nornz conditionis neceffitate , fed miferationis
voluntate {uﬁcpfr (a). Et , comme remar-
que St. Jean-Chryfoftome , apreés avoir
montré qu’il étoit homme , en demandant
d’étre difpenfé de {fouffrir ;3 en difant en-
fuite : qu’il en foit , mon pere , non comme
je le veux, mais comme vous le voulez,
1l a montré la force fublime d’une admira-
ble fagefife , nous enfeignant par fon exem-
ple a fuivre Dieu , & a le fuivre méme,
malgré I’horreur &t les efforts de la natu-
re; etiam naturd abhorrente ac renitente-,
Deum effe fequendum (&).

Quoique tout en J. C. foit pour nous un
fujet d’admiration, de reconnoiflance &
d’amour , on voit bien , que dans ces oc-
cafions il a voulu feulement nous fervir de

e e

a)In PL. 87 m, 3, (up. 5) Hom. 84, in ca
!’-{43 s d Hilt)h. 26, initio, b




24 CHAPITRE

modele par la charité qui lui a fait endus
rer pour nous ces repugnances & par la
force avec laquelle il lesa furmontées. Ainfi
dans fon ame toute fainte , il ¥ a un iIn-
térieur particulier a confidérer, & qui eft
proprement Pintérieur de J.C. comme no-
tre modele, c’eft fon efprit & {on cceur
comme exemplaires de toutes les vertus en
tout genre & en toute perfeftion ;3 ou, fi
PPon veut, fes penfées & fes fentunens ,
comme nous apprenant par la voix de
I’exemple bien plus forte & bien plus efh-
cace que celle des paroles, les penfées &
les fentimens qui doivent former en nous
un_ intérieur femblable a Pintérieur de Je-
fus. L’humanité fainte de Jefus étant fem-
blable 4 la nétre , fon ame fainte avoit,
comme la nétre, les deux facultés de pen-
fer & de wvouloir , qui comprennent tou-
tes les autres facultés de 'ame; & méine,
ainfi que nous venons de l'indiquer, on
peut diftinguer dans 'ame de J. C. ainfi
gue dans la nbtre , la partie inférieure plus
unie aux fens &t capable de certaines ré-
pugnances pour ce que la partie fupérieure
peut défirer avec beaucoup d’ardeur. Car
tandis que Jefus difoit & fon pere par le fen-
timent de la partie inférieure : mon pere,
s’il eft poflible , que ce calice s’éloigne de
moi; au méme inflant indivifible, la par-
tie fupérieure , ce qui eft vraiment la vo-
lonté, difoit avec tranf{port : que votre vo-
lonté fe fafle; & le difoit avec le méme

tran{port, que lorfque Jefus avoit dit au-
trefois 2



PRELIMINAIRE, 23
trefois : y’ai un baptéme , dont je dois étre
baptifé , & combien fuis-je preflé , jufqu’a
ce qu’il s"Taccomplifie {a}g

C’eft donc la P'objet de ce petit écrit =
Pefprit & le cceur de Jefus, formant fon
intérieur comme notre modele. Nous ne
les préfenterons pas, chacun en particulier
& f{éparément , excepté dans le fecond &
le troifieme chapitres du premier livre 3
mais les réunifilant pour Pordinaire , nous
ticherons d’offrir a 1'imitation de toutes les
ames les vertus divines qui ont rendu tout
A la fois cet efprit & ce cceur {1 parfaits,
fi vivans & uniquement vivans de la vie
de Dieu fen!l. Nous pafferons fous filence
ou nous nous bornerons du moins a indi=

er les graces, les faveurs toutes divines

ont cet efprit & ce coeur ont été com-
blés ; on en parle affez, en nommant feu-
lement un homme-Dieu , & d’ailleurs le
titre de ce petit écrit n’annonce dans I’in-
térieur de J. C. qu'un modele , & I’inté-
rieur de J. C. n’eft un modele pour nous,
que par fa fidélité a la plénitude de toutes
lés graces , & non par ces graces elles-mé-
mes.

Nous ne pouvons néanimoins nous refi-
fer 3 ce moment au defir des ames , qui
liront ce que Dieu veut bien nous infpirer
d’écrire fur l'intérieur de Jefus, &t nous
difpenfer de dire ici quelque chofe de ces
graces, de ces faveurs toutes divines. Le
roi prophete voyant en efprit ce divin Sau-
s g

B

T—— =3

(2) Luc, 22, so.



26 CHAPITRE
veur , €pris & ravi s’écrie : vous furpaflez
en beauté tous les enfans des hommes, &
toutes les graces font répandues fur vos le-
vres 3 fpeciofus formd pree filiis hominum ;
diffufa efl gratia in labiis tuis (a). On peut
tres-bien entendre ces paroles de la beauté
extérieure de Jefus, beauté dont I’éclat doux
& modefte n’étoit pas moins raviflant ;
mais , n’en doutons pas : elles nous expri-
ment encore mieux la beauté intérieure de
fon ame, qui fixoit & ravifloit bien plus
les regards du Pere célefte fur ce fils uni-
que & bien-aimé. L’époufe dans les faints
cantiques , s’écrie dans les tranfports d’un
amour tout chafte, tout pur & tout par-
fait : que vous étes beau, mon bien-aimé !
que vous avez de grace & de charmes(4)!
cherchant enfuite ce bien-aimé de fon
cceur , elle conjure les filles de Jérufalem ,
f1 elles le trouvent, de lui dire qu’elle lan-
guit d’amour 3 & comme les filles de Jéru-
falem lui demandent , quel eft celui qu’elle
appelle fon bien-aimé entre tous les bien-
aimés, elle leur répond : mon bien-aimé
eft choifi entre mille ; & s’étant enfuite
répandue en éloges fur tout ce qui conf-
titue {a beauté toute divine , elle dit : enfin
1l eft tout aimable ; tel eft inon bien-aimé ,
& celui qui eft véritablement mon ami ,
3 flles de Jérufalem , fotus defiderabilis (c).
Qui eft cclui, dit St. Grégoire , qui aprés
avoir entendu de fi grands éloges de Ié-
i i -

(a) Pf. 44, 3. () Cant. 5, 8, 14,
(b)Cant. 1 ; 15




PRELIMINATIRE. 2%y
poux , & découvert tant de dons & de
races dont il eft rempli, n’eft point tou-
ché du defir de le pofléder, & ne briile
point de ’ardeur toute divine de fon amour ?
Enumeratis tor laudibus , oftenfis ror mu-
rzeribus , quis audiens non concupifcit , quis
intenidens non inardefcic (a) ¢

L’efprit de J. C. etoit plein & conftam-
ment plein de ces graces d’illuftration, qui
font connoitre Dieu & ce qu”il demande
de nous ; & ces graces éroient {1 fublimes
qu’elles lui découvroient toutes les profon-
deurs de la divinité , qu’il n’y avoit point
pour lui de voile nide myftere , & que tou-
tes les perfeftions de Dieu &t fes opéra-
tions ineffables , méme intérieures, lui étoient
manifeftées dans la plus grande clarté , dans
le plus grand éclat 3 comment ne lur au-
roient-elles pas découvert en méme-tems
toute la perfetion des defleins de Dieu fur
lui, & jufgu’au moindre degré de wertu
pure & parfaite que demandoit de luicette
perfetion. Ho ! que Pefprit de J. C. voyoit
eminemment combien Diex feul mérite
d’étre feul connu & aimé , & veut étre {eul
connu & aimeé !

Le cceur de J. C. étoit plein & conftam-
ment plein de ces graces de mouvement ,
mais de. mouvement d’un amour trés-pur,
qui tranfporte vers Dien feu! & transforme
en Dieu feul. Par fon union a 'amour que
Dieu fe porte a lui-méme & 2 lui feul,
dont Dieu eft confumé pour lui-méme &

———

{«) 5. Greg. in I;un: locum.
B2



28 CHAPITRE

pour lui feul, il n’étoit pas feulement at<
tiré , mais encore fixé , perdu , abforbé
dans le fein d’'un Dieu tout charité (a); il
n’étoit que feu & gu’amour, mais que feu
dévorant , qu’amour trés-jaloux & treés-pur.
Et nous n’avons pas befoin de dire, fi ce
n’eft pour les ames , qui ne favent pas en-
core ce que c’eft que d’aimer Dieu, que
ces graces n’étoient que des graces de fa-
crifice & d’immolation fans réferve.

e IV

Mais fous quels rapports offriroms-nous a
confidérer I'intérieur de J. C. dans ce petit
ouvrage ? Nous avons défiré offrir entie-
rement pour la plus grande gloire de Diex
SJeul, & dans la vue de cette gloire, pour
la plus parfaite utilité des ames que nous
tichons d'inftruire ; & conféquemment nous
nous fommes propofés de Poffrir fous deux
rapports, qui préfenteront toutes les vertus
de Pl'intérieur de Jefus. Nous n’embraffons
pas d’autres rapports, & 1’on ne doit pas
oublier , que nous ne voulons parler de cet
intérieur divin, que comme du plus parfait
modele de la vie de Dyieu feul.

Un double objet a continuellement oc—
cupé & enflammé l'intérieur de J. C., la
gloire de fon Pere qu’il venoit réparer, la
fanétification des hommes qu’il venoit opé-
rer. Il eft vrai, qu’il ne fe propofoit princi-
palement dans la fan&ification des-hom-

e . e e ]

(=) 3. Joan, 4, 14,



PRELIMINAIRE, 29
‘mes, que la gloire de fon Pere célefte; qu’en
aimant les hommes & en les aimant d’une
charité immenfe, pour leur procurer un bon-
heur infim1 & éternel au prix de fa wvie di-
vine , i1l ne cherchoit qu’a glorifier fon Pere
célefte par cet amour, qui vouloit tant nous
favorifer ; & gue conféquemment on peut
aflurer qu’il n’y avoit qu’un feul objet pour
Pintérieur de Jefus, la pure gloire de Diez
Jeul, Mais puifqu’il venoit nous fanétfier, en
réparant la gloire de fon Pere célefte, &8¢
gu’il a rempli I'une & P’autre de ces fins par
des vertus que 'on peut diftinguer les unes
des autres, & qui enfuite toutes réunies,
nous font trouver dans lintérieur de Jefus
le plus parfait modele de la vie de Diex
Sfeul, nous traiterons fucceflivement de I'in-
térieur de J. C. relativement a fon Pere cé-
lefte , qu’il venoit glorifier , & de I'intérieur
de J. C. relativement aux hommes, qu’il
venoit fanétifier.
1°. Le péché avoit outragé Dieu; &
I’'homme ne s’étoit ainfi rendu coupable,
gu’en renverfant ordre néceflaire & eflen-
tiel , qui doit rapporter la créature au créa-
teur. L’homme par P'amour de {oi-méme
avoit perdu Dieu de vue & s’étoit mis lui-
- méme a la place de Dieu, pour s’occuper
de foi-méme & {e rechercher {foi-méme,
non dans la vue de Diex fenl & de {a gloire,
mais au contraire pour {a propre fatisfation
& par-la pour fa propre gloire. J. C. eft venu
réparer cet outrage; & a ce deffein, 1l a
offert a fon Pere céiefte un intérieur unique-

ment occupé de lui feul & 11‘311Eant que lur
' 3



30 CHAPITRE
f:ul. Et quand nous difons uniquement oc-
cupé de lui feul , nous n’entendons pas feu-
lement ce fouvenir continuel de la préfence
de Dieu, cet entretien continuel avec Dieu,
ut furent toujours le partage de P'intérieur
e Jefus, mais encore cette vue continuelle
de la gloire de Dicu fenl , qui ne permettoit
pas a cet intérieur divin de perdre ce grand
objet de vue , & quilu failjt;it tout rappor-
ter a ce grand ohbjet. Et par ’'amour de Dien
JSerel dans P'intérieur de Jefus , nous entendons
furtout le pur amour du bon plaifir de Diew
Serl, amour fi pur, qu’il n’'y avoit aucune
recherche de foi-mméme dans cet amour du
bon plaifir de Dieu, & que ce bon plaifir
n’étoit aimé & defiré que pour fon feul ac-
compliffement , que pour la gloire que Dieu
veut y trouver.

On comprend affez par ce que nous difons,
quel étoit le defir de 'intérieur de Jefus pour
la gloire de fon Pere célefte, combien il
€toit ardent & pur. Néanmoins nous ne
nous contenterons pas d’en donner cette
idée générale ; nous ticherons de dévelop-
per un fi grand fujet d’inftruction, qui eft
le fondement de toute la vie intérieure &
parfaite de Dien ferl en nous. L’intérieur de
Jefus n’a été fi parfait, que par le defir dont
1l étoit dévoré pour la gloire de fon Pere
célefte.

Les deux fruits de ce defir, dont nous
parlerons enfuite , {font ’abandon de Pefprit
& I'abandon du cceur, dans Pintérieur de
J. C., entre les mains de fon Pere célefte.
Jout eft renfermé dans ce double abandon ,



PRELIMINAIRE. 33
& quand on y eft parfaitement parvenu, il
ne refte plus rien a faire pour vivre de la
vie de Dieu feu!l. LA fe rapporteront donc
toutes les vertus de Pintérieur de Jefus,
celles méme qu forment cet intérieur re-
lativement aux hommes que Jefus venoit
fanétifier ; & quoique nous n’ayons pas a
parler alors expreflément de ces vertus rela-
tives aux homimes, on en verra alfément le
principe. La éclateront {pécialement {on hu-
milité , fon amour pour la vie cachée, fon
recueillement, fon filence, fon amour in-
fatiable pour la croix. Nous contemplerons
en un mot 'intérieur de Jefus n’ayant jamais
€té un feul inftant pour lui-méme , mais tou-
jours & abfclument & purement abandonné
entre les mains de {on Pere célefte , ne dif~
pofant jamais d’aucun de fes fentimens ,
d’aucune de fes penfées, & fe perdant {ur-
tout pour étre fans cefle immolé par les voies
les plus rigoureufes felon le bon plaifir de
Dien feul.
2°. Les hommes en abandonnant la vie
de Dieu feul & enfe livran: A la vie de I’a-
mour d’eux-mémes, avoient abandonné la
fainteté de Dieu, & s’étoient fouillés de leur
ropre corruption. J. C. pour les fan&ifier,
eur a préfenté fes mérites , mais ils n’ont
pu puifer dans ces mérites divins cette grace
de fanétification , que par le defir d’imiter
les vertus de celui qui venoit les retirer du
bourbier de leur amour-propre , pour les
€lever juiqu’a la fainteté de Pamour de Diex
Seul. Le divin Sauveur , non content de leur

offrir dans fon intérieur les wvertus relatives
B4



2 CHAPITRE |
a la gloire de fon Pere célefte qu’ll venoit
réparer , vertus qu’ils doivent mmiter fans
doute pour s’appliquer les mérites de Jefus,
leur a offert encore dans ce mméme intérieur
les vertus relatives 4 eux-mémes , c’eft-a-
dire, les vertus qu’il a pratiqué relativement
aux hommes; afin qu’ils appriflent a4 rendre
leur intérieur parfait & a I'égard de Dien
& a I’égard de leurs femblables. Et quoi-
qu’en rendant notre intérieur parfait a ’égard
de Dieu, nous le rendions en méme-tems
parfait a I’égard du prochain, felon une
remarque que nous avons déja faite ; nous
pouvions avoir befoin de confidérer dans no-
tre grand modele les vertus relatives a notre
prochain , {fpécialement & {éparément, afin
d’étre mieux fixés & excités dans la prati-
que ;3 & notre divin Sauveur nous a montré
du moins plus de charité , en nous donnant
des exemples plus particuliers & par-la plus
efhicaces.

Pour préfenter les vertus de Pintérieur de
J. C. relativement aux hommes qu’il venoit
fanétifier , nous ne parlerons que de "amour
de cet intérieur pour les hommes, de la pa-
tience de cet 1ntérieur, de la douceur de cet
mtérieur. Mais dans ces trois chapitres , nous
tidcherons de tout renfermer , fans omettre
méme de parler de nouveau des vertus dont
nous aurons parlé dans le premier livre , &
dont il fera néceflaire de parler encore dans
celui-ci.

L’amour de Jefus pour les hommes , nous
le montrerons généreux , immenfe, mais
bien pur, bien pour Diex feul, afin de pu-



PRELIMINAIRE, 32
rifier exa&ement tout amour légitime de nos
femblables , tout amour méme faint & fanc-
tifiant que mous pouvons leur porter, de
toute recherche de nous-mémes , de toute
propre fatisfaétion. Nous n’oublierons pas
les facrifices que Jefus a exige des hommes,
pour n’étre aimé lui-méme qu’en Dien fenl
tant l’amour de fon intérieur pour les hom-
mes étoit bien pour Dieu fexl! & nous ap-
prendrons par cette pureté d’amour, a ne
pas fe borner a ’attention {ur foi-méme pour
n’aimer les autres qu’en Diew fen/, mais i
ne pas étre encore pour les autres un objet
d’attachement , fi ce n’eft en Dien feul,

La patience de P’intérieur de Jefus offrira
une patience invincible , & la feule vraie &
fincere patience , qui doit €tre bien plus dans
Pefprit & dans le cceur , que dans 'a&ion
“ou au-dehors, & encore cette patience
qui ne veut que Diex feul pour témoin , juf-
gu’a fe perdre de vue elle-mé&me dans les
occafions les plus pénibles. Nous n’oublie-
rons jamais la vraie perfethon des vertus.

Nous établirons également la douceur {ur
les folides & néceflaires' fondemens d’une
douceur intérieure & pour Dieu feul, aprés
avoir offert les exemples de la douceur mal-
térable de Pintérieur de Jefus. Mais nous dif-
tinguerons bien la douceur d’une fauffe com-
plaifance , qui perd les autres en nourriffant
en eux I'amour d’eux-mémes; complaifance
bien éloignée de l'intérieur de Jefus, ainfi
que nous le verrons.

Ainfi donc intérieur. de Jefus fera vrai-

iment pour nous un modele aﬁcompli & le
5



4 "CHAPITRE
modele le plus parfait de lavie de Dieu fen?.
Vous aimerez le Seigneur votre Dieu, dit
J.C., de tout votre coeur , & de toute
votre ame , & de tout votre efprit. C’eft-1a
le plus grand &t le premier de tous les com-
mandemens. Mais le fecond lui eft fembla-
ble : Vous aimerez le prochain comme vous-.
mémes. Ces deux commandemens renfer-
ment toute la loi & tous les prophetes (a).
Par le vrai accompliffement de ces deux
préceptes de notre Dieu , notre Dieu wvit
donc &c vit feul en nous; car il ne faut pas
chercher la perfetion de la vie de Diew feul
hors de la religion elle - méme; elle {fufht
pour nous y conduire , & elle nous en im-
pofe le devoir. Jefus nous offrira donc dans
fon intérieur le plus parfait modele de la vie
de Dien feul, en nous offrant dans fon in-
térieur ces deux préceptes de Pamour de
Dieu & du prochain le plus parfaitement
accomplis.
§. V.

Nous avons déja prévenu plus d’une fois ,
que nous ne vc}u{ﬂns préfenter Pintérieur de
J. C. que comme le plus parfait modele de
la vie de Dieu feul; toutefois nous ne faurions
garder un entier filence fur Punion intime,
que nous devons avoir a cet intérieur divin ,
comme notre médiateur entre Dieu & nous.
Nous allons parler bientét de I'union que
nous devons avoir 3 cet intérieur divin par
la reflemblance & méme par la transforma-

- — .

(a) Matth, 22, 37-40.




PRELIMINATIRE. 35
tion 3 nous n"omettrons pas le premier degré
d’union, afin que les ames foient entiere-
ment inftruites de ’union , qu’elles doivent
avoir a 'intérieur de Jefus.

gue pouvions-nous pour notre falut, ob-
jet de la colere éternelle d’un Dieu, & dans

un €tat de mort ? Il n’y a qu’un feul mé-
didteur , dit St. Paul , entre Dieu &t les hom-
mes, J. C. (a); & en effet il ne pouvoit y
en avoir d’autre , dés que Dieu exigeoit une
fatisfaétion proportionnée a [offenfe. Mais
pour nous rendre cette médiation vraiment
utile , pour en faire notre médiation, queller
union intime ne devons-nous pas avoira J.C.
notre médiateur ? Il nous l'enfeigne lui-mé-
e , ce mediateur divin, & avec beaucoup
d’énergie , quoiqu’en ufant d’une comparai-
fon bien fimple & bien familiere. » Je fuis
la vraie vigne, nous dit-il, & mon Pere en
eft le vigneron. Comme la branche de la:
vigne ne peut d’elle-méme porter du fruit,
fi elle ne demeure dans le fep ; de méme
vous n’en pouvez porter , {1 vous ne de-
ineurez en mol. Je {fuis la vigne & wvous en
étes les branches. Celuil qui demeure en moi

‘& dans lequel je demeure aufli, porte beau-

coup de fruit ; car vous ne ponvez. rien

faire {fans moi. Celui qui ne demeure pas en
moi, fera jeté dehors comme le farment : il
féchera & on le ramaflera, & on le jettera

dans le feu , & il y briilera éternellement

(&). » :

Mais qu’eft-ce que cette union intime 3 la

(a) i. Tim., 2, §. (b) Joan. 15,1,4, §, 6,



36 CHAPITRE

mediation de J. C., fi ce n’eft une union
intime a l'intéricur de J. C.? Nous avons
fixé cet mtérieur dans fon humanité fainte ,
& a fon efprit & a fon ceeur, & nous ne
voulons pas dire que J. C. a fatisfait pour
nous par le feul mérite de fes fentimens,
comme homme : des que la faticfadtion de-
voit étre infinie , 1l n’y avoit quune perfonne
d’une dignité infinie qui pouvoit loffrir, &
qui ne pouvant 'offrir en elle-méme , devoit
1’offrir dans la nature a laquelle elle s’uni-
roit. Mais dans ce que I’humanité a préfenté
au Verbe divin, pour étre le prix de notre
rachat en union a {a dignité infinie, a quor
nous devons-nous attacher pour porter des
fruits de la vie éternelle ? Les fouffrances
extérieures, les douleurs corporelles les plus
rigoureufes, que feroient-elles en J. C. lui-
méme aux yeux de {on Pere célefte, fil’'in-
térieur de Jefus n’en avoit été Pame, &
comine le liena la perfonne divine du Ver-
be ? La fatisfa&ion du péché demandoit ’hu-
miliation ; par le péché '’homme s’étoit re-
volte contre fon Dieu ; humiliation fe trou-
ve-t-elle dans la feule douleur des fens?
Ainfi lorfque le prophete Ifaie nous dit que
Jefus a été brifé pour nos crimes (a) , nous
ne devons pas entendre feulement ces pa-
roles des douleurs inouies du corps de Jefus
fouffrant & mourant pour nous, mais plus
encore de la douleur intérieure & plus inouie
qui a brifé le cceur de Jefus a la vue de nos
crimnes 3 car Dieu fon Pere lui en avoit im-
o BTy

- ppeare

(a) L, 53, 5.



PRELIMINAIRE. 37
pofé I’énorme fardeau , comme le dit encore
le méme prophete, pofuir Dominus in eo
\iniquitatern omnium noftriem (a) ; & puifque
nous ne pouvons €tre de vrais pénitens , que.
par la honte du péché &« le regretde avoir
commis, Jefus ne pouvoit lui-méme fatis-
faire & fon Pere célefte pour nous , que par
les fentimens intérieurs de la honte & dela
douleur a la vue de nos crimes , dont il étoit
chargé. C’eft pourquoi St. Paul dit, que
Dieu a traité celui qui ne connoiffoit point
le péché , comme s’ll eiit été le péché méme,
afin qu’en lui nous devinflions la juftice” de
Dieu (5).

De cette vérité , que de conclufions pra-
tiques & bien utiles ne devons-nous pas dé-
duire pour notre conduite! & gu’une ame
fidelle 2 marcher continuellement dans cette
union a l'intérieur de Jefus, amafleroit de
meérites abondans !

O vous, qui voulez vivre de la vie de I'm-
térieur de Jefus, peur wvivre avec ce divin
itérieur de la vie de Dieu feul , ne ceflfer
de glorifier Dieu fenl, & vous efforcer de
réparer par cette union a 'intérieur de Jelus
vos infidélités & wvos ingratitudes paffées
ne perdez plus de vue cet intérieur divin 4
& en union a fes fentimens & a fes mé-
rites , faifant de toute votre vie une péni-
tence continuelle , telle que doit étre la vie
de tout chrétien (¢) , immolez-vous a cha-
gue inftant avec lui

i

()11, 53, 6. doilrina de facramento Extres
() z2.Cor. 5, 21. mee=LUnélionis.
{<) Cong, Trid, Sefl, X1V,



38 "CHAPITRE )

Si nous voulons trouver quelgque mérite de
fatistattion aupres de Dieu, par les pratiques
de la morufication & de la pemtence par
diverfes occafions difhiciles qui s’offrent ‘dans
le commerce de la fociété , par le {fupport
de ce que le monde appelle malheurs & ad-
verfités , enfin par tous les a&e& de vertu ,
qui par notre attachement a nous-mémes
nous cofitent toujours quelque violence ; unif-
fons-nous par nos fentunens aux i"entnnens
de Pintérieur de Jefus fatisfaifant pour nous.
Nos mortifications fuffent-clles des plus auf-
teres , nos pénitences des p]us rigoureufes ,
les occafions, qui s’offrent a nous dans le
commerce de la focieété, des plus difficiles.
Nos malheurs des plusaccablans , nos adver=
fites des plus défolantes , nos aétes de vertu
des plus héroiques ; 1l faut toujours recon-
noitre que fans 'mtérieur de Jefus nous ne
pouvons rien pour fatisfaire a un Dieu ; firze
me nihil poreftis facere (a).

Et {ans parler en parucuher du meérite de
fatisfation , tout mérite , quel qu’il foit, ne
peut trouver fa fource que dans Pintérieur
de Jefus um perfonnellement au Verbe di-
wvin; c’eft Jefus , qui par les fentimens de
cet mtérieur infiniment dugmﬁes par {a per-
fonne divine, nous a tout mérité , & la grace
du pardon de nos crimes & toutes les au-
tres graces dont npus pouvons avoir befoin 3
les paroles qu’il nous a fait entendre a cet
égard , & que nous venons de rapporter font
abfolues & fans reftri¢tion ; -& nous ne pou-

(a) Joan, 15, 5.



PRELTMINATIRE. 30
vons donc faire un feul alte de vertu furna-
turelle , quelque léger qu’il foit , que par les
mérites de I'intérieur de Jefus. Il faut donc,
par une autre & également jufte confé-
quence, que {1 nous voulons acquérir quel-
que meéerite , quel qu’il foit, nous le puifions
dans les mérites de Jefus par union aux
fentimens de fon intérieur , & par cette union
mtime que nous montre 'union de la bran-
che de la vigne au fep pour porter du fruit.
Sicut palmes non poteft ferre fructum a fe-
metipfo , nift manferit in vite : fic nec vos,
nift iz me manferitis .... quia fine me nihil
pnréﬂi_f Sfacere (a).

es deux objets du mérite de {atisfaétion
& de tout mérite en général doivent nous
intéreflfer fi vivement, quil ne nous {uffife
pas d’avoir a I'intérieur de J. C. une union
feulement quelquefois renouvelée par un
renouvellement d’intention. Comme , au-
tant qu’ll nous eft poflible avec le fecours
de la grace, nous devons conferver a cha-
que inftant le fouvenir de la préfence de
notre Dieu , ainfli efforgons-nous d’étre 3
chaque inftant unis & unis INtimement a
Iintérieur de Jefus , par lequel feul nous
ponvons glorifier notre Pere célefte 3 du
moins a chaque aétion, s’il eft poflible , re-
nouvelons cette union. Tout ce que vous
faites , nous dit St. Paul , {oit par la parole,
{foit par laltion, faites le tout au nom de
N.S. ).C., rendant graces a Dieu le Pere
par Wi 3 omne gquodcumngue facitis (b). Ainfi

(=) Joam. 15 4, 4, 5. £b) Col.3, 17.



40 CHAPITRE
allons-nous a la priere, a 'oraifon, aux pra-
tiques de péenitence , au faint facrifice de la
Mefle , aux {facremens , que ce foit en union
a Pintérieur de Jefus ; allons-nous au tra-
vail , aux affaires, aux bonnes ceuvres , aux
pratiques de mortification, que ce foit en
union a l'imtérieur de Jefus ; allons - nous
méme aux repas, aux délaflemens, au fom-
meil , que ce foit en union a Pintérieur de
Jefus; de Jefus, qui comme nous, & par
amour pour nous , & pour nous offrir des
mérites en toute chofe, a bien wvoulu fentir
les befoins d’une nature foible & mortelle
& fanétifier tous les fecours que nous foma
mes obligés de lui accorder.

L’églhife eft i perfuadée, que nous ne
pouvons rien obtenir , rien mériter que par
Pintérieur de Jefus, qu’elle termine par ces
paroles : par J. C. notre Seigneur, per Do-
minum noftrum Jefum Chriftum , toutes fes
oraifons , excepté celles qu’elle adrefle a
ce divin Sauveur , qui comme Dieu peut
now. exaucer lui-méme , & fans que nous
ayons befoin, a parler abfolument, * de
médiateur auprés de lui. Dans le faint fa-
crifice de la Mefle, elle reconnoit haute-
ment & dans un vif tranfport de reconnoif=
fance & d’amour , que c’eft par J. C. & avec
J.C. & en J. C., que font rendus four hon-
neur & roure gloire a Dieu le Pere tout-

* Ceft-a-dire , que la foiblefic de nos pricres, ou la
gloire que Dien accorde aux Saints » peuvent nous ren-
drel'interceflion des Saints néceflaire ; mais J. C. ¢tant
Dicu, peut toujours AoWs cxaucer fans meédiatcus.



PRELIMINAIRE, 41
puiflant , dans 'unité de PEfprit-faint, pen-
dant tous les fiecles des fiecles; per ipfum: ,
& cum ipfo, & inipfo.... omnis honor &
gloria.

Nous trouverons encore dans cette uniore
fouvent renouvelée , un moyen fouvent re-
nouvelé & par-l1a plus efficace de nous éta-
blir toujcurs plus folidement dans une pro-
fonde humilité, dans cette vertu i nécef-
faire & qui eft le fondement de toutes les
autres. Car cette union nous rappelle notre
1mpuiflance a fatisfaire a Dieu & a rien faire
qui lui foit vraiment agréable ou du moins
digne de fes récompenfes dans le ciel, que
par l'intérieur de Jefus notre Sauveur.

Un autre avantage encore & bien pré-
cleux , que nous trouvons dans cette union,
c’eft de pouvoir nous exciter aux intentions
les plus pures & les plus parfaites , les plus
capables de glorifier Diex feul. Les livres
pleux nous exhortent a avoir ces intentions ,
méme dans les moindres chofes , & nous
montrent que par ces mntentions felon le degré
de leur perfeflion , nous pourrions trouver
dans l'a¢tion méme la plus indifférente le
mérite du martyre. Accoutumez-vous {pé-
cialement , nous dit 'auteur des Avis Salu-
taires , a former les intentions les plus fim-
ples & les plus parfaites (a). Or, en nous
voyant dans 'impuiflance ou nous fommes
a P’égard de Dieu, nous efforgant cepen-
dant de faire tout ce que nous pouvons pour
le glorifier en union a P'intérieur de Jefus ,

——rer — -




42 CHAPITRE

ne devons-nous pas étre excités aux inten-
tions les plus parfaites, en voyant cet inté-
rieur, qui feul pouvoit dignement glorifier
notre Dieu, parce qu’l étoit P'intérieur d’un
homme-Dieu ?

§. VL

Mais , ainfi que nous I’avons déja dit, nous
ne pouvons puifer dans les mérites de I'in-
térieur de Jefus la grace de notre fan&tifica-
tion, que par le defir d’imiter les vertus de
cet intérieur divin. Nous allons le prouver,
en parlant d’une union plus intime a I'inté-
rieur de Jefus , & qui doit nous rendre fem-
blables a lui.

Je fuis la voie , dit J. C., & perfonne ne
vient a mon Pere , que par moi (a). Ce qut
ne doit pas feulement s’entendre de la voie
du mérite , mais encore de la voie des exem-
ples. C’eft la voie d’une conduite fainte,
nous dit St. Leon expliquant ces paroles ,
via fanile converfationis (b) ; & St. Au-
guftin nous avertit de ne point marcher par
une autre voie , que par celle de J.C.; nols
per aliam viam ire (:S.

Mais eft-ce feulement aux exemples de la
vie extérieure de Jefus , que nous devons
nous fixer pour I'imitation de ce divin Sau-
veur ! Toute la gloire de la fille du Roine
lui vient-elle pas du dedans d’elle-méme (<) 2

(a) Yoan. 14, 6. (<) In Pf. 2.

_(b) Serm. 3. de refurrec. () Pf. 44, I&.
tione.



PRELITMINATIRE. 43
&z notre divin Sauveur ne nous dit-1l pas lui-
méme : Le royaume de Dieu eft au-dedans
de vous (2) ? Les vertus extérieures les plus
parfaites ne font que des vertus hypocrites,
11 elles ne font animées par les vertus inté-
rieures. Il faut donc dire, que c’eft principa-
lement & uniquement méme en quelque
forte I'intérieur de Jefus , que nous devons
étudier & imiter, fi nous voulons reflembler
a Jefus. C’eft-1d que nous trouvons toutes
les vertus extérieures, tous les facrifices ex-
térieurs, dans leur fource eflentielle,, & des
vertus méme encore plus parfaites , {1 on
en peut trouver de tellesen celui en qui tout
eft parfait.

L’intérieur de Jefus eft donc la voie, &,
par la force méme de cette {feule parole, la
voie unique par laquelle nous devons aller
au Pere célefte ; & puifquil ne doit pas y
avoir un feul inftant , ou nous ceflions E’aller.
au Pere célefte , 1l ne doit pas v avorr aufli
un feul inftant , ou nous ceflions d’imiter
Pintérieur de Jefus. C’eft par fon intérieur ,
que Jefus a glorifié toujours fon Pere cé-
lefte , c’eft par notre reflemblance a cet in-
térieur divin, que nous devons glorifier tou-
jours ce méme Pere célefte. Ces vérités fe
fentent jufqu’au fond de I’ame , quand on a
un peu de foi, quand on a un peu d’amour
pour' Dieu; & on fent en méme-tems fon
cceur s’enflammer , & fe tranfporter a 'imi-
tation conftante de 'intérieur de Jefus. :

Bien des livres de piété peuvent nous tra-

——

T

(a) Luc. 17, 21,



44  CHAPITRE

cer une marche trés-utile de Pimitation de
J. C., en nous difant : lorfque wvous allez
a la priere, rappelez-vous de J. C. priant
fon Perc célefte , & tichez de prier comme
lui; {1 vous jelinez , rappelez-vous "auftérité
de fon jeline de quarante jours; {i vous en—-
treprenez des voyages , VOuUs pouvez vous
le repréfenter dans {es courfes, parcourant
la judée ; i vous vous trouvez dans les hon-
neurs , rappelez-vous J.C. fuyant fur la
montagne , lorfqu’on vouloit le faire Roi,
ou au milieu des honneurs qu’il requt dans
fon entrée folennelle & Jérufalem ; lorique
vous allez prendre votre repas, penfez aux
repas qu’il prenoit avec Marie & Jofephs
fi vous étes obligés de wvous trouver a un
feftin , penfez avec quelle modeftie il parut
chez Simon le Pharifien, &c.; rendant vi-
fite a2 vos amis , rappelez-vous les vifites de
Jefus a Lazare fon ami; {1 vous étes mala-
des & affligés, penfez aux fouffrances de
votre divin Sauveur ; lorfque vous ferez au
moment de la mort, rappelez - vous fon
agonie.

Bien loin de détourner les ames d’une
pratique f1 {alutaire , nous defirerions les voir
toutes fixées a ce fouvenir continuel des ac-
tions de J. C. , pour s’exciter a le retracer
dans toute leur conduite. Nous venons par
ce petit écrit , ticher de rendre cette nnita-
tion plus véritable & plus folide , en invi-
tant les ames a I'imitation de l'imtérieur de
Yefus dans toutes fes aions, a I'imitation
de toute la perfe&tion de Pintérieur de Jefus,
de Pardeur de fon defir pour la gloire de



PRELIMINAIRE. 45
{fon Pere, de Pentier abandon de fon efprit
& de fon cceur , &c. chacune felon la me-
fure de {a grace.

Et entrant dans un détaill aufli circonf=
tancié , qu’il plaira 4 Dieu de nous Pinfpirer
pour fa gloire , nous tiacherons de décou-
vrir toutes les beautés de cet intérieur di-
vin, en découvrant dans la feule penfée
& dans le feul fentiment du f{eul bon plai-
fir de fon Pere célefte, tous les rapports
d’abandon & d’anéantiflfement , qui ne le
laiffoient pas vivre un feul inftant pour lui-
méme (a), & qui faifoient vivre Dieu feul
en lui par une divine perfetion (%) ; & ap-
pliquant enfuite tous ces rapports a tous
ceux que nous devons avoir nous-mémes
felon les diverfes circonftances , nous ta-
cherons de rendre les ames , que nous de-
firons inftruire , parfaitement conformes par
tous ces rappﬂrts a PIintérieur de Jefus.

Mais il ne faut point ici de partage & de
réferve; il ne faut point que 'amour d’une
vie extérieure nous empéche de nous ren-
fermer dans notre intérieur pour retracer emn
nous Pintérieur de Jefus ; il ne faut point
qu’avec un certain amour d’une vie intérieu-
re, on dife : cela eft trop parfait , cela eft
trop fublime ; & qu’on fe refufe par-la a
certains facrifices que Dieu demande. Nous
refpeftons & nous aunons la diverfité des
voies du Seigneur , par lefquelles fon efprit
fouffle o1l veut (c) ; mais nous ne pouvons

(a) Rom. 15, 3. (c) Joan, 3, 8. -
(&) Joan, 8, 29.



46 CHAPITRE

admettre des difpenfes, ou 3. C. n’en a point
admis lui-méme ; & toujours , chacun, fe-
lon la mefure de {a grace, doit pratiquer
fans partage & f{ans rélerve cette abnégation
abfolue (@) , qui doit faire vivre Dieu feul
en nous, a 'imitation de I'intérieur de Jefus.

Nous nous attacherons furtout aux voies
les plus intérieures , a cette {olitude inté-
rieure, a ce filence intérieur, qui dépouil-
lent fi abfolument ame d’elle-méme , pour
ne lu laiffer que fon Dieu. Solitude & fi-
lence, qui manquent a bien des ames qui
pafient pour pieufes , a bien des ames méme
qui paflent pour des ames intérieures, &
qui pratigquent au-dehors une {folitude & un
filence néceflaires ala vertu, mais infufhifans
a la vraie vertu.

Mais nous n’omettrons pas aufli ces voies
de la jaloufie infinie d’un Dieu, par lefquel-
les ce Dieu d’amour exergant f{pécialement
cette jaloufie infinie, fait fentir a une ame
bien-aimée les rigueurs les plus dures, qui
font tout a la fois les plus grandes preuves
de fon amour, & par-la des rigueurs infi-
nunent aimables. C’eft en traitant de ces
voies, que nous ticherons de dévoiler le
grand myftere de I’abandon, que Jefus eut
a fouffrir fur la croix de la part de fon Pere,
& le grand myftere de I’labandon abfolu &
divinement parfait, par lequel Jefus avoit
ainfi mérité d’étre abandonné de fon Pere
fur la croix! O chrétiens , connoiffons enfin
tous les exemples que Jefus nous a laiflé dans

(‘Q Luc, 14, 26,



PRELIMINAIRE. 47
fon intérieur , & conformons-nous parfai-
tement a ce grand modele ! ’époufe des
faints cantiques connoiffoit ainfi fon divin
epoux dans les voies les plus parfaites qu’il
lui avoit tracéss 3 voulant nous exprimer les
voies rigoureufes , par lefquelles fon Pere
célefte ’avoit conduit , & combien il avoit
été fidelle dans ces voies, elle appelle fon
bien-aimé un faifceau de myrrhe! elle le
confidere comme une grappe de raifin de
Cypre dans les vignes d’Engaddi ; fa/cicu-
lus myrrhe dileitus mens mihe . ... Botrus cy=

re dilectus meus mihi , in vineis Engaddi (a).
{,3 myrrhe nous repréfente la mortification,
la mort 3 & le raifin le facrifice, comme
étant deftiné a étre mis fous le prefloir; &
la fainte époufe nous parlant d’une grappe
de raifin excellente cueillie dans un excellent
vignoble , veut nous faire connoitre, com=-
bien le facrifice, qu’elle veut repréfenter par
cette expreflion , eft parfait , ainfi qu'on
prefle une grappe de raifin avec d’autant
plus de foin & de force , qu’on en efpere
une liqueur plus précieufe. Mais ne man-
guons pas d’obferver ce que dit 1c1 cette
fainte époufe, que ce bien-aimé eft pour
elle un faifceau de myrrhe , pour elle fem-
blable a une grappe de raifin, dileilus meus
mihi; elle s’exprime ainfi, non- feulement

our montrer combien les meérites de fon
ien-aimé lui appartiennent par ’amour de
ce bien-aimé envers elle, mais encore pour
déclarer qu’elle a pris pour fon partage {fon

(ﬂ) cmt- I > I; s Y,



48 CHAPITRE

bien-aimé comme un faifceau de myrrhe &
femblable a une grappe de raifin, voulant
inpurir comine lui étre {acrifiee comme
ur.

C’eft ce qu’elle exprime encore enfuite
d’une maniere plus générale , mais peut-étre.
plus énergique , par ce tran{port d'amour :
mon bien-aimé eft 3 moi, & je fuis a lui;
dilectus meus mihi , & ego illi (a). Certai-
nement elle veut dire , que comme fon bien-
aimé eft tout a elle, elle eft toute a fon
bien-aimé ; que comme {on bien-aimé eft
tout a elle, tout facrifié pour elle, elle eft
aufli toute 2 fon bien-aimé, toute facrifiée
pour fon bien-aimé. Ainfi cfépeint—eile bien
vivement ce fecond degré d’union a lin-
térieur de Jefus, dont nous parlons ici, &
qui confifte dans une entiere reflemblance.

Que ces fentimens faflent rentrer en elles-
mémes tant de perfonnes, qui font profef-
fion de piété & d’une piéte méme particu-
liere , & qui dans la ferveur apparente d’une
oraifon fenfible , difant avec [’époufe des
faints cantiques : mon bien-aimé eft a moi,
&z je fuis a lui , {font bien éloignées cepen-
dant des difpofitions, que demande ce lan-
gage d’amour , fe recherchant en bien des
chofes , & peut-étre prefque en toute chofe,
livrées a leur propre volonté , & feulement
difpofées aux {acrifices qui leur plaifent. Il
en colite peu de parler; mais la preuve de
Pamour eft 'a&tion , dit St. Gregoire (&) ;
£ fans doute ce faint dofteur, par ce mot

(a) Cant, 2, 16, (?) Hom, 30, in Evang.

d’attuon



 PRELIMINAIRE. 49
d’attion entend tous les facrifices & {pécia-
lement les facrifices intérieurs que Dieu peut
demander. Sur ces paroles de la fainte épou-
fe , que nous venons de citer , St. Bernard
nous dit : {i vous voulez P'imiter , fachez ce
que vous devez étre (a). Et auffitét ce faint
docteur nous préfente une ame qui n’aime
que Dieu & que ce qui doit étre aimé pour

Dieu.
§. VII

Allons plus loin encore : & a la faveur
de la lumiere toute divine de Pintérieur de
Jefus , pénétrons encore mieux le fens des
paroles de la fainte époufe : mon bien-aimé
eft 4 moi, & je fuis a lui; & découvrons-y
un troifieme degré de 'umion , que wveut
avoir avec nous Pintérieur de Jefus , un
degré de transformation.

L’époufe voit I’époux devenu femblable
a elle , prenant la nature humaine par le
grand myftere de I'Incarnation, & la pre-
nant paflible & mortelle pour fouffrir &
mourir pour fon €poufe ; elle veur étre a
fon bien-aimé, comme {fon bien-aimé eft ¥
elle : c’eft-a-dire , comme {on bicn-aimé
s’eft transformé en elle , en lui devenant
femblable par la nature humaine, en vou-
lant fouffrir & mourir pour elle , en fe char=-
geant par conféquent de fes péchés, deve=-
nant une autre elle-méme ; ainfi I’époufe
veut fe transformer en fon bien-aimé , en lu
devenant femblable par les penfées & les

(a) Serm. 6g. in Cant,

<



§O CHAPITRE
fentimens de fon intérieur , en voulant &tre
facrifid¢e comme cet intérieur divin, en fe
revétant de la perfeftion de cet intérieur,
devenant un autre lui-méme. Mon bien-aimé
eft a moi, & je fuis a lui.

Mais 3. cC. a prononcé lui-mé&me , qu’il
étoit la vie , ego fum...vita (a). Et cette
feule parole de la vérité méme, nous ap-
prend , combien parfaitement nQus devons
étre transforinés, par notre intérieur furtout,
en l'intérieur de Jefus. Car fi Jefus eft no-
tre vie, nous ne devons plus avoir de vie
propre , mais lui feul doit vivre en nous ,
pour vy faire vivre Diex fernl, comme Diewu
Seul vit en lui ; nous devons pouvoir dire
avec St. Paul : Je vis , non ce n’eft plus moi
qui vis, c’eft 3. c. qui vit en moi1, vivo au-
zemr , Jam nonr ego , vivie vero in me Chrif=
zzes (4) 3 mais fi Jefus eft notre vie , & fi par
conféquent nous devons étre transformés
en lui ; n"eft-ce pas, furtout en fon intérieur,
que nous devons étre transformés ? Nous
Pavons affez indiqué 3; nous l'avons méme
affez prouvé.

Ce n’eft donc pas feulement dans le ciel ,
que Jefus nous réferve le grand avantage,
I'infigne faveur de transformer notre inté-
rieur en {on intérieur ;3 St. Paul appelle bien
ce divin Sauveur notre vie pour ’éternité
brenheureufe : lorfque J.C. votre vie aura
paru, nous ditil , & vous également vous
paroitrez avec lui dans la gloire (¢) ; & cetre

LS e -

(2) Joan. 14 , 6. c) Col. 3 5 4.
{b) Gilr 2 5, 29 ‘ ] ’




 PRELIMINATIRE. §r
wvie fans doute fera bien plus parfaite , que
celle qu’il nous eft donné d’avoir fur la terre
en ce divin Sauveur ; mais cette vie doit’
commencer {fur la terre par cette heureufe
transformation, dont nous parlons; & le
méme St. Paul fléchiffoit les genoux devant
le Pere de N.S. ). C., pour obtenir aux fi-
delles de fon tems, d’étre fortifiés , {felon
les richefles de la gloire de ce Pere célefte
& par fon efprit, dans ’homme intérieur (a) 3
il vouloit donc, qu’ils fiffent de nouveaux
progres dans cette heureufe transformation ,,
& en effet elle doit toujours prendre de
nouveaux accroiflemens dans nos cceurs. Car
nous pouvons & nous devons appliquer %
cette obligation de nous transformer en I'in-
térieur de Jefus , cette parole fi vraie de
St. Bernard, pour la vertu en général : ne
pas avancer, c’eft reculer ; mon progredi ,
regredi eft.

Ho! quelle faveur non-feulemant infigne ,
mais divine , nous eft ici1 offerte ! Mais auflz
quelle fidélité généreufe ne demande-t-elle—
pas de nous! nous fommes appelés A n’avoir
plus que les penfées & les fentimens de I'in-
térieur de Jefus, afin de n’avoir encore avec
Jefus qu’une méme achon ; koc fentite irz
vobis , quod & in Chriflo Jefir (6) 3 quelle
attention ne devons-nous pas apporter a nous
dépouiller abfolument dans notre intérieur,
de tout ce qui eft de nous-mémes! car tout
ce qui eft de nous-mémes, n’eft que recher-
che de P'amour-propre ; & dans Pintérieur
o S

(=) Ephef, 3, 16, (#) Phil. 2, g,

' 2o




3 CHAPITRE
e Jefus il n’y a que le pur amour de Diex
ered.
2 Pour ticher d’avoir une idée & de cette
faveur & de la idélité qu’elle demande , éle-
vons avec ’églife nos coeurs en haut & juf-
ques dans le fein de notre Dieu, (a), &
1a contemplons les Anges louer la majefté
divine par 3. c., les Dominations I'adorer
par J. C., les Puiffances trembler en fa pré-
fence par J. C., tous les cieux & les vertus
des cieux , & les bienheureux Séraghins ,
d’un commun accord & dans une commune
joie la célébrer a 'envi par 3. c. , & dire
ar J. C , Saint, Saint, Saint eft le Seigneur
ieu des armées. J. C. eft le chef de toute
principauté & de toute puiflance (4); tous
les Efgrits bienheureux voient en lui & {pé-
cialement dans fon intérieur cette vie divine,
qui feule peut rendre a Dieu le Pere une
loire digne de lui , parce que c’eft un
omme-Dieu qui rend cette gloire. Confu-
més du defir de glorifier le Seigneur , au-
tant qu’il eft poflible , par la ferveur de leur
amour ils fe transforment en l'intérieur de
Jefus leur chef, pour louer , adorer & aimer
le Seigneur leur Dieu par cet intérieur di-
vin , glorifier la fainteté du trois fois Saint ,
en participant a cette fainteté par leur trans-
formation en l'intérieur de Jefus fi faint &¢
fi parfait..... O hommes , 6 chrétiens !
pourquoi demeurons-nous encore furlaterre 2
tranfportons-nous dans le ciel ; avec les

(«) Przf. Mide, () Col. 2, 10,



PRELIMINAIRE., 53
Anges transformons-nous en l'intérieur de
Jefus; rendons gloire a notre Dieu.
- QOwui : qui que nous foyons, & quelque
parfaite que foit cette voie de transforma-
tion en 'intérieur de Jefus, nous y fommes
tous appelés. Surtout deés quunchietien a eu
le bonheur de fe nourrirde 7. cC. dans ’Eu-
chariftie , c’eft bien alors que fon intéricur
doit étre transformé en P'intérieur de Jefus.
Celui qui mange ma chair & boit mon fang,
dit ce divin Sauveur , demeure en moi,
& moi je demeure en . Et exprimant en-
core mieux la transformation en f{on inté-
rieur , il ajoute : comme mon Pere qui vit,
m’a envoyé , & que je vis par mon Pere,
ainfi celui qui fe nourrit de mo1, vivra par
moi (a). Obfervons méme, combien Jefus
nous manifefte dans le facrement de ’Eu-
charifie fa wvie intérieure , & combien il
nous aflure par-la de Pardeur de {on defir
a voir notre intérieur fe transformer en {fon
mtérieur , lorfque nous avons le bonheur
de le recevoir; voyons, combien ce divin
Sauveur dans ce facrement adorable eft ren-
fermé , caché , anéanti; non-feulement il
n’y fait point entendre fa voix, mais encore
i voile abfolument fa divinité & fon huma-
nité¢ méme fous les apparences de I'aliment
le plus commun; ne fe contentant pas de
s’anéantir ainfi , 1l s’anéantit jufques dans nos
cceurs. Qui de nous , fans les lumieres fi
certaines de la foi, pourroit avoir feulement
cette penfée , en voyant la divine Eucha-

{a)Joan. 6, 57 . 8. f
C3



€4 CHAPITRE

riftie : voila ton Dieu? qui de nous, fans
ces mémes lumieres, voyant quelqu’un fe
retirer dans la {ainte Table , pourroit avoir
feulement cette penfée : cet homme poflede
fon Dieu?

Mais fi toutes les ames {font appelées a
cette transformation en Pintérieur de Jefus ,
il eft des ames {pécialement appelées A cette
ineftimable transformation ; & ces ames
font celles, que Dieu par un amour de pré-
dile&ion appelle , quoiqu’au milieu du mon-
de méme , a une perfeétion fpéciale , celles
que Dieu, par une vocation bien plus favo-
rable , {épare abfolument du monde , pour
les fixer dans le fan&uaire ou dans le cloi-
tre ; & nous les conjurons trés-inftamment
dans le Seigneur , toutes ces ames privilegiées,
de fe rendre bien fidelles a fe transformer
trés - intimement en intérieur de Jefus.

O vous, que Dieu daigne appeler , quoi-
qu’au milieu du monde méme, a une per-
feltion {péciale ; comment pourrez-vous par-
venir a cette perfe&ion & y perfévérer ,
fans une transformation trés-intime en 'in-
térieur de Jefus P Si tout chrétien ne peut étre
parfajt , méme f{felon la {imple perfection
du chriftianifme , fans étre transformé en
cet intérieur divin, vous ne pouvez prati-
quer une perfeftion fpéciale fans une plus
intime transformation en cet intérieur divin.
Occupez-vous donc encore mieux de ce
grand objet , & retracez-le encore plus
fidellement, & vivez plus parfaitement de
fa vie , faites-le vivre plus parfaitement lui
feul en vous,



PRELIMINAIRE. 55

O époufes de Jefus , votre nom feul vous
impofe le devoir d’une transformation en-
core plus intime en 'intérieur de Jefus, que
celle dont le devoir eft impofé aux ames
appelées au milieu du monde a une perfec-
tion {péciale. Une époufe ne doit-elle pas
faire bien wvéritablement & bien éminem-
ment un méme efprit, un méme cceur avec
fon époux p & votre {olitude extérieure ne
doit g::re gqu’une bien foible image de votre
vie intérieure toute perdue en Diex feul.

O miniftres de Jefus , permettez-nous aufli
de vous rappeler , que ne faifant qu'un méme
prétre avec ce divin Sauveur par un méme
carallere facerdotal , vous devez bien mieux
ne faire qu’un méme prétre avec lu par une
méme vie intérieure. C’eft furtout par fon
intérieur qu’il a été prétre & viétime; c’eft
furtout par la transformation la plus intime
en fon intérieur , que vous cevez étre pré-
tres & vichimes avec lui.

N\
>






| INTERIEUR
DE JESUS-CHRIST

ouU
LE PLUS PARFAIT MODELE

DE LA VIE DE DIEU SEUL.

LIVRE PREMIER
De Plntérieur de J.C., relative-

ment a fon Pere célefle , gu’il .
venoit glorifier.

CHAPITRE PREMIER.

Du defirde PIntéricurde J. C. , pour la gloire
de for Pere c:ffﬁc. -

§. I

UNE ame qui veut aller & Diex fenl &

faire vivre Diex feul en elle , doit étre en-

flammée d’un defir trés-tendre tres-ardent

& trés-pur de la gloire de ﬂgﬂ Sex!, Tant
) _ 5



5% LINTERIEUR

qu’elle fera infenfible & indifférente aux in-
téréts de cette gloire , ou qu’clle mélera ,
méme fous quelque léger rapport, aux inté-
réts de cette gloire les intéréts de fa propre
gloire , en cherchant tout a la fois ou en vou-
lant chercher tout a la fois a plaire 3 Dieu
& a fe fausfaire elle-méme ! Dien feul( tai-
fiffons & {entons bien la force de cette pa-
role , ) Drien feulne peut vivre en elle; elle
veut y vivre elle-mméme avec'Dieu , au moins
en quelque chofe.

C’eft pourquoi, ayant a préfenter I'inté-
ricur de J. C. comme le plus parfait modele
de la vie de Dien fenl , nous préfentons d’a-
bord dans cet intérieur divin, le defir dont
il a briilé, dontil a été confumé pour la
gloire de {on Pere célefte. Eten effet, ccft
ce qui s’offre d’abord dans cet mtérieur di-
vin , aux regards, a Padmiration & a Pimi-
tation d’une ame fidelle A étudier ce grand
modele de la vie de Diew feuel, & a le re-
tracer en elle. S1 elle vy decouvre un entier
& abfolu abandon de Pefprit & du cceur,
entre les mains du Pere célefte , I'indifféren--
ce fans réferve a tout ce qui n’eft pas Dieu,
la perte de tout {oi-méme en Dieu feul , jui-
qu’a ne plus fe voir dans cette perte, ’hu-
milité la plus profonde , Pamour de la vie
cachée le plus généreux , le plus parfait re-
cueillement, le filencele plus exalt, & pour
ce recueillement & ce filence, I'amoir le
plus ardent de la folitude & de la folitude
pratiquée au milieu méme de la fociété des
hoimmes; fi elle y découvre cet amour infa-
mable pour la ¢roix , qui m’a pas permis &



DE JESUS-CHRIST. 50
Jefus de vivre un feul moment fans fouffrir
& qui, lorfqu’il fouffroit moins au-dehors,
le faifoit en quelque forte encore plus fouf-
frir au-dedans ; auflitdét fe demandant a elle-
méme : quel eft le principe d’une perfection
11 accomplie, de laperfeétion de chacune de
ces vertus , dans 'intérieur de J. C. ? Elle
voit aifément , que l'intérieur de J. C. n’é-
toit {1 parfait, que parce qu’il ne vouloit glo-
rifier que fon Pere célefte , & qu’il vouloit
le glorifier de toutes fes forces. En décou-
vrant méme dans cet intérieur divin 'amour
le plus généreux mais bien en Diewu fer/ en-
wvers les hommes , la patience la plus invin-
cible & la plus fincere, la douceur la plus
inaltérable mais la plus vraie, toutes les ver-
tus f1 parfaites de cet intérieur divin relati-
vement aux hommes qu’il venoit fanctifier
encore plus par fes exemples que par fes le-
ons, elle voit aifément toujours le principe
ﬁe ces vertus dans le defir de cet intérieur
divin pour la gloire de fon Pere célefte ,
parce que ces vertus n’étoient fi parfaites ,
que parce qu’elles étoient bien pures , bicn
pour Dien feul.

Et ce que nous difons 4 ce moment , nous
donne lieu a une réflexion bien impor-
tante , pour établir folidement la vie de Diex
feul dans les ames , toujours fur le grand
modele de Pintérieur de 3. c. La voici cette
réflexion bien importante, a laquelle nous
conjurons les ames d’apporter la plus docile
attention : on peut paroitre bien vertueux,
Iien parfait par fa vie extérieure , paroitre .
ne refpirer qu’abnégation & fécriﬁce , €N~

Lo



£o L'INTERIEUR

braffer méme avec ardeur-certains facrifices
pémbles* on peut méme aller ]ufqu;’t roin-
dre a cette perfeftion extérieure, a ces fa-
crifices éclatans, une wvertu mteneure, qui
puifle rendre quelque gloire a Dieu ; mais
jufqu’a ce que la gloire de Dieu foit Punique
occupation de notre efprit & "'unique attrait
de notre cceur , Buuﬁui ne vivra pas en
nous, & notre intérieur ne fera pas la co-
pie fidelle de 1’ intérieur de 5. c.; & quand
une ame connoit fon Dieu & ce qu’il mé-
rite , elle ne peut pas fupporter la vue méme
de ce partage d’intérieur entre Dieu & foi-
méme. Ainfi 'on peut tenir un langage d’hu-
milité & avoir quelque mépris pour {foi-mé-
me ; exalter la vie cachée & la pratiquer
avec amour ; éetaler les avantages du re-
cueillement, du filence, de la folitude, &
montrer par fa conduite qu'on eftime ces
avantages & qu'on wveut fe les procurer ;
parler furtout bien hautement & avec effu-
fion du bonheur des croix , & ne pas les re-
fufer lorfgw’elles fe préfentent, les recevoir
méme avec ardeur; f{e répandre encore en
€loges fur la charité envers le prochain &
en embraflfer avidement les ceuvres ,» fur la
patience & la douceur , & favoir {e conte-
nir & étre affable méme dans Pintérieur 3
‘mais {1 en tout cela on n’a pas umquennent
en vue la gloire du Seigneur, on {e recher-
<he encore foi-méme fous quelque rapport ,
£ la vertu eft au moins une vertu :mpar-
faite. Mon fils , dit le Seigneur a I’ame dans
le livre de I’ Imitatmn fouvent le feu brile,
gnais la flamme ne monte pas fans fumde;



DE JESUS-CHRIST. 61
€e qui eft infelté de la vue du propre avan-
tage n’eft pas pur &t parfait. Ce que vous avez
a défirer, c’eft que foit a la wvie, foita la
mort, Dieu foit toujours glorifié en vous (a).

Ce qui eft {pécialement a confidérer dans
les ceuvres de zele; car illufion eft alors
plus facile. La fin de ces ceuvres en elles-
mémes eft plus fenfiblement la gloire de
Dieu , & peut par conféquent cacher encore
mieux la recherche de foi-méme , qui vient
fe méler au defir de cette gloire. Le vrai &
unique principe des vertus qui font bien pour
Dieu feul, eft donc le defir de la gloire de
Dieu, mais le defir de la gloire de Dien
Seul , ce defir qui eft toujours fatisfait de
quelque maniere que Dieu foit glorifié,
c’eft-a-dire , quels que foient fes deffeins
& quels que foient les moyens par lefquels
1l veut les accomplir ; & encore faut-il dans
ce defir, pour le rendre bien felon Dieu ,
ne point rechercher pour foi la confolation
de voir Dieu glorifié , mais, i Dieu pré-
fente cette confolation ou permet de la cher-
cher , ne la voir & nela goiiter qu’en lui feul.

Ainfi parvient-on a verifier en fo1 & en
tout fens , comme on le doit, ces belles pa<
roles de St. Paul : vous étes morts & votre
vie eft cachée avec 3. c. en Dheu ; mortu...
eftis , & vita veftra eft abfcondita cum Chrifto
in Deo (b). 1l ne faudroit que ces feules pa-
roles bien méditées & bien pratiquées pour
opérer en nous une entiere transformation

—
-

a) Tmit. Chr. lib. C.49 3 N, 2 53 7w
El} Col, BB L i " ’



B2 LINTERIEUR

de notre intéricur en Pintérieur de Jefus.
Fous étes morts , vous €tes infenfibles , n-
différens i tout, vous avez perdu toute re-
cherche , toute vue de vous-mémes, vous
n’avez plus qu’un {eul objet quu vous occupe,
qui vous touche , la pure gloire de Dieu]/éuf,
le pur accompliffement de fon bon plaifir.
Fotre vie eft cachée avec J. C. en Dien, vous
la défirez {i purement cette pure gloire ,
vous le défirez fi purement ce pur accom-
plifiement, que, non content de vous dé-
rober aux yeux des hommes, au moins ,
quand vous ne le pouvez autrement, par
une perte entiere de la vue de leur eftime
vous vous dérobez encore a vos propres
yeux ; avec ¥J. C. qui ne défiroit & ne voyoit
que la pure gloire de fon Pere célefte dans
le pur accompliffement du bon plaifir de ce
Pere bien-aimé, vous vous cachez a vous-
mémes, & wvous vous perdez vous-mémes
en Diew feul,

Ainfi parvient-on tout a la fois a établir
folidement & comme inébranlablement I’é-
difice de la perfeétion , que préfente cette
vie de Dieu fewu! conforme a la vie de I'in-
térieur de Jefus, & qui n’eft méme gu’une
méme vie avec la vie de cet intérieur divin.
Jefus inftruifoit un jour le péuple, & la pa-
role qu’il annongoit , étant la parole d’un
Dieu, ne pouvoit avoir pour fin que la vie
de Dieu fern! dans les ames , Dieu par {a
jaloufie infinie ne pouvant fe propofer que fa
pure gloire ; en terminant fon inftrution,
1l dit : celui qui écoute mes paroles & qui
les accomplit , fera femblable a un hopune



DE JESUsS-CHRIST. 63
fage, qui a élevé fa maifon fur la pierre
ferme ; ni Pabondance des pluies , ni le dé-
bordement des fleuves , ni1 la force des vents
n’ont pu la renverfer. Celui au contraire
qui €coute mes paroles & ne les accomplit
pas , eft femblable a un homme infenfé ,
qui a élevé {a maifon fur le fable ; I’abon-
dance des pluies, le .débordement des fleu-
ves, la force des vents l'ont renverfée ,
& la ruine en a été grande (a).

S. IL

Mais pour bien connoitre le defir, dont
Pintérieur de Jefus étoit confumé pour la
gloire de fon Pere célefte, &c qui €roit le
principe de toute la perfeftion de cet inté-
rieur divin , 1l faut étudier le principe méme
de ce defir.

Pourquoi donc Pintérieur de Jefus étoit-il
confiuné de defir pour la gloire de fon Pere
célefte? parce qu’il le connoiffoit parfaite-
ment. Quoique 'intérieur de Jefus ne piit
avoir une connoiflfance infinie de Dieu, telle
que Dieu I’'a de lui-méme , parce que ’efprit
de l'intérieur de Jefus eft un efprit créé &
par-la méme un efprit limité dans fes facul~
tés &¢ fes connoiflances , nous pouvons néan-
moins appeler la connoiffance que 'intérieur
de Jefus avoit de fon Pere célefte , une
connoiflance parfaite , une connoiflance
méme divine. Comment en effet auroit-il
été confumé ’'un defir fi ardent & fi pur ,

e e

(«) Matth, 7, 24-27.



64 LINTERIEYR

tel que nous ticherons de le dépeindre dans
1a {uite , pour la gloire de ce Pere bien-aimé ,
s’il ne ’avoit pas connu fi parfaitement ?

Nous ne nous arréterons pas ici a confi-
dérer en détail toutes les perfetions de Dieu,
que P'intérieur de Jefus connoifioit fi parfai-
tement , ni a confidérer I’accord intime &
parfait de toutes ces perfeltions, que cet
intérieur divin connoiffoit encore fi parfai-
tement , ni a confidérer encore tous les au-
tres objets que nous avons touché au cha-
pitre préliminaire , en difant quelque chofe
des graces fublimes d’illuftration , dont I’ef=
prit de 7J.cC. étoit plein & conftamment
plein. Nous nous bornerons a voir, autant

u’il nous fera poflible felon notre foibleffe

pour l'inftruétion des ames , combien

I'intérieur de Jefus connoiffoit que fon Pere
c¢lefte méritoit une gloire infinie.

Il le connoiffoit ce Pere bien-aimé infini
dans toutes {es perfeftions & dans chacune
de fes perfections; il connoiffoit donc , que
chacune de fes perfeftions méritoit une gloire
infinie , & ne pouvoit par conféquent étre
dignement glorifiée que par une gloire in=-
finie. Et ces connoiflances étoient dans 1I’in-
térieur de Jefus bien au-dela de toutes les
connoiflfances qu’ait jamais pu & que puifle
jamais avolr aucune pure créature ; & pour
tout dire en un feul mot : c’étoit la con-
noiflfance de Dieu dans un homme-Dieu.
Ces connoiflances au refte, par le méme
principe , ont été aufli parfaites , désle pre-
mier inftant de la formation de l'intérieur
de Jefus, & n’ont jumais ceflé d’étre aufli



DE JESUS-CHRIST. 6y
parfaites. Mais écoutons le difciple de I’a-
mour : perfonne n’a jamais vu Dieu; c’eft
le fils unique, qui eft dans le fein du Pere ,
qui I’a fait connoitre; Deum nemo vidic urn-
quam ; wunigenitus filius , qui eft in finu Pa-
tris , ipfe enarravit (a). Dans le fein duPere,
c’eft-a-dire , comme ’explique St. Ambroife ,
dans le fecret le plus intime de la nature &
de I’'amour de fon Pere (4), & n’oublions
pas, que felon ’enfeignement de la foi , 5. C.
notre Seigneur eft ce filsunique du Pere.

L’intérieur de Jefus étoit donc continuel-
lement ravi en Dieu; & comment ne 'au-
roit-il pas été, n’eiit-1l eu méme que cette
cvontinuelle connoiflance fi parfaite de cha-
cune des perfeftions divines, comme méri-
tant une gloire infinie ?... A cette conti-
nuelle connoiflance {1 parfaite {e joignoit en
Iui, ( & on le comprend bien aifément, )
une continuelle connoiffance bien parfaite
encore dumoyen, par lequel on peut glorifier
Dieu, du pur accompliffement de fon bon

laifir ; connoiffance , qui lui montroit , que

1eu ne pouvoit étre dignement glorifié , au
moins autant que la créature en eft capable ,
que par ce moyen. [l voyoit dans la plus
vive lumiere , combien devoit €tre pur cet
accompliffement , c’eft-a-dire, depouillé de
toute recherche , de toute vue de foi-méme,
jufques dans la confolation que ’on peut y
trouver. -

Il n’eft pas permis & une pure créature ,

{ﬂ'} ]-Dal'h E 5 ES- o
(3) Lib. de benediftionibus patriarch. Cap, 11.



&6 L'INTERIEUR

furtout & nous indignes pécheurs, de par—
venir a cette connoiflance divine , qu’avoit
de fon Pere célefte & de I’'unique moyen de
le glorifier , I'intérieur de Jefus, & d’appro-
cher méme de cette connoiflance divine.
Encore moins nous eft-il permis de la pof-
féder conftamment & depuis le premier inf=
tant de notre formation; Jefus ne croiffoit
en fagefle, qu’en ce fens qu’il manifeftoit
toujours plus la {fagefle divine (&) qu’ill a tou-=
jours poflédée dans toute {a plénitude; ainfz
que , {felon un mterprete, le foleil , qui pof-
{édant toujours la méme clarté , répand une
pius abondante lumiere a fon midi qu’a {fon
lever ; tandis que nous , excepté que par
une grace {péciale I’'ame ne foit d’abord éle-
vée a toute la connoiffance gqu’elle peut avoir
‘de fon Dieu, nous n’arrivons que par dé-
grés a toute cette connoiflance , qu peut
méme avoir des progres dans tout le cours
de la vie. 1l en eft de méme encore pour
nous, de la connoiffance du moyen unique
de rendre gloire a notre Dieu.

Il eft cependant a obferver & a reconnoi-
tre , que par la fcience de la religion & le-
fecours de la grace , nous pouvons tous par=-
venir a connoitre que Dieu , par chacune
méme de f{es perfeltions, mérite une gloire
infinie, & que nous ne pouvons lui rendre
gloire d’une maniere digne de lui que par
I’accompliffement bien pur de fon bon plai-
{ir. Cette double connoiffance ne fera jamais

— ——

() S. Greg. Nazianz. in vitam Bafilii ; & Orige-
nes, hom, z2q.



PE JeEsus-CHRIST. 6y
en nous aufli profonde & aufli parfaite que
dans 'intérieur de Jefus, mais nous pouvons
I’'acquérir. ;

Et la vue de notre impuiflance a Pacqué-
rir dans cette perfetion, par laquelle I'in-
térieur de Jefus I’a toujours pofiédée , ne de-
vroit-elle pas nous animer bien vivement ,
par le zele de la gloire de notre Dieu, a
I’acquérir au moins aufli parfaite que nous
le pouvons ?

- Heélas ! qu’il faut bien ici déplorer 'aveu-
glement des hommes , & de ceux méme ,
qui {ont regardés comme éclairés & pieux!
A quoife paffe la vie, que on devroit em-
plover toute entiere a connoitre Dieu &t le
moyen de le glorifier ¢ L’appas du gain, ’at-
trait du plaifir , I’éclat des honneurs , la gloire
de la confidération entrainent prefque toutes
les ames; nous dirons mieux : le crime les
captive & les immole ; & on ne penfe pas
méme a connoitre Dieu & le moyen de le
glorifier. L’on a appris dans fon enfance que
Dieu eft infiniment parfait , qu’il ne nous a
créé que pour le connoitre , 'aimer &t le
fervir ;3 aprés les premieres années on ne
penfe plus a ces vérités fi eflentielles ; on
penfe a tout ce qui n’eft pas Dieu, & Dieu
eft feul oublié. Il eft des ames , qui connoif-
fent Dieu au moins par quelque connoif-
fance de ce grand Etre, qui favent en méme
tems qu’on ne peut le glorifier qu’en le fer
vant, & qu’on ne peut le fervir qu’en ac-
compliffant {a volonté; & parmi ellesil en
eft , qui vaquent a l’exercice de Voraifon,
quine négligent pas la pratique des faintes at~



68 LINTERIEUR

pirations. Mais oul font celles , qui s’attachent
véritablement a2 connoitre Dieu , & la pu-
reté de fon amour dans le pur accomplifie-
ment de {on bon plaifir ? On médite fgr les
vérités de la religion , mais fans prefque au-
cun fruit ; fans exciter au moins en f{oi le
parfait defir de glorifier uniquement le Sei-
gneur , & a cette fin, de le bien connoitre.
On produit de faintes afpirations , mais ra-
pidement & fans que le cceur foit touché ,
ou du moins 'impreflion n’eft que fuperfi-
cielle & paffagere... O mon Dieu! 6 mon
tout! 6 grand Dieu ! quand ferez-vous
connu & aimé , comme vous méritez de
I’étre !

Nous défirons ici bien ardemment pré-
cautionner certaines ames contre le grand
defir de {avoir, & contre le goiit de cer-
taines {ciences qui peuvent encore plus dan-
gereufement les éloigner de la connoifiance
de Dieu ; ne voulant point cependantintro-
duire perfonne , fans vocation de la part de
Dieu, c’eft-a-dire , mé&me avant le tems ol
Dieu doit appeler lui-méme, A cette voie
de contemplation , ou PPame éprife de fon
Dieu, ne peut plus confidérer que lui; ( ce
qui ne doit jamais empécher l'accompliffe-
ment du devoir , ni conféquemment ’acqui-
fition des connoiflances néceffaires a cet ac-
complifiement ; ) n’ignorant point égale-
ment , qu’il faut une grace particuliere pour
vivre dans une continuelle oraifon, dans un
continuel entretien avec Dieu, comme la
grande Ste. Théréfe , a qui Dieu ditun jour:
J¢ veux déformais que vous ne converfiez



DE JESUS-CHRIST. 69
plus avec les hommes, mais feulement avec
les anges.

L’on voit des ames, méme dans un état
faint & parfait, méme avec de bonnes in-
tentions, mais qui ne font pas des intentions
aflez éclairées, trop avides de favoir , &
quelquefois de {e perfeftionner dans des
fciences que 'on peut appeler futiles &t fri-
voles , & dont une ame , qui a goiité Dieu,
eft extrémement dégoiitée ;3 nous voulons

arler de la {cience des belles-lettres , &c.
%ﬂus ne prétendons pas éloigner des moyens
de cultiver fon efprit, autant qu’il le faut,
pour le rendre propre aux f{ciences utiles;
mais nous croyons, que devant Dieu bien
des ames pourront fe reconnoitre trompées
fur Pobjet que nous traitons ici. St. Jér6me
fut repris tres-fortement par un moyen par-
ticulier que Dieu employa a ce {ujet, de
s’attacher trop aux écrits d’un orateur pro-
fane. Naturellement tout homme défire {a-
voir, dit le pieux auteur de I'linitation ; mais
gardez-vous d’un trop grand defir de {cience,,
parce que 'on y trouve une grande diftrac-
tion & une grande illufion. Les favans ai-
ment a paroitre. Il eft beaucoup de chofes,
dont la {cience ne fert de rien , ou du moins
fert bien peu a 'ame 3 & celui-la eft un grand
infenfé , qui s’applique a autre chofe qu’a
ce qui fert A fon falut (a). Celui-lA eft vrai-
ment bien favant, ajoute le méme auteur,
gu fait la volonté de Dieu, & renonce a fa

i

{") Im:it. Ch‘l‘. lib, 1 y CAP+2, N, 1 4 pr 2



O LINTERIEUR _
propre volonté (a). Obfervons furtout ces
paroles : les favans aiment A paroitre; c’eft-
la en effet une preuve infaillible , que "amour
de la fcience n’eft pas alors pour Dieu, du
moins pour Dieu feul.

§. I1L

Mais P'intérieur de Jefus ne connoiffoit
pas feulement &t parfaitement que Dieu mé-
rite une gloire infinie , & qu’on ne le glo-
rifie dignement, autant qu’on le peut, que
par le pur accompliffement de fon bon plai-
fir ; comme on peut ’avoir compris par ce
gque nous venons de dire, il connoifloit en-
core & parfaitement , que Dieu feul mérite
d’étre glorifié 3 c’eft ce que nous allons ex-
pofer maintenant , {fous un autre point de
vue , en donnant une idée de la connoiflan-
ce , guavoit 'intérieur de Jefus du néant de
tout ce qui n’eft pas Dieu.

J. C. comme Dieu, eft cette Parole éter-
nelle & toute-puiflante du Pere , par laquelle
toutes chofes ont été faites (£) 3 rien n’exifs
toit encore , excepté Dieu, qui exifte de
toute €ternité par lui-méme 3 & Dieu par fon
Verbe ou fa Parole appelale monde du fond
des abimes du néant. Ce Verbe eft la vie,
& la vie eft la lumiere des hommes, la vraie
lumiere , qui éclaire tout homme venant au
monde {c) ; nous ’avons vu, dit encore le
bien-aime difciple , nous I'avons vu ce Ver-

~{a) Cap. 3, n. 6, (c) Joan, x, 4, 9.
(¢) Joan. 1, 1-3,
Pl 148, 54



DE JESUS-CHRIST. vd 4
be fait chair , plein de grace & de vérité ;...
& nous avons tous requ de fa plénitude (a).

Comment 'intérieur de Jefus pourroit-il
ne pas connoitre parfaitement tout le néant
de tout étre qui n’eft pas Dieu, & foit dans
I'ordre de la nature, foit dans ordre de la
grace # Comment pourroit-il ne pas connoi-
tre parfaitement , que tout dans 'exiftence,
dans la confervation de la créature , dansla
moindre de fes facultés {pirituelles ou cor-
porclles, dans PPufage méme de ces facul-
tés , tout vient de Dieu , au moins comme
de fa fource néceflaire , & par-la méme ap-
partient a Dieu, & gue toute la gloire ,
abfolument toute la gloire en eft due a Dieu
(£) 35 que tout dans la premiere grace qui
éclaire Pefprit pour lui faire connoitre le
bien , & dans toutes les autres graces qui {ui-
vent cette premiere grace , & qui pouvant
étre une récompenfe de la fidélité précé-
dente , ne font pas moins des graces , c’eft-a-
dire , de purs effets de la libéralité de Dieu
au moins dans le mérite qu1 les a obtenues,
tout vient de Dieu & par-la méme appar—
tient 3 Dieu, & que toute la gloire, abfo=
lument toute la gloire en eft due a Dieu,
jufques dans la moindre bonne penfée (c) »
Comment pourroit-il ne- pas connoitre , &¢
bien plus parfaitement que le prophete Roi,
que tout dans Phomme & dans toute créa—
ture n’eft que vanité , que pur néant, ve-
rumeamern univerfa vanitas, omnis homo vi=
-

(a) Joan.1, 14, 16, (<) 2. Cor. 34 5
()1, Core 44 7



V3 ’INTERIEUR

vens (a) ? Comment pourroit-il donc ne pas
connoitre parfaitement , que Dieu doit étre
feul glorifié , & que tout ce qui n’eft pas
Dieu, ne mérite pas méme d’occuper 'ef-
prit un feul inftant , parce que ce qui n’eft
rien, ne mérite rien ?

De cette connoiflance f1 parfaite , quelle
joie & quels tranfports de joie dans I'inté-
rieur de Jefus voyant ainfi Diew feul vérita=-
blement grand , &t toute grandeur hors de
Dieu s’évanouir d’autant plus qu’elle el une
faufle grandeur ! 'auteur des Avis Salutaires
dit, que Phumble aime fon néant pour Ia
gloire qui en revient a Dieu (4)3; ce fenti-
ment, qui ne peut gueres étre bien compris

ue par un cceur qui aime Dieu , fe trouve

'une maniere furéminente & divine dans
Tintérieur de Jefus comparant le néant de
toute créature a la grandeur de Dieu. L’in-
térieur de Jefus aime ainfi trés-ardemment
a voir un pur néant dans tout ce qui n’eft
pas Dieu, & a voir Dieu feul, parce qu’il
eft le feul Etre comme étant principe de
de tout étre, mériter tout honneur & toute
gloire (¢). Hé! bientbt nous le verrons, cet
intérieur divin, s’anéantir le plus profondé-
ment, par une humilité , qui ne pouvoit étre
qu’en lui.

Si nous nous examinons avec {oin devant
Dieu , nous trouverons encore ici notre in-
térieur bien éloigné de la perfetion de I'in-
térieur de Jefus, ou pour mieux dire, bien

(a) Pf. 38, 6. (&) Avis falut,d’un ferv. de Dieu.
P 157, (c) 1, Tim, 17,
oppofé



DE JESUS-CHRIST. ”3
bppofé & cette perfeltion. Dans le paragra-
pﬁe précédent Pon a vu Pindifférence des
hommes a connoitre Dieu comme méritant
une gloire infinie , 2 connoitre l’unique
moyen de glorifier Dieu; comment ne pas
avancer avec encore plus de certitude , que
les hommes font encore plus indifférens
connoitre que Dieu feul doit étre glorifié,
&z que tout hors de Dieu n’eft rien? Ho !
que Pamour-prepre , qui corrompt & in.
fef&te nos coeurs , en nous attachant a nous-
mémes , nous {éduit aifément & répand fur
nos efprits d’épaifies ténebres, pour nous dé-
rober a4 nous-mémes la vue du néant de
tout notre €tre ! nous voulons nous eftimer
parce que nous voulons nous aimer; & cet
amgour-propre eft fi fubtid , qu’il fe gliffe
dans les meilleures ceuvres & dans les meil-
leures intentions en apparence , & que I’on
eft quelquefois, pour ne pas dire fouvent
&¢ toujours , bien furpris de fe voir , 3 me-
fure que la lumiere de Dieu croit en nous,
fi rempli de foi-méme avec des vues de bien
& de la gloire du Seigneur.

Nous ne fommes donc pas aflez pénétrés
de la vue de. notre néant ; nous fommes
‘méme bien ¢loignés de le connoitre ; les
ames , qui par la grace du Stigneur en ont
acquis quelque connoiflance, font bien éloi-
gnées de le connoitre parfaitement. Onu eft
I’homme , qui fe connoit bien {ous ce rap-
port : je ne fuis rien ? & c’eft 'unique rap-
port fous lequel il puifle fe connoitre. Toute
autre idée, qu’il peut avoir de lui, eft une
idée faufle & trompeufe. St. %@uﬁin de-

.-:* 5



=4 L'INTERIEUR
mandant a Dieu la grace de fe connoitre 3
ne demandoit cette grace que pour parvenir
a fe méprifer , parce quil favoit déja qu’il
ne pouvoit fe connoitre véritablement, fans
concevoir comme néceflairement du mépns
pour lur-méme.

Et c’eft parce que nous fommes f1 éloignés
de connoitre le néant de notre étre, que
nous fommes encore €loignés de connoitre
le néant de I’étre de toute créature ; fi nous
connoiflions , que toute créature n’eft rien,
abfolument rien, fous quelque rapport que
ce {oit, nous fermns forcés a avoir la méme
connoiffance de nous-mémes ; & notre
amour-propre , qui fe révolte tant a cette
idée dunéant, qui a tant d’horreur de cette
idée , nous éloigne bien fortement de pen-
fer méme au néant de toute créature hors
de nous. Commengons donc a guéru’ notre
coceur de cet amour de nous-mémes, afin
que la lumiere du Seigneur , qui enfe:gne
toute vérité (a), pmffe nous éclairer fur ce
gue nous fommes.

Ce qui doit nous humilier encore davan-
tage a cet égard, c’eft qu'au néant de no-
tre étre nous avons 1]0ute le néant de notre
peché , & que malgré ce nouweau motif
de nous méprifer nous-mémes, nous vou-
lons nous eftimer , & pour nous eftimer , ne
pas nous connoitre. Hé ! que ce .nouveau
motif de nous méprifer , eft bien phus puil=

~{ant que le premier , qui nous préfente feu-
lement le néant de notre étre ! Jamais le

(a) Joan. 16, 13.



DE JESUS-CHRIST. 78
néant n’a été & ne fera capable d’offenfer
Dieu, puifque ce qui n’eft rien, n’eft capa-
ble de rien; mais bien plus encore : il y a
entre Dieu & le péché une oppofition bien

lus infinie , que celle qui fe trouve entre

Jieu & le néant. Car on peut dire avec vé-
rité , que Dieu, tout infiniment grand qu’il
eft par fon étre, a ne confidérer méme que
cet étre feul , n’eft toutefois véritablement
grand , que parce qu’il eft infinuiment par-
fait, & f{urtout infiniment parfait par fon
exemption de toute fouillure & de Pombre
méme de toute {fouillure ; les deux Séra-
phins , que vit If{aie , ne {e contentoient pas
d’exalter rﬂliement une fois la fainteté de
Dieu, er®@ifant {faint une feule fois ; 1ls di-
{foient : Saint, Saint, Saint eft le Seigneur
Dieu des armeées ; & comme fi1 la fainteté
de Dieu faifoit toute {a gloire , ils ajoutoient
auflitde : toute la terre eft pleine de fa gloi-
re (a).

Ici I'intérieur de Jefus ne peut nous fervir
de modele, que parce qu’il a bien voulu fe
charger de nos péchés, en porter toute la
honte , en fentir toute la douleur, en ex-
pier toute la grieveté. Sous le rapport du
néant de notre étre, nous pouvons le con-
fidérer comme connoiflant partaitement le
néant de I’étre de fon humanité, cette hu-
manité toute fainte ayant €té formée de rien
comme la nbtre (*) ; mais {fous le rapportdu

(a)1If. 6, 3. '
(*) Nous deteftons les blafphemes 5!&5 Ariens; 8
nowus n'appelons peint le Chrift crearure, comme

D2



=6 LINTERIEUR

néant de notre péché , a Dieu ne plaife,
que jamais nous fuppofions la moindre im-
perfetion en J. C. homme-Dieu , & que
nous le confidérions comme connoiffant par-
faitement le néant de fon péché. Tout par-
fait qu’il eft cependant , & méme parce qu’il
eft tout parfait , 1l nous apprend a connoi-
tre le néant de notre péché, & il nous con-
fond de ne pas favoir le connoitre, & de
nons eftimer, tandis que nous devons nous
meéprifer bien plus encore que nous ne pou-
vons méprifer le néant.

Ho! qui pourroit dire, combien Jefus ,
I''nnocence méme , connoiffoit le péché,
Poutrage qu’il fait 2 Dieu, toute "oppofition
qu’il a2 a fon mfinie fainteté ! voulons-nous
avoir quelque idée de cette connoiffance en
Pintérieur de J.C.? voyons ce que J. C. a
fait pour expier le péché. Qu’il devoit bien
le regarder comme digne du plus fouverain
mepris, e la plus mconcevable horreur ,
puifqu’il n’a pas cru trop faire que d’immo-
ler fon cceur divin par la douleur la plus
vive & de facrifier {a vie divine dans une
mer de tourmens, pour réparer la gloire de
{fon Pere célefte outragée par le péché! en
attendant de le voir ainfi vi€tiine {i parfaite
&c fi généreule de nos révoltes contre fon
Pere célefte , écoutons St. Paul 'appeler de-

ils pouvoient 'appeler, ni méme dans aucun fens
ue I'églife n'approuveroit point. Nous diftinguons
culement les deux natures en J. C., & nous con-
fidérons dans le Fils de Dieu fait homme , la nature
humaine créée comme la nodtre.



DE JESUS-CHRIST. >y
wvenu pour nous objet de malédittion; fac-
zus pro rnobis malediitum (a).

t nous , mdignes pécheurs , quu fommes
vraiment par nos crimes des objets de ma-
lédi&ion aux yeux de Dieu , aprés n’avomr

as craint de 'outrager ce grand Dieu, ce
ieu f1 aimable , fi facilement & pour un
plaifir bien léger & bien court, nous ofons
vivre tranquillement dans Pimpémtence ,
nous nous eflimons nous-mémes , nous pré-
tendons a Peftime des autres. Lorfque nous
avons eu le bonheur d’obtenir le pardon de
nos crimes, devons-nous les perdre de vue 2
Le fouvenir ne doit-il pas en étre éternel en
nous ? Devons-nous cefler de les pleurery
d’en fentir toute ’humiliation O mon ame
connois enfin jufqu’a quelle infinie profon=-
deur tut’es avilie, & que tu ne mérites que
le mépris & I'horreur. Congois de toi-méme
ce mepris & cette horreur. Confefle hau-
tement que ton Diex feul mérite d’étre glo-
rifié , non-feulement parce qu’il eft le feul
étre wvéritable , mais encore & encore plus
parce qu’il eft infiniment{aint.... & 1ntérieur
de mon Jefus , que vous m’apprenez i ne
glorifier que Diex feul, en m’apprenant X
connoitre ce que je fuis! '

§. 1IV.

De cette connoiffance fi parfaite, fi divi
ne, quavoit intérieur de Jefus & des per-
ieCtions infinies de {fon Pere célefte , & du

2 de=an,

'("J Gal., 3y 13
D3



78 LINTERIEUR |
néant de tout ce qui n’eft pas Dieu, s’en=-
flammoit, ou pour mieux dire, ne cefloit
de briiler , de confumer , dans cet intérieur
divin, un defir, un zele, un amour tres-
jaloux &t trés-pur pour la gloire & la plus
rande gloire du Pere célefte. Cet intérieur
givin n’étoit , comme nous avons dit, que
feu & qu’amour-, & il eft bien plus nécef-
faire de confidérer P’ardeur de ce defir, que
les principes qui ’ont produit. Si par une
{fuppofition impofhible a réalifer, Pintérieur
de ? C., connoiflant fi parfaitement com-
bien fon Pere célefte méritoit d’étre infini-
ment & feul glorifié , n’elit pas briilé, pour
la gloire de fon Pere célefte , d’un defir qui
répondit a cette parfaite connoiflance , com-
bien n’efit-il pas été infidelle a la plénitude
de la grace qui P’échairoit! Ainfi notre inté-
rieur , en conformité a lintérieur de Jefus,
ne doit connoitre les perfetions infinies de
Dieu & le néant de tout ce qui n’eft pas
Dieu, que pour briiler, encore en confor-
mité a cet intérieur divin, d’un defir ardent
de la gloire de Dicu feul, ,
- L’intérieur de J. C. ne perdoit jamais de
vue la gloire & la plus grande gloire de Diex
Seul; c’étoit méme-la tout fon ohbjet , fon
unique objet; occupé fans cefle de cet uni-
gue objet , il étoit encore toujours tran{=
porté par les defirs les plus véhéemens wvers
cet unique objet ; & méme , comme la gloire
de Dien feul faifoit toute fon occupation ,
elle étoit également le terme de tous fes
defirs. Il n’y avoit proprement dans l’inté

zigur de J.C., quune feule penfée, qu’un



T —

DE JESUS-CHRIST. 79
feul defir , la penfée de la plus grande gloire
de Dieu feul , le defir de la plus grande gloire
de Dieu fer/; & la force, la perfettion de
cette penfee & de ce defir étoit felon la plé-
nitude de graces » que nous devons regon-
noitre dans un homme-Dieu.

- C’éroit-la ce qui fixoit fpécialement dans
cet intérieur divin leés plus pures complai-
fances du Pere célefte. Cet intérieur divin
ne vivant que de la vie de Dieu méme, le
Pere célefte s’y complaifoit en quelque forte
comine en lui-méme. Pieu ne vit que pour
fa gloire , fe contemplant fans cefle & uni-
quement , s’aimant fans cefle & unique-
ment, fe glorifiant & pouvant feul fe glo-
rifier d’une maniere digne de lui par cette
contemplation & cet amour; & intérieur
de Jefus ne vivoit que pour glorifier fon Pere
célefte , en ne s’occupant que de lui, en
n’aimant que lui , par des penfées & des
fentimens dignes de toute la perfetion de
Pintérieur d’un homme-Dieu. Ne craignons
donc pas d’appliquer, quoiqu’avec propor-
tion, a I'intérieur méme de Jefus, tel que
nous ’avons fixé dans la nature humaine de
ce Dieu-fauveur, ces paroles que le Pere
éternel fit entendre fur le bord du Jourdain
& fur le Thabor. Voici mon bicn-aimé , en
qui J’al mis toutes mes complaifances (a).

inf1 que nous P'avons déja obfervé , ce
texte , tel qu’il eft dans le faint Evangile =
voict mon fils bien-aimé, &c., nous défigne
clairement I'union des deux natures en J.C.

(a) Macth, §, 17.° -- - Masth: 17, 5o
D 4



8o LINTERIEUR -
dans 'unité de perfenne (*) ; mais les per-
fettions de Pintérieur de Jefus , cette vie di-
vine dont il vivoit uniquement pour la gloire
de fon Pere célefte, ne méritoit-elle pas
bien fpécialement Pamour & les complai-
fances de ce Pere fi uniqguement aimé

Le defir, qui confumoit lintérieur de
Jefus pour la gloire de fon Pere célefte ,
n’étant pas un defir ftérile & oifif, mais
étant au contraire un defir trés-efficace &
trés-agiflant , 'intérieur de Jefus s’occupoit
de divers objets , s’attachoit a divers ob-
jets , comme a autant de moyens de pro-
turer cette gloire. L’intérieur de Jefus s’eft
méme occupé trés-intimement , par 'amour
qu’il avoit pour nous, de notre falut, de
notre bonheur éternel; ce falut & ce bon-
heur ont été avec la gloire de fon Pere , tout
I'objet de fa miflion. Mais tous ces divers
objets , qui ont occupé & attaché Pintérieur
de Jefus , étoient comme perdus , par la
force &t la pureté de fon intention, dansla
vue & le defir de la plus grande gloire de
Dien feul.
- Et pour-tout réduire a une idée plus pré-
cife encore & peut-€tre plus mftruétive

—

L=,

(*) Nous confeflons trés-fincerement, qu’il n'y
aenJ. C. qu'un feul fils propre & narturel de Dieu,
la feconde perfonne de l'adorable Trinité, & que
fous aucun rapport on ne peur appeler J. C. fils
adoptif de Dieu ; par l’application précédente ,
nous wvoulons feulement precfenter Jefus comme
homme , digne, par la perfeltion de fon intérieur,
d’érre " appelé , quoiqu'en un fens inférieur aw
VYerhe divin, un objet bign-aim¢ , &G



DE JEsUS-CHRIST. 8:
pour nous : 'intérieur de Jefus , connoiffant
fi parfaitement que toute la gloire de Dieu
eft dans le pur accompliffement de fon bon
plaifir , que Dieu ne peut étre gloriié que
par Paccompliffement de fa volonté foit au-
dedans foit au-dehors ge lui-mémc , toute
I'occupation & tout le defir de Pintérieur
de Jefus n’ont été que d’accomplir bien pu-
rement le bon plaifir de fon Pere célefte,
Ecoutons-le nous en donner lui-méme un
témoignage bien éclatant : je fuis defcendu
du ciel, nous dit-il, non pas pour faire ma
volonté , mais pour faire la volonté de ce-
Iui qui in’a envoyé (a) ; ma nourriture ,
nous dit-1l encore s’exprimant avec encore
plus d’énergie, ma nourriture eft de faire
la volonté de celul qui m’a envoyé ; meus
cibus eft , ut faciam voluntatern ejus qui mific
me (b).... O paroles raviflantes ! que ne
faites-vous les délices de tous les cecurs ,
la regle de tous les fentimens! comment
peut-on avoir d’autre nourriture , que celle
de 'intérieur de Jefus?.... Mais cet accom-
pliffement , que défiroit uniquement ’inté-
rieur de Jefus, du bon plaifir de fon Pere
célefte , étoit un accomplifiement bien pur....
quand il n’eft pas tel , on fe recherche foi-
méme fous quelque rapport , & Pheu n’eft
pas feul glorifié.

Qu pourra donc foutenir le parallele de
fon intérieur avec I'intérieur de J. C. ? En
admettant méme la différence, qu’il faut
admettre toujours entre la perfeftion de I'in-

(a) Joan. 6, 38, (8) Joan. 45 34.

Ds




22 PPINTERIEUR
sérieur d’une pure créature & la perfeftion
de l'intérieur d’un homme-Dieu , qui pourra
fe flatter de n’étre occupé€ dans fon intérieur
que de la plus grande gloire de Dieu feul,
de n’avoir fon mtérieur attaché par toute la
force de fes defirs qu'a cette plus grande
glniré * FEt combien an contraire ne trou-
vera-t-on pas {on intérieur oppofé a linté-
rieur de Jefus, furtout en examinant, fi,
3 Pexemple de cet intérieur, en a conftam-
ment employ€, on défire uniquement uni-
que moyen de glorifier Dieu Jeul le pur
accompliffement du beon plaifir de Diews
Seul ? ' _ -
Sans indiquer de nouveau ¢e qui OCcupe
prefque tous les hommes par les vues &t les
defirs des objets de wvanité , d’ambition, de
gain temporel, de plaifir, de crime; com-~
bien ne s’occupe-t-on pas de fa propre gloi-
re, ceft-a-dire, de {a propre fatisfattion,
-combien ne la défire-t-on pas , dans la pra~
tique méme de la vertu, & par la pratique
-méme de la vertu ? de forte que ce gui de-
wyroit nous porter % Dieu feul , non-feule-
ment ne nous y porte pas, mais encore par
»,bus facrilége que nous en faifons , nous en
éloigne. Le grand Apbtre difoit de fon tems,
&; on peut le dire avec bien plus de vérité
du notre : tous cherchent leurs propres in-
téréts , & non les intéréts de J. C. ; omnes...
qua fua funt quernnt , 1nor mju;r:r Jefn-
Chrifti (a)- 1l vouloit dire : les intéréts de

la gloire de J. C. dans le bien des ames ;

—

(a) Philk. 2, 2I.



# -

L

DE ' JESUS-CHRIST. 83
1hais nous polivons donner plus d’étendue &
ces paroles, ‘& en confidérant les intéréts
de J. C. dans les mntéréts de la pure gloire
de Dieu fenl', aflurer que tous ne cherchent
point ces intéréts de J. C., mais leurs prao-
pres intéréts dans les intéréts de leur propre
fatisfaétion.

O inténieur de Jefus , fournaife ardente
de la plus pure charité , du plus puramour
de Dien fenl, embrafez-nous , confumez-
nous avec vous. L’injufte amour de nous-
mémes n’a-t-1l pas aflez ravi a votre Pere
célefte la gloire, qu’il mérite lui feul ? En-
levez a notre amour-propre tout aliment 3
que la plus légere penfée de nous fatisfaire
& de nous rechercher {oit toujours bien loin
de nous , afin que nous n’ayons plus avec
vous d’autre alunent, d’autre nourriture que
de faire purement la volonté de votre Pere
célefte , quieft en méme-tems le ndtre. Vous
n’avez jamais été occupé que de la plus gran-
de gloire de Diex feul, vous n’avez jamais
défiré que la plus grande gloire de Dieux feuls
cette plus grande gloire a abforbé toute vo=
tre force divine , & nous croirions avoir
affez de penfées & de fentimens, pour pou-
voir partager notre Intérieur entre notre
Dieu & nous-mémes! quel aveuglement
nous a féduit! quelle perverfité nousa cor-
rompu ! c’eft ’'aveuglement , c’eft la perver-
fité de I'injufte amour de nous-mémes. En
union avec vous , & a votre imitation , &c
tran<formés en vous, nous ne voulons plus
voir que Dien feul, plus aimer & chercher
que Direu fenl, Dien feul glnr‘_':[f;é ;lans Pinté-



24 YINTERIEUR. .
rieur de Jefus ! Dieux feul glorifié dans:Ie
ciel , par les Anges & les Saints ! Diewx ferl
glorfié fur la terre , par tous les hommes !
Tous les chrétiens doivent pouvoir dire
a I’heure de leur mort, ce que }. C. difoit
la veille de {a paflion : mon Pere, je vous
ai glorifié {ur la terre, j’ai accompli 'ceuvre
que vous m’aviez donnée a faire ;3 Parer...
ego te clarificavi fuper terram : opus cornfum-
mavi, gquod dedifti miki ut faciam (a). Et
ils pourront tenir ce langage, fi, & I'imita-
tion de ’intérieur de Jefus , il n’y a plus pour
eux que Dien feul , Celt-a-dire, la gloire
de Dieu fenl dans le pur accomplifiement du
bon plaifir de Dieu fexl! b la grande parole =
¥ i’y aplus que DIEUSEUL!

S. V.

Il ne nous fuffira pas d’avoir feulement
comme indiqué le plus preflant motif, qu:
confumoit Pintérieur de Jefus du defir de la
gloire de fon Pere célefte, nous devons en
traiter expreflément &t plus au long.

Si la gloire de Dieu n’elit pas été outra-
gée par le péché, I'intérieur de Jefus (*)au-
roit toujours €té confume du defir le plus
ardent & le plus pur de procurer cette gloi=

Ea] Joan. 17, I, 4.

*) Nous fuppofons ici, ( ce qui.n’eft pas peut=-
etre aflez prouvé ,r) que le fils de Dieu f¢ feroie
toujours incarné , fans que 1’homme efit eu befoin
d’un rédemptreur. Mais nous ne voulons rien aflu-
xer fur ce point, & nous nous contentons d'yne
fimple fuppofition.



DE JESUS-CHRIST.
re 3 mais un Dieu, qui inérite d’étre glorifié
infiniment par chacune méme de {es perfec-
tions , qui mérite d’étre feul glorifié , a été
outragé par ’homme fa créature & comblé
de fes biens; voila principalement ce qui
enflamme dans Pintérieur de Jefus , le defir
dont il eft confumé pour la gloire de ce
grand Dieu. Et cet objet eft d’autant plus
1mportant pour nous , que Pintérieur de Jefus
n’a réparé la gloire de {on Pere outragée ,
que parce qu’il ’'a voulu pour fuppléer a
notre 1mpu1ﬂ"ance de la reparer nous-mé-
mes ; il n'avoit jamais péche , & il ne pou-
voit jamais pecher. C’eft nous , qui fommes
les cou ables, & que cette réparaticm re-
garde ventablement
L’intérieur de J. C., connoiffant beaucoup
mieux qu’aucune pure ‘créature n’a jamais pu
& ne pourra jamais le connoitre , l'infinie
randeur de Dieu gque le péche outrage &
fe néant abfolu del’homme qui outrage Dieu
par le péché, a donc connu beaucoup
mieux encore qu’aucune créature n’a jamais
pu & ne pourra jamais le connoitre , la grie-
veté du péché, & combien elle eft infinie.
Il voyoit ce grand Dieu , feul capable de
fe glorifier dignement, parce que Iul feul
peut fe rendre une gl‘mre infinie 3 & il voyoit
tout a4 la fois un vil néant ne recevoir les
ordres de fon Dieu, nous dirons mieux en-
core : n’étre infiniment honoré des ordres
de fon Dieu, que pour les rejeter, & lui
dire avec infolence, fi ce n’eft par fes pa~
roles, au moins par fes fentimens & fes
Quvres ; rout Dieu que vous <tes, je ne



86 LINTERIEUR
vous obéirai point (a) 3 méconnoiflant ainfi
& meéprifant le fouverain domaine de fon
Dieu, voulant étre fon maitre a lui-méme,
& par-13 s’égaler au trés-haut (&).
ar cette connoiflance fi parfaite de la

grandeur infinie de Dieu & du néant abfolu
de Phomme, 'intérieur de Jefus voyoit en-
core bien parfaltement combien Dieu avoit
été infiniment bon & libéral , en abzn ant,

our ainfi dire , fa grandeur infinle a com-

ler ’homme de toute forte de biens natu-
rels & furnaturels , & combien conféquem-
ment I’homime s’étoit rendu mmfiniment in-
grat, en outrageant {fon Dieu infiiniment bon
&z libéral envers lui. Dieu s’étoit bien mon-
tré le tendre Pere de ’homme , & I'homme
s’étoit bien déclaré le fils infenfible » Te-
belle , Pennemi de fon Dieu (c).
- Si a ces vues f1 frappantes, fi preflantes ,
nous joignons la wvue diftinGe de tous les
innombrables & é€normes péches , qui
avoient déja €té commis ou qu devoient
€tre commms enfuite {ur la terre, la vue des
pechés qui renferment une fi énorme mngra-
titude contre Dieu, parce quils font com-
mis apres que Dieu a déja pardonné & peut-
€tre bien fouvent a I’homme pécheur, com-
bien ne verrons-nous pas lintérieur de Jefus
confumé du defir de :renarer la gloire de fon
Pere célefte tant outragée! il permit a certe
vue diftinéte de 'affliger plus fenfiblement
au Jardin des OllVlErb, & la triftefle mor-

(~ Terem. 2, 20, c) Dcut. 32.
(3) 1f, 24, 14. ¢



DE JESUS-CHRIST. 8
telle que fon ame fainte éprouva dans cette
circonftance , fut bien plus caufée par la vue
des pechés qu’il alloit expier , que par la vue
des fouffrances quil alloit endurer ;3 mais
Pintérieur de Jefus ne cefla jamais d’étre
affligé de cette vue diftin&te, & d’étre con-
fumé , a cette vue , du plus ardent defir de
procurer la gloire de fon Pere célefte , pour
réparer outrage de tant de péchés. L’au-
teur des fouffrances de Jefus nous repréfente
ce divin Sauveur prévoyant tout ce qu’il
auroit a fouffrir dans fa paflion, & le fouf-
frant déja par cette prévoyance, dés le pre-
mier inftant de {a conception dans le chafte
fein de Marie (2); or les fouffrances de Jefus
n’avoient-elles pas pour terme de réparer
les outrages faits par le péché a fon Pere
célefte ?

Quel fujet d’une extréme confufion pour
nous! celui, que le Pere célefte a toujours
vu accomplhir tout ce qui pouvoit lui plaire
(4), & ’accomplir avec une perfeftion vrai-
ment digne d’'un homme-Dieu , eft confu-
mé du defir de réparer les outrages, que les
péchés des autres ont faits a ce Pere célefte;
&z ceux , qui font coupables de ces outra-
ges , font indifférens a cette réparation.
N’euflions-nous jamais outrageé notre Dieu,
Pamour , qu’il a droit d’exiger de nous , de-
vroit nous rendre tres-fenfibles 3 ces ou-
trages , trés-empreflés a les réparer , autant
que nous le pourrions, & nous faire dire avec
vérité , comme le ro1 prophete , qui n’étoit

-

(@) Premicre fouffr, (£) Joan. &, 29,



88 I’INTERIEUR

que la figure du divin Sauveur : Seigneur ,
le zele: dela gloire de votre maifon mn’a dé-
voré , & les outrages de ceux qui vous in-
fultﬂient {font retombés {ur mou ; zelus do-
miis tuae comedit me » & opprobria expméran-—
tium tibi ceciderunt fuper me (a); nous avons
outrage notre Dieu , ce font nos propres
péchés que nous avons a réparer , & la gloire
de ce grand Dieu outragée par nos révoltes
& nos ingratitudes > me fait {ur nous aucune
impreflion.

Toute la face de la terre eft couverte de
pécheurs ;3 & cependant -::m trouvera-t-on
quelqu’un, qui commence méme a faire pé-
nitence de fes péchés, a reparer outrage
criant gue ﬂ:s pechés ont fait a fon Dieu,
en fe difant a forméme : qu’ai-je fait en
péchant (&) ? Cette feule réflexion bien ap-
profondie , enflammeroit tellement le ceeur
du defir de réparer la gloire de Dieu outra-
gée, qu’ill faudroit prefcrire des bornes de
difcrétion a cette ardeur , bien loin d’avoir
befoin de Pexciter. Mais hélas! ceux méme,
qui devroient Papprofondir davantage, ne
fe la préfentent pas ; les plus grands pécheurs
fmlt les plus infenfibles a Poutrage , que fait
a Dieu le péché; ils n’y penfent pas méme3
X quand 11 faut leur faire produire quelques
fentimens de cuntntmn , on fe voit contraint
d’avoir égard a cette infenfibilité bien dé-
plorable & de leur preﬁ:nter d’abord des
motifs de crainte par la vue des chirimens
dont Dieu punit le péché , afin de commen-

(e) PL, 68, 10, (%) Jerem. 8§, 6.



DE JESUS-CHRIST. 89
cer 3 leur en caufer la déteftation. Et ce
défordre regne dans un fiecle , ou lﬂﬂ ne
craint rien tant que de pafler pour n’avoir
point de ces fentimens , qui rendent atten-
tifs a2 ne manquer a perfonne , furtout a
ceux de qui on a regu des blenfalt': &, fi
on manque a quelqu’un, a réparer "la faute
par quelque moyen. Nous vivons dans un
fiecle d’honnéteté , de politefle , de recon-
noiflance envers les hommes ; mais Dieu
eft toujours oublié, & il eft feul oublié; un
Dieu, devant qui la grandeur des Rois de
la terre n’eft que néant, & leur bonté qu’im-
puifiance !

?ue lesames , qui font pmfeﬁion de piété,
ne ie tmmpent pas ici. Elles s’a pmchent
fouwvent du tribunal facré de la Pénitence ,
& ens’en approchant, ainfi que bien fouvent
encore , c’eft-a-dire, dans bien d’autres cir-
conftances , elles pmnoncent des altes de
contrition qui expriment les motifs de la
contriion parfaite ;3 elles difent a Dieu ,
qu’elles déteftent leurs péchés, parce qu'ils
lui déplaifent ; leur cceur eft-i1l d’accord avec
leurs levres ? Confultons leur conduite. Si
elles étoient vraiment animées de ce motif
fi pur & fi fort en déteftant leurs péchés ,
les verroit-on Y, retomber toujours & aufli
fréquemment qu”auparavant , ne prendre au-
cun moyen, ne fe faire aucune wviolence
pour les éviter ? Peut-étre n’ont-elles aucune
contrition , & leurs fréquentes confefhons
& communions ne font-elles qu’une pure
coutume. On fe confefle, parce que le jour
eft venu de fe confeffer 3 on communie ,



00 L’INTﬁRIEUR" o

parce qu’on en a obtenu la permiffion; on
forme un afte de contrition, parce qu’on
s’eft fixé a le former a telle occafion ou cir-
conftance ou ’on fe trouve alors. .

Entrons dans Pintérieur de Jefus, péné-
trons dans ce fan&tuaire de la divinité & on
la divinité eit glorifiée i dignement; le cceur
de Jefus a été percé fur la croix, afin, dit
St. Bernard , que nous puiflions méme fixer
en lm notre demeure (a). Retirons-nous ,
renfermons-nous dans ce trou de la pierre,
& la gémiflons comme la colombe , en
union a Pintérieur de Jefus(4). Ho! que c’eft
une excellente pratique , quand on veut con-
cevoir une douleur de fes péchés dans le
pur defir de réparer par cette douleur la
gloire de Dieu outragée par fon offenfe,
de s’unir ainfi intimement a Pintérieur de
Jefus, & d’y puifer les fentunens fi purs &
f1 parfaits , dont cet intérieur €toit pénétré
& brifé A la vue de nos crimes ! N’eft-il pas
jufte, que des pécheurs pleurent avec I'in-
nocent, & autant qu’ils le peuvent, comme
Pinnocent , les crimes , que I'Innogent
pleure pour eux ?

Nous exhortons encore trés-inftamment
les ames , felon le mouvement & l'infpira-
tion de la grace , de ne pas fe borner a té-
moigner 2 Dieu un defir ardent de réparer
fa gloire outragée par leurs propres péchés,
mais encore de témoigner a Dieu le méme
defir pour tous les péchés des hommes. A

(a) Traft. de Pafl. dom. c. 3. (#) Vide Cant, 2,
30, 13, 14, & S, Bern. in hunc locum.



_ DE JESUS-CHRIST. or
.confidérer attentivement chacun nos dettes
ammenfes envers notre Dieu , nous ferions
comme forcés a penfer feulement a nous-
mémes dans la réparation, que nous pou-
wvons lui offrir ; mais quelquefois Dieu {fe plait
a nous infpirer un zele plus étendu pour fa
gloire, & il ne peut qu’agréer les fentumens
gu’il forme hii- méme. N’oublions pas néan-
moins, puifque rien ne lui eft agréable que
par ’intérieur de Jefus fondivin Fils , d’unir
ces fentimens aux fentimens de l'intérieur de
Jefus, d’en faire I'imitation des {fentimens de
cet intérieur divin 3 allons méme les puifer
dans cet intérieur divin, comme dans leur
fource néceflaire.... ?ui a trouvé Jefus , s’é.
crie le pieux Auteur de I’Imitation, a trouvé
un bon tréfor, il a trouvé un bien au-defius
de tout bien ; qu: invenit Jefurn , invenit the-
Saurum bonum , imd bonum [uper omne bar

e S. VL

Aprés tous les rapports , fous lefquels nons
venons de confidérer I'intérieur de Jefus
pour la gloire de fon Pere célefte , pourrions-
nous étre furpris. de trouver dans cet inté-
rieur divin les fentimens les plus généreux
pour procurer cette gloire # Ne les y avons-
nous pas méme déja vu ces fentimens, en
y voyant le defir le plus ardent & le plus
pur de procurer cette gloire? Toutefois une-
expofition de ces fentimens ne pourra qu’etre
utile , avec le fecours de la grace , aux ames

— R

(a) Imit, Chr, lib, z , cap. 8. n, 2,




92 L'INTERIEUR
qui lifent ce petit écrit.... Daignez bemr, o
mon Dieu, toutes les paro-les que j’emploie
our faire connoitre I intérieur de votre Fils
ien-aimé, & que je ne fouhaite jamais em-
ployer que par votre infpiration. Et a ce
moment , fi votre bonté infinie veut bien
le permettre a un indigne pécheur, pour
expofer les fentimens de cet intérieur divin,
pour en pénétrer plus profondément les
ames , je le repréfenterai comme vous pare
lant lui-méme.

O mon Pere , mon tendre Pere, infini-
ment aimable , me voieci dans le monde &
je ne veux que vous y_glorifier. Vous méri=
tez une gloire infinie 5 j&¢ ne mettral point de
bornes a mes defirs de vous procurer cette
gloire; mes defirs feront efficaces, & j’em-
ploirai tous les moyens de vous prccurer en
effet cette gloire. Me voict victime & a ]:1-
mais viftime fans la moindre réferve; hé §
que ma joie eft extréme , de voir que par
un feul afte d’abaiffement }e puis vous ren--
dre une gloire proportionnée a votre gran-
deur ! Un homme-Dieu peut ainfi glorifier
un Dieu. Toutefois je ne m’épargnerai point,
& wvous difpoferez parfaitement de moi fe-
lon votre bon plan"r.

Je vous vois , 6 Pere mnfiniment aumable ,
je vous wvois infiniment & a chaque inftant
outragé par vos propres enfans, objets de
votre amour généreux. Tous les fiecles qui
fe font écoules depuis 'origine du monde,
& tous ceux qui s’écouleront encore jufqu’a
fa deftruétion, ne préfentent qu’ingratitude-
& révolte contre vous fur cette terre de cri-



DE JESUs-CHRIST.

mes. Les hommes vous ont offert des facris
fices , 1ls ont chargé vos autels de leurs obla-
tions ; mais quelque parfaites que fuflent
dans votre culte les difpofitions de leurs
cceurs, vous ne voyiez entre leurs mains
que des victimes & des offrandes impuiflan-
tes. Vous m’avez formé un corps propre a
vous étre immolé ; je le foumets abfolu-
ment a tous les coups de votre juftice ; que
les fouets le déchirent, que les cloux le per-
cent, qu’ill n’y refte plus une feule goutte
de fang ; que ce fang lgit tout entier répandu
en réparation des outrages faits a votre
gloire.

Mais que feroit a vos yeux cette immo-
lation , {qi elle n’etoit animee du facrifice de
ma volonté ! Tout eft dans la volonté , &
les holocauftes méme, entierement confu-
més par le feu a la gloire de votre nom ,
ne vous plaifent point, fi la volonté n’eft
en méme-tems immolée par le feu de votre
amour. Si je veux donc wvous offrir un ho-
locaufte , qui remplace enfin les holocauf-
tes, que les hommes vous ont cffert juf-
qua ce jour , & qui, ainfi que tous leurs
autres facrifices , étoient impuiflans, parleur
difproportion a votre grandeur , & vous ren-
dre une gloire digne de vous, je dois ne
point difpofer de ma volonté, mais vous la
remecttre & wvous la facrnifier abfolument ,
pour n’avoir jamais d’autre volonté que la
votre. Je vous la remets & je vous la fa-
t]:?riﬁe ainfi, & mon Pere, 6 mon tendre

ere.

Me voici, 6 mon Pere, & mon tendre



04 LINTERIEUR
ere, je viens & je me facrifie tout 2 vous
pour toujours. Vous le défirez ainfi, &
mes defirs pourroient-ils n’étre pas confor-
mes a vos defirs? Au commencement du
livre , comme ’'abrégé de tous mes devoirs
envers vous , il eft écrit de mnoi, fans au-
cune reftriftion , que je ferai votre volonté ;
que votre volonté fera conftammentla regle
& le mobile de toutes mes penfées & de
tous mes fentimens ; afin que , comme vous
€tes tout entier dans votre volonté toute
fainte , & que je fuis tout entier dans ma
volonté , je n’aie plus d’autre vie que la v6-
tre , & que wvous viviez feul en moi. Qu’il
en foit ainfi , & mon Pere , 6 mon tendre
Pere ! qu’il en foit ainfi! tout mon ceeur le
défire & ne ceflera de le défirer. (a)

Elle me fera fi chere votre volonté toute
fainte ; je veux y étre {1 intimement & fi
purement attaché ; je veux tellement n’avoir
qgu’une méme volonté avec vous , pour vous
glorifier comme wvous le demanderez de
moi, que lorfque les intéréts de votre gloi-
re me retiendront dans le temple au milieu
des doteurs , je n’héfiterai pas a paroitre
reprendre cette incomparable créature que
vous m’avez donnée pour mere fur la terre,
de m’avoir cherché dans cette occafion avec
empreflement & avec douleur ; je lui dirai
dans le defir qui me confume pour votre

T y—

(a) Ingrediens mundum dicic : hoffiam & oblationem
nolutfti ;: corpus autem aptafli mihi. Holccautomara pro
peccato non tibi placuerunt. Tunc dixi : ecce venio : in
capite libri feriptum eft de me , ut faciam , Deus , vo-
luntatem tuam. Hebr, 10, §-7.



DE JESUS-CHRIST. 0%
gloire : pourquoi me cherchiez-vous ? ne
faviez-vous pas, que je ne fuis ici-bas que
pour m’occuper de ce quiintéreffe mon Pere
célefte ? Tout le refte m’eft abfolument
€tranger ; je n’ai qu'une feule affaire , qu’une
feule penfée , qu’un feul defir , c’eft de pro-
curer la gloire de ce tendre Pere , infiniment
aimable. (a)

Jirai me préfenter a cet admirable Pré-
curfeur , quu doit me préparer fi prochaine-
ment les voies ; j’irai me contfondre a fes
pieds avec tous les pécheurs qui viendront
lui demander le baptéme de la pénitence ;
ir.: le lui demanderai avec eux, & comme
‘un d’entr’eux. Il f{e refufera a ma deman-
de ; il me demandera de le baptifer moi-
méme, Je réfifterai a {on refus, parce que
vous voulez que je donne aux hommes cet
exemple d’humilité, de paroitre pécheur,
ayant befoin d’étre purifié , & recevant cette
purification du miniftere d’'un pur homme ;
rien ne doit manquer en moi a votre gloire ,
je dois accomplir toute juftice , juiques dans
Ies moindres de vos defirs ; je 'accomplirai
fidellement, & je rendrai hautement témoi-
gnage, pour votre pure gloire , de cette dif-
pofition de mon cceur a Jean-Baptifte & a
tout le peuple (&).

(a) Et ait ad illos : quid ¢ft , quod me gqumrebatis ?

Nefcicbatis , quia in his , quae Patris mei funt, opor=
ger me effe 7 Luc.2 , 49.

(%) Joannes autem prohibebat eum , dicens : ego & te
debeo baprifari , & tu venis ad me? Refpondens autem
Jefus , dixit ¢i : fine modo : fic enim decet nos implere
omnem jufliciam, Matth. 3, 14, I§.



06 LINTERIEUR o
- Lorfque yinftruirai le peuple , & que ma
mere & mes freres , en {ollicitude a mon
égard par P'amour qu’ils auront pour moa,
ipécialement ma divine mere , qui m’aime
purement & fi fortement , demandetont
a me parler , fe trouvant dehors , & ne
pouvant s’approcher de moi a caufe de la
foule de peuple , qui fera venue entendre
ma parole; fans manquer a l'affetion que
je leur dois, je montrerai combien le defir
de votre gloire me fait comme ignorer tout
autre objet, & ne me permet de m’occuper
d’aucun autre objet méme trés-légitime , que
lorfque cette occupation ne s’oppofe pas a
vos deffeins fur moi; je répondrar : qui eft
ma mere, & qui font mes freres ? fai-
fant auflit&t éclater le zele, qui me dévore
de voir tous les hommes n*accomplir jamais
avec moi, que votre volonté toute fainte,
pour ne glorifier que vous feul , j’étendrai
ma main vers mes difciples , & je dirai =
voila ma mere & mes freres; car quicon-
que fera la volonté de mon Pere qui eft dans
les cieux, & ceclui-la feul qui fera cette vo-
lonté , celui-la feul eft mon frere, & ma
foeur , & ma mere. (a).
- Je le ferai éclater ce zele, comme un
feu , qui par une ardeur extr@me ne peut plus
fe contenir dans la fournaife ou il a été al-
lumé , qui renverfe les obftacles qui I'emn-

b

(a) Et extendens manum in difcipulos fuos , dixit:
ecce mater mea , & fratres meia Quicumque fecerit vo-
Luntatemn patris.mei , qui in calis ¢ff, ipfc meus frater,

& foror, & mater eft, Matth, 12, 49, §50.
pé€chent



DE JESUS-CHRIST. 07
péchent de fe répandre , & fe communique
autant qu’il peut. Je fens le feu de wvotre
amour & de votre pur amour, ne pouvant
plus fe contenir dans mon cceur , ou il briile
comimne dans la plus ardente fournaife ; je
Pai apporté de votre fein , du fein de cet
amour infini, dont vous vous aunez vous-
méme de toute éternité , je 1’a1 apporté fur
la terre coupable , que jai trouvée toute
froide, toute glacée pour vous, & touta la
fois dévorée du feu de I'amour des objets
terreftres & charnels , du feu de I'amour-
propre 3 a cette vue , combien défiré-je le
répandre & I’allumer toujours plus , votre
pur amour , dans tous les coeurs ! c’eft cette
effufion du feu de wvotre pur amour, qui
purifiant les hommes de toute recherche
d’eux-mémes , les tranfportera vers wvous
feul , les unira a vous feul , les transformera
en vous feul ; ils ne vivront plus, vous vi-
vrez vous feul en eux, 6 mon Pere , 6 mon
tendre Pere , 6 mon Pere infiniment aima-
ble , qui étes en méme-tems leur tendre Pere
qu’ils ne pourront jamais aflez aimer. (&),

- Mais je ne ferai pas toujours vifiblement
parmi les hommes , & je défire les enflam-
mer tous du feu de votre pur amour , daont
je fuis confumé , & les voir ne faire avec
moi qu'un méme & pur amour pour votre
plus grande gloire , non-feulement dans le
tems de ma vie mortelle , mais encore lorf-
que je ferai allé m’afleoir a votre droite 5

(a) Ignem veni mittere interram 4 & quid volo, nift us
accendatur ? Luce 12, 49 E



8 LINTERIEUR

g& jufqu’a la fin des fiecles. Je m’aflfocierai
donc parmi eux , ceux que vous avez deftiné
a étre mes envoyés, & dans eux je mm’af-
focierai également tous ceux qui feront leurs
fuccefleurs dans leur miniftere divin. M’étant
aflis & votre droite au plus haut des cieux ,
je vous demanderai pour eux votre efprit ,
votre e{prit d’amour ; & au grand jour def-
tiné 3 confommer l'ouvrage de la religion
fainte , que je viens établir , cet Efprit {aint
& fanétificateur defcendra fur mes chers
apoOtres , {ous la forme de langues de feu ,
pour exprimer le feu du pur amour , dont
ils doivent briiler eux-mémes & dont ils
doivent enflammer les autres; ils en feront
remplis ; leur ceeur fera en méme-tems tout
embra(é de cet amour (&). Dans Pardeur
de leur zele a répandre en tout lien cet
amour , ils fe partageront le monde entier ,
&z pleins de ce beau feu , 1ils iront en em-
Brafer tous les cceurs. Que je défire voir
leurs travaux ne trouver point d’obftacle
qu’ils ne furmontent & ne renverfent, &
leur miniftere fe perpétuant de fiecle en fie-
cle , leur zele fe perpétuer avec leur mimif-
tere & parvenir aux mémes fucces....

O mon Pere , 6§ mon tendre Pere , & Pere
mfiniment aimable, que tous les hommes

—

i ——

a) Et apparuerune illis difpertite lingue .tanguam
jg:s.is} y Jeditque fupra fingulos eorum ; repleti fune
omnes Spirieil fando , & ceperunt logui, &c. A&k. 2,

&cc.

}‘Et foris apparentibus linguis igneis , intis fada fun:
c¢orda flammantia , &c 5. Greg, Papa, Hom. 30 in
Evangelia, :



DE JESUS-CHRIIT.
ne peuvent-ils par eux-mémes vous rendre
une gloire infinie par un amour infini! que
chagque homme méme en particulier n’eft-il
capable de cet amour infini pour vous ren-
dre cette gloire infinie ! qu’ils vous aiment
au moins de toute ’ardeur poflible a leurs
cceurs ; que cette ardeur foit bien pure, bien
pour vous feul ; qu’ils vous la témoignent
conftasmment, par le renoncement a toute
volonté propre , & par le pur accomplifie-
ment de votre feul bon plaifir ; que pour
fuppléer a leur impuiflance de vous aimer,
comme vous le méritez , ils uniflent cette
ardeur a I’ardeur dont je fuis confumé pour
vous, & qui étant d’un mérite infini, vous
rend une gloire digne de votre grandeur &c
de votre grandeur méme outragée par leurs
crimes ! vous trouvez en moi, & tendre Pere,
une fatisfaltion furabondante a leur malice.

§. VIL

St nous devons transformer notre nté-
rieur en P’intérieur de Jefus , les fentimens
de I'intérieur de Jefus doivent étre les fen-
tmens de notre intérieur. Ce zele , dont il
eft confumé pour la gloire de fon Pere cé-
lefte, & dont il vient d’exprimer les ardeurs
& les tranfports , doit nous confumer nous«
mémes. :

Mais obfervons bien , qu’en . premier lien
par ce zele fi ardent, {i véhément, il s’offre
en vittime a fon Pere_célefte fans la.moin-
dre réferve & pour toujours, pour étre im-
molé comme if plaira a ce P».Ee_inﬁnimem

2



100 L’INTERIEUR
ammable , il lu1 offre {pécialement le facrifice
de fa volonté, jufqu’a ne vouloir & bien
gurement que le pur-accompliffement dua
on plaifir de ce Pere bien-aimé ; enfuite il
lui témoigne le defir de le voir ainfi aimé
& glorifie, de le faire ainfi aimer &t glori-
fier de tous les hommes & dans tous les fie-
cles. Ce qui eft pour nous une grande legon;
ce qui nous apprend , que {i notre zele pour
1a gloire de notre Dieu eft bien fincere, il
‘s’attachera d’abord a nous-mémes, a nous
purifier de tout ce qui n’eft pas Dieu, pour
faire vivre Diéu feul en nous , & qu’enfuite
1l nous attirera 4 engager les autres au méme
‘moyen pour parvenir a la méme fin; ou,
11 on veut , tout a la fois, il nous fera pro-
curer par nous-mémes & par les autres la
pure gloire de Diex feul , 1ais toujours prin-
cipalement par nous-mémes. Jefus , nous
difent les altes des apbtres, commenga a
faire lui-méme & enfuite 1l enfeigna aux
autres ce qu’ils devoient faire ; capir Jefus
facere & docere (a). Ayez premierement du
zele pour wvous-méme , nous dit le pieux
Auteur de PImitation , & alors ce fera juf-
tement que vous pourrez avoir encore du
zele pour votre prochain (£). Un homme
intérieur , ajoute-t-il , préfere a tout autre
foin le {oin de foi-méme (¢). Et ne voit-on
pas aifément , avec un peu de réflexion,
ue fi 'on veut fanttifier les autres, fansfe
anttifier {oi-méme , ce n’eft pas pour Dien

E

E.,) A&.1,1.  (5)Imit. Chr,lib,2 ,cap.3, Q. 14
'l-']l 'Cilp. i s s :._ ' L



DE JESUS-CHRIST. 101
fans doute qu’on embrafle envers les autres
les ceuvres %e zele ? Si c’étoit pour Dieu ,
on s’attacheroit au moins tout également 3
fe fanifier foi-méme. On doit cependant
s’attacher encore plus, ainfi que nous ve-
nons de le dire , a fa propre fantification
qu’a la fanétification des autres. Et giielle 1l-
lufion n’auront pas ici 2 découvrir en elles,
d’aprés ces principes , tant de perfonnes,
gui fe croient toutes de zele pour la gloire
de Dieu ! c’eft le caraltere, c’eft P’éclat des
ceuvres de zele , c’eft un defir naturel de
réuflir , qu' entrainent & qui aveuglent. On
veut fanétifier le monde entier , & peut-étre
ne corrige-t-on pas en f{oi un feul défaut.

Et ce que ce zele pour notre propre fanc-
tification, pour procurer en nous-mémes la
gloire de Diex fenul, doit opérer en nous.
principalement & comme uniquement, ( puif-
que tout eft renfermé en ce pomnt, ) nous ne
ceflerons de le redire : c’eft le renoncement
a toute propre volonté & le pur accomplif-
{fement du bon plaifir de Disn{::uf , confor=
mément a l'intérieur de Jefus le plus parfait
modele de la vie de Dieu feul, a cet inté-
rieur divin, abfolument mcrt a4 tout ce qui
n’étoit pas de Dieu, & ne laiffant vivre que
Dizu feul en {o1, en n’y laiffant vivre que
le bon plaifir de Diex feul. Nous aurons oc-
cafion dans la fuite d’entrer A cet égard dans
le détail , que peut demander Pinftru&ion
des ames. Nous nous bornons ici aux motifs
communs, qui doivent exciter toutes les
ames, & aux motifs particuliers, qui doi-

vent encore plus exciter certaines ames , 3
E 3 |



102 LINTERIEUR _
défirer bien efficacement la gloire de Diex
exl dans les autres , toujours conformément
a Pintérieur de Jefus notre grand modele.
Dans le motif de cette conformité, qui
nous prefle bien vivement d’exciter en nous
le defir de la vie de Dien fex! dans les au-
tres , nous trouvons une réflexion bien frap-
pante & bien propre a nous animer de cé
defir. L’intérieur de Jefus a offert a fon Pere
célefte une gloire proportionnée a fa gran-
deur, & a féﬁré encore que tous les hom-
mes glorifiaffent , autant qu’ils le pourroient,
fon Pere célefte ; & il n’avoit aucun pé-
ché, aucune imperfeftion méme a expier.
Mais pour nous, nous fommes de miféra-
bles pécheurs , qui ne pourrons jamais faire
aflez pour offrir au Pere célefte une jufte fa-
tisfattion pour nos crimes; avec quelle ar-
deur ne devons-nous pas défirer que tous
les hommes glorifient notre Dieu , & que
notre Dieu trouve , dans la gloire que tous
les hommes lui rendront , quelgue f{upplé-
ment a réparer fa gloire outragée par nos
crimes! St. Paul s’humilie , il s’appelle le
plus grand de tous les pécheurs; il dit qu’il
a obtenu miféricorde , g{ s’écrie : qu’a Dieu
{feul le Roi immortel & invifible des fiecles
{oient donc jamais rendus honneur & gloi-
re (a)! & tout confumé du defir de répa-
rer fes fautes, par la gloire qu’il veut en-
gager les hommes a rendre a ce Dieu fi
grand & fi bon, il écrit aux Corinthiens :
toutes chofes font pour vous , afin que la

-

(a) 1. Tim, 1, 15-17.



DE JESUS-CHRIST. 103
grace abonde , & que par la reconnoiffance
qu’en recevra celul qui en eft 'auteur , elle
abonde pour la gloire de Dieu (a2); & aux
Philippiens : je prie aufli mon Dieu, que
votre amour s’augmente de plus en plus par
les dons de fcience, & de toute fagefle ,
afin que wvous difcerniez ce qu: eft ie meil-
leur, que wvous demeuriez purs , qu’il ne
vous arrive aucune chute jufqu’au jour de
J. C., & que par lui vous produifiez des
fruits de juftice en toute abondance , pour
la gloire & pour la louange de Dieu. Au
refte, mes freres, ajoute-t-il , je défire que
vous fachiez que les chofes qui me font ar-
rivées , ont 21:& a 'avantage de P’évangile 3
en forte que toute la cour & toute la ville
ont connu que je ne fuis dans les liens que
pour la caufe de J.C., & que plufieurs de
nos freres en N.S., étant fortihés par mes
chalnes, en ont plus librement annoncé la
parole de Dieu fans aucune crainte (4).

Mais, dira-t-on, mon é€tat ne me pré-
fente aucune occafion d’exercer le zele pour
la gloire de Dieu, m’interdit méme toutes
les fonttions du zele ; cette vertu ne paroit.
donc pas m’étre impofée.... une ame qui
parle ainfi pour fe difpenfer de briiler de
zele pour la gloire de fon Dieu, montreroit
prefque , qu’elle naime pas fon Dieu; &
la parole de St. Auguftin eft encore plus
exprefle a cet égard : qui non zelat, nor
amat. L’amour eft un feu, le feu briile , &
au moins répand néceflairement {a chaleur

(a) 2. Cor. 4, 1¥. () Phil. 1, g-14.
E 4



104 CLINTERIEUR

fur ce qui ’environne ; or tous les hommes
font notre prochain, nous devons les con-
fidérer tous comme étant prés de nous , &
nous confidérer comme leur étant unis par
les liens d’une f{incere &t ardente charité 3
pouvons-nous aimer Dieu, fans qu’ils reflen-
tent quelques impreflions de P’ardeur de cet
amour , qui de notre cceur doit parvenir ai-
fément jufqu’a leurs cceurs? .... Votre état
ne vous préfente aucune ‘occafion d’exercer
le zele pour la gloire de Dieu, vous interdit
méme toutes les fontions du zele...votre
état vous empdéche-t-il donc d’édifier votre
prochain par une conduite , qui fafle éclater
en vous la vie de Dien feul , & qui ’engage
puiffamment a wvivre lui-méme de cette vie
divine ¢ Comme chrétiens, n’étes-vous pas
obligés , ainfi que nous 'avons prouvé m-
conteftablement , a vous propofer 'intérieur
de Jefus pour le modele de votre intérieur
& en conformant vos fentimens aux fenti-
mens de cet intérieur divin, a rendre votre
vie une imitation parfaite de la vie de J. C. ,
qgui étoit fi parfaitement , fi divinement la
vie de Diex feul ? Nous vous avons méme
parlé 4 cet égard d’un devoir de transfor-
mation. Mais felon la vérité qu’a prononcée
St. Jean Chryfoftéme , & qu’on ne fauroit
{e rappeler trop fouvent, la voix de la con-
duite n’eft-elle pas plus forte que celle des
paroles ? Plus clamat vita quam lingua. Et
ne I’éprouve-t-on pas foi-mméme , a la vue
des exemples des autres? On peut méme
vous dire , pour vous exciter encore plus
fortement a employer ce moyen de zele fi



DE JESUS-CHRIST. 10
efficace, que l'orgueil de 'homme qui {ouf-
fre {i impatiemment les avis & plus encore
les repréhenfions , ne laifle prefque plus que
ce moyen a employer pour le conduire 3
fon devoir. Ne faifons 1ci aucune applica-
tion a perfonne en particulier; mais recon-
noiffons d’aprées 'expérience, qu’on réufiit
au moins beaucoup mieux par une édifica-
tion foutenue, que par les paroles, a cor=-
riger le prochain de fes défauts. On ne doit
pas néanmoins , {urtout {i ’'on eft chargé de
la conduite d’autrui, étre, dans I'occafion,
des chiens muets & qui ne favent pas
aboyer , comme parle Pécriture (2) ; mais
par la fimple conduite on épargne toujours
dans le prochain la fenfibilité de 'amour-
propre, qui empécheroit peut-étre de re-
cevoir bien un avis ; & on lui offrele moyen
de fe dire a fol-méme : pourquol ne pour-—
rai-je pas ce que peuvent les autres? .....
votre état ne vous préfente aucune occafion
d’exercer le zele pour la gloire de Dieu ,
vous interdii méme toutes les fonétions du
zele. . . . votre état vous laiffe toujours , par-
mi tous les moyens de zele, celui qu’on peut
appeler le plus efficace , & qui méme , feul
en un fens, peutrendre les autres moyens
efficaces; le moyen de la priere , de la fer-
veur des defirs & des facrifices ; moyen ,
qui attire les graces néceflaires pour glori-
fier le Seigneur , & fans lefquelles toutes
les foné&ions du zele méme le plus ardent &z
le plus généreux deviennent abfolument

Tp— - E———

E s

(<) If, 56, 10,



106 LINTERTITEUR ,

inutiles ; que peut en effet tout le zele pof®
fible , fans la grace de Dieu qui feule peut
changer les cceurs P Ho ! qu’une ame cachée
& filencieufe , qui paroit peut-&tre abfolu-
ment inutile a procurer la gloire de Dieu
dans les autres , la procure cependant beau-
coup & peut-étre beaucoup plus que tant
de perfonnes f1 attives & fi emprefices , {1
elle fait gémir continuellement & profon-
dément fur 'infenfibilité de tant de pécheurs
&z fur le peu de pureté d’amour de tant de
juftes a glorifier leur Dieu, lever fans cefle
des mains pures & finples avec un cceur
enflammé des larmes de douleur & d’a-
-mmour , fi Dieu lui fait la grace d’en répan-
dre, offrir enfin 4 ce Dieu de tout fon coeur
les defirs les plus ardens de le woir lui {eul
parfaitement glorifié de tous les cceurs! que
faifoit Moyfe tenant fur la montagne fes
mains élevées , tandis que Jofué combattoit
dans la plaine contre les Amalécites ? Lor{que
{fes mains étoient élevées, Ifrael étoit vain-
queur ; & lorfqu’il les abaiffoit un peu,
Amalec avoit 'avantage (a). Et J. C. nous
dit dans I’Evangile, nous apprenant 3 prier
non-feulement pour nous , mais encore pour
notre prochain, & a demander pour tous
la fan&ification du nom du Pere célefte ,
Pavénement de fon regne, l'accompliffe-
ment de {a volonté {ur la terre comme dans
le ciel : lorfque vous voudrez prier , entrez
dans votre appartement, & en ayant fermé
la porte, priez votre Pere dans le fecret,

{‘} Exod. l?’ E"‘I"



108 LINTERIEUR

le Roiprophete : que rendrai-je au Seigneunr
pour tout ce qu’il m’a donné (a) ? Et vous
reconnoiflant dans 'impuiflance , en lui ren-
dant méme toute la gloire que vous pouvez
luirendre , de payer juftement tous les dons
de fa libéralité , efforcez-vous de le faire
glorifier des autres , confumez-vous d’un
zele pur, infatable & toujours plus ardent,
toujours plus généreux. Et ou le puiferez-
vous ce zele divin? Dans Pintérieur de Je-
fus , qui eft devenu votre ami. Jefus votre
ami! ... oul: certainement. Par votre vo-
cation {péciale a la perfetion, n’étes-vous
pas appelés a une wvie d’oraifon, de com-
munication particuliere avec ce Dieu-fau-
veur ? & dans cette vie ce Dieu-fauveur
ne vous manifefte-t-1l pas, tout ce qu’il a
appris de fon Pere célefte? Il n’a donc pas
~voulu vous laifler au rang de fes ferviteurs,
mais il vous a élevé a la qualité glorieufe
&t fi favorable de fes amis (4). Mais cette
qualité glorieufe & fi favorable ne wvous
.oblige-t-¢elle pas a participer {pécialement
au zele de Jefus votre ami pour la pure
gloire de fon Pere célefte ! i la fenfibilité
de fon intérieur divin envers cette gloire ou-
tragée , a fa foumiffion, a fon amour, a
fes defirs pour tous les facrifices que la ré-
paration de cette gloire peut demander ? en
union a l'intérieur de Jefus, foyez des vic=-
times entieres & parfaites du zele le plus
pur.
Pour vous , époufes de J. C. , encore plus
TE—

(a) P11, 3. (&) Joan, 15, 14, 15.



DE JESUS-CHRIST. 109
glorifides fans doute & encore plus favori-
{fées , ( ce beau titre vous le dit bien haute-
ment ; ) vous devez encore plus étre ani-
mees de ces fentumens. Une époufe ne doit-
elle pas étre tellement conforme a fon époux
dans fes affeétions & fes defirs , qu’elle n’ait
d’autres affetions & d’autres defirs que les
affetions & les defirs de fon époux ? & s’il
doit en étre ainfi parmi les époux & les épou-
{es terreftres, combien plus entre un époux
célefte & une créature choifie pour étre
I’époufe de ce divin époux! N’eft-ce pas en
vous , & en wvous {urtout facrifides , & 1m-
molées en union a lintérieur de Jefus, que
le Pere célefte veut trouver {a pure gloire ,
& {pécialement la réparation de cette gloire
outragée , pour fixer en vous , comine il
le veut encore , fes complaifances & fes dé-
lices? A la fuite de I’époufe des cantiques
facrés qui marche fi fidellement fur les tra-
ces de {on divin époux & qui lut eft méme
fi intimement unie , allez a la montagne de
la myrrhe & 4 la colline de ’encens (). St.
Grégoire Pape nous repréfente cette mon-
tagne de myrrhe , comme 'image de ce
haut degré de mortification , ou Pon n’ar-
rive que par les efforts d’une famnte violen-
ce; & il entend par cette colline de I’en-
cens, I’humble élévation des ames faintes
dans la priere (4). Et en eftet, on peut ré-
duire aflez tout ce que Dieu demande de
vous , en union a l'intérieur de Jefus votre

(2) Cant, 4, 6, (4) S. Greg. Magn. in hung
locum,



110 LINTERIEUR

époux , pour les intéréts de fa gloire , a de
ferventes & humbles prieres , animées de
cette mortification , qui ne vous laifle plus
vivre vous-mémes , mais qui vous faifant en-
trer & perfévérer dans un état de mort ab-
folue , ne laiffe vivre que Diex fenl en vous.
Si vous étes ainfi fidelles , votre Dieu fe glo-
rifiera , {fe confolera en vous.

Mais que dirons-nous donc aux Miniftres
de J. C., qui {font par excellence les hom-
mes de la gloire de Dieu, & de la gloire
de Dieu feul , ne devant plus vivre que pour
faire vivre &c regner Dieu ﬁ-ui dans toutes
les ames; qui ne faifant qu'un méme prétre
avec J. C. , doivent n’avoir fi intimement
qu’un méme intérieur avec J. C., & par-1a,
étre avec lui fi parfaitement confumés de
zele , & du méme zele, que cet intérieur
divin, pour la pure gloire du Pere célefte 2
Nous les conjurerons trés-inftamment dans
le Seigneur , de fe bien pénétrer & toujours
plus de la vue de ’éminent , du divin carac-
tere , dont ils font revétus &¢ que nous leur
rappelons ici, &, comme Jefus le {fouve-
rain prétre, dont lintérieunr a €té une vic-
time toute divine de la gloire de Dieu é&u!
d’étre eux-mémes dans leur intérieur
les ceuvres qui feront les fruits de leurs f'en-
timens , les vi¢iimes les plus parfaites du zele
le plus pur .... miniftres de J. C., permet-
tez-nous de vous faire obferver {pécialement
ces paroles : du gele le plus pur. Pourriez-
vous avoir le malheur de méler la vue de
vos propres intéréts & de la recherche de
vous-mémes , la vue de votre propre fatis-



DE JESUS-CHRIST. 118
fation , quelque légere qu’elle fiit, 3 la vue
de la gloire de votre Dieu ? Comment pour-
riez-vous dans ce malheur, vous flatter de
repréfenter véritablement 1. C. au faint au-
tel & dans toutes les fontions du faint mi-
niftere , tandis que ce fouverain prétre n’a
ceflé d’avoir fon intérieur perdu dans le fein.
de fon Pere célefte, mort a toute vue de
lui-méme, ne refpirant que la pure gloire
de ce Pere bien-aimé, s’offrant & s’immo-
lant fans cefle en viftime fans réferve A cette
pure gloire ? Si1J. C. eft votre vie, comme
il doit ’8tre , & comme il étoit la vie de
St. Paul , muhi... vivere Chriflus eft, vous
devez , avec le méme Apbtre, en union a
I'mtérieur de Jefus , regarder comme un gain
& comme votre unique gain, non-feule-
ment la mort corporelle qui vous fera pof=-
{féder J. C. dans le ciel & y glorifier par lui
le Pere célefte , mais encore cette mort in-
térieure , qui doit faire vivre ici-bas Diew
Jeul en vous pour faire vivre Diew feul par
vous; mihi.. vivere Chriflus eft, & mori lu-
crum (a). Quaucune ceuvre de zele ne foit
pour vous, que lorfque Dieu la demandera
de vous, & lorfqu’il la demandera , que
vous vous perdiez abfolument de vue pour
ne voir jamais que lui feul. §’1l en eftainfi,

ue votre zele fera faint, & qu’il pourra
tre vraiment {fan&ifiant pour les ames, &t
par-la glorieux a Dieu fewl !

(=) Phil. 1, 2.



1132 L'INTERIEUR
§. VIIL

L’intérieur de J. C. , confumé de zele pour
la gloire de fon Pere célefte, étoit par ce
zele , un intérieur entierement abandonné
entre les mains de fon Pere célefte. Ce
zele i parfait devoit produire cet entier
abandon , & méme cet entier abandon ne
pouvoit étre produit que par ce zele fi par-
tait.

L’intérieur deJ. C., connoiffant {on Pere
célefte par cette connoiflance qui lui mani-
feftoit fi parfaitement combien fon Pere cé-
lefte méntoit d’étre infiniment & feul glo-
rifié , atmant fon Pere célefte de cet amour
qui Pattachoit fi purement & fi abfolument
aux feuls intéréts de fa gloire , ne devoit
jamais étre a lui-méme , mais tout entier a
ce Pere bien-aimé ; a chaque mftant il lui
étoit donc entierement abandonné &t fans
la moindre réferve. Voulant le glorifier de
toutes fes forces , toutes {es penfées & tous
fes fentimens étoient uniquement a la vo-
lonté de ce Pere bien-aimé , qui en difpo-
{foit felon fon bon plaifir pour {a plus grande
gloire , & qui en difpofa en effet & conf-
tamment , d’aprés cet entier abandon , par
les voies les plus rigoureufes.

L’intérieur de J. C. ne pouvoit étre {1 en-
tiereinent abandonné, que par la connoif-
fance {1 parfaite qu’il avoit de fon Pere cé-
lefte, & par l'amour fi pur & fi abfolu
dont il briiloit pour les intéréis de la gloire
de fon Pere célefte, Cet entier abandon



bE JESUS-CHRIST. 118
eft Pétat d’une perfection qu’on peut appeler
divine , non-feulement parce que c’eft la
perfettion d’'un homme-Dieu, mais encore
parce que c’eft une perfeftion beaucoup
plus fublime que celle a laquelle toute pure
créature puifle jamais parvenir; cet entier
abandon ne pouvoit donc étre que le terme
de cette connoiflance {1 parfaite & de cet
amour fi pur & {i abfolu de lintérieur de
Jefus envers fon Pere célefte.

Tout ce que nous difons ici, doit enga-
ger bien puiflamment les ames a fuivre la
route , que nous trace l'intérieur de Jefus,
pour parvenir a 'imitation de fon zele pour
la gloire de fon Pere célefte , & par I'imi=
tation de {on zele pour ce feul grancr & digne
objet, a ’entier abandon de tout notre in-
térieur 2 la volonté & au bon plaifir de
Dieu fenl. Nous n'exiftons que pour glori-
fier notre Dieu , connoiflons-le & aimons-
le aufli parfaiteinent que nous le pourrons ,
& nous ne ferons plus-a nous-mémes , mais
a Dieu feul. .

Car, quoique nous ne parlions que de
Pabandon de l'intérieur, nous parions tout
a la fois de I'abandon de tout I'homme ;.
c’eft-a-dire , que Pefprit & le cceur étant
entierement abandonnés , les fens par-la:
méme le font; & toutes les ceuvres exté-
rieures étant dirigées par les penfées & les
{fentimens , Dieu eftle maitre abfolu de tout
I’homme , dés que 'homme lui a remis ab-
folument tout fon efprit & tout fon cceur.
Nous favons, qu’il eft des ceuvres extérieu-
res qui ne font point le fruit de l'intérieur ,



114 LINTERIEUR
& que furtout une ame , gqui malheureufe-
ment a croupi dans des habitudes vicieufes ,
trouve encore dans {a conduite , aprés s’étre
méme donnée a Dieu fincerement & en-
tierement, des fujets d’une humiliation bien
profonde , par des fautes involontaires qui
font encore les fruits corrompus de ces ha-
bitudes. Mais nous ne parlons ici que des
reuvres volontaires 3 & en foutenant tou-
jours en ce fens que tout eft fait, dés que
I'intérieur eft abfolument abandonne entre
les mains de Dieu, nous ajoutons que Dieu
n'impute pas ces ceuvres extérieures vicieu-
fes & involontaires, dés que le cceur y eft
oppofé par cet abandon abfolu. C’eft I'inte-
rieur qui décide de tout aupres de Dieu
pour {a gloire & le pur accomplifiement
de fon bon plaifir ; & quoique nous devions
veiller avec beaucoup de foin fur nos ceu-
vres extérieures, pour les conformer a ce
que Dieu veut de nous, & pour le glori-
fier , comme 1l mérite fans doute de ’étre,
par tout nous-mémes , donnons-lui bien no-
tre intérieur , & il eft pleinement content,
& 1l faura bien fe glorifier par tout ce que
nous f{ommes.
Nous venons de rapneler le pur accom-
liffement du bon plaifir de Dieu , dans
}:equel nous avons montré précédemment
I'unique moyen de glorifier ce grand Dieu;
& nous trouvons dans la néceflité de cet
accompliffement , la néceflité de cet aban-
don de I'intérieur , dont nous parlons. L’in-
térieur de Jefus efit-il pu accomplir auffi par-
faitement & aufli purement qu’il I’a fait ,



DE JESUsS-CHRIST. 11§
le bon plaifir de fon Pere célefte, s’il n’efit
été entierement abandonné entre les mains
de ce Pere bien-aimé ¢ §’il efit mis la plus
légere réferve dans cet abandon , fon Pere
célefte n’auroit pas pu étre feul glorifié en
hii, & f{on Pere célefte vouloit étre feul
glorifié en lui, &c par fon infinie & effen-
tielle jaloufie il ne pouvoit pas ne pas le
vouloir. Le bon plaifir de Dieu eft que
Dien feul {oit glorifié ; ce bon plaifir peut
avoir diverfes voies pour parvenir a ce ter-
me, exiger de 'un tel facrifice, & de Pau-
tre tel autre facrifice; mais il a néceffaire-
ment ce terme, il {e le propofe néceflaire-
ment toujours. Si donc nous voulons glori-
fier notre Dieu, nous devons accomplir {fon
hon plaifir , & pour accomplir ce bon plai-
fir parfaitement & f{urtout purement, com-
me nous le devons , il faut entierement aban-
donner notre intérieur a notre Dieu.

Surrout purement ..... ce point eft bien
plus eflfentiel quw’on ne penfe , & i1l eft bon
de le traiter fouvent. On croit avoir tout
abandonné , dés qu’on mene une vie réglée
&c chrétienne , qu'on veille fur ce qu’on ap-
pelle communément défauts & inclinations,
& qu’on tiche de les détruire , de les anéan-
tir 3 on croit par conféquent accomplir alors
en tout le bon phifir de Dieu. Cependant
I'on eft encore plein de forrméme, on fe
contemple foi-méme dans cette attention
& cette fidélité; qu’il eft vifible, que tout
n’eft pas abandonné! Si Pon s’eft abandonné
en quelque chofe & méme en beaucoup de
chofes, I'on ne s’eft pas abandonné pour



116 LINTERIEUR

cette vue de foi-méme; & le bon plaifir
de Dieun’eft pas accompli en tout. Afin qu’il
foit ainfi accompli, 1l faut qu’il {oit accom-
ph pour Dien feul: fi cette pure intention
manque , on manque au moins d’accomplir
le bon plaifir de Dieu par cette pure inten-
tion, qu’il demande néceflairement de nous.
Gravons bien ineffagablement dans nos
cceurs , cet oracle de J. C. fur Pintention
de notre vie intérieure & extérieure : la lu-
miere de ‘votre corps , c’eft votre ceil ; fi
votre ceil eft fimple, tout votre corps fera
dans la lumiere; mais fi votre ceil eft mé-
chant , tout votre corps fera dans les téne-
bres ; fi donc la lumiere, qui eften vous ,
n’eft que ténebres, combien feront épaif-
fes les ténebres elles-mémes (a)!

Mais nous nous fornmes propofés de dé-
velopper & d’expofer aufli pleinement, que
Pinfpiration du Seigneur pourra nous le per-
mettre , cet abandon entier de 'intérieur de
Jefus , qui a été dans cet intérieur divin le
fruit du zele dont il étoit confumé pour la
gloire de fon Pere célefte. Nous parlerons
méme en particulier de I’abandon de Pef-
prit , dans P’intérieur de J. C., entre les
mains de fon Pere célefte , & en particulier
encore de PPabandon du cceur, dans l'inté-
rieur de J. C., entre les mains de fon Pere
célefte ; & quoique nous ayons parlé aflez
au long du defir de 'intérieur de J. C. pour
la gloire de ce Pere bien-aimé , ce que nous
en avons dit, n’eft que comme un principe

(=) Matth, 6, 22, 23.



DE JESUS-CHRIST. 117
général de la vie intérieure, duquel il faut
déduire enfuite tout ce que nous avons a
confidérer &t a imiter dans l'intérieur de
Jefus, pour rendre notre intérieur vraiment
conforine a cet intérieur divin.

Bien des ames f{e trompent par des vues
&z des réfolutions générales pour leur con-
duite ; elles font toujours infetées des mé-
mes défauts & des mémes fautes avec des
fentimens en apparence bien généreux. Et
pour appliquer a notre {ujet ce que nous
avangons ici d’aprés une conftante expé-
rience , n’y a-t-il pas des ames qui veulent
€tre bien intérieures , qui le difent du moins ,
qui lifent des livres {ur la vie. intérieure
qui fe propofent de pratiquer ce que ces li-
vres leur préfentent de maximes & de re-
gles , qui ont méme pu étre frappées de ce
qu’elles pouvoient entendre dire de 'inté-
rieur de J. C. , & qui toutefois n’en {font pas
moins attachées a leurs penfées & a leurs
fentimens, trop ardentes & emprefiées ,
peu recueillies &t filencieufes , a{TEz répan-
dues au-dehors? il faut donc néceflairement
entrer avec foi-méme dans un détail exa&t
&¢ circonftancié , fe fonder foi-méme dans
Poraifon jufques dans les replis les plus fe-
crets de Pefprit & du cceur, fe fuivre en-
fuite foi-méme trés-exaltement & ne jamais
s’épargner en rien jufques dans les plus lé-
geres penfées. Ce n’eft que par ce moyen
que Pon parviendra a ymiter véritablement
le plus parfait modele de la vie de Diecu
Seul, ce divin intérieur de Jefus , qui par
une perfelion divine & fans réferve a hxé



118 L'INTERIEUR
en foi fi {pécialement & a chaque inftant
les plus pures complaifances du Pere cé-
lefte. Nous conjurons donc trés-inftamment
les ames qui lifent ce petit écrit, d’apportex
a la lefture de tout ce que nous allons dire
pour leur inftru€tion , 'attention la plus fim-
ple, mais tout a la fois la plus réfléchie , une
attention qui leur fafle bien examiner devant
Dieu, ou elles en font pour la fidélité %
retrancher d’elles-mémes tout ce qui n’eft
pas de Dien feul & pour Dieu feul , con-
formément au grand modele que nous allons
continuer a leur préfenter. Et nous les en
conjurons , non-feulement pour tout ce que
doit contenir encore ce premier livre , mais
encore pour tout ce que doit renfermer le
fecond. Tout le refte de ce petit écrit n’elt
qu’un développement de ce premier chapi-
tre que nous terminons , & pourra préfenter
toujours un détail trés-important pour 1’ob-
jet de cet ouvrage. '
O intérieur de Jefus, intérieur {i pur & f
parfait , foyez toujours plus notre lumere
& notre force ; que tout amour de nous-
mémes {oit abfolument anéanti , afin que
nous puiffions nous reconnoitre & nous re-
nouveller , nous transformer en vous.

T



DE JESUS-CHRIST. 119

L CHAPITRE IL
e

Pabandon de Pefprit, dans [linterieur
de J. C. entre les mains de fonrn Pere

cele ﬂe.
& L

N Ous avons déja indiqué ce que nous
sntendons par Pabandon de l'efprit; il eft
néanmoins important d’en donner une con-
noiflance plus exate & plus étendue.
Abandonner fon efprit a Dieu & le lui
abandonner entierement , ainfi qu’on le doit
pour mmiter Pintérieur de Jefus & entrer
dans la vie de Dieu fenl , c’eft ne plus fe
réferver aucune penfée , dont on veuille
difpofer foi-méme ; mais laiffler au mouve-
ment de la grace de Dieu, ou pour mieux
dire , 2 Dieu lui-méme ’abfolue difpofition
de toutes fes penfées ; c’eft ne vouloir plus
appliquer foi-méme aucune de fes penfées ,
a tel ou a tel objet, a foi-mé&me ou aux au-
tres créatures, a tel objet plus important
ou a tel autre moins important ; c’eft méme
ne vouloir plus appliquer foi-méme par fon
propre choix, par fon propre mouvement,
aucune de fes penfées a Igieu ou a ce qui
eft de Dieu. Ce qui doit, comme on le
voit aifément , ne pas étre reftreint aux
penfées , qui pour la premiere fois repré-
fentent quelque objet A notre efprit, mais



- 120 L"INTERIEUR
s’étendre, aux penfées méme que on psut
appeler de fouvenir, a l'ufage de la meé-
moire.

Que perfonne ne croie , que nous veuil=-
lions ici comme dans tout ce petit ouvrage,
introduire les ames dans cette mnation , qur
leur feroit négliger les moyens de s’occuper
de Dieu & de leurs devoirs , ou admettre
un état ou 'ame n’a, pour ainfi dire, plus
de volonté ni de détermination , & ou Dieu
fait tout en elle fans aucune coopération de
fa part. La {uite de ce chapitre ne fera en
partie que le détail des moyens, qu’on doit
employer pour ne s’occuper que de Dien
& de fes devoirs; & nous reconnoifions ,
ain{l1 que nous reconnoitrons toujours , avec
le fecours de Dieu, que I'homine , fous la
grace méme la plus puiffante, conferve tou-
jours entierement fa volonté lhibre a cor-
refpondre ou a réfifter, & que fes bonnes
ceuvres ou fes a&tes {feulement intérieurs
font toujours , principalement le fruit de la
grace , mais aufli le fruit de fa corre{pon-
dance a la grace. Le grand Apbtre dit, que
ce quil eft, il Peft par la grace de Dieus;
que la grace n’a pas été inutile en lui; mais
il ajoute que la grace de Dieu a travaillé
avec lwm; fed gratia Det mecum (a).

Cet abandon entier de Pefprit, dont nous
parlons, eft cette belle vertu de pauvreté
d’efprit, que J. C. a béatifice la premiere
parmi toutes les autres vertus ; bearzi paupe~
res [piritu (). Sans détruire les interpreta-

(@) 1. Cor, 15, 10, (b) Matths 5, 3-

t10RS



DE JESUS-CHRIST. 121
tions que les SS. Doflteurs peuvent avoir
donné de cette béatitude , les uns entendant
par la pauvreté d’efprit Phumilité , les au-
tres cette vertu qui fait abandonner. volon~-
tairement les richeffes , ou en fupporter pa-
tiemment la privation , ou ne point y atta-
cher fon affe€ion; en admettant au con-
traire ces Interprétations trés-refpectables
nous croyons pouvoir découvrir encore dans
cette parole de notre divin Maitre: bien-
heureux les pauvres d’efprit ; ces ames aflez
heureufes & affez fidelles pour parvenir &
cet abfolu dépouillement de leur efprit, de
toutes leurs penfées , qui fait abandonner en-
tierement tout Pefprit , toutes les penfées
a Dieu feul. Qui trouvera le vrai pauvre
d’efprit # s’écrie le pieux Auteur de I’'Iimita-
tion ; & expliquant enfuite ce qu’il entend
par ce vrai pauvre d’efprit, il ajoute: il
faut, que Phomme , aprés avoir tout aban-.
donné , s’abandonne {oi-méme , & forte
totalement de {foi-méme , &c. alors il pourra
étre vraiment pauvre d’efprit (a).

Avec quelle perfeftion I'intérieur de Jefus
abandonnoit-il ainfi toutes fes Penf’ées entre
les mains de fon Pere célefte ! confumé de
zele pour la gloire de ce Pere bien-aimé ,
voyant que le bon plaifir de ce Pere bien—-
aimé étoit néceflairement jaloux , pour fe
glorifier en lui, de toutes {es penfées & de
chacune de f{es penfées, i1l ne cefloit d’étre
dépouillé de lui-méme dans tout ufage de
fon elprit. Ce dépouillement étoit {1 parfait,

{.ﬂ] Imit.. Ch.rl lih- z » :apl I.l.'l . Id' 'lFF'



122 LINTERIEUR

que fon efprit n’étoit en quelque forte que ’ef=
prit de Dieu lui-méme ; & quoique les deux
natures, la nature divine & la nature hu-
maine fuffent toujours en lui trés-diftin&es
& treés-diftinguées , néanmoins ne difpofant
1jamais de la moindre de fes penfées , {on
efprit n”’ayant d’autres penfées que celles que
lui donnoit 'efprit de Dieu lui-méme , fon
efprit étant perdu, abforbé dans cet efprit
de Dieu, la vie de fon efprit étoit la vie
de ’efprit de Dieu méme par ce parfait dé-
pouillement.

Mais nous ne devons pas omettre de con-
fidérer encore , avec quelle perfeftion, avec
quelle pureté 'intérieur de Jefus accomplif=-
foit ainfi le bon plaifir de fon Pere célefte
& pour la pure gloire de ce Pere bien-aimé ,
en {e dépouillant abfolument de toutes fes
penfées , uniquement parce que fon Pere
célefte le wvouloit ainfi de lui. Il ne fe re-
cherchoit jamais, il ne fe voyoit jamais lui-
méme dans ce dépouillement ; le bon plaifir
de fon Pere célefte étoit fon unique mobile
en tout , comme le centre ou tout en hu
alloit aboutir, 'unique principe & Munique
fin de toute {a vie , par conféquent de tou-
tes fes penfées ; s’il n’en eiit pas été ainfi,
comment auroit-il pu dire avec vérité : je
fais toujours ce qui eft agréable 2 mon Pere ;
que !ac.ffr:}furzr el , facio femper (a)? Cette
parole : je fais ; renferme tout a la fois 'ac-
tion extérieure & 'a&tion intérieure ; & une
feule penfée qui eflit été dans P'intérieur de

(s) Joan, 8, 29,



DE JESUS-CHRIST. 123
Yefus avec quelque vue de lui-méme, au-
roit-elle été parfaitement agreable a fon Pere
célefte infiniment jaloux de fa gloire # Nous
difons : parfaitement agréable ; & c’eft ainfi
{fans doute qu’il faut entendre le texte que
nous venons de citer.

L’intériecur de Jefus nous donne donc ict
deux grandes legons : la premiere, de n’a-
voir d’autres penfées, que celles que nous
recevrons de Dieu lui-méme ; la feconde,
d’étre ainfi fidelles dans la feule vue d’ac-
complir par cette fidélité le bon plaifir de
Dy fenl , & jamais de nous fatisfaire nous-
mémes; ne fiit-ce qu'en confidérant cette
fidélité. L’une &t 'autre de ces grandes le-
cons demandent de nous une grande & con-
tinuelle vigilance fur nous-mémes &t la force
d’une perfévérance bien conftante &t bien
pure ; c’eft ic1 la pratique de tous les inftans
&. une pratique , qui tend & nous pourfuivre
jufques dans ce qu’il y a de plus fubtil en
Tous.

1°. N’avoir d’autres penfées , que celles
que nous recevrons de Dieu lui-méme. Dieu
ne peut nous donner aucune-penfée inutile
encore moins aucune penfée , qui nous fafie
rechercher nous-mémes par une fatisfaction
plus exprefle , que celle quu fe trouve dans
la feule inutilité d’une penfée. Si nous de-
vons rendre compte d’une feule parole oi-
{feufe (a), combien plus d’une feule penfée
oifeufe ? L’Auteur des Avis {alutaires, nous
dit : ne perdez pas ves penfées, qui font

{«) Marcth, 12, 36.
F 2

"



b

124 LINTERIEUR

fans nulle comparaifon, plus précieufes que
les paroles , pour lefquelles on fait que nous
devons rendre un compte rigoureux (az).
Quel détail immenfe n’aurions-nous pas a
préfenter ici, & f{ans parler méme de ces
penfées, que l'on appelle avec raifon des
penfées cruninelles! Nous renfermons tout
pour le moment préfent, en ce peu de pa-
roles, qui pourroient fuffire a toute ame ,
qui fauroit s’examiner devant Dieu &t veil-
ler fur elle-mé&me : ne veuillez avoir aucune
peniée de wvotre propre choix , de votre
propre mouvement , c’eft-a-dire, comme
nous croyons P'avoir déja affez expliqué ,
aucune penfée que vous ne receviez de Dieu
A non d’aucune inclination a vous fatisfaire ,
recevant par une correfpondance fidelle &
recevant uniquement les penfées qui vien-
nent de Dieu..... toute penfée qu vient
de Dieu, nous occupe de Dieu méme ou
de ce que Dieu demande de nous ; ce qui
nous occupe méme inutilement des autres
ou de nous-mémes , ne peut venir de Dieu.
Demandons furtout a Dieu la grace de con-
noitre les penfées qui nous occupent mnuti-
lement de nous-mémes; elles {font peut-étre
innombrables ; elles ne font peut-étre que
trop fous le prétexte du bien ; nous n’a-
vons méme point de penfée qui nous oc-
cupe inutilement des autres , y’entens de pen-
{ée volontaire, fans y trouver notre pro-
pre fatisfattion , fans que nous foyons par

i

(2) Avis faluts d'un ferv, d¢ Dieu, p. 80e



DE JESUS-CHRIST. 12§
¢onféquent en un fens occupés de nous-mé-

mes.
22, Etre ainfi fidelles dans la feule vue
d’accomplir par cette fidélité le bon plaifir
de Dieu feul, & jamais -:ie nous {atisfaire
nous-mémes , ne filit-ce gqu’en confidérant
cette fidélité. Nous devons donc étre affez
fidelles au mouvement de la grace a I’égard
de toutes nos penfées, pour interdire I’e
trée de notre efprit a toute penfée , qui nous
occuperoit inutilement de ’'abandon de tou-
“tes nos penfées a 'efprit de Dieu. Un Dieu
infiniment jaloux , qui nous a donné la pex-
feftion de I'intérieur de Jefus pour notre
modele , ne peut nous permettre cette pen-
fée méme inutile de Pexclufion de toute au-
tre penfée inutile; penfée , qui d’ailleurs
bl partlcullerement la jaloufie de notre
Dieu, parce quelle eft aflfez expreflément
une penfée au moins de quelque légere com-
plaifance en nous-mémes.

Ces deux objets pourront étre encore
mieux développés par ce que nous dirons
dans la fuite; mais ils {font bien effentiels
& labrégé de tout I'abandon de Tefprit.
Que 'on ne s’umagine pas au refte, que Ia
perfeftion que nous expofons , va jufqu’a
interdire ces penfées, qui peuvent paroitre
d’abord inutiles , mais qui ne le font pas ,
parce quune jufte & modérée récréation
de ’efprit les exige. Nous ne venons point
aggraver le joug de J. C. (a); mais, autant
gue nous le pouvons, nous 'impofons avec

(«) Macth, 11, j3o.
Fs



126 LINTERIEUR

toute fa perfection. Le grand modele , que
nous offrons a imiter & que tout chrétien
doit imiter , nous le prefcrit,

S. IL

Si fans une grande &t continuelle vigi-
lance fur foi-inéme on ne peut parvenir a
la fidélité , que demande de nous I’aban-
don de toutes nos penfées a Dicu fernl, on
ne peut aufli parvenir & cette méme fidélité
fans pratiquer la folitude , une {olitude 3
Pextérieur , aufli exalte que le permettent
les devoirs de I’état , & une folitude a I’in-
térieur conftamment {outenue. Par [I’aban-
don de toutes nos penfées a Diex feul, nous
devons recevoir de Dieu méme toutes nos
penfées , Dieu doit lui feul parler a notre
efprit , & pour nous faire entendre fa voix,
il nous veut folitaires. Je la conduirai dans
la {olitude, dit le Seigneur, &t la je lui par-
lerai au cceur (&) ; ces paroles nous mon-
trent bien , il eft vrai, que Dieu veut con-
duire 3 la folitude, pour faire entendre cette
voix , qui ne parle pas feulement a 'efprit,
mais qui va jufqu’a toucher le cceur; mais
cette voix , par laquelle Dieu parle a notre
efprit , & par laquelle nous devons recevoir
de Dieu toutes nos penfées, doit tout a la
fois parler a notre efprit & a notre cceur,
&z nous devons l’entendre pour cette dou-
ble fin; cherchons donc la folitude, pour
avoir vraunent notre eflprit entierement &

-

—

(a) Ofée, 2, 14,



DPE JESUS-CHRIST. 127
uniquement abandonné aux penfées , qui
nous viennent de notre Dieu.

L’intérieur de Jefus, tout intimement &c
inféparablement uni a fon Pere célefte , n’a
pas négligé , pour notre inftrution , la foli-
tude_extérieure. Il a gardé pendant ¢ mois
une folitude bien auftere dans le fein de
Marie ; & quoique ce fein fi chafte fiit pour
lui un paradis de délices , nous pouvons ap-
pliquer a Pauftérité de cette {olitude ce que
I’églife chante en un autre fens , en difant
a J. C. : vous n’avez pas eu horreur du fein
d’une Vierge ; non horruifti Firginis uterum.
Bient6t aprés {a naiffance, il permet qu’Hé-
rode le perfécute , & qu’l foit obligé de
fuir en Egypte , dans un paysinconnu a fes
parens, & ou il fera {éparé de fes. compa-
triotes & de fes proches. De retour a Na-
zareth , il fe renferme avec Marie & Jofeph
dans une pauvre maifon , & il y eft foli-
taire jufqu’a I’dge de 30 ans. Non-content
d’une folitude f? long-tems foutenue , avant
que de commencer fa vie publique , il va
dans le défert, & il y demeure 40 jours ,
fans y avoir d’autre compagnie que celle
des bétes de la terre 5 eratque cum beftiis (a) 3
1l fe montre enfin aux hommes, il vit parma
eux , pour leur enfeigner la vérité & la ver-
tu, mais on ne le voit jamais dans le tu-
multe des cours des princes & des palais
des grands ; toujours avec le fimple peuple ,
& ne s’y trouvant méme que pour faire en-
tendre la divine parole, opérer des miracles

s

{#,‘I,i Marc, 1, 13, - :
F 4



328 LINTERIEUR

pour la confirmer , inftruire encore plus par
fes ceuvres que par fes prédications ; &
quoiqu’il ne f{oit avec les hommes que pour
de f1 dignes motifs, on le voit toujours ai-
mer & rechercher la folitude. Lor{que {fon
divin miniftere Pempéchoit de s’y renfermer
pendant le jour , il y pafloit les nuits en-
tieres dans Poraifon & Pentretien avec fon
Pere célefte; fon oraifon étoit continuelle
&z toute divine , mais il vouloit nous don-
ner ’exemple de vaquer a ce faint exercice
dans la folitude 3 1l cherchoit fouvent a ce
deflein les montagnes & les déferts. Er¢ di-
mifsd turbd, afcendit in morntemn folus ora-
re (a ; exiit in montem orare & erat perrnoc-
tans in oratione Dei (£). 1l {aifit méme avec
ardeur toutes les occafions de s’y retirer 5
£1i 'on veut le faire Roi, il s’enfuit tout feul
fur la montagne gc) ; le bruit de fon nom
{fe répand , & 1l fe retire dans le deéfert
pour prier (&) ; les apbtres viennent lui ra-
conter tout ce qu’ils avoient fait & enfeigné,
& il leur dit : venez , {éparez-vous de la
foule , venez avec moi dans un lieu défert
{¢); Hérode, Tétrarque, entend parler de
lu1 & en parle lui-méme , & il fe retire dans
le défert ( f).

- Cette conduite {1 inftruétive pour nous
n’étoit cependant que I’image de l’attention
de P'mtérieur de Jefus a {e conferver tou-
jours avec le plus grand foin intérieurement

(o) Matth. 14, 23. (d) Luc. 54 15%.
(5) Luc. 6, 12. (¢) Marc. 6, 30, 31.
€<)Joan, 6, 15. (f) Matth, 14, 13.



| _ DE JESUS-CHRIST. 129
folitaire. Mais comment pourrons-nous don-
ner une idée méme légere de cette {olitude
divinement intérieure ? J. C. demandant
our fes apbtres la grace de 'imiter , difoit
fon Pere : Pere faint , confervez dans la
connoilance de votre nom ceux que vous
m’avez donné, afin qu’ils foient un comme
nous. Expliquant enfuite encore mieux cette
unité , que devoient avoir les apdtres pour
mmiter Punité de J. C. avec fon Pere célef=
te, & demandant la grace de cette unité
pour tous les fidelles, il ajoute: Pere faint,
je ne vous prie pas pour eux feulement,
matis pour tous ceux qui par leur parole doi-
vent croire en moi, afin que tous ne foient
qu’un ; comme vous, mon Pere , vous étes
en moi, & comme je fuis en vous, afin
qu’eux-mémes ne foient qu’un en nous (a).
Quoique ces deux textes interprétés direéte-
ment , {oient communément entendus de
I'union que doivent avoir entre eux par une
fincere & intime charité &t les apétres &
les fidelles, nous croyons y voir encore ’ex-
preflion de la folitude intérieure, dont P’in-~
térieur de Jefus doit étre pour nous le mo-+
dele. Dieu eft un, parce qu’il eft feul; de
toute érernité , il a été dans cette folitude
adorable ;" qu’l trouve eflentiellement dans
le fein de fon étre, & il y fera donc a ja-
mais. L’exiftence , qu’il a donnée aux créa-
tures , ne pouvant empécher {on unité , ne
peut par conféquent empécher {a folitude
toute divine. J. C. comme Dieu, n’ayant

.

(a) Joan, 17, 11, 20, 2I,

F 5



X130 LINTERIEUR

u’'une méme divinité avec fon Pere, eft en
on Pere & dans la méme unité , dans la
méme folitude que fon Pere ; comme hom-
me , dans fon ame toute fainte, il eft en-
core en {fon Pere , par fon union perfonnelle
a la nature divine & par P'amour le plus
pur & le plus transformant ; i demande
pour fes apdtres & pour tous les fidelles la
grace de 'unité, de la folitude de Dien, la
grace d’umiter {a folitude intérieure, de n’avoir
méme quune méme {olitude avec fon Pere
&¢ lui j afin qu’enx-mémes , dit-il, ne foient
qgu’'un ennous; #t & ipfi innobis unum fint.
~ J. C. étoit donc toujours intérieurement
folitaire , parce qu’il étoit toujours intérieu-
rement feul avec fon Pere feul ; & cette fo-
litude intérieure, il la gardoit dans la {oli-
tude extérieure, il la portoit au milieu des
hommes & dans tous les travaux , dans tou-
tes les courfes , dans tous les miracles , dans
toutes les prédications -de fa wvie publique.
Quoiqu’il fut donc avec les autres, il étoit
toujours feul , y étant pour {on intérieur ,
comme n’y €tant pas, & par-la méme fon
extérieur n’étoit pas egalement alors en un
fens avec les hommes , étant toujours diri-
gé par la perfection & la folitude de fon in-
térieur. Ho! qu’elle etoit donc pure, fainte
&: fublime la vie de Jefus converfant avec
les hommes! pureté , fainteté & fublimité ,
qui éclateront encore plus aux yeux de no-
tre ame, fi nous ne perdons pas de vue,
que c’étoit toujours pour le pur accomplif-
fcment du bon plaifir de fon Pere célefte ,
qu’l fe confervoit fi parfaitement folitaire.



DE JESUS-CHRIST. 131

Il nous appelle & imiter ’'abandon entier
de fon efprit entre les mains de fon Pere
célefte : 1l nous appelle donc a imiter fa
folitude extérieure , mais bien plus encore
fa folitude intérieure. Celui, dit I’auteur de
PImitation , qui défire parvenir aux chofes
intérieures & {pirituelles , doit fe {éparer
avec Jefus de la foule. Celum qui fe {épare
de fes amis & des perfonnes qu’il connoit ,
wverra Dieu & f{es Anges s’approcher de lui
(a). Mais de quoi fert , dit S. Grégoire , la fo-
litude du corps, s’il y manque la folitude de
Pame ? Quid prodeft folitudo corporis , f foli-
tudo defuerit mentis (6) ? Vivez intérieure-
ment avec Dieu, comme s’il n’y avoit que
lui & vous dans le monde, vous dit auteur
des Avis falutaires (¢).

Chacun de nous doit pratiquer amoureu~
fement 'une & P"autre de ces folitudes. Les
ames aflez heureufes pour étre appelées 3
pratiquer une f{olitude extérieure abfolue &c¢
conftante , doivent fi ardemment fe félici-
ter de ce bonheur, qu’elles tichent, s’il ef¥
poflible, de rendre cette folitude extérieure
encore plus abfolue &t plus conftante. Lesg
ames, que Dieu laifle au milieu du monde
& qu’il y appelle cependant & une perfec-
tion fpéciale ou par état ou feulement par
attrait , ne doivent étre aveé le monde , que
lorfqu’elles ne peuvent pas abfolument fe
difpenfer &’y étre. On pourroit encore don-
ner la méme regle a tout chrétien 3 mais

R

(a) Imir, Chr. lib. 1, cap.20, n. 2, 6,
{#) 5. Greg. 3. Moral.c, 13, {:}ll;age 174.
(9



132  LINTERIEUR.
gu’au moins, ceux qui fe croient obligés ,
par les bienféances de leur condition ou par
les circonftances, de fe trouver aflez fou-
ventavec les autres , {e procurent toujours,
s’ils peuvent, des heures de folitude, &
ne fe privent pas des grands avantages que
préfente le bonheur d’étre a extérieur méme
. feul avec Diex feul. Car la {olitude exté-
rieure fait aimer la {folitude intérieure , comme
la folitude intérieure fait aimer la folitude
extérieure.
. Mais qui s’excufera de pratiquer cette {o-
Iitude intérieure, {1 heureufe, fi précieufe,
11 néceflaire pour ne recevoir de penfées
que de notre Dieu? Qui peut nous empé-
cher d’étre, a P'exemple de Pintérieur de
Jefus , avec les hommes comme n’y étant
pas ? Et c’eft néanmoins ce qui eft prefque
abfolument négligé , méme par tant de per-
. fonnes qui font profeflion d’une piété par-
ticuliere ; difons méme plus : dans la {oli-
tude extérieure , la folitude intérieure eft
négligée, abandonnée ; & fi ’on étoit dans
ie fond d’un défert , I’on ne s’y trouveroit
pas feul. On porte toujours avec foi un
monde entier de penfées fur toute forte
d’objets inutiles , qui nous ¢loignent de pen-
fer a Dieu feul oua ce quieft de Dieu feul,
&z avec cela quelguefois , pour ne pas dire
{ouvent, on croit étre intérieur , on veut
paffer pour tel. Veillons avec foin fur la 1é-
gereté de notre efprit , plus encore fur les
allufions que nous fuggerent l’eftime &t I’a-
mour de nous-mémes. Entrons , entrons

avec lintéricur de Jefus dans la folitude de-



- PE JESUS-CHRIST. 133
Dieu méme, repofons-nous-y de tant de
vaines fatigues que nous ont coité les
courfes de notre efprit au milieu des créa-
tures ; avec ce doux repos nous trouverons
cette impreflion de lefprit de Dieu, qui
enleve une ame a elle-mé@me pour ne plus
laiffer en elle que les penfées, que Dieu veut
lui donner.
§. I1L

Aprés ce que nous venons de dire de la
folitude intérieure de Jefus, nous nous dif-
penferions aifément de parler de fon re-
cueillement & de fon filence, fi ces deux
vertus , confidérées furtout dans 'intérieur
de Jefus , ne nous offroient pas dans ce
Dieu-Sauveur , des exemples particuliers
bien dignes de notre admiration , & bien
propres a nous diriger dans I'imitation du
plus parfait modele de la vie de Diex feul.

Le recueillement paroit offrir quelque
chofe de plus intérieur que la folitude. Une
ame , a la confidérer {implement folitaire,
eft une ame feule; une ame recueillie, eft
une ame qui ne {e contente pas de la {oli-
tude méme intérieure , & qui fe renfermant
intimement dans elle-méme , entre dans ce
fan&uaire plus fecret & plus facré que {on
Dieu remplit plus fpécialement de {a pré-
fence. Dans l'ancien temple étoient deux
parties , 'une que on appeloit le Saint, &
Pautre le Saint des Saints ;3 dans celle-ci fe
trouvoit ’'arche d’alliance , couverte du pro-
pitiatoire gui étoit entre deux Chérubins, &

c’ctoit de ce propitiatoire que Dieu parloit



134 LINTERIEUR

a Moy{Z (a); & de tout le peuple & de
tous les prétres » 1l '’y avoit que le grand
prétre qui piit entrer dans le Saint des Saints,
encore n’y entroit-il qu’une feule fois I’an-
née (#). L’auteur des Avis falutaires , fe
propofant cette queftion, comme de la part
de celui qu’il veut inftruire : qu’eft-ce que
la vie intérieure ? répond : ¢ eft ce que Dieu
vous fera éprouver, i vous vous donnez 3
lui ; c’eft le recueillement des fens & des
puiffances de Pame autour de leur centre :
Pattention a2 Dieu préfent, une converfa-
ticm familiere avec lui ; une exalte fidélité
a toutes les pratiques les plus intérieures j
c’eft en un mot vivre avec Dieu, en Dieu
méme : rien ne nous étant plus intérieur
que lui, c’eft le laiffer régner fur nous, &
régner avec lui fur toutes chofes (¢). Re-
marquons bien ces paroles : c’eft le recueil -
lement des fens & des puifJances de [lame
autour de leur centre ; elles diftinguent bien
précifément les deux fortes de recueille-
ment, intérieur & extérieur, que nous ve-
nons d ‘indiquer quoiqu’en ne parlant que du
recueillement intérieur ; & nous allons les
admirer en Jefus ces deux fortes de recueil-
lement , Pune & l"autre étant en lui un mo-
dele que {on intérieur nous offre a imiter
pour ’abandon entier de notre efprit. Si la
folitude eft néceflaire pour retracer en nous
I’abandon de Pefprit, dans Pintérieur de J. C.,
entre les mains de fon Pere céleflie, lerecueil-

i

(.:r} Num. 7, 8g. - (£) Hebr. g, 1-7.
(<) Avis falut, d'un ferv, d¢ Dicu, p. 190, 191,



. DE JESUS-CHRIST. 13%
lement, quieft plus intérieur que la folitude
doit nous €tre encore plus néceflaire a cette fing
8¢ il fautappliqueraux deux fortes de recueil-
lement , la méme réciprocité que nous avons
obfervée pour les deux fortes de folitude.

Les faints Evangéliftes ne nous ont rien
dit durecueillementde J. C. ; ils ont regardé
cette vertu comme {1 naturelle, fi 'on peut
ic1 employer ce terme , dans un homme-
Dieu, qu’ils n"ont pas cru néceflaire de nous
en parler; mais leur intention n’étoit point {fans
doute que nous n’en fiflions pas le fujetde nos
réflexions & de notre imitation d’aprés 'idée,
que nous devions nous en former aifément.

Le recueillement extérieur de J. C. étoit
une unage de fon recueillement intérieur 3
jamais i1l n’y eut rien dans fon maintien , dans
fa démarche , dans fes paroles, dans fes gef-
tes , dans le moindre de {es regards, quiref=
pirat la légereté, la diffipation, une ardeur
trop empreflée, rien au contraire qui ne refpi-
ritla plus douce gravité ; il n’y eut méme ja-
mais rien d’inutile dans le moindre ufage de
fes fens. Nous ne dirons pasqu’ils étoient dou-
cement contenus, ( il n’y eut jamais de révol-
te en J. C. 3 ) mais nous dirons qu’ils étoient
doucement & divinement dirigés par ’ef-
prit de Dieu méme , qui dirigeant tous
les mouvemens de fon ame toute fainte ,
faifoit encore éclater toute la douceur &t
toute la force de cette divine direétion dans
dans fon extérieur . . .. Ames pieufes, qui
lifez ceci, peut-étre éprouvez-vous a ce
moment quelques-uns de ces fentimens d’une
tendre affetion, qui font regretter de n’a-



*36 LINTERIEUR _
voir pas vu ce divin Sauveur vivre parmi
les hommes, converfer avec les hommes ;
fentimens , qu’exprime ainfi St. Jean Chry-
foftéme : combien n’y en a-t-il pas, qui
difent maintenant : je voudrois bien wvoir
fon humanité fainte, fon vifage facré, fes
habits & jufqu’a fa chauflure (2)? Repré-
fentez-vous par les yeux de la fo1 toute la
perfeé&tion d’un recueillement divin, tel que
doit I’avoir un homme-Dieu; attachez-vous,
felon P'infpiration du Seigneur, a tout ce
que cette perfetion devoit préfenter d’ad-
mirable dans Pextérieur de J. C.3; mais ne
vous bornez pas A admirer ; allez jufqu’a
Pimitation, & que cette-imitation {oit aufla
parfaite , que l’exige la mefure de votre
race. Lorfque St. Paul difoit aux fidelles
e fon tems : foyez mes imitateurs , comme
je le fuis de J. C. (&) ; certainement 1l s’at-
tachoit a2 imiter ce divin Sauveur ; méme
dans tout fon extérieur. Et ne faudroit-il
pas que tout chrétien piit tenir a cet égard
le langage de St. Paul ; & qu’en voyant
chaque chrétien on vit I'image de J. C. , un
autre J. C. , felon la foree de Pexpreflion de
Tertullien 3 Chriftianus, alter Chriftus?
Point cependant d’efprit de géne , encore
moins d’efprit de contrainte ; Pefprit du
Seigneur , eft 'efprit d’une fainte liberté (¢).
Il ne faut point rendre la piété ridicule &
méprifable par aucine affeftation ; lors mé-
me que Dieu demande de nous une parti-

(«) Ex Homil. 60. ad popul. Antioch.
(&) 1, Cor. 11, 1, (<) 2 I_;or. 3y 17,



PE JESUS-CHRIST. b&1 4
culiere modeftie , il faut que chacun voie en
nous lattrait de l'efprit_de Dieu, qui eft
un attrait de douceur. Ne donnons a nos
fens aucune liberté , que lefprit de Dieu
puifle condamner en nous, feulement mé-
me comme mnutile , ne flit-ce qu’un léger
regard , qu’un gefte; & quand on eft fidelle
a2 Dieu, Dieu fait bien nous pourfuivre 2
cet égard par une grande & conftante ja-
loufie ; mais tout a la fois pratiquons cette
mortification continuelle avec beaucoup de
fuavité & de joie ; pour tout dire en un feul
mot, qui renferme tout, parce qu’il ren-
ferme P’abandon entier 4 ’efprit de Dieu ;
pratiquons-la fans y tenir aucunement pour
nous-memes , mais uniquement pour le pur
accomplifiement du bon plaifir de Dieu en
nous. Qu’on ne perde jamais de vue , &
gquw’on {uppofe toujours pour tout ce que nous
dirons , cette intention fimple & parfaite du
pur accompliffement du bon plaifir de Diez
Seul dans I'intérieur de Jefus. Nous tacherons
de la montrer {pécialement, en parlant de
Tindifférence abfolue dans ce divin inté-
rieur.

Mais quelle ne devoit pas étre la perfec-
tion du recueillement intérieur de J. C.,
puifque fon recueillement extérieur , qui n’en
€toit que I''mage , étoit fi parfait! Combien
n’étoit-1l pas paifible , & tout a la fois fort
& intime, ce recueillement intérieur de
Jefus! il étoit le lien divinement précieux, par
lequel 'ame fainte de Jefus, pour ne s’occuper
que de la gloire de fon Pere célefte, €tait
abfolument {éparée de tout autre objet, &



DE JESUS-CHRIST. 130
rappeler , lorfque nous nous écarterons tant
foit peu de notre vrai & unique centre , de
pous avertir méme , lorfque fans nous en
€carter , nous laifferons altérer en nous la
perfe¢tion de fon repos ineffable ; on pesut
comparer ce foin de {e tenir intérieurement
recueillli au foin d’une perfonne trés-pru-
dente , qui ayant une liqueur trés-précieufe
&c trés-fpiritueufe a conferver , ne néglige-
roit rien pour en empécher la plus légere
évaporation. Et f{i jamais le Seigneur n%ans
fon amour envers nous , nous préfente
Pexemple du recueillement intérieur de Je-
fus dans le recueillement intérieur de cer-
taines ames bien fidelles a I'imiter , prenons
garde de ne jamais rendre inutile une fi
grande grace , encore plus de ne favoir pas
eftimer , autant que nous le devons, la con-
duite de ces ames, qui font 'objet des com-
plaifances d’un Dieu.De plus : nous ne pou-
vons connoitre leur recueillement intérieur
que par leur recueillement extérieur; ’eftime
que nous devons faire du premier , doit re-
jailllir {ur le fecond.

C’eft tout a la fois a ces deux fortes de
recueillement, que nous appliquons ici ces
paroles de St. Paul : je vous conjure , mes
freres , par la modeftie de J. C. ; obfecro vos
per ... modeftiam Chrifti (a). Ce grand apd-
tre ne vouloit pas {fans doute parler feule-
ment de la modeflie extérieure de Jefus ,
mais encore & bien plus de fa modeftie in-
térieure ; & il falloit qu’il fiit bien pénétré

S

{s) 2. Cor, 10, 1.



Y40 LINTERTEUR °

de I'idée de la modeftie de Jefus, pour en
parler avec cette énergie , qui la lu1 fait em-
ployer comme un moyen de fupplication 3
obfecro vos. Pénétrons-nous-en bien vive-
ment nous-mémes ; qu’en parlant & en agii-
fant , nous ayons toujours bien préfente la
modeftie de Jefus dans toutes {es paroles
& dans toute fa conduite ; mais furtout que
dans ka vie de notre efprit , nous ayons tou-
jours bien préiente la modeftie intérieure de
Jefus.

Quelques perfonnes , en lifant ce que nous
€crivons ici, & ce que nous avons écrit dans
le paragraphe précédent, pourront encore
craindre , malgré ce que nous avons dit au
commencement de ce chapitre , que les re-
gles, que nous donnons , ne jettent les ames
dans Poubli de leurs devoirs , les rendant
folitaires &t recueillies pour ne les laiffer
penfer qu’a Dieu. Elles fe tromperoient dans
cette crainte. Cette {olitude , ce recueille-
ment, le filence, le fouvenir continuel de
Dieu , Poraifon continuelle , toute la per-
feltion 4 laquelle nous appelons les ames,
n’eft que pour les occuper encore mieux de
leurs devoirs ; & nous avons par conféquent
déja commencé a préfenter ce détaill que
nous avions annonc¢ , des moyens qu’on
doit employer pour ne s’occuper que de
Dieu & en méme tems de fes devoirs. Si
-Ton nous demande la preuve de ce que nous
avangons, nous ne croyons mieux faire,
que de renvoyer a I’expérience. Que l'on
compare la conduite d'une ame {olitaire,
recuellie, &c, pour Dien feul , 2 la con-



DE JESUS-CHRIST. 149
duite d’une ame répandue , diflipée, &c.3
& que ’on décide , laquelle des deux s’oc-.
cupe mieux de fon Dicu & en méme tems
de fes devoirs.

s. IV.

Le filence eft encore néceflaire & I’entiel
abandon de Pefprit. Si 'on parle inutile-
ment , {1 dans certaines occafions I’on parle
tandis que Dieu nous infpire de nous taire 4
notre ‘efprit n’eft plus abandonné & Dieu
pour ne recevoir de penfées que de Diew
méme ; & ces paroles inutiles, ces parcles

roférées contre 'infpiration de Dieu pour
e filence, nous expofent encore a d’autres
paroles également oppofées & ce que Dieu
veut de nous, & par-la nous rendent en-
core plus infidelles 4 Pabandon entier de
Pefpnt.

Le filence intérieur eft encore plus né-
ceflaire a cet entier abandon , foit parce
qu’on ne manque au filence extérieur que
parce qu'on manque au filence intérieur,
quoique le filence intérieur f{oit beaucoup
aidé par le filence extérieur , {foit parce que
le filence intérieur peut étre encore plus in-
térieur que le recueillement intérieur lui-
méme : une ame pouvant étre en un fens
recueillie fans étre abfolument filencieufe.

Qu’eft-ce donc que ce filence intérieur 2
( car peut-étre tous n’en ont-ils pas encore
une idée affez exate. ) La parole de 'efprit
eft la penfée ; on peut méme dire que l'ef-
prit a une maniere de converfer, en s¢nyg



142 LINTERIEUR

tretenant par des penfées réitérées avec 'obs
jet qui Poccupe. Et comme deux fortes d’ob-
jets peuvent occuper les penfées de P'efprit,
on peut diftinguer deux fortes de filence
mtérieur , le filence intérieur avec les créa-
tures, le filence intérieur avec {oi-méme
le premier confifte 4 ne point penfer aux
créatures inutilement ou {eulement contre
Pinfpiration du Seigneur; le fecond a ne
point penfer également ainfi a foi-méme,
jufqu’a ne point panfer qu’on eft intérieure-
ment & parfaitement filencieux méme 2
I’'égard de foi-méme.

Quel grand &t frappant modele avons-
nous ici a offrir, dans le filence méme ex-
térieur de Jefus | Nous ne dirons pas , que
dans tout le tems de fa vie publique i1l n’a
jamais proféré une feule parole inutile, &
gu’en parcourant dans I’évangile toutes les
paroles, toutes les converfations , toutes les
inftru¢tions de Jefus, on n’y voit que la
plus grande {obriété a parler, difant les plus
grandes chofes en trés-peu de paroles ; nous
nous fixerons a admirer le divin filence qu’il
a gardé pendant 30 ans dans la pauvre mai-
fon de St. Jofeph. Les pieux auteurs appel-
lent ce filence divin le filence de la parole
éternelle, & avec raifon; Punion perfon-
nelle de la fainte humanité dans Jefus a la
feconde perfonne de I'adorable Trinité ,
rendoit le filence de cette humanité fainte
le filence du Fils de Dieu lui-méme ; mais
encore a ne confidérer Jefus qu’en tant
qu’homme , fes paroles n’étoient bien divi-
nement que les expreflions de la parole étere



DE JESUS-CHRIST. 14%
nelle, du Verbe de Dieu, de Dieu le Fils.
St. Pierre, reconnoiflant en J. C. cette pa=
role éternelle qui feule devoit nous donner
Ia vie éternelle , lui difoit : Seigneur , a qui
irons-nous ? Vous avez les paroles de la vie
éternelle E{I) "Et nous pouvons appliquer
cette confeflion du chef des ApoGtres aux
deux fens que nous venons de préfenter.

La parole éternelle en filence , & en f{i-
lence pendant 30 ans !... que n’auroit-elle
pas pu faire entendre cette parole éternelle !
pendant un fi long efpace d’années , Jefus
auroit pu parcourir tout 'univers, & annon-
cer partout les grands myfteres & les gran-
des maximes de fon évangile , & il fe tait...
&t cette divine fagefle, dont 1l eft plein , il
ne la montre que par degrés au petit noms=-
bre de ceux qui le connoiffent (f). Encore
pouvons-nous aflurer, que jufqu’a fa vie

ublique il ne la montra pleinement qu’a

arie & a Jofeph, & que fes compatriotes
ne le connoifloient que comme un fils obéif=
fant & appliqué au travail....

Nous n’admirerons pas encore dans ce
filence de 30 ans I’'amour de Jefus pour la
vie cachée ; mais ce filence feul a bien de
quoi nous frapper & nous inftruire & nous
confondre. Il n’y avoit aucun danger pour
Jefus a parler pendant un fi long-tems ; il
n’auroit jamais fait entendre que des paroles
toutes divines, & la divine perfection de
fon intérieur n’en auroit jamais été le plus
légerement altérée. Toutes fes penfées n’en

(a) Joan, 6, 69. (#) Luc. 2, §3.



44 LINTERIEUR

auroient pas moins été perdues en fon Pere
célefte; mais parce que tel étoit pour notre
inftrution le bon plaifir de ce Pere bien-
aimé , il a voulu garder &t il a gardé avec
joie un filence fi profond & fi conftant ; &
quand notre inftru¢tion ne s’y {eroit pas trou-
vée, le feul bon plaifir de ce Pere bien-aimé
lui auroit fait garder avec la méme joie le
méme filence. Veillons donc exaltement
fur nos paroles , nous pour qui notre langue
peut devenir un monde d’iniquités (a) , nous
a qui1 un léger épanchement de paroles fait
perdre avec l'abandon entier a ’efprit de
Dieu 'union a ce divin efprit , telle au
moins que nous devons l'avoir pour étre
vraiment intérieurs. Qu’on ne fe couvre pas
du voile duzele, pour s’excufer d’une mul-
tiplicité de paroles ; le zele n’eft jamais
mieux qu’avec une vie vraiment intérieure ,
&z, on peut le favoir déja , un grand par-
leur ne fut jamais un homme vraiment inté-
rieur. Lor{que nous ne pouvons nous difpen-
fer de parler, lorfque nous ne pouvons imi-
ter ces faints {oliraires qui {fe condamnoient
a un filence prefque continuel , foyons tou-
jours aufli fobres dans nos paroles , que les
circonftances nous le permettront & que
Pinfpiration du Seigneur le demandera de
nous.

Il nous refteroit maintenant beaucoup 2
dire encore, f{i nous pouvions connoitre
méme feulement jufqu’d un certain degré
la perfetion du filence intérieur de Jefus ,

{.'-} Jacg, I 6. <
combign



DE JESUS-CHRIST. 14%
combien Jefus dans fon efprit étoit abfolu-
ment défoccupé de tout ce qui n’étoit pas
Dien feul ou de Diew feul. Nous avons
tiché d’en parler; & nous tacherons d’en
parler encore , lorfque nous traiterons {ur-
tout de lPoraifon continuelle de Pintérieur
de Jefus. Nous d:runs cependant , que Jefus
par fon filence intérieur , encore mieux ,
pour ainfi dire, que par fon ‘recueillement
intérieur , abandonnoit i abfolument fon ef-
prit a Pefprit de Dieu inéme , que fon ef-
prit n’avoit d’autre parole que celle que lui
diftoit, que-formoit en lui Pefprit de Dieu
méme; nous dirons que par confequent il
ne connut jamais aucun empreflement inu-
t:le de 1:31:2:1"11‘I ces & de reﬂexmns, ne penfant
a rien gqu’au moment marqué par la volonté
fainte de fon Pere célefte ; nous dirons en-
core , que par cﬂnfequent il n’y eut jamais
en lui aucun attachement a ce qu’on ap-
pelle propres lumieres , propre efprit , qu’il
'y eut jamnais en lui de propres, Immeres,

e propre efprit; nous avions déja dit , que
fon efprit étoit perdu, abforbé dans l’t_!"prrt
de Dieu, que la vie de fon Efprlt €toit la
vie de 1 Efpnt de Dieu méme. ... & Jefus ,
¢clairez-nous, enflammez-nous. Faites-nous
toujours plus. connoitre les divins tréfors
de wvotre interieur tout pur & tout parfait ,
& que nous enrichiflions notre intérieur de
ces tréfors divins , en le transformant en
votre intérieur tout pur & tout parfa1t.

L’intérieur de Jefus nous préfente ici deux
regles de conduite intérieure , que 'on doit

reconnoitre comune bigp i:npnrtantes 2 pour



146 L’ INTERTITEUR

fuivre & accomplir la regle générale , que
nous avons préfentée encore dans fon imi-
tation dans le premier paragraphe de ce
chapitre, de n’avoir d’autres penfées, que
celles que nous recevrons de Dieu lui-meé-
me ; regle, que nous venons de rappeler &
de préfenter plus fpécialement , en montrant
I'intérieur de Jefus abandonnant {i abfolu-
ment par fon filence fon efprit 2 Pefprit de
Dieu méme, que fon efprit n’avoit d’autre
parole , que celle que lui diftoit , que for-
moit en lui 'efprit de Dieu méme.

Bien des perfonnes , & quelquefois les
perfonnes , qui font profeflion de piété ,
encore plus que les autres, du moins en ce
qui regarde le bien, fuivent dans leurs pen-
fées & leurs réflexions un empreflement
‘inutile , qui ne vient que d’amour de {oi-
méme , que d’amour de fa propre fatisfac-
tion en ce que l'on défire ou 3 s’emprefier
feulement vers ce que l'on défire, qui al-
tere la paix de Pame, l'union avec Dieu,
1a pureté au moins de 'amour de Diex feu!l.
Mon fils, dit'le Seigneur a 'ame dans le
livre de TPImitation, confiez-moi toujours
-votre caufe; j’en difpoferai, comme il le
faut , en fon tems; attendez ce que je ré-
glerai moi-méme , & vous verrez combien
i1l vouiis fera utile d’en agir amnfi{z); & nous
pouvons bien appliquer ici cette parole de
‘notre bon maitre : a chaque jour fuffit fon
mal (&) ; car dans le bien mé&me que nous

_—

Imit, Chr, lib. 3 , ¢cap. 39 0, I,
: Ei? Mactths 65 340



DE JESUS-CHRIST. 147
faifons, il fe gliffe bien des défauts; con-
tentons-nous donc du bien préfent , & n’ex-
pofons pas notre ame a faire plus de fautes ,
en penfant a plus de chofes que nous ne
devons. Il ¥y a méme un mal, qui n’eft tou~
jours que trop afluré, a penfer a3 un bien,
auquel Dieu ne veut pas que nous penfions
au moins pour le moment préfent ; il y a
mdéme un mal a penfer avec trop d’ardeur
ay bien , dont Dieu veut que nous nous oc-
cupions avec modération : ou pour mieux
dire, Dieu veut que nous nous occupions
toujours , méme du bien, avec cette mo-
dération qu’infpire toujours fon divin efprit.

Pour pratiquer le filence intérieur, il faut
"encore renoncer a {es propres lumieres , &
fon propre efprit; les penfées, que ces pro-
pres lumieres , que ce propre efprit nous
donnent, ne peuvent venir de Dieu. Nous
voulons ici parler de cette difpofition de
facrifice & de fimplicité, qui établit I'ame
dans I’état fi heureux de I’enfance fpirituel-
le , (@) ou ’on ne penfe plus d’aprés foi=
méme , mais uniquement d’aprés les per-
fonnes qui nous tiennent la place de Dieu.
Quoi qu’il en coiite, il faut en venirla. On
a des peines d’efprit , & ces peines paroif-
fent bien fondées; on wvoudroit entrepren-
dre tel bien , & on croit que Dieu le de-
mande ; mais Pefprit de Dieu, de qui {eul
nous devons recevoir chacune de nos pen-
{ées , nous mterdit par la voie de obéiflance
de penfer méme a ces peines & a ce bieng

e .

G2

{«) Matth. 18, 3.



148 I’INTERIEUR :
abandon , renoncement , filence abfolu.
N’attendons pas méme un ordre , une dé-
fenfe , une {eule parole doit nous fuffire;
ne laiffons pas méme notre amour-propre
défirer cette parole trop décifive : la vraie en-
- fance fpirituelle ne connoit pas ces partages,
‘quoiqu’ils puiffent paroitre petits & légers.
Ho! qu’une ame parvient heureufement
a une intime communication avec fon Dieu,
par cette aimable fimplicité qui ne lui laifle
lus de propre efprit, de propres penfées !
t c’eft bien alors qu’elle peut fe flatter de -
n’avoir d’autre maitre , d’autre direteur ,
que Pefprit méme de ce Dieu d’amour , qui
ne f{e plait a converfer qu’avec les ames fim-
ples, qui, pour ainfi dire, n’a rien de caché
pour elles 3 & cum fimplicibus fermocinatio
¢/us (a). Le pieux auteur de PImitation nous
dépemnt ainfi 1’état de cette ame : J. C.
vifite fouvent un homme intérieur, il ’ho-
nore de fes douces converfations , il le ré-
jouit par fes confolations , il lui fait gofiter
une paix abondante, il va jufqu’a le favo-
rifer de fa familiarité avec un amour &
d’une maniere dont on ne peut trop s’éton-
ner; frequens illi vifitatio cum homine irnter-
720 , dulcis fermocinatio , grata corfolatio ,
pax multa , farniliaritas (tupenda nimis (b).

S. V.

- L’intérieur de Jefus, établi fi divinement
- dans un entier abandon de fon efprit , entre

() Prov.3,32. () Lmit. Chr,lib.2 ,cap.1, n. X«



DE JESUS-CHRIST. 149
Yes mains de fon Pere célefte, par cette {o-
litude fi exafte, par ce recueillement fi in-
time, par ce filence fi abfolu que nous ve-
nons de confidérer , ne jugeoit donc jamais
de rien, que par le mouvement & les lu-
mieres de D'efprit de Dieu méme ; Pefprit
méme de Dieu jugeoit en lui de toutes cho-
fes. Nous n’entrerons pas ici dans un détail
qui fe préfente affez aifément ; on voit
aflez, quelle devoit étre la perfetion des
jugemens intérieurs de Jefus , fur quei que
ce fiit. Mais nous avons befoin d’entrer dans
le détail fur ce qui nous regarde, pour la
reforme & la direftion de nos jugemens in--
térieurs; &z nous érudierons enfuite bien
attentivement '’humilité d’efprit, qui a été
dans Pintérieur de Jefus, le fruit principal
de la perfeftion de fes jugemens.

Nous jugeons de bien des chofes , & peut-
€tre de toutes chofes; nous jugeons de nous-
mémes , des autres & de ce quu les inté-
refle , de ce qui nous intérefle nous-mémes,
de ce qui n’intérefle ni nous-mémes ni les au-
tres ;3 & P'on peut dire que tout le mal non-
feulement de nos paroles mais encore de
toute notre conduite , ne vient que de la
perverfité ou du moins de la faulfleté de nos
jugemens. J. C. abandonnant toutes {es pen-
fées a {fon Pere célefte, pour n’avoir d’au-
tre efprit que elprit de Dieu méme, nous
apprend a nous guérir de cette perverfité &
de cette fauffeté fi funeftes, N'ayons avec
I'intérieur de Jefus , d’autre efprit que ef-
prit de Dieu méme , & nous jugerons de

toutes chofes fainement & felon la vérité,
G 3



i50 L’INTERIEUR

Nous jugeons de nous-mémes , & nous
en jugeons toujours favorablement ; lors
méme que nous jugeons -de nous-mémes
pour nous méprifer , nous ne confervons
que trop un jugement favorable de nous-
mémes, qul nous porte a nous eftimer de
ce que nous nous méprifons. Nous jugeons
des autres , bien fouvent pour les blamer
& les condamner, du moins avons-nous
toujours foin de nous mettre au-defifus d’eux,
f1 nous en portons un jugement favorable.
Nous jugeons de ce qui intérefle les autres,
& fi nous pouvons méler notre intérét an
leur , nous n’y manquons pas, jufqu’a pré-
férer a.leur intérét notre intérét propre.
Nous jugeons de ce qui nous intéreﬂ"g nous-
mémes, &t toujours felon nos penchans &t
pour notre {atistattion. Nous jugeons enfin
de ce qui n’intérefle ni nous-mémes ni les
autres , par le plaifir de vouloir ainfi tout
citer a notre tribunal, & a ce plaifir nous
joignons bient6t celui de tout P'intérét que
nos penchans ou les circonftances {Feuvent
faire naitre , & que nous ne laiflons pas
€chapper. Et ce qui nous rend enfuite encore
plus coupables dans tous ces jugemens , c’eft
de nous y obftiner en connoifiant que nous
nous y fommes trompées , & de nous y obf-
tiner en préfence méme des autres , qui ne
peuvent étre edifiés d’un tel amour (?E nos
propres fentunens, d’une telle vanité.

Quels remedes a tant de maux ? quels
moyens de former tous nos I|u emens fur
les jugemens de Pintérieur de Jefus? Ne ju-
geons jamais les autres ni ce qui les regarde ;



DE JESUS-CHRIST. 151
fi nous fommes chargés de leur conduite ,
jugeons-les & ce qu les regarde, comme
nous voudrions étre jugés nous-mémes ,
comme nous voudrions que ’on jugedt ce
qui nous regarde; dépouillons-nous donc
alors abfolument de tout intérét propre ,
de toute vue de nous-mémes. Ne nous ju-
geons que nous-mémes & ce qui nous re-
garde , mais que ce foit toujours felon les
lumieres de efprit de Dieu & comme s’il
s’agifloit abfolument d’un autre que nous ;
dans le doute {ur le jugement que nous de-
vons porter de nous ou de ce qui nous re-
garde, faifons pencher & décidons notre
jugement pour le fentiment qui nous fera
plus mourir a nous-mémes. Fixez vos regards
fur vous-mémes , nous dit le pieux auteur
de I’Linitation , & prenez garde de juger les
altions d’autrui. En jugeant les antres , ’hom-
me travaille en vain , fe trompe fouvent ,
& peche au moins légerement; en s’exa-
minant & en fe jugeant for-méme, il tra-
vaille toujours avec fruit. Nous jugeons fou-
vent des chofes {felon les affeltions de no-
tre coeur. Souvent nous {ommes entrai-
neés par quelque chofe qui eft caché auve
dedans de nous, ou par quelque chofe qui
s’offre au-dehors (). Ne vous ingérez point
dans les affaires d’autrui , n’étant pas chargé
de leur conduite , dit 'auteur des Avis fa-
lutaires ; n’obfervez pas méme les défauts
dont vous n’étes pas refponfable; fi vous
les voyez par occafion, ne vous y arrétez

(<) Imit. Chr, lib, 1, cap. 14, n. 1, 2.
G4



152 LINTERIEUR
pas : mais appliquez-vous a vous corriget
des votres (a).

Le remede le plus efficace & le moyen
le plus fiir , font de ne tenir abfolument a
rien ; le coeur étant pur de toute inclination
défetuenfe , efprit fe trouve libre de tout
jugement pervers ou faux ; ou du moins
trés-difpofé a recevoir les lumieres de l'ef-
prit de Dieu , qui diflipent nos ténebres &
nous manifeftent la vérité ; mais nous ne
devons traiter de cette indifférence abfolue
qu’au chapitre faivant. Un remede encore
bien efficace & un moyen bien fiir fe trou-
vent dans la vraie humilité d’efprit. Un ef-
prit vraiment humble juge toujours avec vé-
rité de foi-méme , & fe fent trés-porté a
s’abftenir de juger les autres , &, obligé par
devoir de les juger, a les juger €galement
avec vérité, ou , pour mieux dire, avec
charité,

Mais qu’eft-ce que cette humilité d’efpric 2
{felon la belle priere de St. Auguftin : Sei-
gneur ; que je me connoifle , afin de me
méprifer; I’humilité opere en nous la con-
noiflfance de nous-mémes & le mépris de
nous-mémes. La connoiffance de nous-m¢-
mes eft Phumilité d’efprit , & le mepris
de nous-mémes eft ’humilité de coeur. Nous
ne nous arréterons point ici a une difcuflion
qui nous paroit aflez inutile ; favoir, fi le
mépris n’eft pas touta la fois & un jugement
de P’efprit & un fentiment du cceur ; nous
renfermons dans la connoiflfance de nous-

(a) Avis falut, d’un ferv, de Dieu, pag. 179, 180.



DE JESUS-CHRIST. 153
mémes tout le jugement que nous devons
porter de nous-mémes, & dans le mépris
de nous-mémes tout le {fentiment que nous
devons avoir pour nous-mémes en conf{é-
guf‘:nce de ce jugement. Nous renfermons

onc dans la connoiflfance de nous-mémes ,
tout ce que renferme le jugement que nous
devons porter de nous-ménes , c’eft-a-dire,
non-feulement I'idée , mais encore la per-
fuafion que nous devons avoir de ce que
nous {ommes ; perfuafion, qui manque a
bien desames, qui toutefois paroiflent tenir
fur ce qu’elles font, le langage d’une vraie
humilité. Leur humilité , n’eft, pour ainft
dire, que fur la {urface ; cette perfuafion,
dont nous parlons , eft une conviction intime
de tout notre néant & de toute notre ma-
lice, & que de nous-mémes, nous n’avons
abfolument que cela. C’eft en parlant de cette
perfuafion, de cette humilite d’efprit, que
Pauteur des Avis {alutaires s’écrie : 6 vertu
fi vifible , qui n’eft autre chofe que la juftice
& la vérité (a)! |
' Le méme auteur s’écrie encore en parlant
de Ihumilité : 6 vertude J.C.! 8 vertu la
plus éclatante qui ait paru enJ. C. (4)! con-
templons-le nous-mémes cet éclat raviflant.
Sans parcourir , comme nous le ferons dans
la fuite , le détail des myfteres de Jefus ,
de fes ceuvres , de {es paroles; de fes pa-
roles, dont la fincérité nous eft bien mani-
feftée par fes myfteres & par fes ceuvres;

o —

—

{a) Avis falut, d‘un,l;erv- de Dieu , p. 1855,
(#) A la méme page.
Gs



154 L'INTERIEUR

puifque tous fes myfteres , toutes fes ocu=
vres, toutes fes paroles n’ont été que des’
myfieres, des ceuvres, & des paroles du
plus profond anéantiffement , le profond
anéantiffement de {fon intérieur nous eft ma-
nifefté avec éclat & avec plus d’éclat que
fes autres vertus 3 & dans ce profond anéan-
tiffement , nous ne voyons pas feulement
Phumilité de coeur, mais encore 'humilité
d’efprit , & nous ne voyons méme ’humi-
Lté de cceur, que parce qu’il s’y trouve
Phumilité d’efprit. Comment en effet {fe mé-
prifer {ans fe connoitre ?

Mais commment I'intérieur de Jefus a-t-il
pu fe connoitre pour fe méprifer ? y avoit-
1l donc en Jefus, quelque chofe de mépri-
fable?. ... Comme Dieu,il eft infiniment
parfait , & lui feul peut s’eftimer dignement,
parce que lui feul peut avoir de lui-méme
une eftime infinie; comme homme, il ne
pouvoit fe méprifer fous aucun rapport de
péché, fous aucun rapport d’inclination au
péché, parce qu’il eft homme-Dieu ; mais
comme homme, il a une ame créée, un
corps créé , & les facultés de cette ame &
de ce corps font des facultés Iimitées , quoi-

ue cette ame & ce corps foient aufli par-
?aits , que peut & que doit I’exiger leur union
3 la nature divine en unité de perfonne. Et
c’efl dans cette nature humaine, que I'inté-
rieur de Jefus a trouvé & a embraflé pour
lui, objet de cette connoiflance & de cette
perfuafion qui nous préfentent une parfaite
humilité d’efprit. Le néant de cette nature
avant qu’elle exiftit & dans fa confervatipn



_ DE JEsSUs-CHRIST. 15§
méme , les bornes des perfeftions de cette
nature,, ont fervi a Pardeur dont l'intérieur
de Jefus a été confumé pour s’humilier &
pour rendre gloire a fon Pere célefte; 1l y
a trouvé de quoi s’humilier jufqu’a s’anéan-
tir. Nous devons entendre cette grande pa=-
role de St. Paul : il s’eft anéanti lui-méme,
femetipfum exinanivic (a) , de I'anéantifie-
ment du Verbe fe fai‘ant homme ; mais le
Verbe fe faifant homme, n’a point ceflé
d’étre ce qu’il étoit , & bien loin de s’anéan-
tir en lui-méme, i1l n’a pas déchu d’un feul
degré de fa grandeur infinie; cette grandeur
eft immuable &t inaltérable ; {e faifanthom-
me , il s’eft uni & notre nature qui eft infi-
niment au-defflous de la nature divine , 8&¢
cette union n’a pas altéré fa grandeur; il n’a
donc pu s’humilier , s’anéantir , que dans
cette nature , que par les humiliations, les
anéantifiemens de cette nature j; cette nature
devoit donc préfenter des fujets d’humilia-
tion , d’andantiflement. L intérieur de Jefus
les avu ces fujets , les a connu parfaitement
& jufqu’a la plus intime perfuafion.

La nature humaineen J. C., par fon union
perfonnelle 4 la nature divine , étoit comblée
de tous les dons poflibles de la grace, &t
de tous les priviléges qui font la fuite de ces
dons ou’apanage néceflaire de cette union
perfonnelle ; mais 'intérieur de Jefus favoit
parfaitement connoitre que tous ces dons &
tous ces priviléges n’appartenoient point a
cette nature humaine , n’en étoient pas le

T

(#} Phal. z y 7w

sl

G6



156 L’INTERIEUR

bien propre, en ce fens au moins qu’elle he
les avoit pas de fon propre fonds. Et nous
pouvons dire , que 'extérieur de YJefus trou-
voit ici un fujet d’humiliation encore plus
profonde , d’ancantiflement encore plus ex-
tréme ; Pexcellence de ces dons, ’éminence
de ces priviléges lui montrant encore mieux
i;%réuli gence de la nature qui enavoit été com-

e,

La nature humaine en J. C. n’a jamais été
anfeftée d’aucun péché, d’aucune faute iné-
me la plus légere ; elle étoit méme abfolu-
ment libre & exempte de toute inclination
au péché; tout étoit faint & parfait en Je-
fus ; ’humiliation du péché , humiliation bien
plus profonde & mfiniment plus profonde
que Phumiliation du néant , manquera-t-elle
a Pintérieur de Jefus, pour y trouver un
nouvel aliment a ’humilité de fon efprit 2
Jefus ne peut fe reconnoitre pécheur , mais
il fe reconnoitra chargé du péché, chargé
de tous les péchés des hommes depuis la
défobéiffance fi coupable d’Adam jufqu’au
dernier crime qui {fe commmettra fur la terre 3
nous avons déja vu fon Pere célefte lui im-
.pofer cet énorme fardeau (&) ; il fe voit donc
&z il fe voit lui feul, comme s’il étoit tous
les pécheurs a la fois ; & de quelle vue!
par quelle perfuafion!

Comment l'orgueil de notre efprit pour-
ra-t-il réfifter 4 un exemple {1 frappant? Un
homme - Dieu eft fi profondément humilié,
& {i extrémement anéanti ;3 & de pures

T

[«) If. 53, 6,



PE JESUS-CHRIST. 1A
créatures , & de miférables pécheurs s’éle-
vent toujours par leurs penfées ! Cet orgueil
avec tout notre neant & toute notre ma-
-lice , eft pour nous encore un plus grand
fujet d’humiliation que ce néant & cette
malice. Il y a trois {ortes de perfonnes que
hait mmon ame , & qui me f{ont infupporta-
bles, dit la fagefle ; & elle ajoute auflitdt -
un pauvre {uperbe.... pauperem fuperburm
(a). Nous fommes bien pauvres, infiniment
pauvres par notre néant , infiniment plus
pauvres par nos péchés & nos inclinations
cléréglées ; & nous nous eftimons.

Ou eft 'homme qui s’attache a fe con-
noitre ? On connoit en {oi tout ce qui peut
nous donner , quoique fauffement, quelque
bonne idée de nous-mémes , les talens , les
qualités eftimables de Pefprit & du cceur,
la fcience , la vertu, fi nous la poffédons :
& quelquefois on eft dépourvu de tous ces
biens, & on s’en croit riche. Mais en les
{fuppofant méme en nous , qui s’attache 3
connoitre que tous ces biens ne nous vien-
nent que de Dieu, conféquemment appar-
tiennent a Dieu , & que toute la gloire ,
abfolument toute la gloire lui en eft due (&) ?

Ou eft I'homme, qui s’attache a fe con-
noitre ? On ne fait jamais aucune réflexion
férieufe {ur fon néant, cette idée fait hor-
reur a I’amour-propre ; encore moins fait-on
de féricufes réflexions fur fes péchés, qui
font quelquefois énormes & multipliés ; on
ne connoit point fes défauts , on ne s’ima-

xSy,

(=) Eccli. 25, 3, 4. (&) 1, Cor, 4, 7«



158 LINTERIEUR

gine Eas en avoir 3 & ce qui eft bien dé-
plorable a I'égard de nos défauts & de nos
fautes , c’eft que nous f{avons trés-bien ex-
cufer en nous ce que nous blimons dans les
autres ;3 tant orgueil nous aveugle ! pour-
quoi, dit J. C., voyez-vous une paille dans
I’ceil de votre frere, & ne voyez-vous pas
une poutre dans votre ceil (a) ? Vous fa-
vez bien excufer & colorer vos altions , &
vous ne voulez pas recevoir les excufes des
autres, dit I’Auteur de P’Imitation; il feroit
plus jufte de vous accufer & d’excufer vo-
tre frere (&).

Mais furtout ou eft I’homme , qui eft bien
perfuadé de ce qu’d eft, qu’il n’eft que néant
& que péché, que , s’il ne commet pas de
grands crimes , i1l n’en eft pas moins capable
de les commettre # Combien d’ames paroif-
fent avoir cette perfuafion , tiennent un lan-
gage qui le feroit bientbdt croire , & en font
néanmoins bien éloignées ? ( & a DI’égard
des expreflions d’humilité , quoique I’on puiffe
en voir de grands exemples dans les vies des
Saints, il nous paroit qu’il faut bien fuivre
la regle d’étre bien afluré de 'infpiration de
Pefprit de Dieu , pour dire du mal de foi-
méme; il y a une humilité méchante, dit
le fage (¢). ) Confultons notre conduite fur
ce que dit avec tant de vérité 'auteur des
Avis falutaires : ne croyez pasavoir fait grand
progrés dans la vertu , tant que vous ne
pourrez pas fupporter une corretion*{ans

(2) Marth. 7, 3. () Imit. Chr, lib. 2 , cap. 3.
(«) Eccli, 19, 23,



DE JESUS-CHRIST. 159
excufe , une confufion fans trouble, une
mortification fans plainte , une calomnie fans
reflentiment , un commandement fans répli-
que (a). Si nous étions bien perfuadés de ce
que nous difons peut-€tre fouvent, que nous
ne fommes que de miférables pécheurs, que
de nous-mé&mes nous ne pouvons qu’offen-
fer Dieu, ferions-nous fi fenfibles au mé-
pris & a Poubli des créatures # Une ame ,
qui croit avoir meérité d’étre éternellement
fous les pieds des démons , {e croit-elle di-
gne du fouvenir méme des hommes? Ne fe
croit-elle pas au contraire juftement traitée
par toutes {fortes de mépris ?

Oui , encore une fois, foyons juftes ; toute
Phumilité confifte 4 bien connoitre tout ce
qu’ll peut y avoir de Dieu en nous & tout
ce quil ¥ a en nous de nous-mémes, & &
rendre a4 Dieu feul ’honneur & la gloire ,
pour ne nous réferver que 'opprobre & la
confufion. Si je me glorifie moi-méme , di-
foit J. C. , ma gloire n’eft rien ; & auflitée
1l nous apprend a chercher la véritable gloi-
re, la gloire que donne le Pere célefte a
ceux qui ne glorifient que Diex feul : mais
c’eft mon Pere qui me glorifie, ajoute-t-il ,
celui que vous appelez votre Dieu (4).

Et puifque notre amour-propre eft {i ha-
bile & nous tromper {ur ce que nous fommes,
profitons avec ardeur de toutes les occafions
de nous connoitre & d’établir cette connoif=
fance jufgqu’a une intime perfuafion. Ne cef-

(2) Avis falut. d'un ferv, de Dieu, p. 181,
(2) Joan. 7, 54



160 LINTERIEUR

fons de demander a Diecu la grande grace
de nous connoitre ainfi , étudions bien de-
vant Dieu tous les fujets d’humiliation 1
font en nous ; ne nous bornons pas la. Si1
nous tombons en quelque faute, difons-nous
a nous-mémes : voila ce que je fuis ; & fi
nous avons befoin des avis charitables des
autres , pour reconnoitre que nous y {om-
mes tombeés , ajoutons a cette réflexion: &
j’etois aflez aveugle pour ne pas m’en apper-
cevoir. S1 on nous fait quelque reproche,
fiit-il injufte : fi on me connoifloit bien, on
m’eftimeroit encore moins. Nous trouvons-
nous ignorant en quelque point : les téne-
bres de mon efprit font bien plus profondes
que je ne puis le connoitre. Ne fait-on nul
cas de nous , fommes-nous méme maltrai-
tés : )’en mérite infinument davantage, on
ne fauroit m’oublier & me maltraiter aflez,
pour me rendre toute la juftice qui m’eft
due..... ainfi de toute occafion , qui peut
nous {fervir a acquérir une vraie humilité

d’efprit,
§. V1L

Nous wvoici maintenant parvenus a confi-
dérer dans I’intérieur de Jefus, les fruits inef=-
tunables & divins de ’'abandon entier de fon
efprit entre les mains de fon Pere célefte.
Si nous fommes fidelles a Pimiter dans cet
abandon , nous participerons a ces fruits. Ne
nous attachons cependant a aucune récom-
penfe & a aucun avantage, f1 ce n'eft en
Dien feul. La pureté de Pamour de Dieu feul
le demande de nous , & nous fommes tous



DE JESUS-CHRIST. 16x
appelés a ce pur amour, puifque nous fom-
mes tous appelés a la vie de Dien feul. 1.’in-
térieur de Jefus ne peut qu’étre pour nous
le plus parfait modele de ce détachement &
de ce puramour, par I’mdifférence abfolue
de fon cceur A tout ce qui n’étoit pas Diex
Jeul ou pour Dien feul.

Une paix ineftimable & divine eft le pre-
mier des fruits ineftimables & divinsde I’a-
bandon entier de Pefprit, dans Pintérieur de
Jefus , entre les mains de fon Pere célefte.
Cet efpritainfi entierement abandonné , pour
n’avoir plus d’autres penfées, que celles que
lui donnoit Pefprit de Dieu lui-méme, &
€tant ainfi entierement abandonné , unique-
ment dans la vue du pur accomwpliffement
du bon plaifir de fon Pere célefte, fe trou-
voit parfaitemment dépouillé , libre , paifible ,
jouiffant de la paix de Dieu méme. La paix
eft un fruit de efprit de Dieu (a) 3 'elprit
de Dieu, par cet abandon de Pefprit dans
I'intérieur de Jefus, étoit ’efprit de Jefus,
méme dans fon intérieur ; comment cet ef-
prit de Jefus auroit-il pu ne pas jouir de la
paix de Dieu méme ? L’efprit de Jefus , méme
dans {on intérieur , depuis le premier mo-
ment de 'Incarnation , jouifloit de la vifion
béatifique, de cette vifion par laquelle les
bienheureux dans le ciel voient Dieu face a
face (#); par cette vifion il jouiffoit de la
paix de Dieu méme; mais nous pouvons
confidérer & nous confidérons ic1 cette paix
ineftunable &t divine, comme le fruit de

{a) Gal. 5 , 22. () 1. Core 13, L2



162 LINTERIEUR
I'abandon entier de ’efprit , dans I'intérieur
de Jefus, entre les mains de fon Pere cé-
lefte ; c’eft-a-dire , que 'efprit de I'intérieur
de Jefus, joufloit de cette paix ineftimable
& divine, & parce qu’il jouifloit de la vi-
fion béatifique , & parce qu’il étoit entiere-
ment abandonné entre les mains de fon Pere
célefle.

Comme Dieu dans fon intelligence infi-
nie, ne s’occupant & ne pouvant s’occuper
que de lui feul & de ce qui eft pour luifeul ,
jouit d’une paix infinie que rien ne peut
troubler ni méme altérer, ainfi 'efprit de
Pintérieur de Jefus , abandonné entre les
mains de fon Pere célefte pour ne penfer

wa Diex feul ou a ce qui eft pour Dien
_?Euf » jouifloit d’une paix divine , qui parti-
cipoit, comme il convenoit a un efprit fi
entierement & f{i purement abandonné , a
la paix inaltérable de Dieu méme. Et comme
Dieu par fa paix inaltérable , golite dans fon
fein un repos également inaltérable & in-
finiment parfait , méme pour fon intelligen-
ce ; ainfi Pefprit de I'interieur de Jefus, par
une participation ineffable a la paix de Dieu
méme , gofitoit dans le fein de Dieu méme
un repos également ineffable , & {ur lequel,
dans notre extréme impuiffance d’en parler
dignement , il faut que nous gardions un pro-
fond filence d’admiration.

Mais P’efprit de P'intérieur de Jefus ne fut-
1l pas troublé par ces images , qui portoient
enfuite la triftefle dans fon coeur ? Au jardin
des oliviers , cette triftefle mortelle , qui
tourmenta fi cruellement toute fon ame



DE JEsus-CHRIST. 163
(a), ne dut-elle pas tourmenter cruellement
“fon efprit? . ... Nous penfons fans crainte ,
que la partie inférieure de cette ame toute
fainte, étant alors , cependant fans aucune
néceflité , livrée aux répugnances de la na-
ture humaine pour la fouffrance , la partie
fupérieure étoit plongée dans une trifteffe
mortelle , parce que Jefus le wvouloit ainfi
pour ’expiation de nos crimes., & jouifloit
tout 2 la fois de la vifion béatifique. Cette
triftefle mortelle n’empéchoit donc point la
paix inféparable de cette vifion. P’ailleurs ,
( & c’eft ce que nous devons encore mieux
obferver, pour notre inftrution; ) cette trif=
tefle mortelle étoit elle-méme accompagnée
d’une paix toute divine ; elle étoit dans’ordre
des deffeins du Pere célefte ; I’efprit de I'inté-
rieur de Jefus, recevant toutes fes penfées de
Pefprit méme de Dieu, ne pouvoit recevoir,
que dans cet ordre, les images qui portoient
enfuite cette triftefle dans fon ceeur; mais
Pordre des deffeins de Dieu porte toujours
avec foi la paix de Dieu. Quand la foi,
cette foi vive, qui nous fait agir furtout in-
térieurement {elon ce que nous connoiflons
de notre Dieu, dort en nous, ( ce qui nous
eft repréfenté , felon St. Auguftin, par le
fommeil de Jefus fur la barque agitée par la
tempéte ; ) tout eft troublé en nous; mais
quand Jefus fe réveille, c’eft-a-dire, pour
pourfuivre Pinterprétation du St. Dodteur ,
quand la foi vive nous fait agir, il fe fait
en nous une grande tranquillité (&).

(a) Marth, 26, 38.
(¢#) Matth, 8, 23-26. S. Aug. in Pf. 25.




16 I’INTERIEUR .

ﬁ dépend donc de nous, avec le fecours
de la grace, de faire participer notre efprit
a la paix divine de l'efprit de intérieur de
Jefus. A ’exemple de Jefus, n’ayons d’autres
enfées que celles que nous recevrons de

ieu méme , abandonnons entierement no-
tre efprit a ce Dieu d’amour , & il le rem-
plira de {a préfence & de fa paix. Sa gloire
eft intéreflee 3 ne pas refufer ces deux fa-
veurs nféparables {'une de l'autre, a une
ame qu s’abandonne entierement a lui.
. On voit bien, que nous ne voulons pas
parler de cette paix fi fenfible & fi confo-
lante, qui écarte abfolument toute forte de
trouble & d’agitation. Cette paix n’eft pas
toujours une aufli grande faveur qu’on peut
le penfer; il eft aifé de s’y attacher , & d’y
chercher le don de Dieu pour foi-méme &
non Dieu feul dans le don de Dieu. Nous
voulons parler de cette paix , qui eft un ga-
rant encore plus fiir de la préfence de Dieun
en nous & un gage plus fiir de fon amour ,
parce qu’elle eft plus pure & plus furement
en Dieu feul, de cette paix qu’il eft beaucoup
plus facile de connoitre par ’expérience que
par la parole, de cette paix qui n’eft autre
chofe , pour ainfi dire , que Dieu préfent
a Pame & fe communiquant a ’ame; on
peut la goliter cette paix vraiment divine au
milieu des plus fortes agitations; par elle on
eft porté entre les bras de Dieu, on eft méme
renfermé dans le fein de fon amour.

Il eft bien ordinaire de voir des perfon-

nes , qu font profeflion de piété , agitées
de peines d’efprit ; parmi elles , il en eft

it



DE JESUS-CHRIST. 16
méeme qui font troublées par ces peines juf=
qu’a une efpece de défolation ; nous ne con-
noifions pas de meilleur moyen a leur of-
frir , pour leur faire accomplir dans leur état
la volonté du Seigneur toute paifible , qu’un
entier abandon de ’efprit entre les mains de
Dieu. Que ces perfonnes examinent d’abord
fi elles ne fe font point elles-mémes expo-

fées 4 ces peines , ou fi du moins elles ne
les ont pas rendues permanentes , en n’em-
ployant pas ce moyen d’un entier abandonj
on fe livre & fes propres penfées, a fes pro-
Pres réflexions , on veut voir , connoitre par
foi-méme , & Dieu fe retire ou fe cache,
Pennemi profite de l'occafion favorable ,
Pefprit eft en proie aux ténebres & au trou-
ble. Mais fi leur propre expérience ne peut
pas les inftruire a cet égard , qu’elles aban-
donnent entierement leur efprit a leur Dieu
& A Dieu fen! , ne voulant plus en difpofer
elles-mémes que par une pure fidélité a ne
recevoir de penfees que de Dieu feul, &
qu’elles difent enfuite , fi dans cet abandon ,
au milieu des ténebres &t des agitations les
plus -défolantes , elles n"ont pas éprouvéla
paix de Dieu méme., On eft alors tout a la
fois dans le trouble & dans la paix , mais
la paix furpaffe bien le trouble & le rend
aimable dans PPordre des defleins de Dieu,
on fent Dieu avec {oi, fon efprit divin étre
comme notre propre efprit, & le troubler
en quelque forte lui-méme pour I'accomplif=
fement de fon bon plaifir. Offrez alors a
cette ame une paix fans ténebres & fans

-trouble, elle ne fait gueres deécider 1 dans



166 LINTERIEUR

cette paix elle feroit plus tranquille que dans
fon état atuel .. ... & mon Dieu, faites
connoitre & goliter les merveilles de vos
divines opérations dans les ames qui font
bien a vous feul.

§. VIL

Le fecond fruit de I’abandon entier de
Yeflprit , dans intérieur de J. C., entre les
mains de fon Pere célefte, étoit le fouve-
nir continuel, la vue continuelle de la pré-
fence de Dieu. Comment efprit de Pinté-
rieur de Jefus, uni a la nature divine par
fon union perfonnelle au Verbe divin; 8¢
jouiflant fans interruption de la vifion béa-
tifique , auroit-il pu cefler un feul inftant de
fe {ouvenir de Dieu, de voir Dieu? & méme
cette vue continuelle de Dieu dans Pefprit
de l'intérieur de Jefus, en conféquence de
cette union perfonnelle &t de cette vifion
beatifique , étoit non une vue a travers les
voiles de la foi, mais une vue face a face.
Mais , ainfi que nous venons de l'obferver

our la paix de l'efprit dans l'intérieur de

efus , nous pouvons encore confidérer dans
Pefprit de l’intérieur de Jefus cette vue con-
tinuelle de Dieu, comme un des fruits inef-
timables & divins de I’abandon entier de cet
efprit.

Mais combien cette vue étoit-elle intime 2
“WNous en avons déja parlé au fecond &t troi-
fieme paragraphes du premier chapitre, &
nous ne rappelons cette intimité , que powur
.rappeler en méme temns quwelle €toit toujours



DE JESuUS-CHRIST. 167
conftante , & que lefprit de lintérieur de
Jefus toujours fixé dans le fein de fon Pere
célefte , ne cefloit de contempler les gran-
deurs, les beautés , les perfetions de ce
Pere bien-aimé. Rien ne pouvoit I'en dif-
traire ; il fe feroit trouvé dans les affemblées
les plus tumultueufes , dans les occafions les
plus difficiles , toujours également i1l auroit
¢été perdu, abforbé dans la méme contem-
plation & f{ans en voir aucunement altérer
la force.

Mais combien cette vue étoit-elle comme
la feule vue de Pefprit de I'intérieur de Je-
fus ? c’eft-a-dire , combien ’efprit de l'inté-
rieur de Jefus voyoit-il tout en Diex feul d
Au troifieme paragraphe du premier chapi-
tre-, nous avons dit que dans l'imtérieur de
J.C., 1l n'y avoit proprement qu’une feule
penfée, la penfée de la plus grande gloire
de Dieu feul, & que tous les divers objets,
qui ont occupé l'intérieur de Jefus , étoient
comme perdus dans la vue de la plus grande
gloire de Dieu feul, Ici nous devons préfen-
ter cette penfée & cette vue encore plus pures
& plus {ublimes, la penfée de la plus grande
gloire de Dieu feul/ dans la penfée pure &
fublime de Diex fenl,la vue dela plus gran-
de gloire de Dien fen/ dans la vue pure &
fublime de Diex feul. De méme que Dieu
ne penfe a {a plus grande gloire que par la
penfée de lui feul, ne voit fa plus grande
gloire que par la vue de lui feul, ainfil’ef-
prit de l'intérieur .de Jefus , par fon union
intime a Dien feul, penfoit-il a la plus grans



168 L'INTERIEUR
de gloire & voyoit-il la plus grande gloire
de Dieu feul.

Ainfi encore fi nous abandonnons entie-
rement notre efprit a 'efprit de Dieu, par
cet abandon entier nous ferons élevés a une
ineftimable transformation de notre efprit
en 'efprit de Dieu méme, & en union avec
Dieu nous ne ceflerons de nous occuper de
Dieu feul & de voir tout en Dieu feul,
» Heureux I’homine intérieur qui vit toujours
» avec Dieu, & I’humble abandonné qui
» luieft parfaitement fouinis , dit Pauteur des
» Avis falutaires (&) 3 c’eft a lui que s’adref-
» fent ces charmantes paroles : mon fils,
» vous étes toujours avec moi , & je n’ai
» rien qui ne foit a vous (4). » N’eft-ce pas
wvouloir toujours vivre avec Dieu, vouloir
dui étre parfaitement foumis , que de lui
abandonner abfolument toutes fes penfées ?
Alors donc on eft toujours avec Dieu, &
Dieu n’a rien qui ne foit a nous, il nous
donne la penfée continuelle qu’il a de lui
feul , la vue continuelle qu’il a de lui feul.
Tel étoit Pheureux état de St. Paul : notre
vie , dit-il , eft dans les cieux, noftra corn-
verfatio in ceelis eft (¢). Or dans le ciel les
Saints & les Anges ne penfent qu'a Dien
feul, ne voient que Dieu feul , ou du moins
voient tout en Diex feul. Dans le ciel , dit
St. Auguftin , votre Dieu vous fera tout ,
vous le pofféderez tout entier , & il vous

ee |

(a) Avis falut. d’un ferv. de Dieu. p. 176.
(6) Lug, 15, 3I1. (¢) Phil, 3, zo0,

pofiedera



DE JESUS-CHRIST. 169
poflédera tout entier, parce qu’il ne fera
plus avec vous qu’une méme chofe (). Nous
dirons méme encore , en réitérant une ré-
flexion du paragraphe précédent , que la
gloire de Dieu eft intéreflée a transformer
ainfi en lui un efprit qui s’abandonne entie-
rement a lui. g

Bien des livres de piété traitent de la pra-
tique ou du fouvenir de la préfence de Dieu,
& donnent d’excellens moyens de fe les fa-
ciliter & de s’y appliquer ;3 Rodrigués, dans
Pouvrage qui a pour titre : de la Perfeiliorn
Chrécienne , préfente un moyen trés-aifé ,
trés-utile & trés-parfait de marcher toujours
en la préfence de Dieu; c’eft, dit-il, celut

e nous enfeigne ’'apOtre dans fa premniere
épitre aux Corinthiens , par ces paroles : {oit
gue vous mmangiez , foit que vous buviez
& quelque autre chofe que vous fafliez , fai-
tes tout pour la gloire de Dieu. Oferons-nous
croire , que nous préfentons iCi un moyen
plus aifé , plus utile , & plus parfait ? Nous
difons au refte plus aifé , foit parce qu’il
nous paroit bien fimple & par conféquent
bien aifé¢ d’abandonner toutes fes penfées a
Dieu, foit en fuppofant la fidélité a tout ce
que nous venons de dire de la folitude, du
recueillement, du filence , de Phumilité d’ef=
prit. Et ce moyen nous paroit d’autant plus
utile , que par ’'abandon entier de toutes nos

enfées a Dieu , nous {fommes trés-portés
a faire tout pour la gloire de Dieu, & faifant
tout pour la gloire de Dieu, nous fommes

(a) Serm, L. in Pfalm. 36, n, 12




70 LINTERIEUR |
trés-portés a abandonner toutes nos penfées’
a Dieu, a penfer continuellement a3 Dieu
& a Dien feul. -

Nous iavons, que dans cette miférable’
vie ou notre efprit eft naturellement fi 1é-
ger & f1 volage , il faut une grace toute par-
ticuliere de Dieu pour parvenir au fouvenir
continuel de fa divine préfence. Mais enfin
ne pouvons-nous pas l'attirer en nous cette
ﬁrace ? n’y a-t-1l pas des ames qui ont le

onheur de I’attirer en elles ? Et pourquoi ,
fi nous fommes fidelles , ne pourrons-nous
pas Pattirer également en nous? Ho ! qui me
donneroit de voir tous les hommes vivre vé=
ritablement {ur la terre , comme s’ils étoient
déja dans le ciel , continuellement occupés
de Diex feul! combien Dieu doit-il fixer
fes complaifances dans ces ames vraiment
intérieures, qui dans tout ce qu’elles font ,
ne perdent jamais de vue, pas méme pour
un feul inftant, le Dieu de leur coeur 3 qui, a
FPexemple de lintérieur de Jefus , allant,
venant., travaillant , agiffant , prenant méme
leurs repas, leurs récréations, font toujours
occupées de Dieu, & tichent de ne s’occu-
per que de Diex feul, ou du moins de ne
s’occuper de rien, qu’en Dien feul! lly en
a parmi elles , qui ont le bonheur de conti-
nuer a, s’occuper de Dieu méme dans le
fommeil, & qui peuvent dire, comme 1’é~
poufe des facrés cantiques : je dors , & mon
cceur veille (a). Tachons au moins de nous
rappeler de Dieu, aufli fouvent que. nous

{ﬂ!} Cante § 2 3



DE JESUS-CHRIisT. T
le pourrons; & par un abandon entier de
nos penfées A Diex feul , tenons notre efprit
difpofé & penfer toujours 3 Diew. s Nous
» devrions nous fouvenir de Dien auffi fou-
» wvent que nous refpirons : tichez du moins
» de le faire aufli fouvent que vous le pour-
» rez (a). »

Mais fi nous ne pouvons continuellement
penfer 4 Dieu, au moins rendons Pabandon
entier de nos penfées aflez parfait , pour
voir tout en Dieu fenl, comme Dieu voit:
tout en lui feul. C’eft ici le fecond avantage ,

ue les ames parfaitement fidelles & 1’aban-

on entier dé Pefprit entre les mains de Dieu,
trouvent dans le fruit de cet abandon , dont
nous parlons a&uellement. Cleft |a vue de
la foi, qui fait voir en Diey & en Dieu fert
le principe & la fin de toute chofe, qui fait
par conféquent rapporter tout 3 Dien & a
Dien ferl. Et ce fecond avantage eft plus fa
cile a acquérir , parce que pour le pofléder,
1l ne s’agit que d’une vue habituelle , renou~
vellée de tems en tems. Nous fommes bien
<€loignés cependant de vouloijr détourner les
ames d’une vue plus formelle &; plus conf-
tante , qui leur faffe plus expreflément voir
tout en Diex feul; nous fouhaiterions les
voir toutes occupées du fouvenir continuel
de Diex feul; nous fouhaiterions donc éga-
lement les voir toutes tellement perdues en
Dier fernl, qu'en quelque forte, 3 chaque
inftant, elles ne viflent que Diex fiul. Mais
du oINS peut-on voir tout en Dies Seul
* — i

(<) Avis falut, d'ya ferv, de DEEI-II:IP- 170,

"y
']

-



172 LINTERIEUR

par un renouvellement de cette vue qui cons
ferve I'ame dans cette heureufe &t jufte dif-
pofition. La pratique de cette difpofition eft
plus difficile dans les occafions ou dans les
€tats qui crucifient; mais la foi éleve {1 par-
faitciment une ame au-deflus de tout , que
les croix deviennent, ainfi que nous dirons
-dans la fuite , ’'objet de fon amour , a I'imi-
tation de 'amour infatiable de 'intérieur de
Jefus pour toute forte de croix & de facri-
fices.

Il eft trés a propos & méme abfolument
néceflaire , afin de fe conferver dans cette
heureufe &t jufte difpofition , de ne rien
entreprendre , de ne rien faire , de ne penfer
a rien que d’aprés Pordre de Dieu. Car c’eft
bien fe rendre indigne de la grace, qui doit
nous faire voir tout en Dien feul, que de
vouloirfe conduire d’aprés {a propre volonté
ou fon propre caraltere; comment voir en
Dien feul ce que Dieu ne demande pas de
nous? La vie intérieure de Jefus , encore
mieux, {1 on peut le dire, que fa vie ex-
térieure , n’étoit jamais que le pur accom-

liffement du bon plaifir de {fon Pere cé-
efte (a); ne vivons que de ce pur accom-
pliflement, & nous pourrons, comme 'in-
térieur de Jefus , voir tout en Dieu feul.

Ce qui doit nous attacher encore plus 3
acquérir cette vue de tout en Diex feul, c’eft

w’elle doir étre en nous le fruit du {fouvenir
e la préfence de Dieu. Notre Dieu peut-il
s’intérefler a2 nous voir nous rappeler delui 4

(a) Joan, 4, 34«

~ 5



DE JESUS-CHRIST. 173
s’il ne nous voit en méme tems, par la vue
de tout en lu1 feul , lui rendre cet hommage
de foi qu’il défire principalement de nous
dans la' vie de notre efprit ? Il faut voir,
nous venons de ledire, en Dieu & en Dyew
Seul le principe & la fin de toute chofe; &
fans doute i1l faut le voir efficacement. » Il
» ne fuffiroit pas de penfer feulement a Dieu,
» {1 ce n’étoit avec religion & avec amour:
» car les Philofophes. y penfent fechement
»» pour en difputer, & les méchans y pen-
» {ent criminellement pour lui mnfulter (a). »
Mais nous devons parler dans le chapitre
fuivant de la pureté d’intention, a 'exemple
des intentions fi pures & fi parfaites de lin-
térieur de Jefus ; & nous ticherons d’ache-
ver d’inftruire les ames {ur un point {1 im-

portant.
§. VIIL

Mais Pefprit de Pintérieur de Jefus n’étoit
‘pas feulement dans le fouvenir continuel,
dans la wvue continuelle de la préfence de
Dieu; 1l étoit encore dans un continuel en-
tretien avec Dieu , dans une continuelle
oraifon. Et c’eft le troifieme des fruits inef-
timables & divins , dans 'intérieur de Jefus
de P’entier abandon de {on efprit entre les
mains ce fon Pere célefte.

L’intérieur de Jefus jouiffoit fans aucune
interruption , d’un commerce tout divin avec
fon Pere célefte, lui parlant ou P’écoutant
avec un refpeét plein d’amour. Nous devons

- R—
.{a) Avis falut, d'un ferv, de Dieil_l » P- 78
3




" = %
174 L'INTERIEUR
donc confidérer Pintérieur de Jefus, foit
dans le tems de la vie cachée de ce Dieu-
fauveur , foit méme dans le tems defa vie
publique , toujours 1 intimement uni a Dien
Seul, qu’ll ne ceflfoit pas un feul inftant de
s’entretenir avec lui. Il avoit, ainfi que nous
Pavons vu, des tems particuliers {péciale-
ment deftinés 4 I'oraifon ; nous n’avons cité
que les oraifons dans les déferts ou fur les
montagnes , i1l pouvoit encore vaquer {pé-
cialement a ce {faint exercice en d’autres lieux.
Neanmoins fon oraifon étoit continuelle 3 &
pourrions-nous craindre de trop dire, en
avangant qu’il n’avoit ainfi des tems parti-
cuiiers fpZcialement deftinés 3 ’oraifon,
q:’en apparence , & que pour nous appren-
ctre , 3 nous qui ne pouvons {outenir au mi-
lieu des occupations une méine ferveur de.
priere que dans la priere elle-méme , que nous
devons avoir un tems particulier pour ce
faint exercice; en avangant donc, que fon
oraifon dans fa continuité non interrompue .
étoit toujours €également fervente & divine 2
Les a&ions extérieures de Jefus étoient
donc toutes faites en efprit d’oraifon, & en
oraifon méme. Il marchoit, i1l converfoit, il
travailloit , il prenoit fes repas & {on repos 3
fous ces dehors d’une wvie femmblable a la
ndtre, étoit cachée une wvie intérieure toute
divine , perdue dans le fein de Dien feul
& cette vie fe trouvoit en lui, bien mieux
qgue dans ’Ange Raphaél , qui , en prenant
foin du jeune Tobie, paroifioit manger
boire, mais ufoit en méme tems d’un ali-
ment & d’un breuvage , qui ne pouvoient



PE JESUS-CHRIST. 17%

&tre vus des hommes (&) , c’eft-a-dire ,
jouiffoit toujours de la vue de Dieu , fe
nourriffioit de cette vue & de tous les avan-
tages qui en font les fuites ineftimables.

ui pourroit entreprendre d’expoferla {u-
blimité de Poraifon de l'intérieur de Jefus!
c’étoient un Pere infinuinent tendre & un
Fils bien-aimé , objet de toutes les complai-
fances de ce Pere fi tendre, qui s’entrete-
noient enfemble & conféquemment par ’en-
tretien le plus intime & le plus divin. Ce
font-13 des fecrets merveilleux , qu’il n’eft
pas perinis a une pure créature de voulgg
fonder , de vouloir méme trop chercher
connoitre. Nous pouvons en connoitre quel-
que chofe par la priere (4) , qui termine le
diicours de N.S., que l'on appelle le dif
cours de la cene.

51! nous eft permis de vouloir connoitre
un peu plus Pardeur de cette oraifon {1 fu-
blime, a la prendre méme feulement dans
les penfées*, nous ne devons pas efpérer
de la connoitre parfaitement. Il nous fuffira
d’en faire notre modele , en fachant que I’ar-
deur de cette oraifon répondoit aux fubli-
mes connoiflances de 'intérieur de Jefus, &
qu’elle étoit encore , avec Pardeur des fen-
timens , le fruit principal de Pentier aban-
don du cceur, dans 'intérieur de Jefus , en-
tre les mains de fon Pere célefte, de cet

(2) Tob. 12, 19. (&) Joan. 17.

* Nous voulons dire, que les pen{ees méme fone
en quelque forte enflammees dans une fublime orai-
fon, ou par l'ardcur des fentimens, ou par leur

feule fublimité, : .
H 4



176 L'INTERIEUR |
abandon, que nous allons admirer bientSt
de méme par conféquent, que de ce defir,
de ce zele dl:::nt intérieur de Jefus étoit con-
{fumé pour la gloire de fon Pere célefte, &
dont nous avons parlé précédemment. ‘
Mais parce que la pureté de loraifon de
Pintérieur de Jefus rend fpécialement cette
oraifon notre modele pour la vie de Dies
Jeul , nous pouvons & nous devons y fixer
refpeftueufement nos regards , & ticher
d’en acquérir plus de connoiffance. 1l faut,
qu’a I'’exemple de P’intérieur de Jefus, nous
flions oraifon, nous la faffions, s’il {2 ]peut,
ontinuellement , nous la faffions aufh fublime
& auffi ardente que nous le pourrons ;3 mais
furtout il faut, qu’a ’exemple de P'intérieur
de Jefus, nous la faffions bien pour Diew
Jexl. Or faire bien oraifon pour Dizu feul
c’eft ne s’y occuper que de la gloire de Diex
Sewl, & ne s’y pas méme rechercher dans
les douceurs, confolations , lumieres, &c.
Ce fecond objet fera fuffifamment traité ,
quoiqu’en géneéral feulement , loriqu’il s’a-
gira de la pureté d'intention, de l'indiffé-
rence abfolue de 'intérieur de Jefus , &c.;
occupons nous maintenant du premier, &
€tudions-le dans cet intérieur divin.
Comme la gloire de Diex feul étoit 'uni-
que objet de toutes les penfées & de tous
les defirs de I'intérieur de Jefus, ou pour
mieux dire , comme , ainfi que nous P’avons
déja confidéré , il n’y avoit proprement dans
I'intérieur de Jefus qu’une feule penfée , qu’un
feul defir, la penfée & le defir de la gloire
de Dieu feul , ainfi 'oraifon de l'intérieur de



DE.- JESUS-CHRIST. ' a4
Jefus n’avoit d’autre objet & d’autre terme
gue la gloire de Dien feul. Jefus a été fen-
fible & trés.{enfible a nos maux tempﬂrels -
chacun de fes pas fur la terre a été marqué
au moins par quelqu’un de f{fes bienfaits ,
méme dans Pordre temporel (2). Il a été
encore plus fﬂnﬁbie a nos maux {pirituels 3
pour nous en guérir, il s’eft entierement li-
vré pour nous (&) 5 notre falut 'a méme
occupé toute {a vie , puifgue ¢’étoit pour no-
tre falut que fon Pere célefte nous I’avoit
donné (c); a chague inftant, il s’en occupoit
donc dans fes divinsientretiens:avec fon Pere
célefte ; mais non-feulement » ainfi que nous
I'avions déja dit d’'une maniere générale ,
par la fﬂrce &z la pureté de l'intention, tous
étoit perdu , dans 'intérieur de Jefus dans
la vue & le defir de la gloire de D:cuﬁuf'
tout étoit encore perdu , dans l'intérieur de
Jefus ; par la force méme toute pure de fon
ﬂralfﬂn dans la penfée comme toute feule
de la glmre de Dien feul.

Nous i' ouhaitons nous expliquer affez clai-
rement a cet égard pour élever les ames &
une oraifon bien pure , & nous difons en-
core que l'intérieur de Jefus dans fon orai-
ﬁ:m continuelle , penfmt cnntmuellement
a fon Pere célefte & a nous, s’occupoit ,
s’entretenoit continuellement de fon Pere
célefte & de nous; mais que la penfée de
la gloire de {on Pere célefte , l'occupa-
tion, lentretien fur cette gloire, étoit fi

(2) A&. 10, 35. (&) Gal, 2, 20.

1y . 16-37.
(<) Joan. 3, H s



178 YINTERIEUR
bien . une penfée toute feule , une occu-.
pation toute feule , un entretien tout feul
dans ’intérieur de Jefus , que les autres pen-.
fées, les autres occupations, les autres en-
tretiens , par une perte abfolue & totale , ne
faifoient quune méme & feule penfée avec
cette penfée , qu'une méme & feule occu-
pation avec cette occupation, quun méme
& feul entretien avec cet entretien. On com-
rend que cette perte abfolue & totale, étoit
a perte de toutes les penfées de I'intérieur
de Jefus , dans la penfée de la gloire de fon
Pere célefte; comme ( fi 'on peut ufer de
cette comparaifon, ) une goutte d’eau fe
perd dans une mer immenfe. Dés que I'in-
térieur de Jefus voyoit tout en Dien feul,
fon occupation dans oraifon fur notre falut
étoit toute en Dieu fenl. Et il en étoit de
méme certainement, lorfqu’il s’y occupoit
de {a propre gloire, de la gloire qu’il de-
mandoit pour Phumanité {ainte & adorable
apres {fa mort & dans ’éternité , qui devoit
étre une participation fi divine a la gloire
de Dieu méme, & qu’l regardoit comme
le jufte prix de fes travaux de fes fouf-
frances (a).

~ Cette oraifon fi continuelle,, fi fublime
fi ardente, fi pure de D'intérieur de Jefus
€toit donc le fruit le plus précieux de P'aban-
don entier de l'efprit, dans ce divin in-
térieur , entre les mains du Pere célefte.
Parce que cet efprit étoit ainfi entierement
abandonne , il participoit fi parfaitement a
- A e e e e e T e T

(s) Joan. 17, 4, 5

L



DE JESUS-CHRIST. 170
Ia contemplation, qui ravit I’étre méme de
Dieu a la vue continuelle de fes perfe&ions
infinies.

Ho ! quand notre efprit fera-t-il donc en-
tierement abandonné , a Pexemple de Pefprit
de l'intérieur de Jefus! fi, felon la mefure
de notre grace , nous ne pouvons parvenir
a une oraifon continuelle & fublime, com-
me P'oraifon de Pintérieur de Jefus , nous

articiperons du moins a cette continuité &
a cette fublimité ; fi notre oraifon ne peut
pas étre aufli ardente & aufli pure, que
I’oraifon de’intérieur de Jefus, nous participe-
rons du moins a cette ardeur & a cette pureté,

J. C. nous a dit : 1l faut toujours prier ,
& ne cefler jamais de prier (a); efforqons-
nous de répondre a cette invitation fi favo-
rable dans toute fon étendue ; c’eft-a-dire,
rendons, s’il fe peut, notre oraifon conti-
nuelle , & ne craignons jamais, que {i nous
y parvenons d’apres 'infpiration de Dieun
& pour Dien feul , elle nous fafle oublier
& négliger nos devoirs. Faifons au moins
toutes nos altions en efprit de priere, c’eft-a-
dire, dans la difpofition a la priere, dans
le defir de la priere. St. Auguftin explique
les paroles de notre divin maitre que nous
venons de citer , en difant qu’un continuel
defir eft une priere continuelle (4). Une ex-
cellente pratique , pour nous entretenir con-
rinuellement dans la difpofition a la priere,
dans le defir de la priere, & pour rendre

o

(a) Luc. 18, 1. .
(&) S, Aug. Ep. 121, ¢, 9. & aliis locis,

Ho



180 L'INTERIEUR

méme en quelque forte notre priere conti-
nuelle , a ’exemple de Pintérieur de Jefus .
eft la pratique des faintes afpirations , des
oraifons jaculatoires, que les auteurs pieux
recommandent fi {pécialement & fi jufte-
ment. L’auteur des Avis falutaires, nous dit
d’abord pour nous exhorter a une oraifon
continuelle : établiffez une converfation in-
térieure avec Dieu, & faites-en votre prin-
cipale occupation (a). Enfuite pour nous
donner un moyen de {uppléer a cette orai-
fon continuelle, lorfque nous ne pouvons
y parvenir , il dit : ayez toujours quelque
afpiration propre pour vous porter a Dieu,
&z I’adorer chaque fois que vous le décou-
vrirez dans votre coeur. Quel eft I’'ami, qut
demeunre muet a la rencontre de fon amu 2
ou quel eft 'enfant @ qui la parole manque
étant auprés de {fon pere ? quiconque ne fait
pas confacrer a toute heure quelque affec-
tion 3 Dieu, ne fait pas encore 'aimer (4).
INous ne vous défignons point de tems fixe
pour ces oraifons jaculatoires ; fixez-vous
cependant, pour vous rendre plus furement
fidelles , mais recourez a ce moyen fi utile ,
aufli fouvent que vous le pourrez.

Il v a un moyen encore plus propre a
faire toutes fes altions en efprit d’oraifon ,
& qui peut bien nous unir a I'intérieur de
Jefus & nous donner I'imitation des vertus
de ce divin Sauveur, relativement a cha-
cune de nos altions ; c’eft d’accompagner

_

(2) Avis falut, d'un ferv, de Dieu, p. 170,
(#) Page 371-172, '




DE JESUS-CHR1IST. 182

&z d’animer chacune de nos a&ions , des ré-
flexions relatives a cette altion pour nous
€lever vers Dieu & nous fixer en Dieu en
la faifant. Vous travaillez : penfez aux opé-
rations amoureufes de la grace de Dieu dans
votre ame; vous allez, vous venez : pen-
fez a ce doux & ineffable commerce, que
Dieu veut établir entre lui & wvous par fes
in{pirations & par votre correfpondance ;
vous prensez votre repas : penfez a la nour-
riture dont Dieu veut que vous nourrifliez
votre ame , penfez a la vie de lui feul ; vous
allez prendre votre repos : penfez au repos
que Dieu veut trouver en vous & vous faire
trouver en lui : vous converfez avec les créa-
tures : penfez a la converfation intérieure ,
que Dieu veut avoir avec vous; vous ens
treprenez quelque affaire : penfez a la grande
affaire que wvous avez a traiter avec votre
Dieu , qui eft de ne vivre que de lui feul,
Mais {furtout animez-vous amfi a efprit
d’oraifon, dans les exercices de religion &
de piété, vous repréfentant alors plus par-
ticulierement que jamais les parfaites & pu-
res difpofitions , dont Pintérieur de Jefus
étoit animé par la perfetion de fon oraifon
continuelle , fon anéantiffement profond en
prefence de {fon Pere célefte , fon ardent
amour envers ce Pere infiniment tendre.
Afin de vous rendre ces difpofitions encore
mieux préfentes, repréfentez-vous ce divin
Sauveur , tantdt profterné en terre (@), tan-
tot levant les yeux au ciel () , dans la fer-

(«) Matth, 26, 49, (¢)Joan.17, I,




182 "L’INTERIEUR

veur de fon oraifon ; & fans vous aflujettir
a ces pratiques extérieures, lorfque lin{pi-
ration du Seigneur ne les demande pas de
vous ou lorfque les circonftances ne vous les
permettent pas, que vos fentimens expri-
ment ce qu’elles fignifient .... époufes de
J.C., appelées a une oraifon continuelle
& fervente encore plus que les fimples chré-
tiens, que votre vie intérieure, non-feule-
ment dans les pieux exercices , mais encore
dans toutes les fonétions de vos emplois,
dans tous les devoirs de Punion avec vos
feceurs , dans vos actions méme , qu’on pour-
roit appeler indifférentes , & qui toutefois
ne doivent jamais I’étre , furtout pour des
ames aufli favorifées que vous , que toute
votre vie en un mot {oit bien une expreflion
fidelle de l'oraifon continuelle de votre di-
vin époux. Et vous, quu parmi les époufes
d’un Dieu, étes plus fpécialement appelées
a une vie intérieure & parfaite, a une vie
plus en Dizx feul, pratiquez avec encore
plus de perfeftion cette grande regle de con-
duite pour la vie de Dieu fiul en vous....
Miniftres de ce Dieu-fauveur : que Vardeur
pour les fontions de zele n’alterent jamais
en vous cet efprit d’oraifon, qui ayant fait
le principal caraftere du fouverain prétre ,
doit faire aufli votre principal cara&ere ; les
plus généreux facrifices de ce prétre éternel
ont eu pour principe la ferveur des fenti-
mens de {fon oraifon continuelle. Voulez-
vous bien glorifier & faire bien glorifier
Dieu feul par votre miniftere? Avec Jefus
& comme Jefus, par Pefprit d’oraifon éle-



DE JESUS-CHRIST. 183
wvez-vous au-deflus de tout ce qui eft dans la
créature & dans vous-mmémes , ( car, vous
le favez, 'oraifon ou la priere eft une élé-
vation de PPame a Dieu; ) n’entreprenez
rien que Dieu ne le demande de vous, &
uniquement parce que Dieu le demandera
de vous ; perfévércz toujours enfuite dans
cet efprit d’oraifon, & furtout lors de ces
fonétions du miniftere , qui peuvent vous
produire avec vun certain é€clat ; confervez-
vous donc toujours dans le recueillement &
dans une unicn intime avec Dieu. Quoique
toujours en aftion, St. Frangois-Xavier ne
perdoit jamais Dieu de vue , & il étoit fi
recueilli au fond de fon cceur , qu’allant un
jour par les rues de Goa , il ne s’appercut
pas d'un éléphant furieux, qui faifoit fuir
tout le monde , quoiq’on lui cridt de tout
c6té de prendre garde & de fe détourner;
il étoit ordinairement en oraifon depuis mi-
nAuit jufqu’au lever du foleil , & la vueydu
cicl parfemé d’étoiles le ravifloit tellegent
que dans les lieux ou il n’y avoit poif® d’é-
glife , il paffoit dehors la plus grande partie
des nuits. Nous n’avons pas befoin de vous
dire , que la perfeftion, qu'exige votre état
tout divin , eft plus fublime que celle,
qu’exige D’état des époufes de Jefus. Ne fai-
tes pas confifter cette perfeftion, relative-
ment au zele , précifément a faire beaucoup 3
le prétre qui fait le plus de bien ; n’eft pas
®oujours celui qui en entreprend le plus &
paroit en faire le plus.

Pour la fublimité de 'notre oraifon, laif~
fons-en abfolument le foin & 'efprit de Djeu.



:84 LINTERIEUR

Ne nous ePu:t‘bns pas en efforts, qui, lors
méme qu’ils paroifient réuflir , ne font
qu’exalter 'imagination & nous abufer. Tous
les efforts , que Dieu demande de nous dans
Yoraifon, {font de nous rendre parfaitement
mais paifiblement fidelles a fon mouvement,
a fon attrait. Il nous-élevera toujours aflez
haut , fi nous fommes ainfi fidelles , pour
fe faire conmoitre a, nous & nous faire con-
noitre ce qu’il deinande de nous felon tous
fes defleins ; & c’eft-la uniquement ce que
nous entendons , par cette participation a la
fublimité de l’aratfﬂn de Jefus, que nous
avons annoncée. J’aiine bien mieux fentir la
componcétion, que de favoir comment il faut
la definir, dit le pieux auteur de PImitation
(«). Si vous voulez aller furement a Dieu,
nous dit auteur des Avis falutaires , defiez-
vous beaucoup , ou du moins faites peu
de cas du fenfible ,: de I’extraordinaire ,
du gratuit, & des lumieres impétueufes ;
& camtentez-vous de la foi & de I’aban-
don PB).

Nous n’en dirons pas tout a fait de méme
de l’ardeur de Poraifon , que nous n’avons
encore confidérée dans Poraifon de I'inté-
rieur de Jefus , que relativement aux pen-
{fées. Méme fous ce rapport, nous poivons
mais mu;nurs dans un abandon entier & pai-
fible a Pefprit de Dieu, défirer un peu plus
de reflentir cette ardeur , afin que notre ef-
prit méme s’enflamme dans l'oraifon &

(a) Imit, Chr. lib. 1, cap. 1, n. 3-
(#) Avis falut, d"an ferv, de Dieu, p. 193, 194.

-



DE JESUS-CHRIST. 185
rende par-la 4 {a maniere un hommage d’a-
mour a notre Dieu.

Mais ce que nous devons défirer furtout
& comme uniquement, c’eft de participer
abondamment a la pureté de l'oraifon de
Jefus , & par la pureté & la fimplicité de
nos penfées dans ’oraifon , de tout perdre,
a Pexemple de fon intérieur, dans la pure
penfée de la gloire de Dicu f2ul. Faut-il donc
ne s’occuper jamais dans oraifon que de la
gloire de Diew feu/? ....Si Dieu nous ap-
pelle a nous perdre tellement dans cette vue ,
que fans négliger les autres fujets d’oraifon
qui, felon les circonftances ou plutdt felon
le mouvement de IEfprit faint , doivent
nous occuper, & f{urtout {ans négliger felon
les mémes regles Pattention 4 nous connoi-
tre & a prendre des réfolutions particulieres
Paur nous corriger, nous perdions, pour
ainfi dire , toute autre confidération dans la
confidération de la gloire de Drieu feul, il
faut {uivre bien fidellement cette vocation:
-81 nous devons nous fixer plus particuliere-
ment aux f{ujets ordinaires d’oraifon, que
peuvent préfenter bien des livres pieux ,
ayons foin de les rapporter tous a la gloire
de Dieu fenl , en nous occupant de cette
gloire dans ces fujets 3 c’eft-la notre grand
& unique objet ,* puifqu’il faut vivre de la
vie de Dieu feul. Que d’ames perdent heau-
coup de tems dans ’oraifon , ou du moins
s’en retirent fans y avoir recueilli des fruits
abondans & précieux que Dieu leur y avoit
préparés | Elles s’amufent & beaucoup de
réflexions & comme & un difcours fuivi &



186 L’INTERIEUR
humain, qui les laiffent toujours enfoncées
en elles-mémes , fans leur permettre de f{ui-
vre librement Pattrait de la grace & de s’é-
lever vers leur Dieu par la vue plus fimple
& plus pure de la gloire de Dieu I/Euf. Ta-
chons méme de nous élever , a I'exemple
de Pintérieur de Jefus , a la vue fimple &
pure de la plus grande gloire de Dieu feul.
Lorfque Dieu nous infpirera de nous en-
tretenir avec lui dans l'oraifon, de nos in-
terées eternels, foyons en un fens plus vi-
gilans encore & nous élever vers lui feul
par la penfée fimple & pure de fa gloire ,
afin d’écarter tout obflacle a la pureté de
fon amour, qui par cette penfée fimple &
pure de la gloire de lui feul, doit étre, a
fa maniere , méme dans notre efprit.

CHAPITRE IIL

De labandon du ceur , dans Pintérieur de
J. C., entre les mains de fon Pere célefte.

§- I-
O Cceur divin, je vous demande avec

toute la confiance &t toute l'ardeur dont je
fuis capable, de wvous connoiire pour vous
faire connoitre. C’eft vous principalement ,
que nous devons confidérer dans 'intérieur
de Jefus, comme la fournaife ardente de la
plus pure charité , du plus pur amour de
Dicu feul ; ceft donc principalement en



~ DE JEsus-CHRIST. 187
vous , que nous devons puifer ce pur amour,
afin de ne plus vivre que de la vie de Diex
gl v T

En quoi confiftoit I'abandon du cceur ,
dans l'intéricur de J. C., entre les mains de
fon Pere célefte ? L’abandon de Vefprit,
dans cet intérieur divin, étoit de n’avoir
d’autres penfées, que celles qu’il receveit
de l'efprit de Dieu méme; I'abandon du
cceur étoit de n’avoir. d’autres fentimens ,
que ceux qu’il recevoit du méme efprit de
Dieu méme. De forte que la vie de Pefprit,
dans I'intérieur de Jefus , étant la vie de
I’e{prit méme de Dieu , la vie du cceur ,
dans 'intérieur de Jefus, étoit encore la vie
de P'efprit méme de Dieu ; Pefprit de Dieu
eft tout a la fois lumiere & amour. Nous
nous exprimerons peut-étre mieux en di-
fant, que I'amour méme dont Dieu briile ,
dont Dieu eft confumé pour lui-méme ,
étoit la vie du coeur , dans Pintérieur de
Jefus.

- Car Dieu n’ayant d’amour que pour lui
feul , en ce {fens au moins que ’amour qu’il
porte a fes créatures & par lequel il veut
méme les rendre heureufes de fon propre
bonheur, il le rapporte néceflairement a luie-
méme & A lui feul , un cceur entierement
abandonné entre les mains de Dieu, ne
voulant plus difpofer d’aucun de fes f{enti=-
mens , ne peut recevoir d’autres affetions ,
d’autres defirs, que les affeftions, que les
defirs.de Dieu méme qui ne font que pour
Dieu feul. Et comme Dieu ne s’aime ainfi
lui-mé&me que pour fa gloire, que pour le



188 LINTERITIEUR
pur accompliflement de fon bon plaifir, un
cceur ainfi entierement abandonneé.n’aime
Dien feul que pour la gloire de Dicn. ferl
gue pour le pur accomplffemment du-:boh
laifir de Dieu feul ; c’eft ce que.nous avons.
a confidérer encore.dans. ’entier abandon-
du cceur de l'intégeur de J:fus , entre les
mains de fon Pere célefte.. | s

Il nous importe beaucoup & treés-effen-
ticllement d’étudier & d’imiter cet abandon.
du cceur , dans 'intérieur de Jefus. Quoiqu’il
foit néceflaire d’abandonner entierement fon
efprit a Dieu , 'il eft encore plus nécefifaire
de lui abandonner entierement fon cceur. Le
ceeur, il eft vrai , ne peut s’attacher a ce

ue Pefprit ne connoit point ; c’eft cepen-

ant dans les difpofitions du ceeur , que prend
fa fource prefque toute Poccupation de 'ef-
prit. Une fois 'objet connu, fi le coeur s’y
attache , l'efprit en eft occupé, & felon la
force de P’attachement , I’efprit cherche tou-
jours plus & mieux connoitre I'objet & n’a
plus d’autre occupation que d’y penfer mé-
me vivement.

Le divin cceur de Pintérieur de Jefus , eft
donc notre grand modele dans cet intérieur ;
c’eft ici donc la partie la plus intéreflante de
de ce petit écrit , & nous conjurons trés-
inftamment dans le Seigneur toutes les ames
de s’y affe@tionner {pécialement, Si elles veu-
lent, comme elles le doivent, vivre de la
vie de Dien feul , elles en trouveront le
grand & wvrai principe dans ce cceur divin.
Mais I’étude , qu’elles doivent en faire , n’eft
que pour les conduire a Puniter fidellement;



DE JESUsS-CHRIST. 189
Bz §’il eft pour elles une étude qui demande
le foin d’une parfaite docilité , c’eft celle-ci
encore plus que toute autre. Les penchans
du cceur , & furtout les penchans du grand
& comme unique défaut de notre cceur, les
penchans de P'amour-propre fe révoltent
étrangement a la vue de I'abandon , c’eft-a-
dire , du facrifice ; car ces deux mots ne
fignifient dans ce petit écrit, que la méme
chofe. Et quand on a a confidérer un mo-
dele auffi parfait que le cceur divin de Pin-
térieur de I;el’us, ces reévoltes peuvent étre
&¢ {ont fans doute encore plus étranges &c
par-la plus capables de nous rendre infi-
s efles. . _

Afin d’apporter a cette étude ce {oin d’une
parfaite docilité , que les ames qui liront ce
petit écrit , élevent dés maintenant & en-
fuite de tems en tems dans le cours de la
lefture de ce troifieme chapitre, leur coeur
wers Dieu par cette priere de Salomon :
Vous donnerez , Seigneur , a votre ferviteur
un cceur docile , dabis ... fervo tuo cor do-
cile (a). Qu’elles faflent cette priere avec fin-
cérité , avec humilité & avec ardeur, afin
que toute brieve qu’elle eft, elle pénetre jui=
qu’au fein de Dieu, & qu’elle mérite d’étre
exaucée (&). Qu’elles veillent exaltement fur
elles-mémes , pour ne point fe décourager
3 la vue des combats, que peut cofiter la
vi&oire néceflaire a I'imitation de Pintérieur
de Jefus, & pour s’exciter au contraire pag
une vive confiance en la toute-puiflfance de

(a) 3. Reg. 3, 9«  (5) Eccli. 35, 384



50 LPINTERITEUR"

la grace; avec la défiance de nous-méines
&c la confiance en Dieu, nous fommes affu-
rés du fecours de Dieu, & avec ce fecours
nous pouvons tout (a).

Pour produire cet encouragement, nous
dirons felon la confolation de efprit du Sei-
gneur, qu’il y a pour une ame , qui €tudie
Pintérieur de Jefus dans les vues d’une vive
foi, une grace particuliere de confiance , qui
peut ne pas fe trouver toujours dans I’étude
des exemples des Saints. Les Saints paroi{=
fent bien & {ont en effet des modeles plus
a la portée de notre foiblefle ; ils étoient de
purs hommes comme nous , & quelques-
uns d’entr’eux pouvoient avoir plus de dé-
fauts & de 10ns que nous , avant que
de parvenir a la fainteté ; néanmoins il eft
d’abord hors de doute qu’il n’y ait plus de
graces attachées a P’étude de notre divin
modele, qui a été le modele de tous les
Saints ; & enfuite , quand une ame confi=
dere par les wvues d’une vive foi un Dieu
Paimer jufqu’a fe faire femblable a elle en
prenant {a nature , jufqu’a lui montrer dans
cette nature qu’il a prife pour fon amour &
le modele qu’ellea a fuivre & la force qui
lui fera fuivre ce modele , ( la nature humaine
unie a la nature divine en J. C. nous ayant
meérité toutes les graces qui nous font nécef-
faires ; ) comment peut-elle ne pas s’ani-
mer, ne pas s’encourager a vivre dela vie
intérieure de Jefus, quelques facrifices qu’il
puifle lui en coiiter! elle doit efpérer tous
e -

(a) Phil, 4, 134




DE JESUS-CHRIST. 20%
tes fecours néceflaires au fidelle accomplif<
fement de ces facrifices.

Nous ne favons pas, fi une heureufe ex-
€rience peut avoir déja inftruit a cet égard
es ames qui lifent ce petit €crit 5 mais il

nous paroit, que quand on confidere avee
une certaine difpofition de docilité les exem-
ples de ce que ’on a a faire {foi-méme, ne
fiit-ce que des Exemples de ce qu’on peut
appeler bien en général , on fe fent auflitét
pDrtE a Pimitation de ces exemples , & pour
s y refufer, 1l faut réfifter afiez expre{fement
a cette Imprefﬁan {falutaire , fi on ne dé-
tourne pas ailleurs l'attention de fon efprit 3
combien plus donc avec les vues d’une vive
foi , telles que nous les défirons dans toutes
les ames, ne fe fentira-t-on pas port€ a re=
tracer dans fon lﬂtEI’lElll' I'intérieur méme de
Jefus! Il doit en cofiter, il eft vrai, & il
doit en coliter beaucoup a une ame juf=-
u’alors tiede & liche, pour fuivre cette
ivine impreflion; il faut de 'ammour de foi-
méme pafler au pur amour de Dien feul
d’une vie toute pour foi-méme a une vie
toute pour Dieu fenl; mais la confiance , que
Dieu infpire par les vues d’une vive foi , non-
feulement nous rend fupérieurs a tous les
facrifices néceflaires , mais encore nous les
fait accomplir au moins avec un fentiment
de paix intérieure , qui nous fait trouver de
la  confolation dans ces facrifices, & nous
rend encore plus forts a les accomplir, Ve-
nez a moi, nous dit J. C. avec une bonté
admirable ,*venez a4 moi, vous tous qui tra-
vaillez & qui étes chargés, Prenez mon joug



192 LINTERIEUR

fur vous, & vous trouverez le repos de vos
ames ; car mon joug eft doux, & mon far-
deau eft léger , venite ad me omnes , qui la-
boratis & onerati eftis , & ego reficiam vos 3
tollite jugum meurmn [uper vos , .... & inve-
rizetis requiern animabus veflris. Jugum enim
meum jguara eft , & onus meum leve (a).

§. IL

Dieu n’aimant que lu feul, & le cceur de
Pintérieur de Jefus, par un entier abandon
e¢ntre les mains de {fon Pere célefte , n"ayant
d’autres fentimens que ceux qu’il recevoit de
I’efprit de Dieu méme, le cceur de Pinté- .
rieur de Jefus naumoit que Diew feul. ...
tout feroit dit dans cette feule parole bien
méditée. Pour aider les ames a la bien mé=
diter , nous allons leur communiquer cequ'il_- - .
rlaira a Pintérieur de Jefus, de nous dévoi- .

er des fecrets & des tréfors de fon pur
amour envers {fon Pere célefte.

L’indifféerence abfolue pour tout ce qui
n’elt pas Dieu feul ou pour Diex feul ne
pouvoit que régner abfolument & au plus
haut degré de perfection, dans le cceur de
J’'mmtérieur de Jefus. Ce Dieu-fauveur a paru
fur la terre dans le plus parfait dénuement.

Il étoit pauvre , lui qui étoit le maitre de
Punmivers & riche des richefles de Dieu mé-
me (5) , & il étoit fi pauvre; que felon fes
propres expreflions, tandis que les renards
ont leurs tanieres , & les oifeaux du ciel

{z) Matth. 12, 28-30. (&) 2.Cor. 8, 9
leurs



DE JESUS-CHRIST. 103
¥eurs nids , 1l n’avoit pas ol repofer fa téte (a).
Dans cette pauvreté , quels plaifirs pouvoit-
il fe procurer? & eiit-il été riche, il n’au-
roit pas voulu en golitet ancunj; St. Paul -
nous le repréfente , ne choififlant pas la joie.

u’il pouvoit gotiter , choififlant au contraire
fouffrant la croix & méprifant I'iznomi-

nie (£); & le pieux auteur de I'linitation
nous dit avec une entiere veéri:é¢ , que toute
la vie de Jefus n’a été que cro:x & que mar-
tyre (c). Quel n’a pas été encore fon dé-
nuement de Peftime & de la confidération
des hommes, & de tous les honneurs du
monde ! il s’eft caché & abfolument caché-
pendant 30 ans; lorfqu’on a voulu I’hono-
rer , il a pris la fuite ; lorfqu’on a wvoulu le
couvrir , le raflafier d’opprobres (4) , il s’eft
livré. Son dénuement intérieur étoit bien
plus parfait {fans doute , puifqu’il étoit le prin=
cipe de fon dénuement extérieur, & qu’il"
alloit jufqu’a une indifférence abfolue a tout
ce qui pouvoit le fatisfaire méme intérieu-
rement, méme par un feul inftant de con-
{folation. _

Ceztte indifférence , difons-nous , étoit
pour tout ce qui n’étoit pas Diex feul ou
pour Dien fex!l. Mais il faut appliquer ici ce
qgui a été dit de P'abandon entier des pen--
{ées, & de la force de la pure & fimple
penfée de Dieu feul , qui, dans Pintérieur
de Jefus, faifoit perdre toute autre penfée

 p—ta —*

(2) Matth. 8, 20. {h] Hebr. 12-2.
¢) Imit. Chr. lib, 2 , cap. 12, n, 7.
d) Thren. 3, 30.

I



104 LINTERTEUR
qui n’étoit jamais que pour Dieu fernl , dang
la penfée méme de Dieu feul. De forte que,
commme en un fens il n’y avoit dans Pef{prit
de I'intérieur de Jefus qu’une feule penfée
ui €toit la penfée de la gloire de Dieu feul
par-la la penfée méme de Dieu feul , ainf
en un fens , dans le coceur de lintérieur de
Jefus n’y avoit-il qu'un feul fentiment qui
étoit le fentiment , le defir, 'amour de la
gloire de Diexn fenl , & par-la Pamour méme
de Dieu feul. Et non-feulement il en étoit
ainfi pour tout ce qui pouvoit regarder la
wie mortelle de Jefus , mais encore pour tout
ce qui pouvoit regarder fa vie glorieufe &t
éternelle.

Mais encore combien n’étoit-elle pas pure
cette indifférence! l'intérieur de Jefus n’y
étoit établi, que pour le pur accompliffe-
ment du bon plaifir de fon Pere célefte ; &
Jefus en pratiquant cette indifférence , y
tenoit fi peu & fi nullement pour lur-méme ,
que f{i par une fuppofition chimérique le bon
plaifir de fon Pere célefte ne s’y fiit pas
trouvé , i1l auroit été également indifférent
A ne pas la pratiquer.. .. Ho! que le Pere
célefte devoit donc encore plus trouver fes
plus pures complaifances dans Pintérieur de
ce Fils bien-aimé , a la wvue de P’abandon
entier de fon cceur , qu’a la vue de P’aban-
don entier de fon efprit ! Son pur amour,
bien loin d’y trouver l'ombre méme du
plus léger obftacle, n’y trouvoit que {on
regne le plus parfait & le plus abfolu.

Aprés cela , devons-nous parler de la
perte totale de Pintérieur de Jefus en Dicp

.



DE JESUs-CHRIST. 198
el & pour Dieu fenul P Ne voit-on pas ai-
fément , que dans 'intérieur de Jefus , il n’y
avoit jamais aucun fentiment pour lui-méme,
aucune vue de lulrméme, aucune vue méme
de cette indifférence qui faifoit fi bien vivre
Dien fexl en lui? Oui : la vie de Pintérieur
de Jefus n’étoit bien purement & unique-
ment que la vie de Dien feul. Dien fenlpen-
foit & aimoit en lui , pour n’y ‘penfer bien
qu’a Diex fenl , pour n’y aimer bien que
Dieu feul. Et nous trouvons la preuve de
cette vérité , dans cette feule parole de Je-
fus : je ne cherche point ma gloire 3 egv..
non quaero gloriam meam (a). S1 Jefus eiic
€u une feule vue de lui-méme , il auroit
cherché dans cette vue fa propre fatisfac-
tion , -1l auroit donc cherché fa gloire; car
<’efl {e glorifier, que ‘de chercher, par quel-
que moyen quelque léger qu’il foit , fa (a-
tisfa¢tron propre , c’eit fe croire mériter
quelque chofe. Il n’a jamais cherché fa gloi-
re, il n’a donc jamais eu aucune vue de
dui-méme. - k

Devons-nous également parler de la paix
ineffible , dont jouifloit le cceur divin de
Pintérieur de Jefus , par cette perte totale
en Dieu feunl & pour Dieu feul ? Le fiége
fﬁncipal de la paix, c’eft le coeur, puifque

e cceur eft aufli le fiége principal Pagi-
tation & du trouble. Mais {i Pefprit de 1’'in-
térieur de Jefus jouiffoit d’'une paix fi pro=
fonde, fi divine par P’abandon. entier de fes
penfées , combien plus profonde & plus di-

i

(a) Joan, $, 0. N

iz



196 LINTERIEUR

vine devoit ére la paix, dont jouifloit le
cceur de P'intérieur de Jefus par l’'abandon
de tous fes fentimens ! dans toute pure créa-
ture , la paix de Dieu a toujours €té bien
€loignée de furpaffer , comme dans I'inté-
rieur de Jefus & furtout dans fon cceur di-
vin qui n’étoit que pur amour, tout fenti-
ment , ainfi que parle 'apbtre (a} , Ceft-a-
dire , toute confolation , toute douceur , toute
joie , toutes délices. Cette paix du cceur ce-
pendant, de méme que celle de I'efprit,
n’a pas été dans Pintérieur de Jefus une
paix, qui empéchat cet intérieur d’étre bien
crucifie, & nous wverrons ce crucifiement
aller jufqu’a I’abandon de la part du Pere
ceclelte.

- Que la jaloufie infinie du Seigneur fe com-
plaife donc en nos cceurs , comme dans le
<ceur divin de Pintérieur de Jefus! brifons
enfin ces liens honteux de nos attachemens
qui nous captivent loin de notre Dieu. Hé-
las! Nous ne devrions tenir a rien, abfo~
lument a rien , nous ne devrions tenir qu’a
Dieu & a Dieu feul 3 encore faut-il ne favoir
tenir a Dieu feul que pour Diewn feul; Pinté-
rieur.de. Jefus eft pour nous le modele le
plus parfait de cetre indifférence ; & nous
tenons a tout, abfolument i tout, exeepté
a notre Dieu qui demande avec une jalou-
fie infinie tout notre cceur. Né nous flattons
pas de nous étre détachés au-dehors & mé-
me au-dedans, de bien des objets; jufqu’a
ce que nous aycns detruit en .nous tout

.

f‘) Philﬁ 4 ] ?l d f 4 Sy



DE JEsus-CHRIST. 1Q7
amour de nous-mémes, nous conlerverons
un lien qui peut aifément nous attacher 3
tout, & conféquemment par ce lien nous
tenons encore a tout. Que nous {ommes
donc encore bien éloignes de cette indiffé-
rence 1 abfolue , qur fait perdre toute vue
de foi-mé&me dans cette indifférence , & qui
ne laiffe bien que Dieu fiul en nous! Nous
vivons beaucoup encore , & Dien feul veut
vivre abfolument en nous. Mille {fentimens
font encore ennous, & i1l ne devroit plus y
avoir en nous, a Pexemple du divin cceur
de intérieur de Jefus, qu'un feul fentiment
le pur amour de Diex feul. Que nous fom-
mes ézalement bien éloignés de gofiter la
paix de notre Dieu! en J. C. , c’eft-a-dire,
par les mérites de fon intérieur divin & par
notre transformation en fon mtérieur divin
cette paix au-deflus de toutes délices devroit

arder & nos cceurs & nos intelligences (a),
nos cceurs plus encore que nos intelligen-
ces ;3 & non-feulement nous I’éloignons de
nos efprits cette paix divine par mille pen-
fées au moins mnutiles ; mais nous ’éloignons
encore plus de nos cceurs par mille attache-
mens qui nous font rechercher nous-mémes,
. Que perlonne ne fe fafle iciillufion ; I’'a-
mour-propre aveugle aifément , & fous bien
de prétextes frivoles nous cache la recher-
che de nous-mémes. Faifons ce que Dieu
fera un jour, ou plutdt prévenons ce que
Dieu feroit un jour, {i nous-mémes ne le
faifions pas maintenant: La lampe a la main

| {ﬂ,} Phail, gy Te
I3



198 EPINTERIEUR
entrons dans nos cceuss qui font pour hous-
un myftere fi profond, fondons-en par la
force de la jaloufie de Dieu méme les replis
les plus cachés , & voyons, s’il n’y a rien
en nous pour nous-mémes , {1 tout y eft bien
our Dieu feul ; prenons garde de reflembler
a ces hommes, qu font parfaitement tran-
quilles , comine un vin qui repofe fur {a lie;
& qui difent : le Seigneur ne fera m1 bien ni.
mal (a), c’eft-a-dire : prenons garde dere-
garder quelque objet de notre conduite com-
me indifférent a la gloire de notre Dieu ;
encore mqQins ayons le malheur d’appeler le
mal un bien (&), c’eft-a-dire, de regarder
comme glorieux a notre Dieu ce qui feroit
une recherche de naus-mémes,

Et s’il étoit néceflaire d’entrer 3 cet égard
dans un détail exa&t , quel fujet immenfe
d’examen ne trouverions-nous pas peut-&tre,
& méme dans la conduite au moins inté-
rieure de tant de perfonnes qui paffent
vraunent pieufes & qui croient elles-mémes-
I’étre en effet! nous efpérons de la docilité
des ames qui lifent ce petit écrit, qu’elles y
fuppléeront avec foin par le fecours de la
lumiere du Seigneur, J:aprés ce que nous
avons déja dit, & d’aprés ce que nous di-
rons- encore dans la fuite de ce troifieme:
chapitre. Voulons-nous pouvoir nous aflu-
rer , que nous fommes établis dans I’abfolue
indifférence du divin cceur de I'intérieur de
Jefus 2. Demandons-rious 2 nous-mémes , fi
nous fommmes vraiment dipofés abfolument

-

(a) Soph, 1, 13, (&) 1f. § . 2Q.



DE JESUS-CHRIST. 106
A tous les facrifices, {pécialement a tous les
facrifices intérieurs, que Dieu demnande de
nous , & a nous y perdre abfolument de
vue , & par conféquent a tous les moyens
de connoitre ces facrifices & d’en écarter
toute vue de nous-mémes ; mais que notre
cceur réponde fincerement.

S: TIE

Cette indifférence abfolue & {1 pure , qui
régnoit abfolument & au plus haut degré dd®
perfeftion dans le divin cceur de l'intérieur
de Jefus, & qui produifoit encore fi parfai-
tement la perte totale de.l’intérieur de Jefus
en Dieu feul & pour Dieu feul, anéantifloit
dans ce divin ceeur toute volonté propre ,

our n’y laifler qu'une feule volonté, la vo-
onté de Dieu méme; & par-la toute la
force de ce divin cceur n’étoit que pour ai-
mer la volonté de Dieu méme. C’eft-la une
fuite néceflaire du grand principe de cette
abfolue indifférence, c’eft-a-dire, de I’aban.
don entier du cceur , dans 'intérieurde J.C.,
entre les mains de fon Pere célefte. Un Dieu
mfiniment jaloux de fa gloire , ne peut per-
mettre aucun ate de volonté étrangere a la
fienne ; il faut qu’il foit feul maitre ; & fa
jaloufie veut tellement s’exercer dans toute
fon étendue , que toutes les volontés ne faf-
fent qu’'une méme volonté avec la fienne ,
par le fidelle & pur accompliffement de tout
ce qu’il défire. Trouvant donc le cceur divin
de I'intérieur de Jefus entierement abandon-
ne , il ne pouvoit que transformer la volonté

l4



200 LINTERIEUR
de ce divin cceur en fa volonté, jufqu’a ne
faire d2 ces deux volontés qu’une feule &c
méme volonté , la volonté de Diecu méme;
&t cette transformation, par cet abandon
entier , ne pouvoit étre quune transforma-
tion par amour & par I"amour le plus ardent
& le plus pur. Il nous paroit ’entendre ce
coeur divin ,.dire 2 fon Pere célefte dans les
tran{ports de cet amour : vous €tes mon
Dieu & dans cette parole, je vois combien
32 dois vous abandonner toute difpofition
e moi-méme; & je vous 'abandonne en
effet; dixi : Deus meus es tw , in manibus
tuis fortes mee (a). |
Nous ne voulons pas ici rétralter , ce que
nous avons dit de la diftinftion des deux na-
tures en J. C. 3 la nature humamme en ce
Dieu-fauveur avoit fa volonté propre & en-
tiere ; que mma volonté ne fe fafle point, mais
la vbtre , difoit-il & fon Pere célefte dansle
jardin des oliviers (&); & St. Gregoire de
dNyfle remarque , qu’en difant : que ma vo-
lonté ne fe fafle point ; il a exprimé {a vo-
lonté humaine (c). Nous parlons d’une trans-
formation d’amour, & nous ne préfentons
qu’une feule volonté en J. C. , pour faire
fentir la force de cette transformation. Ne
nous I"a-t-il pas exprimée lui-mé&me cette
force , en nous difant , que fa nourriture étoit
de faire la volonté de celui qui Pavoit en~
voyé (4)? La nourriture ne fe change-t-elle

¢) In libro Conrraditionum contra Apollinarema.

' ga} Pf. 30, 18. (3) Luc.22, 42.
d) Joan. 4, 34.



| DE JESUS-CHRIST. 201
pas en la fubftance de celui quu la prend ?

Mais puifque cette parole de J. C. eft ab-
folae , le divin coeur de lintéricur de Jefus
n’a donc jamais eu, dans quelque inftant
que ce flit, qu’une mméme volonte avec fon
Pere célefte , ne faifant abfolumentjamais,
que ce qui étoit agréable a fon Pere célef-
te (a). Ce Pere bien-aimé pouvoit défirer
de lu1 tout ce qu’il wvouloit , il le trouvoit
toujours également difpofé a tout entrepren-
dre & a tout accomplir. Faut-il que Jefus
fe cache aux yeux des hommes pendant3o
ans ? [l fe cache. Faut-il qu’il paroiffe aux
yeux des hommes pendant 3 ans ? Il paroit.
Faut-il qu’il monte fur le Thabor, pour v
faire éclater {a gloire ? Il y monte. Faut-il
qu’il aille au Calvaire pour y fouffrir & y
mourir ? Il v va. Et fon abandon intérieur
dans ces diverfes circonftances , comme dans
toute autie, €toit {i parfait, que par fa vo-
lonté propre il n’étoit pas plus porté &c il
ne trouvoit pas plus de plaifir a paroitre qu’a
fe cacher, a faire éclater fa gloire qu’a ex-
pirer dans le fein de la douleur & de I'igno-
minie 3 comment {ans cet abandon intérieur
fi. parfait , auroit-il pu dire : ma nourriture
eft de faire la volonté de celui qui 1in’a en-
voyé?... Il eft aifé d’appliquer tout ceci
aux aftes mé&me feulement intérieurs de la
volonté , dans le coeur divin de Pintérieur
de Jefus, a tout ufage des facultés de cet
intérieur tout divin. L’intérieur- de Jefus
n’avoit aucun mouvement que par la vo-

.-_.{4:] Joan.ia.‘xg. )
Is



202 LINTERIEUR

lonté de fon Pere célefte , & il lui étoit ab-
folument é€gal pour lui-méme d’étre appli-
qué méme un feul inftant , a tel objet ou a
tel autre. Et il en étoit certainement de mé-
me , de la mamere de cette application , &
de toutes les confolations ou peines , lumie-
res ou ténebres , &c., qui pouvoient Pac-
compagner. 1l en étoit de méme encore de
la pureté de cette application, c’eft-a-dire ,
de la pure vue qui 'anumoit pour le feul ac-
complifiement du bon plaifir du Pere cé-
lefte.

Aprés la paflion de J. C., dont nous au-
rons occafion de parler dans la fuite , I’exem-
ple le plus frappant de cet amour de la vo-
lonté du Pere célefte , dans le divin cceur
de I'intérieur de Jefus, eft 'obéiffance de
Jefus a Marie & a Jofeph ; & nous ne fau-
rions nous difpenfer de I'offrir {pécialement
aux réflexions & aux fentimens des ames
.qui lifent ce petit écrit.... un Dieu obdift
{ant a fes créatures!... Et fi obéiflant, que
¢’a é€toit la fa vertu principale pendant 3a
-ans !...Et obédlant a fes créatures pendant
30 ans , dans le travail d’un méter , dans
tous les travaux d’une pauvre maifon!...
Eft-ce Dieu qui doit obéir a la creature , oun
la créature qui doit obéir a Dieu? Nous {a<
vons, que ce n’eft pas la Divinité elle-méme
gui a obéienJ. C. a Marie & a Jofeph ,
elle cft eflentiellement indépendante ; mais,
ainfi que le Verbe s’eft anéanti en un wvraz.
fens , méme par Phumilité d’efprit dans 'ine
térieur d2 Jefus , parce que cet intérieur eft

Pintérieur <’'un homme-Dicy ,. dans lequel



. . DE JESUS-CHRIST. = 103
il N’y a quune feule perfonne Dieule Fils, -
ainfi en un vrai fens un Dieu s’eft rendu’
obéiffant , parce que Pobéiflance de Jefus a
€té l’obéiflance d’'un homme-Dieu, dans
lequel il n’y a qu’une feule perfonne Dieu-
le Fils. Un Dieu donc a franchi la diftance
infinie quife trouve entre lui & fa créature ,-
& c’eft bien-ld , comme dit St, Bernard, un
abaiffement fans exemple (a2).... de toute’
la vie de Jefus depuis les myfteres de {a naif-
fance , jufqu’a ceux de fa vie publique , nous
ne lifons prefque rien autre dans le faint
€vangile que le grand myftere de fon obéif-
fance & fes parens 5 & erar fubditus illis (b).
Certainement il n’a jamais ceflé de pratiquer
toutes les vertus & trés-parfaitement, mais
1l a fait {pécialement éclater pendant 30 an-
nées de fuite, c’eft-3-dire , pendant prefque
toute fa vie I’obéiflance la plus abfolue en-
vers ceux qui devoient lui €tre abfolument
foumis. Et c’eft & caufe de cette fpéciale
afe@ion de Pintérieur de Jefus pour cette
obéiffance A fes parens , que PEfprit-faint
n’a pas permSs aux écrivains facrés de nous
parler de fes autres vertus dans un fi long
efpace de tems; feulement ils nous appren-
nent encore , comment il fit paroitre a ’ize
de douze ans fon zele pour les intéréts de
fon Pere célefte ,en s’arrétant dans le tem-
Rl’e a I'occafion de la folennité de PAques.....

ais en quoi leur obéiffoit-il ? St. Bafile nous
- * lemontre partageant avec Marie & Jofeph

Ea} Hom. 1. fuper miffus eft. n. 7.
) Luc 2, jo, 16



204 L’INTERIEUR |
toutes les peines , que leur cofitoit le foin
-de gagner leur vie par leur travail (). Ho !
qu’il eft beau , quil eft admirable , qu’il eft
divin de voir la fagefle éternelle, au moin-
dre fizne, au moindre defir de fes créatu-
res , & fans attendre méme gu’elles lui ma-
nifeftent le moindre defir , prévenant leurs
intentions , manier les outils d’un pauvre ar-
tifan, porter tout le jour le poids d’un pé-
nible rravail , s’cimployer a toute forte d’ceu-
vres lerviles ! en tout cela, Pintéricur de
Jefus reconnpiffoit "accomplifiement de la
volonté d¢ {fon Pere célefte, & on le voyoit
s’acquitter de tout cela avec promptitude,
avec joie & parfaitement,

C’eft cette perfeétion , que nous devons
furtout confidérer , pour bien étudier I’a-
mour de 'intérieur de Jefus pour la volonté
de {on Pere celefte ; fans oublier la difpo-
fition de promptitude & de joie, qui étoit
encare le fruit de cet amour. Dieu n’eft point
honoré¢, comme il doit ’étre & comine il
veut I’étre , par un facrifice mmparfait qui
n’accomplit fes ordres qu’a demi, & que
Jon peut trés-bien comparer 3 ces hofties
aveugles ou boiteufes ou malades , que lui
offroient les juifs & qu’il ne vouloit point re-
cevoir de leurs mains (&); & Dicu aime
encore qu’on lui donne avec ardeur & avec
joie, & non peoint avec triftefle & comme
par force (¢). Cette égahtégarfmte , que nous
avons vue dans 'intérieur de Jefus a accom-

T - - Eba ak o

() S. Bafiliug in Conftitutionibus monaftic, cep. 4.
(#) Batth, 1, 8. (<) 2. Cur 9, 7«



DE JESUS-CHRIST. 208§
plir tous les defirs de fon Pere célefte , quels
qu’ils fufient , étoit donc animée & digni-
fi¢e par cette perfeCtion , cette promptitude

cette joie. 4

Mais pour bien accomplir parfaitement les
defirs de Dieu, il ne faur les accomplir que
pour lui feul. S’il.{fe méic dans cet accom-
pliffement quclque fentiment pour nous-mé-
mes , queclque léger qu’il foit , quelque vue
de nous-mémes, la jaloufic du Seigneur eft
bleflée. De-1a cette purcté d’intention i di-
vine , qui a toujours animé le divin cceur
de I'intérieur de Jefus, & que St. Paul nous
a exprimé dans cette {eule parole : J. C. n’a
Jamais cherché fa propre fatisfaQion Chrif
tus norr fi5i placuir (a). La volonté de cet
intérieur divin n’étant quune méme volonté
avec celle duPere célefte , & Dieu ne pou-
vant wouloir abfolument que fa pure gloire
en tout , cet intérieur divin ne ppuvoit avoir
ue cette intention fi pure ;3 & bien loin , que
gans les occafions les plus glorieufes ou les
plus confolantes pour Jelus, fon cceur ait
Jamais cherché f{a propre fatisfa&tion, c’eft
dans ces occafions méne , que ce cceur
tout pur, ne ceflant jamais de rapporter tout
a De:eu fenl , étoit encore , pour ainfi dire ,
plus fidelle a ne pas fe recharcher , pourne
ravir a fon Pere céiefte aucun degré de la
gloire qu’il pouvoit lui rendre. Car , par le
méme principe de la transformation de la
volonte de I'intérieur de Jefus en la volonté
_du Pere célefte, le coeur divin de lintérieur

*W

(s) Rom. 15 , 3.



206 L’INTERIEUR ‘
de Jefus étoit confumé du defir de la plus
grande gloire de Dien fenl/, comme le cceur
de Dieu eft confumé du defir de la plus
grande gloire de lui feul.

Sommes-nous ainfi abandonnés ? Nous
difons tous les jours &t plufieurs fois le jour
ces paroles , qui renferment tous nos devoirs

our la wvie de Dieu fel en nous : notre

ere , qui étes dans les cieux , que votre vo-
lonté foit faite fur la terre comme dans le
ciel; Pater nofter qui es in cwlis, .... fiat
voluntas tua ficut in cxlo & in terrd (a).
Dansle ciel , il n’y a pour les Anges & les
Saints qu'une feule & méme volonté, qui
eft la volonté de Dieu méme , ainfi que
dans le beau & divin ciel de Dintérieur de
Jefus , lors mé&me qu’il vivoit fur la terre ,
1l n’y a jamais eu que la wvolonté de Dieu
Jeul; & nous voulons toujours accomplir
notre volonté propre , nous mettant nous-
mémes en quelque forte 2 la place de Dieu
méme. Nos paroles ne font donc pas fin-
ceres , & tandis que notre bouche dit a Dieu:
mon Dieu, je ne veux plus avoir d’autre
volonté que wvotre wvolonté fainte , notre
cceur dément cet abandon, défirant tou-
jours ’accomplifiement de notre propre vo-
lonté. Par-la nous nous refufons méme en-
tierement a Dieuj; tout ’homme eft dans
fa volonté, & s’il en refufeda Dieu le fa-
crifice , il ne f{acrifie rien & ce grand Dieu.

Pour mnous juger bien {urement a cet
égard , ne nous bornons pas a nous deman-

e T e Sy R T

() Matth, 6, 9, 1



DE JESUS-CHRIST. 200
der a nous-mémes, {1 nous ne voulons ja-
mais faire que ce Dieu veut ; nous pourrions
nous répondre auflitét qu’il en eft ainfi, &
cette reponfe générale nous tromperoit ai-
fément. Voyons, fi pour tout ce que Dieu
peut défirer de nous, nous retragons dans
notre intérieur la parfaite égalité du cceur
de Jefus. Il ne nous eft point interdit de dé-
firer avec plus d’ardeur les moyens de glo-
rifier davantage notre Dieu ; J. C. a défiré
fa paffion avec plus d’ardeur, que tous les
autres moyens par lefquels il a pu glorifier
fon Pere célefte; il étoit preflé d’étre bap-
tifé de ce baptéme de fang (2), ce que nous
ne lifons point des autres circonftances de
fa vie. Mais dans le fond de {a volonté &
pour lui-méme , tout lui étoit abfolument
€gal ; nous au contraire , nous réglons notre
ardeur , méme pour ce que Dieu demande
de nous, fur l'inclination de notre propre
volonté, fur notre fatisfaCtion. Nos defirs
fe trouvent-ils conformes aux defirs de no-
tre Dieu ? Nous nous empreflons jufqu’
nous troubler. Dieu demande-t-il quelque
chofe qui nous cotite » Nous ne nous y pré-
tons qu’avec répugnance, fi méme nous n’y
tmanquons pas tout-a-fait 3 & peut-étre allons-
nous, jufqu’a ne pas vouloir reconnoitre la
volonte de notre Dicu & a négliger les
moyens de nous en inftruire , lorfque nous
craignons que Dieu ne demande quelque
chofe qui ne revient pas a notre gotit. Et
cette recherche de notre propre fatisfaltion

[#} Lug. 12, 5%



208 LINTERIEUR

peut {e gliffer plus aifément dans nos altes
intérieurs , dans 'occupation de notre efprit
ou de notre cceur ; 'ate extérieur peit nous
. ¥éveiller de notre affoupiffement , nous ren-
dre plus attentifs {fur nous-mé&mes 3 mais nous
nous laiffons entrainer plus aifément par nos
mclinations , dans ce qui pafle feulement
dans I'mtérieur de nos penfées & de nos
fentimens. Celmi a2 qui toutes chofes font
une méme chofe, & quirapporte tout a une
feule fin, & qui voit tout dans un feul prin-
cipe , peut jouir de la ftabilité du cceur, &
demeurer avec paix en Dieu, nous dit le
pieux auteur de I'Imitation; & Dieu vérité ,
ajoute-t-il , rendez-moi une méme chofe
avec vous dans une charité éternelle ; é ve-
ritas Deus , fac me unum tecum , in chari-
tate perpeztua (a). Nouveau moyen de con-
noitre , {1 nous ne défirens rien pour nous-
mémes & voyons f1 nous {ferions toujours
également en paix , en fuppofant que Dieu
demandit de nous tout ce qu’en effet il peut
demander.

Ne nous repofons pas d’ailleurs fur 1’o-
béiflance que nous pouvons pratiquer envers
nos {upérieurs , pour nous flatter d’avoir en-
tierement abandonné notre volonté au Sei-
gneur & de naimer plus que fa volonté
fainte. L’obéiflance confacre-t-elle tous nos
momens ? Notre obéiflance eft-elle, ainfi
que celle de Jefus , une obéiflfance animée
de cet efprit qui doit nous farwre reconnoitre .
Dieu lui-inéme dans la perfonne de nos fu-

v m
(@) Imit. Chr, lib, 1 ,cap.3, 0. 2« '



. PE JESUS-CHRIST. 200
perieurs, une obéiffance bien plus intérieure
qgu’extérieure ! Soumnet- elle véritablement
notre volonté, nos goiits, nos lumieres ?
Nous fait-elle accomplir avec la méme
perfettion , avec la méme promptitude,
avec la méme joie , & les plus grandes
chofes &t les plus petites chofes? . ... Que
les ames , qui ont eu le bonheur de s’enga-
ger par veeu a 'obéiflance, apportent une
fﬁéciale attention a ce que nous cifons ici.

parler néme abfolument, leur cceur doit
étre encore plus conforme que le cceur des
fimples chrétiens, au divin ceeur de Pinté-
rieur de Jefus; leur état eft plus parfait. ...
Les miniftres de J. C. ne demanderont pas
fans doute, fi la vertu de Pobéiflance eft
une vertu dont la perfetion leur foit im-
pofée; qu’ils n’oublient jamais qu’ils font les
miniftres d’un Dieu obéiffant , qui au faint
Autel veut mé&me obéir A leur voix , encore
mieux que le Seigneur n’obéit autrefois a la
voix de Jofué (a).

Mais en fuppofant que nous avons eu le
bonheur d’abandonner notre cceur entre les
mains de Dieu & que nous avons le bon-
heur d’aimer fa volonté fainte , examinons
bien foigneufement, fi nous I’accomplifions
cette volonté fainte parfaitement , c’eft-a-
dire , faifant tout ce que Dieu demande avec
la perfe@ion qu’il demande , & encore avec
promptitude & avec joie. Que de négligen-
ces! que de lichetéds ! que de délais / que
de triftefle ! & peut-étre que de plaintes &

e

e

() Jof. 10 ,- 14.



d10 L'INTERTIEUR _
de murmures , au moins dans notre inté-
rieur ! .

Et pour cette perfefion , que Dieu de-
mande de nous dans P’accompliffement de
fa volonté fainte , examinons furtout {i no-
tre intention eft bien pure. Dieu ne défire
de nous cet accomplifiement que pour lui
feul , n’y fommes-nous fidelles que pour lui
feul? Ne nous y occupons-nous jamais ni
des autres , ni de nous-mémes ? L’amour-
propre fi {ubtil & {1 avide nous infefte peut-
étre beaucoup a cet égard, & nous ne le
connoiflons pas...... 6§ mon Dieu, éclai-
rez-nous de la lumiere de votre pur amour!
attirez-nous par P’attrait de votre pur amourl...
Peut-étre Bicu permettra-t-il , au moins
pour nous €prouver, que malgré tous nos
efforts, il fe méle au bien que nous pour-
rons faire, des vues & des inclinations , qui
par conféquent feront involontaires , &
pourront toutefois nous faire beaucoup fouf-
frir , {1 nous aumons bien notre Dieu ; mais
fi nous voulons favoir dans quelle difpofi-
tion il faut étre pour ne chercher que Dien
Seul dans 1"accompliffement de fa volonté
la voici en peu de mots cette difpofition
pure : c’eft la difpofition d’'une ame , qur
ne pouvant s’occuper ni des autres ni de {oi-
méme , accompliroit toujours ce que Dieu:
veut avec la méme ﬁdéfité {foit extérieure
foit intérieure , que dans l'occafion ou la
tentation de s’occuper des autres ou de {oi-
méme dans le méme accompliffiement.



DE JESUS-CHRIST. 21%:
§I I V-

Le fondement de cette indifférence fi ab-
folue & fi pure pour tout ce qui n’étoit pas
Bien fenl ou pour Dieu feul , de cet amour
fi ardent & fi pur de la volonté de Dien
Jeul , que nous venons de confidérer dans
le divin cceur de Pintérieur de Jefus , étoit
une humilité de cceur la plus parfaite. L’in-
térieur de Jefus ne ceffoit d’étre pénétré des
Plus bas fentimens de lui-mé&me, peur n’ai--
mer que la pure gloire de Diex feul, pour
ne jamais fe rechercher foi-méme, pour
n’étre furtout jamais 3 fa propre volonté.
Si nous voulons donc , que notre cceur foit
vraiment dans un entier abandon entre les:
mains de Diex feul, & que par ce vrai &c.
entier abandon, il s’établifle dans une in-
différence bien abfolue & bien pure & dans
un amour bien ardent & bien pur de la vo-
lonté divine, afin de nous faire vivre de la
- vie de Dieu feul , foyons humbles & hum-.
bles de cceur.

J. C. a voulu fi expreflément nous re-:
commander cette humilité de cceur, qu’en
nous difant : apprenez de moi 4 étre doux:
& humble, il n’a pas omis de dire : appre-
nez.de moi a étre doux & humble de cceur 3:
difcite d me , quia mitis fum & humilis corde 3 -
que c’eft a cette douceur & A cette humilité:
de caur, qu’il a attaché principalement le:
repos.de nosames , & invenietis requiern ani-
mabus veflris (a)y & qu’il ne nous a point-

L e

{#) Matth. 11 1 %0



5% & T LINTERIEUR
dit de fes autres vertus , ce qu’il nous a dit
de fa douceur & de fon humlité , quoiqu’il
veuille que nous lui devenions femblables en
tout , felon la mefure de notre grace; il veut
ue nous vivions de fa vie, afin de vivre
e la vie de Dieu feul; 11 n’a mis aucune
reftri¢tion A ces paroles : je fuis la vie, eﬁva
Jum vita (a). 1l parle, il eft vrai, touta la
fois & avec la méme force & de la dou-
ceur & de I’humilité ; mais qui ne voit , que
I’humilité eft le fondement de la douceur
ainfi que de toutes les autres vertus ? Nous
Enurrons en offrir la preuve dans le fecond
vre de ce petit ouvrage. J. C. veut donc
nous recommander ’humilité encore plus
que la.douceur. Il nous~-recommande ’hu-
milité de cewur, fans faire méme mention
de Phumilité d’efprit 3 & en effet n’eft-ce
ﬁas dans le mépris de nous-mémes , d’aprés
connoiflance perfuafive que nous devons
avoir de nous-mémes, que fe trouve véri-
tablement I’humilité ; Phumilité d’efprit,
n’eft, pour ainfi dire , que le premier pas de
cette vertuj; Dieu eft bien plus honoré par
les fentimens de notre cceur que par toute
la perfuafion de notre efprit. Aufli auteur
des Avis falutaires, ne mentionnant égale-
ment que P'humilité de cceur, nous dit :
demandez a Dieu par beaucoup de prieres
& de travaux, la vraie & pure humilité de
coeur, qui efl le gage certain de toute fain-
teté (#). Ecrions-nous donc avec St. Ber-

e

—
— - ¥ e

(a) Joan. 14, 6.
(#) Avis (alut, d’'un ferv. de Dieu y p. 183,



DE JESUS-CHRIST. 21
nard , & en appliquant a la feule humilité
& a la feule humilité de caenr, le fentiment
qu’il emploie pour nous attacher bien puif-
famment aux paroles de J. C. que nous ve-
nans de citer en premier lieu : 3 bon mai-
tre,, eft-ce & cela, que fe réduifent tous les
tréfors de la fagefle & de la fcience qui
font renfermés en vous (a) ? |

Nous pouvons d’abord connoitre, autant
ue nous en fommes capables , la perfe&tion
e '’humilité de cceur dans Pintérieur de Je-

fus, par la perfedtion de I'’humilité d’efprit
dans cet intérieur divin. La connoiffance ,
la perfuafien fi parfaite, qu’avoit 'intérieur
de Jefus de ce qui pouvoit étre pour lui un
fujet d’humiliation & d’anéantiffement , nous
apprennent combien devoient étre parfaits
fes fentimens d’humilité a la vue de ces fujets
d’humiliation & d’anéantiffement. Et furtout
combien ces fentimens ne devoient-ils pas
€tre des fentimens de la plus profonde hu-
milité , a la vue de la multitude innombra-
ble & de I’énorme grieveté des crimes des
hommes & de tous les hommes, dont la
nature humaine en Jefus , quoique toute
fainte &t toute pure, étoit chargés & cou-
verte ? La forme d’efclave qu’avoit bien vou-
lu prendre J. C. (#), étoitla. forme de ’hom-
me pécheur ; & nous avons déja entendu St.
Pauf qui nous parle de cette forme d’gfcla-
ve , nous dire plus expreflément encore ,
gue celui qui ne conn»>iffoit pas le péché, a

— ——

= f:':; Trat. de Pafl. Dom. cap. 17
(#) Phil. 2, 7. : .



214 ¢INTERIEUR
€té traité comme le péché méme , pro nos.
bis peccarum fecit (a). Une ame qui a la foi,
& qui fe repréfente J. C. le Saint des Saints,
chargé & couvert ainfli de tous les péches
des hommes , ne peut s’empécher de re-
connoitre dans ce divin Sauveur le comble
de Phumiliation & de ’'anéantiffement ; elle
voit, que l'horreur de 'intérieur de Jefus
pour le moindre péché devoit étre ’horreur
la plus extréme, & que la {eule apparence
de tous les péchés a la fois en Jelus , devoit
€tre pour cet intérieur divin le fujet de ce
comble d’humiliation & d’anéantiffement.
Confultons maintenant les myfteres de la
vie de J. C., fes ceuvres & fes parolesy que
de preuves n’y trouverons-nous pas de la
arfaite humilité de cceur dans 'intérieur de
?efus, puifque nous y trouverons toujours
un fincere & ardent amour du mépris & de
I’'abjetion. Il pouvoit fe faire homme , mais
€tre auflit6t formé dans la plénitude de
I'age; & 1l veut étre congu dans le fein
d’une Vierge , & y étre renfermé pendant
© mois. Il pouvoit naitre dans un palais ; &,
pour nous exprimer avec St. Jean Chryfof-
tdme , 1l préfere les ordures d’une étable ,
inz luto nafcirur (£). Ses premiers adorateurs
parmi les juifs , font de pauvres bergers ;
& parmi les gentils , il n’appelle que trois
snages a fon berceau. Il auroit pu fe difpen-
fer de la cérémonie douloureufe & humi-
liante de la circoncifion, en fe montrant
par quelque prodige celui qui venoit {fanéti-

{s) 2. Cor, §, 31. (%) De Nat. Dom. Hom.



DE JESUS-CHRIST. 218
&%t les hommes , bien loin d’avoir befoin
d’étre fan&tifié ; & il eft circoncis comme
les autres enfans. Dans la cérémonie de la
purification de fa mere, il eft reconnu par
Siméon & Anne la prophétefle , qui pu-
blient hautement fa divinité , & il eft ra-
cheté comme les autres enfans , & il paroit
de nouveau & publiquement fous la forme
du péché. En admirant fon filence, nous
I'avons vu anéantir, pour ainfi dire , fa fa-
gefle éternelle pendant 30 ans de fuite. Si
pendant un tems fi long, il manifefte une
feule fois cette fagefle dans le temple, il
ne permet pas qu’on le reconnoifle pour ce
qu’il eft. Nous avons vu encore fe méler,
fe confondre parmi les pécheurs pour rece-
voir le baptéme de pénitence par le mmif-
tere de Jean-Baptifte ; mais nous n’avons
pas obfervé , qu’il shumilioit fi profondé-
ment pour {e préparer a fa vie publique,
c’eft-a-dire , pour prévenir la gloire de fes
miracles & la balancer en quelque forte par
une f{i profonde humihation. Il ne choifit
point pour fes Apdtres des hommes diftin-
gués par leur état, ni méme par leur {cien-
ce; il s’aflocie dans fa prédication douze
pauvres pécheurs. En opérant des miracles,
il ne permet pas aux démons qu’il chaffe
de publier qu’il eft le Fils de Dieu; il exige
le filence de ceux qu’il guérit, ou du moins
toujours il attribue fes prodiges au pouvoir
qu’il a requ de fon Pere. Sur le Thabor, il
manifefte un rayon de fa gloire , mais Moyfe
& Elie viennent s’entretenir avec lui de la
ujort ignominieufe qu’il doit fouffrir a Jéru-



216 LINTERIEUR

falem. Il n’ambitionne jamais ni 'eftime des
grands , ni la confidération des pharifiens 3 .
toujours avec le fimple peuple , en fe faifant
connoitre , comme il le doit , pour le Fils
de Dieu, 1l ne cefle de s’appeler le Fils de
Phomme. Sa dofrine i élevée & {1 pure,
il ne ’'appelle pas fa dotrine , mais la doc-
trine ce celui qui I’a envoyé (a). 1l s’abaiffe
aux pieds de fes Apdtres & les leur lave ,
accomphifiant ainfi bien parfaitement ce qu’il
avoit dit de lui-méme : le Fils de’homme
n’eft pas venu pour étre fervi, mais pour
fervir (4). Dans le cours de {a vie publique ,
il fut en butte aux plus crians outrages, aux
plus énorics ingratitudes , aux plus inouies
perfécutions. Enfin c’efta {fa paflion furtout,
qu’ill a bien été un ver de terre & non un
homme, Popprcbhre des homines & le re-
but du peuple (¢).

Ha! c’eft bien maintenant que nous de-
«vons nous confondre plus que jamais , & ne
pas trouver méme d’anéantiffiement aflez
profond pour nous humilier ! 4 la vue de
I’humilité fi parfaite du divin cceur de ’in-
térieur de Jefus, comment pouvoir foutenir
la vue de Porgueil de notre coeur ! Un hom-
me-Dieu aimant d’une ardeur fi avide le
mepris & I'abje&ion , un Dieu la fainteté
méme {1 profondément humilié , & des hom-
mes pécheurs , fi pleins d’eftuime & d’amour
d’eux-mémes , fi avides d’eftime & de gloi-
re ! Examinons-nous de bonne-foi1, & con-

(a) Joan. 7, 16, (b)) Marth, 20, 28,
(<) PL. 21, 7. |

venons

-



DE JESUS-CHRIST. 21y
verons que c’eft-1a le contrafte affreux que
réfente Porgueil de notre intérieur oppofé
g Phumilité de I'intérieur de Jefus. Er re-
marquons bien attentivement , que puifque
‘Phumilité de cceur nous eft encore plus re-
commandée que Phumilité d’efprit, & que
d’ailleurs le cceur eft le fidge principal du
‘vice comme de la vertu, c’eft encore plus
par l'orgueil du coeur que par PPorgueil de
Pefprit, que nous fommes oppofés 4 inté.
rieur de Jefus & éloignés de la vie de Diex
Seul.... O Seigneur ! s’écrie l'auteur des
Avis falutaires ; s’il étoit poflible de plutde
mourir grand pécheur avec un coeur hum-
ble & contrit, que fuperbe avec beaucoup
de bonnes aétions (a)!.. .. '
Déja nous avions tiché, en parlant du
defir de Il'intérieur de Jefus pour la gloire
de fon Pere célefte , de faire fentir le con—
trafte de notre intérieur fiindifférent A Phu-
-miliation de nos péchés & de l'intérieur de
Jefus fi pénétré de cette humiliation ; ici le
contrafte eft bien plus frappant : Pintérieur
de Jefus aimant le mépris & Pabje&tion
parce qu’il eft revétu de la forme du péché "
notre intérieur aimant Peftime & la gloi-
re , malgré nos innombrables & nos énor-
mes péchés. Nous avons mérité d’@tre éter-
nellement fous les piedsdes démons » & tan-
dis que Jefus la fainteté méme shumilje juf=
qu’au plus profond anéantiffement » Nous
voulons étre connus, diftingués, confidé-
rés, loués, exaltés.

: = o —
(a) Avis falut. d'un ferv, de Dicu , IE. 188,



218 - LINTERIEUR
Ne nous féduifons pas plus long-tems
mnous-mémes ; & ne nous croyons pas hum-
bles, parce que nous n’avons pas peut-étre
cet orguell groflier qui nous révolte dans
‘certaines perfonnes. Nous les voyons ces
perfonnes courir les compagnies pour y bril-
der par I’éclat duluxe ou méme d’une beauté
fragile ou par les talens de ’efprit , faire leur
<our aux grands pour participer en unfensa
leur gloire & par leur faveur obtenir des
pofites élevés, fe piquer d’une préféance re-
fufée & méprifer tout concurrent , &c.; &
nous difons en nous-mémes : quel orgueil !
‘ces fentimens & cette conduite font pitié. ...
‘Meédecin, guériffez-vous vous-méme (a).
Pcut-étre votre cceur eft-il plus fenfible a
ce qui affelte fecrétement votre orguell,
que le cceur de ceux que vous condamnez,
ne 'eft a ce qui affete fi ouvertement leur
orgueil , leur defir de primer & de parvenir.
Ne voulez-vous pas , que ’on vous eftime
pour votre modeftie # Ne faififfez-vous pas
toutes les occafions de faire parade de vos
~connoiflances & de placer ce qu’on appelle
un bon mot ? N’étes-vous pas flatté de la
confiance d’autrui, & n’en parlez-vous pas 2
'Si vous ne paroiflez pas penfer a votre élé-
‘vation, ne défirez-vous pas que I’on y penfe
‘pour vous , & la moindre marque de diftinc-
‘tion ne vous enfle-t-elle pas ? Une négligence
‘de fervice de la part d’un inférieur ne vous
‘choque-t-elle pas vivement 2 Avec quel cha-
grin ne voyez-vous pas , que les autres vous

—

{a) Luc. 4, 23,



_ DE JESUS-CHRIST. 219
foient préférés , qu’on parle d’eux plutdt que
de vous ? Quelle n’eft donc pas votre jalou-
fie? Ne parlez-vous pas volontiers de
vous-méme & de ce que vous faites? Ou-
bliez-vous méme quelque moyen d’affoiblir
I’eftime que I'on a congue d’autrui, lorfque
cette eftime les place plus haut que wvous
dans ’efprit de ceux qui les connoiffent # Si
votre orgueil n’éclate pas au-dehors, n’en
eft-1l pas plus vif au-dedans ? S1 vous vou-
liez , comme vous le devez, faire le facri-
fice de tous vos fentimens d’eftime & d’a-
mour de vous-mémes, ne vous en coiite-
roit-il pas peut-&tre beaucoup plus , qu’a tant
d’autres qui paroiffent fi hautement & fi fie-
rement orgueilleux 2. ...
O vous, qui lifez ce petit écrit, {i" vous
vous reconnoiflez dans ce portrait, {uppor-
tez-nous (a). Dans le zele , que Dizu daigne
nous infpirer pour 'entiere deftrution du
regne de 'amour-propre , pour établir dans
tous les cceurs I'amour de Diex feul en y
€tabliffant une vraie imitation de intérieur
de Jefus , nous fouffrons beaucoup de voir
cet amour de foi-mméme infelter tous les
cceurs , & nous fouhaitons beaucoup ne rien
-omettre pour en effacer jufqu’aux plus lége-
res traces. Nous emploirons fans doute un
moyen trés-preflant de vous aider 4 vous
connoitre & g vous réformer {ur le modele
de Dl'intérieur de Jefus, en tranfcrivant ce
que l'auteur des Avis falutaires dit d’un hom-
me vraiment humble de cceur ; vous y re-~

—

a) t., Cor, y Is
{=2) r. 12, X -~



LY

210 L’INTERIEUR
verrez pour votre utilit¢ ce que nous avons.
dé¢ja pu en tranfcrire ailleurs.

» Cette humilité n’eft autre chofe qu’une
» charité trés-ardente , qui fait fondre ’ame
» jufques A ce qu’elle ne fe trouve plus de-
vant Dieu. L’humble parle peu, & fe tient
retiré autant qu’il le peut : il choifit tou-
10111'5 pour lui le plus bas , le dernier &
e pire. Il connoit fon neant, &c il Paime
pour la gloire qui enrevient a Dieu : les
fautes méme confidérables ne létonnent
& ne le troublent plus; il eftime les meé-
» pris ; 1l chérit les injures ; il s’accufe lui-
e méme fe donne tort, fe réjouit des ou-
LT trages, & rend graces a Dieu pour les
» calomnies; il ne fait ni contredire , n1 con-
» tefter; mi f{e plaindre , ni murmurer ni
» juger perﬁ::nne , ni fe fier a fon} ]ugement
» mni fe croire offen{é , & beaucoup moins
» méprifé , ni fe mettre en colere. ?ue
LY l'humble & le fuperbe fe confiderent dans
»» cemiroir, l’humble ne s’y wverra jamais;
» le fuperbe s’y connoitra d’abord (a). »

O Jefus , nous vous en fupplions par les
merites infinis de '’humilité de votre ceceur ,
rendez nos cceurs femblables au vb6tre. Fai-
tes connoitre toujours plus cette humilité fi
parfaite , & que toute notre gloire & tout
notre defir foit de 'imiter , autant que vous
le demandez de nous ; elle anéantira bien
en nous toute vie de nous-mémes, puil-
qu’elle anéantira tout amour de nous-mé-
mes 3 & le pur amour de Diex feul vivra

>
>
»
>»
»
L
3

(<) Avis falug, d’un {erv. de'Dieu, pag. 156-188s

—



DE JESUS-CHRIST. =21
régnera en nous ; & nous ne ferons
gu’un méme efprit & un méme cceur avec
vous , pour ne glorifier avec vous que votre
Pere célefte , qui eft en méme tems le nétre.
Nous parlons d’amour du mépris & de
Pabjetion, & nous ne prétendons pas ce-
pendant infpirer a toutes les ames cetamour,
julfqu’a les porter a3 chercher le mépris &
abje&tion. Ce font-1a de ces voies particu=
lieres , dans lefquelles il ne faut point entrer
fans une vocation {péciale du Seigneur. L’in-
térieur de Jefus eft pour nousun modele de
cette fimplicité, qui en laiffant au cceur un
amour tres-ardent pour le mépris & I’abjec-
tion, ne lui perimet pas de les rechercher
fans cette vocation fpéciale. A la leture de
la vie de Jefus, on voit un coeur extréme-
ment avide des plus profonds aneéantifie-
mens, profiter trés-fidellement , mais néan-
moins comme {ans apprét & fans recher-
che , des occafions de fatisfaire cette ®vidité
infatiable. Ainfi, par exemple, le tems de
fa vie publique approche, il fe préfente ,
confondu avec la foule , au baptéme de
Jean-Baptifte , & f{i Jean-Baptifte refufe d’a-
bord de le baptifer , il perfévere fans éclat
a lui demander le baptéme ; on voit plus
d’éclat dans le refus que Phumilité infpire &
Jean - Baptifte, que dans la perfévérance
gu’une humilité bien plus profonde fait pra=
tiquer & Jefus (a). Et en général , on peut
dire que plus de "fimplicité dans la vertu

y moentre plus de fincérité.
P : hre—

(%) Matth. I3-I5e
) 3, 13 K 3




222 LINTERIEUR .

Mais comme nous ne pourrons aimer le
mépris & Pabjeftion , fans nous méprifer
hous-mémes , attachons-nous 2 concevoir
de nous-mémes les vrais fentimens que nous
devons en avoir ; hé ! pouvons-nous nous
connoitre , fans nous meéprifer ! Quand une
ame parvient a ce vral mépris d’elle-méme
d’apres la connoiflance de ce qu’elle eft ,
tous les méepris & toute I’'abjeltion qu’elle
peut recevoir des créatures , la fatisfont; elle
trouve dans ces occafions ce qui eft con-
forme a fes fentimens, ce qu’elle ne peut
par conféquent s’empécher d’aimer , & d’emn-
braflfer par cet amour. Ne nous étonnons
plus en un fens , de tout ’amour des Saints
pour toutes les occafions d’étre méprifés &
comme foulés aux pieds : ils favoient fe
méprifer eux-mémes ; mais établiffons fur
un vrai mépris de nous-mémes Pamour des
méprigd® de l'abjetion. Jufques dans ces
occafions , ot nous ferons injuftement accu-
1és , ce vrai mépris de nous-mémes nous
fera aimer une abjeétion fi fenfible A la na-
ture orgueilleufe , parce que ce vrai mépris
nous fera aimer tout meépris. Prenons garde ,
que fous le prétexte du bien, nous ne inan-
quions , dans quelque occafion que ce foit ,
A ce que nous devons a Dieu , a ce que
nous nous devons a nous-mémes,

S. V.

Deux caralteres bien marqués , de cet
amour du mépris & de I’abjeltion, font ’'a-
mour de la vie cachée & 'amour de la croix,



DE JEsus-CHRIST. 223
en comprenant dans cet amour de la croix
Pamour de tout facrifice & de toute priva-
tion. Nous allons préfenter fuccefliveinent
ces deux carateres dans 'intérieur de Jefus,
& nous nous attacherons furtout a bien dé-
velopper le fecond.

Une ame qui aime le mépris & P’abjec-
tion, aime a fe cacher, excepté que Dieu
ne 'appelle A paroitre pour étre méprifée 3
ce que nous regardons avec raifon comme
une voie extraordinaire. La wvraie humilité
de cceur infpire la fuite des occafions d’étre
eftimé , en infpirant la crainte des fatisfag-
tions de Porgueil dans 1’eftime des hommes
& la fuite des occafions d’étre méprifé, en
mnfpirant la crainte des révoltes de orgueil
dans le mépris des hommes; la vie cachée
nous prefente le moyen de cette double
fuite ; la vraie humilité de coeur doit done
nous infpirer ’amour de la vie cachée. Nous
ajouterons une réflexion , que nous croyons
trés-vraie : il peut y avoir plus d’humilité
a fupporter I'oubli des créatures & , A plus
forte raifon , a rechercher cet oubl: par la
vie cachée , qu’a fupporter le mépris des
créatures en paroiffant au milieu d’elles ; le
mepris des créatures peut laiffer encore %
Porgueil cette fatisfa&ion : on penfe & moiz
on s’occupe de moi ; & peut-&tre celle-ci
encore : on m’eftime a caufe de ma patien-
ce; mais "anéantiflement de la vie cachée
nous an€antit véritablement pour les créa-
tures ; par cet an€antiffement nous fommes.

our elles, comme fi nous n’étions pas.

C’eft afin de nous inculquer IEE_.S principes:

- 4



224 L’INTERTEUR
&c d’y attacher les affeftions de nos coeurs 5
que J. C. a pafié 30ans caché, & n’a em-
ployé que 3 ans a fa vie publique ;3 & tout
a la fois combien par-la ne nous a-t-il pas
manifefté Pamour de fon intérieur divin pour
la vie cachée! qu’avoit-il & craindre pour
fon humilité au milieu des hoimnmes , & efit-
1l méme joui dans tout Punivers de la plus
haute eftime , de la confidération la plus
diftinguée ? Combien le zele, qui le confu-
moit pour la gloire de fon Pere célefte ,
devoit-il lu1 faire défirer avec tranfport de
faire connoitre ce Pere bien-aimé & de le
faire connoitre en tout lieu ! & dans la def-
tination qu’il fait de la vie {i courte qu’il devoit
amener fur la terre, 1l veut {e cacher pendant
30 ans entiers, n'employer que 3 ans aux
ceuvres du zele, & encore himiter ce zele
a la feule Judée, A un feul coin du monde.
Aux lumieres de la raifon humaine & or-
eilleufe , une telle conduite paroit une
olie ; & aux yeux de Dieu, elle eft une
{fouveraine fagefle : c’eft la conduite d’un.
homme-Dieu. Et {ans parler de ce qu’on
appelle proprement raifon humaine & or-
gueilleufe , combien d’ames entrainées par
un zele de caraftere & peut-étre d’amour-
propre, en admirant méme la vie cachée
de Jefus , font bien éloignées de I'aimer !
Qui connoit bien les grands & ineftima-
bles tréfors de la vie cachée , combien ’hu-
milité s’y nourrit & y prend toujours de
nouveaux accroiflemens, & combien I'ame
a Paide de cette humilité, s’éleve vers Dieu
s'unit a lui, & jouit de {fes ineffables com-



DE JESUS-CHRIST. 224
munications , remercie trés-ardemment J. C,
de nous en avoir donné un fi bel exemple.
L’auteur des fouffrances de Jefus , rapporte

ue quelques faintes femmes, dont parle
E’alladius , aprés avoir vécu long-tems ref~
ferrées entre quatre murailles fans toit, étant
interrogées comment elles avoient pu {oute-
nir une fi rude prifon, répondirent qu’elles
étoient {i charmées de la beauté de leur
époux , qu’elles fentoient peu ce qu’elles
{ouffroient pour ’aimer & pour lui plaire (2).
L’auteur des Avis falutaires parle d’un fer-
viteur de Dieu trés-caché , mais trés-faint,
ui difoit : lorfque mon f{ouverain maitre
. C. daigne m’honorer d’une de fes vifites ,
il m’apprend plus de chofes en une heure de
tems, que tous les dofteurs du monde en-
femble ne fauroient m’en apprendre, quand
méme ils s’y emploiroient jufqu’au jour du
jugement (%). On pourroit bien juftement
demander a ces perfonnes méme , qui par
un zele trop ardent s’empreflent a paroitre
&z a fe produire fans Pordre de Dieu : ou
&tes-vous, quand vous n’étes pas préfent 3
vous-mémes ? Et quand vousavez parcourn
toutes chofes , qu'avez-vous avancé en vous
négligeant vous-méme ? Quid, te negleilo ,
profecifti (c) ¢
Il faut méme porter le defir & PPamour de
1a vie cachée au milieu de toutes les occafions
de paroitre , ou Dieu nous appelle pour

{a) Sixieme {ouffr.

(#) Avis falut. d’un ferv. de Dieu. p. 196,

(<) lmit. Chr, Liby 2, ¢2p.5; o, %
| ]



2126 LINTERIEUR
Paccompliffement de fes defleins fur nous
& par nous, a P'exemple de Pintérieur de
Jefus. On peut appliquer ici ce gue nous
avons dit de la folitude intérieure de Jefus
dans les fonftions de fa vie publique, &t
apprendre par conféquent de 'intérieur de
ce divin Sauveur, a étre au milteu méme
des hommes comme n’y étant pas. Mais par
cette application il ne faut pas fe borner a
la folitude de lefprit-, il faut aller jufqu’a
la folitude du cceur , & étre fi bien caché
pour les hommes au milieu méme des hom-
mes , par le détachement de toute leur ef=
tune & de tout leur fouvenir, quon leur
parle , qu’on paroifle parmi eux , comme
11 Pon étoit feul , ne penfant pas méme
qu’ils peuvent penfer a nous.

L’intérieur de Jefus fera ici pour nous no-
tre modele par fon amour de la vie cachée
itérieure , qui fut encore plus parfaite en
lui que la vie cachée extérieure ;3 ou pour
mieux clire , Pune & l"autre de ces vies ca-
chées ne font pour nous qu’un feul modele
dans Pintérieur de Jefus, parce qu’elles n’y
faifoient qu’une méme vie. Mais il faut bien
étudier cette vie cachée intérieure qui doit
€tre en nous, comme en J. C., l'ame de
la vie cachée extérieure.

L’Apbtre St. Paul nous dit que la vie ca-
chée dc: Jefus eft une vie cachée en Dieu
(2). Nous pouvons & nous devons ajouter,
en expliquant la parole de St. Paul : une
vie cachée en Diecn feul. L’amour de I'inté -

ppm T cr—r el =

(a) Col. 3, 3.



DE JESUS-CHRIST. 227
rieur de Jefus pour la vie cachée , abfor-
boit donc cet intérieur divin en Dieu feuls.
de forte que, foit que Jefus fe cachit aux
yeux des hommes, foit qu’il parit & véciit
parmi eux , il étoit toujours caché dans le.
fein de fon Pere célefte ; mais {1 bien caché
qu’il I’étoit abfolument a fes propres yeux,
ne {e voyant pas lui-méme , 1 ce n’eft en
Diew feul. Nous avions déja indiqué cette
vie cachée intéricure, brievement au cha-
pitre premier , & enfuite plus au long au
fecond chapitre ; mais nous ne ’'avions pas
préfentée {ous le rapport qu’elle a avec I’hu-
milité de cceur , dans I'intérieur de fefus,
& il nous a paru trés-utile d’en parler de
nouveau , pour la préfenter fous ce rapport
fi propre a I’établir folidement en nous.

De quoi nous ferviroit-il d’étre humbles
pour nous cacher aux yeux des autres, fi
nous ne ’étions pas encore pour nous ca-
cher a nos propres yeux? Quel orgueil ne
feroit-ce pas en nous, f1 nous cherchions
un motif de nous élever dans le moyen de
nous abaiffer, fi nous nous eftimions , fi
nous nous complaifions en nous-mmémes, &
la vue de notre wvie cachée & inconnue 2
Ce feroit un orgueil d’autant plus dangereux,
qu’il feroit plus fubtl , plus rafhiné , plus
criminel méme , puifqu’il abuferoit de I’a-
baiflement pour I’élévation ; furtout il ne
remplaceroit que trop Porgueil méme que
nous aurions trouveé a paroitre, fi .ne per-
dant pas de vue P’eftime des hommes, nous
penfions qu’ils {fe rappellent de nous & qu’ils
nous eftiment a caufe dg nunii:: Ei: cachée.



458 LINTERTEUR

(%ue nous ferions par ces difpofitions, bferr
¢éloignés de f{uivre la grande maxime du
pieux auteur de I'Imitation : aimez a étre
mconnu & a n’étre compté pour rien; ama
nefciri & pro nihilo reputar: (a)! Aimer a
n’Ctre compté pour rien, c’eft aimer qu’on
ne penfe pas du tout A nous, puilqu’on ne
penfe pas a ce qui n'eft rien. Cet amour aw
refte , comme on le voit fans peine, nous
regarde aufli nous-mémes , pour nous-mé-
mes; nous devons aimer A neous compter
pour rien nous-mémes, a ne penfer pas a
nous , a nous cacher abfolument a notre
efprit & encore plus a notre cceur.

- Cet amour vra1 & {olide d’une vie toute
cachée en Diew feul étant établi en nous,
{1 Dieu nous appelle a la pratique d’une re-
traite exafte, ou a daigné déja nous y ap-
peler, obfervons-nous bien foigneufement,
pour ne donner entrée en nous a aucun re-
gret de notre premiere vie , (il Nous pro-
duifoit aux créatures ; ce regret nous ren-
droit bien infidelles & bien ingrats. Nous ne
faurons jamais chérir la vie cachée , autant
qu’elle mérite d’étre chérie ; & y étant ap-
pelés par la vocation a une retraite exalte,
- nous cefferions un feul inftant de nous livrer
a des tranfports de joie fur un tel bonheur?
Et lors méme que nous pouvons penfer dans
notre retraite’ , o1 nous ferions tentés de
nous croire oififs & dans Pinaétion , que
tant d’autres agifient &t travaillent pour Dieu
dans le monde , félicitons-nous , rendons

(o) Imit, Chr, lib, 1 , CaPe 3« D, 34



DE JESUS-CARIST. 2329
graces 3 Dieu, cachons-nous toujours de -
plus en plus, du moins intérieurement. Et
d’aprés ces principes , combien feroient donc
coupables aux yeux de Dieu les ames, qur
favorifées de cette wvocation {péciale & une
retraite exate , aimeroient que le monde
vint les y chercher , & voudroient paroitre
aux veux du monde, en €taleroient encore
le langage, le ton , les manieres, & peut-
€tre bientdt toutes les maximes !

On doit voir toujours , combien I'intérieur
de Jefus étoit unmquement & divinement
confumé d’amour pour le pur accomplifle~
ment du bon plaifir de fon Pere célefte. I}
ne fe cachoit, que parce que telle étoit la
volonté de ce Bere bien-aimé, &t afin de
fe cacher bien purement pour lui feul, il fe
cachoit encore plus a fes propres yeux gu’aux
yeux des hommes. Ne cherchons bien que
Dien f:ul , que le pur accompliffiement de
fon bon plaigr : & le monde entier ne fera
plus rien pour nous, & nous ne ferons plus
rien pour nous-mémes.

Il et encore une autre maniere de fe
cacher intérieurement & par humilité de
cceur : c’eft cette mort intérieure a {es pro-
pres lumieres & a fes propres fentimens,
cette fimplicité parfaite , qui fans puérilité
&< fans pufillanimité , nous rend fi bien en-
fans par la défiance abfolue de nous-mémes,
& des hommes f1 parfaits par la confiance
&z I’abandon a Dieu & a ceux qui nous
tiennent fa 'nlace. Entrez dans une fi grande
défiance de wvous-méme , dit lauteur des

Avyis falutaires , que vous en defelpériez en<



230 L'INTERIEUR
tierement, étant convaincu devant Dieu par
la vérité que vous n’étes bon a autre chofe
qu’a l'offenfer & a vous damner : mais en
méme tems relevez votre courage par une
vive confiance en Dieu, efpérant qu’il fera
conflamment en vous , & vous fera faire
avec lui par {a grace ce que vous ne fauriez
faire par tous vos efforts ; celui-la eft tout-
puifilant qui fe défie entierement de {oi-
méme , pour {e confier entierement a Diew
(a). Cette forte de vie cachée eft peut-étre
encore plus difficile a pratiquer , que les deux
autres dont nous venons de parler ; du moins
quand on veut Paimer , comme nous difons,
par humilité de cceur. Mais nous en trouvons
encore le modele dans Pintérieur de Jefus
1l n’abandonnoit toutes fes penfées & tous
fes fentimens a {fon Pere célefte, que par
Ihumilité de fon cceur divin; demandons hu
inftamment la grace de I'imiter en tout....
Si nous vivons encore a nous-mémes par
Pattachement & nos propres lumieres , a nos
propres fentimens, nous fommes encore
tout vivans!

§. VL

Nous allons parler du grand amour de
Pintérieur de Jefus , de fon amour pour la
croix 3 nous voudrions pouvoir: le faire di-
gnement. .... Mon Dieu, fuppleez tuuinurs
par la toute-puiflance de votre grace a no-
tre extréme impuiffance... & intérieur de
Jefus, foyez toujours pour nous une fource

(a) Avis falut, d'un ferv, d¢ Dicu, p.139, 190,



| DE JESUS-CHRIST. r 33 4
de vie & de fainteté , de la vie de Dieu feul
de la fainteté_du pur amour.... :

Nous avons compris dans ’amour de I'in~
térieur de Jefus pour la croix, fon amour
pour tous les facrifices &t toutes les priva-
tions, & ce point de vue général renferme
beaucoup d’objets a confidérer attentive-
ment dans ce divin intérieur. L’intérieur de
Jefus a aimé, a recherché toute forte de
croix ; le pieux auteur de I’lmitation nous
dit, que toute la vie de ce divin Sauveur
n’a été que croix & que martyre; fota vita
Chrifti crux fuir & marcyrium (a); ne pou-
vons-nous pas ajouter , en développant la
penfée de ce pieux auteur , qu’aucune ef-
pece de croix , qu’aucune efpece de mar-
tyre n'a €chappé a l'ardeur confumante
de Pintérieur de Jefus pour la pure gloi-
re de fon Pere célefte , & que fouvent
& méme toujours il a eu plufieurs efpeces
de croix a porter , plufieurs efpeces de mar—-
tyres a endurer a la fois 2 Mais cet amour
de la croix dans P'intérieur de Jefus, étoit
un des carateres les plus marqués , nous
dirons méme , le caratere le plus marqué
de humilité de fon coeur. C’eft par le mé-
- pris qu’il avoit de lui-mé&me, dans le fens
que nous avons expofé, qu’il fe dévouoit
aux moyens les plus pénibles de glorifier {fon
Pere célefte ; & ferions-nous blamables d’a-
vancer, qu’a la vue de I’'apparence de tous
les péchés des hommes , dont il étoit cou-

vert & chargé , 1l a eu véritablement une
— R R A

{(a) lmic, Chr, lib, 2. c2p. 11, 1, 7,




232 LINTERIEUR

vive & profonde haine de lui-méme; nous
donnant ainfi un exemple tout divin de la
haine, & du motif de la haine, qu’il exige
de nous envers nous-mémes, pour €tre du
nombre de {es difciples (a) # D’ailleurs, le
vral amour de la croix ne peut étre fans la
haine de foi-méme ; ne faut-il pas , au moins
fous quelque rapport, fe hair foi-méme,
pour fe facrifier ? Ne cherchons pomnt d’au-
tre caufe de notre horreur pour la croix,
que 'amour de nous-mémes , ni d’autre
caufe de 1'amour de nous-mémes , que 'or-
gueil de notre cceur. Mais cet orgueil fi in-
jufte & fi coupable ne cédera-t-il pas enfin
a la force vitorieufe du grand modele, que
nous allons contempler ?

Entrerons-nous ici dans le détail de tou-
tes les fouffrances extérieures de J. C. , pour
offrir une premiere preuve de Pamour , qu’il
a exprimé pour la croix, en difant de fa
paflion fi douloureufe & fi ignominieufe :
1l ¥ a un baptéme dont je dois étre baptifé
& je fuis preflé de la plus vive ardeur, juf-
qgu’a ce qu’il sfaccomplifie ¢ Et¢ guomodsd
coarélor , ufque diem perficiatur (b) ! I'hiftoire
de la vie de Jefus, qui fans doute eft con-
nue des ames qui lifent ce petit écrit, n’eft
gue l'hiftoire de fes fouffrances. La pauvre-
té, le travail, la fatigue, la mortification,
les douleurs, les opprobres ont été 'unique
partage d’'un homme-Dieu; & i1l a expiré
dans la honte & I’horreur des plus cruels
fupplices, en proie a la fureur de fes en-

{2) Lu¢, 14, 26, (5) Luc. 13 ) 50y



234 LINTERIEUR )
ce divin cceur pour la pure gloire de Diex
" feul, 3 ne vivre par conféquent que de la
vie de Dieu feul, en ne vivant que de Pa-=
mour de Diey feul ; dans la croix eftla per-
fe€ion de toute fainteté , dit le pieux au-
teur de U'Imitation, in cruce perfectio fanc—
ticatis (a). ' |

Mais puifque nous devons trouver dans
les croix & ?es {acrifices de Jefus, & fur-
tout dans fes croix intérieures & dans fes
facrifices intérieurs, le modele principal de
la pure vie de Diex fen! , du pur amour de
Dien feul; il faut nous fixer quelques mo-
mens a confidérer, comment intérieur de
Jefus témoignoit fon pur amour a fon Pere
célefte , en animant toutes les ations reli-
gieufes & méme abfolument toutes les ac-
tions de Jefus, de cet efprit de croix & de
facrifice. Les ames crucifiées y trouveront
un grand fujet de confolation en Dieu feul;
&c celles qui n’ont pas le bonheur de l’étre,
pourront fentir , felon leurs difpofitions pré-
fentes, naitre ou s’accroitre en elles le cfeﬁr
de la croix & du facrifice.

Jefus ne vouloit vivre que pour fouffrir 5
&z nous le verrons bientét {ouffrir toujours
intérieurement & trés-vivement ; ce defir
de Jefus de ne vivre que pour fouflrir , nous
eft évidemment manifefté dans le dévoue-
ment qu’il fit de tout lui-méme a fon Pere
célefte dés {fon entrée dans le monde, pour
remplacer les anciens holocauftes (4), &t

s

(<) Imit. Chr. lib. 2, Cap.12, 1, 24
_("} Hebr. 10, §5-10, '



236 LINTERIEUR ]
&: de facrifice qui ne cefloit de les animer.
Que les ames crucifiées fe félicitent donc,
mais qu’elles foient bien fidelles | qu’elles
peuvent bien plaire 3 Dieu , le bien glori-
fier!| nous avons, y’en conviens, a fouffrir
pour nous, & nous ne faurions affez {fouf-
frir pour rendre & notre Dieu la gloire que
nous lui avons ravie par nos crimesj; mais
quand nous ne fouffrirons pas, que ferons-
nous pour lui; quelle gloire lui rendrons-
nous ? Comparons dans les vues de la foi
une ame qui fe rend fidelle & fes devoirs
fans étre crucifiée, & une ame qui €tant
crucifiée anime de Pefprit de la croix la
fidélité A fes devoirs; f1 cellelld ne fupplée
pas a la croix par le defir de la croix , nous
voyons Dieu {fe complaire bien peu en elle,
tandis que celle-ci crucifiée & fidelle a ce
bonheur rend PPaccompliffement de fes de-
voirs , une plus vraie oblation d’amour , une
hoftie d’agréable odeur a fon Dieu , en
union a J. C. qui en nous aimant toujours
& en fe livrant toujours lui-méme pour
nous, s’eft offert & fon Pere en oblation &
en hoftie fi dignes de ce Pere bien-aimé (;2-
Et parce que les ations de religion & de
piété demandent de nous, gque nous nous
attachions a y glorifier davantage notre
Dieu , attachons-nous encore plus a les ani-
mer de cet efprit de croix & de facrifice.
Dans toutes nos bonnes ceuvres , dans tou-
tes nos prieres , dans tous Nos pieux exer-
cices, uniffons-nous encore plus intimement

o

iﬂJ' Ephﬁﬂ a1 1 2



a3 L’INTERIEUR
couronné d’épines, ( ce qui doit, felon ce
e nous avons dit , s’entendre {pécialement
de I'intérieur ; ) mais encore de ne pas goii-
ter véritablement le langage de la croix, en
ne golitant pas , chacun au moins felon la
mefure de iI:-:: grace , la croix elle-méme !
Jefus ayant découvert a fes difciples, qu’il
falloit qu’il allit a Jerufalem , que les
anciens , les fcribes, les princes des pré-
tres lui fiffent {ouffrir beaucoup de maux ,
& qu'on le mit a mort , Pierre le prita
part , & lui dit : Seigneur, a Dieune plai-
fe , ces chofes ne vous arriveront point ; &
Jefus fe tournant lui dit : allez , Satan,
Otez-vous de devant moil; vous m’étes a
fcandale : parce que vous ne gotitez pasles
chofles qui font de Dieu , mais celles qui
font de ’homme (a).

¢ WirL

Quoique nous ne connoiflions pas toutes
les wvoies rigoureufes , par lefquelles le Pere
célefte a pu crucifier I'intérieur de Jefus,
nous ne pouvons ignorer , d’aprés le defir
extréme de ce divin intérieur pour procu-—
rer la gloire du Pere célefte g{ pour étre
abfolument immolé a cette gloire , & d’a-
pres lajaloufie infinie que Dieu a defagloire
& qu’ill a conféquemment de trouver cette
gloire dans la croix qui en eft le principal
moyen, nous ne pouvons, dis-je, ignorer
que Pintérieur de Jefus n’ait été crucifié par

() Matth. 16, 21-23.



DE JESUS-CHRIST. ~239
‘toute forte de voies & des plus rigoureufes.
.Nous devons méme aller plus loin encore,
& affurer, que fi la vifion béatifique, dont
.Pame humaine de Jefus jouiffoit depuis le
premier moment de la conception de Jefus
dans le chafte fein de Marie , n’a pas per=-
mis , toujours aumoins , que i'intérieur de
Jefus fiit aufli rigoureufement crucifié en
-effet , qu’il auroit pu I’étre , ce divin inté-
rieur favoit bien y fuppléer par les defirs
les plus véhémens de ces crucifiemens ri-
-goureux ; & peut-étre, fans empécher la.
oie de la wvifion de Dieu, ces defirs fi vé-
-hémens , n’étant point f{atisfaits, le cruci-
fioient-ils plus rigoureufement , que n’au-
roient pu le faire les crucifiemens eux-mé-
mes.
Ainfi dans quelqu’état rigoureux qu’une
.ame puifle {e trouver , elle trouvera tou-
jours dans le coeur divin de l'intérieur de
Jefus, entierement abandonné entre les mains
de fon Pere célefte , parce qu’il étoit par-
faitement humble , le modele de la patience
& de 'amour que Dieu peut exiger d’elle
dans cet état. E)ans quelque facrifice inté-
rieur que ce foit , qu'elle fe dife 2 elle-
méme : I'intérieur de Jefus a fait bien amou-
reufement ce f{acrifice, ou a défiré bien
amoureufement de le faire, & peut-étre ce
~defir n’étant point fatisfait 1’a-t-il encore plus
{acrifié , que le facrifice effeétif; fous quel-
‘que croix intérieure que ce foit : I'intérieur
de Jefus a porté bien amoureufement cette
.Croix , ou a défiré bien amoureufement de

la porter , & peut-€tre ce defir n’étant point



[

40 LINTERIEUR
Aatisfait Pa-t-il encore plus crucifié , que B
«<roix effeétive. Mais nous ticherons de ren-
dre les exemples de la vie de Diex feul dans
ce divin interieur crucifié encore plus fen-
fibles, par ce que nous allons dire dans ce
-paragraphe, de ce que lintérieur de Jefus
eut a fouffrir de la vue du péché, & par ce
que nous dirons dans le paragraphe fuivant,
de ce que Pintérieur de Jefus eut a fouffrir
de ’abandon de fon Pere fur la croix. |

Jefus ne connoiffoit pas le péché , dit St.
Paul (2); c’eft-a-dire, qu’il ne le connoif-
foit pas pour lui-mé&me, bien éloigné de
Pombre méme de la plus légere imperfec-
tion. Mais il le connoiffoit trés-parfaitement,
pour détefter &t pleurer nos crimes. Nous
ne répéterons pas ici ce que nous avons dit
a ¢e fujet, au premier chapitre de ce pre-
mier livre ; nous prions feulement les ames
qui lifent ce petit écrit, de 'appliquer & la
croix intérieure de Jefus, que nous défirons
faire connoitre a ce moment.

Dieu autrefois envoyant le prophete Ezé-
chiel a fon peuple , luidit : Fils de ’homme,
je vous envoie aux enfans d’Ifra€l , vers un
peuple apoftat qui s’eft retiré de moi; ils ont
violé jufqu’a ce jour , eux & leurs peres ,
Palliance que j’avois faite avec eux ; ceux
vers qui je vous envoie, font des enfins qui
ontun front dur & un coeur indomptable ().
(1):‘11& n’eut donc pas a fouffrir ce faint pro-
phete, au milieu de cette nation dépravée
& méchante , a la vue des crimes dont elle

£a) 2, Core 5, 2k (&) Ezgchy 2, 3, 4.

i



 DE JEsus-CHRIST. 24Y
fe rendoit coupable contre fon Dieu! Heé!
bien : fans doute il n’y a nulle comparaifon
a faire de la croix de ce prophete dans la
vue des prévarications d’Ifraél , a la croix
de l'intérieur de Jefus témoin des péchés
des hommes , au milieu defquels i1l a vécu
33 ans ; il s’agit ict de l'intérieur d’un hom-
me-Dieu. L’1idolitrie avec toute fa corrup-
tion régnoit dans prefque tout 'univers , &c
les juifs , qui avoient le bonheur de con-
noitre le vrai Dieu, méloient a fon culte
d’indignes fuperftitions & offroient aux yeux
d’un Dieu humilié jufqu’a I'anéantiffement
le plus profond, l'orgueil le plus infuppor-
table. Les mceurs de ce peuple fi chéri &
fi ingrat , ont paru a Pauteur des fouffran-
ces de Jefus une croix i fenfible pour ce
divin Sauveur , qu’ill en a fait dans fon ou-
vrage le {ujet d’un article particulier.

Mais ce qui doit nous inftruire davantage
dans P'intérieur de Jefus 11 rigoureufement
crucifié¢ , & ce que nous devons donc y con-
fidérer principalement , c’eft la patience
toute divine , ’amour tout divin qu’il a pra-
tiqué {ous cette croix {1 rigoureufe. A cha-
que inftant, tous les torrens des niquités
des hommes venoient fondre fur fon divin
coeur, ce divin ceeur en étoit troublé a 'ex-
ces , rorrentes iniquitatis conturbaverunt me
(a); c’eft peu encore : il en concevoit une
douleur dont Pimmenfité peut étre, quoi-
que’ foiblement figurée par ’étendue & Ia
profondeur deé la mer , magna eft... velur

(=) PL. 17, 54
1 5o L



242 LINTERIEUR

mare contritio tua (a); & néanmoins tou=
jours parfaitement abandonné &t: humble
entre les mains de fon Pere célefte, 1l fe
raflafioit paifiblement & amoureufement de
ce trouble & de cette douleur, parce que
tel étoit le bon plaifir de ce Pere bien-aime ,
qui vouloit trouver en lui ce dédommage-
ment de l'infenfibilité des hommes. Nous
le voyons attendre pendant 3o ans entiers ,
fans plainte , fans inquiétude , fans empref-
fement , le moment marqué pour {a vie pu-
bligque , pour faire entendre cette divine pa-
role qui devoit appeler les hommes du vice
a la vertu; dans les 3 ans de cette vie pu-
blique , il eft, pour ainfi dire , encore mieux
témoin des crimes qui fe commettent, il
trouve des efprits aveugles & des cceurs en-
durcis qui ne ceflent de lui réfifter , & tout
le jour 1l ne cefle de tendre les mains a ce
peuple incrédule & contredifant (4); s’il in-
veltive quelquefois contre ce peuple, on
voit évidemment par toute la douceur de
fa conduite & par la générofité de fes bien-
faits, qu’il n’en poflede pas moins la paix ,
I'abandon , I'amour des croix ; n’eft-ce pas
toujours aimer a fouffrir, lorfqu’en repro-
chant aux autres ce qui fait fouffrir en eux,
aprés Pavoir fouffert avec amour , on les
comble de biens ?

Nous ne déduirons pas encore de ce grand
exemple les difpofitions intérieures., avec
lefquelles nous devons fupporter les hom-
mes dans tout ce qu’ils peuvent faire contre

=

“(e) Threp, 2, 33 ()Rom.10, 21,



DE JESUS-CHRIST. 243
Dieu ou contre nous ; nous n’avons pas
proprement confidéré ces difpofitions dans
Pintérieur de-Jefus; nous pourrons remplir
I'un & 'autre objet au fecond chapitre du
{fecond livre. Mais nous exhorterons les ames
a retracer en elles 'amour de 'intérieur de -
Jefus pour la croix, en {upportant, aufli
fidellement que Dieu le demande de leur
part , la vue des péchés des autres , & la
vue de leurs propres péchés. .

Quand une ame aime bien Dieu, on peut
dire en un fens, qu’ill i’y a plus d’autre
croix pour elle, que la vue du péché ; le
péché feul déplait a Dieu, & cette ame
étant par fon amour pour fon Dieu tranf-
.formée en fon Dieu , n’a plus que les fen-
timens de Dieu mé&me. Qui peut dire tout ce
que cette vue du péché a fait fouffrir aux
Saints / On rapporte de Ste. Julienne Falco-
nieri encore bien jeune, qu’elle trembloit
au feul nom du péché, & qu’en entendant
raconter un crime qui $’étoit commis , elle
en fut vivement & fubitement frappée juf-

w’a tomber fans force , fans mouvement
prefque {ans vie.

La charité doit nous faire bien penfer de
chacun ; mais on ne peut fe diffimuler, que
le crime ne regne partout, & que le monde
ne fe corrompe méme toujours davantage.
Dans le fond méme d’une retraite auftere ,
cette vue pourfuit'une ame fenfible aux in-
téréts de fon Dieu, & PPamour, qui fait
reflentir a 'objet , qui aime, les outrages
faits a ’objet aimé&. , trouve pour cette ame,
dans cette vue, le fujet d’'un crl.Il_.e.l tourments

3



244 LINTERIEUR |
S’abandonner , aimer cette croix , voild
quellz doit étre la fidélité de cette ame , f1
elle aime bien fon Dieu. On comprend bien
que nous ne lui difons pas d’aimer le péché ;
fi elle P’aimoit, elle ne feroit plus crucifiée
d’étre témoin du péché; plus ’horreur dn
péche s’augmente enelle, plus cette croix de-
vient pefante pour elle; i1l faut bien diftin-
guer entre 'amour du péché, & P'amour
¢e la croix , que la vue du péche nous pré-
fente .... 6 mon Dieu, faites-vous con-
noitre , faites-vous aimer, & nous fouffri-
rons infiniment de vous voir tant offen(é !....

La vue de fes propres péchés tourmente
bien plus cruellement une ame qui aime
bien fon Dieu. Nous fuppofons une ame
qui aime bien fon Dieu, nous la fuppofons
donc affez fidelle pour ne pas renoncer a
Pamitié de fon Dieu par le péché mortel 3
mais cette ame a pu offenfer fon Dieu,
méme grievement , & elle peut 'offenfer
plufieurs fois le jour , du moins légerement ,
& peut-étre a-t-elle en effet ce malheur.
Cette vue eft pour elle extrémement dou-
loureufe , extrémement cruelle ; qu’elle jette
les yeux fur Pintérieur de Jefus , & qu’elle
apprenne a fupporter cette vue avec amour...
Mais, dira-t-on, ’intérieur de Jefus n’avoit
pas a fupporter la vue de fes propres pé-
chés ; il ne pouvoit point en commetire....
Nous pourrions répondre d’abord , que par
fon amour pour la gloire de fon Pere cé-
lefte qu’il venoit réparer , & par {a charité
envers nous qu’il venoit fanctifier , il s’étoit

chargé de nos péchés , comme 57l les eiit



DE JESUS-CHRIST. 24%
commis mi-méme , & il les pleuroit comme
s’ils euflent été fes péchés propres & per-
fonnels (a). Mais d’ailleurs fon pur amour
pour le bon plaifir de fon Pere célefte ne
le difpofoit-il pas , ainfi que nous l'avons
dit , a toute forte de croix & de facrifices ?...
Dieu , répliquera-t-on, peut-il vouloir que
j’aime la croix de mes propres péchés?....
Dés que rien n’arrive {ans la permiffion de
fa providence, & que la vue de vos pro-
pres péchés vous préfente une croix a por=-
ter , vous devez recevoir cette Croix avec
foumiflion , & méme avec amour , s’il vous
accorde la grace de cette difpofition plus
capable de le glorifier. Vous ne fauriez avoir
aflez d’horreur d’offenfer Dieu ; une feule
chofe eft a2 craindre & a éviter; favoir,
I'offenfe de Dieu, dit 'auteur des Avis fa-
hitaires ; mais 1l dit aufli : une feule chofe
eft 4 faire; favoir, la volonté de Dieu (4);
&t vous ne fauriez avoir aflez d’amour pour
cette volonté fainte , adorable , infiniment
aimable , de quelque maniere qu’elle s’exerce
fur vous; & quand elle s’exerce par une
jaloufie plus crucifiante , elle défire encore
plus les tranfports de votre amour. Cette
triftefle fi fenfible aprés le péché , n’eft que
trop fouvent dans les ames que I’on croit
pieufes , qu'un dépit de "amour-propre; on
aimeroit a {fe voir parfait, pour {fe complaire
en {oi-méme a cette vue , & on eft forcé
de fe 1econnoitre peut-étre bien infidelle ;

-ﬂ—-—-—'— ey

(a) S. Aug. in Pf, 21. enarr. 2, n. 3.
(%) Avis {alut, d’'un ferv. de Dieu , p. 182.

L3



 DE JEsus-CHRIST. 14{;
plaifant encore plus a exercer fur elle
divine jaloufie, elle fe trouve plus crucifice
par les états fuivans, & enfin le dernier met
le comble a P’exercice de cette jaloufie in-
finie.

Aprés ce deétail , nous nous difpenfons de
parler des croix , que peuvent préfenter a
I’ame certains facrifices, que Dieu peut exi-
ger d’elle , méme relativement aux exerci-
ces de pieté, &c. ; nous n’avons pas befoin
cle parler d’aucune autre croix , d’aucun au-
tre facrifice. Nous nous emprefions d’offrir
le grand modele de Pintérreur de Jefus dans
I’abandon de fon Pere célefte fur la croix.
Les ames trouveront tout dans ce grand
modele, .

» Plufieurs, dit le pieux auteur de- I’'Imi-
» tation, louent & béniffent Jefuis , tant
» qu’il leur accorde quelques confolations ;
» mais fi Jefus fe cache & les abandonne
» un peu, ils fe laiffent aller a la plainte
» ou tombent dans un grand abattement.
» Ceux qui aiment Jefus pour Jefus, & non
» pour quelque propre confolation, le bé-
» niffent dans toute tribulation & dans toute
» angoifle du cceur, comme dans la plus
» abondante confolation. Et s’il ne vouloit
» Jamais les confoler , ils le loueroient néan-
» moins toujours , & voudroient lui rendre
» fans cefle leurs aftions de graces. Ho !
» qu’il eft puifflant , le pur amour de Jefus,
» n’étant point mélangé d’aucun amour de
» foi-méme, d’aucune vue de fon propre
» avantage ! Ne doit-on pas appeler des
» mercenaires , ceux qui cherchent toujours

L4



48 INTERIEUR
des confolations (2)? L’homme pieux ;
ajoute-t-il , porte toujours avec foi Jefus
fon confolateur , & lui dit : Seigneur
Jefus, foyez avec moi en tout lieu & en
tout tems. Que ce foit une confolation
pour moi, de manquer volontiers de tout
foulagement humain; & fi votre confo-
» lation méme me manque, que votre vo-
» lonté qui m’éprouvera alors juftement , me
» foit un foulagement fouverain (4). » A
cette inftruflion fi falutaire, joignons 'exems-
ple méme de Jefus. '
Jefus étoit attaché a la croix; fes enne-
anis 'avoient cloué a ce bois infame , aprés
1w avoir fait endurer les plus indignes & les
plus cruels traitemens . ils le voyolent répan-
dre tout fon fang dans des douleurs inowes,
D2 leur rage , qui n’éroit point aflouvie,
s’exhaloit encore contre lu par les blafphe-
mes les plus infultans. Ce divin fauveur
voyoit alors au pied de fa croix , {a fainte
Mere tranfpercée du glaive d’une douleur
mortelle , & cette vue affligeoit mortelle-
ment fon tendre ceeur. Dans cet état , ou
1l paroiffoit pouvoir deéfirer fi juftement une
confolation bien abondante, un f{ecours
bien puiffant de la part de fon Pere, fon
Pere P’abandonne..... Cet abandon eft fi
extréme , qu’ll s’en plaint a fon Pere méme ,
& qu’il s’en plaint d’une voix forte , en s’é-
criant fortement : mon Dieu, mon Dieu,
pourquoi m’avez-vous. abandonne ? .....

TP LLLN

21

{a) Imit. Chr.lib. 2 ,cap. 11,0, 1 , 2, 3.
lb) Lib. 3 » CEP. 10. De 2e-



DE JESUS-CHRIST. 249
N’omettons ici aucune circonftance, {ans la
confidérer bien attentivement. Jefus fe plaint
a fon Pere, lui dont la patience €toit &
eft encore une patience toute divine , lui qui
étoit fi parfaitement abandonné a fon Pere,

u’ll a mérité , comme nous allons le voir,

’en étre abandonné /.. .. Il fe plaint d’'une
voix forte , en s’écriant fortement , lui dont
i1l eft dit , qu’il ne criera point, qu’'on n’en-
tendra point fa voix au-dehors () !.... il
fe plaint 3 fon Pere, & 1l ne P'appelle plus
du doux nom de Pere, tellementil fe trouve
abandonné de f{a part; 1l I'appelle {fon Dieu,
& par deux fois , pour rendre fon invocation
plus preflante, parce que fa peine eft trés-
extréme ! . ... Il lu1 dit quil I’'a abandonné ;
par la force de cette parole, ii veut luidire,
qu’il paroit le méconnoitre pour fon Fils ,
pour un objet méme , quelftl]u’il foit, qui
puifle intérefler , qu’il le laiffe {ans fecours
&z {ans foutien dans ’excés de fes maux &
de f{on affli¢tion !. ... Le Roi prophete
ajoute ce que les Sts. Evangéliftes ne nous
ont point répété : que ce Dieu fi puiffam-
anent invoqué paroloit fourd a cette invo-
cation , n’exaugoit point la priere fi tou-
chante qui lui éroit adreflée éé) !.... Dieu,
dit St. Auguftin , avoit délivré le peuple
d’Ifra€l de la captivité d’Egypte , les trois en-
fans de la fournaife embrafée, Daniel de la
fofle aux lions ,- Sufanne d’une atroce ca-
lomnie ; tous l'ont invoqué & ont été dé-
liviés 3 Jefus s’écrie : mon Dieu, mon
" —

(a) If, 42, 2, (®) Pf, 21, 2.
a) If, ) 2 e



DE JESUS-CHRIST. 25¢
L’abandon fi extréme , que lefus {ouffrit
de la part de fon Pere fur la croix, futle
plus parfait moyen , par lequel fon Pere fe
glorifia en lul 3 nous ne voyons aucun inf-
tant de la vie mortelle du fauveur , nt méme
aucun inftant de fa paflion, ou il ait pu ren-
dre autant de gloire a fon Pere célefte; c’eft
a cet inftant , qu’il fut encore plus que ja-
mais , une vic¢time immolée fans la moindre
réferve & par la plus extréme jaloufie a la
gloire de ce Pere bien-aimé ; c’eft donc ici
le plus parfait témoignage d’amour , qu’il
pouvoit en recevoir ,. Dieu ne pouvant pas
aimer davantage , qu’en offrant plus de
moyens de procurer {a gloire , puifqu’alors
i1l nous affocie plus intimement a ce zele quz
le confume tout entier & uniquement pour
fe glorifier lui-méme. Mais Dieu n’offre une
perfeftion de moyens de procurer fa gloire
qu’aux ames qu’ill trouve difpofées a ne pas
rendre inutile cette perfeétion 3 de forte
qu’il faut, qu’il vy ait quelque proportion
.entre cette perfeftion & la perfection de
Pame qui doit ne pas la laiffer inutile. Mais
‘cette perfeétion de 'ame ne fe trouve que
dans le dévouement, dans l’abandon &
Dieu; il a donc fallu que l'intérieur de
Jefus fiit 1 parfaitement abandonné i fon
Pere célefte , qu’il méritit d’en étre aban-
donné. Plus quelqu’un meurt a lui-méme
par le mépris de lui-méme , dit le pieux au-
teur-de I'Imitation, plus la grace vient promp-

tement, enue ave¢ abondance , & éleve
Le



252 LINTERIEOR
-bien haut le cceur qu’elle trouve libre ().
L’intérieur de Jefus n’étoit abfolumnent em
rien a hu-méme , parce qu’il étoit parfaite-
ment humble , & {on Pere célefte le trouva
par-1a difpofé a recevoir la grace de cet
extréme abandon , par lequel il parut tant
le méconnoitre. L’abandon de I'intérieur de
Jefus entre les mains de fon Pere célefte,
nous préfente donc le plus grand modele de
erfeginn; & l'abandon , que le Pere cé-
efte fit fouffrir 2 'intérieur de Jefus fur la
croix, nous manifefte 'abandon de I'inté-
rieur de Jefus entre les mains du Pere cé-
lefte.

Nous arréterons-nous maintenant a ré-
pondre a ces plaintes des ames intérieure-
ment crucifiées & infidelles 2 la grace de
leur croix : » mais Jefus n’a été abandonné
» que quelques inftans, & mes peines inté-
» rieures n"ont point de terme ; Jefus dans
» toutes fes peines ne pouvoit pas pécher,
» & mes peines intérieures m’expofent au
»» moins a 'impatience & au murmure. »....
1°. Quand Jefus n'auroit été abandonné
gu'un feul inftant , furtout fi pour ce ter=
rible délaiffement , la communication dela
divinité pour la vifion béatifique dans I’ame
de Jefus, a été {ufpendue, ce feul inftant
étoit, a caufe de ce que Jefus méritoit de
-confolations & de joie , d’une fouffrance
plus étendue , que toutes les fouffrances in-

{a) Imit, Chr. lib, 4, cap, 15, ny 3.

1



DE JESUS-CHRIST. 253
térieures que pourroient endurer toutes les
pures creatures enfemble.... 20. Nous avons
déja dit, que fi Jefus n’a pas eu tous les
facrifices .a faire, toutes les croix a porter
il n’en étoit pas moins parfaitement difpofé
a toutes les croix & a tous les facrifices j &
que le defir méme qu’il en avoit, I’a peut-
étre fait plus fouffrir , n’étant point {atsfait ,
que s’il avoit en effet porté ces croix &c fait
ces facrifices. Nous ne croyons pas trop
avancer en difant, que {1 par une fuppofition
impoflible , Jefus eiit pu étre expofé au
danger de P'impatience , il auroit été égale-
ment abandonné au bon plaifir de fon Pere
célefte qui auroit pu l'expofer ainfi ; de
méme que toujours occupé de fon Pere cé-
lefte , il auroit ceflé de penfer a lui, fipar
une autre mnpoflfible fuppofition, fon Pere
célefte Velit ainfi défiré. Nous avons déja
fait aflez comprendre , que l'intérieur de
Jefus étoit parfaitement mort a toute con-
folation , & tout intérét propre & méme
éternel , ne fe voyant abfolument qu’en
Diew feul. La parfaite humilité de fon cceur,
abandonnoit fi entierement tout fon inté-
rieur 2 fon Pere <élefte , le rendoit fi ab-
folument indifférent , le rendont fi infatia-
blement avide de toute forte de croix &
.de facrifices , qu’il n’y avoit rien de ri-
.goureux , que cet intérieur divin n’eit ems-
‘braflé avec la plus vive ardeur, pour ac-
complir & bien purement le bon plaifir de
{on Pere celefte. -

Que toutes les ames s’encouragent donc



254 . LUINTERIEUR _
bien, 2 la vue de lintérieur de Jefus fi ex-
tréimement immolé ; furtout en penfant ,
que , comme nous dit ’auteur des {fouffran-
ces de Jefus , ce divin fauveur , felon la
remarque de St. Cyprien , a enduré cette
peine de I’abandon de fon Pere fur la croix,
non-{feulement pour nous fervir de modele
dans celles qui nous arrivent , mais beaucoup
plus encore, pour nous meériter le courage
d’y perfévérer, & la confolation qui doit
les fuivre (a). Ames intérieurement cruci-
fides , entrez dans le coceur de Jefus aban-
donné fur la croix, & voyez-y fes fenti-
mens pour vous ; dés-lorsil vous avoit pré-
fentes a fon amour , il vous chériffoit {pé-
cialement , il fouffroit par avance avec vous,
1l vous meéritoit la grace de fouffrir avec hu
& comme lui. Ho ! fi vous connoifliez bien
tout le prix de votre é€tat! vous ne le con-
noitrez bien que dans le ciel.

O intérieur de Jefus, puiflié-je avoir ma-
nifefté aux ames qui lifent ce petit écrit que
je vous ai offert & confacré , quelque chofe
de ce que wvous avez été , relativement a
wvotre Pere célefte , dont vous veniez ré-
parer la gloire ! Je vous les préfente ces
ames , afin que de nouveau & toujours
plus abondamment , vous les éclairiez fur
Ia perfeftion de wvotre intérieur pour cette
gloire de wotre Pere célefte, & vous les
animiez de cette perfe&tion; je n’ai voulu
leur parler que d’aprés vous-méme ; mais

— S S Vi S

(a) Quarante-huitieme fouffr,



DE JESUS-CHRIST. 25§
glorifiez-vous encore davantage , en opé-
zant vous feul ‘en elles. Je me préfente a
vous avec elles ; que tous les efprits &
tous les cceurs ne faffent qu'un feul efprit
& un feul cceur avec vous , pour ne vi-
vre avec vous que de la vie de Dieu feul?




286 LINTERIEUR

oo ofis oo oot oo s oo e e

LIVRE SECOND.
De UIntérieur de J. C. rela-

tivement aux hommes |,

qu’il venoir _ﬁzn&?rgﬁe 7.

T —

CHAPITRE PREMIER.

De Pamour de lintérienr de J. C. pour ls
homrmes. -

S. I
I OuT ce que nous allons dire dans ce

premier chapitre , ainfi que dans les deux
fuivans , & par conféquent tout ce que
nous dirons dans ce fecond livre , n’eft
qu’une {uite de ce que nous venons de dire
dans le premier. C’eft parce que l'intérieur
de Jefus a été confumé de zele pour la
gloire de fon Pere célefte , & que ce zele
lui a fait entierement abandonner fon efprit
& fon cceur entre les mains de fon Pere cé-
lefte, qu’il a brilé de tant d’amour &t fur-
tout d’'un amour fi pur pour les hommes,
& qu’ll a pratiqué envers eux une patience
& une douceur également fi parfaites & fi
pures.



DE JESUS-CHRIST. 257
Il eft donc trés-important, ( & nous au-
rons {oin d’y rappeler les ames qui lifent ce
petit écrit , ) d’avoir toujours préfens ces
grands & uniques principes de la vie inté-
rieure, conformément a la vie intérieure
de J. C. & pour faire vivre -Dieu feul en
nous : n’étre occupé que de la gloire de
Dieu, ne défirer que la gloire de Dieu, &
pour remplir ces deux objets, lui abandon-
ner abfolument & conftamment {fon efprit
& fon cceeur. Ce font ces grands & uniques
principes , qui dans l'accompliffement de
tous nos devoirs , ne nous feront chercher ,
conformément encore a 'intérieurde J. C.,
que le pur accompliffement du bon plaifir
de Dieu feul , & par-la établiront en nous
le pur amour de Dieu feul , {fans lequel la
vie de Dieu feul ne peut €tre en nous.
. En diftinguant, d’aprés l’enfeignement
de la foi , deux natures en J. C., nous
voyons en Jefus comime Dieu un amour
vraiment infini envers les hommes ; c’eft
par cet amour que Dieu lui-méme par fon
prophete appelle un amour de mifericorde
& un amour éternel, qui nous a attiré (a)
a la grace du falut , que le Fils de Dieu,
de toute éternité , s’eft offert & devenir lui-
méme le prix de notre rachat , dans la na-
ture humaine qu’il a wvoulu é€galement de
toute éternité prendre dans le tems pour
notre falut. Mais a ne confidérer méme que
Pamour de ’'ame humaine de Jefus envers
nous, ( & c’eft ainfi , conformément aux

= -

. {a) Jerem, 31, 3.



5¢8 LINTERIEUR |
idées que nous avons données de Pintérieur
de J. C., que nous confidérons ict Pamour
de I'intérieur de J. C. pour les hommes; )
quel amour fans bornes n’y trouverons-nous
pas, & quel amour tout a la fois bien pur!
par conféquent quel modele de la wvie de
Diewn fen! , dont nous devons vivrie dansla
charité envers nos femblables !

Cet amour {ans bornes eft bien aifé a re-
connoitre , dans tout ce que Jefus homme-
Dieu a fait pour nous; tous fes facrifices ,
ou pour mieux dire, toute fa vie facrifiée
pour nous avoit pour principe I'amour de
fon intérieur envers nous. Depuis le premier
inftant de P'Incarnation , juiqu’au moment
de fa mort fur la croix, Jefus homme-Dieu
n’a ceflié de fe facrifier pour nous, & de
nous témoigner par-la un amour fans bor-
nes; ne fe ﬁﬁt-iF facrifié que par les fenti-
mens du divin cceur de fon intérieur , il
nous auroit toujours aimé bien généreufe-
ment ; ces fentimens hu ont fait encore fa-
crifier pour nous toute fa vie extérieure,
Pont fait immoler pour nous par toute forte
de travaux , d’humiliations , de fouffrances;
que pouvoit-il faire de plus pour nous té-
moigner fon amour ? Son amour n’eft-il
donc pas envers nous un amour fans bor-
nes ?

Et en fe facrifiant ainfi , 1l a offert a fon
Pere célefte, & il nous a donné a nous-
mémes une viftime d’un prix infinm, fon
facrifice étantle facrifice d’un homme-Dieu,
le facrifice d’un Dieu. Nouvelle preuve de
fon amour fans bornes envers nous 3 & nous



DE JESUS-CHRIST. 250
pourrions encore, méme fous ce nouveaur
rapport, appeler cet amour un amour in-
fini , puifqu’en nous donnant des fouffrances

rnces en elles-mémes, pour prix de no-
. tre rachat, il ne nous donne pas moins des
fouffrances d’un prix infmni.

Et toutes ces confidérations recevront en-
core une nouvelle force , une force bien
puiflfante fur nos cceurs, fi nous penfons ,
que Jefus par une feule goutte de fang , par
une feule larme, par un feul a&e d’abaiffe-
ment , pouvoit fauver mille mondes, &
que pour nous fauver il a facrifié toute fa
vie , il a répandu tout fon fang , jufqu’a
la derniere goutte ; il reftoit encore quel-
?ues gouttes de {ang dans fon cceur aprés
a mort; un foldat perga ce cceur divin, &
ce fang tut encore répandu pour nous. Jefus
nous dit bien, qu’il avoit requ de fon Pere
le commandementde mourir pour nous (a) 3
mauis il nous apprend aufli , qu’il pouvoit prier
fon Pere, & en obtenir auffitdt plus de’
douze I4gions d’anges (4), pour le défen-
dre de toute la malice des hommes & de
toute la rage des démons.

Il s’eft facrifié entierement pour nous, &
fi généreufement , que malgré la pré voyance
claire & manifefte de tout ce qu’il auroit %
fouffrir pour nous dans fa paffion, voyant
ce baptéme de fang dans lequel il feroit
plongé & que nous lui avions préparé par'
nos crimes, il étoit amoureufement preflé

(2) Joan. 14, 31. ' ;
(&) Matth. 26, §3. ~



h60 LINTERIEUR

d’y étre plongé (a), amoureufe unpatience
qui ne le portoit pas moins._pour nous aux
ignominies gqu’aux douleurs de fa paffion ,
& plus encore, on peut le dire , aux igno-
minies qu’aux douleurs. Il s’eft facrifié en-
tierement pour nous, & i généreufement,
qu’au moment ou fa paflion approche , &
ou il va livrer fon ame a une triftefle mor-
telle a la vue de tout ce que cette paflion lui
fera endurer , il dit a fes apbtres avec un
courage & une joie qui le font aller au-de-
vant de fes ennemis : voila que le prince
de ce monde vient ; levez-vous , allons (&) ;
& qu’il fe livre enfuite lui-mime a fes en-
nemis , aprés les avoir renver{é par terre
par une feule parole de fa bouche (¢); &
qu’enfin , mourant pour nous & conféquem-
ment par nos mains , il nous excufe auprés
de fon Pere célefte & lui demande pardon
pour nous de cet affreux déicide : mon Pere,
difoit-il , pardonnez-leur 3 car ils ne favent
ce qu’ils font (d).

Répetons donc avec étonnement & avec
tranfport ces paroles du bien-aimé difciple,
en les appliquant méme dans un fens par-
ticulier & précis a U'intérieur de Jefus tel que
nous "avons fixé dans la nature humaine de
ce divin fauveur : Jefus ayant aimé les fiens
qui étoient dans le monde, les a aimé juf-
qu’a la fin (¢); paroles que nous ne devons
pas feulement entendre de 'amour jufqu’a

(a) Luc. 12, §0. (d) Litc. 23 » 34.
(b) Joan. 14 , 30, 3I. (¢) Joan. 13, 1.
(<) Joan, 18, 4-12. ;



 DE JEsus-CHRIST. 26
1a fin de la vie, mais encore de 'amour
jufqu’au dernier terme de I'amour, jufqu’a
I’excés; excés d’amour , que nous devons
bien reconnoitre en voyant Jefus mourir pour
nous, felon cette parole de Jefus lui-méme =
il n’y a pas de plus grand amour , que de
donner fa vie pour ceux que ’on aime (a);
mais exces d’amour , que nous devons {fur-
tout reconnoitre en voyant Jefus mourir g
avec tant de bonté , fi cruellement & fi
ignominieufement pour nous. Ha! pouvoit-
il mieux nous donner I’exemple de ’accom-
plifiement de ce précepte de la loi, qu’il
eft venu renouveler & confirmer : vous
aumerez votre prochain, comme vous-mé-
me (£); il nous a aumé bien plus que lui-
méme , & il étoit homme-Dieu. 1l eft venu
s’abaiffer au-deflous de nous , & nous fervir ,
fervir & nos befoins, a la peine que deman-
doient nos crimes , jufqu’a donner fa vie
pour nous (¢), & jufqu’a la donner avec la
générofité la plus parfaite.

C’eft ainfi que P'intérieur de Jefus nous a
appris a aimer nos femblables ; il nous a
appris a ne point mettre de bornes a nos
fentimens ni a nos ceuvres, c’eft-a-dire, &
nos {acrifices pour notre prochain. Mais nous
devons bien remarquer encore dans ce que
nous venons de dire, 1°. que l'intérieur de
Jefus n’a aimé les hommes que dans ’ordre
de leur falut , 2.°. qu’il les a aimé, jufqu’a
excufer leur malice dans tout ce qu’ill a en-

Ea} Yoan. 15 , 13. (&) Matth, 22, 3%
© ) Matth. ac, a9,



262 LINTERIEUR
duré pour eux & par conféquent de leur
part. Ainfi , dans la difpofition de nous fa-
crifier entierement pour notre prochain, &
en nous facrifiant en effet entierement pour
1ui, lorfque les circonftances le demangent o
nous devons toujours avoir en vue fa fatrss
$ction , & Paimer aflez {incerement pour
excufer dans tout ce qu’il peut nous faire
endurer de ficheux & de fenfible.

Nous n’avons pas rappelé ici tout 'amour
que Jefusa témoigné aux hommes pour leur
bien temporel; a chaque pas, on trouve
dans Pévangile des preuves éclatantes de la
bienfaifance de Jefus a nous foulager dans
les maux de cette vie ; mais dans cette bien-
faifance l’intérieur de Jefus pouvoit-il fe
propofer d’autre intention , que celle que
fe propofe Dieu lui-méme dans tout ce qu’il
fait pour nous dans 'ordre méme tempo-
rel 7 Et Dieu dans notre bien temporel ne
fe propofe-t-il pas toujours notre bien {pi-
rituel , puifqu’en nous créant, i1l n’a eu
d’autre fin, que de nous procurer le bon-
heur de le connoitre, de l’aimer, de le
fervir en cette vie, pour nous procurer le
bonheur de le pofféder en l'autre ? Bientdt
nous préfenterons a cet €gard une vue en-
core plus pure, que nous avons déja indi-

uée , & qui eft la gloire de Diex feul ;
nous la préfenterons encore d’aprés
Pexemple de I'intérieur de Jefus, qui aimant
fi généreufement les hommes pour leur fanc-
tification , rapportoit tout le bonheur que
cette {anétification devoit procurer aux hom-

mes, a la pure gloire de Diex few!, Mais

i -
o



DE JESUS-CHRIST. 263
1l faut que dés ce moment les ames apprens-
nent a anéantir en elles, felon la pureté de
la vie de Dien feul, tout amour, tout atta-
chement feulement humain & naturel , &
a s’élever, dans tout témoignage d’amour
envers leurs femblables, a la vue de leur
fan&ification & de leur falut 3 ce quife fait 4
en rempliffant tous les devoirs de la charité 4
en rendant au prochain tous nos fervices ,
en lul témoignant notre amitié , dans le defir
de nous unir enfemble pour le Seigneur &
de nous porter fans cefle mutuellement 2
Paimer , particularifant cette intention &
Pinfinuant méme a notre prochain ainfi par-
ticularifée , {felon I'inf{piration divine, par
tous les moyens que Dieu peut nous pré=
fenter. Il faut s’entr’aimer par grace, ainfi
que les enfans de Dieu favent aimer , dit
Pauteur des Avis falutaires ().

Ayons {oin également, pour aimer notre
prochain f{ur le modele de 'amour de P’in-
térieur de J. C. pour les hommes, de Pex-
cufer dans toutes les occafions ol nous au-
rons a fouffrir de fa part. Sans entrer dans
ce ni{ue nous dirons fur ce point en parlant
de la patience & de la douceur de l'inté-
rieur de J. C., nous obfervons déja que {i
Jefus a excufe la malice des hommes envers
lui, 1l ne doit point y avoir d’occafion aflez fa-
cheufe &t aflez fenfible , pour nous difpen-
fer d’excufer notre prochain, dans tout ce
que {a conduite envers nous peut nous ex-
pofer A fouffrir. Et ne difons jamais : il n’eft

" (#) Avis falut, d'un ferv, de Dieu , . 3394

.



264 L'INTERIEUR ]
pas poflible d’excufer intention méme dans
une aétion, qui paroit par elle-méme fi clai-
rement contraire au devoir.... Quel mal avoit
fait J. C. (2) ? Et il eft traité , comme le plus
coupable de tous les {célérats 3 & il dit :
mon Pere, pardonnez-leur , car ils ne {a-
vent ce qu’ils font. Soyons au moins bien
fidelles a chercher toujours quelque raifon
de croire le prochain moins coupable, &¢
méme, autant que nous le pourrons, ne
penfons jamais aux fautes de notre prochain,
pour conferver encore plus {furement envers
Iui tout 'amour que nous lui devons. Ufons
€galement de toutes les précautions nécef-
faires , pour empécher tant de converfations
inutiles fur la conduite des autres.
Nous avons encore a dire aux ames , que
nous tichons d’inftruire, gqu’en admirant la
geénérofité de 'amour de P'intérieur de J. C.
envers les hommes , elles ne doivent point
inconfidérément & fans P'ordre de Dieu,
fe livrer a toutes les bonnes ceuvres, &
s’expofer a fe répandre trop au-dehors,
ainfi qu’on ne doit point contre Pordre de
Dieu, pratiquer une trop exafte retraite &
fe borner a aimer fon prochain dans fon
ceeur & a offrir 3 Dieu pour lui fes prieres
& fes facrifices. Tout dépend en ceci, com-
me en tout le refte , de ce que Dieu de-
mande; telle perfonne paroit faire beaucoup
pour le prochain, qui fait bien peu en effet
du moins pour fa fan&ification ; & telle per-
fonne paroitabfolument inutile au prochain,

(=) Matth, 27, 23

qui



DE JESUS-CHRIST. 265
qui lui eft en quelque forte mfiniment utile
ar tout ce qu’elle €ait pour lur aupres de
Eieu. Si Dieu expofe davantage certaines
ames, elles doivent weiller beaucoup {fur
elles-mé&mes , pour ne pas nuire a leur avan-
cement en voulant fe rendre utiles aux au-
tres ; & méme elles doivent toujours fe rap-
eler, qu’en faifant moins en apparence pour
es autres , mais en faifant cc gqu’on doit
faire & en le faifant en unmion a l'intérieur
de Jefus , on fera en effet beaucoup plus,
que fi I’on faifoit davantage , fans que Dieu
le demandit, & en perdant de vue cetin-
térieur divin, gui doit toujours étre notre
modele.
' §. 1L

Ma's nous ne devons aimer notre prochain,
qu’en Dieu & en Diex fenl, que pour la
pure gloire de Dien feul. N’eft-ce pas ce
que St. Auguftin nous dit par ces paroles =
nous aimons Dieu pour lui-méme, & nous
nous aimons nous-mé&mes & nous aimons
lé prochain pour Dieu; & nos ac proximos
propeer ipfum (a) ? Aimez cordialement vo-
tre prochain, nous dit 1'autevr des Avis
falutaires, & le confidérant, comme I'ou-
wvrage , comme les délices & comme I'image
de Dieu (&). Nous trouverons bien cet
amour pur du prochain , dans 'amour de
Pintérieur de J. C. pour les hommes. Etu-
dions toujours mieux ce modele le plus par-

a) Ep. 140. alids 121. ad Probam. cap. 7. n. 14.
b) Avis falat. d'un ferv, de Dien, Rl{l?}'.- :



266 LINTERIEUR
fait de tous, travaillons toujours mieux ale
retracer en nous-mémes.

L’intérieur de J. C., dans fon amour pour
les hommes , n’a rien oublié & n’a rien
€pargné pour les rendre vraiment & parfai-
tement heureux & fur la terre & dans le
ciel. Il leur a enfeigné la vertu, qui feule
peut faire notre bonheur ici-bas , & il ne
s’eft pas contenté de la leur enfeigner par
fes paroles , de la leur enfeigner dans une
perfetion {upérieure a celle de la lo1 an-
cienne , il la leur a enfeignée , & dans cette
perfeftion fans doute, encore mieux par fes
exemples tout divins , il leur a mérité -la
Erace de la pratiquer malgré toute la force

es paflions, du démon & du monde. Par
fon fang il leur a ouvert le ciel, & leur a
préparé dans ce glorieux féjour le bonheur
incompréhenfible de partager a jamais fon
trone , qui eft le tr8ne méme de fon Pere
célefte (a); & c’eft fur ce trébne , que ré=-

nant avec J. C., ils n’auront pas une moin-
dre félicité que la fienne (4).

. En ammant ainfi les hommes , Pintérieur
de Jefus s’eft-il jamais recherché lui-méine 2
Loin de nous cette penfée , aprés tout ce

ue nous avons confidéré de la perte totale

e ce divin intérieur dans le fein & dans le
pur amour de {fon Pere célefte. A-t-il auné
les hommes, pour les hommes méme , au
moins pour leur fanétification & leur bon-
heur , {fans s’élever a un objet plis fublime
& plus pur ?... Il a vu en eux fon Pere

{(a) Apoc. 3, 2L. (3) Apoc. 3, 30a



DE JESUS-CHRIST. 267
célefte, il a vu en eux Diex feul, & c’eft
Dieu feul qu’il a aimé en eux, c’eft pourla
pure gloire de Dieu feul qu’il les a aimés....
que ’an ne retranche rien de ce que nous
difons , & que 'on ne nous accufe pas de
vouloir exclure 'amour du prochain, & de
ne vouloir plus admettre que I'amour de
Diewx feul avec Pindifférence A aimer nos
freres ou A& ne pas les aimer. Nous difons
que l'intérieur de Jefus a aimé les hommes,
mais qu’il a aimé D.eu feul en eux ; & ’eff,
te quil a fait, en ne les aimant que pour
Dien fenl. Nous n’admettons point d’indif=-
férence, ou Dieu n’en veut point; il nous
ordonne d’aimer notre prochain , & de Pai-
mer comme nous-mémes : malheur a nous
fi nous n’accomplifions pas ce grand pré-
cepte ! mais fon pur amour ne nous permet
point d’aimer notre prochain pour nous ,
pas méme d’aimer notre prochain pour no-
tre prochain lui-méme. Sa jaloufie infinie
veut néceflairement , que tout ce qu’il nous
eft permis d’aimer , que ce qu’il nous eft
méme ordonné d’aimer, nous ne I'aimions
que pour lui. Un pieux auteur, dans ’expli-
<cation des paroles , que St. Auguftin emploie

our nous faire connoitre ce que c’eft que
’amour de Dieu, nous dit : perfonne ne
doit s’aimer foi-méme pour foi-méme , ni
le prochain pour le prochain , mais pour
Dieu S::). Ce qui ne doit pas détruire la
bonté de I'amour de foi-méme que I'on ap-

' (2) Tract. de ftartu virtutum, tom. 2 , oper. D. Ber-
nardi. part. 3 , 0. 34. M
; | 2



268 LINTERIEUR
pelle amour d’efpérance, mais nous appren-
dre, combien tout amour bon, pour étre
parfait , doit étre pur (*)... mais comment
Pintérieur de Jefus, en qu il n’y avoit pro-

ement qu’une feule penfée , la penfée de
E pure gloire de Dien feul, qu’un feul fen-
timent , qu'un feul defir, le fentiment & le
defir de la pure gloire de Diex feul, pou-
‘voit-1l aimer les hommes, quoiqu’il les ai-
mit fi généreufement pour leur bonheur ,
fans les aimer bien en Dieu feul , pour la
pure gloire de Dieu fere/ ? Dans ce bonheur
des hommes , il voyott la gloire de fon Pere
célefte, &t il rapportoit ce bonheur a cette
gloire , & fi parfaitement, {i purement, qu’il
ne voyoit ce bonheur que tf:ans la vue de
cette gloire.

Combien donc l'intérieur de Jefus n’étoit-
il pas parfaitemeut détaché des hommes,
quoiqu’il les aiméat fi généreufement pour
leur bonheur ! vivez détaché de tous par
une fainte liberté, pour rendre 2 Dieu la
fouveraine préférence que vous lui devez;
vivez uni A tous par la charité , pour té-
moigner a Dieu le parfait amour que vous
lui portez , dit Pauteur des Avis falutaires (a).
Et wvoild en peu de mots, la pratique du
grand précepte de I'amour du prochain,

L T

(*) Il nous eft ordonné de défirer le ciel ; mais
en méme tems nous fommes appelés a n'aimer que
Dieu feul; défirons donc le bonheur du ciel , mais
ne le défirons ri(ue pour la gloire de Dienx Sfeul,
quoiqu'en le défirant comme notre bonheur.

() Avis falut, d’un ferv, de Dieu, pags 178



JESUS-CHRIST. 269
bien expliquée. Ne craignons pas de avan-
cer : 'intérieur de Jefus aimoit les hommes
fi purement pour Driev feul & en Dien ferd
qu’au moindre figne du moindre defir de fon-
Pere céleﬁe, il étoit tres—parfmtement dif~
pofé a ne pas méme penfer a eux, quoi-
que chaque inftant de la vie de Jefus {fur la
terre diit étre employé aleur bonheur. Nous
parlons , comme on le voit, dans cette fup-
pofition qui préfenteroit en Dieu le décret
de miféricorde pour notre falut, comme un
décret révocable ; & quoique ce décret fiit
irrévocable , la difpofition de détachement
bien parfait, que nous offions dans Pinté-
rieur de Jefus, n’en rendoit pas moins réel-
lement tout {fon amour pour les hommes
bien pur pour Dien feul & en Dien feul.

Ainfi devons-nous aimer nos {femblables.
N’oublions rien , n’épargnons rien pour leur
bonheur ; nous devons les aimer comme
nous-mémes ; mais en premier lieu, fixons
bien ce bonheur ot il eft. Bien des perfon-
nes croient aimmer le crmchain & lui témoi-
gner cet amour par des fervices temporels
ou par d’autres moyens , {fans trop exami-
ner , fans penfer méme, fi ces fervices ou
ces autres moyens ne femnt pas nuifibles 2
I’ame du prochain. Nous ne voulons pas ici
infpirer une attention f{crupuleufe , moins
encore engager a un examen des fentimens
du prochamn , qui feroit oppofé a l'eftime
qgue nous devons en avoir & qui doit tou--
jours , lorfqu’il n’y a pas de raifon con-
traire , nous donner bonne opinion de cha-
cun; mais il n’en eft pas moins véntahle ,

M3



270 LINTERIEUR

qu’on peut malheureufement fournir une oc-
cafion de péché & peut-étre de perte éter-
nelle au prochain, en croyant lui témoigner
{fon amour.

Ha ! certainement , quand "'amour du pro-
chain eft fondé fur Pamour du falut du pro-
chain, il en eft bien plus fort, bien plus gé-
néreux ! on croit aimer beaucoup les au-
tres , quand on eft beaucoup fenfible a leurs
maux temporels ; mais cette fenfibilité peut
bien ne pas fe foutenir, lorfqu’l s’agira de
quelque facrifice difficile 3 & quand elle {e-
roit affez forte pour noud rendre capables de
tous les facrifices, la force d’'un motif plus
pur ne peut étre que plus vraie , que plus
propre a glorifier Dieu. Mais furtout quand
1l s’agira de contrifter utilement notre pro-
chain par quelque repréhenfion utile , de
fouler aux pieds la crainte de fes mépris pour
I’engager par quelque bon exemple , nous
fentirons combien I'amour de fon falut peut
nous rendre fupérieurs a tous les obftacles;
un ceeur fenfible dans ces occafions eft 3
demi vaincu avant le combat, lorfqu’ll ne
contredit point ou ne dirige point fa {enfi-
bilité par les vues de la foi. Car il eft une
fenfibilité , qui , quoique bonne en elle-
méme , demande felon les circonftances
d’étre ainfi contredite ou au moins ainfi
dirigée.

Mais , A Pimitation de P'intérieur de Jefus,
élevons cet amour méme du falut de nes
femblables a la vue pure de la gloire de
Dien feul. Voyons tout en Dieu, & Dien
en tout. Cette vue pure & parfaite , qui.



DPE JESUS-CHRIST. 271
nous offrira de plus preflans motifs d’aimer
notre prochain , nous rendra encore plus
forts & plus généreux pour tous les facrifi-
ces , que cet amour peut demander de nous.
Euflions-nous le bonheur de facrifier pour le
prochain jufqu’a notre vie, cette vue pure
de la gloire de Diex fen! ne doit-¢lle pas
non-feulement f{outenir dans ce facrifice ,
mais encore animer a ce facrifice? D’ail-
leurs , rien de plus ordinaire pour bien des
ames , que la perte ou l'altération du moins
du facré recueillement dans les ceuvres de
charité , fi on ne véille exa&ement fur foi-
méme ; & la vue pure de la gloire de Diex
feu! ne donne-t-elle pas cette vigilance , &
ne conferve-t-elle pas méme dans une union
intime avec Dieu ? Un efprit pur, fimple
& ftable, ne fe diffipe point méme dans
des ceuvres multiplides , parce qu’il fait tout
pour ’honneur de Dieu, dit le pieux auteur de
PImitation ; purus, fimplex , & (tabilis [piri-
tus , in multis operibus non diffipatur : quia
omria ad Dei honorem operatur (a).
Mais pour nous aider & conferver cette
ureté d’intention , ayons {oin , comme nous
avons dit de Pintention de la fantification
du prochain, de la particularifer ;3 pour la
communiquer a notre prochain, autant que
Dieu le demandera de nous, ayons foin,
{elon Pinfpiration divine , de la lu1 offrir ainfi
particularifée. Nous allons fuggérer quelques
moyens de particularifer ainfi cette intention

de la pure gloire de Dieu feul , & ces moyens

ey

{a) Imit. Chr, lib. 1. cap. 3. n. 3. |
M4



272 LINTERIEUR
pourront encore tracer la marche de partr-
cularifer P'intention de la fanétfication du
prochain . ... Vous avez le bonheur de fer-
-wir votre prochain malade ; penfez & faites-
le penfer lui-méme, qu’il n’y a d’autre mal
que le péché , parce qu’ill outrage un Dieu
qui mérite un amour mfni , a caufe de fes
perfeétions mfinies , & qu’il nous fait aimer
Ja créature ou nous-mémes , tandis que Dieu
mérite d’étre feul aimé & wveut étre feul
aimé. ... Vous avertiffiez quelqu’un de fes
défauts ou de fes fautes; penfez & faites-le
penfer lui-méme aux amnables zeproches |
que Dieu ne cefle de nous faire au fond du
cceur, {1 nous wvoulons ’entendre , de lhu
étre 1 fouvent & depuis 1 long-tems infi-
delles , tandis que nous aurions dil ne jamais
auner que luifeul . .. ... Vous trouvez quel-
que peine dans les fervices que vous rendez
aux autres, & ceux, qui regoivent de vous
ces fervices, s’apergoivent de la peine qu’ils
vous coiitent ;3 en vous humiliant , mais feu-
lement dans votre intérieur, fi Dieu ne vous
snfpire pas de le faire extérieurement, de
trouver encore quelque peine a fervir votre
prochain , penfez & faites penfer les autres
a ce que mérite un Dieu, qu’on ne fauroit
yamais aflez aimer , pour lequel on ne fau-
roit affez fe facrifier, parce qu’il mérite par
lui-méme un amour nfini , g que lui feul
peut s’aimer de tout ’amour qui lu eft dii....
Avez-vous a vous abaiffer auprés du pro-
chain par des fervices bas & dégoiitans, &
voyez-vous le prochain fenfible a wvotre
abaiflement ; penfez & faites penfer le pro-



DE JESUS-CHRI1IST. 273
chain lui-mé&me , qu’il 0’y a rien de bas ni
de dégofitant pour le pur amour , qui ne
croit jamais s’humilier affez , trouver aflez
d’occafions de renoncement , pour rendre
a Dieu toute la gloire & toute la préférence
qu’ill mérite, . ... -
C’eft encore par cette vue pure de la’
loire de Dieu fenl , que nous parviendrons
imiter 'intérieur de Jefus dans fon parfait
détachement pour les hommes , quoique
nous les aimions avec lui généreufement &
pour leur bonheur, & pour leur fanétifica-
tion. Mais afin de donner a cette vue pure
cet heureux effet dans nos cceurs , malgré
tout notre amour pour les hommes , ne
foyons jamais auprés d’eux , que lorique
Dieu nous y appelle , ne penfons méme ja-
mais a eux , que lorfque Dieu ’exige. Si
nous recherchons leur fociété ou leur can-
verfation fans le mouvement de Pefprit de
Dieu, dont nous devons attendre toujours
Pinfpiration méme pour faire le hien, c’eft
pour nous & non pour Dieufeu/ que nous
recherchons cette fociété ou cette converfa-
tion. Si fans étre préfent de corps ‘auprés
d’eux, nous le fommes d’efprit, & encore
plus fi nous le fommes de coeur, c’eft ne
pratiquer le détachement qu’en apparence ,
& donner peut-&tre plus de force a nos pro-
pres affeftions par la privation de ce qu’elles
défirent. Que par toute notre conduite a
I’édgard du prochain, étant auprés de lui ou
en étant {éparé, notre lumiere luife telle-
ment a fes yeux , en luifant aux yeux fipuars
de Dieu méme , que les hommes , par la

b



274 L'INTERIEUR
grace que cette lumiere aura attiré en eux,
ne glnnﬁent de tout ce qu’ils pourront vmr |
&z reconnoitre en nous, que notre Pere cé-
lefte (). Qu'aucune raifon de bien méme
fpirituel , ne nousrende jamais infidelles a.
1’1nfp1ratmn du pur amour, pour nous oc-.
cuper me&me intérieurement , {ans cette in{-
iration du pur amour , de ce prochain, dont
f {fouvenir peut nous paroitre le plus légi-
time & le plus utile; pour nous aflurer de
cette difpofition en nous, voyons, fi nous
fommes bien fincerement difpofés a ne ja-
mais penfer a qu1 que ce foit, & en parti-
culier a telle & telle perﬁ:mne., fi Dieu le
demandoit de nous. Diex feul , & bien Dieze -
Jeul, comme dans Pintérieur de Jefus !

§. IIL

Nous ne devons pas nous borner 3 prati-
quer nous-mémes ce parfait détachement ;
nous devons faumir aux autres le moyen
de le pratiquer a notre égard. Sans croire,
que nous puiflions jamais mériter Paffeétion
<’aucun de nos femblables , nous devons
écarter avec foin toute occafion pour eux de
s’attacher a4 nous, au préjudice de 'amour
gu’ils doivent a Dieu Jeul. C’eft méme en
nous croyant ne pouvoir jamais mériter 1’af-
feftion d’aucun de nos femblables , que nous
{ferons .encore plus puiflamment Engagé's a
une exafte fidélité {ur ce point. Dans cette
penfée , ou pour nous exprimer mieux felon

4a) Matthe 5, 16,



DPE JESUS-CHRIST. 279%
notre devoir, dans cette perfuafion, nous
regarderons toute affeltion de la créature
envers nous , comme une inniftice , comme
un larcin envers Dieu. Et fi nous entrons
bien , avec lintérieur de Jefus, dans les
droits de la jaloufie infinie de ce grand Dieu,
nous aurons horreur du moindre larcin fait
a fa gloire. Il eft méme aifé de wvoir , que
{1 nous ne fommes pas fidelles & écarter avec
foin toute occafion , pour nos femblables
de s’attacher a nous, au préjudice de I’a-
mour qu’ils doivent a Diex feul , nous nous
rendons nous-mémes coupables de I'injuftie
ce, du larcin qu'ils commettront envers
Dieu par cet attachement , & nous n’ac-
complifions pas cette belle parole de Pauteur
des Avis falutaires, que nous ne faurions
citer trop fouvent : 8 mon Dieu, que je ne
vous dérobe rien, & cela me fuffit (2)! qui
me donnera , Seigneur , de vous trouver
wvous feul, s’écrie le pieux auteur de I'Imi-
tation , & qu’aucune créature ne me ree
garde (4)! -'

- -L’intérieur de Jefus ne cefle d’@tre notre
-modele, & nous apprend a ne jamais fouf-
frir qu’on s’attache a4 nous contre les droits
de Dieu. Sans parler de cet-avis bien une-

ortant & bien inftru&tif, que Jefus donna

fes apbtres avant que de les quitter , en
leur difant : je vous le dis en vérité s il eft
autile pour vous que je m’en aille ; fi je ne
m’en vais point , Pefprit confolateur ne

— =,

(<) Avis falut. d’un ferv. de Dieu. p. 18q,
(&) Imit. Chr. lib. 4, cap.13, n. 1. - 89

Mo



276 "LINTERIEUR
viendra point a vous ; & i je m’en vais , je
vous P’enverrai (a); paroles , qui fignifient ,
que non-feulement J. C. devoit monter au
ciel pour envoyer I'Efprit-faint a fes ap6-
tres, mais encore que les apdtres () n’é-
tolent pas difpofés a recevoir le Saint-Efprit,
fans le détachement de leur cceur pour la
préfence vifible de Jefus ; que de legons
ne nous offre pas encore le St. Evangile ,
d’aprés les fentimens de l'intérieur de Jefus
a ne pas vouloir que les hommes s’attachaf-
fent méme a leur divin Sauveur par une
affetion contraire au pur amour de Diex
Seul !
.- Quel amour bien pur n’avoit pas pour
Jefus fon divin Fils la divine Marie! & ré-
ciproquement , quel amour encore plus pur
ne devoit pas avoir Jefus pour {a fainte Mere !
Cependant dans combien de circonftances
Jefus ne paroit-il pas écarter avec foin de
{a fainte Mere tout attachement humain en~
~vers lui, & ne prend-il pas foin de nous
manifefter la pureté de l'affeCtion qu’il lw
ortoit! Jefus 3dgé de douze ams s’arréte a
_];érufalem; Marie, aprés trois jours de dou-
leur & de recherche, le trouve dans le tem-
ple; mon Fils, lum dit-elle, pourquoi en
.avez-vous agi ainfi envers nous ? Voila que
votre Pere & moil nous wous cherchions
dans la douleur de vous avoir perdu ? Pour-
quoi me cherchiez-vous ? répond Jefus ; ne
faviez-vous pas , que je dois étre la, ol font

R — i ——— = =1

a) Joan. 16, 7. .
{») S.Bern, ferm. §, in feflo Afcenl, n, 124



| DE JESUS-CHRIST. 2
les intérées de la gloire de mon Pere (::)7;
aux ndces de Cana , Marie s’apergoit que
le vin manque , & en avertit fon Jdivin Fils 3
femme , lu répond Jefus , qu’y a-t-il entre
vous & moi ? mon heure n’eft pas encore
venue (&). Jefus inftruifoit le peuple; fa
Mere demande & lui parler; Jefus répond
a celul qui lui porte la demande de {a Mere =
qui eft ma Mere? Qua eft Mater mea (c) ?
Marie eft au pied de la croix, témoin du

facrifice de fon Fils, & s’rmmolant avec

i ; Jefus la voit & lui dit, fans lui donner,
quoique dans une circonftance f1 doulou~
reufe , le nom de mere, & en lui mon-
trant St. Jean : femme, voila votre Fils (&).
Cette conduite toute admirable &t tonte
divine n’a pas été inconnue aux Saints, &c¢
1ls en ont fait leur regle méme a la lettre ,
lorfque D’efprit du Seigneur le demandoit
d’eux. Nous allons tranfcrire ce que les vies
des Peres des déferts d’Orient nous appren-
nent de St. Arfene , qui aprés avoir entendu
une voix qui lu difoit : Arfeme, fuis les
hommes ., garde le ftlerice & demneure dans le
repos (e¢), pratiqua {1 bien ces trais grandes
paroles.
Ce {aint ne recevoit qu’a regret ceux qut
venoient le vifiter, & tachoit, tant qu’il le
ouvoit raifonnablement, de {e difpenfer de
fes recevoir. Théophile, patriarche d’Alexan-
drie , alla le voir avec un ofhcier & quel-

— Sy S i Ty S

T

(a) Luc. 2, 41-439. (d) Joan.19, 25-26.
- (b1 Joan. 2, 1-4. () Toms )y in-4° Pa
(¢) Matth, 12 , 46-48, O '



278 LINTERIEUR
ques autres perfonnages, & le prnia de dire
un mot d’édificanon. Il fut quelque tems fans
répondre , & prenant enfuite la parole ,- il
leur dit : 1 je vous dis quelque chofe , 'ob-
ferverez-vous? Ils répondirent tous quils y
étoient difpofés; & il ajouta : eh bien donc ,
en quelque endroit que vous apﬁreniez que
foit Arfene, ne 'y venez plus chercher (a).
Un folitaire vint frapper a fa cellule, &tz
le faint croyant que c’étoit fon difciple , lui
ouvrit auflitdt ; mais voyant que ce n’étoit
pas lui , . 1l fe jetta le vifage contre terre , .
&z dit & ce folitaire, qui le prioit de {e re-
lever , qu’il ne le feroit, qu’aprés qu’il {e
feroit retiré (4). :
Une dame fort riche & fort pieufe, en-
tendant parler de fon éminente vertu, vou-
lut en étre témoin elle-méme. Elle partit de
Rome, & vint a4 Canope , d’ou elle fe ren-
dit A Alexandrie auprés du patriarche Théo-
phile , pourle prier d’obtenir du faint qu’il lu:
permit d’aller le voir. Quelque refpeét queilt
faint Arfene pour le patriarche , qui avoit
bien pleinement acquiefcé a2 la demande de
cette dame , il ne put fe réfoudre 2 ce qu’il
exigeoit de lu1 5 il fuyoit les hommes avec
tant de foin pour répondre aux defleins de
Dieu. Cependant cette dame fe mit en che-
min, difant : 7’ai confiance en Dien, &
y’efpere qu’il me fera la grace de le voir,
puifque j’ai feulement le defir de voir en lw
-un prophete. Comme elle approchoit de {a
cellule , elle le rencontra au dehors, & fe

— il s S

() Ibidem, (¢) Ibidems




. DE JESUS-CHRIST. 279
jetta auffitét a {es pieds , le vifage inchiné
jufqu’a terre. Le f{aint la releva , & lui dit
d’un air {évere : fi c’eft mon vifage que vous.
défirez de voir , me voila, regardez-moi.
Elie fut fi furprife de ces premieres paroles ,
gu’elle n"ofa lever les yeux , & le {aint con-
tinua ainfi : » fi Pon vous avoit rapporté
» quelque bien de mo1 qut piit vous édifier ,
» vous deviez vous contenter d’y penfer au-
» dedans de wvous-mméme , fans entrepren-
» dre, pour venir me voir, de traverfer
» un f1 long efpace de mer. Ne favez-vous.
» pas qu'une femme doit vivre retirée dans
» fa maifon ? Et étes-vous wvenue ic1, afin
» de vous glorifier 3 votre retour d’avoir
» vu Arfene , & d’infpirer par-la aux autres
» femmes , Penvie de paffer aufli la mer
» pour venir me voir P » Elle répondit &
ces reproches : je laifle a la volonté de Dieu,
d’empécher qu’il n’en vienne d’autres ; mais
Je vous demande huinblement de prier pour
mo1 & de ne pas m’oublier. Au contraire,
lhu dit le faint , je prie le Seigneur qu’il ef=
face entierement votre fouvenir de mon
cceur. Ces dernieres paroles 'affligerent ex-
trémement. La fievre la prit , lorfqu’elle fut
de retour a Alexandrie, & I’Archevéque
étant venu la voir pour apprendre d’elle 1’if-
fue de fa vifite, elle lui rapporta furtout les
dernieres paroles du faint, ajoutant qu’elles
la feroient mourir de douleur. Le prélat la
confola, en lui en expliquant le wveértable
fens (a).

-

() Page 473, 474




280 L'INTERTIEUR

On a vu d’autres faints {e faire un devoir
d’une conftante affabilité ; faint Frangois de
Sales étoit fi condefcendant , qu’il laiffoit
peindre fon portrait précifément parce que
cela faifoit plaifir aux perfonnes qui le de-
mandoient. Dans notre fiecle, un vénéra-
ble évéque a marché exaltement fur les tra-
ces de ce faint, copiant en tout {fa bonté &
fa douceur. Chacun doit voir ce que Dieu
demande de lui A ’égard du prochain; mais
1l n’eft permis a perfonne de fourmir aux
autres ou de ne pas écarter d’eux le moyen
ou l'occafion d’un attachement , qui blefle
la jaloufie infinie du Seigneur. Il y a aufla
des regles de prudence , que Jefus a renfer=-
meées comme en abrégé dans ce peu de pa-
roles, qu’il adreffoit a fes apbtres : 7’ail en-
core beaucoup de chofes a vous dire ; mais
vous n’en étes pas maintenant capables(a);
néanmoins il ne faut jamais fe refufer a ce
que Dieu infpire & pour nous & pour les
autres.
-~ On peut diftinguer deux fortes d’attache-
ment , un attachement, qu’on peut appeler
d’affeftion , & un autre attachement, qu’on
peut appeler feulement ’eftime. L’affeétion
n’eft yamais fans quelque eftime de PPobjet
que l'on affetionne , & qui eft an moins
confidéré comme un objet utile & nous fa-
tisfaire : & Peftine également n’eft jamais
fans quelque affe¢hion : mais felon ce qui do-
mine dans 'attachement , ou Paffeftion ou
PPeftime , on peut diftinguer deux fortes d’at-

— -

(a) Joan, 16, 1a.



PE JESUS-CHR1ST. 281
tachement. Or nous devons méme empé-
cher dans le prochain & notre égard I’at-
tachement d’eftime ; car cet attachement
affeCtionne toujours un peu, ainfi que nous
venons de le dire , &t d’ailleurs , ( ce qui
eft pour nous un motif trés-preflant, ) Dieu
€tant infiniment jaloux , veut pour lui feul
toute |’eftime comme toute 'affeétion. Nous
ne devons pas plus nous croire mériter I’ef=
time d’autrui, que nous croire mériter {fon
affeétion ; mais malgré cette idée fi vérita-
ble & fi jufte, que nous devons avoir de
nous-mémes , nous devons veiller avec foin
pour écarter tout attachement d’eftime de la
part du prochain envers nous.

Nous ne faurions donc trop exhorter les
ames d ne point parler de ce qui peut les
faire eftimer des autres, méme, fans une
infpiration du Seigneur , de ce qu’elles peu-
vent entreprendre pour la gloire de Dieun
& le falut des ames , & des fuccés qu’elles
peuvent y avoir 3 d’empécher méme mo-
deftementles autres de parler a leur louange,
ou de ce qui peut leur attirer quelque eftime.
Etudions toujours I'intérieur de Jefus; quel-
qu’un s’approchant de lui, lui dit : bon mai-
tre, que dois-je faire pour pofléder la vie
éternelle ? mais Jefus lui répond : pourquos
m’appellez-vous bon ? Il n’y a que Dien
qui le foit (). Les 72 difciples, que Jefus
avoit envoyé¢ précher devant lui, retour-
nent tous joyeux , en lui difant : Ssigneur,
les démons eux-mémes nous font foumis en

(2) Marc. 10, 17, 18,



282 LINTERIEUR

votre nom ; & Jefus , leur parlant de la
terrible chute de Satan par l'orgueil , ( fui-
vant l'interprétation que donnent de cet en-
droit St. Ambroife & St. Grégoire (a), ) leur
dit : y’ai vu Satan tomber du ciel comme la
foudre. Voila que je vous ai donné le pou-
voir de fouler aux pieds les ferpens & les
fcorpions, que je vous ai rendu fupérieurs
a toutes les forces de I’ennemi , de forte qu’il
ne pourra aucunement vous nuire ; ne vous
réjouiflez pas cependant, de ce que les dé-
mons vous f{ont foumis 3 mais réjouifiez-
vous de ce que votre nom eft écrit dans le
ciel. A ’heure mé&me J. C. treflaillit de joie
dans Efprit-faint , & dit : je vous rends gra-
ces, mon Pere, Seigneur du ciel & de la
terre, cde ce que vous avez caché ces cho-
fes aux fages & aux prudens , & de ce que
vous les avez révélées aux petits. Il en eft
amfi, mon Pere; & c’eft bien juftement ,
parce que tel a été votre bon plaifir (&).
St. Auguftin expliquant ces paroles : vous
avez révélé ces chofes aux petits , demande :
quels font ces petits? Et répond auflitét ;: ce
font les humbles (¢). Et J. C. lui-méme ne
nous le fait-il pas entendre clairement en
ajoutant bient6t a ce qu’il venoit de dire,
ces paroles : apprenez de moi a étre doux
& humble de cceur (d).

—

(a) S. Ambrof. lih. de fugid feculi, cap.7; & S.

reg. diverfis locis.

(Y Luc. 10, 17-21. -

(¢<) De wverbis Domini, in Evangelium fecundum
Matrthaum. Serm. §, cap. j.

(4) Maztth, 11, 25-29.



DE JESus-CHRIST. 1837
- Saififfons avidement ce que dit J.C. : i
en ¢ft ainft, mon Perey; & Ceft bien jufte-
ment, parce que tel q été votre bon plaifirs
& rappelons-nous toujours au pur accom-
pliflement du bon plaifir du Pere célefte ,
qui é€toit I’ame de tout ’intérieur de Jefus.....
avec cet intérieur divin , trouvons tout ce
qui fait le bon plaifir de Dieu , trés-jufte ,
tres-digne , & uniquement jufte , &z uni-
quement digne de toute notre eftime & de
toute notre affeftion, & a chaque inftant,
{pécialement dans tous les facrifices, plus
fpécialement encore dans les facrifices in-
térieurs, difons en union A cet intérieur di-
vin, avec joie méme & avec traniport,
comme lui, f1 la grace nous en eft donnéde s
1l en eft ainfi, mon Pere; & c’eft bien juf-
tement , parce que tel a été votre bon plai-
fir; etiam pater, quoniam fic placuir ante

# (a).
§. 1IV.

__Nous ne nous difpenferons pas de parler
d’un devoir réciproque d’affe@ion parmi les
hommes, qui, dans le monde, eft appelé
politefle & honnéteté, & , dans le chriftia~
nifme , ne doit étre appelé que charité &
humilité. Nous ne venons détruire aucun
devoir, mais nous défirons apprendre 3 les
fan&tifier tous, & n’en accomplir aucun qu’en
Dien fenl & que pour Dien feul. |

Mais comment Pintérieur de Jefus fera-t-
il ici notre modele ? A-t-on wvu ce divin

o}

(s) Luc. 10, alL.



284 L’INTERIEUR
Sauveur pratiquer ce que le monde appelle
politefle & honnéteté ? ... Oui: fans dou-
te; il étoit doux & humble; & c’eft tout
ce qu’ill faut, & il n’en faut pas moins , pour
étre vraiment poli & honnéte. Il n’eut ja-
mais I’élégance &:c l'afféterie des manieres
du monde; fon intérieur étoit fi pur & fi
fimple ; mais i! étoit doux & humble. Cette
douceur & cette humilité le rendoient vrai=
ment charitable, bon , prévenant, compa-
tiflant , généreux, elles I'abaifloient au fer=-
vice des plus petits, & tout cela étoit en
lui fans prétention , fans apprét , encore
moins fans oftentation & f{ans orgueil , tan-
dis que le monde avec toutes fes manieres
& fes proteftations , n’eft poli & honnéte
qu’'a Pextérieur, quelquefois indifférent &t
dur, toujours wvamm & orgueilleux. Tout
I’objet de la miflion que J. C. a rempli fur
la terre , ne paroit étre felon fes propres
paroles , que de nous fervir tous, quelqu’in-
dignes que le péché nous efit rendus du
moindre de fes regards; & nous avons dit
méme encore d’aprés lui, qu’il eft venu
fervir aux befoins de nos ames, par le fa=-
crifice méme de fa vie (a).

Vous faluez chacun; vous prévenez méme
a cet égard ceux , qui devroient vous pré-
venir eux-mémes. Mais qu’eft-ce que ce fa-
lut? ou plutét que devroit-il étre? Un alte
d’humilité ; faluer quelqu’un, s’incliner de-
vant lu1, c’eft le reconnoitre au-deflus de
foi. Et {i vous faluez quelques perfonnes éle-

(<) Matth. zo0, 28.



DE JESUS-CHRIST. 233
wées au-deflus de vous par leur autorité ou
par leur dignité , ne vous croyez-vous pas
au-deflfus d’elles au moins par votre mérite ;
& tandis que vous vous agaiﬂ'ﬂz extérieure-
ment devant elles, ne vous élevez-vous pas
intérieurement ? . ... Vous faites 4 chacun
des proteftations de fervice , vous vousap-
pellez le trés-humble ferviteur de chacun,
vous ajoutez a cette qualité de trés-humble
la qualité de trés-obéiffant. Examinez f{é-
rieufement fi ce ne font pas-la précifément
que ces paroles , f1 vous feriez difpofés a
remplir le devoir de ferviteur a I'égard de
chacun, a fervir chacun en toute occafion,
quoi qu’il pilit vous en coiiter de peines, a
accomplir les volontés de chacun comme
un ferviteur ohéiflant. Lequel eft le plus
grand , difoit J. C. a fes apdtres, celui qui
eft affis a table, ou celui qui fert? N’efi-
ce pas celui qui eft aflis a table ¢ néanmoins
je fuis parmi vous comme celu qui fert
(2)? ....En fuppofant que vous rendez fer-
vice volontiers & avec ardeur, eft-ce pour
vous ou pour les autres que vous le ren-
dez ; n’eft-ce pas, afin que les autres a leur
tour vous f{oient utiles a réuflir dans vos af-
faires ou a parvenir a un emploi, &c. ? Si
vous aimez {eulement ceux qui vous aiment
vous dit J. C., quelle récompenfe recevrez-
vous ? Les publicains n’en agiflent-ils pas
ainfi (4) ? N’eft-ce pas du moins , afin de
vous acquérir la réputation d’homme ofh-
cieux , afin de faire parade de votre crédit
- ey

(a) Luc, 22, 27. (&) Marth. 5, 46,




-288 LINTERIEUR
& de wvotre pouvoir 2 . . . . Dans les focids
tés , bien loin d’oublier aucun égard envers
qui que ce foit, vous comblez chacun d’at-
tentions & de prévenances j; vous avez tous
les dehors de charité & d’humilité , que pa-
roiflent exiger les circonftances ; l’'intérieur
eft-1l conforme a DP’extérieur # On croiroit ,
que vous voulez fincerement tout faire &c
tout fouffrir pour les autres 3 mais s’il falloit
fouflrir feulement quelque incivilité de leur
part , n’y {feriez-vous pas fenfibles , jufgu’a
ne pouvoir vous empécher de le faire con-
noitre & peut-étre de le leur faire fentir &
eux-mémes ? Du moins la vanité de paffer
pour un homme bien élevé & qui a {u pro-
hter de cette bonne éducation , ne vous di-
rige-t-elle pas & ne vous {outient-elle pas
toute feule dans toutes ces attentions &
dans toutes ces prévenances? e. ...
Réglons notre intérieur , avant que de
régler notre extérieur ; que nos vertus foient
wraies; pour étre telles, il faut qu’elles par-
tent du coceur & du fentiment. Ou plutdt =
réglons tout & la fois & Pintérieur & Pexté-
rieur, car il faut que nos wvertus foient en-
tieres ; mais que toujours lextérieur foit ré-
glé fur 'intérieur , n’en foit que I''mage &
Pexpreflion. Que notre intérieur foit doux
& humble, a I'imitation de Pintérieur de
Jefus. Que par une vraie humilité , nous
n’ayons que de bas fentimens de nous-mé-
mes, ‘& par uné¢ vraie charité , que beau-
coup d’eftime pour le prochain; alors ce
fera fincerement, que nous nous abaifferons
devant lui, que nous lui rendrons fervice



DE JEsusS-CHRIST. 187
faris intéréc & fans vanité, que nous ferons
ravis de toutes les occafions de lu1 étre utile
ou de lui faire plaifir. |

Si nos intentions font ainfi bien pures,
par la fidélité 3 ne point nous rechercher
nous-mémes dans tout ce que nous ferons
pour le prochain , nous nous éleverons ai-
fément a I'intention plus pure de confidérer
Dieu lui-méme dans notre prochain , con-
fidérant le prochain, felon ce que nous a
déja dit Pauteur des Avis falutaires, comme
Pouvrage , comme les délices & comme
‘I'image de Dieu ; & nous pratiquerons alors,
comme envers Dieu lui-méme , tout ce que
nous pratiquerons envers le prochain; nous
nous abaiflerons devant Dheu , en nous
abaiffant devant notre prochain; nous fer-
virons Dieu, en fervant notre prochain ;
&z dans tous nos abaiflemens &t tous nos
fervices , nous pourrons encore ne chercher
que le pur accompliffement du bon plaifir de
Dien 1/&::!* Et c’eft jufques-la que doivent
aller la charité & P’humilité envers le pro-
chain, pour étre conformes a la charité &
a Phumilité fi pures & fi parfaites de I’in-
téricur de Jefus envers les hommes. Ce di-
vin intérieur voyant tout en Dien feul , &
voyant Dieu feul en tout , ne cefloit de
rapporter tout & de fe rapporter tout en-
tier foi-méme a Dieué{éxf , jufqu’a tout per-
dre de vue & d’affeftion en Dieu feul, &
dans le bon plaifir de Diex feul.

- Nous fommes donc bien éloignés d’in-
duire les ames a cette - politefle- & a cette



283 LINTERIEUR
honnéteté , qui ne peuvent qu’'étre dppofédes
au recucillement & a la pureté de I'amour
de Diex feu!. Nous avons paru exhorter a
tout faire , a2 ne rien oublier envers le pro-
chain , & c’étoit bien-la en effet notre def-
fein. Mais on peut tout faire & ne rien ou-
blier envers le prochain , fans manquer &
ce que demande la vie de Dien feul; &
méme , fi felon les defleins de Dieu, cette
vie de Dieu fenl demande de certaines ames
une féparation aflez exalte du monde au
milieu du monde méme , ces ames doivent
fe rendre bien fidelles; elles paroitront moins.
honnétes Bz moins othcieufes, parce qu’elles
n’auront pas tant d’occafions de le paroitre,
mais par Paccompliffement des defleins du
Seigneur , elles feront wéritablement bien
plus utiles au prochain, dont elles pourront
procurer le {alut & méme le bonheur tem-
porel par leurs prieres & la pureté de leur
vie.

L’on voit des perfonnes méme pieufes
trop empreflées & trop ardentes dans leur
politefle & leur honnéteté ; & pour peu
gu’'elles veuillent s’examiner devant Dieu,
elles reconnoitront aifément , que ce n’eft
pas l’efprit de Dien qui leur donne cet em-
preflement & cette ardeur ; le caraltere , &
peut-étre une {ecrete wvanité plus encore

ue le caraltere , les y portent. Sont-elles
ans ce moment recueillies , unies a Dieu 2
Elles s’agitent, elles fe troublent, du moins
de ce trouble qui altere la paix & le repos
de 'ame en Dien feul ; Dieu n’habite PEint
=8 g



_ DE JESUS-CHRIST. 289
dans le trouble (a). La douceur & I’humi-
lité de J,C.! :

L’on en voit encore , faifant également
profeflion de piété, mettre trop de dehors,
affe€ter mé&me un certain agrément dans
leurs manieres & dans leurs fervices a I’égard
du prochain. C’eft un ton du monde, au-
quel elles n’ont pas encore renoncé , & au-=
quel il leur cofiteroit peut-é&tre de renoncer,
Elles doivent cependant étre d’autant plus
attentives [ur ce point, qu’elles peuvent
par-la s’attacher encore plus facilement ceux
qui font les objets &t les témoins de leur
politefle & de leur honnéteté. Diex feulne
fera pas en elles ni dans les autres. La dou-
ceur & I’humilité de J. C.!

Enfin que les ames, qu veulent étre a
Diew fenl & y attirer les autres, s’obfervent
bien fur cette politefle marquée que ’on pra-
tique envers les perfonnes du fexe & que
les perfonnes du fexe paroiffent exiger. Il
faut chercher Dieu , aller 3 Dieu par la
pratique du devoir, mais par une pratique
fimple ; & il ne faut pas en exiger davan-
tage des autres , il faut méme &étre trés-fiché
qu’ils aillent au-deld. Voila ce que le pur
amour demande. Dieu feul, & toujours bien
Dien feul! Dieu feul! 4 jamais dans tous les
coeurs. Les apOtres s’étonnerent, en voyant
Jefus parler a une femme (&).

('ﬂ) 3' R‘EB- 19, L1, {5) IQEH.J" 27

N



290 LINTERIEUR
§. V.

. Qu’is étoient beaux, qu’ils étoient purs

les jours de I’églife naiffante par la charité,
qui régnoit parmi les fidelles ! Peut-étre
trouve-t-on dans les vies des Saints des
- exemples d’une charité encore plus géné-
.reufe; mais cet exemple de toute une fo-
. c1été de chrétiens , déja aflez nombreufe ,
- s’entr’aimant les uns les autres bien géné-
-reufement dans les vues & les fentunens de
-la vraie foi , pourra paroitre plus frappant
encore , infpirer encore plus ’'amour de 'in-
-terieur ce Jefus envers les hommes.

Les premiers fidelles ne faifoient tous
qu’un ceeur & qu'une ame ; muleicudinis..
- credentium erat cor unum & anima una (a).
Leur union étoit donc bien intérieure ; ils
avoient donc tous les mémes penfées , les
mémes f{entimens, les mémes affettions,
les mémes vues, les mémes defirs , comme
s’il n’y avoit eu pour toute cette multitude
qgu’un feul cceeur, qu’une feule ame. C’étoit
une véritable transformation opérée par 1’a=-
mour qui les unifioit , & qui leur faifoit {a-
crifier dans Poccafion tout ce qui pouvoit
mettre quelque différence entre eux , méme
pour les penfées & les fentimens.

Comme tous les cceurs ne faifoient qu’un
méme cceur , toutes les ames qu'une méme
ame, tous les biens ne faifoient aufli qu’un
méme bien. Ils vendoient toutes leurs pof-

(=) A, 4, 33a



DE JESUS-CHRIST. 201
feflions , ils en apportoient le prix aux pieds
des apbtres 3 aucun d’eux ne regardoit rien,
comme lui appartenant en propre ; tout étoit
.en commun parmi eux ; on diftribuoit & cha-
cun ce qui lui étoit néceflaire ; il n’y avoit
parmi eux aucun indigent ; neque ernim quif-
quamn egerns erat inter tllos {‘3-

Mais cette union {1 parfaite n’¢toit pas feu-
lement pour lordre temporel & civil; elle
étoit encore , & bien plus fans doute , pour
Pordre {pirituel & divin, non-feulement en
ce fens qu’ils étoient ainfi unis de cceur,
d’ame & de biens en Dieu & pour Dieu,
mais encore en ce {ens qu’ils rendoient méme
leur union encore plus étroite pour les exer-
cices de la religion &c de piété. lls fe ren-
doient chaque jour au temple dans ’'union
d’un méme efprit, & ils y perfévéroienten
prieres ; & rompant le pain dans leurs mai- -
{ons , ils prenoient leur nourriture avec joie
& fimplicité de cceur , louant Dieu & étant
aimés de tout le peuple; quoridié guogque per-
durarntes unanimiter in templo (ZJ.

Dieu, qui voyoit du haut duciel un fpec-
tacle fi touchant, ou plutét qui étant lui-
méme parmi eux, fe complaifoit dans leur
union ;::), {e montroit bien hbéral envers
eux ; {a grace {e répandoit avec abondance
dans tous les fidelles ; ils étoient un vrai peu-
ple de faints , & toute leur conduite étoit
un fujet raviffant d’admiration a tous ceux
.qui en étoient témoins ou qui en entendoient

{a) Aa 4, 323 34, 35::2 25 442 45.
IE} Aﬂ--‘-‘-: 35: 47« (¢) Ma;th. 1'na‘;.. 20

=



202 " LINTERIEUR

parler, & qui la confidéroient {fans préven=
tion & fans préjugé; & gratia magna erat
i omnibus illis (a).

Aufli le nombre des croyans {e multi-
plioit de plus en plus. Comment réfifter
en effet a cette_preuve fi puiflante de la vé=
rit¢ & de la divinité de notre {fainte reli-
gion, a l'exemple de tant <’hommes , qui
facrifioient leurs biens, leur volonté , leurs
Jumieres, a "'amour qu’ils vouloient prati-
quer envers leurs femblables ; avant que le
fang des martyrs fervit a étendre cette re-
ligion fainte , la charité de fes enfans lui ac-~
quéroit toujours de nouveaux enfans , &
cette charité ne cefla pas méme d'étre en-
{uite un fujet d’étonnement pour les payens
eux-mémes , qui au rapport de Tertullien,
fe difoient entre eux en parlant des chrétiens =
voyvez comment ils s’aiment les uns les au-
tres, & comment ils font préts & mournr
les uns pour les autres. Car leur charité mu-
tuelle alloit jufqu’a cette perfettion. Domi-
nus autern augebar, qui falvi fierent guo-
2idié in idipfum (b). Magis autem augebagur
credentium in Domino multitudo virorum ac
mulierum (c).

Les fidelles de 1’églife naiflfante furent ap-
pelés chrétiens (d), c’eft-a-dire, difciples
de J. C.; nom pzécieux & infiniment pré-
cieux , que nous avons tous encore le bon-
heur de porter; mais, hélas ! il s’en faut
bien , que nous le portions , comme ces pre-

() Alk. 4, 33. (<) A&. 5, 14.
(2) A&.2, 47.. (d) A&, 11 , 26,



DE JESUS-CHRIST. 203
miers fidelles ! a4 quel caraltere particulier
les recannoiffloit-on pour difciples de J.C. 2
Ce divin fauveur nous 'apprendra lui-mé-
me ; je vous donne un commandement nou-
veau, dit-il A fes apGtres, c’eft celuide vous
aimer les uns les autres , comme je vous ai
aimé moi-méme , afin que vous vous aimiez
les uns les autres. C’eft a ce caraftere, a
cet amour que vous aurez les uns pour les
autres , que tous connoitront que vous ¢&tes
mes difciples 3 in hoc cogriofcent omnes , quia
difcipuli mei eftis, [ dilectionemn habueritis
ad invicern: (a). C’eft mon précepte , ajoute-t-
il , que vous.vous auniez les uns les autres,
comme je vous aj aimé moi-méme (4); &
enfuite il demande a {fon Pere célefte avecune
effufion admirable de tendreffe , que tous ceux
qui croiront en lui ne foient qu’un , comme
fon Pere e en lui, & commeil eftenfon
Pere , & qu’ils foient un dans fon Pere &
dans lui (¢); c’eft-a-dire , comme Pexplique -
St. Cyrille, que leur union f{oit une image
de 'unité de nature en Dieu.... Mais f1 elle
eft une image de l'unité de nature en Dieu,
ne doit-elle pas étre bien en Dieu & en
Dieu feul , cette union mneftimable ? ... C’eft
parce que cette charité mutuelle étoit un
caraltere fi particulier des vrais difciples de
J.C., que l’apdtre St. Jean, felon ce que
nous apprend St. Jérdme , étant parvenu 3
un grand dge & ne pouvant plus faire de
longs difcours aux fidelles , avoit coutume

E.:;Jnan. 13, 34, 35. (&) Joan.i15, 12,
¢) Joan, 17, 20, 2I,
N3



204 LINTERIEUR

de ne leur dire & chaque affemblée, que
ces courtes paroles : mes petits enfans, ai-
mes-vous les uns les autres ; & qu’interrogé
par les fidelles, pourquoi il ne leur difoit
jamais que cela , il leur fit une réponfe bien
fententieufe & bien digne de St. Jean: c’eft
le précepte du Seigneur, leur dit-il , & s’il
eft accompli, il fufhit, preceprumn Domini ;
& 2 folum fiar , fufficic (a).

Qui nous donnera donc de voir revivre
parmi nous les premiers tems du chriftianif=
me? .... O intérieur de Jefus, vous étes -
le modele de Pamour qui doit nous unir . .
& vous nous avez mérité la grace de cet
amour. Faites que votre précepte f{oit ac-
compli, détruifez tout amour de nous-mé-
mes , & bientot & par-la méme , pour ainf1
dire, nous aimerons nos freres , comme
vous le défirez de nous. Surtout, dés que , -
fuivant votre parole, nous vous faifons a
vous-méme , ce que nous faifons au dernier
d’entre eux (4), comment ne pas les aimer
fincerement & généreufement ? Comment
aufli ne pas les aimer purement & en Diew
feul, d’aprés cette méme parole , deés que
notre amour envers eux, s’il n’eft pas tel,
ne fauroit vous étre parfaitement agréable ,
n’étant pas une vraie imitation de votre
amour -envers nous #

(2) S. Hyeron. commentariis in epift, ad Galatas,
() Matth. 25, 4°.



DE JESUsS-CHRIST. 20%

CHAPITRE 11
De la Patierce de Linzérienr de J. C.

S§. L
DANS le chapitre précédent, au pre-

mier paragraphe , nous avons dit que inté-
rieur de Jefus a aimé fi généreufement les
hommes , qu’il a excufé leur malice envers
ce Dieu-fauveur. Mais nous ne {aurions nous
borner & ce peu de paroles {ur la patience
de Pintérieur de J. C., qui doit taht nous
foutenir dans les occafions multipliées, qui
peuvent {e préfenter , de fouffrir quelque
chofe de la part du prochain. :

La patience de Jefus a €té une patience
mvincible ; 1l a eu a fouffrir de la part des
hommes en toute maniere , jamais on ne l’a
vu abandonner ou laiffer méme altérer fa
patience. Quelques traits du faint évangile
nous le repréfentent animé d’une fainte haine
contre les défordres qu’il vouloit détruire 3.
en particulier , lor{qu’il chaffa du temple les
vendeurs & les acheteurs, il parut animé
d’une fainte colere ; mais tout le refte de
fa vie prouve trés-certainement, que dans
toutes ces occafions il n’y avoit en lui ni
inquiétude , ni impatience, & que fon di-
vin intérieur étoit toujours comme le coeur
méme de {on Pere célefte, dans le calme
& dans la paix; amas nec eftuas, . .irafce=

N 4



206 PINTERIEUR °
ris & tranquillus c.s , dit St. Auguftin,
parlant a Eleu (a).

Que n’eut-il pas & fouffrir de la grofliereté
& des défauts de {es difciples ? L’auteur des
fouffrances de Jefus , a confacré dans cet
excellent livre un article exprés a cet obyet.
Jefus avoit choifi fes difciples préférablement
a tant d’autres, il vwmt toujours avec eux ,
il les avoit affocié 2 fon miniftere & a fon
pouvoir , il leur révéloit fes fecrets divins,
il ne cefloit de leur témoigner fon amour ;
& ces difciples fi chéris manquoient de foi
auprés de leur fauveur & de leur Dieu, &
ils étolent fans intelligence a I’école d’un
maitre qui poflédoit tous les tréfors de la
fagefle & de la fcience, & ils difputoient
entre eux des prem:eres places fous les yeux
d’un Dieu anéanti , & malgré tout Pamour
de Jefus envers eux, un d’eux le trahit , un
autre le renia trois fuis, tcus 'abandonne-
rent lors de {fa paflion. Cependant Jefus les
fupportoit avec patience & avec amour 3
dans le beau difcours de la cene, fe rap-
pelant bien fans doute tout ce qu’il avoit
fouffert de leur part, & prévoyant tout ce
qu’il alloit en fouffrir bientdt & qui devoit
étre encore plus fenfible a fbn tendre cceur,
il leur dit avec un amour qu’on ne (auroit
aflez admirer : vous avez demeuré conftam-
ment avec moi dans toutes mes fouffrances ,
& moi, je vous prépare un royaume, com—
me mon Pere me I’a préparé 2 moi- méme 5
afin que vOous mangiez §¢ que vous buviez

—

€2) Lib, 2 , Confefl, cap. 4.

-



298 LINTERIEUR
toute fa vie publique , malgré une ingrati-
tude {1 criante , inalgré tous ces outrages &c,
tous ces mauvais traitemens , malgré tous
ces defleins de mort & de la mort la plus
cruelle & la plus ignominieufe , defleins quz
é€toient parfaitement connus de Pintérieur de:
Jefus , ce divin fauveur ne fe rebutoit pas
de vivre au milieu d'une fi méchante na-
tion , il continuoit de I'inftruire , de Patti—
rer , de la combler de biens , & par-la it
Iui témoignoit un amour toujours plus géné=
reux 3 Jérufalem , Jérufalem, s’écrie-t-il
dans l'ardeur de fon infinie charité , com-—
bien de fois ai-je voulu raffembler tes enfans
comime une poule raflemble fes pouflins fous
fes ailes, & tu ne I'as pas voulu (2)!.. En
parlant de {a douceur, nous ticherons d’ex-
primer {a divine patience lors de fa paflion.
Mais la patience invincible de Jefus a en-
core plus éclaté, en fupportant la vue des
peécheurs qui_outrageoient fon Pere célefte 3
noiis avons deja vu, combien il étoit fenfi-
ble a ces outrages, combien ces outrages
étotent pour lui une croix trés-rigoureufe 3
mais nous n’avons pas encore confidéré ,
avec quelle patience il {fupportoit la vue de
ceux qui les commettoient. Repréfentons-
nous le Fils bien-aimé d’un fouverain, qui,
malgré des bontés exceflives de la part de
fon Pere envers fes {ujets , verroit tous ces
fujets fe révolter contre un fi bon prince,
prendre a Penvi les armes contre lui, PPac-
cabler d’outrages , lut enlever la couronne

==

.{H} Matthl 13 ] 3?.




DE JESUS-CHRIST. 209
& la vie; quelle ne feroit pas la douleur
mortelle de ce Fils bien-aimé! telle & bien
plus vive étoit la douleur de Jefus en voyant
les hommes fe révolter contre fon Pere cé-
lefte, s’animer les uns les autres 3 I’atta-
quer , a l'outrager , 2 ne rien oublier pour
anéantir par leurs crimes, s’il fe pouvoit,
fon exiftence; car la malice du pécheur fe
porte a cet exceés contre Dieu, ne com-
mit-il qu’un feul de fes péchés qui offenfent
grievement le Seigneur (&). Difons plus:
non-feulement avec quelle douleur, mais
encore avec quelle horreur Pintérieur de-
Jefus devoit-il voir dans les hommes les fu-—
jets rebelles, les ennemis déclarés, les en-
fans parricides de fon Pere célefte ? & il
les fupportoit avec patience , & il vivoit
parmi eux, & il les aimoit par compaffion
pour leur état & par defir de leur bonheur
éternel. On elit prefque €té tenté de dire,
a voir 'exceés de fa patience, qu’il n’étoit
pas aufli fenfible quil I’étoit en effet, 3 la
gloire de fon Pere outragée par les crimes
des hommes. Mais ne pouvons-nous pas dire
au contraire, que plus par fa patience il
contenoit les mouvemens de fon zele, plus
ce zele le faifoit fouffrir? Il dévoila, il eft
vrai, I’hypocrifie des Pharifiens , & il fut
reprocher au peuple fes vices; mais redi-
fons-le encore : toute fa conduite prouve
bien , que fi1 dans ces occafions il a pu quel-
quefois faire €clater fon zele, ¢’étoit par cha-
rité qu’il-en agiffoit ainfi, voyant combien

(@) Pf 13, 1, T
> N6



co LINTERTIEUR _
es maux fpirituels de ces ames demandoient
un tel remede.

La patience invincible de Jefus nous donne
donc de grandes legons. Elle nous apprend
d’abord a fuppnrter'ies défauts de ceux avec
lefquels nous vivons. C’eft ici un des grands
exercices de la patience ; ces défauts ne fe-
ront pas confidérables, ce ne feront méme
peut-&tre que des défauts de caraétere; mais
ils préfentent des occafions multiplides de
croix & de facrifice , & ils demandent par
conféquent une patience bien foutenue. St.
Paul nous dit : portez les fardeaux les uns
des autres, & wous accomplirez la loi de
J. C. (@) ;3 ces paroles doivent s’entendre
de la chanté qui doit nous faire porter les
maux de nos freres, en fachant {fupporter
toute la peine que nous pouvons trouver a
les en {foulager ; mais elles peuvent s’enten-
dre aufli de la charité & dela patience , que
nous devons avoir a fupporter les défauts
de nos freres, défauts qui devroient étre
leurs propres fardeaux , & qu: le font peut-
étre en effet , les faifant fouffrir eux-mémes,
tandis qu’ils nous donnent également occa-
fion de {ouffrir. Obfervons bien ces paro-
les : & wvous accomplirez la loi de J. C. 3
qu’elles font puiflantes pour nous exciter a
fupporter patiemment les défauts de nos fre-
res!... J. C. a eu a fupporter les défauts
de fes apbtres 3 & combien n’en connoifioit-
1l pas le vice ou du moins Pimperfeétion !
Bien mieux, que nous ne pouvons connoi-

s === -

{4} Gal. 6 3 s



PE JESUS-CHRIST. 3or”
tre P'imperfeftion & le vice des défauts de
nos ﬁ-eres. Il a cependant {fupporté fes apd-
tres, & nous ne voudrions pas {upporter
nos frﬂres‘ ajoutons une réflexion, qui neus
pﬂt’ﬂlt bien frappante. Jefus, bien Toin d’of-
frir a2 fes apbtres dans fa conduite quelque
fujet de peine , n’a jamais exercé envers
eux qu’une charité infiniment tendre; &
nous , nous donnons a nos freres tant d’oc-
cafrons de fouffrir , & nous devons croire,
que nous leur en donnons plus qu’ils ne peu-
vent nous en donner eux-mémes , & nous
ne nous corrigeons pas, & nous voulons
qu’ils nous fupportent..Si vous voulez que
les autres vous fupportent, vous dit le pieux
auteur de PImitation , fupportez les autres 3
JZ vis portari, porta & alium (a). Le cha-
pitre, dont nous avons extrait ces paroles ,
ainfi que le feizieme chapitre du premier
livre , de cet ouvrage immortel, renferment
d’excellentes maximes fur le {ujet que nous
traitons a ce moment,

Quelquefois les autres pourront s’élever
contre nous , nous décrier , nous outrager,
nous maltraiter s tantot ce fera fecrétement
pour -mieux réuflir dans leurs defleins, tan=
tot ce fera ouvertement & hautement pour
nous caufer encore plus de peine ; leurs
efforts pourront aller jufqu’a une perfécution
‘déclarée , & peut-étre cette perfécution
aura-t-elle lieu a occafion du bien que nous
voudrions faire ou que nous pourrons croire

avorr fait, elle fera pour s’oppofer au b1en 3

o

e

(<) Imit, Chr, lib. 2 , cap. 3. 0. 2,




302 LINTERIEUR-"

elle nous viendra de la part des perfonnes
méme vertueufes ; fixons nos regards fur la
divine patience de Jefus. Mais c’eft une vraie
calomnie qui me noircit , jufqu’a me rendre
incapable de faire jamais aucun bien dans les
ames; encore une fois , fixons nos regards
fur la divine patience de Jefus. Ecoutons les
paroles , qu’il nous adrefle .par organe du
pieux auteur de I’Imitation , & pénétrons-
nous en méme tems des {entimens, que ce
pieux auteur , a cette occafion, infpire a
Pame fidelle. « Mon Fils , je fuis defcendu
» du ciel pour votre falut ; j’ai beaucoup
» manqué de fecours temporels ; a1 en=
» tendu fouvent beaucoup de plaintes que
» 1’on faifoit de moi ; j’ai fupporté avec
» bonté les confufions & les opprobres; j a1
» requ de Pingratitude pour mes bienfaits ,
» des blafphemes pour mes miracles, des
» repréhenfions pour ma doltrine.» ....
» Seigneur , parce que vous avez €té patient
» en wvotre vie, furtout pour accomplir en
cela le commandement de votre Pere il
eft jufte que moi, miférable pécheur,
felon wvotre volonté, je m’établifle dans
la patience. Car votre vie eft la voie que
nous devons tenir : & par la fainte pa-
tience nous allons a vous, qui étes notre
couronne. » (a) .. .. Les exemples des
faints nous anunent a umitation des exem=-
ples.de J. C.; nous rapporterons donc, au
fujet des injures , des affronts & des calom-
nies , un grand exemple de patience, que
— oS

{d}léit. Chr, lib, 3+ C2P. 18, n, 1 »3 3 3 )

TTeTLTEEY

=



DE JESUS-CHRIST. 303
nous prefente dans {fa vie Pillufire St. Fran-
cois de Sales. 1l étoit déja évéque, & cha-
cun fait le bien qu’il operoit dans les amesg;
1l avoit déja inftitué les religieufes de la
Vifitation 3 une horrible calomnie noircit fes
moeurs, & enveloppe fes faintes filles, pour
lefquelles fa charité I'intérefloit trés-vive-
ment; & il garde le filence; & trois ans.
s’écoulent , avant que Dieu manifefte I'in-
nocence de {fon apotre.

Que nous {fouhaiterions maintenant trou-
ver les ames affez fenfibles aux outrages que
Dieu regoit de la part des pécheurs , pour
les voir fouffrir beaucoup a la wvue des pé-
cheurs qui {e rendent coupables de ces ou-
trages, & pour avoir befoin en quelque
forte de les exciter beaucoup a imiter la pa-
tience de l'intérieur de Jefus a cet égard....
Mon Dieu , faites-vous connoitre, faites—-
vous aimer , & la wvue de ceux qui wvous
offenfent, obligation de vivre parmi eux,
fans altérer la charité que nous leur devons,
fera pour nous un cruel tourmen:, & un
grand exercice de patience. Hélas! Si nous
vous connoiflons bien , {i nous vous aimons
bien, quel cruel tourment & quel grand
exercice de patience ne trouverons-nous pas
encore , a nous {upporter nous-mémes, en
nous confidérant nous-mémes , vos {ujets

rebelles , vos ennemis déclarés , vos enfans
parricides ! . . ..

£ Ti.

Mais cette patience invincible de Jefus



204 LINTERIEUR - ,

toit une patience vraiment intérieure , &¢
plus intérieure qu’extérieure , quoiqu’a P'ex-
térieur elle fiit toute parfaite. Elle étoit le
modele de cette patience , a laquelle il nous
a exhorté, en difant : par votre patience
vous poflederez vos ames , in patientid
veftrd poffidebitis animas veftras ; paroles
que nous pouvons expliquer {foit de ce repos
intérieur , qui nous donne par la patience
extérieure la pofleflion de nos ames en cette
vie méme, {foit de cette patience en géné-
ral , qui nous faifant fupporter tous les maux
de cette vie en vue de Dieu, nous acquiert
la poffefhon, c’eft-a-dire , le falut de nos
ames pour I’éternité ;3 mais paroles , que
nous pouvons expliquer également de la
pofleflion, que nous donne de nos ames la

atience intérieure ; & méme c’eft bien plus
a patience intérieure que la patience exté-
rieure , c’eft méme uniquement, pour ainfi
dire , la patience intérieure qui nous donne
cette pofleflion.

Mais qu’eft-ce donc que cette patience
intérieure ? .. . On voit jes perfonnes dans
le monde ( quoique ces exemples y {oient
aflez rares, ) qu favent fe contenir en re-
cevant certaines injures, certains affronts.
Sont-elles vraiment patientes ? Ellesle font
fans doute au-dehors , puifqu’on ne décou-
vre en elles au-dehors, prefque aucune émo-
tion. Le font-elles au-dedans ? Il leur fau-
droit, pour I’étre ainfi, la charité & I’hu-
milité de Jefus; & ce n’eft peut-&tre que
par mépris pour ceux qui les infultent, &t
par vanité & oftentation pour ¢lles-mémes,



DE JESUS-CHRIST. 30¢
qu’elles favent ne pas faire éclater leur 1me-
patience intéricure , qui va peut-étre jufqu’a
une efpece de fureur. La patience intérieure
eft donc la patience de Pefprit & du ceeur;
c’eft cette patience, qui réprime en nous
toute émotion, tout fentiment du cceur,
toute réflexion méme & toute penfée de
Pefprit , qui nous irriteroient au-dedans de
nous-mémes , contre le prochamn qui de-
vient pour nous un fujet de patience. Ceft
la vraie & folide patience, c’eft I'ame de
la patience extérieure; feule, elle peut ren-
dre la patience extérieure, agreable a Dieu
&« capable de le glorifier; {ans elle, la pa-
tience extérieure n’eft qu’hypocrifie , &
peut-&tre encore que hauteur méprifante
comme nous venons de ['obferver.

Jefus étoit vraiment patient dans fon in-
teérieur ; cet intérieur divin , uni perfon-
nellement a la divimité , étoit 'intérieur d’un
homme-Dieu, & conféquemment partici-
poit divinement , on peut le dire , au repos
inaltérable & a la patience ineffable de
Dieu méme. Sa patience extérieure devoit
€tre une image trés-—ﬁdelle de fa patience
Interleure , mais elle n’en étoit toutefois
gu’une image , & apprenoit aux hommes
combien devoit étre parfaite & paifible cette
patience intérieure. Voyons-le, lorfque fes
ennemis veulent le lapider, ou fe faifir de
lui, ou le précipiter du haut de la monta-
gne ; ils prennent des pierres , pour les jetter
contre lui, & Jefus, qui peut les renverfer
par terre , fe contente de fe cacher, & de



o6 L'INTERIEUR

ortir ainfi du temple (a). Une autre fois ils
veulent encore le lapider, & prennent en-
core des pierres en main, parce que Jefus
leur dit qu’il eft Fils de Dieu & Dieu lui-
méme ; Jefus fe juftifie aupreés d’eux avec
une étonnante bonté , leur montre dans fes
prodiges les preuves de la vérté de fa pa-
role ; i1ls veulent alors fe faifir de lu1 3 Jefus
fe contente de s’échapper de leurs mains (&).
Toute une {ynagogue entre en fureur con-
tre lui, fe leve, le traine hors de la ville,
& le conduit au fommet d’une montagne
pour le précipiter ; Jefus fe contente de ren-
dre paifiblement leur fureur inefficace, il
marche librement au milien d’eux (<), afin,
dit St. Ambroife (d), qu’ils ceflaflent de vou-
loir , ce qu”ils ne pouvoient pas accomplir.
La douceur qu’il pratiqua lors de fa paffion,
nous fera bientdt admirer une patience in-

térieure encore plus raviflante.
Attachons-nous donc trés-fortement a la
patience intérieure dans toutes les occafions
de {ouffrir ; ne nous contentons pas de nous
modérer extérieurement , modérons-nous
encore plus intérieurement. Notre patience,
comme toutes nos autres vertus, doit étre
un hommage digne de Dieuj le feroit-elle,
11 elle n’étoit une patience vraiment inté-
rieure ? Dieu demande encore plus 'efprit
& le cceur que les fens. Peut-étre n’avons-

a) Yoan. 8, 59. (d) Orat. contra Auxen-
b)¥oan. 10, 39. tium.
¢) Lug. 4, 28-30.



~ DE JEsus-CHRIST. 307
nous jamais bien fait attention a cette pa-
tience intérieure , & fi nous voulons nous:
bien examiner devant Dieu , peut-&tre nous
fournira-t-elle un bien ample {ujet de regrets
& de réfolutions. Dans les occafions de
fouffrir de la part du prochain ou par une
autre vore, en pratiquant méme-a Pexté-
rieur une exacte patience , n’avons-nous pas
peni€ a notre peine fans néceflité , ne nous
en fommes-nous pas méme occupés long-
tems, n’avons-nous pas méme cherché a
nous ’exagérer ? A toutes ces réflexions ,
n’avons-nous pas ajouté la plainte , le mur-
mure , ’émotion contre le prochain, la ran-
cune méme & une efpece de haine contre
lyi, quoique feulement au-dedans de nous -
le dégoiit de la fouffrance, la révolte con-
tre la fouffrance, furtout fi elle étoit con-.
tinuée ? Mais de plus encore : fous prétexte
de confolation néceflaire , n’avons-nous pas.
manifefté ces plaintes , ces murmures , cette
émotion, cette rancune, cette haine , ce:
dégoiit , ces révoltes, ne cherchant vérita-
blement en tout cela, qu’a fatisfaire notre
Impatience intérieure , bien loin de la répri-
mer ? Jefus accablé d’une triftefle mortelle
dans le jardin des Oliviers , chercha quelque
confolation &t par deux fois aupres de fes
trois apoOtres chéris; 1l {fe plaignit méme 2
eux, de ce qu’ils n’avoient pu veiller une heure
avec lui ;3 auparavant a 'occafion d’un mi-
racle, que fes difciples n’avoient pas pu-
opérer, 1l avoit dit : 6 génération incrédule.
&t perverfe , jufques 2 quand vous fouffrirai=
je ? Parlant ainfi de cet homme quu deman-



3&8 L’INTERIEUR

doit alors la guérifon de fon fils, & des
fcribes & du peuple quu étaient p"efens &
méme, fi 'on veut, de fes difciples {.:1) B
anais avec quel efprit de paix & de patience
intérieures ne dut-il pas fe comporter alors,
méme en fe plaignant , & durement en
quelque forte dans la feconde occafion !
Dans cette feconde occafion, pour prouver
_fa patience intérieure, ( quoiquaiors, ainfi
que toujours , toute la conduite de 1a vie
eiit p]us que fuffi 2 cette preuve ; ) il montra
bien qu’il ne fe platgnmt que pour conduire
ala fn: & par-laa leur bonheur éternel ceux
qui étoient lnbxet de fa plamte car 1l de-
manda auﬂimt qu’on lui amenit 'enfant,
& il le guérit. Dans la premiere occafion ,
il ne dit rien 2 fes apbtres, lorfque pour la
feconde fois il les trouva endormis.

Il ne nous faut au refle aucun effort pé-
nible pour nous porter a cette patience .in-
térieure, lors méme que nous nous apper-
cevons qu elle nous manque. Ce feroit vou- -
loir chafler I'impatience par Pimpatience, ou
Euur mieux dire , ajouter un mal a un autre.

ncore mMoins permettons-nous contre nous-
:mémes , €N nous voyant impatiens, quel-
qu’un de ces dépits, qui bien clairement ne
proviennent que de PPamour-propre. Il faut
la paix méme avec forméme, pour attirer
la paix en fol-méme, s’élever vers Dieu,
s’humibier , s’unir & lui , s’interdire, autant
qu’il le demande , toute cnnfnlatmn , tout
murmure, toute plainte, toute réflexion ,

(s) Marc.9, 13-28.




DE JESUS-CHRIST. 3106
toute penfée : s’il nous eft permis de fuivre
Pexemple , que Jefus a bien voulu nous don-
ner, feulement par compaflion pour notre
foiblefle , n’ayant aucun befoin des confo-
lations humaines & poffédant dans fa divi-
nité toutes les confolations divines (*), ne
profiter de ce {ecours que dans une vue d’hu-
milité , avec beaucoup de modération &
méme de réferve. Bien des ames peuvent
fe priver de bien des graces & s’expofer a
beaucoup de fautes , a beaucoup de recher-
ches d’elles - mémes, en réfléchiffant fur
leurs peines , & en les manifeftant. Bzau-
coup d’abandon & de pureté , & ftaifons
enfuite ce que Dieu demandera de nous.

Un moyen trés-efficace , & qu’on peut
mémne appeler invinciblement efficace , pour
pofléder cette patience intérieure, c’eft d’ai-
mer toujours notre prochain & de 'aimer
toujours également & encore plus , quoiqu’il
foit pour nous une occafion de {fouffrir ou
méme quoiqu’il foit ’auteur de nos {ouffran-
ces. Nous avons déja dit, que pour confer-
ver alors notre amour envers lui, nous de=-
wvons étre fidelles a 'excufer; mais i1l nous
paroit , que pour conferver alors notre
amour envers lui, tel que nous devons le
conferver pour pratiquer une patience vrai-
ment intérieure, nous devons nous anuner

(*) Jefus fut fortifié par un Ange dans le jardina
des Oliviers; mais ce ne fut encore que pour no-
tre inftru&ion, pour notre confolation, voilane
‘tout a la fois s’humilier , en voulant recevm!*dp:_.r
le miniftere d’un Ange le fecaurs, qu'il poflédois
i abondamment dans fa divinité. . .



310 L'INTERIEUR

es vues de la foi , reconnoitre dans notre
prochain qui nous fait fouffrir , Pinftrument
de I’amour d’un Dieu envers nous , & fous
ce rapport le chérir encore plus étroite-
tment , encore plus intimement. Du moins
fera-ce la , ainfi que nous venons de le
dire , un moyen que 'on peut appeler in-
vinciblement efficace , pour pofiéder cette
patience vraiment intérieure. Que la nature
crie & {e révolte : imitons David , qui dit,
que le Seigneur a ordonné a Sémei de le
maudire (&) ; imitons Jefus, qui appelle {a

affion , un calice que fon Pere lui donne
a boire (#), qui nous apprend que fon Pere
Iui a fait un commandement (¢) de fouffrir
‘& de mourir , comme il a fouffert & com-
me il eft mort. Jefus étoit innocent &t Pin-
mnocence méme ; nous fommes peécheurs ,
& de grands pécheurs.

§. 111

Mais la patience de Jefus étoit d’autant
plus une patience vraiment intérieure , qu’elle
n’étoit que pour Dien feul, dans la vue bien
pure du feul accompliffement du bon plaifir
de fon Pere célefte , Jefus ne voulant d’au-
tre témoin de toute fa patience extérieure
& intérieure que {fon Pere célefte , jufqu’a
{e perdre de vue lui-mméme dans toute cette
patience. ?{uand nous n'aurions pas a cet
€gard tant de preuves , que peut préfenter

— ——

(«) 2. Reg. 16, 10, (§) Joan, 18, 11e
(<) Joan, 14, 3.




DE JESUS-CHRIST. 1§
“tout ce que nous avons dit jufqu’a préfent
-de Pintérieur de Jefus , & en particulier
-du defir fi pur & fi conftant de ce divin
mtérieur pour la gloire de fon Pere célefte,
nous n’aurions qu’a confidérer , en lifant
Pévangile , la fimplicité parfaite avec la-
?uelle Jefus a été patient. En voyant cette
unplicité & fachant tout a la fois combien
Jefus ne méritoit qu’adoration & amour ,
qu’amour le plus tendre &tz le plus géné-~
reux , combien cependant il a fouftert, &
furtout par la vue des hommes pécheurs ,
nous ne pouvons que conclure , qu’il étoit
- parfaitement au-deflus de {oi-méme par la
patience la plus pure, puifée dans le plus
pur amour de Diex feul.
. Ho ! que Pintérieur de Jefus eft donc bien
‘toujours le plus parfait modele de la vie de
Dieu feul ! qu’il a bien fu ne fe fatisfaire
jamais en rien (&), mais au contraire fe
.perdre abfolument de vue , méme a P’égard
de fes vertus!... Nous voudrions pouvoir
-dépeindre cette perte totale de I'intérieur
-de Jefus en Dizu fiul; mais nous devons
-nous borner a exhorter les ames a la bien
-méditer & a la bien imiter , en fuivant Pat-
trait de la grace, dont le terme eft toujours
de nous conduire a Dien ferl par une perte
~abfolue de tout nous-mémes.

Que I'intérieur de Jefus nous apprend
donc bien a anéantir les rufes de I'amour-
-propre , qui ne nous fait renoncer quelque-
fois 2 toute vue de ’eftuine des homimes ,

t — e ==y

éﬂ)‘ Rom, 1§ ,. 3.




312 LINTERIEUR

gue pour nous occuper plus profondément
de la vue de nous-mémes & de la com-
plaifance en nous-mémes ! & pour apph-
quer ce que nous difons , a Pimitation de
la patience de Jefus , apprenons bien de cette
atience fi véritablement intérieure , {1 pure,
ne jamais penfer pour nous-mémes a la
patience que nous pouvons pratiquer f{oit
extériecurement foit intérieurement. Défirons
que Dien fenl & bien Dien feul ia connoifie,
& ne le défirons méme que pour fa gloire,
que pour le pur accomplifiement de fon bon
plaifir. Nous devons d’autant plus le défirer
ainfi , qu’en nous réfervant quelque vue de
nous-mémes dans notre patience , ain{i que
dans les autres vertus que nous devons pra-
tiquer , nous nous expofons a blefler dou-
blement la jaloufie de notre Dieu ; nous
nous la bleflons toujours, en dérobant a
notre Dieu quelque chofe de fa gloire par
cette vue de nous-mémes ;3 & nous nous
expofons a la bleffer encore fous un autre
rapport , parce que cette patience ou cette
autre vertu , que nous croirons peut-étre
affez parfaites , f{eront pleines d’imperfec-
tions gc de defauts , qu’elles ne mériteront
méme peut-étre aucune eftime , & que ce-
pendant nous nous en eftimerons, injufte-
ment, comme on voit, & peut-étre nous

nous en eftimerons méme beaucoup.
Veillons donc bien fur nous-mémes dans
toutes les occafions de fouffrir ; la patience
dans la fouffrance, & furtout dans les in-
jures & les affronts, pafle dans le monde
pour le gcaraltere d’une grandeg ame ; & nous
fentons



DE JESUS-CHRIST. 313
fentons en effet qu’il faut s’élever jufqu’a un
certain point au-deflus de foi-méme, pour
étre patient ; 1l eft donc dangereux de f=
confidérer , en pratiquant cette vertu ; il
faut donc s’élever , avec le fecours de la
grace, encore plus haut au-deffus de {oi-
méme par la perte totale de tout forrméme
en Dien fen!. Difons mieux : tant qu’on ne
parvient pas a cette plus haute €lévation ,
on refte toujours enfoncé en foi-in€éme , em-
barraflé de fon amour-propre , qui faura
bien fe dédommager , par des vues d’eftime
& de complaifance, de tous les facrifices
qu’ll aura pu faire.

C’eft ce fondement folide & inébranla-
ble de la pure vue du bon plaifir de Diex
Seul, qui rendra notre patience conftante.
La foibleffe de notre miférable nature ne fe
laffe que trop aifément, de fe faire violence
pour f{ouffrir fans s‘impatienter, furtout in-
térieurement ; on fe foutient quelques jours
ou plus long-téms, mais enfin on laiffe au
moins altérer {a patience. Si nous fouffrons
bien pour Diex feul , nous pourrons plus
aifément ne pas nous lafler de fouffrir, &
I’on peut méme affurer, que fi nous avons
{foin de nous foutenir dans cette pureté d’a-
mour de ne vouloir fouffrir que pour Diex
fezl , nos ennemis ni notre foiblefle ne pour-
ront abfolument rien fur nous. Dieu eft-ab-
folument a une ame qu eft abfolument &
lui. - “

Ces maximes , qui nous paroiffent {i vraies
pour toutes les occafions en général de feuf-
frir , nous paroiient plus vraies Sncure » €n



?e'.t:q, LINTERIEUR
tes appliquant dans une étendue néceflaire ;
pour les occafions de fouffrir de la part des
autres. Notre foiblefle fe lafle alors encore
plus aifément de fouffrir , parce que nous
avons tout a la fois a furmonter &t la fen-
fibilité de la nature relativement a la fouf=
france elle-méme, & la fenfibilité de I’a-
mour-propre relativement a ceux qui nous
font fﬂllﬂ'{"ir , & qui par notre commune
origine ne font tout au plus que nos fembla-
bles; & cette fenfibilité de I'amour-propre
a lieu fur-tout, lorfqu’ils nous font fouffrir
injuftement. Mais fi nous nous établiffons
bien folidement dans 'amour de fouffrir
pour Diex feul, méme dans ces occafions,
fi nous avons foin de nous foutenir dans cet
amour , nous contrebalancerons par-la bien
puiflamment la f{enfibilité de P'amour-pro-
pre, méme dans ces occafions, & , avec le
fecours de Dieu, nous remporterons aifé-
ment la vitoire.

Et puifque nous devons é&tre fi attentifs
a ne rien dérober 2 Dieu & a bien profiter
de la croix pour la pure gloire de ce grand
Dieu, tichons de nous renouveler fouvent
dans les fentimens &t les vues , que ces
maximes doivent nous infpirer. Spéciale-
ment , lorfque nous pouvions prévoir oc=
cafion qui va fe préfenter de fouffrir, plus
fpécialement ernicore lorfque cette occafion
éra de celles qu peuvent nous expofer da-
vantage, €levons-nous a la vue pure de
Diew fenl , pour chercher & trouver dans
cette vue la force & la pureté de Pamour

de Dicafew! ; uniflons-nous -alors bien i



DE JESUS-CHRIST. I
timement a Pintérieur de Jefus fi pur g( &
parfait.

Ce feroit un moyen bien puiffant de s’é-
tablir dans cette pure vue de Diex fewl pour
les occafions de fouflrir de la part des au-
tres , que de pratiquer , {clon linfpiration
du Seigneur, ce que dit 'auteur des Avis
falutaires : » demandez pardon a ceux que
» wvous aurez offenfé , mais aufli par un ex-
» cés de charité, a ceux qui vous auront
»» offenfé (a). » Mais i1l faut étre bien hum-
ble & bien mort a {foi-méine, pour en ve-
nir la fans danger d’amour-propre. On peut
du moins demander pardon aux autres d’a-
voir été pour eux une occafion de peine.

Un autre soyen , gqui nous paroit encore
bien utile a faire acquérir la patience méme
intérieure , & méme la patience intérieure
pour Diex feul, eft la fidélité a fe contenir
dans les petites occafions d’inquiétude ou
d’impatience , jufques dans ces petites occa-
fions , ou par mégarde on fe donne quelque
petit coup , on heurte contre une pierre ou
autre chofe, &c., ajoutant a cette fidélité
a fe contenir , la fidélité a §’élever vers Dieu,
ne flit-ce que par quelque courte afpiration,
comme : que Diex foir béni , ou autre que
Dieu infpirera. En un fens il n’y a rien de
petit dans la vertu ;3 & il y a en particu-
lier de grands avantages pour la vie inté-
rieure dans la fidélité méme aux plus petites
chofes. -

Les ames, que Dieu appelle fpécialement

{«) Awis falut, d’un ferv, de Die::lj P. 178.
Z




216 T L'INTERIEUR
-2 la perfeétion, font plus obligées que les
autres a {e perfectionner dans la patience ,
comme dans les autres vertus , & furtouta
rendre cette patience bien pure, bien pour
Diewe feul. Il y en a parmi elles , qui doivent
faire une particuliere attention a4 ce que
nous difons 1c1 , celles qui vivent en com-
‘mhunauté , & les miniftres de ce divin {au-
‘veur.
Le grand facrifice des communautés , eft
‘le fupport des caralteres ; on fe voit conf-
tamiment avec beaucoup de perfonnes, &
‘1l faut fupporter le caratere de chacun, voir
‘méme quelquefois avec patience le bien {pi-
rituel fouffrir de la fagon de penfer ou de
‘la conduite des autres. ( Ce que nous ne di-
‘fons pas f{ans doute pour infpirer a perfonne
‘d’examiner & de juger les autres, ) fi 'on
fe rend fidelle a une conftante patience , on
eft aifément eftimé des perfonnes avec qui
'on vit & qui ont au moins une vraie efti-
me de la vertu. Pour ces deux objets, il
faut &tre folidement établi dans une pa-
tience bien intérieure & bien pour Dieu feul.
Et puifque la matiere nous en fournit 'oc-
cafion, nous préviendrons , felon efprit
du Seigneur , toutes les ames qui vivent en
‘communauté contre cez efprit de corps , qui
les rend quelquefois fi fenfibles aux affronts
faits 3 leur communauté ; fans les éloigner
gjamais de ce que Dieu demande a cetégard
our conferver & défendre , dans la vue des
intéréts de fa pure gloire , la réputation
d’une communauté , nous leur dirons que le

feul vrai efprit de corps eft Pefprit de Dien



, DE JESUS-CHRIST. 317
SJeul , & que toute communauté, qui fera
anunée de cet efprit, glorifiera , comme on
doit le défirer uniquement , Diex feul felon
tous fes deffeins.

Les miniftres de J. C. ont befoin d’une
patience bien inaltérable &t bien pure , pour
fe foutenir dans les travaux de leur minif=
tere, & pour y édifier les ames qui leur
font confices 3 & bené patientes erunt , it
annuntient (a). lls {fentent aflez, combien
1ls feroient encore moins recevables, que
les fimples chrétiens , a wvouloir s’excufer
{ur certaines vivacités ou impatiences , en
difant : c’eft-da mon caraflere. Le pur amour
de Dien feul, dont doivent briiler toutes
les ames d’aprés leur vocation a la vie de
Dien fenl, & dont a plus forte raifon doi-
vent briiler les amies qui doivent établir
cette wvie divine dans les autres, anéantit
tout obflacle , éleve a la fainteté de Dieu
méme , n’oublie rien du moins pour anéan-
tir tout obftacle , pour éelever a la fainteté
de Dieu méme.

(=) Pf. 91, 18,

a1,
'\

.
]
7



318 LINTERIEUR

CHAPITRE 11L1L
D la Douceur de linterieur de J. C

g I

O N peut pratiquer la douceur dans les
occafions de fouffrir, &t cette vertu donne
alors a la patience un nouveau degré de
perfection ; on n’eft pas alors feulement pa-
tient , on eft encore doux. On Feut la pra-
tiquer {ans avoir occafion de foufirir,

elfe eft alors une fuave effufion de lame
envers le prochain, qui empéche de le con-
trifter par la maniere méme de fe conduire
auprés de lui , bien loin de fe permettre
dans fa condurte des altions ou des paroles
qui puiffent le choquer.

L’intérieur de J.-C. a été pour nous le
plus parfait modele de cette double dou-
ceur. Voyons la vie de ce divin Sauveur.
La vue des pécheurs , avons-nous dit , €tot
pour lui une croix bien r:gnureufe, puil-
qu’il voyoit en eux les fujets rebelles, les
ennemis déclares , les enfans bien ingrats
de fon Pere célefte ; mais puifqu’il avoit
tant de bonté & de miféricorde envers eux,
nous pouvons confidérer fa douceur a les
recevoir & a leur pardonner , comme le.
modele de cette douceur, que nous avons
3 pratiquer a I’égard du prochain, lorfqu’l
ne nous dunne pas occafion de fouffrir. La



DE JESUS-CHRIST. 319
douceur qu’il a pratiquée dans fa paflion
nous offrira la douceur la plus inaltérable 3
I’égard de fes ennemis & dans le fein des
douleurs & des opprobres dont leur malice
I’a accablé. Quoique toute la wie de Jefus
foit une vie de la douceur la plus parfaite
(a) ., nous nous bornerons a ces deux cir-
conftances , quinous paroiflent les plus frap-
pantes.

J. C. dans les deux paraboles , de la bre-
bis égaree & enfuite retrouvée & rappor=-
tée dans le bercail fur les épaules Jdu bon
pafteur , & de P’enfant prodigue requ avec
une extréme joie & aufli favorifé qu’aupa-
ravant de la part de fon Pere, nous a bien
dévoilé toute la tendrefle de {fon cceur en-
vers les ames pécherefles ; mais aux paro-
les il a joint une preuve encore plus écla-
tante , celle de P’altion. Nous rappelerons
fimplement fes invitations amoureufes a St,
Matthieu, qui étoit publicain (4), & a Za-
chée qui étoit chef de publicains (¢) , pour
nous arréter a le confidérer dans {a douceur
envers la femme adultere & envers la pé-
cherefle publique.

Les Scribes &t les Pharifiens amenent a
Jefus une femme furprife en adultere , & lui
difent : maitre, cette femme vient d’étre
{urprife en adultere ; or Moyfe. nous a or-
donné dans la loi, de lapider ces fortes de
perfonnes; vous donc qu’en dites-vous ? Ils
vouloient lui voir perdre la réputation d’une

(a) 2. Cor. 10, 1, (&) Matth. 9, 9.
(¢) Luc. 19, 2,
O 4



320 L'INTERIEUR
extréme douceur, que fa conduite lui avoit
acquife parmi le peuple , s’1l condamnoit
cette femme , ou le voir regarder comme
violateur de la loi , s’il Pabfolvoit. Ils lui
faifoient cette demande , dit le St. Evan-
gile |, pour lui tendre un piege , afin de pou-
voir Paccufer. Mais Jefus en fe baifiant,
¢crivoit du doigt fur la terre , comme vou-
lant fimplement éviter de répondre a une
queftion captieufe , en Pécartant & en la
meéprifant, & de porter par conféquent un
ugement contre cette femme. Mais les Scri-
;JES & les Pharifiens continuent de Dinter-
roger ; Jefus forcé par leur importune per-
{évérance, fe leve &z leur dit : que celui
de vous qui eft fans péché , lui jette la pre-
miere pierre. Puis fe baiffant de nouveau 5
1l écrivoit encore {ur la terre ; comme un
juge plein de clémence, dit St. Jéréme (a) ;
il vouloit leur donner le tems de fe retisrer ,
en leur épargnant la honte d’étre vus de lui
dans leur retraite. En effet aprés I’avoir en-
tendu prononcer ces paroles, ils fe retire-
rent 'un aprés 'autre ; de forte que Jefus
demeura feul , & la femme étoit debout
au milieu du pEI.I“'-’lS du temple o1 on l'avoit
amenée. Jefus fe leve; ou font ceux qui
wvous accufoient ? dit-il a la femme avec une
raviflante douceur ; perfonne ne vous a
condamnée ? Perfonne, dit-elle, Seigneur.
N1 moi, dit Jefus, je ne vous condamnerai
point 3 allez & a ’avenir ne péchez plus (4).

fa)} Libro 2z , contra Pelagxanﬁs-
(%) Joan. §, J-1z.



PE JESUS-CHRIST. 321

Un Pharifien pria Jefus de manger avec
lui , dans fa maifon; & voild qu’une fem-
me , qui étoit reconnue dans toute la vile
pour une pécherefle, ayant fu qu’il man-
geoit chez ce Pharifien, y apporta un vafe
d’albitre plein d’un baume odoriférant, &
fe tenant derriere Jefus profternée 3 fes
pieds , les arrofoit de fes larmes , les ef-:
fuyoit de fes cheveux, les baifoit, & les
parfumoit du baume qu’elle avoit apporté.
Le Pharifien, voyant ce qu’elle faifoit , di-
foit en lui-méme. Si cet homine étoit pro-
phete, il fauroit qui eft cette femme qui le
touche , & qu’elle eft pécherefle. De ce qu’il
voyoit que Jefus fe laiffoit toucher par cette
femme, comme obferve St. Auguftin (a),
il concluoit que Jefus ne connoiffoit point
qui elle €toit. Il penfoit donc, que s’ Pefit
connue , il Pauroit repoufiéde , parce qu’il
n’auroit pas voulu qu'une pécherefle s’ap-
prochdt fi librement de lui. Jefus prend la
parole , & voulant guérir fpirituellement le
Pharifien lui-méme , comme dit encore St,
Auguftin (#) , lm1 propofe une parabole,
pour lm1 faire comprendre par la fentence
d’abfolution qu’il va prononcer fur cette
femme , combien cette femme étoit éloi- -
gnée de mériter qu’il la repouffit. Sans re-
procher aucunement a cette femme fes dé-
fordres crians, ce qu’il auroit pu faire fans
doute bien juftement, la lovant au contraire
de ce qu’elle faifoit a fon égard, & lui par-
donnant ces mémes défordres , il dit au

(2) InPf. 125, (&) Homil, 23. '
O 3



22 LINTERIEUR

harifien : voyez-vous bien cette femme ?
Je (uis venu dans votre maifon , & vous
ne m’avez point préparé d’eau pour me la-
ver les pieds ; mais elle m’a arrofé les pieds
de fes larmes , & les a efluyés de fes che-
veux 3 vous ne m’avez point donné le bai-
fer de paix, & elle, depuis qu’elle eft en-
trée ici, n’a ceflé de me baifer les pieds ;
vous n’avez point ver{fé d’huile fur ma téte,
& elle a répandu un parfum fur mes pieds 3
c’eft pourquoi je vous déclare que beaucoup
de péchés lui font pardonnés, parce qu’elle
a beaucoup aime. Puisil dit a cette femme =
vos péchésvous font remis, votre foi vous
a fauvé , allez en paix (a). Quelle douceur,
bien digne de toute 'admiration des hom-
mes & des anges! Parce que Jefus voit une
pécherefle dans la douleur a la vue de fes
crimes & dans un tendre amour envers lui,
i1l Iui permet auflito6t d’étre A fes pieds facrés,
de les baifer ; mais il prend hautement fa
défenfe contre le Pharifien, & en blamant
celui-ci, exalte avec foin tout ce qu’elle
fait; il ne parle de fes crimes , que pour
aflurer qu’ils lu1 font remis , 11 dit qu’ils luz
fount remis , parce qu’elle a beaucoup aimé
&t cette femme , chargée auparavant d’une
vie de défordres , recoit avec la rémiflion
de tous f{es crimes , avec P'amitié¢ de fon
Dieu, avec le don de la feule véritable
paix , le témoignage bien éclatant de la
douceur divine de Jefus, par la bonté inef-

I I e i by CEE T FO =

{«) Luc, 7, 36-50,



DE JESUS-CHRIST. 323
fable avec laquelle Jefus lui accorde tant de
graces.

S’il n’y a point d’autre mal que le péché.,
&z fi 'intérieur de Jefus a bien plus connn
&z détefté le péché, que nous ne pouvons
le connoitre & le détefter nous-mémes , que
pourrons-nous trouver de rebutant dans le
prochain, aprés de tels exemples ? Com-
ment , aprés de tels exemples , ne pas pra-
tiquer envers le prochain la plus parfaite
douceur ? mais DPinftrution , que nous
donne ici 'intérieur de Jefus , regarde prin-
cipalement ceux A qui Dieu a donné auto-~
rité fur les autres, furtout dans les correc-
tions, qu’ils font obligés de leur faire. Il
étoit prédit de lui, qu’il ne briferoit point
le rofeau caflé , & qu’il n’éteindroit point
la méche encore fumante ; & pour marquer
toute la perfeftion de fa douceur, le pro-
phete ajoute : il ne fera point trifte ni pré-
cipité (a). L’évangélifte St. Matthieu, nous
montrant en Jefus Paccompliffement de
cette prédi&tion , nous montre encore plus
toute la perfeftion de fa douceur, puifqu’il
applique cette prédiftion au foin de Jefus
de prefcrire & beaucoup de perfonnes qu’il
avolt guéries, le filence fur leur guérifon (4).
Drailleurs P’expérience prouve , combien
la douceur , méme avec une jufte févérité
eft bien plus efficace que le tumulte & I'im-
patience , pour corriger le prochain. Le coeur
ne peut qu’étre touché de cette humilité ,
de cette modeftie, de cet efprit de paix ,
= s sl

(a) 1{. 42, 3, 4. (¥) Matth, 12, 16-20.

| O¢




324 LINTERIEUR

qui accompagnent la vraie douceur. Il y a
beaucoup de recherche de foi-méme a faire
{entir fon autorité , méme par un ton de
voix trop élevé, par des mmanieres vives 3
abaiffons-nous touyours au-deflous de tous,
anéme de ceux, a qui nous fommes obligées
de commander ; & {pécialement quand
nous fommes obligés de faire quelque re-
proche , croyons que nous en méritons de
Eien pluz importans. . ... Nous préviendrons
bien:6t contre une douceur déplaceée & fu-
nefte , en montrant que la douceur ne doit
point étre avec une molle complanance ,
Jnais au contraire avec une exacte fermete,
afin de ne point donner lieu dans les autres
A Pamour d’eux-mémes , en donnant lieu a
’infration du devoir quel gu’il {foit 3 hom-
me {e recherchant toujours foi-méme dans
toute infraction de fon devoir. Nous pour-
rons méme a cette occafion, prévenir en
particulier contre cette douceur , qui favo-
riferoit dans les autres ce qu’on appelle plus
fpécialement 'amour - propre. Dien feul!
Dieu feul! Lien feul.

Quelle doviceur n’avons.nous point main-
tenant a admirer en J. C. dans le tems de
fa paffion! On peut bien dire, que s1l a été
doux en f{a vie, 1l a €té muet a fa mort,
mitis in vitd., mutus in morte , accomplif-
fant ainfi trés-parfaitement cette prédiftion
J’Ifaie : il a été offert , parce que lui-méine
Pa voulu, & il n’a point ouvert la bouche;
il fera mené a la mort, comme une brebis
que 'on va égorger ; il demeurera dans le
filence fans ouvrir la bouche, comme un



be JESUS-CHRIST. 2§
agneau eft muet devant celui quile tond (a).
S’1it étoit néceflaire de parcourir ici toutes
les circonftances de cette paflion fi doulou-
reufe & fi ignominieufe , toujours nous
montrerions bien aifément en lui cette ‘dou-
ceur vraiment divine. Ses ennemis viennent
le chercher pour le faifir , & il va au-de-
vant d’eux. On le lie étroitement , & on
Ie conduit ainfi 1ié du jardin des Oliviers a
Jérufalem ; il peut brifer fes liens bien plus
facilement, que Samfon ne brifa autrefois
les fiens, & il fe laifle conduire , marchant,
comme un criminel , au milieu des foldats.
On le traine de tribunal en tribunal , on I’y
accufe méme de blafpheme , 1l garde le
:ﬁlence, il le garde auprés de Pilate , juf-
qu’a étonner ce préfident romain, il le garde
a la cour d’Herndes, jufqu’a paffer pour un
infenfé. On décharge {fur lui une gréle de
coups, le couvrant de plaies & de plaies
prﬂﬁfmdes depuis les pieds 1uf'ques ala téte -
on le couronne de piquantes épines qu’on
enfonce avec violence ; on le condamne &
la mort; on le charge de {fa croix; on P’y
attache, en pergant de gros cloux fes plEdS
& fes mams, on l'infulte fur fa croix avec
la plus horrible impiété. .. .. On ne l’en-
tend jamais pmférer aucune plainte. Seule-
ment au tribunal d’Anne grand-prétre, un
foldat ayant déchargé {fur fa face adorable
un rude foufHlet , il demande modeftement
raifon d’un fi indigne traitement ; mais dans
les paroles, quil prononce dans cette oc-

—_—

—— — — -

(2) 16 53, 7



326 LLINTERTEUR

cafion , St. Auguftin trouve avec raifon toute
forte de véritée, toute {forte de douceur ,
toute forte de juftice (a).

Dans quelle occafion aflez ficheufe pou-
vons-nous donc nous trouver , ou nous puif-
fions nous excufer de manquer non-feule-
ment de patience , mais encore de douceur!
Un homme-Dieu a été fiindignement foulé
aux pieds & mis a mort, gardant le filence
le plus profond & le plus conftant, fe laif=
fant accufer & condamner , comme s’il
etoit vraiment le plus coupable des hom-
mes ; & nous, coupables en effet de tant
de crimes & contre notre Dieu, nous vou-
drions ne pas boire en filence le calice de
quelques amertumes , que la conduite des
hommes envers nous peut nous offrir! Si
nous n’avons pas aflez de foi, pour confi-
dérer alors dans nos femblables les inftru-
mens de "amour d’un Dieu a notre égard ,
en confidérant la fouffrance comme une
faveur , ayons-en du moins aflfez , pour con-
fidérer alors dans nos femblables les inftru-
mens de la juftice d’un Dieu a notre égard ,
en confidérant la fouffrance comme une pu-
nition de nos crimes , & {oumettons-nous
dans un filence abfolu. En confidérant mé-
me la fouffrance comme une faveur, nous
devons la confidérer toujours comme une
punition , & dire avec les freres de Jofeph :
nous fouffrons ceci bien juftement , parce
que nous avons peché (). Par une parfaite

L]
e o,

(ﬂ} Tf&ﬂ- II;- in Jﬂ'ﬂ. I, .
(8) Gen, 42, aI1. 3



DE JESUS-CHRIST. 327
douceur , nous ne perdrons rien de nos
fouffrances, tandis qu’en manquant de cette
parfaite douceur, nous nous enlevons tou-
jours a nous-mémes une partie de leur prix.
?ue cette réflexion doit étre puiffante fur

es ames qui font perfuadées, comme nous
devons I'étre tous , qu’elles ne pourront
jamais faire aflez pour réparer leurs offen-
fes contre leur Dieu !

§. 11

Toutes les vertus de Jefus étant abfolu-
ment parfaites , nous avons a confidérer
dans fa douceur les mémes caralteres, que
nous avons confidéré dans fa_ patience. Sa
douceur a donc été, comme fa patience,
vraiment intérieure & bien pure, bien pour
Dien feul.

Que Pintérieur de Jefus eft un objet ra-
viflant par fa douceur! .... Nous nous ef-
forcerions inutilement de le dépeindre; &t
nous renvoyons les ames a ce qu’une heu-
reufe expérience pourra leur en faire con-
noitre , {1 elles font fidelles a imiter la doun-
ceur mterieure de Jefus. On fent par cette
fidelle mmitation , un repos en Dien bien
doux &t bien paifible , que PPon craint avec
délicatefle & avec une efpece de jaloufie
de laiffer altérer méme légerement ; & tout
a la fois ou comme par une fuite néceflaire,
on fent 'on¢tion de la chanté divine elle-
méme fe répandre dans ’ame, & nous inf=
pirer d’abord envers nous-mé&mes & enfuite
envers les autres une parfaite douceur de



328 " LINTERIEUR

penfées & de fentimens , qui fe manifefte
enfuite par les paroles, les regards, les gef-
tes, les ations. Nous difons : d’abord en-
vers nous-mémes 3 car il y- a véritablement
une douceur intérieure, comme il y a une
paix intérieure , 4 pratiquer envers nous-
mémes ; douceur , qui n’eft point {fans doute
aucun ménagement a garder avec nos paf-
fions, mais au contraire la mort abfolue de
tous nos- défaitts & de tous nos penchans.
Cette douceur intérieure envers nous-meémes
étant en nous l'apanage ou la fuite du re-
pos de notre ame en Dieu , qui eft une par-
ticipation du repos ineffable que Dieu golite
en lui-méme, ne peut que participer fans
réferve, lorfqu’elle eft parfaite, a la jalou-
fie nfinie du Seigneur, qui ne peut rien
nous permettre pour nous-mémes.

Bien des ames, en s’examinant attentive-
ment {ur ce que nous difons ici, reconnoi-
tront, que méme dans certaines occafions
ou elles paroifient pratiquer a P’égard du
prochain une vraie douceur , elles manquent
de cette douceur intérieure , qui non-feule-
ment ne {ouffre en nous aucune émotion,
mais encore ncline , pour ainfi dire, avec
beaucoup de fuavité I'intérieur envers le pro-
chain. Qu’eft-ce donc que la douceur de ces
ames ? Une douceur peut-étre prefque uni-
quement apparente.

Mais ou font en particulier ces ames, qui
pratiquent envers elles-mémes cette douceur
mtérieure , dont nous venons de parler ?
( nous tichons toujours de fuivre 'infpira=
tion du Seigneur, pour former parfaitement



DE JESUS-CHRIST. 3129
Ies ames a une vie intérieure vraiment par-
faite , a la vie de Diex feul ; & quoique nous*
parlions des vertus de Pintérieur de Jefus
envers les hommes qu’il wvenoit fanéhfier ,
nous faififfons Poccafion préfente de parler
d’une wertu intérieure , a pratiquer envers
{foi-méme , & qui nous paroit bien nécef~
faire. ) On a toujours aflez de douceur en-
vers {foi-méme pour s’eftimer & pour s’ai-
mer {oi-méme, pour s’épargner certains {a-
crifices , {furtout certains facrifices intérieurs ,
& en particulier certains facrifices de la vo-
lonté, pour fe perfuader qu’on ne fe trompe
point en s’épargnant ainfi, pour s’affermir
méme a s’épargner ainfi ; douceur meur-
triere, bien oppofée a la jaloufie infinie du
Seigneur ; tandis que 'on eft bien €loigné
de cette douceur wvéritable , qui nous en-
flamme de cette divine jaloufie , ou qui du
moins nous la fait exercer envers nous-mé-
mes dans tous fes droits & {felon tous fes
defleins. .. ...

J. C. a fi bien voulu nous recommander
lIa douceur intérieure , qu’il nous a dit fur
cette vertu , ce qu’ill nous a dit fur ’humi-
lité du cceur qu’il nous a recommandé trés-
expreflément ; difcite a me , quia mitis fum
& humilis corde (a). Que 'on {e rappele ce
gue nous avons dit fur ces paroles, au pre-
mier livre de ce petit écrit, chapitre troi-
fieme , paragraphe quatrieme , relativement
a I'’humilité de cceur; on doit Pappliquer,
quoiqu’avec quelque reftri¢tion, a la dou-

—_—

(a) Mactth. 11, 29.



330 L'INTERIEUR

ceur intérieure , c’eft-a-dire, avec cette ref-
tri€tion , qui nous montre dans Phumilité
de cceur le fondement de la douceur & fur-
tout de la douceur intérieure. Comment en
effet étre vraiment doux dans fon intérieur ,
fi Pon n’eft tout A la fois humble dans fon
intérieur ? Avec 'orgueil , & les troubles &
les hauteurs & I’envie qui ’'accompagnent,
comment étre doux # Une paix conftante
eft le partage de I'ame humble , dit le pieux
auteur de P’Imitation, mais dans le cceur du
fuperbe, il n’y a fouvent gu’amertume &t
qu’indignation (a). L’expérience d’ailleurs le
prouve tous les jours; voyez une perfonne
vraiment humble : elle ne peut qu’étre auffi
vraiment douce ; voyez une perfonne s’ef-
tunant {foi-méme : elle ne peut étre que
difficile a fupporter.

Mais nomettons pas de bien remarquer,
ue J. C. fe donne A nous comme le mo-
ele de la douceur intérieure : apprenez de

moi a étre doux & humble de ceur. Il ne
nous parle pas ainfi de la douceur extéricure 3
&t il nous apprend bien par-la , que fi nous
avons la douceur intérieure , nous aurons
tout a la fois la douceur extérieure , & qu’il
n’en eft pas de méme de la douceur exté-
rieure relativement a la douceur intérieure.
Attachons-nous donc bien fortement a étre
intérieurement doux, & bien aifément , ou
pour mieux dire , néceflairement nous fe-
rons extérieurement doux, & tout refpirera
en nous cette belle vertu. Celui qui prévien-
- - T p—————

G‘) Imits Chr. lib, 1 7 CAP. T3 M Ju




_ DE JESUS-CHRIST. 31
dra fon prochain en bénédiftions de dou-
ceur, fera le plus parfait imitateur de no-
tre Sauveur, dit St. Frangois de Sales; &
Pon voit bien, que ce grand faint veut par-
ler la principalement de la douceur inté-
rreure , que ’on peut dire encore avoir été
fa grande vertu.

La douceur de J. C. étoit encore une dou-
ceur bien pure , bien pour Dieu feul. C’eft
toujours la le wvrai fondement de toutes les
vertus, la pure vue, le pur amour de Diex
Jeul , du feul accompliffement de fon bon

laifir. Dans cette douceur, l'intérieur de
efus fe perdoit abfolument de vue, pour
ne voir que le pur accompliffement du bon
plaifir de fon Pere célefte. Il n’ufoit méme ,
pour ainfi dire, de ce repos fi doux & fi
paifible, que lui faifoit goliter {a douceur ,
que pour s’élever plus parfaitement a la pure
vue, au pur amour de fon Pere célefte ,
bien loin de fe rechercher foi-méme , de
fe complaire en {foi-méme.

Ayons toumjours grand foin de nous éta-
blir fur ce vrai fondement. Peut-étre par no-
tre malheureux penchant a vouloir nous ef-
timer & nous fatisfaire en tout , trouverons-
nous en nous - mémes plus d’obftacles a
cette pureté de vue & d’amour, a l’occa-
fion de la pratique de la douceur, qu’a
Poccafion de la pratique de la patience. La
douceur , avons-nous dit , eft plus_parfaite
que la patience , en ce fens au mo:ns qu’elle
ajoute a la patience un nouveau degré de
perfetion ; nous fommes par conféquent.
plus aifément tentés de nous eftimer nous-



332 L'INTERIEUR

mémes & de nous complaire en nous-mé-
mes , a caufe de la douceur que nous pou-
vons pratiquer. Le repos intérieur, que nous
donne la douceur , peut nous laiffer en quel-
gue forte plus hibre de penfer a nous-mé-
mes , de nous occuper de nous- mémes ;
& I'amour-propre peut abufer de cette li-
berté. Il faut bien avouer, que Pattrait de
la grace , dans une ame qui poflede la dou-
ceur, attire bien fortement cette ame a Diexn
feul; mais 'ennemi ne dort jamais, & l'a-
mour-propre eft toujours bien {ubtil & bien
avide. Voulons-nous remédier a tous ces
maux , anéantir tous ces obftacles ? Etablif-
fons notre douceur fur 'humilité , & rap-
pelons-nous bien a cette feconde vertu , dés
que nous fentirons s’élever en nous quelque
penfée , qui voudroit nous occuper inutile-
ment de nous-mémes. Prévenons méme
s’il fe peut, ces fortes de penfées , en ne
nous occupant continuellement que de Diezs
Jeul. La vraie humilité , comme nous ’'avons
vu , porte tout Pefprit & tout le coeur a Diew
Jeul , n’y laiffant rien abfolument pour nous-
mémes.

Ce que nous avons dit a la fin du chapi-
tre précédent, pour les ames {pécialément
appelées a la perfeftion, doit étre appliqué
a l’obligation impofée a ces mémes ames
relativement a la douceur. Le détaill méme,
dans lequel nous fommes entrés, pour celles
de ces ames qui vivent en communauté , &
pour les miniftres de J. C., feroit encore pré-
fenté ici relativement a la douceur, fi nous
ne Pavions pas déja préfenté. Nous ajou-



DE JESUS-CHRIST. 3?§
tons feulement, que f1 J. C. a dit a tous le
chrétiens : apprenez de mot a étre doux &c
humble de ceeur, 1l I’a dit plus particuliere-
ment aux ames appelées fpécialement a la
Eerfe&inn, & plus particulierement encore
fes miniftres, qui doivent tous pouvoir
dire avec Papdtre aux fimples chrétiens :
Soyez mes imitateurs, comme je le fuis de
J. C. 5 imitatores mer eftoce , ficur & ego

Chrifti (a).
S 111l

Il nous refte maintenant a parler de cette
jufte fermeté , qui pourra méme paroitre a
ien des ames une fermeté {évere, & qu
doit étre avec la douceur, toutes les fois
que les intéréts de la pure gloire de Diex
fexl le demandent ainfi felon {a fainte &
aimable volonté., Ainfi que la douceur en-
vers nous-mémes eft une douceur meur=
triere , lorfqu’elle tend a nous épargner fur
vant les defirs de Pamour de nous-mémes,
ainf1 une douceur , qui contre le mouvement
de Pefprit de Dieu laifferoit violer la pure
gloire de Dieu feul , {feroit une douceur in-
jurieufe a Dieu ; elle feroit encore meur-
triere pour les ames, ainfi que la douceur
qui ei€ meurtriere pour nous-mémes , eft
€galement injurieufe a Dieu.
Nous avons déja entendu J. C. dire a la
femme adultere , en ne la condamnant
point : allez & a l'avenir ne péchez plus. Il

‘_ﬂ} ™ ﬁ'ﬂh IL; I, .



334 L'"INTERIEUR
vouloit montrer , dit St. Auguftin (2) , qu’en
nous pardonnant , 1l confervoit toujours la
méme horreur pour nos fautes. Il vouloit
donc montrer , combien il exigeoit de nous
tous les moyens de les éviter. Ainfi tou=a
jours ce divin maitre , plein d’une ravulante
douceur , a-t-il montré que {on infinie mi-
féricorde n’empéchoit pas le zele le plus ar-
dent A& combattre & A détruire le vice.
Tous les faints , felon les defleins que
Dieu vouloit accomplir fur eux & par eux ,
ont participé a ce zele. Moyf{e étoit ’homme
le plus doux, qu’il y elit fur la terre (&) ;3
voyons-le cependant lors de Pidolatrie d’1{=
rael au pied de la montagne fumante, & de
Ia révolte de Coré, de Dathan &c d’Abi-
ron. Il defcend de la montagne , portant
entre {es mains les deux tables de la loi, ou
Dieu lui-méme avoit écrit {fes préceptes 3 il
voit le veau d’or, que les I{ra€elites avoient
érigé; il jette les tables , & les rompt au
pied de la montagne ; il fe met a la porte du
camp , & dit tout haut : fi quelqu’un eft au
Seigneur , qu’il fe joigne a moi; tous les en-
fans de Lév: s’affemblent autour de lui, &t
il leur dit : que chacun fe ceigne fon épée :
paflez & repaffez au travers du camp d’une
porte a 'autre , & que chacun tue fon frere,
fon ami & celui qui lui eft plus proche, les
enfans de Lévi font ce que Moyfe leur or=-
donne, & vingt-trois mille hommes font
tués ce jour-1a (c). Dans la révolte de Coré,
de Dathan & d’Abiron , nous voyons Moyfe

=

(a) Epift. 54. (&) Num, 12, 3. {c) Exod. 32,



_ DE JESUS-CHRIST. 325
ticher de les ramener par la douceur , mais
enfuite , cette douceur é€tant inutile, de-
mander a Dieu de ne pas regarder leurs
facrifices, & devenir le miniftre de {a ter=
rible vengeance contre eux (a).

Que Pon ne dife pas , que Moyfe établif~
foit une lot de crainte , & que nous avons
maintznant une loi d’amour. C’eft au con-
traire par-la mé&me , que nous fommes {ous
une loi d’amour , que nous devons éviter
avec plus de {oin une liche complaifance 3
dés que Pamour d’un Dieu éclate davan-
tage envers nous, il veut étre aimé encore
plus généreufement, {a jaloufie veut s’exer-
cer encore plus abfolument; moins de ré«
ferve que jamais ; nous dirons mieux : Dieu
ne permit jamais de réferve a 'amour de
tout le cceur , mais il a mamntenant plus de
droit de n’en permettre aucune. Malheur
donc , & plus grand malheur maintenant

wautrefois , 4 ceux qui préparent des couf-
ins pour mettre fous les coudes, & qui
font des oreillers pour en appuyer la téte ,
afin de furprendre les ames (4) ! & Jefus
lui-méme, qui venoit établir cette loi d’a«
mour, ne fit-:1 pas éclater une vive & fu-
bite indignation contre ceux qui achetoient
ou qui vendoient dans le temple? ..... Il
prend des cordes en main , dit ’évangile o
1l en fait un fouet , il chafle du temple les
brebis, les beoeufs & toute cette multitude ,
répand a terre ’argent des changeurs, ren-
verfe leurs tables & les fiéges de ceux qui

L

(=) Num, 16, (5) Ezech. 13, 18



436 LINTERIEUR *
wvendoient des colombes , & dit a ces der-
niers : » Otez cela d’ici, & ne faites pas un
+» marché de la maifon de mon Pere , » &cC
ne veut pas méme permettre que ’on porte
aucun vafe par le temple (a). Dans cette
circonftance, dit St. Ambroife , il paroit
fortir de fon caraltere de patience & de
douceur.

A Dieu ne plaife, que nous veuillons in{-
pirer ce zele, qui ne connoit ni1 €gards, ni
mefures. En difant qu’il faut que la douceur
aille avec une fermeté néceflaire, nous di-
fons par-la méme qu’il faut qu’une fermeté
néceffaire aille avec la douceur. Ne {épa-
rons jamais I'un de Pautre , & lors méme
qu’il nous fera permis de nous livrer a une
famnte colere, laiffons toujours notre dou-
ceur intérieure fe produire , en montrant
que la feule néceflité nous y oblige. Mais
aufli ne manquons jamais a ce que Dieu
demande, par refpeft humain, par une in-
clination naturelle a plaire aux autres, a ne
pas les contrifter. S: Paul écrivant a fon
difciple Timothée, lui dit : preflez a tems
& a contre-tems (4). Jufgu’a la maniere de
nous intérefler au-dehors a la gloire de Dien,
tout en nous doit étre felon les defleins de
la pure gloire de Dieu feul; & fallilit-il , s’il
étoit poflible , encourir le blaime de tout
I’univers, nous ne devons manquer en rien
a ce que Dieu défire de nous; & le moin-

-

"~ (a) Matth.z1, 12, 13. Marc. 11, 15-17. Luc. 19,
45 5 40, Joan. 2, 13-17., (&) 2. Tim. 4, z. »
re



DE JESUS-CHRIST. 37
dre fighe de fon bon plaifir doit nous faire
pafler avec une extréme & perfévérante
ardeur a travers méine les flammes.

Ho ! gqu’une ame qui connoit Dieu & qui
’aime , fe met bien peu en peine de cons
trifter les créatures d’en étre blamée ,
lorfque Dieu défire d’elle quelque chofe qui
peut avoir 'une de ces deux {uites ou tou-
tes les deux a la fois ! Une ame qui con-
noit Dieu & qui Paimme véritablement, eft
entierement morte a elleméme & n’a plus
d’autre volonté que celle de fon Dieu.

Mais ce défaut , qu’on appelle plus fpé-
cialement ’'amour-propre, doit étre I’objet
de notre grande attention, en évitant en-
vers les autres une liche complaifance. Ce
défaut eft le grand & comme le feul enne-
mi de la vie de Diex feul , la fource de tous
les autres défauts ; par quelle wvigilance &
avec quelle force ne devons-nous pas le
détruire , 'anéantir , écartant avec foin &
avec courage toutes les occafions , tous les
moyens de 'autorifer , de le favorifer ! Ne
voyons ce défaut que dans nous , & com-
battons-le en nous de toutes nos forces 3 mais.
fans le voir dans les autres, puifque cepen-.
dant ce défaut eft fi aifément le défaut de
tous les hommes, ne lul fournifions jamais
dans les autres aucun aliment. Nous avons
vu , combien Plintérieur de Jefus étoit a cet
égard notre modele. Les traits , que nous
avons rapporté de {a conduite envers {a di-
vine Mere, nous montrent combien il étoit
éloigné de favorifer I'amour- propre, Cette



8 LINTERIEUR
ere étoit fi fainte , elle PPaimoit fi pure-
ment; & il parmﬂ'mt vouloir purifier {fon
amour envers lu , Oter de cet amour quel-
que recherche , quelque fatisfation, en un
mot , quelque amour pour elle-méme.
Peut-étre oppofera-t-on le prétexte d’opé-
rer le bien f{pirituel du prochain, en favori-
fant quelquefois en de petites ‘chofes fon
amour-propre. St nous rebutons cette per-
fonne , en lui refufant ce qu’elle peut défi-
rer , dira-t-on , nous la chagrinons , nous la
dégoiitons du bien ; il vaut mieux permet-
tre certaines chofes, pour obtenir & gagner
ce qui eft plus effentiel..... Dans le pre-
inier chapitre de ce fecond livre , paragra=—
phe troifieme, nous avons dit ue chacun
doit voir ce que Dieu demande luia Pé-
gard du prochain , mais qu’il n’eft permis a
erfonne de fournir aux autres le moyen ou
Fﬂccaﬁon d’un attachement ;, qui blefle la
jaloufie infinie du Seigneur 3 qu’il y a auflz
des regles de prudence , que Jefus nous a
pref'en‘té::s dans fa conduite a P’égard de fes
apotres , 1mais que néanmoins il ne faut ja-
mais {e refufer a ce que Dieu infpire &
pour nous & pour les autres. Que l'on ap-
lique ici les mémes principes ; & quant &
El crainte de ne pas opérer le bien » €Nl '€=
fufant a certaines perfonnes ce qu’elles peu-
vent défirer, nous répondons avec le ror
rophete : {1 le Seigneur ne bart lui-méme
f maifon , en vain travaillent ceux qui veu-
lent la bﬁnr s nift Dominus aedificaverit do-
mwn 5 in vanum laboraverunt qui @dificane



DE JESUS-CHRIST. 3136
ean (a). Qui doit en effet élever dans une
ame P’édifice fpirituel de la perfe&tion ? N’eft-
ce pas Dieu lui-méme? mais un Dieu in-
finiment jaloux peut-il permettre ce qui fa-
vorife I’amour-propre ?...

Ce point eft bien plus important qu’on
ne penfe peut-é&tre; & on doit furtout I’ob-
ferver envers ces perfonnes d’un caraltere
fenfible & ardent , qui aiment a étre flat-
tées & autorifées dans leurs defirs; & les
ames , qui fe fentent comme naturellement
douces complaifantes, furtout fi Pexté-
rieur annonce cette complaifance & cette
douceur, doivent veiller avec encore plus
de foin 3 cet égard fur elles-mnémes. Dien

- Jeul , Dien feul a jamais dans tous les

scerrs !
S§. 1IV.

O intérieur de Jefus, que votre douceur
fi parfaite & fi pure, nous rappelle bien ai-
fément toute la perfeftion & toute la pu-
reté, que nous avons confidérées en vous !
que nous vous reconnoiffons bien mainte-
nant pour le plus parfait modele de la vie
de Dieu fenl) Vous avez pratiqué , mais bien
parfaitement, mais bien pour Diex feul,
toutes les vertus qui devoient &tre en vous,
& relativement a- votre Pere célefte dont
vous veniez réparer la gloire, & relative-
ment aux hommes , que vous veniez fanc-
tifier. Vous avez défiré la gloire de votre
Pere célefte bien ardemment , mais bien

O

(=) PL. 126, 1.
P2



340 LINTERIEUR
purement ;3 vous avez abandonné entre les
mains de votre Pere célefte votre: efprit &
votre cceur bien entierement, mais bien
purement ; vous avez aime les hommes bien
généreufement , mais bien purement; vous
avez été envers eux d’une patience & d’une
douceur raviflantes , mais bien pures. Tout
a été parfait, tout a été pur en vous, parce
que tout y a €té bien felon Dieu & pour
Dizu feul , pour fa pure gloire , jamais pour
vous-méme , f1 ce n'eft en Dieu feu!, & f1
bien en Diewx feul , que vous ne vous voyiea
vo.s-méme que des yeux, pour ainfi par-
ler, de Diex fenl , tout en vous étant ab-
folument perdu &tz abforbé en Dieu feul.
O intérieur fi parfait & f1 pur, je ne veux
plus vous perdre de vue, je veux vous ad-
mirer & vous étudier fans cefle , mais vous
mniter avec encore plus de foin ; j’entre en
vous, je me fixe en vous , je¢ me perds en
vous, pour me perdre & m’abforber en-
tierement avec vous en Dieu fenl. Plusrien
pour moi-méme , ni dans mes fentimens,
51 dans mes penfées , tout pour Dicu foul,
en union a lintérieur de mon Jefus, en
transformation en l'intérieur de mon Jefus!
Dans cette heureufe &t ineftimable trans-
formation, je n’aurai plus qu’un feul defir,
quune feule penfée, que le defir de la pure
gloire de Dien feul , que la penfée de la
ure gloire de Dieu feul; je n’aurai plus que
1:: feul & pur accompliffiement du bon plaifir
de Dicu feul. Tous les devoirs feront rem-
lis, envers Dieu & envers le prochain pour.
E)ieu. Y’aimerai mon Dieu par-deflus tout,



. DE JESUS-CHRIST. é;4‘f
yaimerai mon prochain comme moi-méme
pour mon Dieu & en mon Dieu. En tout
je verrai mon Dieu feul, en tout yaimerai
mon Dieu feul. Je n"aunerai donc rien, que
je ne puifle rapporter a Dieu feul & aimer
en Diew feul. ‘

Je ne me bornerai pas a morméme ; mais
a votre exemple , 6 divin intérieur de mon
Jefus , méme en pratiquant envers mon pro-
chain un amour généreux , une patience in-
vincible , une douceur inaltérable , je m’ef-
forcerai de détruire, d’anéantir partout et
amour-propre , qui eft i oppofe au parfait

pur amour de Diex feul, a votre divine
perfection , pour ne laifler plus wvivre que
Diew feul dans tous les ceeurs..... Je ne vi-
vrai plus moi-méme , vous vivrez & vous
vivrez vous feul en moi, 6 mon Jefus(a),
parce qu’l n’y aura plus en moi d’autre in-
térieur que le vbtre ! Attachez- moi a la.
Croix avec vous éb] , & que 7’y vive & que
’y meure , afin de glorifier avec vous votre
bere célefte , aufli parfaitement qu’il le dé-
fire; mais furtout attachez-moi a la croix
d’un {1 parfait renoncement 3 moi-méme ,
qu’il n’y ait bien plus pour moi, comme
pour vous , que Dien feul.

JYai befoin de votre grace , 6 Jefus, &
de votre grande grace pour me transfor-
mer ainfi en votre intérieur divin 3 mais
vous avez voulu étre pour moi , par les
vertus de cet intérieur fi pur, le plus par-
fait modele de la vie de Dieu feul, juiqu’a .

() Gal.2, 20. (#)Gal, 2, 19.
P 3



342 L' INTERIEUR DE J.C. :
vouloir étre ma wvie (a), avec quelle con-
fiance n’efpérerai-je pas de votre amour la
grace de cette heureufe & ineftimable trans-
formation. . . . En vous offrant a moi comme
mon modele , 6 intérieur de Jefus, vous
m’avez dit : apprenez de moi A étre doux
& humble de caur; je vous demande {pé-
cialement ces deux vertus, pour moi & pour
toutes les ames ; par ces deux vertus nous
vivrons en vous & par vous , par vous nous
vivrons en Dieu feul & de Dien feul & pour
Diew fenl, dans le tems & dans I’éternité,
Ainfi foit - il.

y— ——

(a) Joan. 14, 62

Jefie mitis & humilis corde , fac cor nof-
trum fecundum cor tuum,

Jefus doux & humble de cceur, rendez
notre coeur {femblable au wvoétre.

F I N.



T A B L E.

OrrrANDE du Livre & P’ Intérieur
de J. C. Page 3

Ry

CHAPITRE PRELIMINAIRE.

Qu’eft-ce que I'Intérieur de J. C, 2 7,

TITTIITTIVTNITY

LIVRE PREMIER.

De PIntérieur de J. C., relative-i'
ment a fon Pere célefte, qu’il
venoit glorifier.

L3

CHAPITRE 1. Du defir de lintérieur de
J. C. pour la gloire de fon Pere célefte.

57
Cuar. 1. De Pabandon de lefpric, dans
- Llintérieur de J. C. , entre les mains de for
|  Pere célefle. 119
CHAP. lll. D¢ Labandon du ceur 5 dang



344 T ABLE.

Lintérienr de J. C. , entre !ﬁs_m;:frz_s de
* fonn Pere celefte. Page 186G

N 2t JEh 2t 2 Je 2ie JER 2 2
"LIVRE SECOND-

De Pintérieur de J. C., relative=
ment aux hommes, qu’il venoit
{anétifier.

CH&PITRE I. De Pamour de lintérieur

de J. C., pour les hommes. 256
CHAP. 1I. De la patiennce de Dlintérieur de
Fo il | 20%

CHAP. lIl. De la douceur de lintérieir de
de J. C, 318



m
EFERRAT A
PAcE 75 » ligne 16 , en difant Saint... Zifez
en le difant Saint....
Page 189, lignes 14 & 15, infi-les, Zfer

infidelles.
Page 204, aux citations des textes, (&)

Matth. 1. 8, Zfez (&) Malach. 1. 8.
Page 262, lignes 6 & 7 , fatisfaltion , Zifeg
fan(tification,




o

v









i,



