Collection « Il Poverello ». — 1re sirie. — XXXT.

L'IDEAL
S. FRANCOIS D’ASSISE

PAR LE

P. HILARIN de Lucerne,

DES FF. MINEURS CAPUCINS
Docteur en théologie et Lecteur émerite.

TRADUIT DE L’ALLEMAND

Par le P. EUSEBE de Bar-le-Duc,
FEx-Provincial du méme @rdre.

TOME 1I

SOCIETE ET LIBRAIRIE LIBRAIRIE
SAINT FRANCOIS D’ASSISE JULES DUCULOT, EDITEUR
4, rue Cassette, Paris vi° GemBLoux (Belg.)

1924












L'IDEAL
DE SAINT FRANCOIS D'ASSISE

TOME 11






Collection « Il Poverello ». — 1r¢ sirie, — XXXI.

L'IDEAL

DE

S. FRANCOIS D’ASSISE

PAR LE

P. HILARIN de Lucerne,

DES FF. MINEURS CAPUCINS
Docteur en théologie et Lecteur émérite.

TRADUIT DE L’ALLEMAND

Par le P. EUSEBE de Bar-le-Duc,
Ex-Provincial du méme Ordre.

TOME 11

fSOCIETE ET LIBRAIRIE LIBRAIRIE
SAINT FRANCOIS D’ASSISE JULES DUCULOT, EDITEUR
4, rue Cassette, Paris vi® Gemsroux (Belg.)

1924



Nihil obstat.

Fr. Bonaventura a Carpentras,

. . . Cens, dep,
Die 1 novembris 1923.

Imprimi petest.

Fr. Ernestus a S° Stephano,
Min. Prov.
Lugduni, 5 nevemb. 1923.

Imprimatiur.

Max. Drsorts,

. . Vic. gen.
Namurci, 6 maii 1924.



L'IDEAL DE SAINT FRANCOIS

CHAPITRE XI

LA JOIE FRANCISCAINE

La joie du Poverello et de ses disciples n’est pas une
vertu particuli¢re, mais bien le parfum de toutes les
vertus que nous avons considérées jusqu’ici ; c’est la vie
franciscaine avec le charme de son printemps perpétuel et
de sa limpide et radicuse atmospheére. Elle constitue par
celaméme un des caractéres de I'idéal franciscain et elle
forme aussi le cadre qui convient  cet idéal.

I. — Francois,autémoignage des Trois compagnons,
était d'un naturel gai et enjoud (1). La gaicté, peut-on
dire de lui, il I'avait apprise sur les genoux de sa mere.
Originaire de la Provence, ce pays de I'entrain, de la
musique et des chants, Donna Pica lui avait faconné
un ceeur si jovial que le tempérament taciturne, calcu-
lateur et dur de sonpére Pierre BernardoneneI’assombrit
jamais du plus léger nuage. I1 partagea, il est vrai, avec
ce dernier les soins du commerce, mais il ne perdit rien
de sa bonne humeur. Prudent et habile dans les affaires,
ce fils de marchand conserva son ame ensoleillée et

(1) « Naturaliter erat hilaris et iocundus ». 7res Socii, n. 4.



8 1" IDEAL DE SAINT FRANCOIS

resta « un adolescent heureux de vivre, plein de gaieté,
aimant beaucoup les jeux et les chants » (1).

« La gaia scienza : le gai savoir » des troubadours le
charma d’abord beaucoup, ¢tant donnée la fagon dont
il envisageait I’existence. Toutes les cours, grandes et
petites, toutes les villes et toutes les bourgades de I'Italie
retentissaient alors des vers et des mélodies des trouvéres
ou jongleurs, poétes musiciens qui chantaient les exploits
chevaleresques. C’est avec de tels joyeux compagnons
que Frangois établit lui-méme une « cour » dans sa
ville natale. Il se fit confectionner un costume de
jongleur ou le drap le plus fin s'unissait a I'étoffe la
plus commune (2), puis, un sceptre ¢n main, il alla,
comme roi de la jeunesse, de féte en téte avec ses
amis (3), s’eflorcant d’¢Ctre au premicr rang dans les
jeux, les plaisanteries ¢t les chansons (4).

Tout en badinant, il montrait une sainte gravité. 11
aspirait a devenir chevalier, voire méme prince, et on
ne se faisait pas alors I'idée d'une chevalerie qui aurait
exclu les maniéres enjouées. PPartoutot nousrencontrons
des cours et des tournois de chevaliers, nous trouvons
les musiciens de la cour et de la chevalerie. ILeschevaliers
eux-mémes se faisaient un honneur de manier la vielle
avec autant d’habileté que I'¢pée. L.a gaieté apparaissait

(1) « Hic postquam fuit adultus et subtilis ingenii factus, artem patris,
id est negotiationem exercuit. Sed dissimiliter valde, quoniam ipso hila-
rior et liberalior, deditus iocis et cantilenis... iuvenis iocosus ». 7Tres
Socii, n. 2, 3.

(2) « In eodem indumento pannum valde carum panno vilissimo consui
faciebat ». Tres Socii. n. 2.

(3) Toom. Cer. I n. 1-3; 11, n. 7. Tres Socii, n. 1-2.

(4) « Admirationi omnibus erat, ¢t in pompa vanae gloriae praeire
caeteros nitebatur, in iocis, in curiosis. in scurrilibus et inanibus verbis,
in cantilenis ». Trom. CerL. I, n. 2.



LA JOIE FRANCISCAINE 9]

vraimentcomme la premiére des qualités du chevalier. (1)
« Le nouveau chevalier doit étre gai, lisons-nous dans
une instruction sur la chevalerie ;

Car, d’armes est li mestier tiex,
Bruit es chans et joic a l'ostel. (2)

Frangois en était si profondément convaincu que la
prison et les chaines ne lui enlevérent rien de son
enjouement. Alors qu’il ¢tait retenu captif a Pérouse
avec des chevaliers de sa vilie natale et que tous s’aban-
donnaient a la tristesse et & la mauvaise humeur, il fut
seul & garder son inaltérable entrain (3).

Sa conversion a la chevalerie du Christ n'altéra pas
cet état d’'dme, mais elle le transforma, en lui donnant
un caractére tout spirituel et surnaturel, et, par le fait
méme, elle 'éleva puissamment. A chaque pas en avant
qu’i! fit dans sa nouvelle vocation, ses biographes enre-
gistrent un accroissement toujours plus marqué de sa
joieintérieure. Ils rapportent la vision dans laquelle, pour
la premiére fois, Frangois se reconnut appelé a devenir
le chevalier du Christ et ils ajoutent : « Il fut rempli d’'un
tel bonheur qu’il ne se tenait plus de {oie et que, malgré
lui, il en laissait parvenir quelque chose aux oreilles du
monde » (4). Ils racontent comment, pour manifester ses

(1) Das Ritterwesen des Mittelalters nach seiner politischen und mili-
tarischen Verfassung. Traduction de I'ouvrage frangais que nous n'avons
pu trouver, de M. pE La CursE pE Saivte-ParLave, avec notes, additions et
préface par Kuiisen, Nurnberg, 1786. 1 vol. 417.

(2) 1bid.

(3) « Non videbatur tristari, sed quodammodo jacundare... lactabatur
in carcere constitutus ». 7es Socii, n. 4.
(4) « Tantoque deinceps repletus est gaudio. quod non se capiens prae

laetitia, etiam nolens ad aures hominum aliquid eructabat ». Tuowm. CgL.
I.n 7



10 L’ IDEAL DI SAINT FRANCOIS

sentiments chevaleresques envers Dieu, il témoigna aux
lépreux une héroique charité et comment il fut trans-
porté de joie, en se livrant 4 une occupation qui est,
humainement parlant, dégotitante et insupportable. (1)
Leur récit nous apprend la mani¢re dont le céleste
Suzerain fit connaitre & son futur chevalier les servi-
ces qu’il attendait de lui et il signale I'ineffable sentiment
de joie divine qui s’empara alors de Frangois. (2) Enfin,
ces auteurs nous le montrent, une fois qu’il est armé
chevalier du Christ, allant et chantant en frangais ses
spirituelles chansons d’amour. « Des brigands se préci-
pitérent sur lui, en lui demandant d une voix terrible qui
il ¢tait. « Je suis e hérault du grand Roi, répondit-il
d’une voix assurée. Que me voulez-vous 7 » Mais eux le
frapperent et le précipiterent, en ricanant, dans un fossé
profond, rempli de neige : « Restes-y, pauvre hérault de
Dicu! » A force de se tourner et de se retourner, il
parvint & se dégager. Quand les brigands se furent ¢loi-
gnés, il sortit du fossé et, débordant d’allégresse, il se
mit a faire retentir les bois des louanges du souverain
Crcateur ». (3)

(1) « In hiis, quae prius horrebas, haurics magnam dulcedinem et
suavitatem immensam. Gavisus ergo in hiis et in Domino confortatus ».
Tres Socii, n. 11.

(=) Tres Socii, n. 13.

(3) « Cum per quamdam silvam laudes Domini lingua francigena
decantaret, latrones super eum subito irruerunt. Quibus ferali animo eum
quis esset interrogantibus, confidenter vir Dei plena voce respondit
dicens : Praece sum magni Regis, quid ad vos? At illi percutientes eum
in defosso loco pleno magnis nivibus proiecerunt dicentes : Jace, rustice
praeco Dei! Ipse vero se huc atque illuc revolvens, nive a se discussa,
illis recedentibus, de fovea exilivit et magno exhilaratus gaudio coepit
alta voce per nemora laudes Creatori omnium personare ». Troa. Crr..l,

n. 16.



LA JOIE FRANCISCAINE 11

Sa vie tout enticre fut dés lors en parfaite harmonie
avec ce ton fondamental de la joie. Thomas de Celano
nous en est un str garant : « Le Saint, dit-il, s’appliquait
a vivre toujours dans Ja joie du cceur, a conserver I’onc-
tion de l'esprit et I'huile de 1'allégresse. Il évitait avec le
plus grand soin la maladie si funeste de la mélancolie.
— Il demeurait donc inébranlable et joyeux, chantant
dans son cceur, pour lui et pour Dicu, des cantiques
d’allégresse » (1). Il s’efforcait avant tout et sans relache
de garder, au dedans comme au dehors, la joie spiritu-
elie (2). Quand il se trouvait au milieu de ses Freres, il
savait aussi donner le ton d'une gaieté¢ si pure et I'y faire
résonner dans une si pleine mélodie que I'on se sentait
transport¢ dans une région presque céleste. L.a méme
note joyeuse ajoutait son agrément aux relations du
Saint avec ses semblables. Sa prédication de la pénitence
était elle-méme le cantique d’une ame en féte (3), et sa
seule présence, son apparition mettait en liesse toutes
les classes de la société (4).

La joie transfigurait jusqu’aux farmes qu’il répandait
continuellement, en pensant a la Passion du Sauveur
et a ses péchés qu’il regardait comme graves et innom-
brables. Saint Bonaventurc fait ressortir ce trait du
caractere de Frangois, quand il ¢crit : « Jamais il ne cessa
de purifier son ame par une pluie de larmes, soupirant
apres les splendeurs de la lumiére surnaturelle et faisant

(1) Tuom. Cer. I, n.g3; 11, n. 125

(2) « In hoc autem summum et praecipuum studium habuit beatus
Franciscus, ut extra orationem haberet continue intcrius et exterius
lactitiam spiritualem ». Spec. perf. c. 5.

(3) « Cum magno fervore spiritus et gaudio mentis coepit omnibus
poenitentiam praedicare ». THom. Crr. [, n. 23.

(4) Ibid. n. 36 sq.



12 L'IDEAL DE SAINT FRANCOIS

peu de cas de la perte des yeux du corps. S’il versait un
torrent de pleurs, il était cependant rempli d’une joie
toute céleste qui s’épanouissait dans son dme et sur son
visage. Sa conscience €tait pure et sainte, et I'huile de
la joie I'inondait a tel point que son esprit se plongeait
constamment en Diet et que les ceuvres du Seigneur
le tenaient dans une jubilation ininterrompue. (1)
Thomas de Celano dit de son cOté : « La trés suave
mclodie qui chantait e¢n son ceeur se traduisait au dehors
par des accents frangais, et le divin murmure que son
oreille percevait ¢n lui-méme devenait sur ses I¢vres un
chant d’allégresse en langage du pays de France ». (2)
LLe méme auteur ajoute : « Parfois, nous l'avons vu de
nos yeux, il ramassait par terre un morcezu de bois,
le plagait sur son bras gauche, puis prenant dans sa
main dreite une baguette qu’un fil maintenait courbée,
il la promenait sur le bois (a la tagon des troubadours)
comme sur une viole. Par ses gestes, il semblait s’ac-
compagner lui-m¢me, pendant qu’il chantait en frangais
les louanges de Dicu. Cette exaltation finissait souvent
dans les larmes et cette joie se terminait dans la contem-
plation de la Passion du Christ » (3).

Lajoie adoucissait et sanctifiait ses propres souffrances
et ses maladies. Les Trois Compagnons en font la
remarque : « Son cceur exuitait dans le Seigneur, parce
que, malgré la faiblesse et 'accablement de son corps, il
¢tait encore en état de supporter pour le Seigneur toutes

(1) Legenda minor. ed. a PP. Collegii S. Bonaventurae. Quaracchi,
1808, 236.

(2) « Dulcissima meledia spiritus intra ipsum cbulliens exterius galli-
cum dabat sonum, et vena divini susurrii, quam auris eius suscipiebat

furtive, gallicum erumpebat in jubilum ». Thom. CeL. 11, n. 127.
(2) I&id.



LA JOIE FRANCISCAINE 13

les peines et toutes les amertumes » (1). Alors méme
que ses souftrances devenaient un vrai martyre, il les
endurait de bon cceur et restait souriant et plein d’allé-
gresse (2).

Une fois seulement, aux approches de la mort, sa
gaicté habituelle sembla vouloir I'abandonner. Torturé
par d'indicibles souflrances, il soutint la utte toute une
nuit et conjura le Christ dans une ardente priere de lui
conserver jusqu’d la fin sa chevaleresque bravoure.
Il entendit alors une voix lui adresser ces consolantes
paroles : « Ré¢jouis-toi, car la maladie est fe gage de mon
royaume et la patience te vaut de pouvoir attendre, en
toute sécurité et certitude, 'héritage de ce royaume ».
[Le matin venu, son ame s’envola bien haut et il com-
posa son Cantique des créatures (3), « qui unit dans
'ame croyante et amic de Dieu toutes les joies naturelles
et surnaturelles, les fait monter vers le ciel comme les
eaux limpides d’une source jaillissante et chantante, et
les verse dans l'océan de la gloire divine et de I'éternelle
telicité » ().

Il se fitencore chanter & plusieurs reprises ce Cantique
des créatures, pendant les derniers jours de son peleri-
nage terrestre (5). kit comme Frere Elie lui donnait
doucement a entendre qu’on pourrait mal interpréter
une telle fagcon de se préparer a la mort, il répondit, en

(1) Tres Secii, n. 22.

(2) « O martyr et martyr, qui ridens et gaudens libentissime tolerabat,
quod erat omnibus acerbissimum et gravissimum intueri ». Taos. CeL. I,
u. 107.

(3) Tiom. CeL. 11, n. 213,

(4) Pave Wouerm vos Keeprew : Mehr [Frewde. PFribourg-en-Br.
19o®, 122.

(5) Tuoom. CeL. 1, n. 10g. Spec. perf. c. 121.



14 L’ IDEAL DE SAINT FRANCOIS

souriant : « Frere, laisse-moi me ré¢jouir dans le
Seigneur, et en chantant ses louanges, et en supportant
mes infirmités; car, par la grice du Saint-Esprit, je
suis si étroitement uni 8 mon Seigneur qu’en raison de
sa miséricorde je puis bien m’abandonner a l'allégresse
dans le Trés-Haut» (1). Quelques heures avant d’ex-
pirer, il ramassa les forces qui lui restaient et il entonna
le Psaume CXLIT: « De ma voix, jai crié vers le
Seigneur; de ma voix jai suppli¢ le Seigneur». (2)
Quand il Ueut achevé, le soir tombait et le jour de sa vie
était a son déclin. C’est en chantant qu’il entra dans son
éternité.

Le cé¢lebre maitre Zurbaran (1598-1662) a peint
saint Frangois, méditant devant une téte de mort. Depuis
lors, les tableaux et les images le représentent si souvent
dans cette attitude qu’on croirait qu’elle est son trait
distinctif. Mais il y ala un travestissement du Saint
dans sa vie et dans sa mort. Sa vie ne {ut qu’un hymne
de joie et il chanta a « sa sceur la mort » la derni¢re ct si
émouvante strophe de son Cantique des créatures.
Il fut un virtuose de la joie, un homme toujours joyeux,
si bien que I'histoire aurait de la peine a lui trouver un
émule et si elle ne ’avait pas surnommé le « Pauvre »
d’Assise, elle devrait I'appeler « le joyeux » Frangois.

Le Saint empreignit dans son Ordre ce méme esprit
dejoie. Le premier age franciscain ne futqu’une mélodie,
pleine de délices spirituelles. On est absolument charmé,
quand on parcourt ce Paradis, ayant en main les Fioretti
dont la poésie est ici plus historique que lhistoire
elle-méme ne pourrait I'étre. Mais les plus anciennes

(1) Spec. perf. ibid.
(2) Tuom. CeL. I, n. 109.



LA JOIE FRANCISCAINE 15

biographies et chroniques de I’Ordre nous apprennent a
leur tour que la famille franciscaine vivait constam-
ment dans une joie presque céleste. Clest la un fait si
¢vident, si connu, qu’il est inutile d’en parler plus
longuement.

Familiaris¢ comme il I'était avec les voies de la vie
spirituelle, Frangois savait précisément que la joie est
indispensable au religieux. 11 la regardait comme le plus
str rempart contre les mille embiiches de 'ennemi. (1)
Il avait coutume de dire : « Quand le diable a pu ravir a
un serviteur de Dieu la joie de I'ame, il est au comble
de ses veeux. I1 porte avec lui une poussi¢re qu'il peut,
a son gré, soufller dans les recoins de la conscience pour
obscurcir le clair regard de l'esprit et I'éclat d’une vie
pure ; mais quand le cceur est plein de la joic spirituelle,
c’est en vain que le serpent répand son venin mortel.
Les démons n’ont aucune prise sur le serviteur du
Christ qu’ils voient rempli d’une sainte allégresse. Si,
au contraire, son ame est ¢plorée, désolée, chagrinée,
elle se laisscra facilement absorber par la tristesse ou
entrainer vers les vaines joies » (2).

Mais, pour notre Saint, la joie intérieure de I’dame ne
suffisait pas. Ses Fréres devaient aussi se montrer
pleins d’allégresse dans tout leur extérieur et dans toute

(1) « Tutissimum remedium contra mille inimici insidias vel astutias
laetitiam spiritualem sanctus iste affirmabat ». Tuox, Cer. 11, n, 125.

(2) « Tunc potissimum exsultat diabolus, cum gaudium spiritus servo
Dei potest subripere. Pulverem portat, quem quantumlibet parvis aditi-
bus conscientiae possit iniicere, mentisque candorem et vitae munditiam
sordidare. Sed laetitia spirituali corda replente, in vanum effunditserpens
letale venenum. Non possunt daemones offendere Christi famulum, ubi
eum viderint sancta iucunditate repletum. Quando vero flebilis est ani-

mus, desolatus et moerens, facile vel absorbetur tristitia vel ad gaudia
vana transmittitur ». Ibid.



10 L'IDEAL DE SAINT FRANCOIS

lewr conduite. Il était sur ce point d’une sévérité
inflexible.

Un jour qu’il vit un de ses compagnons montrer
un visage triste et morose, il lui dit un peu rudement :
« 11 ne convient pas qu’un serviteur de Dieu donne aux
hommes le spectacle de la tristesse ou du trouble, mais,
au contraire, celui de la constante affabilit¢. Examine
tes offenses dans ta cellule et, devant Dieu, pleurc et
gémis. Puis, de retour parmi tes Ireres, laisse la ta
tristesse et prends le méme air que les autres ». (1)
Il se tourna ensuite vers les autres Freres et ajouta :
« Ceux qui sont jaloux du salut des hommes me haissent
fort et, parce qu’ils ne parviecnnent pas & m’enlever
la joie, ils s'etforcent de jeter le trouble dans mes
compagnons » ().

(’est pour cette raison qu’il fit toujours de la gaicté
dans les rapports mutuels un des points du programme
de son Ordre. Se rappelant le conseil de I'Evangile :
« Ne prenez pas un air sombre, comme font les
hypocrites » (3), il écrit déja dans sa premicre Regle :
« Et que les Fréres aient soin de ne pas paraitre tristes
et sombres comme des hypocrites, mais qulils se
montrent joyeux dans le Seigneur, avec un visage gai
et rempli d’une avenante amabilit¢ » (4). Il attachait

(1) « Non decet servum Dei tristem vel turbulentum se¢ monstrare
heminibus, sed semper honestum. Offensas tuas in tuo cubiculo discute, et
coram Bee tuo lacrimare et ingemisce. Cum redis ad fratres, moerore
deposite, cacteris confirmare ». /bid. n. 128. Cf. Spec. perf. c. gb.

(2) « Multum invident mihi aemuli salutis humanae, et semper conan-
tur quem in me non possunt, in seciis centurbare ». Ibid.

{3) Marr. VI,16. (C’est aux Pharisiens que le Christapplique I'épithéte
d’hypecrites.

(4) « Lt caveant fratres, qued nen sec estendant tristes extrinsecus et
nubilesos hypocritas; sed estendant se gaudentes in Bomino et hilares et



I.A JOIE FRANCISCAINE 17

une telle importance a cette recommandation qu’il la fit
consigner par écrit dans un Chapitre général, afin
d’imprimer ce caractcre de la joie dans l'esprit de toute
I'assemblée (1).

Etde fait, les Chapitres de I'Ordre furent, d’apres un
témoin oculaire, Jourdain de Giano, des solennités de
joie fraternelle (2). Le Cardinal Jacques de Vitry va plus
loin encore et dit : « Les hommes de cette religion se
réunissent une fois par an avec un grand profit, dans un
endroit déterminé, pour se réjouir et faire féte ensemble
dans le Seigneur » (3).

Non contents de se réjouir cux-mémes dans le
Seigneur, les Fréres devaient étre pour le monde des
messagers de joie, des porteurs de joie, des dispensateurs
de joie. Leur apostolat avait pour but en grande partie
d’exciter par leurs paroles, leurs cantiques et leurs
exemples, le peuple a la vraie joie et de le mettre en
belle humeur. C’est en préchant et en chantant qu’ils
devaient parcourir le monde. Tout en annoncant le
« joyeux message » ces chevaleresques troubadours

convenienter gratiosos ». Regula [, c¢. 7. Opusc. éd. Lemmens, 34.
Boenwer, 8. Kysaw (Die Ordensregeln des hl. Frang von Assisi, Leipzig-
Berlin, 1914, p. 13) considére ce passage comme un point essentiel de la
Régle primitive des Franciscains.

(1) « Tantum autem diligebat virum spirituali laetitia plenum, quod pro
generali commonitione in quodam capitulo scribi fecit haec verba : Caveant
fratres ne se ostendant extrinsecus nubilosos... ». Taom. Cer. I, n. 128.

(2) « Quanta autem tunc temporis (au Chapitre des Nattes, en 1221)
inter fratres fuerit caritas, patientia, humilitas, et obedientia et fraterna
iocunditas quis valet explicare »? Lorn. & Tano, n. 16.

(3) « Homines autem illius religionis semel in anno cum multiplici tucro
ad locum determinatum conveniunt ut simul in Domino gaudeant et epu-
lentur, et consilio bonorum virorum suas faciant et promulgent institutiones
sanctas ¢t a domino papa confirmatas ». FEpistula data lanuae a. 1216,
Octobr. dans Bowimer : Analekten, g8.



18 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

avaient pour role de publier les louanges du Seigneur. (1)
Car, ainsi que le disait encore saint Frangois sur son lit
de mort : « Que sont les Fréres, sinon les jongleurs de
Dieu qui doivent exciter et porter a la joie spirituelle le
cceur des hommes 7 » (2)

Il. — Nous avons considéré jusqu’a présent la joie
franciscaine dans ses manifestations. Essayons de nous
en faire découvrir le secret par saint Frangois. Car, on
se demande toujours quels sont le caractére particulier
de la gaieté¢ franciscaine et la source cachée d’ou elle
découle.

Etd’abord, il est clair, d’apres I'exposé précédent, qu'il
ne s’agit pas ici des faux plaisirs, bruyants ou sensuels.
Toujours le Saint recommande la joie spirituelle ou la
Joie de Uesprit, et autant il la recherchait avec ardeur, au-
tant il se mettait en garde contre toute joie déplacée (3).
I tenait pour un désordre non seulement qu’un reli-
gieux trouvat de la satisfaction dans les jouissances
terrestres et dans la vaine gloire (4), mais encore qu’il
prit plaisir & des rires et a des bavardages insipides.
ILui qui était amoureux de toute bienséance et de toute
perfection, il appelait cela non pas joice de Iesprit, mais

(1) e« ....utirent per mundum praedicando et cantando Laudes Domini.
Dicebat enim, quod volebat, ut ille qui sciret, praedicaret populo, et post
praedicationem omnes cantarent simul l.audes Domini tanquam iocula-
tores Domini ». Spec. perf. c. 100.

(2) «Quid enim sunt servi Dei. nisi quidam ioculatores eius (Domini)
qui corda hominum erigere debent et movere ad laetitiam spiritualem ¢ »
Ibid.

(3) « Verum spiritualem amplectens laetitiam. ineptam studiose vits-
bat, sciens ferventer diligendum. quod perficit, nec minus vigilanter, quod
inficit, fugiendum ». Trown. Crr. IT, n. 130.

(4) 7bid. n. 130 sq



LA JOIE FRANCISCAINE 19

legereté et folie (1). 11 dit formellement aux siens :
« Bienheureux le religieux qui n’a de plaisir et de joie
que dans les saints discours et dans les ceuvres du
Seigneur, et qui, par 1a, conduit les hommes a 'amour
de Dieu dans la joic et Vallégresse. Et malheur au
religicux qui se délecte dans des paroles oiseuses et
vaines, et qui, par ce moven, porte les hommes a
rire » (2)

Non, Frangois n'oubliait pas que Phomme est com-
pos¢ d’'une ame et d’un corps, et que Pesprit est entravé
dans ses joyeuses ascensions vers Diea, quand le corps
lui refuse son aide. Nous avons vu plus haut combien il
était indulgent, malgré la rigueur de ses austérités, et
combien souvent il recommandait miséricordieusement
de sccourir «le frére le corps», afin qu’il soit le serviteur
docile de I’'ame (3). L.e Provincial Pierre de Teukesbury
ne se comporta-t-il pas en vrai Franciscain, quand il
fit cette remarque: « Trois choses sont nécessaires a
la sant¢ du corps : la nourriture, le sommeil et la ré-
création », et quand il ordonna & un Frére, atteint
de mélancolie, d’aller boire pour pénitence un verre
d’excellent vin? « Mon trés cher Frére, ajouta-t-il. ta

(1) « Non quod intelligendum sit vel credendum, quod pater noster
omnis maturitatis et honestatis amator voluerit hunc laetitiam ostendi per
risum vel etiam per minimum verbum vanum, quum per hoc non laetitia
spiritualis sed vanitas et fatuitas potius ostendatur, imo et in servo
Dei risum et verbum otiosum singulariter abhorrebat ». Spec. perf.
c. 18g.

(2) Beatus ille religiosus, qui non habet jucanditatem et laetitiam nisi
in ganctissimis eloquiis et operibus Domini et cum his perducit homines
ad amorem Dei in gaudio et laetitia. Et vae illi religioso. gqui delectat se
in verbis otiosis et inanibus et cum his perducit homines ad risum ».
Verba admonit. Opusc. ¢d. Lemxens, 15, n. 21. BoEnxer, 47, n. 20.

(3) Cf. sup. Chap. X, Tom. I. p. 374.



20 L’IDEAL DE SAINT FRAN(GOIS

conscience serait certainement meilleure, si tu recevais
souvent une pareille pénitence » (1).

Frangois recourait aussi de préférence a la musique et
au chant pour se délasser le corps et 'ame. Ainsi, étant
gravement malade des yeux, il appela un jour un de ses
compagnons qui, dans le si¢cle, avait ¢été cithariste et il
lui dit: « Je désire que tu empruntes une cithare en
secret et que tu improvises devant moi un beau cantique;
ce sera une consolation & mon frére le corps qui souffre
de tant de douleurs ». Le Frére répondit: « Je suis bien
embarrassé, car je crains que les hommes ne voientla une
marque de légereté d’esprit ». — Alors, mon Frére, n’en
parlons plus, répliqua le Saint. Il est bon de s’imposer
des sacrifices pour sauvegarder sa réputation ». Mais, la
nuit suivante, tandis que le Saint veillait et méditait les
divins mystéres, ’harmonie admirable et la trés suave
mélodie d’une cithare vint frapper ses oreilles. Il ne
voyait personne, mais le son arrivait tantdt d’un coté,
tantdt de l'autre, comme si le cithariste faisait de rapides
évolutions. L’ame ravie en Dieu, le saint Pére, a ces
accords mélodieux, fut rempli d’une telle joie et suavité
qu’il se croyait dans l'autre monde (2).

Lamusiqueet le chant jouerent en général un grand
role au premier age de I’'Ordre des Mineurs (3). Frangois

(1) « Frater Petrus de Teukesbury, minister Alemanniae... dixit fratri
praedicatori : Tria sunt necessaria ad salutem temporalem : cibus, somnus
et iocus. [tem iniunxit fratri melancholico, ut biberet calicem plenum
optimo vino pro poenitentia, et cum cbibisset, licet invitissime, dixit ci :
Frater carissime, si haberes frequenter talem poenitentiam. haberes
utique meliorem conscientiam». THomas pE Eccrisron, coll. XV, p. 115,

(2) Tuom. Cer. 11, n. 126.

(3) Cf. FeLper: Geschichte der wissenschajtlichen Studien im Frangis-
kanerorden bis um die Mitte des XIII lahrhunderts. Fribourg-en-Br.



LA JOIE FRANCISCAINE 21

et ses fils cultivérent partout et sous toutes ses formes le
chant spirituel : choral, hymnes et proses, cantilénes a
une ou plusieurs voix, poésies rimées en latin ou en
langue vulgaire. C’est 1a ce qui a valu a I’Ordre les
sympathies d’une époque ou l'on n’entendait que
musique et que chant ; c’est 1a aussi ce qui nous explique
pourquoi plus d’un troubadour fameux a tenu a prendre
place dans le chceur des pauvres chantres de Dieu;
comment sa muse qui jusque-la s’é¢tait contentée de
célébrer la beauté éphémeére et les frivoles avantages de
la femme, se retrempa dés lors a la source de I’¢ternel
amour et chanta la tendre Fille de Dieu.

Mais il ne faut pas se lasser de I'affirmer : Frangois
n’a cultivé le chant spirituel qu’en vue de la joie spiri-
tuelle. Nous l'avons suffisamment démontré. Toujours
il se donna pour le gai musicien du Seigneur et toujours
il regretta que les instruments de musique fussent em-
ployés a d'autres fins qu'a la seule louange de Dieu (1).
I1 appelait aussi ses filsles joyeux musiciens du Seigneur,
parcequ’ils accordaient la harpedes troubadours profanes
pour la mettre au service de la piété et de I'amour de
Dieu (2). Ainsi il est dit de Frere Junipére : « C’était un
remarquable jongleur de Dieu parce que, souvent, jaillis-
saient de ses leévres des paroles brulantes a la louange
du Seigneur» (3). Et de Frére Egide : « Ce saint homme

Herder, 1gog. p. 426-447. Traduction fran¢aise du P. Eusise pE Bar-LE-
Duc, p. 441-462.

(1) « Vocavit unum de sociis, qui tuerat in saeculo citharista, dicens :
Frater, filii saeculi huius divina non intelligunt sacramenta. Instrumenta
quippe musica. divinis quondam laudibus deputata, in aurium voluptatem
libido humana convertit ». Tros. Cer. I, n. 126.

(2) Cf.sup. 11, p. 18.

(3) « Frater Juniperus egregius Domini ioculator, quia calida saepe



22 L'IDEAL. DE SAINT FRANCOIS

était toujours gai et enjoué. S’entretenait-il avec quel-
qu'un des paroles de Dieu, il ¢tait rempli d’une joie
étonnante. Dans ses transports de jubilation, il baisait
des brins de paille, des pierres, et il faisait d’autres choses
semblables, emporté qu'il était par un mouvement de
dévotion admirable. Mais lorsqu’il était favoris¢ d’une
grice aussi merveilleuse, il lui semblait amer de quitter
Dieu pour s’occuper de son corps ct il aurait voulu
pouvoir vivre de feuilles d’arbres, afin de ne pas perdre,
ne fat-ce qu'unc heure, le bienfait de converser avec
Dieu. Quand enfin, il revenait au milicu de ses Freéres,
il s’avangait, 'ame débordante de joie et d’allégresse,
louant et bénissant Dieu, et il s’écriait : Non, la langue
ne peut proclamer; ni I'écriture, exprimer ; ni le caeur
de 'homme, comprendre la félicité que le bon Dieu a
préparée a ceux qui ’aiment » (1).

Semblablement, la joie devenait pour saint Frangois
une pricre, ct la priére, une source débordante de joie
toujours renouvelée. Aussi des qu'il s'apercevait que
les sombres nuages de la mélancolic commengaient a
verba de Domino eructabat » Tiom. Cin. : Vita S. Clarae, ¢. 6. n. 1.
Acta Sanct. Augustit. [, p. 704

(1) « Scmper quidem vir sanctus iucundus existebat et alacer; et si
aliquande cum aliquo de¢ verbis Demini loquebatur, mire repletus gaudie,
devotissime respondebat, tetusque ignitus existens in iubile paleas escu-
labatur et lapides, ac mirandac devetienis metu similia facicbat. Cum
autem in tam mirabili gratia pcrseveranti sibi nimis videbatur amarum
eam utcumque relinquere ct redire ad cerperis humanitatem, scilicet
ad cemedendum tempere eppertune, cupiebat pesse vivere de foliis
arberum, ut pesset conversatienem heminum cffugere, et ex hec cedere
gratiac etiam ad heram minime cogeretur. Quande autem ad fratres suos
revertebatur, veniebat alacer ct exultans, laudans Beum et benedicens et
dicebat : Nec lingua potest dicere, nec littera exprimere, nec in cor heminis

ascendere, quae bonus DNeus his, qui eum volunt diligere, praeparavit ».
Vita fr. Aegidii. Anal. franc., I1I, 105sq,



A JOIE FRANCISCAINE 23

descendre sur son ame, il recourait bien vite a la priére
pour retrouver son entrain habituel (1). Il recommandait
de méme a ses Fréres de se tourner promptement vers
Dicu, quand ils étaient en proie & un acces de tristesse.
[l leur disait en effet : « Lorsqu'un serviteur de Dieu
ressent un trouble queiconque. comme cela peut arriver,
il doit sur le champ se lever, prier et demeurer en
présence du Pere tout-puissantjusqu’ace qu’il lui ait rendu
sa joie salutaire. Mais «'il persiste dans cette tristesse,
alors se développera en lui le mal babylonien qui, s'il
n’est chassé par les larmes, produit dans son cceur une
rouille tenacen (2).

Nous savons maintenant en quot surtout consiste la
joie franciscaine et d’ou elle proceéde. Frangois et ses
Fréres se réjouissaient de la grandeur et de la bonté
de Dieu qui se manifestent dans toute créature, mais
qui se révelent & 'ame surtout dans la priére et dans
la vie intime avec le Créateur. la joie franciscaine
est une joie en Dieu, avec Dieu et par Dieu : ¢’est une
jote divine.

Elle se présente e¢n outre comme etant la joie de la
pauvreté. I histoire n'a qu'une voix pour attester que
les Franciscains turent constamment heureux au-dela
de toute expression, non seulement malgré leur pauvreté,
mais a cause méme de leur pauvreté. l.es auteurs ne

(1) « Merbuim accidiue pessimum summa cura vitabat. ita ut cum vel
parum menti illapsum scntiret. ad orationem citissime curreret ». Tros.
Cer. 11, n. 125,

(2) « Servus Dei pro aliquo, ut assolet, conturbatus illico surgere ad
orationem debet, et tamdiu coram summo Patre persistere, donec reddat
ei sui salutaris laetitiam. Si enim in moestitia fecerit moram, adolescet
babylonicum illud, quod tandem nisi per lacrirnas expurgetur, mansuram
generabit in corde rubiginem ». Tuow. Cer. 1, n. 125,



24 L’IDEAL DE SAINT FRANGOIS

peuvent parler du déntment de Frangois et de ses
Fréres, sans ajouter que la joie les accompagnait partout,
a la suite de Dame Pauvreté. Ils racontent comment
Frangois et ses trois premiers disciples s’¢tablirent prés
de I'église ruinée de la Portioncule et s’y batirent une
misérable cabane, et ils ajoutent : « [ls étaient unis
tous les quatre dans la jubilation et l’allégresse sans
limite de I’Esprit-Saint » (1). Ils rapportent ensuite les
premiers essais de mission du Saintetdesescompagnons,
et ils remarquent : « Tandis qu’ils allaient vers la
Marche d’Ancone, ils poussaient des cris d’allégresse
dans le Seigneur et le Saint chantait ses louanges, en
francais, d’une voix haute et claire, bénissant et glorifiant
la bont¢ du Trés-Haut. Ils étaient radieux comme
s'lls avaient trouvé un magnifique trésor dans le
champ évangelique de Madame la Pauvreté, pour
I'amour de qui ils méprisaient de grand cceur les biens
temporels et les regardaient comme un vil fumier (2).
[Is déclaraient que les Fréres se contentaient d’un
méchant froc, d’'une corde et des chausses, et ils glissent
cette remarque, pleine de psychologie : « Comme les
Fréres ne possédaient et n’aimaient rien c¢n dehors de
la trés haute pauvreté, ils ne craignaient pas non plus de
perdre quelque chose » (3). Plus loin,ils nous montrent
comment la gaiet¢ du Poverello lui attirait sans cesse
de nouveaux amis (4), et comment ceux-ci, a leur tour,
se livraient a la joie, aprés s’étre dépouillés de tout :
« La pauvreté leur faisait goliter une joie sans mesure,

(1) Tres Socii, n. 32.
(2) Ibid. n. 33.
(3) Idid. n. 3q.
(4) Ibid. n. 41.



LA JOIE FRANCISCAINE 25

car ils n'ambitionnaient pas les richesses et n’avaient
que du mépris pour les choses passageres. Leur ame
était épanouie dans le Seigneur et rien ne venait altérer
I'heureuse paix qui régnait entre eux (1). Ils nous
permettent de jeter un regard sur la vie intime des Fréres
avec Dame Pauvreté et ils confessent : « C'é¢tait pour
eux un grand sujet d’allégresse de ne rien voir et de ne
rien posséder qui put flatter I'esprit ou la chair. Alors
ils commencérent a connaitre intimement la sainte
pauvreté. Remplis de consolation au milieu du plus
complet déntiment, ils résolurent de lui rester fidcles
partout et toujours. Et parce qu’ils étaient affranchis
de toute sollicitude terrestre, la consolation divine était
leur unique joie. Ils s’affermirent dans la volonté de ne
jamais s’arracher aux embrassements de la pauvreté,
quelles que pussent étre leurs tribulations ou leurs
tentations » (2).

Leur attente et leurs veeux se réalisérent. « Ies épou-
sailles de I'Ordre avec la pauvreté furent, a vrai dire, une
sorte de noce perpétuelle, qui se déroula au milieu de la
jubilation et des chants » (3). Ce n’est pas seulement
dans 1"Ombrie et dans ’ltalie centrale, l'insouciante
patrie de I'Ordre, non, c’est partout que la pauvreté et la
joie accompagnent les Fréres. Nous les voyons bientot

(1) Tbid. n. 45.

(2) « Erat eis exsultatio magna, cum nihil viderent vel haberent quod
eos posset vane seu carnaliter delectare. Coeperunt propterea cum sancta
paupertate ibidem habere commercium, et in defectu omnium, quae sunt
mundi, nimium consolati disponebant, sicut ibi erant, ei ubique perpetuo
adhaerere. Et quia deposita omni sollicitudine terrenorum, sola eos
divina consolatio delectabat, statuunt et confirmant, nullis tribulationibus
agitati, nullis impulsi tentationibus. ab eius amplexibus resilire ». THox

Cer. I, n. 35.
(3) KepprLER. Jbid. 121.



26 L'IDEAL. DE SAINT FRANGOIS

franchir le Tyrol du Sud et, par le Brenner, pénétrer en
Autriche, en Allemagne et en Hongrie. Ils ont pour
compagne inséparable, le long du chemin, la pauvreté
joyeuse. Alors méme qu’ils ne trouvent qu'un morceau
de pain et quelques raves pour ne pas succomber a la
faim, la joie la plus profonde ne les abandonne pas (1).
Il en fut de méme en Angleterre. Il arriva souvent
que les Freres, envoyés par saint Frangois dans ce pays,
n’eurent qu’un épais bouillon de biére pour apaiser leur
faim et leur soif. Ils faisaient circuler la cruche com-
mune ; chacun, quand venait son tour,disait une parole
édifiante ou amusante, et ainsi ils assaisonnaient leur
breuvage d’une joie pure et d’'une allégresse sans mé-
lange (2). lls étaient entre eux toujours si gais et sienjoués
qu’ils avaient bien de la peine 4 se regarder sans rire (3).
(Vétait 1a, en vérité, la pensée de saint Frangois. Chanter
joyeusement dans la pauvret¢ comme font les aloucttes,
travailler joycusement pour gagner le pain quotidien ;
aller joyeusement demander I'aumone ; puis, la quéte
faite, revenir joyeusement au Couvent (4) ct partager
joyeusement ensemble les dons de la Providence (5):
telles étaient les constantes recommandations qu’il adres-
sait & ses Fréres. kit pour tout résumer d’'un mot, il leur
donna cette devise :« Pauperitas cum laetitia : Pauvreté
(1) « Cum magna penuria de duabus buccellis panis et septem rapis
malum famis misere et sitim gaudio cordis temperabant, immo potius
provocabant. Et collatione habita inter se quomodo ventrem vacaum
implere possent..., decreverunt, ut de¢ aqua puri fluentis praetereuntis
biberent. ne venter vacuus murmuraret ». lorn. a laxo : Chronica, n. 2.
(2) Eccreston, coll. I, p. 8 sq.
(3) « Fuerunt tamen fratres omni tempore inter se ita iocundi et laeti,
ut vix in aspectu mutuo se temperarent a risu ». /bid. p. 32

(4) Tuom. Cer. I1, n. 76.
(5) Tuom. CrL. L. n. 34. Spec. pert. c. go.



LA JOIE FRANCISCAINE 27

et joie » (1). Celui qui, a son exemple, congoit la pau-
vreté comme le renoncementa toute possession terrestre :
renoncement inspiré par 'amour de Dieu, fondé sur la
confiance dans la divine Providence et pratiqué pour
imiter le Sauveur pauvre, celui-la acquiert, par la pau-
vreté, un trésor inépuisable de liberté spirituelle, de
contentement intérieur et de félicité surnaturelle.

Un troisiéme caractére de la joie franciscaine, c'est
qu'elle est le contentement dans la souffrance. Que
Francois fat joyeux méme dans la souffrance et malgré
la souftrance, nous l'avons déja démontré (2). Mais c’est
trop peu dire. Il ¢Ctait joyeux a cause méme de la
souffrance. Il gouta, dans la pauvreté, humilité ct la
pénitence de sa vie, la douceur de la croix du Christ.
Bientot apres sa conversion, comme le remarquent les
Trois Compagnons, « si grande Ctait son all¢gresse dans
le Seigneur que son corps, guoique faible et délicat,
avait la force de supporter allegrement pour le Seigneur
toute peine et toute amertume » {3). Ils disent un peu
plus foin deses premiers compagnons @« Les Fréres
enduraient souvent la faim, la soif, le froid, la nudité,
mais ils demeuraient toujours patients, et, fidéles aux
lecons de Frangois, ils ne se laissaient aller mi au
trouble, ni a la tristesse. Loin de garder rancune a ceux
qui les maltraitaient, ils priaient pour eux avec une
grande ferveur, et, vrais disciples de I'Evangile, ils
estimaient un gain précieux les tentations ct les tribu-
lations de ce monde » (4).

(1) Verba admonit. n. 27, Opusc. éd. Lemvens. 18, Boree, 4y,

(2) Cf. sup. Tom. [, p. 365.

(3) 7'res Socii, n. 22.

(4) Tres Socii, c. 10, €d. Amoxy, p. H2. Ce passage inanque dans I'édition
de Favoci-PuLicnant,



28 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

La vie de Frangois et de ses premiers disciples répondit
dans la suite a ces commencements. Souffrir pour le
Christ et pour 'amour de Dieu, c’était leur joie la plus
pure et la plus forte. Le Saint lui-méme I'a déclaré¢ avec
une tendresse admirable dans son entretien avec Frére
Léon « sur la joie parfaite ».

Ils allaient ensemble de Pcrouse a Sainte-Marie des
Anges. C’¢taiten hiver et le froid les ¢prouvait durement.
Comme Frére Léon allait un peu en avant, Frangois
I'appela et lui dit : « O Frére Léon, alors méme que
les Fréres Mineurs donneraient grand exemple de sainteté
et d’édification, écris néanmoins et note soigneusement
que la n’est point la joie parfaite ». Et plus loin, Frangois
I'appela de nouveau : « O Frere Léon, encore que le
Frére Mineur fit marcher les boiteux, redressit les contre-
faits, chassat les démons, rendit la lumic¢re aux aveugles,
I'ouie aux sourds, la parole aux muets et, ce qui est une
plus grande chose encore, qu’il ressuscitat les morts de
quatre jours, écris que 1a n’est point la joie parfaite ».
Marchant encore un peu, il s’écria d’une voix forte :
« O Frere Léon, si le Frére Mineur savait toutes les
langues, et toutes les sciences, et toutes les écritures,
s’il pouvait prophétiser et révéler non seulement les
choses futures, mais encore les secrets des consciences
et des ames, écris que la n’est pas la joie parfaite ».
Et allant un peu plus loin, saint Frangois s’écria encore
avec force : « O Freére Léon, petite brebis de Dieu,
quand le Frére Mineur parlerait la langue de I'ange,
quand il saurait le cours des ¢toiles et la vertu des
plantes, et que tous les trésors de la terre lui seraient
révélés, et qu’il connaitrait les propriétés des oiseaux,
des poissons et de tous les animaux, et des hommes,



LA JOlE FRANCISCAINE 29

et desarbres, et des pierres, et des eaux, écris que la n’est
pas la joie parfaite ». Ils continucrent d’aller quelque
temps, et Frangois de s’écrier : « O Frére L.éon, quand
méme le Frére Mineur saurait si parfaitement précher,
qu’il convertirait tous les infideles a la foi du Christ,
écris que la n’est pas la joie parfaite ».

Or, comme ce discours avait bien duré I'espace de deux
milles, Frére Léon, avec un grand ¢tonnement, interrogea
le Saint et lui dit : « Pére, je te prie, de la part de Dieu,
de m’apprendre o est la joie parfaite ».

Et saint Frangois lui répondit : « Quand nous serons
a Sainte-Marie des Anges, ainsi trempés de pluie, transis
de froid, souillés de boue, mourant de faim, et que nous
frapperons a la porte du Couvent, et que le portier vien-
dra en colére nous demander : « Qui ¢tes-vous 7 » et que
nous lui dirons : « Nous sommes deux de vos Freéres »,
et qu'il répondra : « Vous ne dites pas vrai. Vous étes
deux ribauds qui allez trompant le monde et dérobant
les aumones des pauvres ; allez-vous-en » ; et lorsqu’il
ne nous ouvrira point et nous fera rester dehors, 4 la
neige et a la pluie, avec le froid et la faim jusqu’a la
nuit, alors si nous supportons tant d’injustice, de dureté
et de rebuts patiemment, sans trouble et sans murmure,
pensant avec humilité et charité que ce portier nous
connait véritablement et que Dieu le fait ainsi parler
contre nous, O Frére [Léon, écris que 14 est la joie parfaite.
Et si nous persistons a frapper, et que lui, sortant tout
en coltre, nous chasse comme des coquins imposteurs,
avec des injures et des souftlets, disant : « Hors d’ici,
misérables voleurs ! Allez a4 T’hopital; car vous ne
mangerez, ni ne logerez ici » ; et si nous supportons
cela avec patience, avec allégresse et avec amour, Freére



30 I’ IDEAL. DE SAINT FRANGOIS

LL¢on, écris que 1a est la joie parfaite. Et si, forcés par
la faim, par le froid et par la nuit, nous frappons encore,
appelant et demandant, pour I'amour de Dieu, avec
beaucoup de larmes, que le portier nous ouvre et qu’il
nous mette seulement a I'abri, ¢t si lui, encore plus irrité,
s’écrie : « Voici d'impertinents coquins, je les payerai
bien comme ils le méritent » ; et qu’il sorte avec un
baton nouecux et que, nous prenant par le capuchon,
il nous jette par terre, nous roulant dans la neige, nous
battant et nous meurtrissant de tous les nceuds de son
baton ; si nous soutenons toutes ces choses avec patience
et allégresse, pensant aux peines du Christ béni,
lesquelles nous devons partager pour son amour,
6 Frére L.éon, ¢cris que la est enfin la joie parfaite.
Et maintenant, Frere, ¢coute la conclusion : « Au-dessus
de toutes les graces et de tous les dons de I’Esprit-Saint
que le Christ accorde a ses amis, est celui de se vaincre
soi-méme et, pour lamour du Christ, de soutenir
volontiers les peines, les injures, les opprobres ct les
mésaises (1).

Si, apr¢s tout cela, nous nous demandons encore quel
est le secret de la joie franciscaine, la réponse est trés
simple. De méme que les troubadours et les jongleurs
furent le resplendissant soleil de la chevalerie, ainsi la
joie transfigura la chevalerie spirituelle de saint Frangois.
Vrai chevalier du Christ, Frangois fut indiciblement
heurcux de servir son Maitre, de marcher a sa suite dans
la pauvret¢ et de lui ressembler dans sa Passion.
Cette félicité divine de servir le Christ, de I'imiter et de
souffrir avec lui, il la proclama, devant le monde entier,
ce troubadour et ce jongleur de Dicu.

(1) Actus B. Francisci, ¢. 7. v. Facemwnerri. S. Francesco. Milano,.
1921, p. 177 seq.



CHAPITRE XI1

LA FRATERNITE FRANCISCAINE

La joie de saint Frangois, qui était au fond ie fruit et
la conséquence de son incroyable amour pour Dieu,
rejaillit sur les hommes en une incomparable charité. Le
caractére extraordinaire de cette charité fut que saint
Frangois mit parfaitement en pratique la doctrine du
Christ : « Vous étes tous fréres» (1). La fraternité fran-
ciscaine : en voila, nous semble-t-il, 'expression la plus
exacte.

Les membres des anciens Ordres religieux portaient
généralement le nom de moines. Ce n’est qu’entre cux
et par opposition a leurs supérieurs qu’ils s’appelaient :
Freres (2). Frangois laisse de coté la dénomination de
moines, d’Ordre monastique, de Reégle monastique et il
la remplace par les appellations de Fréres, Fraternité,
Ordre des Fréres, Reégle des Fréres (3). Tout autre titre

(1) MarT. XXIIL, 8.

(2) Cf. S. Corumeant Regula coenobialis, c. 10. S. Benenicti Regula,
C. 21 8q.

(3) Le mot : « Frater : Frére », se trouve au moins cent quatre fois
dans la premiére Régle de saint Frangois.Danscelle qui futconfirmée par
une Bulle pontificale et qui est beaucoup plus courte, on le rencontre
quarante-sept fois ; dans le Testament, douze fois. 11 en est de méme dans



32 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

était interdit. Les supérieurs sont appelés 1l est vrai,
ministres ou serviteurs (Minster), Custodes et Gardiens
(Custos, Guardianus); mais tous, supérieurs et sujets,
doivent prendre le nom de « Fréres » (1). Nous le
savons formellement : le Saint avait en vue le passage de
I’Evangile. que nous venons de rapporter (2). Ainsi la
fraternité devait ¢tre un trait particulier de ses disciples.
Il leur mit toujours sous les yveux l'idéal de la charité
fraternelle. 'Thomas de Celano laffirme a plusieurs
reprises : « Je veux, disait-il, que mes Fréres montrent
qu’ils sont les fils de la méme mére, et que, sil'un d’eux
demande une tunique, une corde ou quelque objet, un
autre le lui donne généreusement; qu’ils se prétent
mutuellement les livres et tout ce qui peut ¢tre agréable,
s’obligeant méme les uns et les autres & accepter...
L’objet de son constant désir et de son soin vigilant
fut toujours de conserver entre ses {ils le lien de 'unité,
afin que ceux qu’avait attirés le méme Esprit, qu’avait

les autres écrits du saint Fondateur. La Réglede I'Ordre s’appelle « Régle
et vie des I'réres Mineurs : Regula et vita Fratrion Minorum », (par
exemple, au commencement de la seconde Regtle). Quant a 1'Ordre lui-
méme, Frangois se plait a le désigner sous le nom de « Iraternité : Fra-
ternitas (trois fois dans la premiére Régle; quatre tois dans la seconde,
deux fois dans le Testament)». Nous lisons dans Tromas ni: CELano(Vita |,
n. 38) : « Ordinem Fratrum Minorum primitus ipse plantavit et ea scilicet
occasione hoc ei nomen imposuit.... Volo, inquit, ut Ordo Fratrum Mino-
rum fraternitas haec vocetur : Ce fut lui qui implanta 'Ordre des Fréres
Mincurs et voici dans quelle occasion i} lui donna ce nom... «Je veux,
dit-il, que cette Fraternité sappelle : Ordre des Fréres Mineurs ».

(1) « Et nullus vocetur Prior, sed generaliter omnes vocentur Fratres
Minores ». Regula 1, ¢. 6.

(2) Ce passage (Mart. XXIIT, 8-10) est reproduit mot pour mot dans la
premiére Régle (c. 22) : « Omnes autem vos iratres estis ; et patrem nolite
vocare vobis super terram ; unus est enim Pater vester qui in coelis est,
Nec vocemini magistri, quia Magister vester unus est. Christus »,



LA FRATERNITE FRANCISCAINE 33

engendrés le méme Pére, fussent ¢levés en paix dans le
giron de la méme mére. Il voulait que les grands et les
petits fussent unis entre eux, qu’une affection fraternelle
rapprochat les savants des simples et que le lien de
Pamour réunit ceux que sé¢parait la distance » (1). Il
saluait la charité aussi bien que la pauvreté comme la
maitresse de son Ordre et il était convaincu que non
seulement elle embellit pour les Fréres la vie de com-
munauté, mais encore qu’elle assure a la vie spirituelle
une protection spéciale et de trés riches bénédictions (2).

En conséquence, il fit a sesF'réres en ditférents endroits
de ses Regles une loi de pratiquer la charité : « Que les
Freres, par charité spirituelle, se servent volontairement
et s’obéissent mutuellement... Qu’ils s’aiment les uns les
autres, comme dit le Seigneur : « Mon commandement
est que vous vous aimiez les uns les autres comme je vous
al aimés » (3), et qu’ils montrent par leurs ceuvres la cha-
rit¢ qu’ils doivent avoir entre eux, comme dit I’Apotre :
N’aimez pas seulement de bouche et en paroles, mais en
ceuvres et en vérité » (4)... Partout ot soient les Fréres
et en quelque endroit qu’ils se trouvent, qu’ils se res-
pectent et s’honorent religieusement et avec soin les
uns les autres, sans murmures... It que les Freéres, en
quelque lieu qu’ils soient et se rencontrent, se montrent
serviteurs les uns envers les autres et qu’avec confiance
ils se manifestent réciproquement leur nécessité; car, si
une mcére nourrit et aime son fils selon la chair, avec

(1) Tuowm. Ceu. 11, n. 180, 191.

(2) « Domina sancta caritas, Dominus te salvet... Sancta caritas confun-
dit omnes diabolicas et carnales tentationes et omnes carnales timores »,
Salutatio virtutum. @pusc. ¢d. LEsness, 20 sq. Boenmer, 64 sq.

(3) Joan~. XV, i2.

(4) T Joans. I11,18.



34 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

combien plus d’affection chacun doit-il aimer et nourrir
son frére selon ’esprit » (1) !

Frangois regardait et lui-méme et les siens comme unis
par les liens d’un si tendre amour que 1'Ordre tout entier
ne formait qu’une seule famille. Dans leurs pensées,
paroles et actions, intérieurement ct extérieurement, de
prés ou de loin, qu’ils se connussent ou non, les Fréres
devaient tous se témoigner un véritable amour fraternel,
plus que cela, un amour vraiment maternel, fondé non
sur la chair, mais sur Pesprit. [.es supérieurs avaient, les
premiers, I'obligittion de tenir lieu de pere et de mére a
chacun de leurs confréres, ainsi que Francgois le recom-
mandait sans cesse (2).

Il défend donc soigneusement toute faute contre la
fraternité : « Qu'aucun brére ne dise ou ne fasse de mal
a un autre... Et que tous les Fréres prennent garde a
ne calomnier personne, a ne pas avoir de contestations,
mais qu’ils ’appliquent plutdt a garder le silence, autant
que Dieu leur en fera la grace. Qu’ils ne discutent ni
entre eux, ni avec d'autres, mais qu’ils s’efforcent de
répondre humblement, en disant : « Nous sommes des
serviteurs inutiles . (3). Qu’ils ne §’irritent pas; car,
quiconque se met en colére contre son frére, mérite
d’¢tre puni par le juge; et celui qui dira a son Frére :
Raca, mérite d’étre puni par le conseil ; et celui qui lui
dira : Fou, mérite d'étre jeté dans la géhenne du feu (4).

(1) Regula 1. ¢ 5 7. 1. Ll ¢ 6. Opusc. éd. Lemmexns, 32, 34. 40, 69.
BoEHMER, 6, 8, 12, 32.

(2) Regulal. c. 6. 11, 7. De religiosa habitatione in eremo. Opusc. éd.
LEMMENS, 32, 7@, 83. Borswew. 7, 33.67. Tuom. CeL. L. n. g8. 11, n. 177,
184 5q.

(3) Luc. XVIl 0.

(4) MarT. V. 22,



LA FRATERNITE FRANCISCAINE 35

Qu'ils ne jugent et ne condamnent pas, et comme dit le
Seigneur (1), qu’ils ne considérent pas le péché d’autrui
et qu’ils pensent bien plutot au leur dans 'amertume de
leur cceur (2). Encore moins doivent-ils se montrer
envieux des graces et des succes de leurs Fréres. « Celui
qui jalouse son Frére a cause du bien que le Seigneur
dit et fait en ce dernier, celui-la commet un péché de
blasphéme, car il envie le I'ré¢s-Haut lui-méme. T'inspi-
rateur et 'auteur de tout bien » (3).

l.e Saint avait une souveraine aversion poui ceux qui
blessaient 'honneur ou ie bon renom d'un confrére.
« Leur langue, a son dire, distillait le venin dont ils
empoisonnaient les autres » (4). « Aussi, affirme 'T"homas
de Celano, quand les médisants, ces moustiques insup-
portables, se mettaient & parler, il les évitait et détournait
son oreille, nous en avons €té 1émoin, pour ne point
la souiller, en les écoutant » (5).

Un jour qu’il entendit un IFrére attaquer la réputation
d’un autre Frére, il se tourna vers Pierre de Catane,
son Vicaire, et prononga ces terribles paroles : « L.’Ordre
est en péril, si 'on ne combat pas les détracteurs.
l.a bonne odeur que répandent beaucoup d’entre nous
sera bientOt corrompue, si 'on ne ferme pas la bouche
fetide de ces gens-1a. L.¢ve-toi! léve-toi! fais une enquéte

(1) Cf. Marr. VIIL 3 et Luc. VI, 41.

(2) Regula I, c. 5, 11. Opusc. éd. LLeMMENS. 32, 40 5. BoEBMER. 6. 13.

(3) Veréa admonit. n. 8. Opusc. éd. LEMMENS, 10. BOERMER, 44.

(4) « Demum cum animus caritate repletus Deo odibiles odiat, vigebat
istud in sancto Francisco. Detractores quippe super aliud vitiosorum
genus horribiliter exsecrans. venenum in lingua terre eos dicebat aliosque
veneno inficere ». Tuoym. Cer. 11, n. 182,

(5) ldeoque rumigerules pulicesque mordaces, si quando Joquerentur,

vitabat avertebatque prout vidimus aures. ne tali polluerentur auditu ».
Ibid.



36 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

diligente et, si tu trouves un Frére injustement accusé,
inflige a l'accusateur une punition stvére qui le fera
montrer du doigt par tout le monde. Si tu ne peux pas
le punir toi-méme, remets-le entre les mains du pugiliste
florentin. (Celui qu’il appelait le pugiliste florentin était
Frére Jean de Florence, homme d’une haute stature
et d’une vigueur extraordinaire). Je veux, ajouta-t-il,
que toi et les autres Ministres, vous mettiez toute votre
vigilance a empccher cette peste de se répandre » (1).

« Plus d’une fois, il décida que celui qui avait fait
perdre & un Frére sa réputation, serait dépouillé de sa
tunique et qu’il ne pourrait lever les yeux vers le
Seigneur, avant d’avoir restitué ce qu’il avait pris. Aussi
les Fréres de ce temps-la avaient-ils abjuré ce vice d’'une
manicre toute spéciale et s'¢taient-ils fait une loi stricte
d’¢viter avec soin tout ce qui atteindrait I’honneur des
autres et pourrait passer pour diffamation » (2). Et pour
les affermir dans ces dispositions, il stigmatisait ainsi
le diffamateur : « Voici le raisonnement que se fait le
diffamateur : La perfection de la vie me fait défaut;
je ne posstde par ailleurs le prestige ni de la science,
ni d’aucun don particulier, de sorte que je ne trouve
acceés ni prés de Dieu, ni pres des hommes. Je sais ce
que je vais faire : « Je salirai les ¢lus et gagnerai ainsi

(1) « ... Instant religioni discrimina, nisi detractoribus obvietur. Cito
multorum suavissimus odor foctebit, nisi foetidorum ora claudantur.
Surge, surge, discute diligenter. et si accusatum fratrem repereris inno-
centem, accusantem dura correctione cunctis redde notabilem. Trude,
inquit, eum in manus pugilis florentini, si tu ipse punire non poteris
(Fratrem autem loannem de I'lorentia, virum magnum statura viriumque
magnarum, pugilem appellabat). Summa volo, inquit, providentia cures,
tu et omnes ministri, ne pestifer iste morbus latius se diffundat » 76id.

(2) Ibid.



LA FRATERNITE FRANCISCAINE 37

la faveur des grands. Je sais que mon supérieur est un
homme et qu’il use souvent du méme moyen que 1moi,
afin que, les cédres ¢étant coupés, le buissen seul
apparaisse dans la forét ». Va, malheureux ! nourris-toi
de chair humaine et, puisque tu ne peux vivre autrement,
ronge les entrailles de tes Freres. Ces gens-la s’efforcent
non pas d’étre bons, mais de le paraitre ; ils dénoncent
les vices des autres, sans corriger les leurs. Ils ne louent
que ccux dont ils désirent Pappui et se taisent quand
ils pensent que ceux dont ils chantent les louanges,
ne peuvent les entendre. La paleur de leur face exténuée
par le jeline, leur vaut de pernicieuses louanges, car ils
veulent paraitre des hommes spirituels et n’étre jugts
par personne, eux qui s’érigent en juges souverains.
Ils passent pour saints, sans I'étre en réalit¢, et on leur
donne le nom d’anges, alors qu’ils n’en possédent point
la vertu » (1).

Nous voyons par 1d que I'idéal de la fraternité, concu
par Francois, ne se réalisait pas toujours. L. ol se trou-
vent des hommes, il se rencontre aussi des faiblesses
humaines. Mais, en dépit des exceptions qui existent de
tout temps, /a_famille franciscaine, prise dansson ensem-
ble, se signalait par la fratermité la plus intime. Sur le
fondement de la constance, s’¢leva le noble éditice de la
charité. Des pierres vivantes, rassemblées de toutes les
partics du monde, entrérent dans la construction du
Temple de P'Esprit Saint. Quelle ardente charité¢ embra-
sait ces nouveaux disciples du Christ! Quel amour de
leur picuse communauté ! Chacun était a se demander
comment il pourrait faire plaisir aux autres. Aucune pri-
vation ne parvenait a leur enlever la gaieté; seule, la

(v) 1bid. n. 185.



K] L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

pensée d'une prochaine séparation affligeait leur ceeur.
Ce moment arrivé, ils étaient inconsolables d’étre obligés
de se quitter, ne fit-ce que pour peu de temps. Ils
accompagnaient souvent a de grandes distances celui qui
partait et ils prenaient congé¢ de lui, en versant des
larmes. [Lorsqu’ils se rencontraient par hasard en chemin,
"amour spirituel les faisait tressaillir et ils se donnaient
de nombreux témoignages de leur véritable dilection.
(Cétaient alors de chastes embrassements, de douces
marques de tendresse, de saints baisers, d’affables entre-
tiens, des rires modestes. {.’obéissance les ramenait-elle
au Couvent, on ett dit desfréresquirevenaient vers leurs
fréres, des enfants qui revenaient vers leurs parents. Ils
s'nimaient, se servaient, se nourrissaient mutuellement
avee autant d’assiduité qu'une mére seule peut le faire
pour son unique et bicn-aimé fils (1).

(1) « Revera super constantiae fundamentum  caritatis nobilis structura
surrexit, in qua vivi lapides, ex omnibus mundi partibus coacervati, aedi-
ficati sunt in habitaculum Spiritus Sancti. () quanto caritatis ardore fla-
grabar:t novi Christi discipuli ! Quantus in eis piae societatis vigebat
amor ! Cum enim alicubi pariter convenirent, vel in via. ut moris est, sibi
invicem obviarent, ibi spiculum spiritalis resultabat amoris, super omnem
amorem verae dilectionis seminarium spargens. Quid illud ? Casti ample-
xus, suaves affectus, osculum sanctum, dulce colloquium, risus modestus,
aspectus iucundus, oculus simplex, animus supplex, lingua placabilis,
responsio mollis, idem propositum, promptum obsequium et indefessa
manus... Desiderabiliter conveniebant, delectabilius simul erant ; sed gra-
vis erat utrinque separatio socialis, amarum divortium, acerba disiunc-
tio ». Trom. CeL. I, n. 38 sq. « Hoc solummodo suavissimum cordis eorum
contristare videbatur affectum, quod ab invicem separari oportebat. Unde
frequenter usque ad partes remotas fratres recedentes conducebant, et
effusis abunde in recessu lacrymis affectionis fidem :nutuo demonstra-
bant ». THom. pE EccLestox, coll. V, p. 33. « Quando autem se invicem
revidebant, tanta iucunditate replebantur et gaudio. ac si nihil recorda-
rentur eorum, quae passi fuerant ab iniquis... Amore intimo se diligebant
et serviebat unus alteri, ac nutricbat eum sicut mater filium unicum et
dilectum ». T7es Socii, n. p



LA FRATERNITE FRANCISCAINE 39

Ils vivaient tous pour un et un pour tous, de sorte
que, ne se recherchant pas eux-mémes, ils reportaient
sur la Communauté toute leur affection et se dépensaient
sans compter pour subvenir également aux besoins de
tous les Fréres. Chacun était prét a sacrifier sa vie non
seulement pour I'amour du Christ, mais encore pour le
salut de 'ame ou du corps d'un de ses Fréres » (1), (Cest
ainsi qu’on vit un jour deux Fréres auxquels un fou
jetait une gréle de pierres, $'¢lancer en méme temps au-
devant des coups : I'un et I'autre ne songeait dans son
affection qua préserver son Frére, préférant étre atteint
plutdt que de le voir exposé (2).

Ils s’imposaient une pénitence pour tout manquement
a la charité fraternelle. Il advint un jour qu'un Frére, du
nom de Barbaro, adressa une parole injurieuse A un
autre Freére. Mais voyant que celui-ci avait <té un peu
froissé par son propos, il prit incontinent un crottin
d’ane et, pour se punir lui-méme, il s’en emplit la
bouche, en disant: « Mdche ce crottin, langue qui as
répandu sur mon Frére le venin de la colére » (3).
S’il échappait & P'un d'eux une parole blessante, il
n’avait pas de repos qu’il n’ait confessé sa faute et,
humblement prosterné¢ par terre, il obligeait le compa-
gnon qu’il avait offensé¢ a lui mettre le pied sur la

(1) « Et quidem cum cuncta terrena despicerent et s¢ ipsos nunquam
amore privato diligerent, totius amoris affectum in communi refun-
dentes, se ipsos dare in pretium satagebant, ut fraternac necessitati sub-
venirent ». TuoM. CeL. I, n. 3g. « Tantum caritatis ardebat in eis, quod
facile eis videbatur tradere corpora sua morti non solum pro Christi
amore, sed etiam pro salute animae vel corporum suorum fratrum ».
T'res Socii, n. 41.

(2) Ibid. n. 42.

(3) Tuowm. Cer. 11, n. 155. Spec. perf. c. 51.



40 I IDEAL DE SAINT FRANGOILS

bouche. Quand celui-ci venait a s’y refuser, le coupable,
s’il avait autorité sur lui, lui ordonnait de céder, et, s’il
était seulement son égal, il le faisait ordonner par le
supérieur (1).

[La fraternité, ainsi que Frangois I'avait prescrit, tut
en général, de la part des supérieurs, I'objet de précieux
encouragements. I.’histoire en conserve de nombreux et
touchants exemples : qu’il nous suffise d’en citer
quelques-uns. Frére Jean de Plan Carpin, Provincial
d’Allemagne, de Bohéme, de Hongrie, de Pologne et de
Norvége, « soignait et conduisait tous ses Freres avec la
tendresse d’une meére envers ses fils ou d’une poule
envers ses poussins » (2). Frére Etienne, premier Gar-
dien de Salisbury, « possédait a un si haut degré I'ama-
bilité et la gaiet¢, il ¢tait si affectueux et si enclin & une
tendre piti¢ qu’il ne pouvait supporter la vue d’un Frére
affligé » (3). Deux Fréres que la soif torturait se présen-
térent un jour dans un autre Couvent anglais, en
demandant 'hospitalité. Il n’y avait a la maison que de
I’eau pour toute boisson et la pauvreté était si grande
qu’on ne pouvait rien se procurer. Le charitable Gardien
réussit finalement & emprunter une cruche de biére. On
la présente d’abord aux hotes, puis on la fait circuler
parmi les Freres de la Communauté. Mais ceux-ci
approchent seulement les lévres du bord de la cruche,
sans méme boire une goutte, pour que les voyageurs ne
se trouvent pas courts ct qu’ils ne solent pas non plus

(1) Tres Socii, n. 43. Tuom. CeL. 1bid. Spec. perf. 1bid. I.es Trois
Cempagnons disent expressément : « ut pedem fratris turbati faceret poni
super os suum », tandis que Txomas pE CeLaxo (et le Spec. perf.) dit :
« utlaesi pedem vel inviti beatis osculis demulceret ».

(2) Torp. alaNo, n. 55,
(3) Tuom. pE Eccrest. coll. VII, p. 44.



LA FRATERNITE FRANCISCAINE 41

génés d’étre seuls & se rafraichir (1). Sainte Claire ne
veillait pas avec une moindre tendresse au bien-étre spi-
rituel et méme corporel de ses filles. Elle faisait souvent,
en hiver, le tour du dortoir pour voir si queique sceur
ne souflrait pas du froid et pour la couvrir de ses propres
mains. Autant elle ¢tait sévere pour la pratique rigou-
reuse des observances, autant elle se montrait indulgente
envers les religieuses qui, par suite de leur état de fai-
blesse, avaient besoin d’exemptions. S’apercevait-elle
qu’une Sceur €tait en proie a la tentation ou au chagrin,
elle allait la trouver ct la consolait, en versant des larmes
de compassion.

Maintes fois, elle se¢ jeta aux pieds de religicuses
qu’une peine tourmentait ct elle adoucissait leurs souf-
frances par ses caresses maternelles (2). A son école, les
Pauvres Dames se formerent & leur vertu principale, je
veux dire : « une mutuelle et continuelle charité, uni-
fiant si bien les ames que, dans une Communaut¢ de
quarante & cinquante membres, un seul vouloir crée,
dans cette diversité, I'unit¢ d’esprit » (3).

Pour Frangois, il brillait a la téte de ses Fréres par
lexemple de sa charite. Ses déclarations et ses ordon-
nances — que nous avons d¢jd citées, — concernant la
fraternit¢, nous le disent assez : elles ne sont toutefois
que la manifestation de la fagonn dont il pratiquait per-
sonnellement cette vertu. Il ¢était vraiment pour tous un
frére ainé, devenu leur pére et leur meére en Dieu.

(1) Ibid. coll. 11, p. 10.

(2) Tuow. Cer. Vita S. Clarae, c. 5, n. 38, p. 762.

(3) « Praecipua namque ante omnia in eis viget virtus mutuae ac conti-
nuae caritatis, quae ita ipsarum in unam copulat voluntates, ut cum ve!

quadraginta vel quinquaginta pariter alicubi commorentur, idem velle et
idem nolle unum in eis spiritus faciat de diversis ». Tnom. Cer. 1. n. 19.



42 L’IDEAL. DE SAINT FRANGOIS

Avec quelle cordialité il accueillait ses nouveaux disci-
ples et mettait toute sa vigilance, toute sa sollicitude a les
tormer par des enseignements nouveaux (1) ! Quel sacri-
fice pour lui, quand il lui fallait les envoyer en mission !
avec quelle tendresse il les embrassait au départ et les
confiait a la divine Providence (2) ! Et comme il
soupirait aprés le moment de la réunion ! comme il
bénissait le Trés-Haut, quand ils se retrouvaient tous
ensemble ! quelle allégresse lui causait ce délicieux
moment (3) ! Qu’il était beau, splendide, glorieux, dans
la simplicit¢ de son langage, sa charité fraternelle, son
commerce agréable, son aspect angélique ! De mceurs
douces, de nature paisible, il s¢ montrait affable dans ses
paroles, trés bienveillant dans Pexhortation, savait gar-
der tres fid¢lement un secret, ¢tait prévoyant dans le
conseil, gracieux en toute chose. Il avait I'esprit serein,
’ame douce... il était sévere pour lui-méme, compatis-
sant pour les autres, toujours plein de discernement » (4).

(1) « Sanctus Franciscus vero de tanti viri adventu et conversione
gavisus est valde... Beatusigitur Franciscus consolatione et gratia Spiritus
Sancti quotidie replebatur, omnique vigilantia et sollicitudine novos filios
novis institutionibus informabat ». Trex. Cer. 1. n. 23, 26.

(2) « At illi cum gaudio et laetitia multa suscipientes obedientiae sanc-
tae mandatam. coram sancto ['rancisco supplices se prosternebant in
terram ; ipsc vero amplexans eos dulciter et devote dicebat singulis : lacta
cogitatum tuum in Domino et ipse te enutriet. Hoc verbum dicebat quo-
ties ad obedicntiam fratres aliquos transmittebat ». 7b7d. n. 2q.

(3) Tbid. n. 3o0sq.

(4) « Curialissimus erat... o quam pulcher, quam splendidus, quam
gloriosus apparebat... in simplicitate verborum... in charitate fraterna...
in concordi obsequio, in aspectu angelico ! Dulcis in moribus, natura pla-
cidus, affabilis in sermone, commodissimus in exhortatione, fidelissimus
in commisso, providus in consilio... gratiosus in omnibus. Mente serenus,
animo dulcis... rigidus in se, pius in aliis... discretus in omnibus... om-
nium moribus utiliter se conformans ». /6id. n. 83. « Adeo amabilis est,



LA FRATERNITE FRANCISCAINE 43

I.a charité le pressait aussi de venir en aide ases Fréres
et de leur rendre service chaque fois que 'occasion s’en
présentait. Nous nous rappelons comment, une nuit, il
fit dresser la table pour un Frére affamc et, afin que
celui-ci n’eit pas de honte, s¢ mita manger avec lui (1).
Tout désir des siens était pour lui un ordre auquel il se
soumettait sans retard. Deux Fréres, venus de France, se
présenteérent un jour alui.lls avaient ¢t¢ longtemps tour-
mentés du désir de le voir de leurs yeux corporels. Leur
joie fut d’autant plus grande que Frangois les serra pater-
nellement dans ses bras et eutavec eux un suave entre-
tien. A la fin, 'un d’cux se sentit poussé¢ & lui demander
sa tunique. Krangois s’en dépouilla sur le champ, la
remit & 'audacieux solliciteur et, par un pieux échange,
endossa la trés pauvre tunique de celui-ci. Sur quoi
Thomas de Celano fait cette réflexion : « Ce n’étaient
pas sceulement les dons de cette sorte, mais le don de lui-
méme qu’il était prét a faire ; tout ce qu'on lui deman-
dait, il accordait avec la plus grande allégresse » (2).

Non content de dépenser au service des Fréres ses for-
ces,son temps, sen coeur, tout lui-menie, il leur consacrait
au surplus ses incessantes priceres. Thomas de Celano le
dit dans des termes d’une beauté inimitable: « Qui pour-
rait exprimer la sollicitude de Frangois pour ceux qui lui
étaient confiés ? Sans cesse, il levait les mains vers le ciel
pour les vrais enfants d’Israél et, s’oubliant lui-méme,
il s’occupait avant tout du salutde ses Fréres. Prosterné
aux pieds de la divine Majesté, il offrait pour ses fils

ut ab omnibus hominibus veneretur ». [azopus Virriacessts. I5pist. 6.
scripta a. 1220, dans Bogumer : Analekten, 101. Cf. Tom. I, p. 374.

(1) Tuoxm. Cer. 11, n. 22. Spec. perf. c. 27. Cf. Tom. L. p. 376.

(2) Tuom. Cer. I, n. 181,



44 LIDEAL DE SAINT FRANQOIS

un sacrifice spirituel et forgait Dieu a leur accorder ses
bienfaits. Avec un amour mélé de crainte, il veillait sur
le petit troupeau qu’il entrainait & sa suite, afin que ceux
qui s’¢taient mis au ban du monde, ne fussent pas mis
au ban du Ciel. 1! ne jouirait pas de la gloire, pensait-il,
§’1ll n’y amenait avec lui ceux qui lui étaient confiés
et que son esprit enfantait plus laborieusement que
n’avaient tait les entrailles de leurs méres » (1).
Lorsqu’enfin Dicu le convia aux fétes de I'éternité, la
séparation {’avec ses Fréres fut le seul chagrin qui pesa
lourdement sur son cceur. II réunit autour de lui tous
ceux qui se trouvaient 1d ; il leur recommanda d’étre
fideles a leur vocation et d’y persévérer ; puis il les bénit
I'un apréslautre, en posant sa main droite sur la téte de
chacun. Il lui faisait mal de ne pas les voir encore une
fois tous rcéunis ct il donna sa bénédiction a ceux qui
appartenaient & I'Ordre en ce temps li, comme a ceux
qui devaient venir aprés eux jusqu’a la fin des siécles.
Alors il se rappela comment, avant de mourir, le divin
Sauveur avait célébré la trés sainte Céne avec les siens et
il voulut lui ressembler encore sur ce point. Il se fit
apporter du pain, le b¢nit, le rompit et en donna &
manger un petit morceau a chacun. C'¢tait 1a le symbole
et le gage de la tendresse et de la solidité de son amour
fraternel et paternel (2). Ainsi se réalisait en lui la
parole de T'Evangile : « Comme il avait aim¢é les siens
qui ¢taientdans le monde, illes aima jusqu’a la fin » (3).
Nous pourrions nous arréter ici, maintenant que nous
avons montré de quelle fagon exemplaire Frangois aima
tous ses fils pendant sa vie. Mais il nous faut encore
(1) Iéid. 1, n. 174.

(2) Trowm Cer. 11, n. 217. Spec. perr. c. 88.
(3) Joanx. XIII, 1.



N

I.A FRATERNITEE FRANCISCAINE 4

mettre en lumicre ce fait, qu'il avait une préférence
marquée pour les malades, les affligés et les delinquants.

Il éprouvait une grande compassion pour les fréres
malades et s’occupait avec une grande sollicitude de
leurs besoins » (1). On est touché, en voyant I'attention,
la complaisance, Poubli de soi qu'il apportait a les
soigner. Ktait-il souffrant, comme il arrive a tout le
monde, il ne pensait a lui-méme qu’en dernier licu. Si
partois des séculiers charitables lui envovaient des
¢lectuaires, il les donnait aux autres malades, quoiqu’il
en clit plus besoin que personne. Ktant en santé, il
prenait parfois de la nourriture les jours de jetne, afin
que les Fréres malades n’eussent point honte de manger
et il ne rougissait pas d’aller en Caréme, quéter de la
viande pour cux par les rues de la ville (2). Il lisait leurs
désirs dans leurs yeux et il les accomplissait, sans laisser
paraitre qu’il faisait un sacrifice. 1l apprit, un jour,
qu’un malade avait envie de raisin et qu’il n’osait le dire,
parce qu’alors les Freéres étaient trés séveéres pour eux-
mémes, en maladie comme en santé. Frangois le
conduisit dans une vigne voisine ct, sasseyant au pied
d’un cep, il se mit, le premier, & manger du raisin, afin
d'encourager le malade a en faire autant. Ce dernier,
¢tant devenu vieux, racontait volontiers le fait et pleurait
de joie (3). Quand Frangois ne pouvait ricn pour le sou-
lagement des malades, il leur adressait de compatissantes
paroles et faisait siennes leurs propres souftrances (4).

(1) « Multa sibi ad infiemos compassie, multa pro illerum nccessita-
tibus sollicitudo ». Taowm. Crr. 1T, n. 175,

(2) 1bid.

(3) Tuom. Cur. [, n. 176. Spec. pery’. c. 28.

(4) « Omnium languentium in se transformabat aftectus, verba pracbens
compassionis, ubi subventionis nen peterat ». Twom. Cri. [I. n. 175,



46 L’IDEAL DE SAINT FRANGOIS

Il ne manqua pas de sanctionner, dans ses Régles
et pour toujours, le soin des Fréres malades. Au com-
mencement de I’'Ordre, quand les uns et les autres
menaient une vie errante, il était souvent bien difficile
de trouver un endroit pour y soigner les malades tout
le temps convenable. Voild pourquoi le Saint porta
cette ordonnance : « Sil'un des Fréres tombe en maladie,
quelque partqu’il soit, que les autres Fréres ne le quittent
pas, sans avoir mis prés de lui un ou plusieurs Fréres,
sl C’est nécessaire, pour le servir comme ils voudraient
qu’on les servit eux-mémes. "T'outefois, dans le cas d’une
nécessité absolue, ils peuvent le confier & une personne
qui se chargera de le soigner » (1). Cependant, les
conditions de l'existence changtrent : les Fréres se
fixerent dans des résidences et, dés lors,la meilleure
place dans chaque Couvent fut réservée aux malades.
Frangois n’eut plus qu’a dire dans la Régle définitive :
« Etsi quelqu'un d’eux tombe en maladie, les autres
Fréres doivent le servir comme ils voudraient qu’on les
servit eux-mémes » (2). Il fit les mémes prescriptions
pour le deuxiéme Ordre. 1l veut que, eu égard a leur
grande austérité, les Pauvres Dames, quand elles se
portent bien, usent avec discrétion sans doute, mais
aussi avec joie et reconnaissance, des aumones que leur
envoie le Seigneur, et cela, pour sc préserver des
maladies (3). Tombent-elles malades? Tandis qu'en

(1) «Si quis tratrum in infirmitatem ceciderit, ubicumque fuerit, alij
fratres non dimittant eum. nisi constituatur unus de fratribus vel plures,
si necesse fuerit, qui serviantei, sicut vellent sibi serviri ; sed in maxima
necessitate possunt ipsum dimittere alicui personae, quae debeat suae
satisfacere infirmitati ». Regula 1, ¢ 10. @pusc. éd. LrMMens, 3q.
BORHMER, 11,

(2) Regula 11, c. 6. Opusc. €d. Lemmens, 6g. BoEnmER, 32.
(3) « Etspecialiter monuit eas (Pauperes Dominas). ut de cleemosynis,



LA FRATERNITE FRANCISCAINE 47

d’autres temps elles ne mangent jamais de viande, on
pourra leur servir alors n’importe quels aliments, quand
méme 1l ne serait pas facile de se les procurer (1).

Mais, tout en assurant la santé du corps. que les fils
et les filles du séraphique Pére se gardent d’oublier
jamais leur noble vocation, qui est de marcher a la suite
du Sauveur crucifié. En conséquence, Frangois recom-
mande aux Clarisses, a celles qui sont malades comme
a celles qui les servent, de se signaler par une grande
patience (2). Il donne le méme avertissement a ses
Fréres dans la Réglecontirmée parla Bulle pontificale (3).
Celle de 1221, qui est plus détaillée,s’exprime en ces ter-
mes: «Je prieles Fréres malades de rendregraces de tout
au Seigneur ¢t de désirer d’¢tre ce que veut le Seigneur :
bien portants ou malades; car, tous ceux que Dieu
prédestine a la vie éternelle (4), il les instruit par laiguil-
lon des afflictions, des infirmités, par l'esprit de com-
ponction, comme dit le Seigneur : « Ceux que j'aime,
je les corrige et les chaue » (5). Mais si le malade se
trouble ou se fache contre Dieu ou contre ses Iréres,
s’il demande parfois avec instance ses remedes, cherchant
quas Dominusdaret illis, cum hilaritate et gratiarumactione discrewe suis
corporibus providerent ». Spec. perf. c. go.

(1) D’aprés une lettre de sainte Claire 4 la Bienheureuse Agnes de
Prague, Frangois porta cette ordonnance : « Praeter debiles et infirmas
(quibus quoscumque cibos cum oimni sollicitudine dari admonuit ac impe-
ravit), nemini liceat ex nobis, quae corpore sana ac fortis est. aliis cibis
quam quadragesimalibus uti, tum feriato tum festo dien. .icta Sanctorim,
Martii, t. I, 507, A-B.

(2) «... maxime ut sanae in laboribus quos sustinebant pro sororibus suis
infirmis, et ipsae infirmae in suis infirmitatibus existerent patientes ».
Spec. perf. c. go.

(3) Regula 11, c. 10. @pusc. ¢d. Lennens, 72. Bornmer. 34.

(4) Act. Ap. X111, 48.

{5) Apoc. 111, 1q.



48 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

trop a guérir unc chair mortelle et ennemie de I'ame,
c’est la un mouvement inspiré par le mal et par la chair :
il n’est plus digne d’étre du nombre des Fréres; il aime
plus son corps que son ame (1).

Francois donna lui-méme, dans ses nomibreuses
maladies, les plus magnifiques exemples de patience, de
soumission a la volont¢ de Dicu, de modestie et de
reconnaissance. Seules, I'obéissance et la charité pou-
vaient le déterminer a se laisser soigner(2). 11 supportait
les plus atroces souffrances avec une tranquillité d’esprit
et une gaieté incomparables (3). Il devait toujours,
pensait-il, s’excuser aupres des Fréres pour les dérange-
ments qu’il leur occasionnait. Il craignait de les voir
céder au découragement pour étre obligésdelui consacrer
leur temps et leur peine, au licu de prier et de travailler
pour eux-mémes. Il les consolait, en leur disant : « Mes
trés chers Fréeres, mes petits enfants, ne vous chagrinez
pas des fatigues que vous cause ma maiadie, car mieux
que moi le Seigneur vous donnera, dans ce mondeet dans
Pautre, la récompense de toutes les bonnes ceuvres que
mon état d'infirmit¢ vous empéche d’accomplir. Oui,
vous retirez un profit bien plus considérable que si vous
aviez travaillé pour vous-mémes ; car ¢en me venant en
aide, c’est 'Ordre tout entier, cc sont tous nos Fréres
que vous aidez. Ce n’est pas asscz ct vous pouvez dire
en toute vérité : « Nous nous dépensons pour toi, mais
ce n’est pas toi, c’est Dicu qui est notre débiteur» (4).

(1) Regula 1, ¢, 1o. Opusc. éd. Temmuns, 30. Bortser, 11. Selon
Tuomas pr Crravo (11, n. 175), des prescriptions a peu prés semblables se
trouvaient dans la toute premiére Régle, qui est aujourd’hui perdue.

(2) Thom. Cel. 1. n. 101. Spec. perf.c. gi.

(3) Cf. ch. XI, p. 13.

(4) Spec. perf.c. K.



LA FRATERNITE FRANCISCAINE 49

Elle ¢tait encore plus cordiale la sympathie que Fran-
cois accordait aux Freres qui souffraient spirituellement.
Ils avaient beau vivre dans une atmosph¢re de joie
spirituelle presque constante, ils n'¢taient cependant pas
garantis contre les orages, quil s’agit d’¢preuves
envoyées par Dieu, de tentations suscitées par I'enfer ou
d’afflictions provenant de leur propre intérieur. Francois
connaissait ces sortes de tourments (1) ; aussi en avait-il
une parfaite intelligence. D’autre part, il savait combien
la tentation et I’¢épreuve contribuent puissamment au pro-
gres spirituel et il s’appliquait a convaincre ses Eréres de
cette vérité. A 'un d’eux qui était aux prisesavec de vio-
lentes tentationsetse recommandait ases pricres,le Saint
répondit: « Crois bien mon fils,que je te considére, pour
cemotif,comme un meilleurserviteur de Dieu etqueplus
tu es tenté, plus tu m’es cher ». Etil ajouta : «Je te le dis
en vérit¢, personne ne doit se croire serviteur de Dieu,
s’il n’a passé par la tentation et la tribulation. Une ten-
tation vaincue est en quelque sorte I'anneau du mariage
par lequel le Seigneur s’unmit & Pame de son serviteur.
Plusicurs se flattent d’avoir pendant des années, acquis
des mérites et de n’avoir cu aucune tentation a sur-
monter. Qu’ils sachent bien que le Seigneur a pris en
considération la faiblesse de leur esprit, parce que la
terreur les aurait abattus, méme avant la bataille. 11 n’y
a guére que ccux dont le courage est ¢prouvé, qui ont a
soutenir de rudes combats » (2).

(1) Troy. Cer. 11, 0. g, 113-123,

(2) « Crede mihi, tili, quoniam magis propterea servum Dei te credo, et
quo magis tentatuin, magis a me dilecturn: te noveris. Et subiunxit : Vere
dico tibi, nullus se Dei servum reputare debet, quousque per tentationes
et tribulationes transierit. Annulus. inquit, quodammodo est victa tenta-

tie, quo Dominus sibi desponsat animam servi sui. Plures sibi de annosis

1**



50 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

I leur adressait ces paroles d’encouragement ou
d’autres semblables d’un ton si suave et d’un cceur si
compatissant qu'clles suffisaient d’ordinaire a relever
leur confiance. 11 se faisait faible avec les faibles, il souf-
frait avec les affligés et il savait les consoler si atfectueu-
sement que tentations et tristesses disparaissaient sur le
champ (1).

11 n’est donc pas ¢tonnant que les Freres alent cu en
luiuneconfiancesanslimiteset qu’ils n’aient jamais douté
de Pefficacité de son appui. Dans leurs grandes détresses
spirituelles, ils venaient se jeter & ses pieds, lui décou-
vraient leurs pensées les plus secrétes, recevaient sa
bénédiction et s’en allaicnt cnsuite rétablis dans la
paix (2). La seule pens¢e que le Pére les enveloppait de
son affection était un baume aux blessures de leurs
coeurs et, au contraire, la crainte de n’étre plus aimé de
lui leur ¢tait insupportable. « Frére Rizzerius, de noble
lignage et de vie plus noble encore, rapporte Thomas de
Celano, pensait que quiconque ¢tait aimé par Saint
Fran¢ois d'un amour de prédilection, était digne de la
grace divine. tandis que celui & qui il ne témoignait
aucune bienveillance, avait ¢ncouru la colére du Juge
supréme. Il roulait ces idées dans son esprit, se ressassait

meritis blandiuntur, et nulla sustinuisse tentamenta laetantur. Sed quo-
niam ante congressum solus eos terror elideret, sciant spiritus sui debilita-
tem consideratam a Domino. Vix enim obiiciuntur certamina fortia, nisi
ubi fuerit virtus pertecta ». Tuos. Crr. I, n. 118,

(1) « Si qui autem de fratribus... aliquam tentationem vel tribulationem
habebant, audiendo beatum Franciscum loquentem ita dulciter et ferven-
ter... liberabantur a tentationibus. et ribulationibus sublevabantur miri-
fice. Compatiens namque loquebatur eis non ut iudex, sed ut pater mise-
ricors filiis, et medicus bonus infirmis. sciens cum intirmantibus infirmari
et cum tribulatis affligi ». Tres. Socii. n. 5.

(2) Thon Cer. 11, 0. 110,



LA FRATERNITE. FRANCISCAINE 51
les mémes arguments, sans révéler a personne le secret
de ses pensées. Mais Frangois, comprenant ce qui se
passait dans son ame, le fit appeler et fui dit avec une
tendresse de meére : « Qu'aucune tentation ne te trouble,
mon fils ; qu’aucure inqui¢tude ne te bouleverse, car tu
m’es trés cher. Sache bien gqu’entre tous ceux que faime
particulierement, tu es digne de mon amour et de¢ ma
familiarit¢é. Viens & moi en toute contfiance, quand tu le
voudras, et parle-moi avec abandon ». Le Frére fut saisi
d'unc trés grande admiration ¢t son ame se dilata avec
confiance dans la miséricorde de Dicu. a proportion de
la faveur que Jui marquait le Saint » (1).

Celui-ci d’ailleurs ne s'en tenait pas aux paroles : il
se¢ mettait jour et nuit au service des aftligés et il accom-
plissait leurs moindres désirs. Frére I.éon que tourmen-
tait une trés forte tentation de T'esprit, pensa qu’il
retrouverait son habituelle sérénité d'ame, s'il posseédait
quelques paroles de PEcriture, copi¢es par Krangois.
e Saint & qui PEsprit de Dieu révéla ce désir, se fit
apporter du papier et de I'encre : il ¢crivit de sa propre
main les FLouanges de Dieu et une formule de bénédic-
tion, ¢t remit cette précieuse relique 2 Frere [éon quila
conserva pour sa consolation pendant toute savie (2).

Au Lago Fucino vivait un autre Frére qui s’éeria dans
un moment de violente tentation : « Oh! si sculement
javais une parcelle, méme minime, des ongles de saint
Frangois ! Je crois que I'orage de la tentation s’éloi-
gnerait et que le calme, avec la grace de Dicu, renaitrait
en moi». Il se rendit a Rieti ol la maladie retenait le
saint Fondateur ct exposa naivement son cas a 'un des

(1) Tuow. Cer. [, 0. 49 5y.
(2) Twon. CeL. I1. n. 49.



52 L'IBEAL DE SAINT FRANCOIS

compagnons de ce dernier. Le Frére lui répondit : « I1
ne m’est pas possible, je crois, de te donner un fragment
de ses ongles, car s’il arrive parfois que nous les lui
coupions nous-mémes, il nous ordonne de tout jeter
sans rien conserver ». A ce moment, on vint lui dire que
le Saint le demandait. Frangois le pria de lui couper les
ongles et de donner les rognures au pauvre afHigé qui
recouvra sur I’heure le calme et la paix de 'esprit (1).

Admirons ici comme partout ailleurs les attentions
délicates de Frangois envers ceux qui souflraient et son
empressement continuel a soulager les affligés, quand il
le pouvait et du mieux qu’il le pouvait. Il resta fidele a
lui-méme sur ce point jusqu’a la mort. Nous savons déja
avec quelle bonté il consola ses Freres pendant les der-
niers jours de sa vie.

L’un d’eux avait bien de la peine a se contenir. (Cétait
Frere [Léon. Confesseur et compagnon assidu du Saint,
il avait vécu avec lui dans la plus étroite intimité,
Francgois, pour l'exciter a reprendre courage, lui légua sa
tunique, le seul objet dont il pit disposer. « Je te legue
ma tunique, dit-il, accepte-la et que, dorénavant, elle
soit tienne. Je la porterai, tant que je serai en vie ; mais,
a ma mort, elle te reviendra » (2).

Son souvenir se porta ensuite vers ses filles de Saint-
Damien qui ¢étaient plongées dans la désolation.
Impuissant a leur porter en personne ses encourage-
ments, il dicta pour elles quelques paroles d’édification
et de consolation, auxquelles il joignit une mélodie, en
invitant les Sceurs a la chanter et pour se récréer elles-
mémes ct pour louer le Seigneur (3).

1) Ibid. n. 42.

(1)
(2) Tuom. Cer. 11, n. S0.
(3) Spec. perf. c. go. Cf. le Testament de sainte Claire (A cta Sanctorum



I.A FRATERNITE FRANCISCAINE 53

Mais ce qui lui allait le plus profondément au cceur,
c’¢tait linfortune des Freéres délinquants. Autant il
goutait une joie extr¢me de rencontrer dans ses disciples
la fidélité et la perfection (1), autant il ressentait la
compassion {a plus vive pour ceux qui chancelaient dans
la tentation ou qui méme devenaient infideles a leur
vocation. Toutefois, il ouvrait un ceil vigilant sur les
fautes de ses sujets : il reprenait les transgresseurs du
devoir, scvissait avec une juste rigueur contre les récal-
citrants (2)et langait sa malédiction contreles Fréres qui,
par leurs mauvais excmples. donnaient le scandale (3).
Néanmoins, il savait toujours allier les avertissements
¢t les réprimandes a une patience ct a une charité
inépuisables (4). 11 est surprenant de voir avec quelle
fréquence et quelle énergie il appuie sur les vertus de
patience et de charité. I donne, dans sa premicre Regle,
la ligne de conduite suivante : « Si, parmi les Fréres, en
quelque lieu qu’ils soient, I'un d’eux veut marcher selon
la chair ¢t non selon Pesprit, que les ['réres, ses compa-
gnons, l'avertissent, le reprennent et le corrigent avec
soin et humilit¢. S’il refuse de s’amender aprés une
troisitme admonestation, que les Fréres le dénoncent le
plus tot possible a son Ministre et serviteur ou l’envoient
vers Jui ; lequel Ministre et serviteur fera de lui ce qu’il

Augusti, t. L1, p. 747) etsa Regle (c. 0) dans Seararkea : Bullar. francisc.
I, p. 675.

(1) Tuom. Cer. |1, n. 135, 178, 188.

(2) « Corripiebat nihil ominus omnes delinquentes, atque contumaces
rebelles animadversione debita coercebat ». 77res Socii, n. .

(3) Tuom. Cer. 11, n. 136 sq.

(4) « Hlos autem infirmos suaviori fovebat clementia, patientia suppor-
tabat, quos velut fluctuantes parvulos tentationibus agitates et spiritu
deficientes sciebat ». Tuowm. Crr. 1, n. 177.



I

4 LIDEAL DE SAINT FRANCO!S

jugera le plus convenable selon Dieu (1). Et nous lisons
dans la derni¢re Régle : « Si quelques Fréres, a Pinsti-
gation de l'ennemi, commettent de ces péchés mortels
pour lesquels les Fréres auront statué qu'on recoure aux
seuls Ministres Provinciaux, que ces Fréves soient tenus
de recourir a cux le pius tOt qu'ils pourront. sans retard.
Mais que les Ministres eux-meémes., s'ils sont prétres,
leur imposent la pénitence avec miséricorde ; et §'ils ne
sont pas preétres, quiils la fassent umposer par d’autres
prétres de 'Ordre, comme il leur paraitra le plus expé-
dient selon Dicu. Etils doivent éviter de shirriter et de se
troubler pour le péché d’aucun Frére, parce que la colére
et le trouble empéchent en soi et dans les autres la
charité » (2).

Aussitot avant la rédaction de la Regle définitive, il
écrivit & un Ministre : « Voici d quel signe je reconnaitrai
que tu aimes le Seigneur et que tu as de {attfection pour
moi, son serviteur ct le tien, c’est qu'aucun de nos
Fréres, si coupable soit-il, ne sorte daupreés de toi, sans
avoir obtenu miséricorde. Et 1 n'implore pas sa grace,
va lui demander il ne veut pas accepter. Et quand
meéme, dans la suite, 1l se représenterait mille fois devant
toi, aime-le plus que mot pour le gagner au Seigneur ¢t
aie toujours piti¢ de lui. Et dis au Gardien, quand tu le
pourras, que, pour ton compte, tu es décidé a toujours
agir de cette tagon » (3).

Il trace le portrait du bon supéricur et il dit entre
autres choses : « (e doit étre un homme qui console les
affligés, qui soit le dernier refuge de ceux qui sont trou-

(1) Regulal, c. 5. Opusc. ¢d. LEmvwxs, 31, Bogmusixr, 5
(2) Regulall, c. 7. Opusc. éd. Lesmins, 6«} BoruseRr, 33.

(3) Fpist. ad quemdan: ministrim. Opusc. éd. Levmins, 10g. Boknye, 28,



LA FRATERNITE FRANCISCAINE 55

blés ; car, s’ils ne trouvent pas prés de lui les remedes
efficaces, il est & craindre que les malades ne tombent
dans le désespoir. Qu’il s’abaisse lui-méme pour amener
les violents & la douceur ; qu’il modeére la rigueur de son
droit pour gagner une ame au Christ. Aux transfuges de
’Ordre, ces brebis perdues. qu’il ne ferme pas les
entrailles de sa miséricorde, considérant qu’elles doivent
étre bien violentes les tentations qui peavent pousser
une pareitle chute » (1). Et quand il s¢ démit du gouver-
nement de P'Ordre, il adressa cette priére a Dieu

« Seigneur, je vous recommande la famille que vous
m’avez confiCe. Et maintenant, mon doux Maitre, a
cause des infirmités que vous savez, n’¢tant plus en Ctat
d’en prendre soin, j'en remets la garde aux Ministres.
Si, par suite de leur négligence, de leur exemple ou
méme d’un rappel & Pordre trop dur, un Frére périt, ils
devront en rendre compte devant vous, Seigneur, au
jour du jugement » (2).

Ainst I'idée de la fraternité se déroule comme un fil
d’or dans le plan etl'organisation del’ccuvre de Frangois.
Du commencement a la fin, les relations des Fréres
entre cux, des supérieurs avec leurs inférieurs, et récipro-
quement, sont inspir¢es, par cette pensée de I'Evangile :
« Vous ¢tes tous fréres ».

Plus que cela. La charité tranciscaine, tel un bienfai-
sant soleil, a répandu ses rayons sur le monde entier.
Frangois considerait tous les hommes comme ses freres
et ses sceurs. 11 $’inclinait humblement vers tous, 1l les
regardait comme des amis intimes et sa sollicitude s’¢ten-

(1) Tuom. Cer. 11, n. 185,
(2) 1bid. n. 143.



56 IIDEAL DE SAINT FRANCOIS

dait & chacun d’cux (1). Presque toujours, quand il
recommande a ses disciples de pratiquer entre cux la fra-
ternité, il les exhorte aussi & aimer les hommes comme
des freres (2), sans examiner si ces derniers se montrent
favorables aux idées franciscaines, ou s’ils restent les
enfants du si¢cle, au sens absolu du mot. L.e séraphique
Pere leur défendait sévérement de juger ou de mépriser
ceux qui vivent dans les plaisirs et portent de somptueux
habits. « Dieu, disait-il, est leur maitre comme il est celui
des pauvres, et il peut les appeler etles sanctifier. I1 leur
enjoignait méme de respecter les riches comme fréres et
seigneurs : fréres devant le Créateur ; scigneurs, parce
qu’ils subviennent aux besoins des enfants de Dieu et les
aident ainsi & mener leur vie pénitente » (3).

(Dest encore trop peu. Ses disciples ont I'obligation
d’aimer comme des freres leurs ennenus. Ce n’est 1 sans
doute que I'observation du commandement évangélique
qui s’impose a tous indistinctement. Mais elle est carac-
téristique la fagon dont Frangois le congoit comme une
réalité vivante et positive, le met constamment en pra-
tique et en recommande fréquemment et avec insistance

(1) « Condescendebat humiliter eius animus omnes fovens, omnibus
deferens ». BERN. nE Bisse : Liber de laudibus, c. 3.

(2) Regula 1. ¢. 11, 14. 16, Regula 11. ¢. 3. Opusc. éd. Leauers, 4o,
42, 43, 67. BoEHMER, 12, 13, 13, 31.

(3) « Admonebat etiam fratres, ut nullum hominem iudicarent, neque
despicerent illos qui delicate vivunt, et curiose ac superbe et superflue
induuntur; nam Deus est noster et ipsorum Dominus, potens ad se illos
vocare, et vocatos iustificare. Dicebat etiam, quod volebat, ut fratres reve-
rerentur tales ut fratres et dominos suos : quia fratres sunt, in quantum
ab une Creatore creati ; domini sunt, in quantum bonos adiuvant ad poe-
nitentiam faciendam, eis necessaria corporis ministrantes ». 7res Socii,
n. 58.



I

LA FRATERNITE FRANCISCAINE 7
I"application. Rappelons quelques-uns de ses enseigne-
ments et de ses préceptes sur ce point.

Quand il envoie ses premiers disciples a travers le
monde, lesaint Fondateur leur tientce langage: allez mes
bien-aimés; partez deux a deux dans les diverses contrées
del'univers et préchez aux hommes la paix ctla pénitence
pour la rémission des péchés. Soyez patients dans la
tribulation et soyez assurés que Dicu accomplira son
dessein et tiendra sa promesse. St I'on vous interroge,
répondez humblement ; bénissez ceux qui vous persécu-
teront ; rendez grices a ceux qui vous accableront
d’injures et vous calomnieront, car, en ¢change de ces
tribulations, le royaume éternel vous attend » (1).

Conformément a ses principes, Frangois enjoint aux
Freres, dans ses différentes Regles, d’avoir envers leurs
ennemis cette charit¢ parfaite que le Christ a pratiquée
et enseignée : Que les Freéres ne résistent pas aux me-
chants (2). Mais si on les frappe sur une joue, qu’ils
tendent l'autre ; si on leur enléve leur manteau et leur
tunique, qu'ils nes’y opposent pas. Qu’ils donnent a
tous ceux qui demandent, et si on leur enléve ce qui est
a cux, quils ne réclament point (3)... Que tous les
Freres, en quelque lieu qu'ils soient, se souviennent
qu’ils se sont consacrés et qu’ils ont abandonné leur
corps & Notre-Seigneur Jésus-Christ ; pour 'amour de
lui, ils doivent s’exposer a tous les ennemis visibles et
invisibles ; car, dit le Seigneur : « Celui qui perdra sa
vie & cause de moi, la sauvera pour la vie éternelle » (4).

(1) Tuom. Cer. 1. n. 2.

(2) MatT. V, 39.

(3) Luc. VI, 29, 30.

(4) Marc. VI11, 35, Lve. IX, 24.



38 LIDEAL DE SAINT FRANCOLS

Bienheureuy ceux qui souflrent persécution pour la
justice. parce que le royaume des cieux est a eux. (1)
S'ils m’ont perséeuté, ils vous persécuteront aussi. (2)
Mais, s'1ls vous persécutent dans une ville, tuyez dans
une autre (3). Heureux ¢étes-vous, lorsque les hommes
vous hatront et vous maudiront, qu’ils vous repousseront
de leur société, vous chargeront d’opprobres etrejetteront
votrenom comme infame, qu’ilsdiront, en mentant, toute
sorte de mal contre vous, a cause de moi ; réjouissez-
vous en ce jour-la et tressaillez d'allégresse, car voici que
votre récompense est grande dans le ciel (4)... Considé-
rons tous, mes Fréres, cette parole du Seigneur
« Atmez vos ennemis et faites du bien & ceux qui vous
haissent » (3); car, Notre-Seigneur Jésus-Christ dont
nous devons suivre la trace, a donné a un traitre le titre
d'ami ¢t il vest offert spontanément a4 ses bourreaux.
Nos amis. ce sont donc tous ceux gui nous apportent
injustement des peines et des atflictions;deshumiliations,
des injures, des douleurs, des tourments, le martyvre et
la mort. Nous devons les aimer davantage, car ce qu'ils
nous font nous procure la vie ¢ternelle » (6).

Frangois alla jusqu’a traiter comme des freres les bri-
gands. cc rebut de Phumanité. T dit formellement : « Kt

(+) Marr. V.o,

(2) Joasx. XV, 20,

(50 Marr. X, 23,

(4) Mario Voo sq bee VI 22 sq.

(3) Mo V, gy

(6 Reguda b, c. 14, 16, 22. Opusc. éd. Limmens, 12, 43, 51 BeEIMER,
13,15, g, Cf. Regula 11, ¢ 10. Admonitiones, n. 15. La vieille tradition
franciscaine a enregistr¢ maints exemples qui prouvent comment les
Fréres observaient ces recommandations dans toute feur rigueur. Cf. v.
g. T'res Socii, n. 38-41; lorn. a Yanvo, n. 6. Vila fr. Aegidii. 77.83. Dicta
B. Aegidii, 18 sq.



LA FRATERNITE FRANCISCAINE 29

quiconque vicendra vers les Fréres,ami ou ennemi, voleur
ou brigand, qu’il soit recu avec bonté » (1). Comment
prenait-il cette doctrine au sérieux ? Un chapitre ravis-
sant du Speculum perfectionis va nous le montrer.

Des voleurs venaient parfois d’une forét voisine a
I'ermitage de Borgo San Sepolcro et priaient les Freéres
de leur donner du pain. Or, plusieurs dentre les
Fréres pensaient qu'il n’était pas bien de faire 'aumone
a de pareils mauvais sujets. D’autres, au contraire, ¢taient
d'avis qu’il fallait par piti¢, leur donner & manger, atin
de les amener a se convertir. Un jour que Francois vint
en ce lieu, le cas lui fut soumis. « Si vous vous confor-
mez 4 mes instructions, répondit-il, j’ai confiance dans
le Seigneur que vous gagnerez leurs ames. Allez donc
procurez-vous de bon pain et de bon vin; portez-leur
ces provisions dans la forét qu’ils habitent et appelez-les
A haute voix @ « Nos freres les voleurs, venez & nous, car
nous sommes fréres et nous vous apportons de bon pain
et de bon vin ». Ils viendront tout de suite. Alors ¢tendez
une nappe sur la terre: placez-y le pain et le vin, et
servez-les avee joie ¢t humilité, tout le temps qu'ils
mangeront. l.e repas acheveé, dites-leur une parole de
Diecu et, pour finir, ne leur demandez qu’une chose :
qu’ils vous promettent de ne battre et de ne maltraiter
personne. Car, si vous exigiez d’eux toutd la fois, ils ne
vous ¢couteraient pas ; mais votre humilité et votre cha-
rité leur feront promettre ce que vous désirez. Le lende-
main, portez-leur. 4 cause de cette bonne promesse,
outre le pain et le vin, des ceufs et du fromage, et servez-
les comme la veille. Lorsqu’ils auront fini de manger,

(1) « Et quicumque ad eos venerit amicus vel adversarius, fur vel latro,
benigne accipiatur ». Reguda 1, ¢. 7. Opusc. éd. Lemxess, 34. Bornyer, 8.



60 L’ IDEAL DE SAINT FRANCOIS

vous leur direz : « Pourquoi rester ainsi tout le jour
exposés a mourir de faim et soumis A tant de désagré-
ments ? Pourquoi vous livrer a tant d’actions coupables
qui causeront la perte de vos dmes, si vous ne vous con-
vertissez pas au Seigneur ? Il vaut beaucoup mieux
servir le Seigneur : il pourvoira dans cette vie a toutes
vos nécessités corporelles et, finalement, sauvera vos
ames ». Alors, en considération de I'humilité et de la
patience que vous leur aurez témoignces, le Seigneur
leur inspirera de se convertir ». l.es Freéres suivirent les
recommandationsdu bienheurcux Francois etles voleurs,
de leur cOté, par la grace et la miséricorde de Dieu, les
¢coutérent et ex¢cutérent a la lettre et de point en point
ce qui leur était humblement demand¢. Bien plus, ils se
mirent, en raison de Phumilit¢ ¢t de la bonté des Ereéres,
a leur rendre service et a porter sur leurs propres épaules
des falourdes de bois jusqua I'ermitage. Plusieurs
méme entrérent dans I’Ordre. Quant aux autres, ils
confesserent leurs péchés, firent pénitence de leurs
crimes, promirent aux Fréres de vouloir vivre désormais
du travail de leurs mains et de ne jamais plus causer de
tort a personne (1).

(1) Spec. perf. GO.



CHAPITRE XITI

SAINT FRANCOIS
ET LES OEUVRES DE CHARITE

D’apres ce que nous avons dit jusqu'a présent, il est
manifeste que Frangois réalisa d’abord, puis imprima
dans Tesprit de ses disciples I'idéal de fraternité dont
parle saint Jean : « Mes petits enfants, n’aimons pas de
parole et de langue, mais en action et en vérité». (1)
L’amour actit du prochain — nous disons aujourd’hui :
les ceuvres de charité, — tint toujours au cceur de
'hemme de Dieu. Ii eut soun principe dans la qualité
de chevalier du Christ qui appartenait & Frangois ct il se
manifesta principalement par /e soin des malades et par
Passistance des pauvres.

I. — Le soin des malades prit, au siccle des croisades,
undéveloppementconsidérable. {.'enthousiasmereligicux
qui poussait les guerriers a quitter par bandes leurs
foyers et a exposer leur vie & toute sorte de hasards pour
arracher la Terre-Sainte aux mains des infidéles, cet
enthousiasme, dis-je, aiguillonna aussi une multitude
d’ames a se mettre enticrement au service des malades
que, jadis, le Sauveur consolait ct guérissait avec une
si tocuchante compassion. I se fonda alors un grand

(1) Toaxn. 11,18,



62 LIDEAL DE SAINT FRANCOILS

nombre d’hopitaux que l'on comblait d’aumoénes et
toute une armée d’Ordres religieux et de confréries qui
se consacrerent au service de ’humanité soufirante.

.e servi it u ¢re  vrail héroique

(e service prenait un caractére vraiment héro ,
quand il s’agissait des lépreux. ApportéeenOccident par
les croisés (1), lalépre arabe devinten peu detempsle plus
terrible des fléaux dans tous les pays. Elle aurait méme
fait périr la majeure partie de la population, si 'on
n‘avait s¢paré de la soci¢t¢ des hommes ceux qu’elle
avait atteints. Ils étaient condamnés a vivre hors des
villes et des villages et a se tenir a I'écart des voies de
communication. Il ne leur était permis que deux fois
par an, a Paques et a No¢l, de venir dans les lieux
habités, mais ils devaient alors observer, avec une
rigourcuse exactitude, les prescriptions qui leur avaient
¢ét¢ faites au moment de leur isolement ; par exemple :
annoncer leur présence, en agitant une crécelle, montrer
a distance avec leur baton les objets qu’ils désiraient
acheter, porter un vétement spécial qui leg tit reconnaitre,
etc. Il ¢tait interdit aux hoteliers, sous des peines sévéres,
de les héberger. I.'entrée des églises leur ¢tait refusce. (2)
Quelqu’un voulait-il s’approcher de leur demeure, ils
avaient I'obligation d’agiterleur crécelle pourle tenir au
loin. Une sébile était placée sur le bord du chemin
et on v déposait les aumones qu’on désirait leur faire. (3)

(1) Déja auparavant, voir Kuwrh, La lépre avant les Croisades en Occi-
dent. Paris, 1go7.

(2) 11y avait souvent i catédes 1éproseries, des chapelles réservées aux
malades et des prétres affectés a leur service. Le 111¢ Concile de ILatran
(1179) ordonne que le culte soit organis¢ au moins dans les léproseries
plus importantes, puisque les lépreux n'ontaucun accés dans les églises
publiques. Harnuiy : Acta Conciliorwm, t. V1, pars 11, n. XXIII.

(3) Ct. Lurorr: Die Leprosen, dans : Sc/weigerischer Geschichtsfreund,
XVI, 187-248.



S. FRANGC@OIS ET LES (EUVRES DE CHARITE 63

Condamnés a une mort lente et déja regardés comme
morts, ils recevaient de I'Eghse seule ¢t de la charie
chrétienne, consolation et secours.

[.’Egliselesentourait d'honneurs comine des personnes
consacrées 4 Dieu. Elle les accompagnait avec de
touchantes cérémonies au hiea de leur retraite et elle
prenait soin d’eux avec toute la tendresse de son amour
et de son dévouement. La charité chrétienne se rappelait
que le divin Sauveur avait t¢moigné aux lépreux une
préférence marquée (1) et quil est méme écrit de i
dans les saintes Lettres : « Véritablement. c'étaient nos
maladies qu’il portait et nos douleurs dont il s'¢tait
charg¢ ; et nous, nous le regardions comme un lI¢preux
et un homme frappé de Dieu et humili¢ » (2). On voyait
dés lors dans la personne des I¢preux Jésus-Christ lui-
méme qui avait ¢t¢ comme cux rejet¢ du monde et
mépris¢, qui ¢tait devenu le rebut de tous et Fhomme
des douleurs.

Cette conception d'une toi profonde obtint ce résuitat
que, partout et en peu de temps, il s'éleva des asiles pour
les lépreux. Chaque ville, presque chaque village avait
sa léproserie. Au temps de saint Frangois, la France en
comptait deux mille (3). Peu de temps apres, le chroni-

(1) «Ipse ennn Christus in carne apparens multas curialitates lepresis
exbibuit. tangendo eos propria manu et sanando maltos et dulciter eos
alloquendo, sicut patet ex evangelio ». Huomeere o Romaxs, O P.: De
eruditione praedicatorum. lib. 2. ¢. 41, éd. Maxima Bibliotheca Veterum
Patrum, 1. 23, Lvon. 1677. 477-

(2) Is. LITI, 4 Ontrouve souvent dans les écrivains du Moven-Age des
allusions & cette prophétie messianique. par exemple dans 8. BoxavesTury:
leg. c¢. 1 n. G etdans Humsert oE Romaxns @ Loc. cit.

(3) On lit, en effet. dans le testamentde Louis VIIT (1220) : « Donamus
ct legamus duobus millibus domorum leprosorum decem millia librarum

videlicet cuilibet earum centum solidos ». MarriN-Dorsy - Dictionnaire de
Uéconomie chr-étienne, 11, 415,



64 L'IDEAL DE SAINT FRANGOLS

queur Mathieu de Paris indique pour I'Occident le
chiffre de dix-neuf mille (1). .’Ordre de Saint-Lazare,
d’autres corps de chevalerie et des particuliers de ['un et
'autre sexe se consacrérent, pour Pamour du Christ, au
soin des lépreux.

(Cétait 1a le plus rude exercice de pénitence que 'on
put s’imposer. e Cardinal Jacques de Vitry écrit a ce
sujet (1223-1226) : ¢ ... Ils supportent entre autres choses,
pour l'amour du Christ, la salet¢ et la puanteur des
malades ; ils se font violence a cux-mémes et endurent
des fatigues si accablantes qu'on ne saurait comparer
aucune autre ceuvre de pénitence avec ce martyre si saint
et si précicux aux yeux de Dicu » (2). Humbert de
Romans, (énéral des Dominicains, aftfirme pareillement,
de son coté, que, parmi plusieurs milliers de personnes,
quelques-unes & peine se montraient disposées a servir
les 1¢preux, tant la maladie de ces infortunés était
horrible, tant leur impaticence et leur ingratitude étaient
intolérables (3). Frangois d’Assise athirme la méme chose
d’aprés sa propre expérience.

Jeune mondain, il éprouvait pour les lépreux une
invincible horreur. Il lui suflisait de penser a eux pour
se sentir rempli de dégolit. Leur voisinage lui était si
insupportable, comme lui-méme le confessa plus tard,
que, lorsqu’il apercevait & deux milles de distance une
léproserie, il se détournait et se bouchait le nez. Rien au
monde ne lui paraissait aussi laid, aussi repoussant que
les Iépreux. Non pas qu'il fat indifférent a leur miscre,

(1) Mawris-Dowsy - Tbid. 1V, 120.

(2) Historia ocadentalis, ¢ 2. éd. Fraxgors Moscu, Doual, 1597,
338 sqp.

(3) Cf. (ioc. cit)) le sermon & Humpinyr ne Romans : Ad Fratres et
Sorores in domibus leprosorum. 11 est pour Uhistoire d’un haut intérét.



S. FRANC®IS ET LES (EUVRES DE CHARITE 65

mais la répugnance I'emportait sur la compassion et,
quand il rencontrait un lépreux & I'improviste, il lui
faisait remettre son aumone par une tierce personnne,
tandis que lui-méme s’empressait de prendre le large(1).
Tel il fut jusqu'au jour ou le Seigneur lui manifesta
qu'’il voulait le prendre a son service, en qualité de che-
valier. « Dés lors, remarque saint Bonaventure, il se
pénétra toujours davantage de cette idée que le combat
spirituel a son principe dans le mépris du monde et que
le chevalier du Christ doit commencer par se vaincre
lui-méme » (2). Mais si tortement que cette conviction
s'imprimat dans son ame, il lui fut cependant impossible
de vaincre son dégoit et son horreur pour ces affreux
malades jusqu’au jour ou Dieu lui dit en esprit
« Frangois, au lieu des biens charnels et vains, recherche
les joies spirituelles, préfére 'amertume a la douceur
et méprise-toi toi-méme, si tu veux me connaitre. Aprés
cette transformation, tu gouteras pleinement le sens
de mes paroles » (3).

(1) « Consueverat multum horrere leprosos... In tantum enim, ut dixit,
sibi amara fuerat visio leprosorum, ut non solum eos nollet videre, sed
nec eorum habitacalis propinquare. Et si aliquando contingebat ipsum
iuxta domos eorum transire aut eos videre, licet pietate moveretur ad
faciendum eis eleemosynam, per interpositam personam, vultum tamen
semper avertens, nares suas propriis manibus obturabat ». 7Tres Socii,
n. 11. « Intantum namque, ut dicebat, aliquando amara ei leprosorum
visio exsistebat, ut, cum tempore vanitatis suae per duo fere milliaria emi-
nus ipsorum domos respiceret, nares suas propriis manibus obturaret ».
Tuom. Cer. I, n. 17, « Inter omnia infelicia monstra mundi Franciscus
naturaiiter Jeprosos abhorrens ». Tuow. Cer. 11, n. e.

(2) S. Bonav. 1.eg. co1, n. 4.

(3) « Francisce, inquit illi Deus in spiritu, pro carnaliter et vane dilectis
iam spiritualia commutato, et amara pro dulcibus sumens contemne te
ipsum, mesivelis agnoscere; nam etordine verso sapient tibi quae dico ».
Troy. Crr. II. 0. g.

*k



66 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

Cette promesse devait, en eflet, se réaliser bientot.
Un jour que Frangois chevauchait dans la plaine qui
s’¢tend devant Assise, un Iépreux vient au devant de lui.
A cette rencontre inattendue, il éprouve un profond
dégoti. Mais il se souvient qu’il lui faut d’abord se
vaincre sol-méme pour devenir le chevalier du Christ.
Aussitdt, 11 descend de cheval et court vers le pauvre
pour I'embrasser. Le Iépreux tend la main comme pour
recevoir une aumone. Frang¢ois lui donne en méme
temps un baiser et une piece d’or. Puis, il remonte en
selle et quand 1l parcourt des yeux la plaine toute:
découverte, il ne voit plus le lépreux. L’étonnement
ct la joie emplissent son ame : 1l chante les louanges
du Seigneur et se propose de faire dans la suite de plus
grandes choses encore (1).

Il retourne chez lui, s¢ munit d’une grosse somme
d’argent et dirige ses pas vers une léproserie. Il en réunit
tous les malades, remet une aumaone a chacun d’eux etlut
baise la main. Au sortir de ce lieu, ce qui dans le passé
lui avait paru amer, fut changé en douceur (2). Cest lui-
méme qui l'athrme dans son Testament : « Lorsque
j’¢tais encore dans les péches, il me semblait trop amer
de voir des lépreux ; mais le Seigneur me conduisit au
milieu d’eux et yexercai la miséricorde a leur égard. Et
gquand je me retirai de leur présence, ce qui m’avait paru
amer, fut chang¢: en douceur pour mon dme et pour mon
corps » (3).

Désormais. ses visites aux lépreux se renouvelérent
souvent. [l leur faisait de riches présents et leur baisait

(1) Tron Cen. Moo g ZTres Socii. no 1. S Bosav. feg. ¢ 1.n 5.
(2) Tuon. Cev. 11, n.g. 7res Socii, n. 11,
(3) Testam. Opusc. éd. Lennens. 77. BoEHMER. 30,



S. FRANCOIS KT LES (EUVRES DE CHARITE 67

la main et la houche avec une cordiale sympathie, parce
qu’il voyait en chacun d’eux notre divin Sauveur (1).
Toutefois, ce fut seulement guand i eut brisé pour
jamais avec le monde. qu’it devint feur ami et leur
tamilier. Il s¢ mit entierement a leur disposition et Jeur
rendit, pour Pamour de Jésus-Christ. toute sorte de
services. Il leur lavait les pieds, pansait leurs ulcéres,
enlevait de leurs plaies la pourriture, en essuyait le pus
et les caressait méme avec une admirable dévotion (2).

Ses premiers Fréres rivalisérent d’héroisme avec lui
dans la pratique de la charit¢. Au début, ils demeuraient
ordinairement dans les léproseries cu dans leur voisinage
et ils rendaient aux malades avec humilité et dévotion les
plus bas offices (3). Le désir du Fondateur ctait de voir
ses fils s’adonner de temps en temps & ce ministére, et
quand des nobles et des séculiers, habitués aux délica-
tesses de la vie, sollicitaient leur admission dans Ordre,
illes invitait & considérer qu'il leur faudrait habiter dans
des léproseries ct v coigner les pauvres malades (4). 11
ordonna méme aux Fréres dans sa premiére Regle
d’aller, dans une nécessit¢é manifeste. recueillir  des
aumoénes pour les Iépreux (5).

Si laid, s1 impatient, st ingrat que fat Pun d’eux
Frangois prescrivait de le servir avec la plus grande cha-

(1) S. Boxav, Leg. c. 1. n. 0,

(2) Tnom. Cer, 1. n. 17, Fres Socii, n. v1. 8. Boxav. Leg. c. 2, n. 0.

(3) « Diebus vero manibus propriis qui poterant laborabant, exsistentes
in domibus leprosorum vel n aliis locis honestis. servientes omnibus
humiliter et devote ». Trom, Cri. 1, n. 3q.

(4) Spec. perf. ¢ 14.

(5) « Fratres tamen in manifesta necessitate leprosorum possint pro eis
quaerere eleemosvnam ». Regula 1. ¢. 8 Opusc. ¢d. Lessens, 20,
Borpumex. 0.



68 L'IDIEAL. DE SAINT FRANGOIS

rite et la plus grande attention. Les Freres se découra-
geaient-ils parfois a la vue de la tdche surhumaine qu’ils
avaient a fournir, il les stimuiait par son infatigable
ardeur (1).

Une seule fois, il crut avoir fait de la peine & un
1épreux. Frére Jacques le Simple avait amené avec lui,
de la léproserie de Rivo-Torto a la Portioncule, un
malade, dont le Saint lui avait confi¢ la garde. Frangois
I'en reprit, car il manquait par 1a aux égards auxquels les
autres avaient droit. Mais, a peine elt-il fait cette obser-
vation qu’il regretta d’avoir humili¢ le Iépreux. Il s’im-
posa pour pénitence de manger dans la méme ¢cuelle que

le «frére chrétien » — c’est le nom qu’il donnait aux
lépreux. — Il se mit donc a table avec lui, fit apporter

une écuelle pour eux deux et prit sa nourriture avec le
malade. Celui-ci, qui n’était qu’une plaie, faisait horreur
a voir. Ses doigts en particulier étaient tout recourbés
par le mal, sanguinolents et purulents, de sorte que le
sang et le pus coulaient dans I’écuelle a chaque fois qu'’il
y prenait un morceau. Les autres convives restérent sans
parole devant une telle charité, une telle humilité, un tel
empire sur soi-méme (2). On sent aujourd’hui encore,
dans le récit de ce fait, 'émotion profonde du narrateur
qui en a été le témoin oculaire.

(1) Pour se taire une idée des prodigicuses ditticultés que suscitait le
soin des Iépreux et de I’héroisme avec lequel Frangois et ses Fréres les
servaient. qu’on lise le chapitre XXV I11¢ des Actus (XXV© des Fioretti)
« Comment saint Frangois guérit miraculeusement un lépreux de l'ame et
du corps ». Cette légende doit étre conforme a la vérité, méme pour la
gucrison qu'elle rapporte. En tout cas, les historiens attestent que saint
Frangois pendant sa vie (S. Boxav. Leg. ¢ 2 n. 0) et aprés sa mort
(Trom. Cer. |, n. 146 146 0.5 U, sq.) a guéri miracaleusement «les 1épreu x.

(2) Spec. perf. c. 38.



S. FRANCOIS ET LES (FUVRES DE CHARITE 69

I.e soin des lépreux passa peu a peu au second plan,
d’autant plus que les Fréres s’adonnaient & I'apostolat
et qu’ils habitaient généralement dans leurs propres
maisons (1). Toutefois, ils se sentaient, méme alors,
encore attirés vers les malades. Razzardo di Rocca Pazza,
seigneur féodal de ’'Ombrie que les prédications de saint
Frangois avaient converti, donna, en 1218, au prétre
Bono une vaste piéce de terre pour y construire une
grande léproserie et unc église. La direction en fut
confiée aux Fréres Mineurs parce qu’ils exergaient sur
les malades et sur les infirmiers la plus bienfaisante
influence (2). Les Fréres auront pareillement continué
en maint endroit a rester en relations avec les léproseries.
Frere Jourdain de Gianonous apprend tout a fait acciden-
tellement qu’en 1223 il était Gardien & Spire, & ’hopital
des lépreux, et que le Provincial Albert de Pise v tint
le chapitre (3). L’année suivante, Jourdain fut envoyé
avec quelques compagnons a la nouvelle fondation d’Er-
furt, en Thuringe. Ils logérent dans la maison du prétre
qui desservait I'hopital des 1épreux jusqu’au jour ou leur
Couvent fut bati (4). La méme année, les premiers Fran-
ciscains abordérent en Angleterre et plusieurs d’entre eux

(1) Nous avons vu que, pour les mémes motif’, le travail que les Fréres
exécutaient dans les maisons étrangéres alla en diminuant. Dans la Vita
B. Christophori de Romandiola, éd. Analecta pranc. 111, 106y, il est dit
expressément que si, 4 lorigine, le soin des lépreuxs prit, dans 1'Ordre,
un développement aussi considérable, cela tint au fait que les Freéres
n‘avaient pas de maisons pour s’abriter.

(2) Dox Pretro Pirri : San Lagzaro del Valloncello. Memorie di un
grande leprosario francescano nell’ Umbria, Pérouse, 1915.

(3) Le méme Albertde Pise racontait plus tard, alors qu'il était Provin-
cial d’Angleterre, comment saint Francois et tui avaient jadis habité et
travaillé ensemble dans une léproserie. Eccriston, coll. X1V, p. 106.

(4) Jorp. a lano, n. 32, 3g.



70 L'IDEAL DE SAINT FRANCOIS

cherchiérent un abri provisowre dans les hopitaux, par
exemple, a Cantorbéry et @ Northampton (1). Des faits
semblables se sont reproduits en plus d'un lieu dans
les derniéres années de la vie du saint Fondateur. Peu
de temps avant sa mort, alors que la maladie lavait
réduit a ne pouvoir précher, Frungois lui-méme voulait
reprendre le service des lépreux et redevenir comme
autrefois objet de mépris (2).

Ses disciples, contformément au veu de feur Fondateur,
restérent dans la suite les fidéles amis des malades.
Elles sont innombrables les «cuvres de  miséricorde
spirituelle et corporelle qu'ils ont accomplies durant
sept siecles dans les hopitaux et dans les maisons privées.
Des milliers de Franciscains et de Franciscaines sont
morts au service des  1épreus et des pestiférés. Cest le
Tiers-Ordre en particulier, sur gui ne pesaient ni les
charges de T'apostolat, ni l'obligation de la cloture,
qui a développ¢ une grande activité sociale en faveur
de ceux qu’atfligeaient la maladic ou les infirmités.
Déja, la Régle primitive des Tertiaires, laquelle remonte,
quant aux points essenticls, @ saint 'rangots lui-méme,
contient des prescriptions sur le soin des malades (3).
Les deux grandes gloires du Tiers-Ordre, le roi
f.ouis IX de France, et la tille des rois, Klisabeth

(1) Eccrestos @ De adventu I'F Min. in Angliam, coll. | et 1, éd.
Lrrreg, p. 8, 13,

(2) « Volebatad serviendum leprosis redire denuo et haberi contemptui
sicut aliquando habebatur ». Tuos. Crr. 1on. 103,

(3) « Cum aliquem fratrum vel sororum contigerit infirmari, ministri per
se vel per alios, si infirmus eis fecerit nuntiari, semel in hebdemada visi-
tent infirmantem et ad peenitentiam commoveant et, sicut viderint expe-
dire, necessaria corporis, quibus indiget, de communi administrent ».
Regula antiquissima fratrum et sororwon poesitentium, c. 8. Opusc. éd.
BorHMER, 78.



©S. FRANCOIs ET LES (EUVRES DE CHARITE, P

de Hongrie, se placent au premier rang par leurs
excmples. Non seulement louis !X faisait construire
de ses propres deniers de nombreux hopitaux (1), mais
il lavait les pieds des Iépreux, les essuyait et les baisait.
Il allait jusqu’a partager son repas avec eux, ct, tout
penétré de vénération pour le Sauveur, jusqu’'a manger
les restes que ces malheureux avaient touchés de leurs
mains dégotlitantes et qu'ils repoussaient (2).

I.a bonne sainte Elisabeth s’enferme dans hopital
qu'elle avait fondé a Marbourg, afin de consacrer
uniquement aux malades les derniéres années de sa vie.
Jour et nuit, elle lavait et pansait leurs plaies, leur
administrait les remedes, les consolait et les cenduisait
a Dieu. Elle ne s’effraya jamais de leur rendre les services
les plus rebutants. Mais, ses préférés étaient les Iépreux
pour qui elle se sacrifiait avec une générosité sans
pareille et avec un inexprimable contentement.

Elle se chargea en particulier d’une jeune iépreuse,
qui était a ce point déformée par la maladie que personne,
al’hopital, n’osaits’approcher d’elle, ni méme la regarder.
Elisabeth la conduisit dans sa propre chambre, lui préta
son lit, lava ses ulcéres, se mit & genoux devant clle
pour lui retirer sa chaussure et lui couper les ongles.
Elle restait de longues heures aupres d’elle et cherchait
A Pégayer, en jouant avec elle et en [’entretenant avec
Ja tendresse d’'une meére. « Ah! que nous sommes
heureuses, disait-elle un jour a ses suivantes, de pouvoir
ainsi laver et vétir Notre-Seigneur » ! Elle {it un jour

(1) Vita. auctore Gavkrepo ve Bevro-roco Regis confessarin, c. 3.
sAct. Sanct. Augusti t. V, p. 348, n. 29 sq- )
(2) Appendix Vitae 1. c. 4, n. 23, ibid. p. 364.



72 IIDEAL DE SAINT FRANGOIS

cette ouverture a Frére Gérard, Provincial des Francis
cains d’Allemagne : « Ah ! mon Pére, ce que je voudrais
avant tout et du fond de mon cceur, ce serait d’étre traitée
en tout comme une lépreuse ordinaire. Je voudrais
qu’on fit pour moi, comme on fait pour ces pauvres
gens, une petite hutte de paille et de foin, et que l'on
y suspendit devant la porte un linge pour avertir les
passants, avec un tronc, afin qu’on put v jeter quelque
aumone » (1).

Ces sublimes exemples ont été suivis par presque tou-
tes les Congrégations, — et elles sont nombreuses, — qui
professent la Régle du Tiers-Ordre franciscain, comme
aussi par ces millions d’ames pieuses qui l'observent
au milieu de P'agitation du monde.

II. — Non moins que le soin des malades, /’assis-
tance des pauvres gagna le cceur de saint Frangois. En
effet, tandis qu’il ne devint’'ami des lépreux que grace a
sa « conversion », il témoigna, dés sa jeunesse, une par-
ticuli¢re bienveillance aux nécessiteux de toute nature. A
chaque pas qu’il fit vers la vocation évangélique, cet
amour devint plus profond, jusqu’au jour ou Frangois
passa définitivement du coté des pauvres et des déshé-
rités (2). A partir de ce moment, il fut le chevalier de
Dame Pauvreté et du Roi pauvre, Jésus-Christ. Aussi
bien, comment aurait-il pu Pétre, §’il n’avait pas fait
absolument sienne la cause des pauvres! Ie gentil-
homme que I'on armait chevalier promettait solennel-
lement d’étre toute sa vie le défenseur des pauvres ; quels

(1) Le Comre pE MoxtarenBert : Histoire de sainte FElisabeth de
Hongrie, duchesse de Thuringe, 11, 22¢ éd. Paris, 1903, 111-114,

117-11Q.
(2) Sur la charité de Frangois pendant sa vie mondaine, ¢f. 1. p. 143.



S. FRANCOIS ET LES (EUVRES DE CHARITE 75

devaientdonc étre les engagements de ce chevalier spiri-
tuel, qui voyait dans chaque pauvre comme dans chaque
malade le divin Sauveur lui-méme (1) !

Les biographes ont bien de la peine a trouver des
termes pour exprimer convenablement sa prédilection
envers les pauvres. « J1 aimait cordialement les pauvres,
déclarent les Trots Compagnons, il compatissait a leur
misere du plus profond de son ame ct 1l se faisait le ser-
viteur de tous » (2). Thomas de Celano ¢crit de son
coté : « Quelle langue pourrait dire 'immense compas-
sion que cet homme éprouvait pour les pauvres ?
Certainement, cette piti¢ ¢tait innée en lui, mais elle fut
augmentée par une grice d’en haut. [.’ame de Frangois
s’attendrissait a la vue des pauvres ct, quand 1l ne pou-
vait les secourir matériellement, il leur témoignait son
amour. Tout ce qu’il voyait de pauvret¢ ct de misere
dans un malheureuy, i le rapportait au Christ par une
soudaine réflexion et une rapide transposition. Il recon-
naissait dans tous les pauvres le Fils de la pauvre Dame
et il portait nu dans son cceur Celui qu’elle avait porté
nu dans ses bras. Bien qu’il et chassé de son ame tout
sentiment d’envie, il ne put se défaire de la jalousie de la
pauvreté. La vue d’un plus pauvre que lui excitait cette
jalousie et, rivalisant avec lui de pauvreté, il craignait
d’étre vaincu dans cette lutte » (3).

Ainsi, 1l advint un jour que 'homme de Dieu, dans
ses courses apostoliques, rencontra un pauvre sur le

(1) Jou. Barr. voxn Wess : Weltgeschichte, 1V, 3¢ éd. Gratz et Leipzig,
18g1, 623.

(2) « Pauperes queque intime diligebat, eis viscerose compatiens, o1nni-
busque se subditum exhibebat ». T'res Soci#i, n. 57.

(3) Tuowm. Cer. 11, n. 83.



74 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

chemin. Vovant son déntiment, il en fut touché,et se
tournant vers son compagnon, il lui dit : « La misére de
cet homme nous fait honte et adresse a notre pauvreté

un veéhément reproche ». — « Et pourquoi donc 7 »
répliqua son compagnon. — Et le Saint de répondre

d'une voix pleine de larmes : « J’ai choisi pour richesse
et pour Dame la pauvreté, et je la vois plus rayonnante
en cet homme qu’en moi-méme. Ignores-tu donc que le
bruit s’est répandu dans le monde entier que nous nous
sommes faits pour le Christ les plus pauvres de tous ?
Muais ce pauvre-ci est la preuve gu’il en est autre-
ment » (1).

De cette compassion pour les pauvres et de cette ému-
lation découlaicent la profonde estime que Francois leur
¢moignait et Pamiti¢ avec laquelle 1 les accueillait. 11
recommandait sans doute aux siens de saluer tous les
hommes indistinctement : les grands et les humbles,
avec une politesse exquise ¢t de les traiter comme des
fréres (2), mais leurs préférences devaient aller entre tous
aux petites gens. La Re¢gle primitive donne sur ce point
un commandement trés formel @ « Et ils doivent se
réjouir de se trouver au milieu des personnes humbles et
meprisces, des pauvres et des infirmes, des malades, des
l¢épreux et des mendiants du chemin » (3).

(+; « ... Magnam verecundiam intulit nobis huius inopia et nostram
paupertatem plurimum reprehendit... Pro meis divitiis, pro mea domina,
paupertaten clegi, et ecce relucet magis in isto. An ignoras quod per
totum mundum insonuit extremos pro Christo nos pauperes esse? Sed
aliter se habere, pauper iste convincit n. Taom. Cir. 11, n. 8.

(2} Tres Socii, n. 57.

(%) « Et debent gaudere, quando conversantur inter viles et despectas
personas, inter pauperes et debiles, infirmos et leprosos et iuxta viam
mendicantes ». Regula I, c. . @pusc. ¢d. LEmmens, 37. BoEHMER, 10.



S. FRANGOIS ET LES (EUVRES DE CHARITE 75

Cette conduite ¢tait 4 ses yeux toute naturelle. Oui,
ils allaient évidemment de pair les pauvres qui dtaient
impuissants a changer leur sort ct les Freres Mineurs
qui le partageaient volontairement. [.'indigence des
premiers Ctait-elle leur faute ou non ? Etait-elle sup-
portée par un homme digne ou par un indigne ? Etait-
elle en réalité aussi grande qu’elle paraissait a ’extérieur?
Francois ne sc¢ posait ni ces questions, ni d’autres
semblables. Qu’un pauvre se présentat devant lui, c’en
était assez pour qu’'il vit en esprit le Christ lui-méme
et pour que lui, le chevalier de la pauvreté, il tat rempli
d’une pitié et d'une compassion indicibles.

« Aussi lui était-il extrémement pénible de voir insul-
ter un pauvre ou d’entendre maudire une créature quel-
conque» (1). Un Frére s’était permis, un jour, d’adresser
une parole injuricuse a un pauvre qui demandait 'au-
mane. « Prends garde, lui avait-il dit, a ne pas simuler
la pauvreté, tout en étant riche ». Francois, le pere des
pauvres, Vayant entendu, fut wrés peiné et fit un vif
reproche au KFrére qui avait ainsi parlé. Puis, il lui
ordonna de sc¢ dépouiller de ses vitements devant le
mendiant et de lui baiser les pieds, en lui demandant
pardon. — Ilavait coutume de dire : « Celui qui maudit
un pauvre, fait injure au Christ, dont ce pauvre porte la
noble livrée et qui s’est fait pauvre pour nous en ce
monde » {2).

Un autre jour que fe Saint préchait, un homme pauvre

(1) « Molestissimum erat ei, cum aiicui pauperi cerneret exprobrari,
vel in aliquam creaturarum maledictionis verbum audiret ab aliquo
intorqueri ». THom. Crr. 1, n. 76.

(2) « Qui pauperi maledicit, Christo iriuriam facit, cuius portat nobile

signum, qui se pro nobis fecit pauperem in hoc mundo ». Trow. Cer. 1,

n. 76.



76 LIDEAL DE SAINT FRANGOIS

et malade vint au lieu ou il se trouvait. Apitoyé par
cette double infortune : le déntiment et la soufirance,
il se mit a s’entretenir de la pauvretéavec son compagnon.
Le Saint compatissait aux souffrances de cet homme
et il se sentait le cceur plein d’amour pour lui, lorsque
son compagnon lui dit : « Frére, il est vrai que cet
homme est pauvre, mais il n’y a peut-étre personne
dans toute la contrée qui désire plus que lui la richesse ».
Aussitot, le Saint le réprimanda, e¢t, comme le Frére
reconnaissait sa faute, il lui dit : « Cours vite, enléve
ta tunique, jette-toi aux pieds du pauvre et confesse que
tu es coupable. I1 faut non seulement que tu luidemandes
pardon, mais encore que tu soliicites de lui une priere ».
e Frére obéit, fit sa pénitence et revint. Le Saint lui
dit alors : « Quant tu vois un pauvre, mon Frére, ta
as sousles yeux le miroir du Maitre et de sa Mére pauvre.
Dans les infirmes.considére de méme les infirmités dont
il a pour nous assumé le fardeau » (1). Sur quoi Thomas
de Celano fait cette observation : « Vraiment, Frangois
gardait toujours le faisceau de myrrhe ; son regard était
fixé sur la face de son Christ, et, toujours, il avait présent
I’Homme des douleurs qui connait nos infirmités » (2).

Comme le Saint enseignait & ses Fréres a estimer et a
aimer les pauvres en considération de Dieu, ainsi enga-
geait-il non moins vivement les pauvres a se faire de la
pauvreté cette méme conception idéale et a la supporter
vaillamment.

(1) « Cum pauperem vides, o frater, speculum tibi proponitur Domini
et pauperis Matris eius. In intirmi$ similiter, infirmitates, quas pro nobis
assumpsit, considera». Thom. Cer. 11, n. 85.

(2) « Eia scmper mirrhae fasciculus commorabatur Francisco, semper
respicit in faciem Christi sui, semper virum dolorum et scientem infirmi-
tates attrectat ». Jbid.



S. FRANCOIS ET LEs (EUVRES DE CHARITE 77

Un jour, a Colle, dans le comté de Pérouse, il rencon-
tra un pauvre qu’il avait jadis connu dans le siécle et il lui
dit: « Frére,comment vas-tu » ? I.’autre, ’ame mauvaise,
se mit a accabler de malédictions son maitre qui lui
avait enlevé tous ses biens. « Ce n’est, dit-il, que par

la faute de mon maitre — Dieu tout-puissant le
maudisse! — que je suis en ce triste état ». Le Bien-

heureux, le voyant persister dans cette haine mortelle,
eut piti¢ de son ame plus encore que de son corps
et lui dit : « Freére, pour l'amour de Dieu, pardonne
a ton maitre, afin de sauver ton ame ; peut-étre alors
te rendra-t-il ce qu’il t'’a pris. Sinon, aprés avoir perdu
tes biens, tu perdras aussi ton dme». [’ homme répondit :
« Il m’est absolument impossible de lui pardonner, s’il
ne commence par me rendre ce qu’il m’a enlevé ». Le
bienheureux Frangois qui portait un manteau sur les
épaules, lui dit : « Tiens, je te donne ce manteau et je
te pric de pardonner & ton maitre pour I'amour de
Dieu ». Attendri et désarmé par ce bienfait, le pauvre
prit le manteau et oublia ses griefs » (1).

Frangois, on le voit, ne se contentait pas de récon-
cilier le pauvre avec son sort en lui témoignant une
bienveillance exquise, en s’associant volontairement
a sa pauvreté et en I'élevant vers le Sauveur pauvre, if
cherchait aussi a le secourir effectivement. Comment
put-il le faire ? (Zest la son secret, puisqu’il n’avait plus
au monde rien qui lui appartint en propre.

D’abord, ii partageait avec les pauvres le maigre repas
que la Providence Jui avait préparé. 11 ¢tait évident pour
lui que tous les affamés avaient e droit de recevoir
I'hospitalité des Freres. Quand il leur donnait Paumone,

(1) Traox. Cer. I1, n, 8q.



78 LIDEAL DE SAINT FRANGOIS

il le faisait avec autant d’amabilit¢ et d’obligeance que
s'il avait ¢té lui-méme gratifié d’un présent. « C’était plu-
tot le profit des dmes que le réconfort de la chair qu'il
recherchait dans 'aumone et, qu'il la demandat ou qu’il
la fit, il voulait étre pour les autres un modele » (1).

I1 était inconsolable quand 1l ne trouvait plusrien, dans
la maison, a donner aux pauvres. Il distribuait alors
méme les objets usuels les plus indispensables.

l.a mére de deux Fréres vint, un jour, trouver le Saint
et lui demanda 'aumodne avec confiance. Plein de com-
passion, le saint Pere dit a son Vicaire, Pierre de
Catane : « Pouvons-nous faire quelque aumoéne a notre
mere 7 » I disait, en effet, que la mére des Freres était
sa mére et celle de tous les Freres. Irére Pierre lui
répondit: « Il ne reste rien 4 la maison qu’on puisse lui
donner ; mais, ajouta-t-il, nous avons un Nouveau
Testament dans lequel, faute de Bréviaire, nous lisons
a Matines ». Et le Bienheureux répondit : « Donne a
notre mere le Nouveau Testament, afin qu’elle le prenne
pour soulager sa misere, car il nous enseigne a secourir
les pauvres. Je crois qu’a le donner nous aurons plus de
mérite qu'd le lire ». On donna le livre & cette femme et
c’estainsi que le premier exemplaire du Nouveau Testa-
ment qui exista dans 'Ordre fut emplové a cette sainte
charité » (2).

(*) « In eleemosynarum datione animarum fucrum potius quam carnis.
subsidium requirebat, et non minus in dando quam in accipiendo se ipsum
ponebat caeteris in exemplum ». Tuom. Cer 1. n. 78.

(-2) «... Da matri nostrae Novum Testamentuin, ut vendat illud pro sua
necessitate, quia per ipsum monemur subvenire pauperibus. Credo equi-
dem, quod magis inde placebit donum quam lectio. Datur ergo mulieri
liber, et primum Testamentum. quod in Ordine tuit. sacra hac pietate
distrabitur ». I&id. n. g1,



S. FRANCOIS ET LES (EUVRES DE CHARITE 79

Frangois, dans un cas de nécessité, allait jusqu & se
dépouiller des vétements qu’il portait sur le corps. Cette
ceuvre de miséricorde, remarque ‘Fhomas de Celano, i
I'avait déja accomplic dans sa jeunesse avec prédilection.
Que de fois ce jeunc mondain quitta ses riches habits
pour en couvrir le premier pauvre quil rencontrait (1) !
Mais a présent, 1l était pauvre, lut ausst, et il ne pouvait
se défaire de son unique vétement. Cette raison e décida
plus d’une fois @ porter un manteau, afin de le donner, a
la premiére occasion, & un pauvre. grelottant de froid.

I arriva qu'a Celano, en hiver, }rangois portait.
arrangée en maniere de manteau, une ¢toffe que fur avan
prétée un certain habitant de Tivoli, umi des Freéres.
Une vieille femme vient alors le trouver et lui demande
Faumoéne. Sur le champ, 1l dégrate son manteau et le
donne a la pauvre vicille, en iui disant @ « Tiens, fais-tos
une tunique, car tu ¢n as bien besoin . La vicille sourit
et stupéfaite — de crainte ou de joie, je ignore. — elle
lut prend I'étoffe des mains, part. en courant, et, de peur
qu’on ne la lui réclame, coupe Pétoffe sur le champ avee
des ciseaux. Mais, quand clle sapergoit qu’elle n’en a pas
assez pour faire une tunique, elle revient vers e Saint
dont elle a éprouvé une premicre iois la bonié et lu
montre que la piéce de drap est insuffisante. Le Saint
tourne les yeux vers son compagnon qui avait sur le dos
juste ce qu’il fallait pour compléter Ta tunique et tui dit:
« Tu entends, mon Frére. ce que dit cette pauvre
femme. Pour I'amour de Dieu. supportons le froid et

(1) « Sed iam pauperum amator exstitit praecipuu:. iaim id quod per-
fecte futurus erat sacra spirabant initia. Frequenter proinde exuens semet-
ipsum pauperes induit, quibus se similem fieri nondum operis exsecutione.
sed toto iam corde contendit... ». Trow. Cer. 11 n. 8.



8o L'IDISAI, DE SAINT FRANCOIS

donne cette ¢toffe a cette pauvresse, pour qu'elle achéve
son vétement ». [Le Saint avait donné, son compagnon
donna aussi et tous deux restérent dépouillés) pour que
la vieille femme (Gt vétue (1).

Des scénes pareilles se renouvelérent maintes fois.
Frangois, 'homme trés riche en pauvreté, souffrait jus-
quau fond de I'dme, quand, par un froid rigoureux, il
n’avait rien pour réchauffer les membres glacés des
pauvres. Il allait résoliment chez des gens riches et les
priait de lui préter un manteau ou des fourrures.
Comme ceux-ci d’ailleurs apportaient par dévotion, plus
d’empressement 4 donner que le Bienheureux a deman-
der : « J'accepte, disait-il, & condition que vous perdiez
toute espérance de rentrer en possession de ces objets ».
Et plein de joie et d’allégresse, il habillait le premier
pauvre venu avec ce qu’on lui avait donné (=2).

Les Freres se tourmentaient de voir leur saint Fonda-
teur qui était si faible et presque constamment malade,
se défaire sans cesse des divers vétements que lui remet-
taient de pieux bienfaiteurs. Ils lui procurérent donc un
manteau, espérant bien qu’il ne le donnerait pas sans
leur agrément. Or, Frangois cut recours a4 une ruse tout
a fait originale. C’était & Cella, prés de Cortone. Un

(1) «.... Audis, inquit, frater, quid hacc paupercula dicit? Amore Deci
toleremus algorem. et da pauperculue pannum, ut tunicam compleat.
Dederat ipse, donat et socius, et uterque nudus remanct, ut vetu a vestia-
tur ». 10id. 11, n. 80.

(2) « Sed ut ditissimus pauper. magno pietatis aftectu ductus, posset
utcumque pauperibus subvenire, postulabat in magnis frigoribus a divi-
tibus huius saeculi mantellum scu pelles praestari sibi. Qui cum devote
tibentius id facerent, quam ab eis pater beatissimus postularet, dicebat
eis : Tali tenore hoc a vobis recipiam, quod rvehabere de caetero nullate-
nus exspectetis. Cumque aliquis ¢x pauperibus ei primitus obviaret,
exsultans et gaudens exaccepto paupcerem induebat ». Tros. Cer. [, n. 70.



S. FRANCOIS ET LES (EUVRES DE CHARITE 81

pauvre vint au « lieu » qu’habitaient les Fréres, versant
des larmes sur la mort de sa femme et sur la détresse
de sa malheureuse petite famille. Le Saint ne disposait
que de son manteau et il ne pouvait pas sans plus en
faire I'abandon. L’idé¢e lui vint de le donner en gage a
I'indigent. « Pour 'amour de Dieu, lui dit-il, je te
donne ce manteau, a condition que tu ne le cédes que
pour un bon prix ». Les Fréres, s’apercevant de la chose,
accoururent sur le champ pour reprendre le manteau et
empecher cette libéralit¢. Mais le pauvre, encouragé par
la présence du Saint, crispait les mains sur le manteau
et le défendait commesa propriété. Finalement,les Freres
consentirent a le lui racheter et, quand il en eut recu le
prix, il se retira (1).

Lorsque ces moyens ou d'autres semblables ne réussis-
saientpas, le Saint recourait & son idéal de tr¢s haute pau-
vreté qui lul permettait d’étre plus pauvre que n’importe
quel pauvre. Ainsi, un jour qu’il revenait de Sienne,
il rencontra uin mendiant ¢t dit a son compagnon
« Mon Frére, il nous taut rendre & ce petit pauvre le
manteau qui lui appartient. On nous P’a prété jusqu’au
jour olt nous rencontrerions un plus pauvre que nous ».
Le compagnon considérant dans quel déntment se
trouvait son bicnheureux Pére, s’opposa obstinément
a le laisser pourvoir aux besoins d’autrui, en se négligeant
lui-méme. Et le Saint de lui dire : « Je ne veux pas
¢tre un voleur ; or, on nous reprocherait comme un vol
de n’avoir pas soulagé un homme plus pauvreque nous».
Le Frére se rendit et Francois donna le manteau (2).

(1) 1bid. 11, n. 88.
(2) «.... Oportet, frater, ut reddamus mantellum pauperculo, cuius est.
Mutuo accepimus ipsum donec pauperiorem invenire contingerit... Iigo

o**



82 1 IDEAL. DE SAINT FRANGOIS

Les choses parfois n’allaient pas aussi facilement,
parce que les Supérieurs auxquels il obéissait comme
un enfant, se mettaient plus en peine de lui que des
autres pauvres. Il lui restait alors une ressource : prier
et insister jusqu’au moment ou il arrivait a ses fins.

Au temps ou il demeurait dans le palais de 'Evéque
de Rieti pour soigner sa maladie d’veux, il rencontra
chez le médecin une pauvre femme qui souffrait du
méme mal que lui: « S’adressant alors amicalement
a son Gardien, il lui dit : « Freére GGardien, nous devons
rendre le bien d’autrui ». Celui-ci répondit : « Si nous
en possédons quelque chose, rendons-le ». Et le Saint
de répondre : « Ce manteau que cette pauvre femme
nous préta, nous devons le lui rendre, car elle n’a rien
dans sa bourse pour payer les honoraires du médecin ».
« Mais, Pére, répliqua le Gardien, ce manteau m’ap-
partient et personne ne nous I'a prété. Uses-en, tant
qu’il te plaira et, quand tu n’en voudras plus, tu me le
rendras ». De fait, le Gardien I'avait acheté quelque temps
auparavant pour les besoins du Saint. Celui-ci pourtant
ne se tint pas tranquille. « Frére Gardien, dit-il, tu t’es
toujours montr¢ obligeant a mon égard, maniteste-moi
une fois de plus ta courtoisie ». e Gardien répondit :
« Pére, agis selon ton désir et I'inspiration de I’Esprit ».
Appelant donc un pieux séculier, le Saint lui dit
« Prends ce manteau et douze pains; puis, va dire a

cette pauvre femme : « Un pauvre, a qui vous avez prété
ce manteau, vous remercie de votre générosit¢. Mais
maintenant, reprenez ce qui vous appartient ». Le

séculier partit et s’acquitta de la commission. La femme,

fur esse nolo; pro furto nobis imputaretur, si non daremus magis indi-
genti... ». /bid. n. 87.



S. FRANGOIS ET LES (EUVRES DE CHARITE 83

pensant d’abord qu’il se moquait d’elle, lui dit : « Laisse-
moi tranquille avec ton manteau. Je ne sais ce que
tu veux dire ». Mais, 'homme insista et lui mit le
tout dans les mains. Quand elle vit que ce n’¢tait pas
une plaisanterie, craignant qu’on ne lui reprit un don
aussi géncéreux, elle se leva la nuit et, sans se soucier de
ses yeux, elle retourna chez elle avec le manteau (1).

Trés souvent, quand il n’avait pas de manteau a sa
disposition, il échangeait sa tunique vile et rugueuse
contre celle encore plus misérable d’'un mandiant qu’il
rencontrait sur sa route (2). Une autre fois, comme il
était sollicité par un pauvre et qu’il n’avait rien sous
la main, il décousit la doublure de sa propre tunique et
la lui donna. Il lui arriva méme assez souvent, dans de
semblables circonstances, de se défaire deses chausses (3).
Et quand il ne pouvait plus rien partager avec les
pauvres, il leur prétait I'assistance de son bras. Rencon-
trait-il des malheureux portant des fagots ou d’autres
fardeaux, il les aidait, en prenant leur charge sur ses
¢paules, qui ¢taient bien faibles pourtant (4).

(1) « .... Frater guardiane, oportet nos reddere aliecnum... Istum man-
tellum, quem mutuo accepimus a muliere illa paupercula, restituamus
eidem, quia nihil est sibi pro expensis in bursa... Frater guardiane, sem-
per mihi curialis fuisti, modo, precor, curialitatem ostende... Accipe
hunc mantellum ¢t duodecim panes, etvadens sic loquere illi pauperculae
mulieri : Pauper homo, cui commodasti mantellum, gratias tibi agit de
mutuatione; sed nunc tolle quod tuum est». 7bid, n. g2, cf. n. 190.

(2) « Licet tunica vili satis et hispida foret contentus, illam multoties
cum aliquo paupere dividere cupiebat ». /bid. 1, n. 70.

(3) « Semel aliquando, cum a paupere peterctur, nihilque haberet in
manibus, gaidam propriae tunicae dissuit et pauperi crogavit. Nonnun-
quam etiam ob simile opus femoralia traxit ». 7bid. 11, n. go.

(4) « Frequenter proinde inveniens paupercs lignis vel aliis sarcinis
oneratos, ad adiuvandum illos proprios humeros, licet nimium debiles,
supponebat ». /bid. 1, n. 706.



84 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

(Pest ainsi que ses entrailles ¢taient ¢émues de piti¢
pour les pauvres et qu’il marchait, rempli d’amour, sur
les traces du Christ pauvre (1).

Il n’est pas surprenant deés lors que l'amour envers
les pauvres ait passé comme un précieux héritage a ses
Sils et a ses différents @rdres. Nous avons déja montré (2)
avec quelle rigueur les premiers I'réres observaient les
instructions de Frangois, selon lesquelles tout candidat
devait, s’il le pouvait, distribuer ses biens aux pauvres.
Non contents de cela, ils partageaient spontanément et
joyeusement avec les pauvres les aumoOnes qu’on leur
avaitoctroyces pour I'amour de Dicu. J.orsqu’ils n’avaient
rien 4 donner en fait de nourriture, ils lcur cédaient
une picce de leur vétement. [l leur arriva plus d’une
fois de couper  leur tunique le capuchon ouune manche,
afin de ne pas laisser les mendiants partir les mains
vides et aussi pour accomplir la parole de I'IEvangile :
« Donne a qui te demande» (3). Nous trouverions autant
d’intérét que d’¢dification a montrer en détail comment
les disciples de Frangois étaient pleins de sollicitude
pour les pauvres. Racontons-en au moins quelques

traits.
Le Bienheureux Frere Egide, troisitme compagnon

(1) « Talibus erga pauperes afiluebat pictatis visceribus. talibusque ves-
tigia pauperis Christi presequebatur affectibus ». 76id. 1I. n. go.

(2) Cf. t. 1, p. 180-181.

(3) « Cum autem in cis et inter ces esset vera paupertas, erant tamen
liberales et largi de omnibus sibi pre Domino cellatis, libenter dantes
amore ipsius omnibus petentibus et maxime pauperibus eleemosynas eis
datas. Quando vere ibant per viam et inveniebant pauperes petentes ali-
quid ab eis amore Dei, cum non habebant aliud, quod pracberent, dabant
aliquam partem de vestibus suis, licet vilibus. Quandoque enim dabant
capucium, dividentes ipsum a tunica, quandoque manicam ut evangelicum
illud implercrent : Omni petenti te tribue. » 7res Soci n. 43 sq.



S. FRANCOIS ET LES (EUVRES DE CHARITE 85

du saint Fondateur, venait justement de s’adjoindre a
lui. Ils allaient ensemble acheter a Assise du drap pour
confectionner une tunique, quand, chemin faisant, ils
rencontrérent une mendiante. Le novice quitta sur
I’heure son habit de dessus et le remit a la pauvresse (1).
Bientot apres, un pauvre vint demander 'aumone a
Frére Egide. Celui-ci n’avait plus a sa disposition que
la tunique qu’il avait recue de Frangois. 11 en détacha
le capuchon, le donna au mendiant et resta ensuite
vingt jours pleins sans en trouver un autre (2). Quand
il le pouvait, il ne se contentait pas de gagner sa vie,
en s¢ livrant au travail manuel, mais il fournissait
encore une tache pour d’autres pauvres (3). Selon lui,
I'idéal du vrai Franciscain aurait consisté, si la chose
eht été possible, a nourrir tous les pauvres de la terre,
a les vétir et a les pourvoir abondamment de toutes
les choses nécessaires (4).

I.e Bienheureux ILuchesius qui fut, comme on sait,
le premier Tertiaire, vendit ses grands biens et en
distribua le prix aux pauvres. Il ne conserva qu’un
petit champ pour assurer sa propre subsistance, celle
de sa femme et de ses protégés. Il faisait régulicrement
la ronde des fermes, des villages et des bourgs, pour
visiter les indigents, les malades et les vieillards.
[1 les menait ensuite, montés sur un 4ane ou allant a
pied, dans sa maison. Il lui arriva souvent de porter
un nécessiteux sur ses ¢paules et d’en conduire encor.

(1) Vita fr. Aegidii, 76.

(2) 1bid. 76.

(3) 1bid. 77.

(4) «Ille esset bonus activus, qui, si possibile esset,omnes huius mundi
pauperes pascerct, omnes vestiret, omnia eis necessaria tribueret abun-
danter... » Dicta B. Aecgidii, 51.



86 _LIDEAL DE SAINT FRANGOIS

deux autres, tenant le premier de la main droite et le
second de la main gauche. Quand ses ressources ne
suffisaient plus a subvenir a leurs besoins, il prenait
une corbeille, demandait pour cux l'aumodne de porte
en porte et rentrait chez lui pesamment chargé. Il savait
a ce point exciter dans de brulants entretiens ’amour
de la pauvreté, que les gens privés des biens de la fortune
non seulement se contentaient de leur sort, mais qu'ils
commengaient & s’en réjouir en paroles et en fait (1).
Sainte Elisabeth de Hongrie visitait toutes les cabanes
des alentours pour distribuer elle-méme aux pauvres
de la viande, du pain, de la farine et d’autres provisions.
Elle allait jusqu’a examiner leurs vétements et leur lit,
et elle s'infermait de tous leurs besoins, afin d’étre mieux
en mesure de les secourir. Elle fit vendre ses bijoux,
ses robes de soie et d’autres objets de grande valeur,
et le prix en fut distribué¢ aux pauvres. Sa dot princiére,
elle la partagea en un seul jour entre douze mille
pauvres. Elle rencontra, dans ses courses de charité,
des mendiants qui se trouvaient dans une détresse
extraordinaire et que tous méprisaient. Elle les regut
dans sa propre maison, prit son repas avec cux et les
soigna comme si elle avait éi¢ leur servante. Son guide
spirituel, Maitre Conrad, voulait qu'elle ¢loignat d’elle
les plus mis¢rables. Elle lui adressa les plus instantes
supplications : « Oh! non, mon trés cher maitre ;
laissez-les moi. Songez & mon ancienne vie, passée dans
l'orgueil du monde ; il faut guérir le mal par son
contraire ; il me faut vivre maintenant avec les humbles.

(1) B. Lucuesu Vita antiquior, n. 2 sq. Act. Sanct. Aprilis t. 111,
p. bo2 sq.



S. FRANGOIS ET LES (EUVRES DE CHARITE 87

Cette société me donne des graces nombreuses. Laissez-
moi donc en jouir » (1).

Saint Louis [ X nourrissait chaque jour au moins cent
vingt pauvres dans son palais. Pendant I’Avent et le
Caréme, leur nombre dépassait deux cents. ‘I'res
souvent, il passait au milieu d’eux, en portant les plats
ou les cruches de vin, il leur rompait le pain et leur
distribuait de 'argent. Les jours de jetine et aux vigiles,
il ne s’asseyait jamais a table, avant de les avoir servis
lui-méme. II jetait de préférence son dévolu sur les plus
pauvres, auxquels il réservait des dons plus abondants.
Trois d’entre cux, a tour de role, étaient admis chaque
jour a sa table, au repas du midi et & celui du soir. Cest
a eux dabord qu’il faisait présenter les plats et il
remettait un cadeau a chacur: au moment du départ. Il
entretint en outre un nombre considérable de pauvres
honteux, fonda des hospices, dota des Monastéres,
secourut des ¢tudiants sans ressources. Ayant appris
que les courtisans murmuraient au sujet de cette libé-
ralité, excessive selon eux, il fit cette courte remarque :
« Unroi doit fairedes dépenses exagérées de cettemaniere
ou autrement. Or, je préfére donner beaucoup trop en
aumones plutdt que d’étre prodigue dans les choses
terrestres et mondaines. De cette fagon, les excés que
I'on commet pour le spirituel excusent et rachétent ceux
que l'on est souvent obligé de faire pour des fins mon-
daines » (2).

(1) MoxrtarLessert : Histoire de sainte Elisabeth, 11, 115 5q. 133 sq.

(2) « ... Dicebat eisdem, quod cum oporteret quandoque in expensis
excedere, potius eligebat, quod excessus fieret in eleemosynis propter
Dominum, quam in saecularibus et mundanis : ut excessus, qui fiebat in
spiritualibus, excusaret atque redimeret excessum, quem frequenter opor-



88 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

Il nous faut arréter ici, car elle est interminable, la
liste des Franciscains qui furent les amis des pauvres.
Des millions de Tertiaires dépensérent leurs richesses,
au cours des siécles, pour combattre la misére matérielle
sous toutes ses formes. Ils sont innombrables les mem-
bres du Premier Ordre, qui ont renoncé a toute posses-
sion terrestre pour enrichir les pauvres; qui ont vécu
jusqu’aleur mort d’un dur travail et de maigres aumones,
pour ennoblir et sanctifier la pauvreté ; qui ont eu
recours a tous les moyens et a toutes les influences pour
soulager la mis¢re des pauvres. Aussi 'histoire ne cesse
de confirmer I'¢loge que déja ses contemporains décer-
naient au Poverello : « Pater pauperum pauper Fran-
ciscus @ Frangois, le pauvre, pére des pauvres » (2).

tebat fieri in mundanis ». S. lLupoviar Vita, auctore Gaurrebo peE BELLo-
Loco, Regis confessario, c. 3, Act. Sanct. Augusti t. V, p. 548 sq.
n. 27-31.

(2) Tuom. Cer. I, n. 70.



CHAPITRE XIV

SAINT FRANCOIS
ET SON ACTION PACIFICATRICE

L’exercice de la charité franciscaine ne se borna pas
au soin des malades et a I'assistance des pauvres. Le
Poverello devint aussi le bienfaiteur de la société par
son action pacificatrice.

I. Vrai fils de « la douce Assise : la dolce Assist », et
de la calme Ombrie, Frangois était, par nature, prédes-
tiné aux ccuvres de paix. Tout ce qui était tendre,
délicat, Dattirait, tandis que, au contraire, il éprouvait
une répulsion instinctive pour toute rudesse, brusquerie
ou querelle. 1 avait une préférence visible pour Frere
Léon, « la petite brebis du bon Dieu », pour les Freres
Jean le simple, Juniptre, Masseo, Egide et pour les
hommes aimables comme eux. Il chérissait les agneaux,
les tourterelles et les rossignols, mais il eut des paroles de
menace pour la truie cruelle (1) et il contraignit le loup
sauvage a changer de vie (2).

Il est fait prisonnier de guerre pendant sa jeunesse.

(1) Tuom. Cer. I, n. 111,
(2) Ibidem, n. 35 sq. Cf, Actus. c. 23.



go L’IDEAL DE SAINT FRAN(GOIS

Sa patience triomphe du caractére hautain et insuppor-
table d’un chevalier qui partageait sa captivit¢ et il
détermine ses autres camarades a ’admettre de nouveau
gentiment dans leur sociét¢ (1). Toutefois, c’est sa
vocation & la vie évangélique qui a fait de lui définiti-
vement un médiateur de paix. II compritalors I’Evangile
de la mission des Apotres et cette recommandation du
Sauveur : « Quand vous entrez dans une maison, saluez-
la, en disant : « Paix a cette maison » (2). Il regardait
ces paroles comme un appel qui lui était surtout adressé
et comme une spéciale révélation de Dieu. Il crut
fermement pendant sa vie a la réalité¢ de cette révélation
et, au moment de mourir, il le déclarait encore : « Le
Scigneur m'a révélé cette salutation que nous devons
dire : « Le Seigneur vous donne la paix » (3).

Il inséra dans sa Régle le passage de 'Evangile ou
cette salutation est consignée et il prescrivit aux Fréres
de souhaiter la paix aux gens le long des chemins et
de dire dans toutes les maisons ou ils entreraient
« Paix 4 cette maison » (4). L.a chose, au début, causa
un grand ¢tonnement. Un jour qu’un de ses premiers
dlSCIpleb parcourait la campagne, il employa cette formule
pour saluer des hommes et des femmes qui se livraient
a leurs travaux. Quelques-uns en rirent, dautres se
facherent et Iui dirent : « Que signifie cette singuliére
salutation » ? Le pauvre Frére en fut intimidé et pria
Francois de I'autoriser & se servir d'une autre formule.
« Laisse-les dire, répondit le Saint, car ils ne savent
) 16id. 11, n. 4.

) Marr. X, 12, Ct . L, p. 52,
) « Salutationem hanc revelavit mihi Dominus, ut diceremus : Domni-

s dat tibi pacem ». @pusc. éd. Lemuens, 8o. Borumer, 38.
4) Regula l, ¢. 14. Opusc. éd. Lemmens, 42. BouisEer, 13.

(1
(2
(3
us
(



S. FRANCOIS ET SON ACTION PACIFICATRICE 91

pas ce qu’est Dieu. Pour toi, n’aie pas honte ; car, avec
le temps, méme les riches et les princes de ce monde
témoigneront de la vénération a toi eta tes Fréres,  cause
de cette fagon de saluer » (1).

Frangois, tout le premier, adressait ce souhait de paix
aux personnes qu’il rencontrait. Or, 1l le faisait avec
tant de dévotion et de gravité que c’en était assez pour
faire retrouver la paix avec eux-mémes et avec leurs
semblables a beaucoup d’hommes qui vivaient dans
la haine et I'inimitié.

Dans ses prddications, il recommandait toujours la
paix d'une fajon pressante. Toutes les instructions qu'’il
adressait au peuple commengaient par ces mots
« Le Seigneur vous donne la paix » (2). Apprenait-il
que la désunion et la discorde régnaient dans un lieu,
il ne parlait pendant tout son sermon que du rétablisse-
ment de la paix (3).

C’est aussi de cette fagon que ses Fréres devaient
se comporter dans l'exercice du ministére de la prédica-
tion. l.a premidre mission ou il les envoya, fut une
mission de paix. Il prit congé¢ d’cux en ces termes :

(1) Spec. per:f. ¢ 20.

(2) « In omni praedicatione sua, priusquam convenientivus proponeret
verbum Dei, pacem imprecabatur dicens: Dominus det vobis pacem. Hanc
viris et mulieribus, hanc obviis et obviantibus semper devotissime nun-
tiabat. Propterea multi, qui pacem oderant pariter ct salutem, Domino
cooperante, pacem amplexati sunt toto corde, facti et ipsi filii pacis et
aemuli salutis acternae ». Tnos. Cer. I, n. 25. Cf. Zres Socii, n. 20;
Juriex v Sere @ Leg. n. 10. Je renvoie a l'intéressant témoignage de la
Bse Anciik ni Forieno (Vita, ¢. 9, n. 131, Act. Sanct. Januarii t. I. 207) :
« Apparuit mihi B. Franciscus totus gloriosus salutationem consuetam
afterens, quae est ista : Pax Altissimni tecum sit! Salutat autem semper
voce piissima, humillima, gratiosa et aftectuosa ».

(3) Ce tait est également établi par le témoignage de l'Archidiacre
Tuomas bE Sparato dont nous parlerons encore. Ci. inf. p. 1ot-102,



92 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

« Allez, bien-aimés Fréres, deux a deux, dans toutes
les contrées du monde et annoncez aux hommes la
paix et la pénitence, afin qu’ils obtiennent la rémission
de leurs péchés » (1).

[La derni¢re mission qu’il leur confia fut aussi une
mission de paix. Il nous faut la raconter en détail, parce
qu’elle montre avec quelle originalité, avec quelle
assurance, I'rangois et ses disciples travaillaient a la paix,
avec quelle force irrésistible ils la rétablissaient.

Quand le Saint, malade a la mort, rentra dans Assise,
il apprit qu’une grande discorde s’était ¢levée entre le
podestat et 'Evéque de la ville. Les choses en vinrent
au point que I’Evéque Guido excommunia le podestat
et que celui-ci, de son cOté, interdit aux citoyens de
vendre quoi que ce fat a 'kvéque ou de passer un contrat
avec lui. Frangois en fut trés afiligée. « Clest, dit-il,
grand honte a nous, serviteurs de Dieu, que I'Evéque
et le podestat se haissent ainsi, sans que personne
s’entremette pour les réconcilier ». Il compose aussitot,
pour I'ajouter au Cantique du Soleil, une nouvelle strophe
sur la paix : « Loué soit mon Seigneur pour ceux qui
pardonnent au nom de son amour et supportent les
tribulations et les souffrances. Bienheureux ceux qui
persévérent dans la paix. Par vous, Dieu trés haut, ils
seront couronnés . Puis, il appela un de sescompagnons
et lui dit : « Va chez le podestat, et dis-lui de ma part
de se rendre au palais épiscopal avec les magistrats
et le reste du peuple. Et ce Frere étant all¢, il en appela
deux autres : « Allez, leur dit-il, devant 'Evéque, le
podestat et les autres qui sont assemblés avec eux et
chantez-leur le Cantique du Soleil. J’ai confiance que

(1) T'res Socii, n. 2q).



S. FRANCOIS ET SON ACTION PACIFICATRICE 93

Dieu leur attendrira le cceur et qu’ils s’aimeront en vrais
amis comme par le passé ». Ainsi fut-il fait. Et quand
les deux Fréres se mirent a chanter au nom de saint
Francois, 'kvéque, le podestat et toute la foule qui
s’¢tait amassée sur la place de 'évéché, les écoutérent
les mains jointes comme §’ils avaient assist¢ a I'église
au chant de I'’Evangile et, finalement, ils éclatérent
en sanglots.

[.es derniers mots étaient & peine achevés que le
podestat s’avancga et dit en présence de toute I'assemblée :
« En vérité, je vous le dis, non seulement jc pardonne a
I'Evéque que je veux et dois tenir pour mon seigneur,
mais je pardonnerais méme a qui aurait tu¢ mon frere
ou mon fils ». Tombant alors & genoux, devantl’Evéque,
il Tui it cette déclaration : « Pour 'amour de Notre-
Seigneur Jésus-Christ et de son serviteur I'rangois, je
suis prét a vous donner satisfaction comme il vous
semblera bon .. [’Evégque alors s’inclina vers son
ennemi, le releva et Uembrassa, ¢n disant @ « 11 me
conviendrait, en raison de ma charge, d’¢tre humble ;
mais puisque, par nature, je suis enclin a 'emportement,
il faut me supporter avec induigence ». Et tous de louer
Dieu qui, par son serviteur Francois, avait rétabli la paix
et la concorde (1).

Afin de se préparer aleur mission pacificatrice, I'ran-
cois et ses Freres ¢vitaient tout ce qui était de nature
les metire en contestation avec autrui (2). En toute

(1) Spec. perf. c. 101.

(2) Huvmnirt bE RoMans, O. P. (De eruditione praedicatorum, lib. 2,
c. 26, Max. Bibl. PP. t. XXV, 468) attache {1 ce fait une grande impor-
tance : « Iratres Minores declinent occupationes turbativas, ut pacem

(quam optare eos Beatus Franciscus voluit docendo eos dicere : Dominus
det vobis pacem) habere possint ».



94 LIDEAL DE SAINT FRANGOIS

circonstance, ils se montraient avec tous amis de la paix
et pleins de douceur (1). Frangois ne cessait de leur
répéter : « De méme que vous préchez la paix dans vos
discours, ainsi possédez-la encore davantage dans vos
cceurs. Ne soyez pour personne un sujet de col¢re ou de
scandale, mais que votre douceur invite tous les hommes
a la paix, a la bienveillance et a la miséricorde. Notre
vocation en effet, est de guérir les blessés, de panser les
infirmesetde ramener les ¢garés dans le droit cheminn(2).

Ce n’est point par hasard que, vers 'année 1258, un
Franciscain, Gilbert de Tournai, professeur a 1'Uni-
versité de Paris, écrit pour ses Fréres un T'raité sur la
paix et la tranquuillité de I'ame. 1l se propose de montrer
a ses lecteurs qu’ils doivent avant tout posséder la paix
dans leur propre cceur, afin d’étre en état de la faire
partager aux autres, et il glisse cette observation pleine
de finesse, a savoir que la paix du cceur est un fruit que
'on obtient, en s’engageant comme chevalier au service
du Christ. « Saisis vigoureusement I'¢pée des deux
mains, s’écrie-t-il, et sois fort, afin que la parole de
’Ange se vérifie a ton sujet : « Paix 4 toi, le plus brave
des hommes ! » Si les chevaliers du siécle luttent
vaillamment pour recueillir le vent de la faveur popu-
laire, avec combien plus de courage les chevaliers du

(1) « In his omnibus pacem et mansuetudinem cum omnibus seque-
bantur ». Tuowm Cer. I, n. 48.

(2) « Sicut pacem annuntiatis ore. sic in cordibus vestris et amplius
habeatis. Nullus per vos provocetur ad iram vel scandala, sed omnes per
mansuctudinem vestram ad pacem, benignitatem et misericordiam provo-
centur. Nam ad hoc vocati sumus ut vulneratos curemus. alligemus con-
tractos et erroneos revocemus ». 7res Socii, n. 58. Faroci-PULIGNAnT a
mutilé ce texte, tandis qu Amont (Leg. trium Soc. p. 84) en donne la legon

exacte.



S. FRAN(COIS ET SON ACTION PACIFICATRICE (_)5

Christ doivent-ils combattre pour gagner la gloire
éternelle ! Et comme, d’aprés le droit de la guerre, les
donations que les chevaliers recoivent des souverains
sont consacrées en partiec & leur entretien présent et
réservées en partie pour lavenir, afin de les mettre a
’abri de la ruine que leur causerait une mauvaise admi-
nistration privée, ainsi toi-méme, si tu combats en vrai
vassal du Christ, tu auras en partage la paix du coeur en
ce monde et, dans l'autre, la paix de Dieu pour I'éter-
nité » (1).

11. —I1 était nécessaire d’avoir cette noble et généreuse
conception pour se présenter au monde d’alors en apoOtre
de la paix. Car, il ne s’agissait pas seulement d’établir la
bonne harmonie entre des particuliers ou entre des
familles, mais trop souvent, c’¢taient des villes et des
contrées entieres qu’il fallait arracher a la malignité des
discordes. Le malaise dont souffrit la société pendant
rdge féodal, fut la cause la plus fréquente des dissensions.

I1 ¢était de l'essence du systéme féodal que les classes
inféricures de la population fussent, sur une vaste échelle,

(1) « Ambidexter et fortis existe. ut audias verbum angelicum, quod
scriptum est in libro iudicum (VI, 12) : « Pax tibi, virorum fortissime »...
Propter favorem popularem milites sacculares ventum seminant intur-
bidum, metunt et luborare vel pugnare non cessant; quanto magis Christi
militibus pugnandum est strenue pro salute sua. non pro gloria populari,
sed pro gloria beatitudinis sempiternae. Sicut autem de lege bellorum hoc
legimus institutum, ut ex donativo, quod milites consequuntur, pars quae-
dam. de qua sustentari possent, ecisdem erat pro necessariis conferenda,
pars autem alia. ne consumerentur inaniter custedita et tempore suo
reddenda; ita si legitime certaveris, pax tibi reddetur pectoris, et tandem
pars acternitatis, haec pax super pacem ». GuiLptrrr TowryNacensts, 7rac-
tatus de pace animique tranquillitate, c. 19, ¢d. Max. Bibl. PP. t. 25,
391, G-H. Au sujet de Fauteur, cf. WanpiNG-SearaLga : Scriptores Ordinis
Minorum. Rome, 1806, 100. 308 sq.



96 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

dominées par les classes supéricures. Le souverain se
tenait au-dessus de ses vassaux immédiats auxquels il
donnait en fief une portion de son royaume. Les
vassaux de la couronne commandaient a leur tour a
leurs propres vassaux et ainsi de suite jusqu’au rang le
plus infime ot 'on ne trouvait plus que de simples serts.
Cette forme politique fut & un rare degré d’une bienfai-
sante influence, tant que les classes inférieures eurent
besoin de 'appui des classes supérieures ct tant que les
colons dépendirent absolument du seigneur sur les terres
duquel ils habitaient. Mais du jour ol, grice a I'emploi
de P'argent, ces conditions subirent dans les villes un
changement profond, les classes inférieures aspircérent
a la liberté et & l'indépendance. lLes Minores ou les
petits, c’est-a-dire la foule des artisans et des petits
commergants, désireux de conquérir I'égalité des droits
et une part d’autorité, entrérent en lutte avee les Maiores
ou les grands, qui, groupant les gros négociants, les
chevaliers et les nobles, formaient la classe dirigeante (1).
Cette lutte dura plusieurs dizaines d’années et dégénéra
souvent en guerrcs civiles, au cours desquelles le sang
coula.

C’est au commencement du XI11¢siécle que la lutte
entre les deux partis fut la plus violente dans la ville
d’Assise. Des 1198, le peuple se souleva contre les

(1) L’usage de ces expressions : maiores, minores, dans le sens que
nous indiquons était assez général. En voir les preuves dans Ducanci-
CarvesTin + Glossarium ad scriptores mediae et mfimae latinitatis, sub
voc. et aussi le texte trés significatif de Prerwe o La Viese (T 1249) :
Epistolae, 1ib. 5, cap. i12. Bile, 1506, 5yo : « Fidem ut reformetur pax
inter minores et maiores. Pati nolentes, ut minores a maioribus oppri-
mantur, discretioni tuae praecipiendo mandamus. quatenus inter milites
et populares civitatis procures pacem et concordiam reformare ».



S. FRANGOIS ET SON ACTION PACIFICATRICE 97

seigneurs qu’il détestait et les chassa. Ceux-ci firent
alliance avec Pérouse, I'ennemie héréditaire d’Assise,
et commencerent leurs préparatifs de guerre. Pour étre
en mesure de résister au choc de leurs redoutables
adversaires, les Waiores restés a Assise firent des avances
aux Minores et leur octroycrent certains droits. la
guerre, qui ¢clata en 1204, se termina pour eux par
une défaite marquée. Les combattants d’Assise, parmi
lesquels se trouvait Frangois, furent faits prisonniers,
emmenés & Pérouse et retenus dans cette ville une année
enticre (1).

Une fois la paix rétablie, les Minores d’Assise se
dressérent avec une nouvelle force en face des Maiores
pour obtenir, a leur profit, des droits plus étendus.
La solution définitive intervint le ¢y Novembre 1210.
Les représentants des deux partis signérent alors une
convention qui contient la Charta magna de la démo-
cratie d"Assise. Elle commence ainsi :

« Au nom de Dieu. Amen.

Que la grace du Saint-Esprit soit avec vous !
A Thonneur de Notre Seigncur Jésus-Christ, de la

(1) Pour cet exposé, of. Frascors Pexzaccin : L'anno della prigonia
de S. Francesco in Perugia, Perugia 1915, (Istratto dall” Archivio per la
Storia ecclesiastica dell” Umbria, vol. 11, Foligno, 1913). Cette ¢wde de
Pennacchi appellera une révision de la chronologie déja si incertuine de
la jeunesse de saint Francois. Jusqu'a ce jour, on admettait généralement
que la guerre entre Assise et Pérouse et que la captivité du Saint avaient
eu lieu entre 1201-1202. Si nous adoptons. pour ces mémes faits, les
années 1204-1203, — ct il semble que I'on ne peut faire aucune objection
contre cette date {ixée par Pennacchi — I'information donnée par les Trois
Compagnons (n. 5), a savoir gue plusieurs années se sont écoulées entre
la délivrance de Frangois et son voyage en Apulie, cette information, dis-
je, ne tient plus debout.

*x



98 L'IDEAL DE SAINT FRANGOTS

bienheureuse Vierge Marie, de 'Empereur Othon et du
Duc L¢opold.

Voici les dispositions et arrangements, passés entre
les maiores (les grands) et les minores (les petits) d’Assise,
et valables a perpétuité : [1s ne peuvent, sans leur mutuel
consentement, signer aucune alliance ni avec le Pape
ou ses Nonces ‘et Légats; ni avec I’lEmpereur, le Roi
ou leurs Nonces et J.¢gats, ni avec une ville ou une
place forte quelconque, ni avec n’importe quel grand
seigneur. Mais ils doivent se mettre d’accord sur tout
ce qui est nécessaire a I'honneur, au salut ct a la prospé-
rit¢ de la ville d’Assise ».

Vient ensuite un certain nombre de clauses par les-
quelles les seigneurs féodaux renoncent a leurs privileges
et reconnaissent des droits absolument égaux a ceux qui
avaient été jusque-la leurs sujets (1).

Un grand mérite, ce n’est pas douteux, revient &
Frangois dans cette pacifique victoire finale de la démo-
cratie. Dés 1198 il avait trés certainement soutenu la
cause du petit peuple (2). Il s’employa depuis lors avec
zeéle a assurer le progrés du mouvement populaire.
Il marqua si ostensiblement sa préférence envers les
classes inférieures qu’il choisit, pour lui et pour son
jeune Institut, le nom de Minores : les mineurs, les
moindres (3). Tous ses efforts tendirent a résoudre
pacifiquement ce violent conflit ¢t il ne cessa, non plus
que ses Fréres, d’engager les grands et les petits a se
réconcilier. A tout instant, la cathédrale de sa ville natale

(1) Crusterant: Delle storie di Assisi librisei, 3¢ éd. Assise, 1902, 795q.
(2) Cf. Pennaccmn, 2bid. 5 sq.
(3) Cf. t. I, p. 296.



S. FRANCOIS ET SON ACTION PACIFICATRICE 99

retentissait de ses appels a la paix (1). Ainsi s¢ dévelop-
pérent peu & peu ces dispositions pacifiques d’ou est
sortie la convention de Pannce 1210 (2).

[Le Saint exerca encore ailleurs sa médiation dans
des cas semblables deluttes declasses. 11 arriva un jour
aux portes d’Arezzo, au moment ou la cité tout enticre
¢tait en proie a la guerre civile. Grands et petits se
massacraient etlaville semblait irrémédiablement vouée
& la ruine. Il envoya en avant son compagnon, Frére
Sylvestre, et lui dit : « Va devant la porte de la ville
et, de la part du Dieu tout-puissant,ordonne aux démons
d’en sortir au plus vite ». Sylvestre s’acquitta de la
commission avec une pieuse simplicité. Le Saint, se
présentant alors devant la foule ameutée, lui adressa
son habituel salut de paix etle calme se rétablit en trés
peu de temps. Ainsi, cet homme pacifique devint le
sauveur de la ville (3).

Quand, du reste, le peuple recourait, dans ses trés
légitimes revendications, & des moyens parfois injustes,
c’est qu’il était allé a I'école des seigneurs féodaux.
Ceux-ci reniaient trop souvent, hélas ! I'idéal chrétien
de la chevalerie, pour se livrer au pillage et en venir
aux mains.

La soif passionnée de la puissance et des richesses les
amenait non seulement a dépouiller injustement leurs
sujets, mais encore a nourrir entre eux des inimitiés réci-
proques. Elles sont significatives les paroles que le Pape

(1) S. Benav. Leg. c. 4, n. 4.

(2) Depuis que CrisTorant a déceuvert et publié la cenventien de 1210,
les historiens ent touiours fait ressortir la part que Frangeis prit a Assise
dans la réconciliation des grands et des petits. Cf. Penyaccur: 11 patto
d’ Assisi e San Francesco, Assise, 1911,

(3) Tuom. Cer. 11, n. 108. S. Boxav. Leg.c. 6, n.q.



100 L’ IDEAL DE SAINT FRANGOIS

Urbain IT adressait aux chevaliers, en 1093, dans son
discours sur la Croisade, au Concile de Clermont :
« Les armes que vous avez ensanglantées dans le crime
et dans le meurtre, tourncz-les maintenant contre les
ennemis de la foi et du nom chrétien. Purifiez-vous, par
des ceuvres agréables a Dieu, des vols, des brigandages
et des incendies dont vous avez ¢té les auteurs. Vous qui
avez opprimé les orphelins, dépouillé les veuves, tué vos
fréres chrétiens, pillé les biens de I’Eglise et commis toute
sorte d’infamies, renoncez & ces abominations et guer-
royez pour vos fréres dans la foi contre les peuples
étrangers » (1). kn répondant a cet appel, les chevaliers
mettaient au service d’une sainte cause leur indomptable
humeur belliqueuse ct ils ennoblissaient la chevalerie
elle-méme. T'outefois, de trés nombreux représentants de
la noblesse féodale continué¢rent a user du droit du plus
fort, et ni I'liglise, ni 'Empire ne parvinrent, malgré
leurs efforts, a mettre fin a ce désordre qui se présente a
nous méme sur les pas du pacifique Frangois.

Les seigneurs de Pérouse étaient renommés au loin
pour leurs violences. Aucune ville a la ronde n’était en
sécurité contre eux. Ils cherchérent en particulier, plus
d’une fois, & s’emparer d’Assise et a la piller. Frangois
nourrit, malgré tout, l'espoir de les amener a d’autres
sentiments. [l se rendit dans leur ville et se mit a
précher. Le peuple accourut en foule ; les seigneurs, au
contraire, formérent le dessein de déranger ’Apotre de la
paix. Ils tinrent un fastueux tournoi et causérent tant de
vacarme que le prédicateur put & peine se faire entendre.
Frangois, se tournant vers ces trouble-féte, leur dit avec
toute ardeur de son z¢le : « Quelle déplorable démence

(1) Harouwx : Acta Concil. VI, 2, 1724.



S. FRANGCOIS ET SON ACTION PACIFICATRICE 101

est la votre, malheureux hommes, qui ne considérez, ni
ne craignez le jugement de Dicu. Ecoutez ce que le
Seigneur vous annonce par moi, le petit pauvre. Le
Seigneur vous a ¢levés au-dessus de tous ceux qui vous
entourent ; c’est pourquoi vous devriez vous montrer
plus doux pour vos voisins et plus reconnaissants envers
Dicu. Mais,loin de lui rendre grice, vous vous ruez sur
eux les armes a la main, portant partout le meurtre ct le
pillage. Je vous le dis, vous n’échapperez pas i la
vengeance et, pour vous punir plus séveérement, Dieu
déchainera chez vous la guerre civile, et la sédition vous
dressera les uns contre les autres. Sa rigueur vous
instruira, puisque sa douceur n'a pas prise sur vous ».
Queclques jours plus tard, la guerre ¢clate entre cux.
Le peuple se souléve contre les chevaliers et réclame
ses droits par la force des armes. Les nobles, de leur
cote, tirent 1'épée contre lesgensdela plébe. Finalement,
la lutte fut si cruelle et si meurtriére que leurs voisins
eux-mémes qu’ils avaient malmenés, ¢taient remplis de
compassion (1).

Tout différent fut le résultat de la mission du Saint
a Bologne. l.es familles nobles de cette ville vivaient
depuis longtemps, les unesal’égard des autres, dans une
hostilité mortelle. Leurs rivalités avaient souvent causé
d’horribles effusions de sang et une réconciliation
semblait a tout jamais impossible. Francois se présenta
devant le peuple assemblé, le jour de I’Assomption de

(1) «... Deveniens ergo Perusium populo congregato incipit praedicare ;
cumaque milites in equis. ut assolet, currerent et in ludis militaribus arma
tenentes verbum Dei pracpedirent... saeviunt in milites populares, et verso
gladio nobiles in plebeios ; ultimo tanta immanitate certatum est, quod
etiam vicini, quos offenderant, condolebant ». Tuos. Cer. I, n. 37.



102 L'IDEAL DE SAINT FRANCOIS

la Sainte Vierge, en Pannée 1222. Presque tous les
habitants se trouvaient sur la place de T'hotel de ville.
Il annon¢a son sujet : « les Anges, les hommes, les
démons », mais i parla en réalit¢, pendant tout son
discours, de la nécessit¢ de vaincre les inimitiés et de
conclure de nouveau un traité de paix. Il le fit avec tant
de conviction et d’onction que non seulement tout le
peuple fut ravi d’admiration, mais que les familles des
seigneurs, oubliant leurs dissensions se réconciliérent(1).

Frangois arréta de mémefagon, dans une foule d’autres
cas, les guerres que les seigneurs féodaux se faisaient les
uns aux autres ou qu’ils engageaient contre les peuples,
soumis & leur domination. Mais il songea, comme
Apotre de la paix, a couper le mal dans sa racine. Cette
racine, & tout prendre, se trouvait dans le fait que le
vassal devait préter serment de tid¢lité au seigneur sur
le fonds duquel il demeurait et a la glebe duquel il ¢tait
attach¢. Il avait en conséquence, a lui rester fidele,
a lui rendre les devoirs de la vassalité et surtout & prendre
les armes pour Jui & tout appel. Cet ¢état de choses
rendait possible et favorisait le pillage, de la part des
petits, et les guerres offensives, de la part des grands
seigneurs, sans excepter le roi ou Pempereur. Frangois
paralysa ces excés de la féodalité, en insérant dans la

(1) « ... Tota verborum cius discurrebat materies ad extinguendas ini-
micitias et ad pacis foedera reformanda... Sed tantam Deus verbis illius
contulit efficaciamy, ut multac tribus nobilium, inter quas antiquarum
inimicitiarum fturor immanis multa sanguinis effusione fuerat deba-
chatus, ad pacis consilium reducerentur... ». THOMAE, ARCHIDIAC@NI
Seavatensts, [listeria Pentificum Salonitanorum et Spalatinorum, éd.
Hunemany, Mon. Germ. hist. Script. XXIX, Hanovre. 18g2. 580. Ce
passage se¢ trouve aussi dans Sicomwus : De episcopis Benoniensibus libri
quinque, éd. Opera omnia 111, Milan, 1732-1737, col. 432, et dans
BornMer : Analekten. 106.



S. FRANCOIS ET SON ACTION PACIFICATRICE 103

Regle des Freres de la Pénitence ou Tertiaires (1) la
prescription suivante :

« Que les Freres ne prennent pas d’armes offensives
contre qui que ce soit et qu’ils n’en portent pas avec
eux. Que tous s’abstiennent de serments solennels, a
moins d’y étre forcés par la nécessité, dans les cas que
I'indulgence du Souverain Pontile a exceptés, a savoir
lorsque la paix, la foi ou la justice sont en jeu... Si les
Fréres ou les Sceurs souflrent, contre leur droit ou leurs
privileges, des vexations, de la part des autorités ou des
gouverneurs des lieux qu’ils habitent, que leurs Recteurs
agissent comme il leur semblera bon, aprés avoir pris
le conseil du seigneur Evéque » (2).

A se placer sur le terrain de la justice, on ne pouvait
rien objecter a ces ordonnances. Si les Tertiaires vivaient
dans le monde, ils étaient cependant des Religieux

(1) Toujours, dans les anciens documents pontificaux, et la plupart du
temps, dans la suite, ils sont appelés : Pénilents. 1.'expression Tiers-
Ordre ou Ordre des Tertiaires se rencontre pour la premiere fois dans
le Bref Ciwm dilecti du 4 Juin 123e.

(2) « Arma mortalia contra quempiam non recipiant vel secum ferant.
Omnes a iuramentis solemnibus abstincant nisi necessitate cogente in
casibus a summo pontitice exceptis in sua indulgentia, videlicet pro pace,
fide, calumnia ct testimonio... Si contra ius vel privilegia fratres vel soro-
res a potestatibus vel rectoribus locorum in quibus habitant vexentur,
ministri loci, quod videbitur expedire, cum consilio domini episcopi fa-
ciant ». Regula et vita fratrum rel sororum de paenitentia, c. 6, n. 3-4.
€. 10, n. 3. Opusc. éd. BornmEer, 70, 79. Ces ordonnances ne furent ren-
dues dans la forme ci-dessus indiquée qu'aprés ’année 1221, puisqu’elles
semblent supposer l'existence des décrets pontificaux de 1221, 1227 et
1228, qui se rapportent au méme sujet. Mais, ces décrets précisément, qui
exemptent les Tertiaires de la prestation du serment et des obligations
militaires, montrent que les ordonnances en question se trouvaient en
réalité dés le commencement dans la Regula paenitentium.



104 L'IDEAL DE SAINT FRANCOIS

proprement dits ‘et. & ce titre, ils ne relevaient que de la
seulejuridictionecclésiastique. Aussi, elle fut incalculable
la portée politico-sociale et politico-religieuse  des
mesures prises par saint Frangois. Par le fait qu’il était
interdit aux Tertiaires de prendre les armes et de préter
serment, la féodalité était frappée au cceur. kEn eflet, son
principe essentiel consistait en ce que le vassal était
obligé, sousla foi du serment, de se¢ lancer dans les
combats et les guerres, selon le bon plaisir de son
suzerain. Nous comprenons d¢s lors que les seigneurs
féodaux, des plus petits aux plus grands, se soient mis
en défense contre les Tertiaires. Nous le comprenons
d’autant mieux que nous tcnons compte des luttes,
engagées en ce temps-1a entre les Guelfes et les Gibelins.
Le principal appui du parti impérial ou des Gibelins
se trouvait dans la noblesse féodale ; les Guelfes ou
partisans du Pape avaicent le leur dans la bourgeoisie.
Or,désquecettederniére,en entrant dans le Tiers-Ordre,
se détachait du parti des nobles, la cause des (ibelins
et, par conséquent, la puissance du misérable empereur
Frédéric 11, si hostile & I'Eglise, ¢taient frappées d’atai-
blissement.

C’est a Faenza que commenca la réaction, peu de
mois aprés la fondation du Tiers-Ordre. Les habitants de
cette ville avaient toujours appartenu au parti guelfe
et ils avaient grandement & souffrir de la part de leurs
seigneurs qui étaient gibelins. Ils entrérent nombreux
dans le Tiers- Ordre, dés 'année 1221, avec le secret
désir d’étre déliés de leur serment et de I'obligation de
combattre pour ceux qui avaient ¢t¢ jusque-la leurs
seigneurs. LLorsque ces derniers voulurent les v con-
traindre, ils s’adressérent & I'lsvéque de Rimini, lequel .



§. FRANCOIS ET SON ACTION PACIFICATRICE 105

desoncoté, recourutd HonoriusI11. Dés le 16 Décembre
1221, le Pape répondit que les Tertiaires étaient déliés
du serment de vassalité et que 'Evéque, en vertu des
pouvoirs apostoliques, devait les protéger contre les
seigneurs qui attaquaient leur bon droit (1).

Les fid¢les accoururent alors au Tiers-Ordre de toutes
parts. Dans l’espace de plusieurs dizaines d’années, la
moiti¢ de I'ltalie, pour ne rien dire des autres pays,
¢tait rangée sous le religieux et populaire étendard de
saint Francois d’Assise.

Un clerc séculier contemporain exhale ainsi ses
plaintes contre les Mendiants et leurs Tertiaires, dans
un écrit inspiré par la jalousie : « Il ne sutht pas aux
Franciscains et aux Dominicains de porter la main dans
la moisson d’autrui et de se glisser comme des intrus
dans les dignités ecclésiastiques. 11 ne leur suffit pas
d’usurper les droits d’administrer les sacrements de
Pénitence ct de Baptéme, de donner I’EExtréme-Onction
aux malades et la sépulture dans leurs cimeticres.
Voila que, pour énerver plus fortement notre puissance
et nous enlever I'attachement des peuples, ils ont fondé
deux nouvelles Fraternités ol les hommes et les femmes

(1) « Significatum est nebis, quod Faventiae ct in (uibusdam aliis civi-
tatibus et locis vicinis quidam sunt, quibus illum Dominus inspiravit
affectum, ut mundi iam gloriam non quaercntes, sed ex humilitate abii-
cientes in sacculo semet ipsos ad pocnitentiam se converterint et ad hoc
totum deputaverint tempus suum signum humilitatis et pocnitentiae in
habitu exhibentes. Quia vero tales super iuramento de armis sumendis et
sequendis locorum potestatibus exhibendo multotiens molestantur e:: eo,
quod nunquam defecit, qui bonis actibus invideret. fraternitati tuae per
apostolica scripta mandamus, quatenus, cum a talibus fueris requisitus,
molestatores suos super huius modi iuramento praemissa monitione
sublato appellationis impedimento auctoritate nostra compescas ».
SmaraLra : Bullarium francisc. 1, p. 8, n. 8.



1006 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

sont regus en si grand nombre qu’il reste a peine
quelques personnes dont le nom n'y soit pas inscrit » (1).
Sclon toute apparence, « on peut admettre que la plupart
des confréries ccclésiastiques appartenaient aussi au
Tiers-Ordre » [de saint Frangois| (2). (Jétaient les
bourgeois, les paysans et les artisans qui formaient de
beaucoup la majorité des Tertiaires; mais, de nombreux
membres de la petite et de la haute noblesse, et méme
des princes, s’afhilicrent au Tiers-Ordre. Louis IX, roi
de I'rance, et Elisabeth de Hongrie, la fille des rois,
sont les deux plus connus et les deux plus célébres.
Suivant leur exemple, affirme un témoin oculaire,
Humbert de Romans, « beaucoup de gens distingués

(1) Nous reproduisons ici en entier ce passage qu’il n’est pas facile de
trouver : « Nam fratres Praedicatores et Minores, qui post suarum reli-
gionum exordia, contra nos odio et rancore concepto vitam ct conversa-
tionem nostram reprobam praedicando multifuriam depravarunt, nos ct
iura nostra minoraverunt in tantum, quod simus iam ad nihilum redacti
et qui olim ratione officii dominabamur regibus, principes ligabamus,
increpationes faciebamus in populis, nunc simus in opprobrium et deri-
sum : et celeberrima laus nostra versa estin fabulam omni carni. Tacemus
autem qualiter praedicti fratres. in alienam messem paulatim manum
immittentes, clerum singulis dignitatibus supplantarunt : et sibi poeniten-
tias et baptismata, infirmantium unctiones ¢t coemiteria usurpantes, in se
omnem vim et authoritatem clericalis ministerii astrinxerunt. Nunc autem,
ut iura nostra potentius enervarent, et a nobis devotionem praeciderent
singulorum, duas novas fraternitates creaverunt : ad quas sic generaliter
mares et foeminas receperunt, quod vix unus et una remansit, cuius nomen
in altera non sit scriptum ». Pierre pe LA VieNe : Epistolae, lib. 1, c. 37,
Bale, 13066, p. 234. Cf. HoutLarn-BritoLres : Vie et correspondance de
Pierre de la Vigne, ministre de lempereur Frédéric 1], Paris, 1865, 148-
153, Cet Cerit se trouve parmi les ZLettres de Pierre de la Vigne, qui n'en
est cependant pas Pauteur, mais le destinataire. Cf. P. Fritpizcann, O. M. C.
Examen critigue d’une phrase attribuée a Pierre de la Vigne, dans :
Ftudes franciscaines, t. XXXV (1922) 538-500.

(2) GrowrGes ScHaNz @ Zur Geschichte der deutschen Gesellenverbdnde
im Mittelalter, Leipzig, 1870, 70. Note 1.



S. FRANCOIS ET SON ACTION PACIFICATRICE 107

par la noblesse de la naissance, les hommes aussi bien
que les femmes, surtout dans les contrées de 1'ltalie,
adoptérent ce genre de vie » (1).

De nombreux seigneurs cherchérent pendant quelque
temps encore a enrayer le mouvement, en tachant de le
tenir sous leur joug; mais les Tertiaires eurent un
puissant soutien dans le bras de 'Eglise. A la mort
d’Honorius [11, Grégoire X monta sur lesiege de saint
Pierre. Il était précisément 'ancien Cardinal Hugolin
qui, conjointement avec son ami Frangois, avait
organisé le Tiers-Ordre (2). Deux mois seulement apres
son élection, le 26 Mai 1227 (3), il envoie une Lettre a
tous les Evéques d’ltalie, leur ordonnant de favoriser
les « Pénitents » par tous les moyens et de les défendre
contre les puissants. Il se plaint que ces derniers veulent
obliger partout les Tertiaires a préter le serment de
vassalité, a se mettre en campagne avec eux et a exercer
des emplois publics. l.es Tertiaires sont exempts de
toutes ces charges et tenus de payer, comme les autres
citoyens, les impdts et les droits ordinaires (4). Dans
une nouvelle Lettre du 30 Mars 1228, il s’en prend a
ces gouverneurs des villes et des bourgades qui exigent
des Tertiaires des prestations de serment sur une foule

(1) « Multi magni genere tam viri quam mulieres maxime in [taliae
partibus huiusmodi statum vivendi assumpserunt ». De eruditione prae-
dicatorum, 1ib. 2, ¢. 3g. Max. Bibl. PP. t. XXV, 475.

(2) Ber~arn pE Bessr dit expressément (Liber de laudibus, c. 7, p. 75) :
« Inregulis seu vivendi formis istorum (fratrum et sororum de poenitentia)
dictandis sacrae memoriae dominus papa Gregorius, in minori adhuc
ofticio constitutus, beato Francisco intima familiaritate coniunctus, devote
supplebat, quod viro sancto in dictandi scientia decrat».

(3) SsaraLra denne comme date le 25 juin 1227,

(4) Bref Nimis patenter. SparaLea, I, 30, n. 7. Porrmast : Regesta
Pontif. Rom. n. 7919.



108 I'IDEAL DE SAINT FRANCOIS

de choses et les accablent de tracasseries, pour se venger
indirectement du refus de prendre les armes (1).

En 1230, 1231 et 1234, 1l est seulement recommandé
avec insistance aux Evéques de maintenir contre la
violence ftodale les privileges des Tertiaires (2). Ensuite,
ces sortes d’avertissement prennent fin. Il semble que les
seigneurs se soient arrangés a I'avenir avec la masse des
Tertiaires et aient reconnu leurs droits.

1 faut avouer, aprés le précédent exposé, que saint
Frangois a men¢ a bonne fin I'entreprise hardie d’intro-
duire une vaste réforme sociale, et cela, sans troubler
la paix en aucune fagon, ni en aucun lieu ; ou plutot il
faut dire que son ceuvre pacificatrice a préparé une réforme
sociale pleine de bénédiction, et que sa ré¢forme sociale
fut une euvre pacificatrice de premiére importance. Que
Frangois ait ¢1¢ un réformateur social tel, que, depuis
Jésus-Christ, le monde n’a sans doute pas vu son pareil,
c’est une vérit¢ admise aujourd’hui par des hommes de
tout parti et de toute nuance (3). Non, il ne fut pasun
socialiste, moins encore un révolutionnaire ; mais il s’est
montré plein d’ardeur pour défendre les droits du peuple
opprim¢ et asservi. Si, dans bon nombre de cas, les

(1) Bref Detestanda hwmani generis. Spanaria, 1, 39, n. 20. Porriasr,
n. 8159.

(2) Bref Cum dilecti du 4 Juin (Sbaralea donne le 7 Juin) 1230, dans
Suararea, 1. 65, n. 53. PorTHast, n. 83635, Bref Nimis patenter du 5 Avril
1251, dans Spararea, I, 71, n. 59. Porruasr, 8697b. Bret Ut cum maiori
libertate du 21 Novembre 1234, dans Sparanka, 1, 142, n. 149. PorTHasT,
4708,

(3) Cf. GeorGus Rartzincer @ Die sojiale Bedeutung des hi. Frangiskus,
dans : Forschungen jur bayrischen Geschiclite, 1897; Frimiric GLASER :
Die frangiskanische Bewegung. Ein Deitrag 7w Geschichte sogialer
Reformideen im AMlittelalter. (Minchener volkswissenschaftliche Studien,
publié¢ par Luio Brenraxo et Warrer Lotz 59) Stutigart, 19e3; et spé-



S. FRANCOIS ET SON ACTION PACIFICATRICE 109

etforts des petits pour conquérir la liberté triomphérent,
grace 4 Frangois, ses idées sur la pauvreté, Uhumilité et
la fraternité entre tous les hommes furent pour les aspi-
rations du peuple un puissant encouragement (1) ; et
méme, comme on l'a dit trés justement : « dans la Regle
de saint Frangois, se trouvent la consécration et en
quelque facon, le point de départ de la démocratie
italienne » (2).

Mais, avec tout cela, il s’en faut de beaucoup que
Francois ait invectivé contre la classe opulente et contre
les puissants, ni qu'il ait préché¢ le renversement de
Pordre social établi. Nous savons, au contraire, que,
nonobstant sa prédilection pour les pauvres et les
petits, 1l porta une grande estime aux riches et honora
les personnes de qualité (3). Il n’attaqua pas la richesse,
mais ’exces de la possession et le mépris des pauvres et
de la pauvreté. Il ne réprouva ni le pouvoir, ni l'autorité,
mais bien le mauvais usage qu’on en faisait: loppression
du peuple, U'exploitation des sujets et les abus du systéme

cialement le vaste exposé de Liov 1. Dusors : Saint {rancis Social
Reformer, New-York, 1903.

(1) « Le mendiant d'Assise est le représentant de la masse du petit peu-
ple, du tiers Etat, qui, pris en corps, aspirait a l'indépendance et & l'auto-
nomie. Il est aussi le représentant de tout individu, censidéré isolément,
qui a conscience de ses droits ... sur le monde ». Hesxre THODE @ #rany
von Assisi wund die Awnfange der Kunst der Renaissance in ltalien,
Berlin, 1583, 321.

(2) « Nella Regola di San Francesco era stata la consecrazione e in
qualche modo il primo inizio della italiana democrazia ». Givo Carrons :
Storia della Repubblica di Firenge, 1, Florence. 1875, 180. Item
Cristorast : Loc. cit. [, 7o, et A, Canrono : San Francesco d’Assisi
e la democragia cristiana, dans la collection : Fede e Scienja, Rome,
1903.

(3) Regula 11, c. . Tres Socii, n. 57 sq.



110 L’IDEAL DE SAINT FRANGOIS

féodal qui donnaient licu a des guerres et reconnaissaient
le droit du plus fort. En bref, le paciticateur d’Assise
condamna les abus qui s’étaient introduits dans I'état
social et politique, et il tacha de les supprimer, en
¢tablissant I'égalit¢ entre le pauvre et le riche, le grand
etle petit, le maijtre et le valet, le seigneur et le vassal.

Méme son ordonnance catégorique relative au refus
du serment et au port des armes, tendait a ce noble but.
I1 ne songeait pas & provoquer des soulé¢vements contre
les seigneurs, puisqu’il prescrivit aux Tertiaires de
payer les impoOts et les redevances, et qu’il réconcilia le
serf avec le maitre qui le dépouillait (1). Il ne les
empécha pas non plus de défendre la glebe et la patrie,
car, aprés comme avant sa conversion, il s¢ montra un
ardent patriote de sa petite cité (2) etil aima sa grande
patrie peut-étre plus que personne, lui « le plus italien
des saints et le plus saint des italiens : i/ piu italiano dei
santi e il prw santo degli Italiani ». 11 défendit, nous
I'avons vu, de prendre et de porter les armes en vue
d’une guerre offensive. Or, il voulait par la, autant du
moins que cela dépendait de lui, rendre impossible la
guerre offensive et finalement toute autre guerre.

C’était la un plan d’une largeur de vues et d’une portée
incomparables. Comme il surpassait la Tréve de Dieu
(Treuga Det), observée jusque-la et d’apres laquelle il
¢tait interdit, a certains jours de la semaine et pendant
certaines périodes de 'année, de se livrer a des actes de
violence ou de porter les armes (3) ! La Tréve de Dieu

(1) Taom. Cev. 11, n. 8g. Cf. sup. p. 77.

(2) Cf. sup. p. g6 sa.

(3) Mon. Germ. hist. Leg. sect. 1V, t. 1 (1893) 603. note 1. Cf.
Krucknonn : Geschichte des Getlesiriedens, Leipzig, 1857, 56-73;.



S. FRANGOIS ET SON ACTI®N PACIFICATRICE 111

que Francois avait en vue, n’admettait ni exception, ni
interruption. Elle ressemblait & cette paix éterncelle de
Dicu qu’exalte le Sauveur dans 'lEvangile : « Bienheu-
reux les pacifiques, parce qu’ils scront appelés enfants
de Dieu » (1).

Cette action pacificatrice, les membres du Tiers-Ordre
doivent l'exercer selon tout leur pouvoir. Cet wdal de
paix, les Freres du premier Ordre ont pour mission de le
présenter constamment au monde dans leur apostolat de
chaque jour. C’est la plus grande action pacificatrice qui
ait jamais ét¢ entreprise, le plus haut idéal de paix qui
ait jamais ¢ét¢ proposé.

Feur : Ber Gottesfriede und die katolische Kirche des Mittelalters,

Augsbourg, 1801, 45.
(1) Martr. V, g.






CHAPITRE XV

L'APOSTOLAT FRANCISCAIN

[’action pacificatrice n’est qu'une partic du vaste
programme de I'apostolat franciscain. Celui-ci a pris une
place si importante dans la vie du saint Fondateur
quon lui a décern¢ le titre honorable « d’homme
apostolique ». Cest ce titre que lui donnaient déja ses
premiers compagnons (1) ; c’est sous ce titre que I’Eglise
I'a toujours célébré (2) et qu’il continue a vivre dans la
mémoire reconnaissante de tous les siécles. Nous, les
fils du XX-¢ si¢cle, nous ne trouvons plus, peut-Ctre,
rien d’extraordinaire dans cette distinction. Mais, pour
les contemporains de saint Frangois, c’était quelque
chose d’inout qu'un Fondateur d’Ordre et ses disciples
se consacrassent a I'apostolat.

A Tapostolat, disons-nous, entendu au sens propre
du mot. Il ne s’agissait pas simplement de participer au
ministere habituel des ames. ou plutot il ne s’en
agissait pas du tout. Frangois ne songeait nullement 2

(1) « Apostolicus vir Franciscus ». Tres Socii. n. 68.

(2) Le plus ancien Oflice liturgique de saint Frangois le loue en ces
termes : « Franciscus, vir catholicus et totus apostolicus » P. Hivamx
FeLpew : Die Reimoffizien auf die heiligen Frangiskus und Antonius
gedichtet und komponiert dwrch Fr. Juriay vox Seeier (1 ¢, 1230).
Fribourg (Suisse) 1901, 107.

g



114 I'@EAL DE SAINT FRANCOIS

prendre une demecure fixe dans un lieu déterminé, ni a
s'astreindre aux obligations d’un bénéfice. 11 voulait, au
contraire, que son Ordre, & l'imitation des Apotres,
elt le monde entier pour champ de travail ¢t que, dans
ce champ, il dépensat toutes ses forces a perfectionner les
croyants et a convertir les incroyants. Voila ce qu’il
entendait par activit¢ apostolique et c’était la I'essence
méme de la vie apostolique telle qu’il la concevait.

1. — Les arwiens moines, il est vrai, faisaient profes-
sion, eux aussi, de la vie apostolique. Et par la, ils
entendaient sigmaifier exclusivement que, a 'exemple des
Apotres, le moine est tenu d’observer non seulement les
préceptes, mais encore les conseils de {"Evangile (1).
Qu’il fat obligé au surplus comme les Apdtres, de
travailler au dehors, d’exercer I'apostolat proprement
dit, ils n’en eurent jamais la pensée. Seul, saint
Colomban adopta aprés coup la vocation de mission-
naire (2). Mais, dans sa Regle elle-méme, il n’est pas
question de la prédication (3). Si quelques-uns de ses
disciples se sont acquis des mérites immortels par la
prédication de I’Evangile, il faut Dattribuer a leur ini-
tiative personnelle et non a la Régle de saint Colomban.
Au reste, son Institut passa comme un nuage et fit
bientot place partout & celui de saint Benoit.

La Reégle bénédictine séparait complétement le moine
du monde et entravait par le fait méme son apostolat

(1) Cf.t. L p. 44-

(2) Vita Cerumsaxt Aspatis discipuloriongue eius, lib. 1, c. 4, éd.
Kruscu, Mon. Germ. hist. SS. Rer. Meroving. t. IV, Hanovre et
Leipzig, 1902, 70 sq.

(3) Ct. S. Coruvmmani Regula coenobialis. éd. Micne. Patrol. lat. t. 8o,
col. 209-230.



1APOSTOLAT FRANCISCAIN 112

au dehors. En outre, les habitants des Abbaves ¢taient
presque tous laiques. Les clercs et les prétres formaient
de rares exceptions : on ne les recevait dans I’Abbave ou
on ne les faisait avancer aux Ordres que difhcilement.
Et quand un moine était honoré du sacerdoce, il ne
pouvait pas méme précher dans le Monastére et moins
encore aux séculiers. Il avait juste la permission de
bénir ¢t de célébrer la messe (1). Pour le reste, il devait,
comme les autres moines, partager son temps entre le
chant de I'office et le travail manuel.

Dans les si¢cles suivants, les moines-prétres devinrent
de plus en plus nombreux dans les monastéres et ils se
mirent aussi a précher de plus en plus souvent dans leurs
propres églises. Lorsque les Clercs réguliers ou Chanoi-
nes, qui prirent naissance au Xle¢ siecle, éleveérent des
plaintes a ce sujet, ’Abbé Rupert de Deutz (f vers 1130)
écrivit une apologie de la vie monastique qu’il intitula :
De la vie vraiment apostolique. 11 y expose qu’un
moine-prétre a regu, en méme temps que l'ordination
sacerdotale, le pouvoir de précher et de baptiser ; mais,
si l'exercice de ce droit lui donne avec les Apotres une
ressemblance plus marquée, cependant l'essence de la
vie apostolique consiste simplement dans I'imitation de

(1) « Si quis de ordine sacerdotumn in monasteriis se suscipi rogaverit,
non quidem citius ei assentiatur; tamen si omnino perstiterit in hac
supplicatione, sciat se omnem regulae disciplinam servaturum ; nec ali-
quid ei relaxabitur.... Concedatur ¢i tamen post abbatem stare et bene-
dicere aut missas tenere.... Clericorum autem si quis eodem desiderio
monasterio sociari voluerit, loco mediocri collocentur et ipsi.... 8i quis
abbas sibi presbyterum vel diaconum ordinari petierit, de suis eligat que
dignus sit sacerdotio tungi. Ordinatus autem caveat elationem aut super-
biam nec quidquam praesumat. nisi quod ei ab abbate praecipitur....
Locum vero illum semper attendat quo ingressus est in monasterium,
praeter officium altaris... ». S. Bexevierr Regula, c. o, 02.



116 L'IDEAL DE SAINT FRANCOIS

Jeésus-Chrit par la pratique des trois vaeux. Dong, le vrai
moine, quoiqu’il s’en tienne a cette pratique, est un vrai
apotre et, réciproquement, tous les apotres ont ¢té des
moines (1). [’apostolat, en tant qu’il comporte le minis-
tere de la prédication, n’est donc pas compris dans la
Regle de saint Benoit.

Cen’estqu’exceptionnellementqueles moines prenaient
une part effective a l'enseignement de 'Eglise et, ce
ministére exceptionnel, ils I'exercaicnt derriére les
murailles de leur Monastére (2), saut des cas trés peu
nombreux, ou, a cause de circonstances extraordinaires,
des moines comme saint Bernard manitestérent, a
’étonnement de tous, la puissance de leur parole sur
les masses populaires (3).

Il'y a plus. Le droit canonique des premiers siécles
interdisait absolument aux moines l'office de la prédica-
tion (4), selon le vieux principe: « Monachus non doctoris
habet, sed plangentis offictum » (5). Plusieurs dizaines
d’années sculement avant saint Francois, Alexandre 11
(1061-1073) porta cette ordonnance : « Conformément

(1) Rourewrri Asparts ‘Turressts @ De vita vere apostolica, 1ib. 2, ¢. 10,
175 lib. 3. ¢ 7,85 b, g, ¢ 11 Migse : Patr. lat., t. 170, col. 631554,
637, 648.

(2) On devait, dans les Abbayves, adresser, it certaines fétes déterminces,
unc allocution aux moines, assemblés en Chapitre. L’Abbé ou son
remplagant avait aussi, a certains jours, l'obligution de précher dans
I'église conventuelle aux fideles qui s'y trouvaient, Voir Marrine:
De antiguis monachorum ritibus. Lyon, 16ge, 266, 334, 342, 6oz,

(3) Cf. Lrcov pe wa Marcue : La chaire francaise au Moyen-Age,
spécialement au XIII° siécle. Paris, 1886, 26 sq.

(4) Plusieurs ordonnances de cette nature se trouvent dans le Decretum
Gratiani, 2a pars., causa 10, q. 1, éd. Curist. Frumsvesss, t. 1. Cologne,
1759, 661 sq.

(5) S. JiwOur : Contra Vigilantium, n. 15, MigNe : Patr. lat. 23, 351,



L'APOSTOLAT FRANCISCAIN 17

a la Regle de saint Benoit, nous enjoignons aux moines
de rester dans leur Monastere. Nous leur défendons de
parcouris les villages, les bourgs et les villes, et nous
leur ordonnons de cesser toute prédication aux fideles » (1).
Vers le milieu du X!IT¢ siecle, Berthold de Ratisbonne
affirme que les Cisterciens et d’autres moiies soutiennent
I'Eglise par la priére sculement, tandis que les Fréres
Mineurs et les Dominicains le font aussi par la prédi-
cation (2).

Les Chanoines reéguliers cux-mémes ou Chanoines
de saint Augustin ne s’adonnaient point a I'apostolat.
Ils aftirmaient, c’est vrai, qu’entre tous les Religieux,
a eux sculs appartenait le droit de précher ; mais, en
réalité, ils détenaient des paroisses et des bénéfices (3).
[1s avaient par conséquent I'obligation d’étre constam-
ment au service des ames et aussi de leur annoncer
la parole de Dieu. Mais, ils étaient attachés a telle
paroisse et il ne pouvait nullement étre question pour
eux d’aller, comme les Apoétres, précher d’un lieu dans
un autre. Aussi, lorsque saint Dominique, qui avait été
jusque-la Chanoine de saint Augustin, s’adonna a ce
genre de prédication, on dit de lui que, de Chanoine,
il ¢tait devenu un homme apostolique (4). Humbert

(1) « Monachis quamvis religiosis. ad normam sancti Benedicti intra
claustrum morari praecipimus. vicos. castella, civitates peragrare prohi-
bemus. et a populerum praedicatione omnino cessare censuimus ».
Decrer. Grar. ibid. p. 663, can. 11,

(2) Serr. 28 de tempore : De quatuor vitiis.

(3) Voir les preuves dans P. Dexirre, o. p. Die Konstitutionen des
Predigerordens yom JIahre /228, dans : Archiv. fir Litteratur-und
Kirchengeschichte, 1. 173.

(4) Dans 1'Office liturgique de saint Dominique, la premiére antienne
du deuxiéme Nocturne s’exprime ainsi : « Sub Augustini regula mente
profecit sedula : tandem virum canonicum auget in apostolicum ».



118 L'IDEAL DE SAINT FRANCOIS

de Romans lui-méme observe qu’en acceptantde précher,
les Dominicains ont introduit dans la Régle de saint
Augustin un nouvel élément (1). Saint Thomas dit dans
le méme sens des Bénédictins et des Augustins : « Ces
deux Ordres, c’est-a-dire celui des moines et celui des
Chanoines réguliers, sont destinés aux ceuvres de la
vie contemplative »n (2) et non point aux labeurs de
’apostolat.

Saint Frangois, au contraire, — et l'on pourrait dire
la méme chose de saint Dominique, — se livra a I'action
apostolique ou au ministére des ames avec autant de
ze¢le qu’il s'était consacré a la vie apostolique ou
¢vangélique (3). Il a eu des précurseurs dans cette
vocation, en tant que, au cours du XII¢ si¢cle, maints
prédicateurs avaient exercé l'apostolat, en préchant de
coté et d’autre : les uns, dans la dépendance de I'Eglise,
les autres, en opposition avec elle. Aux premiers appar-
tiennent saint Norbertde Xantenet Robertd’Arbrissel (4);
aux seconds, Pierre de Vaux et les Pauvres de L.yon (5).

Lauteur de cet Office est l'un des successeurs immédiats de saint
Dominique, c'est-a-dire Jourdain de Saxe ou Constantin d'Orvicto.

(1) « Ipsi supra regulam addiderunt... praedicationem ». Husmsrrr
pr Romans : De eruditione praedicatorum, lib. 2, ¢. 10, éd. Maxima
Biblioth. PP. t. XXV, 461.

(2) « Utraque religio, scilicet monachorum et canonicorum regularium
ordinatur ad opera vitae contemplativae : inter quae praecipua suntea,
quae aguntur in divinis mysteriis ». Swmma theol. 2-2, q. 18y, a 8,
ad. 2. Cf. S. Boxav. Quaestiones disputatae de perfectione evangelica,
q. 2, & 3, n. t2. Opera, V, 164 sq. Determinationes quaestionim circa
regulam FF. Minorum, q. 2, Opera, V11, 338 sq.

(3) Cf. t. 1, p. 33.

(4) Ctf. sur ces missionaires et sur d’autres de la premiére moitié du
XIIe siécle, Ton. vox Warter : Die ersten Wanderprediger Frankreichs,
2 parties. Leipzig, 1903 et 19ob.

(3) Cf. . I, p. 38 Kart Muaceew - Die Waldenser und ihre



I APOSTOLAT FRANCISCAIN 119

En 1201, les Humiliés de Lombardie (1) et, en 1207,
les Pauvres Catholiques, comme ils s’appelaient (2),
avaient recu d’Innocent TTT Pautorisation de précher
partout.

Peu de temps aprés, Frangois choisit la carriére
apostolique. On serait d’abord tenté de croire qu'il
s'est laissé influencer par eux pour prendre cette déter-
mination. Mais, il n’en est rien. Nous connaissons
assez les idées dont 1l était pénétr¢ au début de sa
nouvelle vocation, pour pouvoir dire que, en se lancant
dans la carriére apostolique, il n’a été poussé ni par
des exemples venus du dehors, ni par ses préférences
personnelles, ni par les besoins du temps. Il s'est laissé
conduire uniquement par lappel d’en haat.

Au commencement de sa conversion, il ne fut dominé
que par une seule et grande idée : celle de la chevalerie
spirituelle. [l voulait étre le chevalier du Christ ; il
aspirait & servir 'limpereur du ciei de tout son courage
et de tout I'¢lan de son ceeur (3). Mais, quel emploi
trouverait-il au service de son trés haut Seigneur ?
[} ne le savait pas du tout pour le moment. Une seule
chose était claire : c’est qu'il s’agissait d’une vie active
et non pas de la seule contemplation. On disait, en effet,
du vrai chevalier : « [.’héroisme ne se reposera pas sous
un toit, mais il ira de tous cotés, travaillera et cherchera

eingelnen Gruppen bis yion Anfang des ry (ahrhunderts. Gotha, 1880
Haver : Waldensertum und Inquisition, Fribourg, 18qo.

(1) Twasoscit : Vetera Hwmiliatorim Mouwnenta, 11, Milan, 1767,
133 8.

(2) Isnocestu LI Fpistolae, lib. 11, IQOA MiGyE : Patr. lat., 215, col.
15313, Cf. Pirrov = Die katolischen Armen. Fribourg-en-Br.. 1gi1.

(3) Cf.t. Lp. 67.



120 1CIDEAL DE SAINT FRANGOIS

partout, dans les régions voisines et dans les pays
lointains, des taits d’armes et des aventures » (1).

Pour ce motif, Frangois s¢ voua provisoirement au
service des I¢preux ; car, sc¢ faire leur serviteur, c'était
accomplir, a I'¢gard du Christ, une action chevaleresque
de premiere valeur (2). (C’¢tait cependant trop peu de
chose a ses yeux. Une force irrésistible le pressait
d’annoncer au monde la grandeur et la bont¢ de son
Seigneur. Il parcourait les campagnes ct les foréts,
chantant en frangais des chansons de chevalerie a la
gloire du Tres-Haut. Lorsqu’un jour des brigands se
saisirent de lui et lui demandérent qui il ¢tait, 11 leur fit
cette courte réponse : « Je suis le héraut du grand Roi.
Que vous importe?» (3) Les rois et les empereurs avaient
des hérauts d'armes pour porter 'annonce des tournois
et des autres décisions importantes (4). le héraut du
grand Empereur du ciel avaita publier la grandeur et les
exploits de son Seigneur : voila pourquoi on appelle
communément les prédicateurs @ hérauts de Dieu (5).
On voit comment, aux heures de plus protonde dévotion
et de plus haut enthousiame, Frangois sentait naitre en
lui la vocation apostolique. Mais, il ¢tait encore loin de
la reconnaitre pour une vocation voulue de Bieu. [l
nosait pas surtout décider lui-méme, mais il priait le
Maitre avec terveur de éclairer (6).

(1) Frowssarn, dans Lonek : Ceber Ritterschapt und Adel in spaterem
Mittelalter. Abhandlung der Munchener A kademie, 1801, 1. 412.

(2) Cf. sup. p. 65

(3) « Praeco sum magni Regis, quid ad vos » 2 Thon. Cer. [, n. 106.

(4) Jon. Barr. vox Weiss : Weltgeschichte, I\, 3¢ éd. Gratz et Leipzig
1891, 625-633.

(5) Ct. Ducanci-CHARPENTIER. S. V. « Praeco, praeconare ».

(6) Tres Sucii, n. 1113,



IAPOSTOLAT FRANCISCAIN 121

Clest dans cet ¢tat dame quiil passa un jour pres de
la petite ¢glise de Saint-Damien a demi-ruinée. Obéissant
a4 un mouvement intérieur, il entra, se jeta i genoux
devant I'image du Crucifié et pria, de toute ardeur de
sa dévotion, le Dieu Sauveur de lut montrer ce qu'il
devait faire. 11 entendit alors une voix, partant de la
croix, lui dire avec autant de douceur que de netteté
« Francolis, ne vois-tu pas que ma maison tombe en
ruine ? Va, répare-la ». Surpris et tremblant, il balbutia :
« Volontiers, Seigneur, je le ferai ». Lt sur U'heure, il
se mit a 'ceuvre pour restaurer cette petite ¢glise, aux
murs croulants (1). Quen parlant ainsi, le Christ ait eu
en vue le temple spirituel pour lequel il avait donné son
sang, Frangois ne le comprenait pas encore. Il Tui
semblait inconcevable qu'il fat choisi pour renouveler
I’Eglise sur toute la terre par son apostolat (2)

('n temps considérable s’écoula encore, avant que la
Providence déchirat le voile qui en dérobait a sa vue le
vaste champ. Nous avons déjd mentionné cette circons-
tance décisive, en parlant de la vocation de Frangois a
la vie évangélique et apostolique (3). Mais, 1l nous faut
y revenir ici. en vue de sa vocation au ministére
apostolique.

(Cétait dans la petite ¢glise de la Portioncule, le 24
fevrier 120¢. Frangois entendit lire & la messe le passage
de I'Evangile qui raconte comment le Seigneur envoya
ses Apotres précher. Protondément touché de ces paroles,
il en demanda Iexplication au célébrant, aussitot apres
le saint sacrifice. Et quand il apprit gqu'un parfait

1) Tuos. Cer. Lot Hon wosq. Tres Sociio n. 15,

(
(2) Tuom. Cen. I, n. a1,
(3) Cf. . I.op. 2a.



{254 1IDEAL DE SAINT FRANCOIS

imitateur des Apotres ne doit posséder ni or, ni argent,
ni aucune espc¢ce de monnaie ; ne porter ni besace, ni
bourse, ni baton; n’avoir ni souliers, ni double
vétement ; mais que, dépouille de tous les biens
terrestres, sa mission est de precher le royaume de Dieu
¢t la pénitence, il tressaillit d’'une joie divine et s'écria :
« Voila ce que je veux ; voila ce que je cherche ; voila ce
que de toutes les fibres de mon ceeur je veux accom-
plir » (1).

Ce rayvon de lumiére céleste I'éclaira tout d'un coup
sur la vie qu’il aurait & mener dans la suite. Il devrait,
selon la remarque de Frere.Jourdain de Giano, « étre
un imitateur de la pauvret¢ évangélique ¢t en méme
temps un z¢l¢ prédicateur de 'Evangile » (2). I1 devrait
pratiquer tout & la fois le renoncement au monde comme
les Apdtres et, comme eux aussi. travailler dans le monde
ct pour le monde. Il devrait donner une place, dans
I'idéal qu’il s'¢tait fait de la vie apostolique, a un ¢lément
nouveau : le ministére des Apotres. Ces deux choses
réunies : la pauvreté apostolique et la prédication, le
renoncement au monde. comme les Apotres, et leurs
travaux au milieu du monde, la vie apostolique et I'exer-
cice du ministére apostolique, devraient essentiellement
et au méme titre appartenir a la vocation de Frangois,
comme elles ont appartenu a la vocation des Apodtres et
comme elles sont ins¢parablement lices dans 1'Evangile
de leur mission a travers le monde.

Frangois ne tarde pas un scul instant a exécuter ce
qu’il vient d’entendre. Il quitte sa chaussure, jette son

1) Tuos. Cen. 1. 22 Tres Sacii n 230 S, Bovav. leg. ¢ 3. n 1.

(2) « ... imitator evangelicae paupertatis effectus et sedulus evangelii
praedicator ». Lorn. & Taxo : Clron. n. 2.



o
9%

[APOSTOLAT FRANCISCAIN

baton et son sac, et revet un misérable habit (1). « Alors,
Vesprit plein de ferveur et 'ame en féte, il se met a
précher a tous la pénitence, ¢difiant ses auditeurs par des
discours sans apprét, mais jaillissant d’un cceur sublime.
Sa parole €taitun teu ardent qui pénétrait jusqu’au plus
profond des ames et remplissait les esprits d'admira-
tion » (2).

[’impression ¢ue produisit le nouvel Apotre était si
forte, que non seulement les gens s¢ convertissaient en
masse (3), mais que quelques hommes magnanimes
prirent la résolution de s’attacher aux pas de ce prédica-
teur sans ressources et de partager sa vocation. IFrangois
les conduisit a T'église la plus preche et fit ouvrir
I’Evangile devant cux, pour savoir s’ils étaient réellement
appelés comme lui a la vie apostolique et & la prédica-
tion. Trois fois, le saint Livre fut ouvert au hasard et, a
chaque fois, tomba sous leurs veux étonnés le récit de la
mission des Apdtres. Le guide alors se tourna vers ses
compagnons et leur dit : « Fréres, voila quelle sera notre
vie et notre Regle; ce sera aussi la vie et la Regle de
ceux qui viendront se joindre & notre compagnie. Et
maintenant, allez et faites ce que vous avez entendu »(4).
[ls allerent donc, vendirent leurs biens et en distribue-
rent le prix aux pauvres; puis ils se mirent en routeavec
Francois pour leur premiére mission.

(1) Torn, « Lavo, 0. 2.

(2) « Exinde cum magno tervore spiritus et gaudio mentis coepit omni-
bus poenitentiam praedicare,verbo simplici, sed corde magnifico aedificans
audientes. Erat verbum cius velut ignis ardens, penetrans intima cordis,
et omnium mentes admiratione replebat ». Tuow. Cer. 1. n. 25,

(3) Tbid.

(4) Tres Socii. n. 28 sy, Teose Cer Lons ey Moo 3 Vita fr. Aegidii.
7305, Bovav, Leg. ¢ 3.n. 5Ly



124 L'IDEAL DE SAINT FRANCOIS

La petite compagnie ne comprenait que quatre mem-
bres. Suivant la recommandation faite aux Apotres, ils
allerent deux a deux. Frangois et Frere Egide se dirige-
rent vers la marche d’Ancone, tandis que Frere Sylvestre
d’Assise et Bernard de Quintavalle s’engagérent dans
une autre direction. Ieur fagon d’exercer ['apostolat
etait tout A fait singuliere. e saint IFondateur marchait
pieds nus et, chantant en frangais, selon son habitude,
d'une voix claire et sonore, il bénissait et glorifiait la
bont¢ du Tres-Haut. Tous ceux qu'il rencontrait le long
des chemins, dans les villages et dans les villes, il les ex-
hortait & aimer et & craindre Dieu, ¢ a faire pénitence
de leurs péchés. Frére Egide, de son coté, engageait les
gens & ¢couter Francois et a le croire, parce quil leur
donnait d’excellents conseils (1).

Lorsquapres un court intervalle les Fréres revinrent,
leur nombre s’accrut de quatre nouveaux compagnons (z2).
A cux aussi, le Fondateur parlades travaux de 'apostolat :
« Freres wres chers, leurdit-il, considérons notre vocation.
Dicu, dans sa miséricorde, nous a uppelés — non scule-
ment pour notre salut, mais pour celui de plusieurs, —
a parcourir le monde, en exhortant tous les peuples
autant par 'exemple que par la parole & faire pénitence
de Teurs péchés et a se rappeler les commandements
de Dicu. Ne vous effrayez pas d’étre tenus pour de
petites gens, dignes de mépris et remplis d’ignorance

(+) « ... vir sanctus alta et dara voce laudes gallice cantans, benedicebat
et glorificabat Altissimi bonitatem... Licet autem vir Dei nondum plene
populo  praedicaret, quando tamen per civitates et castella transibat,
exhortabatur omnes, ut amarent et timerent Deum atque poenitentiam
agerent de peccatis. Frater autem Aegidius admonebat audientes. ut
ei crederent, quia eis optime consulebat ». 7res Sociz, n, 35

20 Drow. Gl Jone 25, 2g. Tres Sociio no 35,



[0
"

IJAPOSTOLAT FRANCISCAIN 1t

mais préchez la penitence avec courage et simplicité ;
ayez confiance que le Seigneur qui a vaincu le monde,
inspire vos paroles de son Esprit pour exhorter les
hommes a revenir a fui et & garder ses commandements.
Vous en rencontrerez de fidéles, de doux et de bien-
veillants qui recevront vous et vos paroles avec joie;
mais vous en rencontrerez aussi d'infidéles, d’orgueilleux,
de blasphémateurs qui vous chargeront d’injures et
résisteront & vos paroles. Sovez bien résolus a tout
endurer avec patience et humilité » (1).

Puis, quand il les eut formés pendant un certain
temps a leur vocation, it les envoya précher, en disant :
« Mes bien-aimés, partez deux a deux dans les diverses
contrées de T'univers et préchez aux hommes la paix
et la pénitence pour la rémission des péchés. Sovez
patients dans la tribulation et ayez 'assurance que Dieu
accomplira son dessein et tiendra sa promesse. Si l'on
vous interroge, répondez humblement, bénissez ceux
qui vous persécuteront, rendez grices a ceux qui vous
accableront d’injures et vous calomnicront, car, en

(1) «cConsideremus, fratres carissimi, vocationem nostram, (qua miseri-
corditer vocavit nos Deus. non tantum pro nostra, sed pro multorum
salute, ut eamus per mundum, exhortando omnes populos tam exemplo
quam verbo ad agendam paenitentiam de peccatis suis et habendam
memoriam  mandatorum Dei. Nolite timere. quia pusilli et despecti
videamini et insipientes, sed secure annuntiate simpliciter paenitentiam,
confidentes in Domine, qui vicit mundum, quod spiritu suo loquitur
per vos et in vobis ad exhortandum omnes, ut convertantur ad ipsum
et eius mandata observent. Invenietis quosdam homines tideles, mansuetos
et benignos, qui cum gaudio vos et verba vestra recipient ; aliosque plures
infideles, superbos blasphemosque, qui exprobrantes resistent vobis et
his quue dicetis. Ponite ergo in cordibus vestris patienter et humiliter
omnia tolerare ». Tres Socii, n. 3. Ct. ¢d. \smowi, p. 30. La recen-
sion du texte par avocr-Purieyast et par Avont laisse & désirer.



120 1IDEAL DE SAINT FRANCOIS

¢change de ces tribulations, le royaume ¢ternel nous
attend» (1).

I.es Fréres regurent avec joie les ordres de 'obéissance.
lls se prosternérent aux pieds du Saint, préts a travailler
a la conversion du monde et a se rendre ot il les enver-
rait. Francois les embrassa tendrement et dit & chacun
d’eux : « Mettez votre confiance dans le Seigneur, il
prendra soin de vous ». ILe plan de la mission fut
bientdt dressé. Frangois traga sur le sol une croix dont
les branches indiquaient les quatre coins du monde et il
envoya ses disciples dans ces directions. Freres Bernard
et Egide prirent pour but de leur vovage Compostelle,
en Espagne ; saint Frangois avec un compagnon choisit
une autre région ; les quatre derniers, en deux groupes,
se partagerent le reste du monde (2). Quand ils passaient
devant une église ou une croix, ils se mettaient a genoux
et saluaient leur Maitre et Sauveur de ces paroles que
leur Pére leur avait enseignées : « Nous vous adorons,
O trés saint Seigneur Jésus, ici et dans toutes les églises
qui sont sur toute la terre, et nous vous bénissons d’avoir
racheté le monde par votre sainte Croix » (3). A leur
entrée dans une ville, un bourg, un hameau ou une
maison, ils adressaient leur salut de paix, invitant chacun
a craindre et a aimer le Créateur du ciel et de la terre, et a
garder ses commandements. Ils ¢taient doux et aimables

(1) « Ite, charissimi, bini et bini per diversas partes orbis, annuntiantes
hominibus pacem et paenitentiam in remissionem peccatorum ; et estote
patientes in tribulatione, securi quia propositum et promissum suum
Dominus adimplebit. Interrogantibus humiliter respondete, persequenti-
bus benedicite, vobis iniuriantibus et calumniam inferentibus gratias agite,
quia pro his regnum nobis praeparatur acternum ». Troym. CeL. L. n. 29-

(2) Tuom. CeL. I, n. 2g. sq. S. Bonav. Leg. ¢ 4, n. 33.

(3) Tres Socii. n. 37.



17APOSTOLAT FRANCISCAIN 127

envers tous, amis et ennemis, les ¢difiant et les gagnant
a Dieu parleurs paroles et par leurs actes.Au bout d’un
certaun temps, ils revinrent tous d leur résidence de la
Portioncule. s se recucillirent dans la pricre et la médi-
tation, se racontérent leurs aventures et leurs succeés, et
s'encouragerent mutuellement & travailler sans relache
dans la vigne du Seigneur (1).

Ces premiers essais dapostolat ressemblent, a s’y
méprendre, a ceux des Apotres dans I'Evangile. Nous
trouvons, de part et d’autre, le détachement de tous les
biens terrestres, l'envoi dans toutes les directions, les
exhortations a la pénitence, le retour auprésdu Maitre (2);
la ressemblance est parfaite, sauf toutefois un seul point :
le pouvoir d’opérer des miracles que le Christ avait
accord¢ a ses Apotres. Le plan de saint Francois se
dessine clairement : imiter en tout la vie active des
Apotres.

Sur ces entrefaites, les disciples du Poverelio atteigni-
rent le nombre de douze, juste comme les Apotres. Il tar-
daita Francois de solliciter, de la part de 'Eglise,l'appro-
bation de son genre de vie et la mussion formelle pour
son apostolat. « Mes Freres, leur dit-il, je vois que Dieu
dans sa miséricorde, veut étendre notre association.
Allons a notre meére, la sainte Eglise romaine, et faisons
connaitre au Souverain Pontife ce que le Seigneur a
daigné commencer par nous, afin de continuer notre

ceuvre avec son approbation ct ses conseils » (3). Leur

(1) 7res Socii, n. 37-45.

(=) Marr. X, 3-14. Mare. VL7030 Lees INGOH -6 Xor-at

{3) « Video, fratres, quod congregationem nostram vuit Dominus
misericorditer augmentare. Euntes ergo ad matrem nostram sanctam
romanam  Ecclesiam notificemus Summo Pontitici, quod Dominus per



128 ITIDEAL DE SAINT FRANCOIS

voyage a Rome fut une nouvelle course apostolique,
qui ressembla aux précédenies. \ leur arrivée dans la
Ville éternelle, ils trouvérent. sans s’v attendre, dans le
Cardinal Jean Colonna de saint Paul, un puissant pro-
tecteur. Celui-ci vit dans ce misérable Pauvre d’Assise le
futur capitaine de la cause de Dieu ct il I'annonca au
Pape en ces termes : « J'ai trouve un homme treés partfait
qui veut vivre selon la forme du saint Evangile et obser-
ver la perfection qu’il recommande. Par lui, je pense,
Dicu s¢ propose de renouveler toute son Fglise dans le
monde entier » (1).

Innocent TIT avait déja contemplé dans une vision
Frangois, soutenant de ses épaules 1'Eglise du Latran,
et, lorsque le Saint s¢ présenta devant lui, il s’écria :
« Vraiment, voici Phomme qui, par ses ceuvres et par
sa doctrine soutiendra 1'Felise du Christ » (2). I nut &
I'¢preuve la constance des douze ; aprés quot, il approuva
leur Reégle et leur apostolat, en disunt @ « Allez avec la
bénédiction du Seigneur et préchez a tous la pénitence
comme il lui plaira de vous linspirer. Et quand le
Tout-Puissant vous aura fait croitre en grace ct en
nombre, revenez me le dire ; vous me trouverez confiant
en vous et je vous accorderai de plus grandes faveurs»(3).

nos facere coepit, ut de voluntate et praccepto ipsius, quod coepimus
prosequamur ». [res Socii, n. 4b.

(1) « Inveni virum perfectissimum, qui vult secundum formam sancti
Evangelii vivere et evangelicam pertectionem observare ; per quam credo,
quod velit Dominus per universum mundum totam suam Ecclesiam
renovare ». Anonym. Perus. n. 33, Ct. Tres Socii, n. 48

(2) « Vere hic estille, qui opere ac doctrina Christi sustentabit Fecle-
siam ». Tnow. Crr. I, n. 7. Tres Socii, n. 31

{5) « Ite cum Domino. fratres, et sicut ipse Dominus inspirare digna-
bitur, omnibus paenitentiam praedicate. Cum autem omnipotens Deus
vos multiplicaverit numero maiori et gratia. reterctis nobis, et nos plura



[ APOSTOLAT FRANCISCAIN 129

Le Pape ajouta encore expressément qu’il autorisait les
disciples de Francois & exercer partout leur apostolat, a
condition que le Bienheureux le leur permit aussi (1).
Il leur fit ensuite donner la tonsure atin de les incor-
porer dans le clergé (2), auquel seul appartenait le
ministére de la prédication proprement dite (3).

Et c’estjustement en cela que se trouvait limportance
décisive de la mission pontificale. Jusqu’alors les Pau-
vres d’Assise n’avaient pas préché, a proprement parler;
ils avaient seulement, dans de courtes et fortes exhorta-
tions engagé les gens a faire pénitence et a changer de
vie comme le déclarent nettement les Trois Compa-
gnons (4). Cétait 1a un simple apostolat laique, dont
on pouvait s’acquitter sans une autorisation expresse de
I'Eglise. « A partir de ce moment, continuent les mémes
biographes, le bienheureux Frangois se mit & parcourir
less vilies et les bourgades, exergant partout l'office de la
prédication d’une fagon plus étendue et plus compléte...
Fort maintenant de I'autorité apostolique, il était bien le
vrai prédicateur de I'Evangile » (5). Il v a concordance

his concedemus ac maivo raebis securius committemus ». 7res Socii, n.
49- Cf. Trox. Cer. Ibid.

(1) « Dedit etiam sibi (Francisco) licentiam praedicandi ubique paeni-
teatiam ac fratribus suis, ita tamen, ut qui praedicaturi erant, a beato
Fmancisco licentiam obtinerent. et hoc idem postea in consisterio appre-
bavit ». 7T'res Socii, n. 51.

{2) Ibid., n. 32.

(3) Cf. Lecoy mE La Marcug: La chaire frangaise au Moyen-Age, 2©éd.
Paris, 1880, 23 5. 26. Ononis, rpiscort Parisiensts, Constitutiones synodicae
de I'année 1198, dans Harbuin : Acta Concil., t. V1, pars. 2, p. 1945, n. 41
et Ricuarot Poore Constitutiones de I'année 1217, dans Harouviy @ [bid.
VII, p. 103. n. 0.

{4) Tres Sociz n. 33 et Fwiére Litox dans la Vita fi. Aigidii, éd.
Analecia francisc. 111, 76. Cf. inf.

(5) « Exinde beatus Franciscus circumiens civitates et castra. coepit

8*’



130 [ IDEAL DE SAINT FRANGOIS

parfaite entre ces données et la fagon dontles Trois
Compagnons caractérisent son activité apostolique (1).
I1 v a concordance parfaite entre ce ttmoignage des Trors
Compagnons sur lactivit¢ apostolique officzelle de saint
Francois et le tableau inimitable que nous en trace
Thomas de Celano : « Le trés vaillant chevalier du Christ
se mit donc a parcourir les villes et les bourgades. Il ne
faisait appel ni aux artifices du style, ni a la sagesse hu-
maine, maisinstruitet fortifi¢ par I’Esprit Saint, il annon-
cait le royaume de Dicu, préchait la paix, enseignait la
voie du salut et de la pénitence qui remet les péchés.

« Fort de I'autorité apostolique, concédée par Rome,
1l agissait maintenant avec plus d’assurance, sans user
jamais de Hatterie, ni de paroles séduisantes. Il ne
caressait pas les vices, mais \ portait le fer ; n’entretenait
pas les pécheurs dans leur état, mais les cinglait de
reproches séveres. Comnme il avait commencé par mettre
en pratique les conseils qu’il donnait aux autres, il ne
redoutait aucune contradiction ct il disait si hardiment
la vérité que les hommes les plus instruits, couverts de
gloire et de dignités, admiraient ses discours ct se
trouvaient saisis, en sa présence, d’une crainte salutaire.
Les hommes accouraient, les femmes les suivaient, les
clercs se hataient, les religieux se précipitaient pour voir
et entendre Je Saint de Dieu qui leur apparaissait comme
un homme d’un autre temps. Tous, sans distinction
d’age ou de sexe, se pressaient pour contempler les
prodiges que le Seigneur opérait de nouveau dans le
monde par son serviteur. Il sembiait vraiment, en ce
temps-13a, que la présence de saint Frangois ou méme sa
ubique amplius et pertectius praedicare... Iirat enim veridicus praedicater.

ex auctoritate apostolica roboratus v, Tres Socii, n. d4.
(v) 1bid.



I'APOSTOLAT FRANCISCAIN 131

seule renommce fat une nouvelle lumiére, envoyée du
del sur la terre pour dissiper I'épaisseur des ténchres.
Elles avaient tellement envahi le pays que presque
personne ne savait plus trouver son chemin. L’oubli de
Dieu ¢tait si profond et 'on s’endormait si bien dans la
négligence de ses lois, qu'on avait grand peine a
secouer la torpeur, causce par des maux anciens et
Invetérés,

« Frangois rayonnait comme une ¢toile brillante dans
I'obscurité de la nuit, comme les feux du matin qui
chassent les ténebres. Aussi. en peu de temps, la face
de la région fut-elle transtormée et, débarrassée de ses
anciennes souillures, elle prit un aspect plus riant.
[’aridité ancienne disparut et la moisson surgit soudain
dans les champs jusqu’alors en friche. La vigne, d’elle-
méme, se couvrit de bourgeons qui, répandant le
parfum du Seigneur, s’épanouirent ¢n floraison suave et
produisirent des fruits d’honneur et de justice.

« Partout retentissaient les chants d’action de graces
et de louanges. Nombre de personnes se libéraient des
soucis terrestres. A la lumiere de la vie et des ensei-
gnements du bienheurcux Pére Frangois, elles appre-
naient d se connaitre et se sentaient portées a 'amour et
a la réverence, dus au Créateur. Touchés par le souffle
divin, beaucoup d’hommes, nobles ouroturiers,clercs ou
laiques, vinrent se joindre a saint Irangois pour se
soumettre a sa discipline et combattre perpétuellement
sous ses ordres. Comme un Heuve de grace, gonflé par
kes pluies des dons célestes, le Saint de Dieu les
rafraichissait et taisait éclore, dans le champ de leur
cceur, les fleurs de toutes les vertus. Il fut I'ouvrier
Rors de pair qui, par son esprit, sa Reégle et son



132 .IDEAL. DE SAINT FRANGOIS

enseignement, — il faut le proclamer, — rénova
I’Eglise dans les chrétiens des deux sexes et fit triompher
la triple milice des futurs Elus. [l donnait a tous une
regle de vie et montrait a chacun quelle ¢tait, dans sa
condition, la véritable voie du salut » (1).

[.’Ombrie et 'l talie centrale turent d’abord les seules
contrées qui recueillirent ces bénédictions de ’apostolat
franciscain. Ce n’est qu’exceptionnellement et en passant
que les prédicateurs pénétraient dans des régions plus
¢loignées. Ces ouvriers encore trop peu nombreux dont
Frangois disposait, il fallait d’abord les exercer dans un
champ étroitement limité et les mettre en état de
travailler avec profit. Mais le Fondateur n’oubliait pas
un seul instant que le monde entier était le champ
d’action, véservé & lui et a ses Fréres. Deux choses
également étonnantes qu’il nous faut noter : c’est, d’'une
part, la puissance de propagation avec laquelle I'idéal
franciscain attira en trés peu de temps de nombreux
ouvriers (2) et, d’autre part, I'entrain incomparable avec
lequel ces ouvriers se mirent toujours au service de
I'apostolat.

Les Trois Compagnons attestent que, dés les premiers
Chapitres de I’Ordre, saint Francois se mit particuli¢re-
ment en peine de fortifier son Instituta l'intérieur par la
fidele observance de la Reégle et d’étendre son activité au
dehors par l'envoi de missionnaires dans toutes les

(1) Tuom. Cru. 1, n. 36-37.

(2) Harxack (Lehrbuch der Dogmengeschichte, 111, 3¢ éd. Leipzig,
1897, 383) dit avec raison : « Par le fait que, a I'idéal de la pauvreté et
du renoncement ascétique, s’ajouta I'élément nouveau de la vie apostolique,
cet idéal regut une force immanente prodigicuse de propagation, comme
le monachisme n’en avait pas connue jusque-la et qui, d’ailleurs, n’appar-
tient ni pour le passé, ni pour le présent, a sa nature propre ».



L’APOSTOLAT FRANCISCAIN 133

provinces (1). En 1216, le Cardinal Jacques de Vitry
¢erit que les nouveaux Apotres ont déjr conquis toute
alie, depuis la Lombardie jusqu’a PApulie et la
Sicile, et seme¢ partout les plus abondantes  béné-
dictions (2).

Dés 1217, au Chapitre de la Pentecdte, commenga
la marche concentrique vers les pavs du Nord. Frangois
se mit lui-méme 3 fa téte des missionnaires, destinés
a la France. Il n'alla toutefois que jusqu’a Florence,
ot le Curdinal Hugolin le décida, dans Tintérét de
POrdre, & ne pas quitter I'ltalie pour le moment (3).
Frére Pacifique, «le ror des vers », le remplaca et
franchit les Alpes avec quelques compagnons (4). [ expé-
dition n'cut pas un grand succes, parce que les Evéques
ct e peuple soupconnérent les Freves d’appartenir a la
secte des Albigeols (5). En 1219, une seconde colonne
de Freres partit pour la France. Tls portaient avec eux,

(1) «In pentecoste conveniebant omaes Frates apud Sanctam Mariam,
et tractabant, qualiter melius possent regulam observare, atque constitue-
bamt Fratres per diversas provincias. qui pepulo praedicarent ». Tres
Socii, n. 57.

(2) « Fervente desideric: ¢t vehemente studio singulis diebus labo-
rant, ut animas, quae pereunt, a sacculi vanitatibus retrahant et eas secum
ducant. Iit iam per gratiam Dei magnum fructum tecerunt et multos
lucrati sunt... Per totum annum disperguntur per Lombardiam ¢t Thus-
ciam ¢t Apuliam ct Siciliam... Dominus per huiusmodi simplices et pau-
peres homines multas animas ante finem mundi vult salvare ». lacosi
Vitriackssis  Jopistola data Tanuae a. 1216, Oct. dans @ Borumer
Analekten, o8 sq.

(5) Tros Crr. Ton 7y sq. Spec. perf. . 63, Sur la date, voir Porruasy
Regesta,n. 5487 sq.; Guino Levi: Societa di storia patria, XI1, p. 241 5q.5
SapaTIER @ Spec. perf. p. 122, note 2.

(4) S. Benav. Leg. ¢. 41. n. . Spec. pert. ¢. 65.Chron. XXTV General.
éd. Anal. francisc. 111, p. 10.

(5) lTown. a laxo. n. 4.



134 LITDEAL DE SAINT FRANCOIS

cette fois, des lettres du Souverain Pontite, adressées a
tous les Archevéques, Fvéques, Abbés, Princeset Prélats
du rovaume. Le Pape les recommandait a la bienveil-
lance de tous les honnétes gens, parce que, disait-il,
« Frére Frangois et ses compagnons, de 1'Ordre des
Mineurs, ont renoncé au monde et a toutes les choses du
monde ; ils ménent un genre de vie, approuvé par
I’Eglise romaine et, & I'exemple des :\potres, ils vont de
pays en pays pour annoncer la parole de Dieu » (1).

En ce méme Chapitre de la Pentecote, 'année 1219,
Francois envova des missionnaires dans toutes les autres
contrées de I'[Lurope (2).

Seuls, les pays de langue allemande s’opposérent a
leur établissement chez eux. Soixante Fréres environ y
pénétrérent sous la conduite de Jean Penna. On les prit
pour des hérétiques lombards et ils durent revenir en
[talie, au prix de difficultés inouies (3). Mais en 1221,
Francois fit une nouvelle tentative. A sa demande,
quatre-vingt-dix Freres, « pleins de zéle pour ies intércts
de Dieu et le salut des ames, et anim¢és du désir d’endurer
le martyre (4) », se déclarérent préts a se rendre avec
Césaire de Spire pour Provincial chez les Teutons
redoutés (5). I.'un d’eux, Jourdain de Giano, eut bientot
la joie de raconter les travaux d'une rare fécondité,
accomplis par les Mineurs de la Provinced’Allemagne (6).
Restait encore le royaume des iles britanniques. (C'est en

(1) Spanravea : Bullar. franc. 1. p.o2,n. 20 Porriast @ Regesta. n. 6o81.
(2) loun. a Iano. n. 3-8,

(3) Lbid. n. 5.

(4) 16id. n. 7.

(3) Ibid.

(0) 1bid. n. 18 sq.



LAPOSTOLAT FRANCISCAIN 135

1224 que les premiers Fréres s’y ¢tablirent et cette Pro-
vince devint en peu de temps la plus importante de toutes
les Provinces de I'Ordre (1).

Voiia de quelle fagon, du vivant méme de leur Fon-
dateur, les Freres Mineurs travaillaient dans  tout
’Occident chrétien. [.a prédiction du Cardinal Jean de
Saint-Paul, que kFrangois renouvellerait 'liglise dans fe
monde entier (2). recevait un magnifique accomplisse-
ment. 'Thomas de Celano jette un coup d'weil d’ensemble
sur apostolat que Frangois exerga par lui-méme ou dans
la personne de ses fils et il dit : « En un temps ot la
doctrine évangelique était stérile, non seulement dans
son pays, mais dans tout l'univers, il futenvové de Dieu,
pour rendre, a travers le monde entier, comme les
Apotres, témoignage a la vérmé. 11 prouvait avec évi-
dence, par son enscignement. que toute la sagesse du
monde n’est que folie et. en peu de temps, guidé par le
Christ, 1l ramena les hommes & la vraie sagesse de Dieu
par la folie de sa prédication. Ce nouvel évangéliste de
notre age répandit dans tout Punivers, comme un fleuve
du Paradis, les eaux vives de I'Evangile et précha par son
exemple la voie du Fils de Dieu et la doctrine de vérite.
En lui et par lui, Punivers connut un relévement ines-
péré, un renouveau de sainteté, et la semence de 'anti-
que religion rajeunit soudain ce monde décrépit. Un
esprit nouveau fut infusé au cceur des élus et I'onction
du salut se répandit dans leur ame, lorsque, tel un des
luminaires du ciel, le saint serviteur du Christ ravonna

(1) Tuomss v'licereston + Tractatus de adveitie FF° Minorum in
Angliam, passim.
(2) Cf.sup. p. 128,



136 L'IDEAL. DE SAINT FRANCOIS

dans ie monde. Du temps qu’il vivait encore parmi les
pécheurs, il parcourait le monde et préchaita tous » (1).

Il. — Non content de sa mission universeile parmi
les fideles, Frangois avaitinscrit depuis toujours, dans
son programme, la conversion des infidéles. Vivre et
mourir pour la propagation de la foi, ¢’¢tait son désir
le plus ardent (2). Nous le comprenons sans peine,
si nous nous rappelens, d'une part, les facons chevale-
resques du Saint et, d’autre part, Penthousiasme de la
chevalerie pour la foi.

Combattre pour la tfei et pour I'Eglise contre le
paganisme et en particulier contre le mahométisme,
I'ennemi héréditaire du nom chrétien, tei était le but
supréme de la chevalerie, au temps des croisades.
Ies croisades furent surtout une lutte gigantesque, dans
laquellel’enthousiasmereligicux delachevaleriechrétienne
se mesura avec le fanatisme des Sarrasins. Marqués de la
croix, symbole de leurs communs efforts, au cri de
« Dieu le veut », les croisés quittaient familles et patrie,
enduraient les privations et les sacrifices les plus épou-
vantables, ¢t couraient a la bataille comme a une féte.
Tout, pour arracher des mains des infideles les lieux
ou s’¢tait accomplie notre Rédemption, pour convertir
oupour massacrer les paiens, ennemis de Dieu. Dévelop-
pement de la chrétienté, conquéte du monde entier au
Christ et a I'Eglise : tels étaient le cri de guerre et la
devise de tant de vrais chrétiens (3). Heureux celui

(1) Tuom. CeL. 1, n. 8g. iz20.

(2) Tuom. CiL. 1, n. 55. S. Boxav. Leg. ¢.g. n. 3.

(3) Cf. P. Alb. M. Wiiss: Die Entwicklung des christlichen Rittertums,

dans : Histor. lahrbuch der Gorresgesellschaft, 1 (1880) 118 . 129 f. 133-
136, (38-1.40.



[7APOSTOLAT FRANCISCAIN 137

qui pouvait laisser sa vie dans ces combats ! On Je
regardait comme un vrai martyr pour la foi. Il s’applique
a la chevalerie chrétienne, cet ¢loge que fait des palading
de Charlemagne le préwre Conrad o« Leur coeur était
pur. chaste et integre. s sacritiaient volontiers leur
vie, afin que Dicu, leur Seigneur, fit grace a leur ame.
Aussi, désiraient-ils de mourir martvrs pour Dicu et de
gagner le ciel » (1).

Et ailleurs @ « 1ls ne craignaien: ni le fer, ni le feu.
Dicu leur a bien accord¢ ce quiils avaient toujours
deésir¢ pour cux-mémes pendant leur vie : ils sont tous
morts martyrs ; ils ont gagn¢ le ciel » (2).

Nous savons a quel point la Chanson de Roland (tait
vivante dans Tesprit de Francois et de ses disciples (3),
et, avec quelle perfection le saint Fondateur reproduisit
en soi I'idéal chrétien de lachevalerie. f1n’estpas étonnant
qu’il ait désiré de donner son sang ¢t sa vie pour la
conversion des infidéles et, en particulier, des Sarrasins.

Seulement le chevalier spirituel  d’Assise avait de
Papostolat parmi les infidéles une conception essentiel-
lement différente de celle des chevaliers laiques. Les
desseins de ces derniers, leurs ceftorts, leur vie, leur
trépas tiraient leur valeur de Fapostolat de Cépee auguel
les contraignait la rage des paiens, mais que, d'ailleurs,
ils acceptaient volontiers. Et de méme que, au commen-
cement du Moyen-Age, on avait d¢ja souvent et trop
souvent misstonné, ¢n usant des armes de ia violence,
ainst maintenant les croises voulaient vainere les maho-
métants et les gagner au christianisme, en recourant

(1) Vers 77-82.

(2) Vers 227-23:.
(3) Cf. o 1, p 65,



138 LD BEAL DE SAINT FRANCOIS

a des moyens milutaires, matériels et politiques. Frangous,
au contraire, spiritualisa I'idée des croisades. Les regards
fixés sur 'exemple du Christ et des Apotres, il se présenta
aux Sarrasins comme le prédicateur de 'Evangile de
la paix, de la pénitence, de la grace et de la vérité.

Trois ans seulement aprés la tondation de 1’Ordre
(1212-1213), c'est-a-dire au moment ou les Kréres
avalent 4 peine dépass¢ les {rontiéres de "Ombrie, il
eatreprit cette mission chez les paiens. Thomas de
Celano la nete expressément dans son récit : « Embrasé
du divin amour et désirant ardemment recevoir le saint
martvre, le bienheureux Pére voulut passer enSyriepour
précher la foi chrétienne et la pénitence aux Sarrasins et
aux auires infideles (1). Une violente tempéte le rejeta
ainsi que ses compagnons sur la cote d'Esclavonie et il
dut rentrer en Italie par Ancone (2).

Comme 1l n'avait pour le moment aucun espoir
d’aborder I'lslam en Orient, il traverse a pied, peu de
temps apres, la Lombardie et le sud de la France pour
aller (1213-1213) chez les Sarrasins d’Espagne et du
Marec. Son bicgraphe aflirme de nouveau le caractere
purement ¢vangélique de sa croisade : « Frangois, le
serviteur du ‘T'rés-Haut, s’¢loignant alors de la mer, se
mit & parcourir la terre, la reteurna du sec de sa parole
et lui confia la semence de vie gui produisit des fruits de
bénédiction... l.e martyre demeura pour lui le but
sublime qu'il avait toujours le méme ardent désir
d’atteindre. Clest pourquoi il partit pour le Maroc afin
de précher au Sultan Miramolin et a ses satellites
'Evangile du Christ. I bralait d’une telle ardeur que,

(1) Tuwom. Cew. 1 .55 5 Zract. de mirac. n. 33

(2) Trow Cre. Thid S, Bovav. Leg. ¢ g, . 3.



LAPOSTOLAT FRANCISCAIN 1349

parfois, laissant son compagnon, il courait, l'esprit
plein d’ivresse, au-devant de son réve. Mais le Seigneur,
dans sa bonté, se souvint de moi et de beaucoup d’autres.
Frangots avait déja atteint I'lspagne, quand Dieu lui
résista en face et, pour 'empécher daller plus loin, lui
envoya une maladie qui interrompit son vovage » (1).

Fran¢ois ne se découragea pas pour cela. Quand, un
peu plus tard, ¢n 1219, au Chapitre de la Pentecote, il
envoya des Fréres dans les contrées reculées de 1'Occi-
dent, il partit pour Damiette, ville de Basse Egypte,
ou les croisés soutenaient de rudes contbats avec les
legions du sultan  Malek-ab-Khamil. « Il ne fallait
pas. remarque Jourdain de (iiano, que le bienheu-
reuv Pére ett l'air de chercher du repos, alors qu'il
envovait les Fréres a la soulirance et 4 la peine. 1l
voulait plutot, n’écoutant (ue les sentiments chevale-
resques de son ame, se hater de courir sur les traces du
Christ. Aussi tandis que sur son ordre, ses f{ils allaient
précher la foi au nulieu des périls sans nombre, il s'ex-
posa lui-méme, dans 'ardeur de sa charité pour e Christ
souffrant, aux périls certains d’un vevage sur mer, aborda
chez les infideles et se rendit chez le Sultan » (2). (Vétait
la une entreprise téméraire, puisgue le prince des
Sarrasins avait mis a un prix c¢levé a éte des chré-
tiens (3). Mais, Francois se présenta devant lui avec une
telle mansuétude et une telle douceur, et en mémee temps
avec une foi si intrépide et une si sainte liberté que le
tyran n’osa pas lui faire de mal, I'écouta méme avec
bienveillance et lui permit de précher la doctrine chré-

1) Tnos. CeE. Lonc 5005 Bosvw. Leg. ¢ogon. .

(2) Toruv. a laxo, n. 1o,
(3) S, Bosav, Lee.c. uon. 7.



140 LIDEAL DE SAINT FRANCOIS

tienne. Cependant, des qu'il sapercut que le messager
de la foi attaquait Perreur mahométane, 1l le fit recon-
duire avec les honneurs militaires au camp des chrétiens.
Cette fois encore, le Saint navait pas ateint le but si
ardemmnient désiré @ le martyre pour la for (1).

A son retour en Italie, 11 mit la dermere main a la
rédaction de i premicre Reégle. Celle-ci contient deux
chapitres sur Papostolat @ le chapitre XV1Ie qui traite
de Tapostolat parmi les fideles et le chapitre XVIe qui
a pour objet la prédication « chez les Sarrasins et autres
infidéles » (2). Dans la Regle détinitive, ¢erite en 1223,
on retrouve ces deus chapitres : la forme en est abrégée,
-mais le fond est essenticllement le meme (3). Relative-
ment aux missions chez les paiens, voici ce que Frangois
prescerit pour tous les temps @« Que ceux d'entre Jes
Fréres qui, par inspiration divine, voudront aller chez
les Sarrasins et autres infideles, en demandent la permis-
sion & leurs Ministres Provinciaux. Mais que les Ministres
n‘accordent la permission de partir quda ceux qui leur
paraitront capables d'y ¢tre envoyés » (). Par 1a, Pévan-
gélisation des paiens est proclamée un point essenticel
de l'idéal et de Paction des Fréres Mincurs.

(1) Sur le s¢jour de Frangois au camp des chrétiens et des Sarrasins
devant Damiette, nous possédons deux récits d’un témoin oculaire.

Jacours pe Virry, dans Boensew @ Analekten. 1oy f.. 10y f. Cf. Taow.
Ceno 1, no a7 00, n 300 80 Bosav. Leg. ¢ 5000 7-a0 loro. a laxo, n. io.

(2) Opuve. il Lemss, 33-98. Bornwie, 14-17.

(5) Opuse. éd. Liamess, 71-73 5q. Bornsuer, 53 sq. 55,

() l.e passage parallcle du chapitre XVI¢ de la premicre Regle estainsi
congu : « Tous ceux des Fréres qui, par inspiration divine, voudront aller
chez les Sarrasins et les autres infidéles, pourront y aller avec la permis-
sion de leur Ministre et serviteur. Etque le Ministre accorde cette permis-
sion et ne la retuse pas, sl les juge aptes a partir @ car il sera tenu
d'en rendre compte au Seigneur. 511 agit indiscrétement en cela eu en

drautres choses ».



1 APGSTOLAT IFRANCISCAIN 141

Clest trop peu dire. Frangois regardait la participation
al’évangélisation des patens comme la plus haute fonction
de 'Ordre. Quand il en venait & parler des différentes
sortes d’obédiences. Jlest-a-dire des occupations aux-
quelles les Iréres se liviaient par obéissance, 1] disait :
« L’obéissance supréme, ot la chair et le sang n'ont
aucune part, est atteinte, lorsque, pousse par une inspira-
tion divine, on va chez les infidéles, soit pour sauver
les Ames, soit pour cueillir la palme du martyre. Chercher
a v atteindre ¢tait, @ son jugement, faire une uvre
trés agréable a Dieu» (1),

Au début, le Saint tourna principalement son attention
du coté des Sarrasins, parce que le mahométisme Crait
alors Uennemi le plus dangereux du christianisme et
qu’il menagait 'Occident chrétien, a4 Pouest, au midi
et & Uest. Kt non seulement trangois porta en personne
chez les Sarrasins e message de la for, mais il désigna
toujours de nouveaux Fréres pour cetie mission. De
bonne heure, il donna lordre & Krere Egide d’aller
chez les Maures de Tunis (2). En 1218, 11 envoya en
Syric un groupe de missionnaires, sous la conduite de

€
o

(1) « Summam vero (obedientiam) et in qua nihil habent caro et san-
guis‘ illum esse credebat qua divina inspiratione inter intideles itur. sive
ob proximorum lucrum, sive ob martyrii desiderium. Hance vero petere
multum Deo iudicabat acceptum ». Tuow. Cre. T no 1320 Au-dessus de
I'obdissance qui conduisait chez les intidéles, il mettait celle qui faisait
aller en Allemagie. fes premiers Fréves qui s’y rendirent eurent & endu-
rer de cruels tourments, parce qu'on les prit pour des hérétiques. l.e Saint
ne voulut plus obliger personne a v aller ; aussi. deux ans plus tard,
promit-il aux Fréres qui se firent inscrire pour la T'eutonie le méme mérite
d’obéissance et nn plus grand encore que s'ils ailaicnt outre mer :
« Qui zelo Dei et animarum inspirati ire vellent (in Theutoniam). eandem
¢is obedientiam immo ampliorem dare vult (Franciscus). quam daret
euntibus ultra mare ». Torn. a laxo, n. 7.

(2) Vita fr. Aegidii, éd. Analecta jrancesc. L1}, 7%.



142 LTDEAL DIE SAINT FRANGOIS

Frere Elie Bombarone (1). lLorsque, 'année suivante,
il s’arréta prés de Damiette, un bon nombre de Freéres
travaillaient déja dans les ditFérentes villes du sultanat
de Syrie (2).

Dans le méme temps ou la mission d’Orient se mit
en route, le Saint en dirigea une seconde, par voie de
terre, chez les Maures d’Espagne et du Maroc. Les cing
missionnaires qui la composaient : Bérard, Pierre,
Othon, Adiutus et Accursius, préchérent et souflrirent
d’abord a Séville qui était alors au pouvoir des Sarrasins;
puis, apres avoir enduré dincroyables tourments a
Marocco, ils v furent décapités de la main méme du
sultan Miramolin (16 janvier 1220} (3). Irangois se
réjouit de leur martyre autant que si cette gloire et ce
bonheur étaient échus en partage a lui-méme. Il savait
maintenant qu’il avait eu cing vrais Freres Mineurs,
s’écria-t-il, quand on lui annonca cette nouvelle. Se
tournant alors dans la direction du Portugal, 1l salua
¢t bénit le Couvent d’Alenquer, d'ol les martyrs s’étaient
mis en route (4). Enflammé par exemple et par les
miracles des martyrs du Maroc. le noble Portuguais,
Don Fernando, qui fut plus tard saint Antoine de
Puadoue, résolut d'entrer chez les i“réres Mineurs et de

(1) Torn. a Taxo. n. 7.

(2) Jacoues ve Virry © Historia orientalis, b, 11 ¢ 32, dans BoeiMenr :
Analekten, 103,

(3) Jeurnatx pE Gisna (0 8) mentionne une fégende de ces premiers
Martyrs de 1'Ordre et ajoute quetle a déja passé sous les veux de saint
Frangois. K. Mok (Die Anfange des Minoritenordens, Fribourg-en-
Br. 1883, zo4-210) a édité le récit d'un témoin oculaire. Un autre récit, un
pea postéricur a celui-la, a paru dans les Analecta francisc. 111,
570->90.

(4) \WapoiNG @ Annales Minorum ad a. 1220, n. 38,



L APOSTOLAT FRANCISCAIN 143

partir pour la mission d'Afvique, chez les Sarrasins (1).
L'année suivante (1221), Fréres Danicl, Samuel
Domnus, Léon, Hugolin, Nicolas et Ange, se dirigérent
avee la bénédiction de saint Frangois vers le sultanat
du Maroc et versérent leur sang. pour I'amour du Christ,
dans la péninsule de Ceuta (2).

Les résultats obtenus par le sacritice de ces victimes et
de beaucoup dautres encore dont on ne connait pas le
nombre, furent cependant peu considérables. Jacques de
Vitry, qui vit les Fréres a 1'ceuvre chez les mahométans,
écrit : « Les Sarrasins admirent Phumilité et la perfection
des IFreres Mineurs et quand ces predicateurs intrépides
viennent a cux, s les recoivent volontiers et sont
heureux de pourvoir a leur subsistance. Ils ¢coutent leur
prédication sur la foi au Christ et sur la doctrine de
I'Evangile. tant qu'elle ne contredit pas le menteur et
impie Mahomet. Alors, ils les chargent de coups, aupoint
que ceux-ci mourraient sans une admirable protection de
Dicu ctils les chassent de leurs villes » (3). T'elle fut la
désolante expérience qui a marqgué les débuts de Tapos-
olat des Freres Mineurs chez lTes Sarrasins ¢t qui dure

2

(1) Vita primitiva S. Antonii. ¢ =30 ¢do Lo de Kurvar, poo2g-3e,

12) Acta Sanct. Octobr. © VI 378-302.

(5) « Non solum autem Christi fideles. sed ctiam Sarraceni et obtene-
brati homines corum (Fratrum Minorum) lumilitatem et perfectionem
admirantes, quando causa predicationis ad ipsos intrepidi accedunit, grato
animo necessaria providentes, libeater recipiunt... Sarraceni autem omnes
predictos Fratres Minores tam diu de Chivisti fide et evangelica doctrina
predicantes audiunt, quousque Maliometo tanquam mendaci ¢t pertido
in predicatione sua manifeste contradicunt. Kx tunc awrem cos verberantes
et. nisi Deus cos mirabiliter pretegeret. pene trucidantes de civitatibus
suis expellunt »n. Jacoues i Nrery < [ fistorta orieatalis, 1ib. TH ¢ 32, dans
Bovusin © Analekten. 1o4-103.



144 IDEAL DE SAINT FRANCOIS

depuis sept siecles @ les mahométans ne se convertirent
que irés raremerit.

Aussi les missionnaires iranciscains se tournérent-ils
de plus en plus vers les autres infideles. Ils pénétrérent
avant le milicu du XTTI¢ siecle jusqu’au caeur de lempire
mongohique : aux Indes et en Chine (1). Nous trouvons
encore, au cours de ce meéme siecle, des missionnaires
franciscains dans presque tous les pays du monde alors
connus (2). Dominique de Gubernatis commence ainsi
Ihistoire des missions franciscaines : « Je me lance
sur une vaste mer, en entreprenant de raconter les
nombreuy ct illustres travaux, combats et martyrs que
les Fréres Mineurs ont endurés, par amour du Christ

(1) s sont trés connus les deux apotres des Mongols. qui furent en
méme temps des géographes : Jean de Plan de Carpin (Pian di Carpine)
et Guillaume Rubruck. Le premier. sur la commission qu'il regut de
Grégoire IX (1245). longea la cote de la mer Caspienne ct de la mer "Aral,
et penétra en Mongolie jusque chez le grand Khan, prés de Karakorum,
au sud-ouest du lac Baikal. Le sccond se divigea d'abord vers " Arménic,
puis vers Sarai et, de la. & Karakorum. Pendant tout leur voyage, ils pré-
chérent I'Evangile et recueillirent des renseignements sur les contrées et
sur les habitants de 'Asie centrale. dont on ne =avait rien jusqu’alors en
Occident. Voir d"Avezac: Relationdes Morgols ou Tartares parle frére
JeEax by Pran pe Canein, e édition compléte, Paris, 1838, P. Viartor,
0. M. . : Le premier apitre franciscain de la T'artarie, (1182-1252) fr.
Jean de Plan Carpin, dans : Ftudes francisc. V (1¢01) 503-520, Goo-
618 ; W. Rockuinr : e jowrney of William of Rubruck to the Eastern
parts of the world, lLondres, 1god. 1. Mateop @ Le yoyage de Fr.
Guillawme de Rubrowucic (1233-1233). dans = Ftudes francisc. XIX (19o8)
5-24, 332-132, 344-367. 625-039 ¢ XX (1g0R) 142-150. 243-255, 408-308,
682-6g2.

(2) Voicile témoignage que contient une Lettre du Souverain Pontite -
« In terris Saracenorum, Paganorum, Graecorum, Bulgarum, Cumano-
rum, Yberorum, Alanorum, Gazarorum, Gothorum, Sichorum, Ruteno-
rum, lacobinorum. Nubianorum. Nestorianorum. Georgianorum, Avine-
norum, Indoram, Meclitorum siiarwmngue non credentiam aatinirun
Orientis et Aquilonis . WapoiNG © cbunales Minoson, VI [



'APOSTOLAT FRANCISCAIN 145

et de I'Eglise, dans le monde entier, pour la défense et
la propagation de la foi catholique » (1).

Ce développement et cette activité incomparables,
dont les fils de saint Francois ont fait preuve a travers
les siécles sur tous les champs de I'apostolat, ne doivent
pas étonner. L’Ordre des Mineurs n’est pas seulement,
de par son essence méme, destiné aux Missions, mais
il est aussi le plus ancien des Ordres missionnaires et,
dans une certaine mesure, le berceau de tous les [nsti-
tuts qui, dans la suite, se sont consacrés aux Missions.
Frangois est le premier de tous les Fondateurs d’Ordres
qui a inséré dans son programme l'apostolat chez les
paiens. De tous les Occidentaux, il est le premier qui
a porté le bienfait de la foi chez les peuples, habitant
hors de I'Europe. Avec lui, s‘ouvre, dans les temps
modernes, 1'¢re des Missions, qui n’ont cess¢ de se
développer et de se multiplier jusqu’a ce jour. Oui, on
peut le dire sans exagération, il est, depuis les temps
apostoliques, le premier messager de la foi qui a inscrit
sur son drapeau la conversion du monde entier, accom-
plissant ainsi a la lettre l'ordre donné par le divin
Sauveur, d’évangéliser 'univers : « Allez par tout le
monde ct préchez I'Evangile a toute créature » (2).

Tout cela nous jette dans ’étonnement et nous nous
demandons comment le Povercllo d’Assise a eu la
hardiesse d’insérer dans le programme de son [nstitut
I'ceuvre, vaste comme le monde, des Missionsal’intérieur

(1) « Mare magnum iam aggredior, tractatum de gloriosis et tantis Fra-
trum Minorum per orbem universum laboribus, agonibus et necibus in
obsequium Christi et eius Ecclesiae pro fidei catholicae defensione atque
propagatiene toleratis ». DoMinicts e GUBERNATIS & SoSPITELLO @ Oréis
seraphicus, t. V (de missionibus, t. primus). Rome. 168q.

(2) Manc. XVIL 5

%



146 L'TDEAL DE SAINT FRANC@IS

et 4 'extérieur. Pour Frangois cependant, la chose était
toute naturelle. N’avait-il pas, eneffet, fait veeu d’observer
I’Evangile & la facon des Apdtres ? Navait-il pas appris
un jour par I'kvangile que son Maitre 'envovait précher
comme jadis il avait envoyé les Douze? N "avait-il pas lu,
dans ce méme livre sacré, le testament de Jésus a ses
Apdtres, en vertu duquel leur activit¢ devait s’exercer
sans limite de temps, ni de lieux ? Ainsi, la volonté du
Christ se manifestait clairement a lui et cette volonté
était pour le chevalier du Christ la loi supréme. A ce
motif s’en ajoutait un autre, je veux dire I'exemple du
Sauveur, qui vécut et mourut pour le salut des ames.
Le zéle des dmes, a Uinitation du Christ, voila ['étoile
qui dirigea l'apostolat franciscain.

Thomas de Celano T'aflirme en ces termes : « Rien,
disait Frangois, ne doit passer avant le salut des ames
et il en donnait tres souvent la preuve, en rappelant que
le Fils de Dieu a consenti, pour les ames, a étre mis en
croix. De 14, son application a la priere, son empresse-
ment a la prédication, son ardeur extréme a donner
I'exemple. Il ne se regardait pas comme un ami du
Christ, §’il n’aimait pas les ames que le Christ a aimées.
LLe principal motif de la vénération dont il entourait les
docteurs, c'est qu’ils étaient les auxiliaires du Christ et
coopéraient avec le Christ a son ceuvre » (1).

Il ne faudrait pas croire que Frangois méconnut

(1) «Saluti animarum praestare nihil dicebat, eo saepius probans. quod
Unigenitus Dei pro animabus dignatus fuerit in cruce pendere. Hinc sibi
in oratione luctamen. in praedicatione discursus. in exemplis dandis exces-
sus. Non se Christi reputabat amicum, nisi animas diligeret. quas ipse
dilexit. Et haec penes eum causa potissima venerandi doctores, quod
Christi adiutores unum cum Christo exsequerentur othcium ». Thon
CeL. 11, n. 172.



I’APOSTOLAT FRANCISCAIN 147

I’énorme difticulté d’unir dans une parfaite harmonie
la vie contemplative avec les travaux de l'apostolat.
Tout au contraire, ce difficile probléme le préoccupa
constamment ainsi que ses disciples. Peu de temps apres
avoir regu d’Innocent 11 T'autorisation de précher, ils
se demanderent sérieusement s’ils ne feraient pas mieux
de se retirer dans la solitude, au lieu de vivre parmi les
hommes et de travailler au profit de ces derniers. Iis
mirent en balance le pour et le contre, et le peserent
devant Dieu dans une fervente priere. Ce qui fit pen-
cher le plateau, ce fut uniquement I'appel qui feur avait
été adressé de se faire, en qualité de chevaliers, les imi-
tateurs du Christ. Le Christ avait vécu et était mort pour
sauver les ames. Des lors, le nouveau chevalier du
Christ voulut vivre avec ses Fréres non point pour soi
seul, mais pour ceux en faveur de qui le Christ est
mort (1).

Ce zele des ames, a I'imitation du divin Sauveur, fut
'unique raison qui, plus tard, le détermina toujours a
persévérer dans la vocation apostolique, chaque fois
qu’il se sentit fortement attiré vers la vie contemplative.
Une fois, au sortir de 'oraison, il se prit a douter s’il ne
devrait pas renoncer a la prédication. Il entra dans de
grandes inquiétudes, — ce tut une sorte d’agonie inté-
rieure, dit saint Bonaventure, — et, pendant de longs
jours, il ne parvint pas a la dissiper. 11 se décida enfin
a poser la question & ceux de ses Fréres qui lui étaient

(1) « Conferebant pariter veri cultores iustitiae, utrum inter homines
conversari deberent, an ad loca solitaria se conferre. Sed sanctus Francis-
cus, qui non de industria propria confidebat, sed sancta oratione omnia
praeveniebat negotia, elegit non sibi vivere soli, sed ei, qui pro omnibus

mertuus est, sciens se ad hoc missum, ut Deo animas lucraretur, quas
diabolus conabatur auferre ». fdid. 1, n. 35.



148 L’ IDEAL DE SAINT FRANCOIS

le plus tamiliers : « Que me conseillez-vous ? leur
demanda-t-il. Lequel jugez-vous le meilleur, que je
vaque a lUoraison ou que jaille précher ? Je suis un
homme simple, parlant sans art; j’ai recu la grace de la
priere plutdt que le don de la parole. I1 y a, d'ailleurs,
profit a prier; la pri¢re, c’est la source des graces; en
préchant, on ne fait que distribuer aux autres les dons
qu'on a recus du ciel. La priere purifie les cceurs et les
affections, unit au seul vrai et souverain Bien, donne a
la vertu solidité et vigueur. ILa prédication rend poudreux
les pieds de I'homme spirituel ; c’est un emploi qui
distrait et dissipe, qui méne au relachement de la disci-
pline. Enfin, dans l'oraison, nous parlons a Dieu et
nous I'écoutons ; nous avons commerce avec les Anges.
menant nous-mémes une vie, pour ainsi dire, angélique.
Dans la prédication, il faut user de beaucoup de condes-
cendance envers les hommes et, comme on vit parmi
euy, il est méme souvent nécessaire de voir, d’entendre,
de penser et de parler comme eux, d'une fagon tout
humaine. Ce sont la des raisons trés sérieuses. Kt
pourtant il y a une chose qui parait 'emporter devant
Dieu : c'est que son Fils unique, la Sagesse souveraine,
a quitt¢ le sein du Pére pour sauver les ames, pour
instruire les hommes par son exemple et par sa parole,
pour les racheter de son sang ct leur faire de ce divin
sang un bain et un breuvage. Toutce qu’il avait, il 'a
donné pour notre salut : il ne s’est rien réservé., Or,
puisque c’est un devoir pour nous de faire toute chose
selon le modele qui nous a ¢té montré dans sa personne,
il me semble plus conforme au vouloir divin que je
renonce aux douceurs du repos et que jaille wravailler
au dehors ».



1APOSTOLAT FRANCISCAIN 149

(Z’est en vain qu’il conféra des jours entiers a ce sujet
avec ses Freres, il ne trouva pas la tranquillité. Il envoya
donc quelqu’un a Frére Sylvestre. Celui-ci était alors
sur la montagne qui domine Assise et il y vaquait sans
interruption a I'oraison. Frangois le fit prier de consulter
Dieu sur la question qui le préoccupait et de vouloir
bien lui transmettre la réponse, aussitot qu’il I'aurait
connue. Il donna également a sainte Claire la mission
de se mettre en pri¢re avec ses Sceurs, afin de savoir la
volont¢ de Dieu sur ce point. Quand revint Frere
Massée, qui avait ¢t¢ chargé du message, Frangois se
mit a genoux devant lui, se découvrit la téte, croisa les
bras et demanda humblement: « Que m’ordonne de faire
mon Seigneur Jésus-Christ 7 » Frére Massée répondit :
« Sa volonté est que tu ailles précher a travers le monde,
parce que Dieu ne t'a pas appelé pour toi seul, mais
aussi pour le salut des autres ». Aussitot que le Saint eut
entendu cette réponse, il se leva, ceignit ses reins et se
mit en route, sans perdre une minute. « Or, dit saint
Bonaventure, il savancait avec tant d’ardeur pour
accomplir l'ordre divin, il marchait avec une telle
rapidité qu’il semblait étre poussé par la main de Dieu
et avoir recu d’en haut une vertu toute nouvelle » (1).

Ce méme zcle infatigable et toujours inassouvi fut
I'ame de toute sa vie dans la suite. Thomas de Celano

(1) Cet ¢pisode que rapporte S. Bosavisrure (Leg. c. X11, n. i-2) et
qui concorde avec celui que racontent les Actus B. Francisci (c. XVI),
n’a qu'une Jointaine ressemblance avec Je fait, dont on trouve la narration
dans Tuomas e Ceraxo (1, n. 33). Celui-ci s’est passé au moment ou les
douze premiers Fréres revinrent de leur vovage a Rome (1209) ; celui-la
doit avoir eu lieu quelques années plus tard, puisqu’il y est {ait mention
des Clarisses, dont la fondation est de 1212. On constate, en outre, des
divergences dans les autres circonstances de ces récits.



150 I/IDEAL DE SAINT FRANCOIS

la parcourt d'un coup d’eeil et la résume en ces phrases
trés expressives : « Au cours des dix-huit années qui
venaient de finir, jamais ou presque jamais il n’avait
accordé de repos a sa chair, parcourant sans cesse des
contrées diverses et lointaines pour permettre a l’esprit
de promptitude, de dévotion et de ferveur qui habitait
en lui, de répandre partout la semence de la parole
divine. Il remplissait toute la terre de I’Evangile du
Christ, visitant dans une méme journée cinq ou six
bourgades, et méme cinq ou six villes, annongant dans
chacune d’eiles le royaume de Dieu, ¢difiantscs auditeurs
par I'exemple autant que par la parole, faisant de son
corps une prédication vivante » (1).

Etlorsque les stigmates 'empéchérentde marcher, il se
fit, pendant les deux derniéres années de sa vie, conduire
sur un ane dans les villes et les bourgades pour exciter
les gens a porter la croix de Jésus. Voila jusqu’a quel
degré son z¢le des ames était insatiable (2).

Chevalier jusqu’a la derni¢re minute de sa vie et
jusqu’a la plus petite fibre de son ceeur, « il se proposait,
sous la conduite du Christ, d’accomplir de grands
exploits et, avec des membres exténués et un corps a
moitié mort, il espérait triompher de I'ennemi dans un

(1) « Nam per decem et octo annorum spatium, quod tunc erat expletum,
vix aut nunquam requiem habuerat caro sua, varias et longissimas cir-
cuiens regiones, ut spargeret ubique semina verbi Dei spiritus ille promp-
tus, spiritus ille devotus, spiritus ille fervens, qui eam inhabitabat. Reple-
bat omnem terram evangelio Christi, ita utuna die quatuor aut quinque
castella, vel etiam civitates, saepius circuiret, evangelizans unicuique
regnum Dei, et non minus exemplo quam verbo aedificans audientes, de
toto corpore fecerat linguam ». [bid. 1, n. ¢7.

(2) « Tantum quoque animarum diligebat salutem et proximorum
sitiebat lucra, ut cum per se ambulare non posset, asello vectus circuiret
terras ». 7bid. a. g8. S. BoNav. Leg. ¢ 14, n. 1.



I'”APOSTOLAT FRANCISCAIN 101

nouveau combat. Le vrai courage, en etlet, ne connait
pas les bornes du temps, car la récompense qu’il espere
est ¢ternelle » (1).

[ardeur du zéle des ames devait se transmettre
comme un legs précieux de Frangois a ses disciples.
« Frangois, écrit son plus ancien biographe (2), voulait
que scs fils lui ressemblassent vraiment par le z¢le des
ames, dont son cceur débordait ». De fait, le zéle
brilant des ames tut 'héritage trés cher des premiers
Freres Mineurs (3) et des grands apoétres franciscains
de tous les siécles : Antoine de Padoue, Berthold de
Ratisbonne, Bernardin de Sienne, Jean de Dukla,
Pierre d’Alcantara, Frangois Panigarola, Corneille
Musso de Plaisance, Laurentde Brindes, Marcd’Aviano,
Joseph de I.éonisse, Procope de Templin, Martin de
Kochem, I.éonard de Port-Maurice, Diégo de Cadix, et
une feule d’autres. Le z¢le des dmes doit rester le grand
maitre et la source éternellement jeune de I'apostolat
franciscain.

(1) S. Bo~av. 2bid. Tuom. CeL. [. n. 105.

(2) « Animarum zelo, quo perfecte repletus erat. volebat sibi filios vera
similitudine respondere ». Twom. CeL. I, n. 155.

(3) « ... proximorum lucra sitiebant ardenter, quos desiderabant utsalvi

essent ». Ibid. 1, a. 27






CHAPI'TRE XVI

L'APOSTOLAT FRANCISCAIN

(SGITE)

I. — Lapostolat franciscain consista essentiellement
a précher et & confesser. Au commencement de 'Ordre,
il est vrai, les Fréres n’administraient pas encore le
sacrement de Pénitence. Francois et la plupart de ses
premiers disciples n’étaient pas prétres (1). Et méme
ceux d’entre eux qui ¢taient honorés de la dignité sacer-
dotale, ne possédaient pas le pouvoir de juridiction,
nécessaire pour entendre les confessions.

Innocent n’accorda aux Freéres en 1209-1210 que
la permission de précher (2). 11 leur fit sans doute espérer
pour lavenir des faveurs plus étendues (3), majs il est
certain que, pour le moment, sa pensée ne se portait
pas encore sur le pouvoir de confesser. Cela ressort
du décret : Omnis utriusque sexus, qu'il promulgua
quelques annces plus tard (1213).au 1\V¢ Concile de
Latran et qui contient la disposition que voici : « Tous
les fideles de 1'un et I'autre sexe sont tenus de confesser

(1) Des deuze premiers compuagnons de saint Frangois, brére Sylvestre
(Tnox. Cer. I, n. 10g) est le seul, semble-t-it qui ait été prétre.

(2) Cf.sup. p. 147.

(3) « Nos plura concedemus ac maiora vobis securius committemas ».
T'res Socii, n. 4q.



134 {IDEAL DE SAINT FRANCOIS

sincérement tous leurs péchés, au moins unc fois par an,
a leur propre prétre... Mais si quelqu’un veut, pour un
juste motif, confesser ses péchés a un autre prétre, il
doit auparavant en demander la permission d son propre
prétre et I'obtenir, car, sans ccela, autre confesseur n'a
pas le pouvoir de 'absoudre » (1). Ainsi,'administration
du sacrement de Pénitence était réservée aux pasteurs
des ames, a l'exclusion des Religieux, & qui le droit
ecclésiastique alors en vigueur interdisait d’entendre
les confessions des séculiers (2).

(“est pour ce motif que saint Frangois ne mentionne
cet office de I'apostolat ni dans ses premic¢res Regles,
ni dans ses autres déclarations. I ordonne uniquement
aux prétres de I'Ordre d’absoudre leurs propres confréres
et aux Fréres de ne s’adresser, autant que possible,
qu’aux seuls confesseurs de I'Ordre (3). Si marqué que
faut 'empressement du clergé a se faire recevoir dans
I'Institut franciscain dés les premi¢res annces de sa
fondation (4), on ne voit cependant nulle part que les

(1) « Omnis utriusque sexus fidelis, postquam ad annos discretionis
pervenerit, omnia sua solus peccata saltem semel in anno fideliter confi-
teatur proprio sacerdoti... Si quis autem alieno sacerdoti voluerit iusta de
causa sua contfiteri peccata. licentiam prius postulet et obtineat a proprio
sacerdote, cum aliter ille ipsum non posset absolvere vel ligare ».
Denzincer-Banswawe o Incliividion svmbolorum, éd. 12, Fribourg-en-
Br. 1913, n. 437

(2) « Quod vero poenitentiam dare prohibentur (monachi), inde est.
quia nulli sacerdotum licet alterius parochianum ligare vel solvere ».
Decret. Gratian. pars 11, causa 16, q. 1. ¢. 19, éd. Henke FrEIESLEBEN,
Cologne, 1737, 603.

(3) Regula 1, ¢ 2o, 11, ¢ 7. Opvusc. éd. Lanvisns, 49 sq. 6y sq.
Boeuger. 20, 335

(4) Voir les preuves dans Friber @ Geschichte der wissenschaftlichen
Studien im Frangiskanerorden, I'ribourg-en-Br. 1goy. 68. Traduction
trangaise du P. Eusene vi Bar-te-Due, p. 76.



H
5 5.}
[@ 4]

L’APOSTOI.AT FRANCISCAIN

Freres Mineurs prétres, jusqu’a une courte période
avant la mort de saint Frangois, aient entendu les
confessions des s¢culiers.

Mais leur prodigieuse activit¢ ne se borna pas long-
temps a la prédication. Le peuple, du reste, réclamait
avec une insistance de jour en jour plus pressante de
pouvoir recourir, pour les besoins de sa conscience,
aux Religieux Mendiants, soit parce que ceux-ci ¢taient
étrangers et tenus pour plus parfaits, soit parce que
le clergé paroissial ¢tait souvent indigne, incapable ou
trop peu nombreux (1). Ainst en beaucoup d'endroits,
avec la permission ou a4 lademande des curés, les Freres
se livrérent au ministére aussi pénible quimportant de
la confession.

Sauf erreur de notre part, le premier renseignement
que l'on trouve sur ce sujet, se rapporte aux Paques de
1224. Frére Avmon de Faversham, qui fut plus tard
Geénéral de 1'Ordre, entra, a Paris, dans une <glise
paroissiale ot une grande foule ¢tait assemblée. Crai-
gnant que ces gens ne vinssent a s‘approcher de la Sainte
Table avec de mauvaises dispositions, il leur tit un
sermon sur la réception de la divine Eucharistie. Sa
parole fut si persuasive que beaucoup ne voulurent point
communier, avant de s'étre confessés a lui. lLe Pére
s'installa donc a I'¢glise et, pendant trois jours pleins, il
entendit les confessions au grand contentement des
fideles (2). ‘

(1) Cf. 5. Bonav. Sentent. lib. 1V, dist. 17, pars 3, a 1. q. 2. conclusio.
Opera 1V, 453 sq. Determinat. quaest. pars 1, q. 2. Opera VIIL, 338 sq.
Quare Iratres Minores praedicent et confessiones audiant, n. 13 sq.
Opera V111, 378 sq.

(2) Ecceston. coll. VI, éd. Litrie. 34 sq. Pour la date, ct. ibid.
p. 35, note b.



156 L IDEAL DE SAINT FRANCOIS

Pendant le Caréme de 1231 que saint Antoine précha
dans la ville de Padoue, il regut au confessionnal, tous
les jours, du matin jusqu’au soir, un nombre presque
incalculable de ses auditeurs (1). Ce n’était certes pas la
premiére fois, mais bien depuis le comnmencement de
son apostolat (1222) que le Saint remplissait son double
role de contesseur et de prédicateur. Kt parce guil
accourait souvent jusqu’a 3o.000 hommes a ses ser-
mons (z), I'empressement a recevoir le sacrement de
Pénitence était tel que les nombreax Fréres Mineurs et
les prétres séculiers, qui le suivaient dans ses ceuvres
apostoliques, ne suftisaient pas a4 entendre tous les
pénitents (3).

(Dest tout A fait accidentellement que nous ont été
conservées ces informations, relatives a Krére Ayvmon, &
saint Antoine et aux confesseurs qui Paccompagnaient.
Beaucoup d’autres Fréres Mineurs doivent, en ce
temps-1a ou méme déja plus tot, avoir entendu les con-
fessions. T"homas d’Eccleston certitie expressément qu’en
Angleterre, bon nombre de Fréres, qui n’étaient ni
prédicateurs, ni lectewrs, se virent confier, par une
insigne faveur des Prélats, le ministére de la confes-
sion (.4). Ce fut le cas de Frére Salomon, de Maurice de

(i) « ... propier infatigabilem animarum zelum praedicando, docendo,
confessiones audiendo usque ad solis occasum, quam saepe ieiunus mane-
bat». Vita S. Antondi, c. vrone 7, ¢do Eooi Kervan,

(2) /bid. 15, 0. 7.

(3) Antonius « tantam utriusque sexus multitudinem ad confitenda
peccata mittebat, ut nec tratres. nec alii sacerdotes, quorum non parva
sequebatur eum frequentia. audiendis contessionibus sufficerent ». Jbid.
¢ 13, n. 13,

(4) « Fuerunt quoque et fratres plurimi qui. licet praedicationis vel
lectionis officium non haberent, de yratissimo tavore praelatorum, per
obedientiam et ordinationem ministri provincialis in diversis locis confes-



S 1]

IAPOSTOLAT FRANCISCAIN 137
Derham, de Vincent de Wygornia, de Galfridus de
Saresbury, d’Eustache de Merc et d’autres encore (1).
Ailleurs, certains fvéques auront imité leurs collégues
d’Angleterre.

Cependant, beaucoup de membres du haut et du bas
clergé, et méme la plupart, ¢taient si ¢loignés d autoriser
les Fréres a entendre les confessions dans leur diocese
ou dans leur paroisse. qu'ils prétendaient que méme les
Religieux Mendiants devaient se confesser a leurs curés,
recevoir d’eux la sainte Eucharistie. leur payer une
contribution, bref, dépendre d’eux en tout et partout.
Grégoire 1X mit fin & ces empiétements en 1231.
Il publia plusicurs Bulles pour défendre, sous les
peines ecclésiastiques les plus séveres, dattaguer ou
de restreindre d’une fagon quelconque les privileges,
accordés aux Fréres par les Souverains Pontifes (2).

siones tam religiosorum guam  saecularium audiebant ».  Eccresros,
coll. X1I, p. 75.

(i) Ibid. p. 73-78.

{2) SparaLEa @ Bullar. francisc. 1. p. 74-77. 0. 63-60. Grégoire IX écrit
entre autres choses : « Non desunt plerigue tam ecclesiarum praelati,
quam alii, qui caeca cupiditate traducti, propriae aviditati subtrahi repu-
tantes, quidquid praedictis Fratribus fidelium pictas elargitur, quietem
ipsorum multipliciter inquietant... Volunt namque, etsz non omnes, ipsis
invitis, ecorum confessiones audire ac eis iniungere poenitentias ct eucha-
ristiain exhibere : nec volunt, ut Corpus Christi in eorum oratoriis reser-
vetur ; et kratres ipsorum defunctos ad ecclesias suas sepelire compel-
lunt... Volunt etiam in domibus eorum dem certum numerum Fratram
sacerdotum, clericorum et laicorum. necnon cereorun, lampadarum et
ornamentorum pro sua voluntate taxare.. Nec permittunt, ut novi
sacerdotes eorum alibi quam in ecclesiis suis celebrent primas missas ;
eos nihilominus compellentes, ut in quotidianis missis, quus in suis locis
et alturibus celebrant. oblationes ad opus eorum recipiant ct reservent.
Quidquid etiain eis, dum celebrant missarum solemnia intra domorum
suarum ambitum, pia fidelium devotione donatur. ab ipsis extorquere
oblationis nomine contendentes ; quod cisdem tam in ornamentis altaris



158 I’IDEAL. DE SAINT FRANCGOIS

l.e grand ami de saint Frangois, qui occupait la
chaire de Pierre, ne s’en tint pas la. Il voulut que les
Fréres pussent, sans étre inquiétés, exercer partout le
ministére de la confession comme celui de la prédication.
l.e décret qui tranche cette question est daté du 6 Avril
1237 (1). Jusqu’alors Grégoire IX s’était borné a insister,
comme l'avait fait d’ailleurs Innocent 111, pour que les
Fréres Mineurs cussent pleine et entiere liberté de
précher (2). Il avait aussi exigé qu’il leur tat permis
d’¢ériger quelques oratoires dans les paroisses et d’y
annoncer la parole de Dieu (3). Pour les pays de
Missions, ou il n’existait ni Evéque, ni clergé paroissial,
il leur avait, en outre, donné¢ plein pouvoir d’admi-
nistrer la Pénitence comme les autres sacrements (4).
Mais a présent, il commande au clergé séculier de tous
les pays chrétiens non seulement de soutenir avec bien-
veillance les Freres Mineurs qui exercent l'office de la
prédication, mais encore de laisser les fidéles entiérement
libres d’aller se confesser d eux (5).

quam in libris ecclesiasticis absolute confertur. vendicant perperam iuri
suo. ». Ibid. p. 73, n. 66.

(1) Ibid. p. 214 sq, n. 224.

(2) Bullesdu 12.Juin 1234, ébid. p. 128, n. 131 etdu 24 Juin 1233, ibid.
p- 167, n. 173. Les comparer avec la Bulle d'Inxocknr 111 du 11 Juin 1216,
ibid. p. 2, n. 2.

(3) Bulle du 1¢7 Février 1230, #hid. p. 58, n. 40.

(4) Bulles du 3 Avril et du 17 Mai 1233, ibid. p. 101. 1. g7; p. 103,n. 101,

(5) « ... dilectos Iratres Ordinis memorati (Minorum) pro reverentia
divina et nostra ad officium praedicandi. ad quod sunt ex professione
sui Ordinis deputati, benigne recipere procuretis ; ac populos vobis com-
missos, ut ex ore ipsorum verbi Dei semen devote suscipiant, admonentes,
ut in suis necessitatibus eis libenter assistatis ; nec impediatis, quominus
illi. qui ad eorum praedicationem accesserint, cum eorum sacerdotibus
valeant confiteri... et dicti I'ratres per cooperationem vestram suscepti
ministerii sui fructum felicius consequantur ». /bid. p. 215, n. 224.



I ’APOSTOLAT FRANCISCAIN 15g

A partir de ce moment, les fils de saint Frangois — et
I'on pourrait dire la méme chose des Dominicains, — se
dépenserent avec le méme z¢le en chaire et au confes-
stonnal. Précher et confesser, c’était, a leurs yeux,
ensemencer et moissonner le champ de I'Eglise (1). Par
I'exercice de ce double ministére, ils accomplirent un
bien immense et gagnérent la confiance universelle du
peuple chrétien.

Ce zele eut pour effet d’exciter plus que jamais la
jalousie de nombreux prétres séculiers, qui croyaient y
volr une menace pour leurs droits et pour leurs revenus.
[is firent entendre a 'Empereur et au Pape des plaintes
si violentes ct si continuelles (2) qu’Innocent 1V, qui

B}

avait soutenu les privileges des Mendiants (3), limita,

(1) Fr. HumBert ne RoMaxs (De eruditione praedicatorum, lib. 1, c. 43,
p. 455) blame en ces termes la paresse de maint prédicateur a entendre
les confessions : « Circa audientiam confessionum a praedicatoribus est
notandum, quod multi in praedicatione commoti solent interdum libenter
venire ad confitendum praedicatori : sed sunt aliqui praedicatores, qui
omnino refugiunt confessiones audire, quamvis ad hoc habeant compe-
tentem sufficientiam. Isti sunt similes agricodae. qui Jibenter seminat et
nihil vult metere. Per praedicationem enim seminatur, per confessionem
vero colligitur fructus... Ad praedicatorem, si sit suflicienter idoneus ad
confessiones audiendas, pertinet, quod eas libenter audiat ».

(2) Voir la déclaration, que nous donnons plus loin, du Pape Ixxocest [V
dans ta Bulle Ftsi animarunt ; la Jettre adressée a Pizrre be LA VIGKE,
chancelier de Frédéric et que nous avons rapportée ci-dessus (Cf. sup.
p. 100), enfintout particuliérement I’ouvrage de GUILLAUME bE SAINT-AMOUR,
qui eut un si grand retentissement : Tractaties de periculis noyissimorum
temporum. Opera omnia, Constance, 1032, 17-72.

(3) lLe 27 Mars 1248, il écrivit a 'Evéque de Pampelune : « .. intelle-
ximus, quod tu Fratribus Minoribus, ne in tua civitate ac dioecesi officium
praedicationis exerceant et confessiones tidelium audiant pro tuae inter-
dicis arbitrio voluntatis..., mandamus quatenus praedictos Fratres verbum
Dei proponere ac tidelium confessiones in praefatis civitate ac dioecesi
libere audire permittas ». (Bullar. fraiacisc. 1. p. 510, n. 26g). Le 11 Juin



160 IIDEAL DE SAINT FRANCOIS

en 1254, les pouvoirs accordés par ses prédécesseurs
et défendit spécialement aux Religieux de confesser qui
que ce soit, sans la permission expresse de son curé
respectif (1).

Mais, au bout d’un mois, Alexandre IV rapporta
ce déeret {2) et, bientot apres, il obligea les Evéques et
les prétres séculiers a soutenir les Mendiants dans la
déiense et dans l'exercice de tous les privileges que les
Papes leur avaient octroyés (3).

Malgre cela, maints de leurs adversaires se levérent
contre les deux Ordres avec un redoublementdeviolence,
et, entre tous, Guillaume de Saint-Amour, Professeur
a I"Universit¢ de Paris qui fit alors paraitre (1235) son
fameux Traité sur les péris des derniers temps.

1249, il adresse les imémes injonctions a 'Archevéque de Cologne (/bid.
p- 528, a. 208).

(1) Dans cette Bulle (Ct. Eccrusron, coll. XV, p. 118) [tsi animarum
du 21 Novembre 1234 (BeNwLe-Crarenas © Chartular, Universit. Paris.
t. [, p. 267-272, n. 240) qui tut adressée a tous les Religieux, mais qui
visait en réalit¢ les Dominicains et les Fréres-Mineurs, car les autres
moines ne s'adonnaient pas & I'apostalat, on lit le passage suivant : « Sane
gravis et clamosa querela nosiris assidue auribus inculcatur, quod non-
nulli vestrum suis iuribus et finibus non contenti parochianos alienos...
in fore poenitentiali periculose absolvunt... nec ipsos sine sui sacerdotis
licentia ad poenitentinm ullatenus admittatis, cam si quis alieno sacerdoti
iusta de causa sua voluerit confiter: peccata, secundum statuta Concilii
(Laterani ['V) licentium prius postulare ac obtinere debeat a propio sacer-
dote, vel saltem prius «ibi covfiteri et recipere absolutiones beneficium ab
eodem ».

(2) Par la Bulle Nec insolitim du 22 Décembre 12534, Bullar. francisc.
[1, p. 3, n. 2. Avexasore [V la rédigea Je lendemain de son couronnement,
apres avoir déja supprimé de vive voix, le jour de son élection, la Bulle
Etsi anirnarum de sou prédécesseur. (Eccisrox. coll. XV, po o110 sq.
Chron. XXIV Ministror. General. éd. Anal, francisc. 111, 278).

(3) Bulle Patris aeterni du  Avril 1235 Bullar. francisc. 11, p. w0 sq.
n. 3q,



L APOSTOLAT FRANCISCAIN 161

Ils furent victorieusement réfutés par Thomas d’Aquin
et par Bonaventure de Bagnorea, ces deux princes de
I'intelligence (1), et enfin condamnés par I’Eglise (2).
l.’apologie que composa saint Bonaventure pour
défendre Tactivit¢ de ses confréres dans le ministére
de la prédication et de Ja confession (3) est inspirée par
une grande hauteur de vue, par une charité et une
vénération toutes franciscaines envers le clergé séculier.
Itlle atteint son supréme degré de force dans le dévelop-
pement de ces idées principales : l.oin de songer a
entrer en rivalit¢ avec le clergé séculier, les Fréres
veulent, en union avec lui, conduire les ames a Dieu (4).
[ls savent trés bien qu'ils ne préchent et ne confessent
quen vertu d’un privilége particulier du Souverain
Pontife (5), tandis que les curés ont le droit et le deveir
de remplir les fonctions ordinaires du ministére pastoral.
Les Fréres sont donc simplement les pécheurs de la
secondebarque, que les pécheurs de la premiére appellent
a leur aide, quand la péche est plus abondante (6).
[1s partagent les travaux et les fatigues du clergé parois-
sial, sans lut porter préjudice dans sa charge ou dans
ses prébendes (7). Au cours de leurs prédications, ils

(1) Leurs ¢crits concernant cette question ont tous ¢té réunis et publiés
par SeLpatt : SS. Thomae et Bonayventurae opuscula adversus Gulielmum
de S. Amore. Rome, 1773.

(2) Voir larticle récapitulatit de Bauskex : Wilhelm von S. Amour,
dans : Kirchenlexilon X11, 2¢ ¢d. Fribourg-en-Br. 1go1, 1580-1580.

(3) Spécialement dans les deux traités : Determinationes quaestionum,
pars 1, q. 2. et : Quare Iratres Minores praedicent et conjessiones au-
diant. Opera VIII, 337-381.

(4) [bid. 338, 380.

(5) 1bid. 238 sq. 38e, n. 1.

(6) 1bid. 339, 377, n. 11.

(7) Ibid. 53¢, 377. 0. q.

1T



162 'IDEAL. DE SAINT FRANCOIS

ne cessent de rappeler au peuple ses devoirs envers ses
prétres (1) et ils se gardent bien de le détourner d’assister
a leurs instructions (2). Au tribunal de la Pénitence.
ils ne regoivent que les pénitents qui se présentent de
leur plein gré et ils renvoient a son cur¢ tout pénitent
qui ne s’est pas confess¢ a lui dans le courant de
I'année (3). Au reste, ils se conduisent conform¢ment
a la mission et aux instructions qu’ils ontregues du
Siége apostolique, lequel les a chargés d’enseigner et
de conduire au bien, dans tout le monde, en qualité
de prédicateurs et de confesseurs, non seulement les
laiques, mais encore les prétres et les religieux (4).

On ne peut avoir d'informations plus détaillées sur
la facon dont les Fréres administraient le sacrement
de Pénitence, parce que ce cHte de leur apostolat échappe
A un minutieux controle.

I1. — Quant a la prédication franciscaine, qui en est
la plus ancienne et la plus importante tonction (5), nous

(v) 1bid. 572-374.

(2) 1bid. 338. n. 12.

(3) Opera 1V, y52-455; V'EEL, 350, 378, 380. Les Fréres agissaient ainsi,
comme l'explique & plusieurs reprises 8. Bonaventure. pour se confermer
aux prescriptions du Concile de f.atran. selon lesquelles tout tidele devait
se confesser au moius une fois par an a son propre Curé.

(4) « Missi sunt Fratres a sede apostolica per mundum, muniti eius tes-
timonio, qui praedictos defectus clericorum. ubi necesse fuerit, suppleant
et indigentiae fidelium subveniant et non tantum laicos, sed et ipsos cleri-
cos etreligiosos praedicationibus instruant, exhortationibus a malo retra-
hant et in bono confortent et in confessionibus poenitentes absolvant et ad
vitam gratiae trahant, insuper exemplis aedificent et orationibus gratiam
eis et veniam impetrent apud Deum ». Opera V111, 380, n. 17.

(5) Humnert ne Romans (De eruditione praedicatorum. lib. 1. c. 20,
Maxima Bibliotli. PP.t. 25, 442) prouve, avec autant de justesse que
d'enthousiasme, qu'il faut mettre l'oftice de la prédication au-dessus de



L’APOSTOLAT FRANCISCAIN 163

arrivons a en connaitre asscz exactement les particu-
larités. (C’est que la nature de la prédication, sa maticre,
sa méthode d’exposition, ses rapports enfin avec la vie
pratique se montrent & nous manifestement.

Pour porter un jugement vrai sur la nature de la
prédication des Mineurs. il nous faut bien saisir la
différence, que nous avons dé¢ja signalée entre les pieuses
exhortations et la prédication proprement dite.

Au commencement, Francois et ses Freres ne
donnérent en somme que de pieuses exhortations. lls
imitérent, en effet, les Apotres et, dans les maisons ou
ils travaillaient ou dans lesquelles ils entraient, dans les
rues et sur les places publiques, en pleine campagne et
partout ou s’en présentait ’occasion, ils engageaient le
peuple en peu de mots a faire le bien, sans que ces
entretiens sentencieux cussent le caractére de la prédi-
cation ecclésiastique.

Dés que Frangois rencontrait des gens réunis, il leur
adressait le salut ¢vangélique : « Que le Seigneur vous
donne sa paix! » Puis, emporté par le zele, il com-
mengait avec une sainte joie son exhortation qui,
malgré la simplicit¢ de la forme ¢tait d’une portée
grandiose et édifiait toujours (1). Si profonde que fiit
I'impression produite par sa parole et si merveilleux gque
fussent les fruits qu'elle portait, il est absolument
certain qu’il n’y avait pas 1a une prédication proprement

toutes Jes ceuvres de pénitence et de miséricorde. plus encore. au-dessus
de Yadministration des Sacrements. Qui, la prédication I'emporte sur l'au-
dition des confessions, parce (ue le confesseur ne vient en aide qu’a une
ame ala fois, tandis que. dans le méme temps, le prédicateur en secourt
un grand nombre.

)

(1) Trom. CeL. |, n. 23



164 L' IDEAL DE SAINT FRANCOIS

dite, mais seulement une invitation a la pénitence, & la
paix, a la vertu; et, quand le maitre s’arrétait, Frére
Egide, son compagnon, enchérissait sur lui et s’écriait :
« Il a tres bien parlé ; croyez-le » (1).

Lorsque le Frére Egide entre en scéne, il agit exacte-
ment comme Frangois. l.es Dicta aurea du Bienheu-
reux Egide, recueillis par des témoins auriculaires (2), ne
peuvent pas étre cités ici en premicre ligne parce qu’ils
s’'adressent presque exclusivement a ses amis dans
I'Ordre. Toutefois, ils montrent que, dans les relations
courantes avec ses confreres, Egide ne négligeait pas la
vocation d’instruire les autres, en se servant d’exhorta-
tions courtes, incisives, vigoureuses. Sa Vie, aucontraire,
nous le montre s’y exer¢ant d’une fagon tout a fait
originale. Qu’il soit tantdt dans la solitude, tantdt en
route pour Rome, Compostelle, la Syrie et la Palestine;
que, pour s'assurer les moyens de subsistance, il ramasse
du bois dans la forét et le porte a la ville ; qu’il se loue
pour cueillir le raisin et le pressurer, pour abattre les
noix ou pour faire cuire le pain ; qu’en certaines
rencontres il se fasse porteur d’cau et que, d’autres fois,
il tresse des nattes de jonc ou porte les morts au cime-
tiere (3), dans tous ces emplois, il reste fidéle a sa voca-

(1) « Licet autem vir Dei nondum plene populo praedicaret, quando
tamen per civitates et castella transibat, hortabatur omnes, ut amarent et
timerent Deum, atque poenitentiain agerent de peccatis. Frater autem
Aegidius admonebat audientes, ut ei crederent, quia eis optime consu-
lebat ». 7'res Socii, n. 33. Fu. Liton dit la méme chose dans sa Vita fr.
degidii, éd. Anal. fir. 111, 6. Cf. la Vita B. degidii, dans les Scripta Fr,
Lrownts, éd. Lemmens, p. 41, n. 3.

(2) Acta Sanct. April. t. 111, p. 229 sq. Mexce : Dicta B. Aegidii,
Quaracchi, 1903, et du méme auteur : Der sel. Aegidius, Paderborn.
1900, 63-91.

(3) Cf. t. 1, p. 168.



L’APOSTOLAT FRANCISCAIN 165

ton et, partout ou loccasion est favorable, il fait
entendre a tous, hommes et femmes, des paroles pleines
de doctrine et d’¢dification, les exhortant & aimer Bieu,
a le craindre et A faire pénitence de leurs péchés (1).

Les premiers disciples de Frangois en firent autant.
« Partout ot ils entraient dans les villes ou dans les
villages, dans les métairies ou dans les maisens, dit la
Légende des Trois Compagnons, ils annoncaient la
paix, encourageant tout ic monde a craindre et a aimer
le Créateur du ciel et de la terre, et & garder ses
commandements (z2). Ils restérent fideles & ce genre
d’exhortation, longtemps encore apres avoir ¢té autorisés
a se livrer & fa prédication proprement dite. Nous en
avons la preuve dans la description que fait de leur
apostolat (1216) le Cardinal Jacques de Vitry. Il nous
les montre quittant chaque jeur leur demeure et s’en
allant dans les villes et les bourgs pour vy gagner leur
vie ; mais, leur unique désir, en travaillant, est de
relever, par leurs exemples et par leurs paroles, le niveau
moral et religieux de leurs semblables (3).

Les exhortations, indépendamment de la prédication

(1) « Vadens autem sic per mundum hortabatur homines et mulieres,
ut Deumn diligerent et timerent et pocnitentiam facerent pro peccatis ».
Vita fr. Aegidii, 77.

(2) « Quocumque vero intrabant, civitatem vel castellum aut villam vel
domum, anuntiabant pacem, confortantes omnes ut timnerent et amarent
creatorem cacli et terrae, eiusque mandata servarent ». T'res Socii, n. 37.

{3) « Hii autem... fervente desiderio et vehemente studio singulis die-
bus laborant. ut animas. quae pereunt. a saeculi vanitatibus retrahant et
eas secum ducant. Et jam per gratinm Dei magnum fructum fecerunt et
multos lucrati sunt... De die intrant in civitates et villas, ut aliquos lucri
faciant operam dantes actioni, nocte vero revertuntur ad eremum vel loca
solitaria vacantes contemplationi ». lacow Vritriac. Fpist. data Tanuae,
Oct. 1216, dans Bouunex : Analecten, 46, n. X, q.



166 LIDEAL DE SAINT FRANGCOIS

proprement dite, restérent en usage plus tard encore et
méme toujours. Frangois nous en fournit la preuve
formelle dans la Regle de 1221, ou il donne un plan,
trés significatif pour nous, de ces sortes d’exhortations.
Sous le titre : Des discours et exhortations que peuvent
faire les Freéres, nous lisons : « Tous mes Fréres, quand
il leur plaira, peuvent faire ce discours et cette exhorta-
tion ou tout autre analogue, devant n’importe quel
auditoire, avec la b¢nédiction de Dieu : Craignez et
honorez, louez et bénissez, remerciez et adorez le Sei-
gneur, Dieu tout-puissant, dans sa T'rinité¢ et son Unité:
Pere, Fils et Saint-Esprit, Créateur de toutes choses.
Faites pénitence; faites de dignes fruits de pénitence (1),
car, sachez-le, vous mourrez bientdt. Donnez et il vous
sera donné ; pardonnez et il vous sera pardonné (2). Et
si vous ne pardonnez pas aux hommes, votre¢ Pcére qui
est dans les cieux ne vous pardonnera pas non plus vos
offenses (3). Confessez tous vos péchés. Bienheureux
ceux qui meurent dans P'exercice de la pénitence, car ils
iront dans le royaume des cieux. Malheur a ceux qui ne
meurent pas dans la pénitence, car ils seront les Fils du
diable dont ils font les ceuvres : ils iront au feu éternel.
Veillez ct ¢loignez-vous de tout mal, et persévérez jusqu’a
la fin dans le bien » (4). Par ces exhortations, pleines de
simplicité, tous les Freres, clercs et laiques, pouvaient
avoir part a 'apostolat.

Mais, il y avait de plus la prédication proprement
dite, qui n’était pas permise a tous les Freres. Il ne

(1) Matr. 1L, 2. Lue [, 8.

(2) Luc. VI, 37 s5q.

(3) Marc. X1, 26.

(4) Regulal, c. 21, Oprsc. éd. Lemmins, J0 sq. Boenmer, 8 5q.



L'APOSTOLAT FRANCISCAIN 167

s'agissait pas, comme nous le verrons bientdt, de la
prédication de la sainte Lcriture, mais seulement de
la prédication de la pénitence. Celle-ci ne différait gucre,
par les sujets qu’elle traitait, des exhortations dont nous
venons de parler. Seulement, la prédication proprement
dite se donnait au nom et par une commission de
VEglise : elle avait, par conséquent, un caractére
ecclésiastique officiel et pouvait se tenir non seulement
hors des édifices sacrés, mais encore dansle lieu saint
et pendant les offices liturgiques (1). Elle ne pouvait

(1) Nous avons prouve longuement (Voir notre (seschichte der wissen-
schaftlichen Studien im F'rangiskanerorden, p. 33-8. Traduction trangaise
du P. Eusie, p. 3g-57) contre K. Miuer (Die Anfange des Minoriten-
ordens und der Bussbruderschaften, Fribourg-en-Br. 1885, 42). et PauL
Sasatir ( Vie de S. Frangois, 21¢ éd. Paris, 18y, 80 sq.) que les exhor-
tations et la prédication proprement dite ent été simultanément en usage
pendant les dix premiéres anndes de 1'Ordre. Ce fait est, depuis
lors, assez généralement admis, malgré opposition de Frargors-Xavier
SupreLt ( Wissenschaft und Frangisicanerorden. ilo Verhalinis im ersten
lahriehnt des letzeren, dans = Kirchengeschichtl. Abhandlungen, publié
par Sprarek, 3 vol. Breslau, 1go0. 160 sq.) La différence entre le senti-
ment de Seppelt et le notre n'est pas considérable, il est vrai. Seppelt
admet, lui aussi. que 'exhertatien et ia prédication proprement dite ent
été pratiquées dans ['Institut des Mineurs : seulement il croit que cette der-
niére n'y tut établie qu’en 1221, tandis que nous 'y taisons apparaitre
aussitdt aprés la confirmation de la Régle primitive et en méme temps
que les exhortations. Seppelt écrit finalement : « On peut aussi admettre
sans plus quau moment de la transition, ¢'est-a-dire vers 1220, les deux
genres de prédication, qui entrent facilement Fun dans 'autre, ont été
pratiquement cultivés dans le méme temps » (/did. 165). C'est seulement
par suite d'une facheuse confusion d'idées qu'il nie. pour les annces pré-
cédentes. l'existence de la prédication preprement dite. En eftet, par
« prédication proprement dite ». il entend exclusivement « les discours
degmatiques » (/bid. 163) et il leur oppose « les exhortations des laiques »
qu'il identifie avec « la prédication morale » ou « prédicatien ambulante »
(Ibid. 160). 1l importe de bien distinguer ces différents concepts. On ne
peut pas présenter les discours dogmatiques comme le seul mode de la



168 L’IDEAL DE SAINT FRANCOIS

deés lors ¢tre confiée qu'a des Fréres capables de s’en
acquitter convenablement. Qu’Innocent 11, en approu-
vant 'apostolat des Mineurs, ait eu la volonté¢ de leur
permettre non seulement les exhortations, mais aussi
la prédication proprement dite, au sens que nous venons
d’indiquer, c¢’est un point que l'on ne saurait mettre
en doute. Uine approbation formelle de P'Eglise n’était
pas requise, apreés tout, pour ces simples exhortations
quil ¢tait loisible & tout chrétien de faire. De plus,
Frangois et ses compagnons n’avaient pas besoin d'étre
incorporés dans le clergé pour adresser des exhortations,
tandis qu’il leur fallait ¢tre clercs pour pouvoir se livrer
sans opposition a la prédication proprement dite. Enfin
le Pape, s’il ne s'¢tait agi que d’exhortations, n’aurait
pas spécific que les Fréres qui s’adonneraient dans la
suite & la prédication, devraient en avoir regu la permis-
sion de Frangois (1) ; car, nous le savons, il appartcnait
a tous les Fréres indistinctement d’adresser des exhorta-
tions.

C’est bien d’ailleurs dans ce sens que Frangoisentendit
I'approbation du Pape et il est facile de le prouver
nettement. A son retour de Rome, il ne se borna plus

prédication proprement dite, tout au moins pour le X1t siécle ou ils
restérent trés loin en arriére de la prédication morale (Cf. inf. p. 183,
note 2 ; p. 187, note 2). On ne peut pas davantage identitier, sans
I'ombre d'une hesitation, la prédication morale avec les exhortations
des laiques. car elle se donnait. comme cela se pratique encore aujour-
d’hui. pendant les offices liturgiques. Entin, la prédication ambulante
n'était pas le fait des seuls Jaiques ; des préwes s’y livraient aussi : et donc,
elle ne comprenait pas seulerent les exhertations, mais encore la prédi-
cation morale et les discours Jdogmatiques. U suf?it de se rappeler les
prédications ambulantes d'Antoine de Padoue. de Berthold de Ratis-
bonne. de Bernardin de Sienne. de Vincent Ferrier ¢t de tant d'autres.
(1) Cfosup. p. 126



L'APOSTOLAT FRANCISCAIN 16(_)

A faire, comme d’habitude, des exhortations ; mais, amsi
que nous l'avons ¢tabli précédemment (1), 11 se donna
pour un vrai prédicateur. H préchait déja dans les églises,
pendant les offices du dimanche, au temps ot ses Fréres
demeuraient encore dans la pauvre masure de Rivo-
Torto. Il avait alors coutume de monter a Assise le
samedi soir. Il passait Ja nuit en priere dans une cabane,
située dans le jardin des chanocines. et. le dimanche
matin, il annongait ia parole de Dieu dans Péglise
cathédrale, pendant le saint sacrifice de la messe {2).

Pareillement, en vertu des pouvoirs qu’il tenait

(11 Cf. sup. p.1ay sq.

(2) « Contrahentibus autemn Fratribus moram in loco praefato. vir sanctus
die quadam sabbati civitatem intravic Assisii, praedicaturus mane dici
dominicae, ut moris erat. in ecclesia cathedrali. Cumque in quodam
tugurio sito in horto canonicorum vir Deo devotus in oratione Dei more
solito pernoctaret... ». S. Boxav. Leg. ¢ . n 4. S Frangois (it allusion.
dans son Testament, a son ministére d'autrefois et il dit : « Si invenirem
pauperculos sacerdotes huijus saeculi, in ecclesiis. in quibus morantur,
nolo pracdicare ultra voluntatem ipsorum v, Opusc. ¢d. Lesss, 78
Bowinm, 36. Rocux v Wennover  (Flores historiarum, ¢d. Monum.
Germ. hist. Seript. XXVI1I, 41) fait cette déclaration au sujet des premiers
Mineurs : « Dicbus autem dominicis et festivis de suis habitaculis excuntes
pracdicaverunt in ecclesiis parochialibus evangelium verbi. edentes ct
bibentes quae apud illos erant. quibus officium pracedicationis impende-
bant». il est facile de prouver. dapres les sources les plus anciennes. que
Francois et ses Fréres se firent entendre égaicment hors des églises, sur
les places publiques. ete.. et la chose s’explique. cu égard aux habitudes
d’alors. 11 est bien vrai que les prédications e donnaient la plupart du
temps duns le lieu saint (Cf. Lecoy nic na Marene © La chaire frangaise au
Moyen-Age. 220 sq.). néanmoins les prédicateurs « itinérantsy dressaient
leur chaire partout ol il y avait aflluence de peuple (Cf. du méine auteur
Anecdotes  historiques d'FEtienne de Bowrbon, 73-75. 161, 229, 292),
comme aussi dans teutes les circenstances possibles. par exemple a l'occa-
sion de T'armement d’un chevalier, dans un tournoi. une réunion du
Parlement, une toire. etc. (Cf. HumnerT bt RoMaxs @ e erunitione prae-
dicatorum. )ib. 2. Max. Biblioth. PP. XXV, 506-568.)



170 .IDEAL DE SAINT FRANGOLS

d’Innocent 171, il permettait d’exercer l'office de la
prédication aux Fréres les plus capables. Ceux-ci étaient
choisis tous les ans, au moment du Chapitre : puis,
ils ¢taient envoyés dans les différentes Provinces précher
au peuple (1). Francois n’examinait pas s’ils étaient
clercs ou laiques : il donnait mission de précher a tous
ceux en qui il discernait I'Esprit de Dieu, joint au
don de la parole (2). Nous serions assez porté a penser
que Frangois fit admettre dans la hiérarchie, par la
réception de la tonsure. les laiques destinés a la prédica-
tion, comme lui-méme et ses premiers disciples avaient
été, pour la méme fin, enrolés dans la cléricature.

Au cours des années suivantes, le Saint se montra de
plus en plus sévere dans 'examen des qualités requises
pour la prédication. Il abandonna pendant assez
longtemps, a la vérit¢, le choix des prédicateurs aux
Ministres Provinciaux. 1.extension de P'Ordre et le
nombre toujours croissant des Fréres suggéraient cette
innovation. Mais, quand celle-ci fut établie, 1! donna de
séveres instructions et aux Ministres et aux prédicateurs.
[.a Régle de 1221, en effet, contient ces prescriptions
formelles : « Que nul des Fréres ne préche contre la
forme et la regle de la sainte Kglise romaine, ni sans la
permission de son Ministre. Que le Ministre fasse
attention a ne la concéder qu’en connatssance de cause...

Qu’aucun predicateur ne s'attribue en propre loffice

(1) « In pentecoste convenicbant omnes fratres apud sanctam Mariam,
et tractabant, qualiter melius possent regulam observare atque constitue-
bant fratres per diversas provincias. qui populo praedicarent ». 7res Socti,
n. 57.

(2) « Quicumque ex ipsis hakebat Spiritum Dei et eloguentiam idoneam
ad praedicandum, sive clericus sive laicus esset, Jdubatei licentiam praedi-
-andi ». 7bid. n. 3q.



L'APOSTOLAT FRANCISCAIN 171

de la prédication, mais qu'a toute heure ot il en recevra
Pordre, qu’il abandonne sa charge sans rétlexion » (1).

’expérience que Pon fit de ces mesures ne semble
pas, en géncéral, avoir donné des reésultats satistaisants.
Du moins, la Régle définitive de 1223 réserve-t-elle au
Ministre Généralle pouvoir d’approuver les prédicateurs,
a condition de leur faire passer un examen devant lui
« Et que nul des Freres n'ose en aucune fagon précher
au peuple, si le Ministre (Général de cette Fraternité ne
I’a examiné et approuvé, et ne lui a concédé Tothee de
la prédication » (2).

Nous savons aussi comment cette prescription s'exé-
cuta du vivant de saint Francois et peu de temps apres.
Tousles aspirants & Uottice de prédicateur étaient obligés
de se rendre en personne, de tous les pavs du monde,

(1) Reguial.c 17 Opusc. éd. Liwsess, 36, BoEnmir, 13 sq.

(2) Regula 11, c. . Opusc. éd. Limmess, 71. Borusui, 33 Kvuaw ( Die
Ordensregeln, 131) cerit « que, d’apres la 111 Régle (1223) les prédica-
teurs (¢. Q) €taient des Freres appartenant détinitivement & 'Ordre, e
ceux-la seuls qui avaient é¢ approuvés; tandis que. dans la [1¢ Régle
(1221), le Général nomme les prédicateurs sans égard a leur culture intel-
lectuelle et seulement pour le temps de chaque mission. (C'étaient, pour
I'ordinaire, les Ministres Provinciaux en exercice ». De ces affirmations,
une seule est vraie, a savoir que la science est exigée avec plus de force en
123 qu'en 1221, Pour le reste, Kyvbal a mal compris e chapitre XVI1¢ de
la Reégle de 1221, On v lit : « Caveat vero minister. ne alicui indiscrete
concedat... It nullus minister vel praedicator appropriet sibi ministerium
fratrum vel officium praedicationis. sed quacumque hora ei iniunctum
tuerit, sine omni centradictione dimittat etiicium suum » ; or, cela signi-
fie : le Ministre doit tenir compte du degré de science des candidats a
Poffice de la prédication. Une fois approuvé (approuve ne veut pas dire :
savant), le prédicateur conserve sa tonction, — et 'on comprend gu'il en
soit ainsi peur un religieux — aussi longtemps que les Supérieurs n’en
dispesent pas autrement. Ceux-ci ordonnent-ils a un prédicateur ou a un
Ministre de quitter son emploi. ils nont I'un et Nautre qu'a obéir de ben
ceeur.



172 LIDEAL DE SAINT FRANCOIS

aupres du Général de ’'Ordre pour se soumettre a U'exa-
men. Cette démarche entrainait des difficultés sans
nombre; aussi, dés 1230, demanda-t-on & Grégoire IX si
le GGenéral ne pourrait pas désigner quelques examina-
teurs devant lesquels les IFréres passeraient examen
dans leurs Provinces respectives. Le Pape répondit par
un refus. Les futurs prédicateurs durent donce se présen-
ter au Ministre Géndral, de  préférence  pendant le
Chapitre, et étre examinés par lui et en présence de leur
Ministre Provincial. 1! n’v eut qu’une exception en
faveur des Freres, a qui leur science théologique, leur
¢loquence et leurs autres qualites manifestes ne rendaient
pas, en somme, 'examen nécessaire (1).

Mais, dix ans plus tard, le méme Greégoire [X se vit
contraint de renoncer A cette ordonnance dont Pexécu-
tion ¢tait devenue presque impossibie par suite du grand
nombre des Fréres et des distances considérables a
parcourir. Il permit en conséquence, aux aspirants qui
avaient fait lears ¢tudes de théologie, de passer leur
examen, pendant le Chapitre Provincial, devant le
Ministre et ses Définiteurs et d'é¢tre nommés prédica-
teurs (2).

(1) « Generalis Minister dictam  examinationem. approbationem et
missionem... nulll potest absenti committere, sed qui examinatione indi-
gere creduntur, mittantur ad ipsum, ut cum Ministris provincialibus con-
veniat super hov in capitulo generali. Si qui vero examinari non cgent pro
eo. quod in theologica facuitate et praedicationis officio sunt instructi, si
actatis maturitas et alia, quae requiruntur in talibus. conveniant in eis-
dem. possunt. nisi quibus Minister Generalis contradixerit. eo modo, quo
dictum est, populo pracdicare » Bulle Quo elongati du 28 Sept. 1230.
Bullar. francisc. 1. p. 6gsq. n. 30.

(2) « Nos devotionis vestrae precibus inclinati, ut singuli vestrum in
suis Provinciis cum Diffinitoribus in provincialibus capitulis congregatis
fratres in sacra pagina cruditos examinare ac approbare et eis oflicium



LAPOSTOLAT FRANCISCAIN 173

Tout cect nous montre que. dans 'Ordre, il fallat
toujours remplir certaines conditions pour étre autorisé
a précher et qu'en outre ces conditions devinrent de
plus en plus séveres, du vivant méme de saint Frangois.
En t209-1210, Innocent 111 sen ¢rait remis au libre
jugement du Fondateur pour délivrer la permission de
precher. Pendant les dix premieres anndes Frangois
l'accorda a des Fréres sans instruction, pourvu toutefois
qu’ils lui parussent aptes a annoncer la parole de Dieu.
Mais, dans la période des dix années suivantes, i rallut
se montrer plus exigeant. Il fut indispensable d’instituer
un examen sur les connaissances théologiques et, par
conséquent, ceux-1a seuls, qui avaient fait des études,
purent étre admisa y prendre part. Quant au programme
de Pexamen, il avait rapport a la matiére de la prédi-
cation franciscaine.

Celle-ci  est caracterisée, deés le commencement,
comme la predication de la pénitence.  {.orsqu’au
moment de sa vocation, Frangois apprend par!’ Evangile
que le Christ a envoyé les Apotres pour « précher le
royaume de Dieu et la pénitence », il s'¢erie : « Voild
ce que je veux ! voild ce que je veux ct ce que. de toutes
les fibres de mon ceeur, je désire accomplir! » (1) Et
aussitot, surabondant de joie, il se met & précher a tous
la pénitence (2). Il donne ¢galement cette mission & ses
Freres et il leur dit @ « Mes fréres bien-aimés, partez
deux a deux dans les diverses contrées de 'univers et

praedicationis. Deum habendo prae oculis. commitiere valeant, vobis
auctoritate praesentium concedimus facultatem ». Buile Prohibente Regula
du 12 Déc. 1240. Bullar. franc. 1, p. 287, n. 325.

(1) Tuown. Crr. I, n. 22, Tres Socii, n. 25

(2} Tuom. Cer. T.n. -




174 LIDEAL DE SAINT FRANCOIS

préchez aux hommes la paiv et la pénitence pour la
rémission de leurs péchés » (1). Des qu’ils ont atteint le
nombre de douze, ils vont & Rome solliciter approba-
tion de I'Eglise. Innocent 111 « permet a Frangois et a
ses Freres de précher partout la pénitence », et il ajoute
que, plus tard, lorsque leur nombre aura grandi, il
leur accordera de plus amples privileges (2).

De tous ces faits, il ressort avec la plus grande clarté
que, dés le principe. Frangois et son Institut se sont
livrés exclusivement a la prédication de la pénitence et
qu’ils n'ont ¢té approuvés que pour cette prédication.
Mais, que signifient exactement ces mots : « précher la
pénitence » ?

Tout d’abord, qu'on nous permette unce observation :
cest que la vie des Mineurs est une vie de pénitence
comme leur prédication est la prédication de la pénitence.
Avant de mourir, Francois jette un regard sur la vie
qu'tl a mence depuis la fondation de son Ordre ; puis,
il envisage celle que ses Fréres ménent présentement et
qu’ils devront pratiquer dans Vavenir. Or, il les désigne
'une et 'autre par ce mot : « Pacnitentiam facere : taire
pénitence » (3). Les premiers disciples du Saint,
entrain¢s parson exemple. sont pleins d’ardeur pour la

(1) Jbid. n. 2q.

(2) « Ite cum Domino, fratres, et prout Dominus vobis inspirare digna-
bitur. omnibus poenitentiam praedicate. Cum enim omnipotens Dominus
vos numero multiplicabit et gratia, sd me cum gaudio referetis, et ego
vobis his plura concedam et securius matora committam ». Troxm. Cer. 1.
n. 33; 1L n. 17, Tres Socii. n. 4g-51.

(3) « Dominus ita dedit mihi fratri Francisco incipere facere poeniten-
tiam... Ubicumque (fratres) non fuerint recepti, fugiant ad aliam terram
ad faciendam poenitentiam cum benedictione Dei ». Testament. Opusc.
éd. Lemmins, 77. BoEnner. n. 36,



L'APOSTOLAT FRANCISCAIN 175

pénitence (1). Quand on les interroueait avec curiosité
sur leur origine, sur ’Ordre auquel ils appartenaient,
sur la vie qu’ils menaient, ils répondaient simplement :
« Nous sommes des pénitents venus d’Assise » (2).
Humbert de Romans résume toute la perfection des
Mincurs dans ce seul mot : « la pénitence » (3).

Mais parce que la vie des Mineurs sappelle et est une
vie de pénitence, on pourrait croire que la prédication
de la pénitence a ¢t¢ un moyen de propagande dont ils
se servirent pour développer leur Institut naissant.
D’aprés quoi, ils auraient cherché avant tout, dans leur
prédication, & gagner leurs auditeurs a la vie ascétique
qu'ils menaient eux-mémes et & les faire entrer dans leur
société, Qu'ils aient eu ce résultat en vue, on n'en saurait
douter. '

LLe Cardinai Jacques de Viury voit justement en cela
la fin prochaine ou tendaient ces prédicateurs, et aussi la
preuve de leurs ¢tonnants succés : ils se donnent une
peine incrovable pour arracher les ames aux vanités du
siccle et les entrainer & leur suite ; ils v réussissent dans
de vastes proportions (4). Thomas de Celano et la
Légende des Trois Compagnons nous donnent sur ce
point des détails plus précis encore. Clest par troupes
que les auditeurs, venus pour entendre précher les

(1) « Coeperant... viri quidam ipsius ¢xemplo ad poenitentiam ani-
mari ». 7res Socii, n. 27.

(2) « ... confitebantur. quod erant viri poenitentiales de civitate Assisii
oriundi ». 76id. n. 37.

(3) « IFratres Minores monendi sunt... at exemplum poenitentiae quod
mundo ostendunt, non maculent aliqua nota in eis reprehensibili, ut sic
immaculatum servitium eorum sitaptius exemplar ». HusMser? i Roaans :
De eruditione praedicatorim. lib. 11, tract. 2. ¢. 26. Max. Biblioth. PP
25, 408.

(44) Jacoe. Virriac. Epist. data 76 Ocl. 1270, dans Boesser, o8, n. S



176 'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

Fréres, lessuivaient dans leursermitages (1). Les temmees,
ne pouvant s'adjoindre a cux, imitaient « leur vie de
pénitence » dans des monastéres particuliers, sous la
direction de sainte Claire. 1D’autres restérent dans le
monde ol les retenaient les devoirs de leur Ctat ou de la
famillc, mais « ils faisaient pénitence » (2). D’apres cela,
les trois Ordres de saint Francois apparaitraient, des leur
fondation, comme des instituts de pénitence ou comme
des créations destinces a promouvoir la pénitence.
« Précher la pénitence » voudrait donc dire, au sens
rigourcux du mot, amener les gens, 1a ou c’est possible,
a s’enrdler dans 'un des Trois Ordres franciscains, les
convertir par conséquent a la vie évangélique que
Frangois a prescrite & son Institut (3).

Mais sil’on considere la réforme dont les Franciscains
s'¢talent faits les promoteurs ¢t qui devait s’¢tendre a
toutes les classes de la sociéte, il est manifeste que cette
expression n'a pas ¢té ¢tendue dans ce sens exclusif. En
effet, 1l ¢tait inadmissible de penser que tous les hommes
observeraient I’Evangile dans la perfection que Frangois

(1) Tuos. Cer. 1, n. 37. 7res Socii, n. 34

(2) Cf.t.1,p. jo-43. les preuves qui établissent que le 11¢ etle 111° Ordre
de saint Frangois sont des Ordres pénitents. Ce titre toutefois n’appartient
officicllement qu'aux Tertiaires. D'ailleurs. la vie religieuse, soit érémi-
tique, soit monastique, est appelée simplement : « vie de pénitence » et
« Ctat de pénitence ». Quand, par exemple, Jourbaiv b Giano (n. 1)
raconte que Frangois se présenta comme ermite. il dit: « Franciscus vix
negotiator... in hahitu heremitico modum pocnitentiae est aggressus ».
Rurerr v Devrz (De vita vere apostolica, lib. 1, ¢. 8. Mione, Patr. lat.
170. 610). parlant de T'essence du monachisme. fait cette remarque :
« Monachi... vitam noscuntur pocnitentium agere ». Puis, il explique
(#bid. 633) que non scuiement tous les moines, mais encore « les Patriar-
ches, les Prophétes, les Apotres et tous les Saints ont mené une vie de
pénitence ».

(3) Cf. . §, Chap. |



I’APOSTOLAT FRANCISCAIN 177

imposait a son Ordre. Le Saint, remarque Bernard de
Besse, se proposa plutdt de montrer au genre humain
tout entier le chemin de la pénitence dans la mesure qui
convient (1), c’est-a-dire comme une obligation que
I’Evangile impose a tous les hommes. Précher la péni-
tence signifiait donc, dans un sens plus étendu : engager
toutes les classes de la société a observer les lois et les
commandements de I'Evangile, les exciter a se convertir
et & s’Tamender, les amener enfin & la pratique intégrale
du christianisme.

Voila ce que nous apprennent les récits des biographes,
concernant la prédication de I'rancois et de ses disciples.
Les Trois Compagnons racontent que, dans ses premiers
essais de mission, le Saint parcourait les villes et les
villages, exhortant les gens a craindre et a aimer Dieu,
et a faire pénitence de leurs péchés (2). Ses disciples
suivaient son exemple (3), fid¢les & la recommandation
qu’il leur avait faite, en les envoyant précher : « Les
Fréres Mineurs, disait-il, ont été donnés par Dieu en
ces derniers temps pour montrer le chemin de la lumicre
a4 ceux qui sont plongés dans la nuit du péché..
Considérons bien notre vocation, mes trés chers Freres.
Ce n’est pas seulement pour notre salut que Dieu nous
a miséricordieusement appelés, c’est aussi pour le salut
des peuples ; c’est afin que nous allions exhorter tous
les pécheurs, par nos exemples plus encore que par
nos paroles, & faire pénitence et a garder les divins

(1) « Nec tamen Sanctus his contentus erdinibus, satagebat omnium
hominum generi salutis et poenitentiac viam dare. «. Zliber de laudibus
b. Francisci, ¢. 7. Item Tuox. CeL. 1. n. 37.

(2) Tres Socii, n. 35.

(B3) I1bid. n. 37.



178 I'IDEAL DE SAINT FRANCOIS

préceptes » (1). Thomas de Celano affirme pareillement
qu'en préchant la pénitence, Frangois se proposait
d’amenersesauditeursachanger de vie et a se corriger (2),
qu’il condamnait tous les péchés, secouait les pécheurs
et opérait une transformation totale des mceurs dans
tous les rangs de la population (3).

[1s sont conformes a ces données les plans de sermons
qui nous ont ¢té conservés de saint Frangois ; son
Instuction a tous les chrétiens (4) ; les renseignements
que nous possédons sur ses discours : a Greccio (5),
dans le temps ou les loupsdésolaient le pays ; au Chapitre
des Nattes (1221),a la Portioncule{6) ; & Bologne (1222),
pendant la lutte que soutenaient entre elles les familles
nobles (7) ; comme aussi les idées principales des
allocutions qu’il met sur les lévres d’'un Frére simple
et d'un Frére savant, dans une assemblée générale,
imaginée par lui, de tous les religieux du monde (3).
Plus caractéristique encore est 'exhortation que le Saint
a insérée dans la Reégle de 1221 et que nous avons
rapportée plus haut (9). Elle montre que, par « prédica-
tion de la pénitence », il entendait ce que nous appelons
la prédication morale. Enfin, elle concorde avec le
précédent exposé l'indication que contient la Reégle de

(1) Ibid. n. 30.

(2) «... eos (viros saeculares) provocans ad emendatioris vitae viam
et poenitentiam peccatorum ». Troan Cer. I n. 31,

(3) 1bid. n. 36 sq.

(4) Opusculum commeanitorivin el exhortatoriuin sive epist. Quam misit
omnibus fidelibus. Opusc. éd. TLemmens, 87-g8. Boenser, 49-57.

(3) Tuom. Crr. 11, 35,

(6) lorp. a laxo, 5. 10,

(7) Cf. sup. p. 101,

(8) Tuom. Cer. T1on. g1,

(o) Cf. sup. p. 174.



1.APOSTOLAT FRANCISCAIN 179

1223, concernant les sujets ordinaires de la prédication
franciscaine : « Jlavertis aussi et jexhorte les Freres
de veiller a ce que, dans la prédication qu’ils font, leurs
paroles soient examinées ¢t chastes, pour lutilité et
I’édification du peuple, luiannongant/lesvices etlesvertus,
la peine et la gloire, avec briéveté de discours, parce
que le Seigneur a fait la parcle abrégée sur la terre » (1).

Aussi, la prédication que permit Innocent 111 (120¢-
1210) et a laquelle se livrérent Frangois et la premiere
génération des Freéres Mineurs, fut manifestement la
seule prédication morale, par opposition i la prédication
de la sainte Ecriture, qui exposait, en s’appuyant sur
le texte sacré, les vérités révélées, concernant la morale
et le dogme, et que, pour ce motif, on appelait aussi
prédication dogmatique.

Qu’a lorigine, la prédication de la pénitence ou la
prédication de la morale ait été assignée aux Mineurs,
a I'exclusion de la prédication de la sainte Kcriture
ou de la prédication dogmatique, cela nous apparait
plus clairement encore, a la lumiére du droit coutumier
de I'Eglise, déja formé & cette date en ce qui regarde
les prédicateurs populaires. Toutes les fois qu'un laique
ou qu’un clerc sans instruction était autorisé¢ a prccher,
la prédication de la sainte Ecriture était exceptée, car
elle était le partage exclusif des clercs qui avaient étudié.
Pierre de Vaux et ses sectateurs eurent des démclés avec
I’Archevéque de Lyon, parce qu’ils osaient se méler
d’exposer I'Ixcriture ou de la prendre pour sujet de leurs

(1) « Moneo quoque et exhortor eosdem fratres, ut in praedicatione,
quam faciunt, sint examinata et casta corum eloquia, ad utilitatem et
aedificationem populi, annuntiando eis vitia et virtutes, poenam et gloriam

cum brevitate sermonis : quia verbum abbreviatum fecit Dominus super
terram ». Regula 11, ¢. g. Opusc. ¢d. LEmmENs, 71. BOEHMER, 3.4,



180 I'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

discours, en d’autres termes de faire du dogme (1). En
1201, Innocent I11 permit aux Humiliés de L.ombardie
de donner des instructions sur la morale, mais il leur
interdit formellement de traiter des articles du Symbole
et des Sacrements (2), c’est-a-dire du dogme (3).

Seuls, les paurres catholiques sollicitérent et obtin-
rent en 1208 la faveur de précher le dogme, mais en s’ap-
puyant sur ce fait qu’ils étaient, pour la plupart, engagés
dans la cléricature et qu'ils possédaient la science néces-
saire (4). Deux ans plus tard et pour le méme motif, une
telle concession fut faite aux l.ombards réconciliés avec

I'Eglise (5).

{1) « Vocati ab archiepiscopo lugdunensi... prohibuit eis, ne intromit-
terent se de Scripturis exponendis vel praedicandis». ErTienne pe Bournon :
Anecdotes historigues, éd. Lrcey e LA Marche, 291 sq.

(2) « ... Licentia dioecesani episcopi verbum exhortationis proponent
his qui convenerint ad audiendum verbum Dei, monentes et inducentes
cos ad mores honestos et opera pietatis, ita qued de articulis tidei et sacra-
mentis Ecclesiae non loquantur ». Tmasoscur @ Vetera IHumiliatorum
momonenta, 11, Milan. 1767, 134.

(3) 11 est de toute ¢vidence que, par « articles de foi et sacrements de
I’Eglise », il faut entendre les vérités dogmatiques et, par « bonnes meeurs
et ceuvres de piété », les vérités morales. Cette distinction était assez
générale, dés le XII® siécle. Alexandre 111 précisément, qui accerda pour
la premiére feis aux Vaudois la permission de précher (Anonymus Lau-
dunensis : Recueil des Histoires des Gaules, X111, 682; Monum. Germ.
hist. Script. XXVI, 419), divise la Théologic en trois parties : « fides,
sacramenta, caritas (mores honesti et opera caritatis) ». Cf. DenneLe 7 Die
Sentengen des Magister Roland, Papstes Alexander 111, dans : Archiv.
Sfior Literatwr-und Kirchengeschichle, 1. 434.

(4) « Cum autem ex magna parte clerici simus ¢t pene omnes litterati,
lectioni, exhertationi, doctrinae et disputationi contra omnes errorum
sectas decrevimus desudare ». Invocenru 1110 fopist. lib. 11, c. 16,
Micye @ LPalr. lat. 215, 1513, Cf. Pierrox @ Die kalolischen Armen,
Fribourg-en Br. 1gi1. 11 donne en entier (p. 172 sq.) la Reégle de cette
association.

(5) Voir les Regles des Lombards réconciliés des années 1210 et 1212
dans Przrwox : [bid. 176-182.



I'APOSTOLAT FRANCISCAIN 131

Sur ces entrefaites, le Poyerello et ses onze compa-
gnons, qui étaient presque tousillettrés (1), se présentérent
devant Innocent IJT (1204-1210). Ils demandérent la
permission de précher et ils Pobtinrent(2). Leur mission,
cetait le vrai sens de la permission, avait pour objet la
predication de la morale, par opposition a la prédication
du dogme.

Mais, le Pape leur faisait espérer qu’il les approuverait
aussi pour cette dernicre, en feur assurant « qu’il leur
accorderait encore de plus grandes faveurs, lorsque le
Tout-Puissant les aurait fait croitre en grace ¢t en nom-
bre ». A quelle date 'Eglise regarda-t-elle cette condi-
tion comme réalisce ? Aucun document ne nous
renscigne a cet ¢gard. Toujours est-il gue les Fréres
commencérent a donner des instructions dogmatiques
quelques années seulement aprés la fondation de 'Ordre.

Nous en avons la preuve dans le fait que les missions
chez les paiens s'ouvrirent deés Uannée  1212-1213.
Frangois lui-méme partit alors « pour aller précher la foi
chrétienne et la pénitence aux Sarrasins et autres infide-
les » (3). Ses If'reres et fui s'adonnerent désormais a 'ceu-
vre des missions avec un z¢le croissant, de sorte que, dés
Pannée 1221, il fallut lui donner une organisation. Dans
le chapitre de la Reglequi traite « de ceux quivont chez les
Sarrasins et autres infidéles », le saint Fondateur indique
aux Fréres une double fagon de se comporter au milieu
d’eux. La premicre consiste & leur donner I'exemple

(1) « Kt eramus idiotae ». Testament. Opusc. éd. Lensens, 81,
Bortmer, 37.

(2) Cf.sup. p. 174

(3) « ... ad praedicandam fidem christianam et poenitentiam Sarazenis
et ceteris infidelibus». Trowm Cer. 1. n. 55 Cf. sup. p. 145.



182 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

d’'une vie fonciérement chrétienne et a contesser sa foi
avec constance; la seconde, c’est de précher les vérités
de la religion et, en premic¢re ligne, les mystéres de la
Trinit¢, de I'Incarnation et de la Rédemption (1).
Paralléelement auxmissions chezles infideles, les Fréres
se mirent peu a peu a instruire dans la foi le peuple
chrétien. Ils avaient la, comme aussi les Dominicains,
une grande lacune a combler. L’enseignement religieux
laissait beaucoup a désirer, au commencement du X111¢
siecle. Les Synodes sont constamment obligés d’exhorter
les pasteurs a faire apprendre et a expliquer aux fideles
tout au moins le Symbole des Apdtres (2), les dix com-
mandements de Dieu (3), 'Oraison dominicale (4) et la
Salutation angélique (5). Dans les paroisses plus impor-
tantes, on devait en outre, les dimanches et f{Ctes,
commenter I’Evangile ou I’Epitre du jour (6).
Cependart, méme ce minimumd’instruction religieuse
était difficile a réaliser. Le clergé manquait parfois de
z¢le et plus souvent encore des connaissances nécessaires.
Beaucoup de pasteurs d’ames étaient tellement ignorants
qu’on dut leur enjoindre de s’instruire d’abord eux-
mémes, en écoutant les autres prédicateurs, avant d’entre-
prendre d’enseigner leurs paroissiens (7). En certains
cas, les Archidiacres regurent 'ordre d’exposer les vérités

(1) Regulal, ¢. 1. Opusc. éd. Lemvess, 44. BOEHMER, 14

(2) Opoxis eriscopt Parisiens. Synod. Constitutiones (1198). n. 32, dans
Wawrpum © Acta Concil. V1, pars 2, 1944,

(3) Synode de T'réves (1227). dans Manst : Concil. Collectio XXI1,
31, n. VIIL

(4) Synode de Gran (1114), dans Manst, XXI, 108, ¢. 2.

(5) Ricuarot Peore. Constitut, (1217), ¢. 3. 1. . dans Harovix, V11, go.

(6) Synode de Gran. Ibid.

(7) Syrnodede 1réves. Ibid.



L’APOSTOLAT FRANCISCAIN 183

de la foi, dans un langage facile & comprendre, aux
prétres, leurs subordonnés, pour les mettre en ¢état de
les expliquer aux fidéles (1). 11 se trouva méme des
Eveques qui ne possédaient pas les connaissances préli-
minaires que requiert I'enseignement de la foi (2).
Devant cette situation critique, le V¢ Concile de
Latran prescrivit, en 1215, a tous les Evéques, sous
lamenace despeinesles plus séveres, d’établir partout des
prédicateurs « itinérants », doués des qualités requises,
qui iraient de paroisse en paroisse annoncer la parole
de Dieu et administrer le sacrement de Pénitence (3).
Les deux Ordres Mendiants qui avaient été fondés pour
ce genre de prédication, durent assumer la plus grosse
part de ce travail. Les Dominicains, qui appartenaient
a un Ordre de clercs, s’étaient adonnés, dés le principe,
a la preédication dogmatique. Les Franciscains 'abor-
dérent a leur tour, aussitot gqu’ils eurent des hommes
suffisamment instruits.
fait, dés 1219, dans les lettres par lesquelles il
recommande les Fréres Mineurs qui se mettent, comme

(1) Ricuaror Poork. Constitut . 16id.

{2) Voir dans la note suivante le décret du 1V¢ Concile de Latran.

(3) « Unde cum contingat, quod episcopi propter occupationes multi-
plices, velinvaletudines corporales,aut hostiles incursus, seu occupaticnes
alias: (ne dicamus defectum scientiae, quod in eis et reprobandum omnino,
nec de cetero tolerandum). per scipsos non sufficiunt ministrare populo
verbum Dei, maxime per amplas dieeceses et diffusas : generali constitu-
tiene sancimus. ut episcopi viros idoneos ad sanctae praedicationis offi-
cium salubriter exsequendum assumant. potentes in opere et sermone.
qui plebes sibi commissas, vice ipsorumm, cum per se idem nequiverint,
sollicite visitantes, eas verbe aedificent et exemple... Unde praecipimus
tam in cathedralibus quam in aliis conventualibus ecclesiis vires idoneos
erdinare, quos episcopi possint coadiutores et cooperateres habere. non
solum in praedicationis officie, verum etiam in audiendis confessionibus
ct peenitentiis iniungendis ac ceteris, quae ad salutem pertinent anima-

rum... ». Concil. Later. [V, ¢. 10, dans Harouix, VI, 27,



184 I'IDEAL DE SAINT FRANCOIS

predicateurs, a la disposition des Evéques, Honorius 111
ne parle plus de la simple prédication de la pénitence,
mais il dit tout bonnement : « Les Fréres Mineurs,
a l'exemple des Apobtres, répandent la semence de la
parole de Dicu » (1). Peu de temps aprés, le Lruit court
qu'Antoine de Padoue (des 1222), nouvel ¢évangéliste,
ne se contente pas de précher aux fideles dans de
nombreux pays, mais qu’il ré¢fute les hérétiques dans
des conférences publiques et qu’il les convertit cn
masse (2). Il porte des coups si terribles aux ennemis
de la fei que ses contemporains Pappellent « le marteau
des hérétiques » (3).

Chose digne de remarque : Antoine d¢ploya sa mer-
veilleuseactivite de prédicateur du dogme et de la morale,
dans les années mémes oty avee le concours du Cardinal
Hugolin, le futur pape Grégoire IX, Frangois rédige
sa Regle et n'y mentionne expressément gue la prédica-
tion de la morale, celle qui roule sur « les vices et

(1) « ... serendo semina verbi Dei apostolorum exemplo diversas circu-
meunt mansiones ». Bulle Ciwm dilecti du 11 Juin 121q. Bullar. francisc.
l.p.2, n 2

(2) « ... in tantum opus pracdicationis explere studuit, ut nomen evan-
gelistae gestorum strenuitate compensaret. .. quummultos hacretica cerneret
provitate delusos... versuta haereticorum dogmata sole lucidius confutavit.
lta demum verbum virtutis eius et doctrina salutaris in cordibus audien-
tium radices fixit, ut eliminata crroris spurcitia non parva credentium
wrba Domino tideliter adhaercret. In quibus haeresiarcham  unum,
Borillum nomine, ab annis triginta errore infidelitatis abductum... ».
Vita S. Antonii. ¢. . n. 3-6.

153} « lta quod vulgato ubique vocabulo haereticorum indefessus malleus
dicebatur ». lLegenda « Benignitas», (vers 1300), éd. L. me Kenvar,
p. 220, Quelrole euta jouer la prédication du dogme Jans la réfutation des
hérétiques 2 Nous le vovons dans ce tait, par exempie. que 'on comptait,
dans la seule Lombardice dix-sept confessions non catholigues. Cf Fener-
Tocea : Leresia nel Medioeros. Florence, 188;. 140, note.



LTAPOSTOLAT FRANCISCAIN 185

les vertus, la peine et la gloire » (1). Cette prédication,
dont parle la Regle de 1223, ne bannit pas sans fagons
la prédication du dogme, pas plus que les prescriptions
portées en dehors de POrdre, concernant la prédication,
n’excluent celle du dogme, quoiqu’elles ne mentionnent,
elles aussi, que la seule prédication de la morale (2).
D’autres Franciscains, et ils furent nombreux, s’adon-
nérent comme saint Antoine & la prédication du dogme.
Aussi Grégoire 1X peut-il, en 1237 déa, rendre ce
témoignage : « Parce que Piniquité a fait des progres
crotssants et que la charit¢e d'un grand nombre s'est
refroidie, voict que le Seigneur a suscite 'Ordre des
Fréres Mineurs, nos chers fils, qui se sont voués Q
publier la parole de Dieu pour terrasser les hérésies et
pour extirper les autres fléauy qui apportent la mort »(3).

(1) Cf. sup. p. 178 s5q.

(2) Les indications les plus importantes sur la tagon dont les prédica-
teurs s'acquittaient de leur mission, nous sont fournies par le Cistercien
ALAIN DE LILLE (| 1202) Summa de arte pracdicatoria, Micxe @ Patr. lat.
210. 111-108) et par le Géndral des Dominicains Homperr or: Royans
[vers 1230] De eruditione praedicatorum. Maxima Biblioth. PP. XXV,
420-567). Ils prennent 1'un et l'autre la morale pour théme de leurs dis-
cours et s'en tiennent aux vices et aux vertus. aux sermons de circonstance
et aux devoirs d'3tat. Cest un peu plus tard que parat Udrs concionand;.
attribuce a saint Bonaventure. mais a tort probablement. Onn'y trouve
guére que des sujets empruntés de la morale. CF. S, Boxav. Opera IX,
8sq. Enfin. on lit cette vemarque : « ... non est conandum indifferenter
catisas rerum omnium et effectus sustinere. sed maxime rerum moralium.
quas volumus commendare vel reprobare. scilicet virtutum, vel vitiorum,
vel eorum, guae faciunt ad meritum... Unde verissime theologia habet
cognoscere vitia et virtutes ». J&id. n. S, p.o20 sq.

(3) « Quoniam abundavit iniquitas et refriguit charitas plurimorum,
ecce Ordinem dilectorwn filiorum Fratrum Minorum Dominus suscitavit,
qui non quae sua sunt, sed quae sunt Christi guaerentes, tam contra
profligandas haereses, quam conura pestes alias mortiferas exstirpandas,
se dedicarunt evangelizationi verhi Dei ». Bulle Quoniam abundavit du
6 Avreil va37. Bullar. prancisc. 1. p. 214, n. 224,



186 LIDEAL DE SAINT FRANGOIS

A quelque temps de la, Alexandre IV fait cet éloge des
deux Ordres Mendiants : « Ce sont eux qui combattent
les ennemis de I'ame avec le bouclier de la foi, la cuirasse
de la justice, I'épée de I'esprit, le casque du salut et la
lance de la persévérance ; ils tachent de procurer a tous
les catholiques un accroissement de foi, d’espérance et
de charité, d’ouvrir aux méchants le chemin de la vérité
et de dissiper les ceuvres de la perfide hérésie » (1).

Nous pouvons maintenant nous faire une idée assez
exacte des sujets que traitérent les Mineurs dans leurs
prédications. Au commencement, ils s’en tinrent a la
pénitence ; en d’autres termes, ils visérent dans leurs
exhortations comme dans les sermons proprement dits a
la conversion et & Pamendement des meeurs. Les années
sutvantes, les Kréres qui en étaient capables précherent
aussi la Sainte Ecriture, cest-a-dire qu’en se fondant sur
le texte inspiré, ils expliquérent toute la doctrine révélée
concernant la morale et le dogme. L.orsqu’ils ne s’adres-
saient puas aux incrovants ou aux hérétiques, mais au
peuple catholique, ils exposaient de préférence, il est
vrai, méme encore a cette date, les vérités morales ou
pratiques, c’est-d-dire ils préchaient la morale appuyvée
sur le dogme ; et, alors méme qu'ils donnaient un
discours purement dogmatique, ils n’oubliaient pas qu’ils
¢taient. par leur origine, les prédicateurs de la pénitence,
appelés a édifier. a élever, a secouer et a convertir les
masses.

(1) « Hi sunt. qui hostes animae per scutum fdei, loricam iustitiae,
gladium spiritus, salutis galcam. hastam perseverantiae debellantes obti-
nere satagunt, ut catholicis universis tidei. spei et caritatis augmenta pro-
veniant, ac perfidis veritatis via pateat, et hacreticae pravitatis insania
evanescat ». Bulle Patris aeterni du  \vril 1233 Bullar. francisc. 11,
P 2@sq. . 5.



I'APOSTOLAT FRANCISCAIN i 87

l.es sermons manuscrits des Mineurs du XT111¢ siécle
que nous possédons, ont, tous ct toujours, ce caractere (1)
et, en particulier ceux du plus grand de tous, Frére
Berthold de Ratisbonne.

La plupart des sermons de Berthold (2), qu’ils aient
¢té prononcésles dimanches, aux fétes de Notre-Seigneur
et des Saints, pour des circonstances particuliéres ou
devant un auditoire spécial, sont des instructions
morales, solidement appuyées sur le dogme. (lest
¢tonnant comme il v prend souvent position contre les

2

hérésies de son temps (3). Tenant compte des menées
des hérétiques et des besoins de ses auditeurs, il a cou-
tume, quand c’est possible. de ulisser quelques vérités
dogmatiques dans chacun de ses discours et principa-
lement dans ses instructions du matin, pendant la
messe (). De plus, 1l nous reste de lui des sermons

(1) Ces sermons sont beaucoup plus nombreux qu'on ne pourrcait le
supposer. Lecov e 1A Maweur (La chaire francaise au Moyen-Age,
spécialement aw XI1T¢ siécle, 2¢ ¢d. Paris 18806, 193-331) cite les noms
d'environ 3o prédicateurs, appartenant a 'Ordre des Mineurs. dont les
manuscrits sont conservés i la Bibliothégque Nationale de Paris. Cf. les
sermons de S. Boxavesturi ¢ Opera, VITE 23-731, et Aporpar Franz
Drei deutsche Minoritenprediger aus dem 73 und ry Jahrvhundert, Fri-
bourg-en-Br. 1go7. Pour les Sermons qui ont été publiés sous le nom de
S. Anrowe bE Papoue, i faudrait d'abord en examiner 'authenticité, atin
de pouvoir porter un jugement sur eux. Litox pe Kewrvai (S, Antonii
Vitae duae, Paris, 1g0y) en énumére les différentes éditions.

(2) Nous fondons notre jugement, non pas tant sur les sermons alle-
mands qui ont déja ét¢ publiés sous le nom de Berthold., gque sur les
sermons latins qui sont beaucoup plus nombreuax et dont il est indubi-
tablement l'auteur.

3) Cf. Vexcellente ¢tude d'Axrona: Scuoseacu @ Das Wirken Bertholds
gegen die Ketyer. (Studien jur Geschichte der altdeutschen Predigts
3 Stack, dans : Sityungsberichte der kaiserl. Akademie der Wissenschaf-
ten in Wien. phil.-hist. Klasse, 147 Bd. Vienne. 100y).

(4 11 regrette vivement gue tant de prédicateurs ne tassent que de la



188 LIBEAL DE SAINT FRANCOIS

purement dogmatiques, en particulier sur les sacrements.
Ces derniers, pour ne rien dire de ceux qui ont trait a la
morale, ne s’en tiennent pas & la scule doctrine : par-
tout et toujours, on v trouve des directions, concernant
la vie pratique et la conduite a tenir au milieu des
maladies morales dont soutlrait w soci¢t¢ dalors. Béja
Roger Bacon saluait dans Berthold le modéle accompli
de l'orateur populaire franciscain (1).

Toutefois, en exprimant ce jugement, Bacon n’envi-
sage pas seulement le coté pratique de ses sermons ; il
considere plus encore la mdthode vraiment populaire de
Berthold, laquelle contraste avec la facon pesante dont
préchaient ses contemporains.

Jusquiau  XI¢ siécle, les preédicateurs, mnitant  les
homéhies des  Peres,  emplovaient  habituellement et
expliquaient la Sainte Ecriture. Cette forme de predi-
cation devint cependant de plus en plus rare, quand
s'exerga la prédominance de la scolastique. La Sainte
Ecriture resta toujours, sans aucun doute, la source
principale de Péloquence sacrée comme de la Théologie
scientifique. Anselme de Cantorbéry (7 1109), « le pére
de la scolastique », le déclare. « Notre prédication, dit-il,
est sans utilité pour le salut des ames, si elle ne découle
pas de la Sainte Ecriture que I’Esprit de Dieu a miracu-

morale :« Sciv plures curare minus aliqua de tide in sermonibus propo-
nere. sed pro communi utilitate nihil utilius judico in praedicatione.
quam quusi semper aliqua de fide inserere, maxime in mane, ut ardentius
cordibus imprimatur. Nimis enim heu haeretici nunc latenter multipli-
cantur et fervor fidei etiam in cordibus fidelium nimis debilitatur ». Ainsi
parle Bertiorn dans un sermon sur la foi (De fide). Voir Scu@xsaci :
Ibid. 12, Cf. 2q.

(1) Rocer Bacox : Compendium studii philosophiae. ¢ 5. ¢d. BREwer,
Londres. 185q. 427.



1'APOSTOLAT FRANCISCAIN 189

leusement fécondée ou si elle ne peut s’y ramener » (1).
Malgré les progres de la spéculation, cette conviction se
grava plus profondément encore dans toutes les Ecoles
pendant le XIIect le XTI siecles (2).

Mais, quand la scolastique eut laissé les Sentences et
que, par conséquent, I'examen svstématique des FLivres
inspirés se substitua peu & peu au texte suivi de la Sainte
Ecriture, les prédicateurs, a leur tour, prirent de preéfé-
rence un texte détach¢ pour « théme » de leurs discours
et ils le développerent selon les procédés de la méthode
scolastique. De cette fagon, la simple homdélie fit
place insensiblement au sermon, compos¢ d’apreés les
régles de Part. Clarté des divisions, enchainement rigous-
reux des parties, composition logique de tout le discours:
tels furent les avantages de la nouvelle méthode. "Toute-
fois, ils se manifestérent trés facilement et trés souvent
aux dépens de la prédication populaire, qui se recom-
mande par la clarté, la vigueur et Vénergie. Plus que
cela, ils contribuérent a la ruine de 'éloquence sacrée,
sitot que la predication scolastique dégénéra en subtilités
et en jeux de dialectique. La chose se produisit souvent,
hélas | quand, vers la moiti¢ du XT11esiccle, la dialecti-
que d’Aristote et de Porphyre s’établit comme chez elle
dansles coursde Théologie. Alors, la plupart des preédi-
cateurs parurent oublier que le but unique de la parole
est d’instruire les auditeurs, de les affermir dans Ia foi et
de les faire marcher dans la voie des saints commande-
ments. Ils sappliquérent. en revanche, a établir, dans

(1) S. AxserMi CaNtuar. : De concordia praescientiae Dei cum libero
arbitrio, . 3, ¢. 0, éd. Moz : Pair. lat, 138, 528

(2) Ct. Feuaur : Geschichte der wissenschaftlichen Studien im Iranzis-
kanerorden, 490-496. Traductien frangaise du P. Eusipr, 504-310,



190 LIDEAL DE SAINT FRANGOIS

les textes et dans les idées, des divisions, des subdivisions
et des distinctions sans fin ; ils recherchérent ’harmonie
des mots et ils tombérent dans une stérile verbosité. On
aurait dit qu’ils voulaient faire de leurs discours des
filets pour prendre P'esprit et le cceur de leurs auditeurs.
(esta peine si la prédication scolastique conserva quel-
ques vestiges du savoir et de la véritable ¢loquence popu-
laire (1).

Quant a Frangois et a ses disciples immédiats, ils ne
couraient aucun danger de se laisser gagner a cette
inconvenante méthode. lls vivaient au milieu des
hommes et non dans le cabinet de travail d’un savant.
Leur prédication n’avait donc rien en clle-méme qui
sentit ’école, la legon apprise, la routine. Elle était
I'etfusion de leur z€le pour les ames, zele qui était
inspir¢ par Dieu et qui ne visait que la conversion et
Iamendement des hommes, en un mot, « la pénitence ».
Matheureusement, les témoins auriculaires ne nous ont
transmis aucun sermon achevé du grand Pénitent
d’Assise. Mais il nous suffit de savoir que sa parole

(1) « Principalis intentio ecclesiae et ultimus tinis est opus praedica-
tionis, ut infideles ad fidem convertantur et fideles in fide et moribus
conserventur. Sed quia utrumque vulgus praedicantium ignorat, ideo
convertit se ad summam et infimtam curiositatem, scilicet per divisiones
porphyrianas. et per consonantias ineptas verborum et clausularum, et
per concordantias vocales, in quibus est sola vanitas verbosa, omni carens
ornatu rhetorico et virtute persuadendi. Quoddam enim phantasma est
pueriliter effusum et a pueris adinventum, vacuis ab omni sapientia et
eloquendi potestate. Et tamen est ibi maxima temperis consumptio. Nam
propter curiositatis superfluitatem plus in decuplo laborant circa huius-
modi telam araneae construendain, quam circa sententiam sermonis ».
Rocer Bacox : Opus tertium, ¢ 75, éd. Brewer, 304. « Quae fiunt in
textu principaliter legendo et praedicando sunt tria principaliter : scilicet
divisiones per membra varia... concordantiae violentes... et consonantiae
rhvtmicae ». Tn. Opus minus, 323.



L’APOSTOLAT FRANCISCAIN 19t

trouvait un puissant écho dans tous les caeurs, qu’elle
attirait par son charme tous les rangs de la population,
depuis les plus élevés jusquaux plus humbles (1), pour
atfirmer avec une certitude absolue quil fut 'un des
plus grands orateurs populaires qui ont jamais vécu.
[Les admonitions, les instructions et les lettres méme
qui nous ont été conservées de lui, si pales qu’elles
soient en comparaison de la parole vivante, d¢notent
en lui, par leur simplicité, leur cordialit¢, leur onction,
leur chaleur et leur force, 'orateur populaire que Dieu
a comblé de ses dons. Rappelons-nous, par exemple, sa
saisissante exhortation & honorer le Sacrement de
lautel(2) et son dramatique exposé de la mort du pécheur
impénitent (3). Ces pages nous font pressentir la saine
originalit¢ des tout premiers prédicateurs franciscains.

Elles nous apprennent aussi leur profonde vénération
pour la Sainte Ecriture. (e serait une erreur de croire
que ces Iréres, n’étant pas versés dans la Sainte
Ecriture, n’en faisaient aucun usage, au contraire des
orateurs sacrés contemporains qui observaient toutes les
régles de Pécole.

A Torigine, assurément, la prédication proprement
dite de la Sainte Ecriture, c’est-a-dire lexplication homi-
letique de passages des Saints [.ivres ne leur fut pas
permise, pas plus d’ailleurs que fa prédication du dogme,
précisément parce qu’ils n’avaient pas fait d’études
théologiques ; mais que leur prédication de la pénitence
ait du étre conforme & U'Ecriture, cela va de soi, aprés

1) Cf. sup. p. 1o,

(
(2) Cf. t. L p. 9.
(3) Epist. ad omnes fideles. Opusc. €d. FLenmixs, 903-97. Boknuer. 33 sq.



192 L' IDEAL DE SAINT FRANGOIS

les explications que nous venons de feurnir. Personne
ne savait mieux que YFrancois parler selon esprit de
I'Evangile, qu’il avait pris pleinement et absolument
pour regle de sa vie. Au surplus, chacun peut constater
le riche usage qu'il faisait de la lettre méme des Livres
sacrés. Ceux de ses ¢erits que nous possédons contiennent
un choix magnifique de textes de la Sainte Ecriture
et, principalement, de presque tous les livres du Nouveau
Testament. Tl semble que, d’ordinaire, Frangois parlait
sans géne sur une vérit¢ déterminée et, quand il le
pouvait, il renforcait ct éclairait sa parole de la parole
de la Sainte Lcriture. Mais, dans d’autres cas, — le fait
est trés intéressant pour nous, — il prenait pour point
de départ une sentence de la Sainte Ecriture et il la
développait méthodiquement, & la tacon des savants
prédicateurs du temps.

Ainsi, un témoin oculaire, Jourdain de (iano, raconte
qu'au Chapitre de 1221 Frangois précha sur ce verset
des Psaumes : « Béni soit le Seigneur, mon Dieu, qui
a dress¢ mes mains au combat » (1). Il se trouvait la
des milliers de Fréres et il voulait les exciter a pratiquer
la vertu et a donner au monde de bons exemples (2).
Dans la paraboie du Chapitre (z¢néral auquel assistent
tous les religicux de la terre, il met e¢n scéne un Frére
simple ct lui fait donner sur un texte des Psaumes un
sermon compost avec art. Quant au savant, il adresse
a lassemblée cetie courte observation : « Nous avons

(1) Ps. CXLILL v

(2) « In hoc capitulo beatus Franciscus assumpto themate : Benedictus
Dominus Deus meus, qui docet manus meas ad prelium, fratribus predi-
cavit et docens virtutes et monens ad patientiam et ad exempla mundo

demenstranda. Similiter fiebut sermo ad populum. et ticbat edificatio in
populoetin clero». Torn. a Tavo, n. b,



L’APOSTOLAT FRANCISCAIN 193

promis de grandes choses; de plus grandes nous sont
promises. Observons les unes, soupirons apres les autres.
Le plaisir est court : la peine est éternelle. La souffrance
est légére : la gloire est infinie. Beaucoup sont appelés,
peu sont ¢lus. Tous recevront leur récompense » (1).

A Bologne, en 1222, le jour de I’Assomption, Frangois
annong¢a la division de son discours : les Anges, les
hommes, les démons. I1 parla sur ce théme et conclut
a 'urgence d’éteindre les haines, de signer des traités
de paix et des pactes d’union (2). Mais il s’affranchit
des divisions qu’il avait annoncées (3).

(1) « Procedit sapiens sacco vestitus et cinere adspersus caput, et miran-
tibus cunctis, facto plus praedicans, abbreviat verba : Magna, inquit, pro-
misimus, maiora promissa sunt, servemus haec, suspiramus ad illa.
Voluptas brevis. poena perpetua, modica passio, gloria infinita. Multorum
vocatio, paucorum electio, omnium retributio. — Erumpunt in lacrimas
auditorum corda compuncta, vereque sapientem venerantur et sanctum.
Haeccine, ait simplex in corde suo, totum mihi praeripuit sapiens quid-
quid facere vel dicere statui. Sed novi quid faciam. Scio quosdam versus
de psalmis; geram ego sapientis morem, postquam ille simplicis morem
gessit. — Advenit crastina sessio, surgit simplex, psalmum proponit in
themate. Divino igitur afflatus spiritu tam ferventer. subtiliter, dulciter ex
inspirato Dei dono perorat, ut omnes repleti stupore dicant : Cum simpli-
cibus sermocinatio eius ». Tuos. CEL. 11, n. 191.

(2) « Eodem annoindie assumptionis Dei Genitricis. cum essem Bono-
nie in studio, vidi sanctum Franciscum praedicantem in platea ante
palacium publicum, ubi tota pene civitas convenerat. Fuit autem exordium
sermonis eius : Angeli, homines, demones. De his eminentibus spiritibus
racionalibus ita bene et diserte proposuit, ut multis litteratis, qui aderant,
fieret admiracioni non modice sermo hominis ydiote. Nec tamen ipse
modum predicantis tenuit, sed quasi concionantis. Tota verborum eius
discurrebat materies ad extinguendas inimicicias et ad pacis federa refor-
manda ». THOMAE, ARCHIDIACONT SPALATENSIS, Flistoria Pontificum Saloni-
tanorum et Spalatinorum, éd. Hewemans, Monum. Germ. hist. Script.
XXIX, Hanovre, 1892, 580.

(3) « Non distinctionum clavibus utebatur, quia quos ipse non invenie-
bat non ordinabat sermones». Tuoum. CeL. 11, n. 107.

13



194 L'IDEAL DE SAINT FRANCOIS

Pluslaprédication franciscaine dela pénitence s’étendit
dans tout le domaine du dogme et de la morale, plus
elle sappuya fortement sur les méthodes alors en usage.
Elle sut néanmoins conserver son caractére de simplicite,
de naturel et de popularité, méme lorsque la forme
dialectique fut en vogue presque partout. Roger Bacon
flagelle les faiseurs de sermons « a la fagon de Porphyre »
et il le fait sur un ton qui montre que lui et bon nombre
de ses confreresavaient une idée haute de la véritable ¢lo-
quence populaire et qu’ils étaient, les uns et les autres,
animésdsonégardd’un enthousiasme plus grand encore.

Ceux méme d’entre les Franciscains sur qui la dialec-
tique exerca trop d’empire, ont toujours conservé une
allure plus populaire et, par suite, exercé¢ sur les masses
une influence plus puissante que les Dominicains et les
autres prédicateurs (1). Frére Berthold de Ratisbonne,
en particulier, sut profiter des avantages dela scolastique,
sans aucun dommage pour le vrai art oratoire ; conduire
J¢loquence religieuse populaire a son plein épanouisse-
ment et ainsi, selon le mot de Bacon, faire plus de bien,
a lui seul, que presque tous les autres Franciscains et
Dominicains ensemble (2).

(1) Lecoy pE La MarcuE (La chaire frangaise au Moyen-Age, p. 140.)
porte avec une grande compétence le jugement suivant : « Les Fréres
Mineurs ont suivi, au X111¢ siécle, la méme voie que les Fréres Précheurs.
On peut dire cependant que leur prédication a toujours conservé une
allure plus populaire... Alors méme qu'ils subissent ’empire de la scolas-
tique, leur langage garde plus de simplicité ; il exerce plus d’action sur les

masses. C'est ce qu’indiquent, du moins, la nature de leurs succés et les
récits des contemporains ».

(2) « Sed licet vulgus praedicantium sic utatur (il parle de la prédication
savante, dialectique), tamen aliqui modum alium habentes, infinitam
faciunt utilitatem, ut est Frater Bertholdus Alemanus, qui solus plus
facit de utilitate magnifica in praedicatione quam fere omnes alii fratres
ordinis utriusque ». RoGert Baconis. Opus tertium, c. 95, p. 310.



L’APOSTOLAT FRANCISCAIN 195

L’action oratoire de saint Frangois ne fut pas moins
populaire, au meiileur sens du mot, que sa méthode
d’exposition. Nous savons comment, danssa prédication,
il se donna pour le Troubadour de Dieu, proclamant
d’une voix claire et sonore la bont¢ du Trés-Haut (1).
L’amour de Dieu, l'inspiration de Dieu étaient 'atmos-
phére ot son ame vivait habituellement et du secin de
laquelle il pronongait ses discours. Son commerce
ininterrompu avec Dieu et la contemplation continuelle
des choses divines le mettaient en état de donner les
prédications les plus entrainantes, sans avoir a réfléchir
longtemps. La préparation immédiate semblait étre
pour lui un inconvénient plutét qu'un avantage. I11lui
arriva parfois, aprés avoir soigneusement préparé son
sermon, de voir les idées lui échapper et de ne pouvoir
se retrouver sur le moment. Alors, sans nulle honte, il
avouait a son auditcire qu’il avait beaucoup médité,
mais qu’il avait absolument tout oublié. S’il ne trouvait
rien a dire, — et ce fut le cas quelquefois, — il se
retirait, aprés avoir donné sa bénédiction au peuple.
Et cette bénédiction était, avec son humilité, la meilleure
prédication qu’il et pu faire. D’ordinaire pourtant,
quand il avait fait aveu de son impuissance, I’Esprit
de Dieu s’emparait de lui et, sans plus se mettre en
peine du discours qu'’il avait préparé, Frangois s’aban-
donnait a l'improvisation et il parlait avec une telle
éloquence qu’il jetait dans I’admiration ’ame de tous
ses auditeurs (2).

(1) «... alta et clara voce laudes gallice cantans benedicebat et glorifi-
cabat Altissimi bonitatem ». Tres Socii, n. 33.

(2) « De puritate ment's providebat sibi securitatem dicendi sermonem;
st non praecogitatus mira et inaudita omnibus loquebatur. Si quando vero



196 L’IDEAL DE SAINT FRANGOIS

Il aurait pu se contenter, selon 1’usage alors regu (1),
de débiter les sermons d’autrui. Une fois cependant,
mais ce fut la seule, comme il devait prendre la parole a
Rome devant Honorius I11 et devant la Courpontificale,
il consentit a apprendre par cceur un discours que le
Cardinal Hugolin lui avait composé selon les régles. Le
moment venu, I’homme de Dieu se présente avec toutes
ces belles phrases auxquelles il n’était pas habitué, quand
soudain la mémoire lui fait défaut. Son parti est vite
pris : il ouvre son Bréviaire et tombe sur ce passage
des Psaumes : « La confusion couvre toujours mon
visage » (2). Il applique ce verset aux Prélats qui com-
posent ’assistance, leur montrant qu’ils sont le visage
de I’Eglise et que, par conséquent, ils doivent contribuer
non a sa confusion, mais & son honneur. Que n’ont-ils
pas a redouter, s’ils donnent le scandale ? Qu’elle est
accablante la responsabilit¢ des mauvais prélats! Ah'!
qu’ils brillent plutot aux yeux des fidcles par toute sorte
de vertus. Frangois parla sur ce sujet avec tant de
profondeur, d’assurance et d’adresse que les nobles

aliqua meditatione praeveniret sermonem congregatis populis, et medi-
tata quandoque non recordabatur, et loqui alia ignorabat, absque rubore
aliquo confi.tebatur populis, se multa praecogitasse, quorum nihil penitus
poterat recordari, sicque de subito tanta eloquentia replebatur, ut in
admirationem converteret animos auditorum. Quandoque vero nihil
sciens loqui, benedictione data, ex hoc solo maxime praedicatos populos
dimittebat ». Tuom. CeL. I, n. 72.

(1) Detrés nombreux prédicateurs avaient coutume, comme cela se
pratiquait depuis des siécles (Cf. Concile de Reims, 1l, can. 13, dans
Hawrbpuiy, 1V, 1019 ; Concile de Mayence, 1, c. 2. Ibid. V, 8 ; HiNcMAR,
Archevéque de Reims : Capitula, 8. Ibid. V, 392), d'apprendre par cceur
un certain nombre d’homélies des Péres ou d’autres sermons, composés
par des prédicateurs connus, et de les réciter chaque année, réguliérement.
(Cf. Lecoy pE La Marcut : La chaire francaise au Moyen-Age, 322.)

(2) Ps. XLIII, 16.



L’APOSTOLAT FRANCISCAIN 197

seigneurs en éprouvérent autant de surprise que de
saisissement (1).

Et parce qu’il était trés intimement uni 4 Dieu et
n’agissait que pour son intérét, il se présentait devant les
auditoires les plus nombreux et les plus distingués, etleur
parlait avec la méme tranquillit¢ que ’il etit parlé & 'un
de ses familiers. Les plus grandes multitudes €taient a
ses yeux comme un seul homme et il mettait autant de
soin a précher a un seul homme qu'd une multitude (2).

Dés qu’il prenait la parele, l'enthousiasme dont son
ame était remplie, se communiquait d tout son extérieur.
Thomas de Celano le dépeint en quelques traits :
« C¢tait un homme de la plus haute ¢loquence, au
visage ouvert, a l'air bienveillant... Sa parole Ctait
miséricordieuse, bralante et pénétrante ; sa voix, pre-
nante et douce, claire et sonore... C’¢tait le Christ, vraie
force et vraiec sagesse, qui donnait cette force a sa
parole » (3). Son verbe, au témoignage des Trois
Compagnons et de saint Bonaventure, était comme un

(1) Tuow. CeL. [, n. 73. S. Bexav. Leg. c. 12, n. 7. ITIENNE DE
Bourpex, o. p. T'ractatus de septem donis Spiritus Sancti, pars 4, titulus 5,
dans Lecoy be 1.a Marcur : Anecdotes historiques d’Etienne de Bourbon,
215 5q., n. 254 ; 407, n. 473. Le fait estraconté dans ses moindres d¢tails
par Etienne de Bourbon.

(2) « Revera constantissimus erat valde. et in nullo, nisi quod erat
Domini, attendebat. Nam cum inter multa millia hominumn verbum Dei
saepissime praedicaret, ita securus erat, ac si cum familiari suo loqueretur.
Populorum maximam multitudinem quasi virura unum cernebat, et uni
quasi multitudini diligentissime praedicabat ». Tnow. Cer. 1, n. 72.
« Eadery mentis constantia magnis loquebatur et parvis, eademque spiri-
tus iucunditaic ;aucis loquebatur et multis ». S. Bosav. Leg. c. 12, n. 8.

(3) « Farundin s hono, tacie hilaris, vultubenignus... lingua placa-
bilis, ignea ¢t ..~ 1 vox vchemens, dulcis, clara et sonora. Dabat voci
suae vocem virtu. : \ora virtus et sapientia Christus ». Tuom. Crw. I,

n.83; 11, n. 107.




198 L’IDEAL DE SAINT FRANGOLS

feu dévorant; il pénétrait jusqu’au plus intime des cceurs
et remplissait tous les esprits d’admiration ; car, on ne
voyait en lui rien des vains ornements de la science
humaine, mais tout y respirait le souffle d’une révélation
ctleste (1).

Le débit de Frangois était accompagné d’'un geste qui
n’avait rien de commun et qui lui ¢tait tout a fait spécial.
I’¢tudiant qui le vit et entendit précher a Bologne, en
1222, le jour de I'Assomption, en fut tellement surpris
qu'il fit cette remarque : « Il ne suivit pas la marche
ordinaire des prédicateurs. Son discours ¢tait plutdt une
harangue comme en font les orateurs populaires » (2).
Tout en lui ¢tait vie, mouvement, représentation, a tel
point qu’on accourait sinon pour l'entendre, tout au
moins pour le voir (3). « Il avait fait de son corps une
prédication vivante », dit excellemment Thomas de
Celano (4). En lui, tout 'homme parlait, et sa parole
¢était, au sens le meilleur et le plus noble du mot, une
scéne animdée, un spectacle.

Cela s’explique en partie par le fait que, chez Frangois,
'orateur fut doublé d’un pocte et forma une personnalité

(1) « Erant autem verba eius non inania, nec risu digna, sed virtute
Spiritus Sancti plena, cordis medullas penetrantia, ita ut in stuporem
vehementer converterent audientes ». 7res Socii, n. 26. « Erat enim ver-
bum eius velut ignis ardens (Fccli. X1.VII, 1), penetrans intima cordis,
omniumque mentes admiratione replebat, cum non humanae inventionis
ornatum praetenderect, sed divinae revelationis afflatum redoleret ».
S. Bonav. Leg. c. 12, n. 7.

(2) « Nec tamen ipse modum praedicantis tenuit, sed quasi concionan-
tis ». [7x Tuomar historia pontificum Salonitanorum et Spalatensium, éd.
Heinemann 58o.

(3) « Omnis aetas, omnis sexus properabat virum novum mundo caeli-
tusdatum et cernere etaudire ». S. Bonav. Leg. c. 12, n. 8.

(4) <« ... de toto corpore fecerat linguam ». Tuom. Cer. [, n. g7.



I’APOSTOLAT FRANCISCAIN 199

éminemment poétique ; en partie par cet autre fait que
sa prédication, comme nous le savons déja, fut’effusion
cordiale d’'un apotre, tout plongé en Dieu et bralant de
z¢le pour Dieu. L’union de ces deux facteurs explique
seule pleinement que le Poverello fut un troubadour
spirituel; un jongleur de Dicu. On Pa justement
remarqué : Frangois a toujours cu un golGt marqué de
dramatiscr toute chose.

« Cet instinct plein d’ingénuité, — je ne trouve que
ce mot profane pour rendre ma pensée, — lui resta en
propre jusqu’a sa mort. Il joue le mendiant; il joue
le pelerin il joue le mystere de Noél ; il joue la sainte
Cene. Toute sa vie se transforme, au sens le plus élevé
du mot, en un jeu. En effet, marcher a la suite du
Christ, c’est pour lui imiter complétement le Christ;
c’est représenter la vie méme du Sauveur jusque dans
ses souffrances et sa mort sur le Golgotha » (1).
Il n’est donc pas étonnant que, prédicateur, il « joue »
encore, qu’il « représente » les vérités chrétiennes, tout
comme les jongleurs séculiers donnaient leurs Chansons
de geste, en les jouant et en les représentant.

[l n’abandonna jamais cette fagon trés populaire de
précher, qu’il et a prendre la parole devant des gens
simples ou devant des personnages savants et haut placés.
Il ne s’en départit pas, méme a la Cour pontiticale.
Il parla, sans trembler, devant lauguste assemblée du
Pape et des Cardinaux. Son esprit ¢tait si plein d’ardeur
quil ne se tenait pas de joie et que, tout en parlant,
il s’agitait, dansant presque, non comme un baladin
mais comme un homme bralé par le feu du divin amour.

(1) Borumer : Analecten, L, ol il feurnit les preuves dece qu’ilavance.



200 L’IDEAL DE SAINT FRANGOIS

Aussi, bien loin d’exciter le rire, il arrachait a tous
les assistants des gémissements douloureux. Son ami
Hugolin, d’abord plein d’inquiétude, priait Dieu de
toute son ame pour que la simplicité du Bienheureux ne
fit pas tournée en dérision. A présent, il se réjouissait,
avec toute l'assistance, de Padmirable prédication du
Jongleur de Dieu (1).

Aux derniers jours de sa vie, le Saint montra encore
combien ce mode de prédication lui tenait au cceur. 1
venait de composer un nouveau Cantique des créatures.
Il voulait envoyer chercher Frére Pacifique, « le roi des
vers » et « le maitre des chanteurs », et lui donner quel-
ques Freres qui iraient avec lui par le monde, préchant
et chantant les l.audes du Seigncur. Celui d’entre cux
qui savait le micux précher commencerait, disait-il; par
précher au peuple 5 puis, tous entonneraient les Laudes
comme des jongleurs du Seigneur. Le prédicateur dirait
alors au peuple : « Nous sommes les jongleurs du Sei-
gneur et, comme tels, vous devez nous payer, en demeu-
rant dans la véritable repentance ». Et le Bienheureux
ajoutait : « Que sont les serviteurs de Dieu, sinon ses

(1) « Qui (Franciscus) coram tantis principibus assistens, licentia et
benedictione suscepta, intrepidus loqui coepit. Et quidem cum tanto
fervore spiritus loquebatur, quod non se capiens prae laetitia, cum ex ore
verbum proferret, pedes quasi saliendo movebat, non ut lasciviens, sed ut
igne divini amoris ardens, non ad risum movens, sed planctum doloris
extorquens. Multi enim ipsorum compuncti sunt, divinam gratiam et tan-
tam viri constantiam admirantes. Verum venerabilis Dominus episcopus
Hostiensis timore suspensus erat, totis visceribus orans ad Dominum, ne
beati viri contemneretur simplicitas, quoniam in eum sancti gloria resulta-
bat et dedecus, eo quod erat pater super eius familiam constitutus ».
Tuom. CeL. I, n. 73. Ce récit est manifestement du Cardinal Hugolin, qui
avait chargé Themas de Celano d’écrire la Vie de saint Frangois.



L’APOSTOLAT FRANCISCAIN 201

jongleurs qui doivent élever le cceur des hommes et les
émouvoir a la joie spirituelle » (1) ?

Et de méme que les Fréres avaient a donner, comme
jongleurs de Dieu, une représentation vivante de I’Evan-
gile, ainsi devaient-ils, en qualité de chevaliers du Christ,
le réaliser dans leur proprevie. I.cs plus anciens biogra-
phes le remarquent : Si Frangois ne redoutait aucune
contradiction et disait si hardiment la vérit¢, c’est qu’il
avait commencé par mettre en pratique les conseils qu’il
donnait aux autres (2). Il considérait qua une époque ou
la doctrine évangélique était stérile dans le monde, il
devait d’abord, a I'’exemple des Apotres, faire de la vérité
chrétienne la reégle effective de sa vie ; puis, lui rendre
témoignage dans son enseignement et ainsi travailler,
par l'exemple et par la parole a convertir le monde (3).
Les chroniqueurs comtemporains l’affirment de leur

(1) « ... volebat mittere pro fratre Pacifico, qui in saeculo vocabatur rex
versuum et fuit valde curialis doctor cantorum, et volebat dare sibi aliquos
fratres. ut irent simul cum eo per mundum praedicando et cantando
{_audes Domini. Dicebat enim, quod volebat, ut ille qui sciret praedicare
melius inter illos prius praedicaret populo, et post praedicationem omnes
cantarent simul Laudes Domini tanquam ioculatores Domini. Finitis
autem Laudibus volebat, quod praedicator diceret populo : Nos sumus
ioculatores Domini et pro his volumus remunerari a vobis, videlicet ut
stetis in vera poenitentia. Et ait : Quid enim sunt servi Dei, nisi quidam
toculatores eius, qui corda hominum erigere debent et movere ad laeti-
tiam spiritualem ». Spec. perf, c. 100, p. 197 sq.

{2) « Quoniam sibi primo suaserat opere, quod verbis aliis suadebat, et
non timens reprehensorem. veritatem fidentissime loquebatur ». Twuom.
Cevr. 1. n. 36. Tres Socii, n. 54.

(3) « Nam cum doctrina evangelica, etsi non particulariter sed genera-
liter defecisset, missus est hic a Deo, ut universaliter per totum mundum,
apostolorum exzmplo, perhiberet testimonium veritati. Sicque factum est,
at doctrina sua omnem mundi sapientiam ostenderet evidentissime fore
stultam, et brevi spatio temporis ad veram sapientiam Dei, per stultitiam
praedicationis, inclinaverit, Christo duce ». TroM. CeL. I, n. 8g.



202 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

coté : la vie apostolique des Fréres Mineurs a donné a
leur prédication cette force irrésistible, qui a converti en
masse les mondains, esclaves du vice, et en a conquis un
grand nombre a leur Ordre (1).

Frangois lui-méme faisait tout reposer sur cet accord
entre la conduite et la prédication, les ceuvres et la
parole, 'exemple et enseignement. Si z¢1é qu’il fut pour
annoncer la vérité évangélique, il tachait de I’étre bien
davantage encore pour la traduire en actes dans le détail
de sa vie (2). Les Fréres Mineurs, affirmait-il; ont été
envoyés par Dieu dans le monde surtout pour éclairer
par leurs exemples ceux qui sont ensevelis dans les téne-
bres du péché. Ils doivent avoir pour principe « d’aller
par le monde et d’exhorter tous les hommes plus par
I'exemple que par la parole a taire pénitence de leurs
péchés et a garder les commandements de Dieu» (3).
Le Saint pensait méme que ’Ordre n’avait plus le droit

(1) « Sicque in praeparatione Evangelii discalceatus incedens et vitam
apostolicam amplectens diebus dominicis ac festivis in ecclesiis parochia-
libus et aliis fidelium conventiculis praedicationis officium implevit
(Franciscus) ; quod tanto efficacius cordibus audientium imprimere
potuit, quanto a carnalibus desideriis et gastrimargiae crapulis exstitit
alicnus ». Rocer pr WenNnover : Chronica, Archiv. francisc. hist. 1, 81.
« Non solum autem praedicatione, sed exemplo vitae sanctae et conversa-
tionis perfectae multos non solos inferiores ordinis homines, sed generosos
et nobiles ad mundi contemptum invitant, qui relictis oppidis et casalibus
et amplis possessionibus temporales divitias in spirituales felici commer-
cio commutantes habitum fratrum Minorum... assumpserunt ». lacos.
Vitriac. Hist. orientalis, ¢. 32, dans BoEnMER, 103 sq.

(2) « Saluti namque animarum praestare nihil dicebat... Hinc sibi in
oratione luctamen, in praedicatione discursus, in exemplis dandis
excessus ». Tuom. Cevr. I1. n. 172,

(3) «Affirmabat Minores fratres novissimo tempore idcirco aDeo missos
ut peccatorum obvolutis caligine lucis exempla monstrarent ». /bid. n. 135.



L'APOSTOLAT FRANCISCAIN 203

de vivre, ni de compter sur les aumanes des fideles, s'il
cessait de leur donner de bons exemples (1).

Il ressort de la cette conclusion, que pas un seul
Frere Mineur ne peut étre déli¢ de Pobligation de pré-
cher par le bon exemple. Tous ne sont pas appelés a pro-
noncer des discours, mais « tous doivent précher par les
ceuvres », ainsi 'ordonne Frangois (2). Un docteur en
sacrée Théologic l'interrogea un jour sur le sens de cette
parole d’Ezéchiel : « Si tu ne représentes pas a I'impie
son impiéte, je te demanderai compte de son ame » (3).
Frangois répondit : « Le serviteur de Dieu doit rayonner
parsa vie et sa sainteté, et c’est la lumicre de son exem-
ple et I'¢loquence de ses actions qui feront reproche a
tous les impics. Ainsi, I'éclat de sa vie et le parfum de sa
renommeée révelera A tous leur impiété » (4).

[l avait coutume, dans tous les Chapitres de 'Ordre et
dans mainte autre occasion, de mettre les Fréres en garde
contre le scandale (5). Un jour, a la pensée que des
Freres porteraient préjudice a I'Ordre par de mauvaises
actions et de funestes exemples, il tendit les mains vers
le ciel et, le visage baigné de larmes, il proféra cette priere

(1) « Ccmmercium est inter mundum et fratres; debent ipsi mundo
bonum exemplum, debet mundus cis provisionem necessariam. Quando
ipsi retraxerint bonum exemplum fide mentita, retrahit mundus manum
iusta censura ». Tuox. Cen. |1, n. 7o.

(2) « Omnes tamen fratres operibus praedicent ». Regula 1, c. 17.
Opusc. éd. Lenmens, 40. BOEHNMER, 16,

(3) Ezecu. 111,18,

(4) « Dixitad eum B. Franciscus : Si verbum universaliter debet intel-
ligi, taliter ego accipio, quod servus Dei sic debet vita et sanctitate in se
ardere, ut luce exempli et lingua conversationis omnes impios reprehen-
dat. Sic, inquam, splendor vitae eius et odor famae ipsius omnibus
annuntiabit iniquitatem eorum ». Tnox. Cer. II, n. 103.

(5) Spec. perf. c. 87. p. 177.



204 L'IDEAL DE SAINT FRANCOIS

ou plutot cette imprécation : « Seigneur Jésus, vous
avez choisi les Apodtres au nombre de douze ; malgré Ia
chute de 'un d’entre eux, les autres vous sont restés atta-
chés et, remplis du méme esprit, ils ont préché le saint
Evangile. Voici, Seigneur, qu'en ces derniers temps,
vous souvenant de votre ancienne miséricorde, vous avez
planté I'Ordre des Fréres pour ranimer la foi et pour
accomplir par eux le mystére de votre saint Evangile.
Qui donc oflrira satisfaction pour eux devant vous, s’ils
ne s’acquittent pas de leur mission et si, loin de donner
A tous les hommes des exemples de Jumicre, ils leur
montrent des ceuvres de téncbres ? Qu’ils soient maudits,
Seigneur trés saint, par vous, par toute la cour céleste et
par moi, votre petit pauvre, ceux qui, par leurs funestes
exemples, ruinent et détruisent Pédifice que jadis, par les
saints Freres de cet Ordre, vous avez ¢levé et auquel vous
ne cessez de travailler » (1).

En compensation, il lui semblait, disait-il, étre enve-
loppé¢ de délicicux parfums et oint d’'un onguent précieux,
quand il entendait raconter les grandes choses accom-
plies par les saints Fréres qui sont répandus dans le
monde. Il tressaillait de joie, en apprenant que ses fils,
par la parole ou par les ceuvres, amenaient les pécheurs

(1) « ... Domine [esu Christe, qui duodenum apostolorum numerum
elegisti, de quo licet uno cadente, cacteri tamen adhaerentes tibi sanctum
evangelium uno repleti spiritu praedicaverunt, tu;, Domine, in hac hora
novissima antiquae misericordiae memorans, fratrum plantasti religionem
in tuae fidei fulcimentum. et ut evangelii tui per eos mysterium implere-
tur. Quis ergo pro ipsis coram te satisfaciet, si ad quod missi sunt, non
solum omnibus lucis exempla non monstrent, sed potius ostendant opera
tenebrarum ? A te, sanctissime Domine, et a tota caelesti curia, et a me
parvulo tuo sint maledicti, qui suo malo exemplo confundunt et des-
truunt, quod olim per sanctos fratres ordinis huius aedificasti et aedificare
non cessas ». Thom. Cer. 11, n. 1506.



[.’”APOSTOLAT FRANCISCAIN 205

a 'amour du Christ et il les comblait de ses bénédictions
les meilleures (1). Il ne se possédait plus de joie, embaumé
qu'il était par le parfum de leurs vertus. Il se levair pour
louer Dieu et, du fend de son cceur, s’échappaient ces
paroles : « Je vous rends graces, Seigneur, qui sanctifiez
et conduisez les pauvres, de m’avoir donné la joie d’en-
tendre parler ainsi de mes Fréres. Répandez sur cux,
je vous prie, de trés abondantes bénédictions et sancti-
fiez par une grace spéciale ceux qui, en donnant le bon
exemple, remplissent le monde du parfum de leur vie
religieuse » (2).

(1) « Suavissimis dicebatsecrepleri odoribus et unguenti pretiosi virtute
liniri, cum sanctorum fratrum per orbem distantiuin audiebat magnalia...
Exsultabat sanctus in talibus, cum suos filios audicbate x se ipsis exempla
sanctitatis educere, benedictionibus omni acceptione dignissimis fratres
illos accumulans, qui verbo vel opere ad Christi amorem inducerent
peccatores 0. Ibid. n. 155.

(2) « Non se poterat prae gaudio capere sanctus Franciscus tali respersus
filiorum odore. Subito surrexit in laudem, et quasi haec sola sibi gloria
foret, audire bona de fratribus, plenis eructavit visceribus : Gratias tibi
ago. Domine, pauperum sanctificator et rector, qui me de fratribus meis
tali laetificasti auditu. Bencdic, precor. illos fratres benedictione largis-
sima, etomnes, qui per bona exempla redolere faciunt protessionem suam,
specialidono sanctifica ». Ibid. n. 178.






CHAPITRE XVII

LA SCIENCE FRANCISCAINE

Le minstére apostolique et la vie apostolique : voila
les deux points de vue ou Frangois se plagait pour juger
de la science dans son Ordre. [.e ministere apostolique
donna a la science franciscaine son impulsion ; la vie
apostolique en fut la norme (1).

(1) Nousavons traité cette question, il y a une quinzaine d’années dans
notre ouvrage : Fistoire des études dans 'Ordre de saint Frangois depuis
sa fondation jusque vers la moitié di X111¢ siecle, traduit de I'allemand
par le P. Eusitne pE Bar-Le-Duc, Paris, 1go8. Nous y avons réfuté 'opi-
nion de certains ¢érudits, d’'aprés lesquels saint Frangois et son Institut
auraient pris position contre la science. Mais des critiques se sont demandé
« si l'auteur du livre, tout en justifiant saint Frangois du reproche immé-
rité d’avoir méprisé et méconnu la science, n’avait pas quelque peu
dépassé¢ les limites ». (PP. Euber : Litterarische Rundschan, 1903, 332).
Frangers-Xavier Seeeuut ( Wissenschaft und Frangiskanerorden, ihr
Verhaltnis im ersten Iargehnt des letgteren, dans : Kirchengeschichtliche
Abhandlungen, publiées par SpraLEK, 4 vol. Breslau, 1go6, 157-179) exa-
mine de nouveau nos données relatives aux origines franciscaines avant
1221. Elles lui parurent « attribuer parfeis aux dix premiéres années de
I’Ordre des attitudes qui ne se manifestérent que plus tard, et n'étre pas
absolument exemptes de toute tendance a voir renfermé dans I'état primi-
tif, le germe de tous les développements ultérieurs ». (SEPPELT : [bid. 178.)
Pourtant, malgr¢ les différences d’appréciation dans les détails, les con-
clusions auxquelles on aboutit de part et d’autre ne présentent pas un
écart bien sensible. Nous avons ainsi résumé notre jugement d’ensemble :



208 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

I. — Frangois et ses disciples ne connaissaient qu’une
sphere idéale d’activité : le ministére apostolique. Aussi
ne faisaient-ils cas de la science que dans la mesure ou
elle était nécessaire ou tout au moins utile, soit médiate-
ment, soit immédiatement, a P'exercice de la prédication
et 4 Padministration du sacrement de Pénitence. De
science qui serait son but a elle-méme, il n’y en a jamais
cu dans I'Ordre. Saint Bonaventure Taflirme en un
temps ou les ¢tudes étaient déja parvenues dans I’Ordre
a leur apogée (1). A combien plus forte raison cela
¢tait-il vrai pour les premieres dizaines dannées de
sa fondation et surtout du vivant de Frangois.

Le fils de Pierre Bernardone ne fut ni un savant, ni

«On aurait tort de s'appuyer sur ces considérations (sur 'apostolat fran-
ciscain avant 121q), pour vouloir trouver, chez les tréres Mineurs de ce
temps-1a, un mouvement scientifique plus marqué, le restreignit-on d'ail-
leurs a quelques essais individuels ([Zistoire des études, p. 56). Or, Seppelt
(1bid. 16y) s’exprime d’une fagon i peu prés identique : « Si nous ne nous
laissons pas s¢duire par des conjectures, au lieu de nous en tenir au fait,
et si, en méme temps, nous ne dénaturons pas le caractére de la science
d’alors, nous ne pouvons parler que difficitement de science dans 'Ordre».
Dans le présent chapitre, nous allons de nouveau et aussi brievement que
possible examiner le probléme, en nous fondant sur nos ¢tudes antérieures
et en tenant compte, autant qu'il nous paraitra ¢quitable, des avis de notre
contradicteur.

(1) S. Bonav. Determinationes quaestionum, pars 1, . 3 : « Cur fratres
intendant studio litterarum » ? Opera, VIII, 339. Chez les Dominicains
aussi, I'¢tude devait absolument avoir pour but le ministére des ames.
« Cum Ordo noster specialiter ob predicationem et animarum salutem ab
initio noscatur institutus fuisse et studium nostrum ad hoc principaliter
ardenterque suminopere debet intendere, ut proximorum animabus
possimus utiles esse... » lit-on dans le prologue des : Censtitutiones
antiguae O. P. de I'année 1228, publi¢es par P. Denwire dans : Archiv.
fir Lit. und Kirchengeschichte des Mitltelalters, 1, 194. Si, en ce temps-
13, on ne constate, pour ainsi dire, aucune manifestation scientifique de la
part des Ordres monastiques. cela tient a ce que ces Ordres ne se consa-
craient pas a l'apostolat.



LA SCIENCE FRANCISCAINE 209

un esprit cultivé. C’est seulement a titre de curiosité que
nous mentionnons l'opinion de Roger de Wendover
(t 1236) et de son continuateur Mathieu de Paris.
D’apres eux, Frangois s’était appliqué de bonne heure
aux belles lettres et aux sciences théologiques, et était
devenu un maitre accompli (1). Ses biographes, au
contraire, font ressortir qu’il n’avait pas été nourri dans
I’étude de la science (2). Quant a Frangois, il se donne
lui-méme pour un ignorant {3).

I1 ne faudrait pas cependant prendre cette déclaration
trop a la lettre. Dans la langue du Moyen-Age, le mot
ignorant ne désignait pas seulement ceux qui n’avaient
pas regu d’instruction, mais encore les laiques par
opposition aux clercs, étant donn¢ que ces derniers
étaient presque seuls les soutiens du haut enseignement.
Dans I’'Ordre méme, on appelait tout bonnement les
Freres laiques : « ignorants », pour les distinguer des
prétres (1). En ce sens, Frangois était un ignorant et
il pouvait donner cette dénomination a ses premiers

(1) RocGer pe Wenpovsr @ Chrenica, dans : Archiv. francisc. 1, 81.
MatriEU oE Paris : Historia maior, éd. Wars, Londres. 1040, 222.
Cf. 3% sq.

(2) « Quamvis homo iste beatus nullis fuerit scientiae studiis enutri-
tus ». Tuom. Cer. 11, n. 102. D’aprés ETiexnepe Boureon, Frangois était :
« simplex in litteratura », « homo valde parum litteratus ». LECOY DE LA
MarcHE : Anecdotes d'Etienne de Bourbon, p. 215, n. 234 ; p. 407, n. 473.
Cest aussi ce que dit le Spec. perf. c. 43. Selon AnGE pE Crarin (Ilistoria
septem tribulationum, éd. DOLLINGER, Beitrdge jur Sektengeschichte, 11,
441, 451) Frangois était « illitteratus respectu multorum sapientium (Ordi-
nis Min.) patrum ».

() «... cum beatus Franciscus se idiotam diceret ». Trom. CeL. 11,
n. 105.

(4) Cf. Ducance-CuarpEnTiER : Glossarium ad scriptores mediae et infi-
mae latinitatis. Sub voc. « idiota ».

s

14



210 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

compagnons (1), quoiqu’il s’en trouvat plusieurs parmi
eux qui, pour I'époque, n’¢taient pas du tout illettrés (2).

Francois, dans son enfance, avait appris pour le moins
a lire et a ¢écrire (3) ; il avait une certaine connaissance
du francais (4) et du latin (5), et il ¢tait familiaris¢ avec
les poctes et les chantres du XIII¢ si¢cle. Il possédait
donc la culture a laquelle parvenaient d’ordinaire les fils
des gros négociants (6).

Il s’appliqua plus tard, au cours de sa vie religieuse,
adévelopper ces modestes connaissances, non sculement
par la pri¢re, mais encore par I'¢tude (7). Eprouvait-il
de ’abattement; les souffrances et la maladie menagaient-
elles de lui ravir la joie de I'esprit, il recourait aussitot
a la lecture de I’Ecriture sainte et il y trouvait toujours
la lumicére, le repos, la paix et I'allégresse (8). Hors de

(1) « Et eramus idiotae et omnibus subditi ». Testament. Opusc. éd.
LemMens, 79. BoruMer, 37.

(2) Ainsi Fr. Sylvestre (Tuom. CeL. 11, n. 109), Fr. Pierre de Catane
(Iowro. A [aNo, n. 11 sq.)

(3) Tuom. Cer. I, n. 23. S. Bonav. Leg. c. 15, n. 5.

t4) Tuom. CeL. 1. n. 16 ; II, n. 13, 127. A vrai dire «le francais ey
litalien n’étaient guére, en ce temps-la, que des dialectes d'une méme
langue-mére, de sorte que méme les gens des basses classes s’en servaient
couramment ». M (arcUERITE) L (iscow) : Der hl. Frangiskus (Rapport
sur Raphaél Mariano : Francesco d’Assisi, alcuni dei suoi piu recenti
biografi). Preussische Iahrbucher, 87¢ vol. 1897, 288.

(5) Tuowm. CeL. I, 22.

(6) Cf. EMiLE MicratL : Geschichte des deutschen Volkes seit dem 13
lahrhundert, 1, 3¢ éd. Fribourg-en-Br. 1897, 229.

(7) S’en rapportant a la parole d’un témoin encore vivant, S. Bonaven-
ture dit (Epistola de tribus quaestionibus ad Magistrum innominatum.
Opera, VIII, 334, n. 10) : « ... Cum paucas litteras sciret, postmodum in
litteris profecit in Ordine, non solum orando. sed etiam legendo ».

(8) « Infirmantisibietundique pervaso doloribus dixit aliquando socius
eius : Pater, semper ad Scripturas confugium habuisti, semper illae tibi



LA SCIENCE FRANCISCAINE - 211

la, il se plaisait encore a lire les saints Livres, et les
vérités que son intelligence avait saisies se gravaient en
traits ineffacables dans son coeur. Il repassait dans une
méditation constante ce qu’il avait lu et entendu, si bien
que sa mémoire lui tenait lieu de biblioth¢que. Cette
m¢éthode, si opposée a la folle passion de la lecture, ¢tait
a ses yeux le plus stir moyen de formation intellectuelle.
Pour micux approfondir les vérités qu’il possédait, il
engageait souvent avec les siens des discussions sur des
pointscontroversés, et silesfinessesdelangage scolastique
lui ¢taient étrangcres, il n’en faisait que mieux paraitre
la pénétration et la supériorité de son intelligence (1).
« Alors que d’autres n’arrivent pas au but, malgré la
solidité de leur instruction, les efforts de leur intelligence
et la méthode de leurs procédés, Frangois trouve toujours
la solution juste. Il avait la vision claire, 'intuition du
geénie qui saisit la vérité sans peine et comme naturclle-
ment, tandis que le talent lui-méme se donne une peine
inoule et lutte en vain » (2).

Incomparablement plus importante que cette source
naturelle de ses connaissances fut I'illumination extraor-
dinaire, surnaturelle, dont Dieu le favorisa.

ILes témoins, en effet, sont unanimes a déclarer que

dolorum praebuere remedia. Fac, oro, et nunc tibi de prophetis aliquid
legi... ». Tuom. Cer. I, n. 105.

(1) « Legebat quandoque in sacris libris et quod animo semel iniecerat,
indelebiliter scribebat in corde. Memoriam pro libris habebat, quia non
frustrasemel capiebat auditus, quod continua devotioneruminabat affectus.
Hunc discendi legendique modum fructuosum dicebat, non per millenos
evagari tractatus... Enodabat frequenter quaedam dubia quacstionum, et
imperitus verbis intellectum et virtutem luculenter promebat ». [bid.
D. 102,

(2) SEPPELT : 1bid. 170.



212 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

Frangois cut, en théologie, une science absolument
unique. Il parlait sur les plus hauts mystéres de la foi, sur
les problémes religicux les plus difficiles, sur les passages
les plus obscurs de la Sainte Ifcriture avec une claité,
une précision et une profondeur ¢tonnantes. Mcéme des
prétres instruits, des docteurs et des princes de I'Eglise
priaient cet « ignorant » de les ¢clairer sur des points
ou leur science ne pouvait atteindre (1). Un Frere
Précheur, maitre en sacrée T'héologie, déclarait apres un
entretien avec Frangois : « Mes Freres, la Théologie
de cet homme, fondée sur la pureté et la contemplation,
est comme un aigle qui plane dans le ciel, tandis que
notre science rampe péniblement sur la terre » (2).

Si ce n’est pas a une communication directe de la part
de Dieu que Frangois est redevable de son savoir, c’est
a coup sur a la vivacit¢ de sa foi et a 'ardeur de sa
charité¢, car ces vertus donnent parfois a des gens
ignorants une connaissance nette et enti¢re des mystéres
les plus ¢levés, tandis que les grands savants n’y voient
que ténebres. Le Cardinal Hugolin attribuait dé¢ja a
une illumination surnaturclle le savoir de son saint
ami (3). Thomas de Celano certifie que ce n’est point la
science humaine, mais une lumi¢re divine qui lui
donnait la clef des mysteéres de la Théologie et que
lardeur de sa charité l'introduisait la ol ne pouvait
pénétrer la science des maitres (4). Cette contemplation

(1) Tuox. Cer. II, n. 103.

(2) « Fratres mei, theologia viri huius, puritate et contemplatione sub-
nixa, est aquila volans; nostra vero scientia ventre graditur super terram ».
Ibid.

(3) Daprés In. Axce e CuawiN : Historia septem tribulationum,
tribul. 1, éd. DovLLiNnGER. Beitrage jur Sektengeschichte, 11, 442.

(4) « Quamvis homo iste beatus nullis fuerit scientiae studiis enutritus,



ILA SCIENCE FRANCISCAINE 213

amourcuse de Dieu et cette illumination surnaturelle
le remplirent d’une sagesse, qui dépassait de beaucoup
celle des hommes les plus instruits de son temps (1).
Grace a cette science, d’origine surnaturclle, notre
saint Patriarche prend, dans les créations artistiques
de la renaissance,une placed’honneur parmi les Docteurs
de I'kEglise (2), et le roi des poctes le voit habiter, avec
saint Thomas et saint Bonaventure, les spheres ensoleil-
lées du PParadis (3). Tout ce qui, dans la vie de saint
Francois,dénotede profondesconnaissancesscientifiques,
doit étre considéré comme provenant de cette source.
Si, d'apres la comparaison qu’emploient deux de leurs
plus grands disciples, on peut regarder saint Frangois
et saint Dominique comme des Chérubins, tout resplen-
dissants de science (4), 1l est plus juste de faire dériver
les connaissances du premier de la fournaise d’amour
ou s’embrasent les Séraphins et d’attribuer au second
la palme de la sagesse des Chérubins. « Fles ardeurs de
I'un le font ressembler aux Séraphins et le savoir de

tamen quac de sursum est a Deo sapientiam discens, ct acternae lucis
irradiatus fulgoribus de Scripturis (c’est-a-dire de la Théologie) non
infime senticbat. Penetrabat enim ab omni labe purum ingenium myste-
riorum abscondita, ct ubi magistralis scientia foris est, affectus introibat
amantis ». Tooa. Cen. T, n. 102,

(1) « Hic vero, cum in via Dei et ipsius cognitione a primaevo iuven-
tutis flore, parum vel nihil esset instructus... gratia et virtute Altissimi
super omnes ternpore suo repertos divina sapientia est repletus ». Ibid.
I, n. 8g.

(2) Cf. Lfon e Moxsier : Histoire de saint Frangois, 11, 4% éd.
Paris. 1891, 83.

(3) Daxti: La Divina Cemmedia, Paradiso, canto X1.

(4) « Hi sunt duo Cherubim, pleni scientia... », disent les deux Géné-
raux des Ordres Mendiants, Fr. Husmpsert bk Romaxs ¢t Fr. Jean pE
Paryg, dans leur circulaire de 1235, que donne WanbinG : Annal. ad a.

1233, n. 12.



214 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

I'autre était comme un éclat de la lumiére des Chéru-
bins » (1).

C’est surtout la prédication de saint Frangois qui
bénéficia de cet avantage. Les contemporains ont beau
faire ressortir ses talents naturels d’orateur et les porter
bien haut, « le trés vaillant chevalier du Christ annongait
le royaume de Dieu, sans faire appel ni aux artifices
du style, ni a la sagesse humaine, mais instruit et fortifié
par I'Esprit Saint » (2). « Il tirait de la plé¢nitude de son
ceeur ce que le Saint-Esprit lui suggérait » (3). 11 reste
donc a se demander si et dans quelle mesure il s’est
formé par I’étude au ministere de la prédication.

La méme question se pose aussi pour ses premiers
disciples. Ils étaient, comme nous le savons dé¢ja, pres-
que tous laiques, et, par cons¢quent, « ignorants »,
dépourvus de toute formation scientifique. Aussi avaient-
ils peur de se lancer dans la prédication. Mais Frangois,
en les envoyant, leur adresse des paroles de consolation
et d’encouragement : « Vous étes peu nombreux et vous
manquez de science : que cela ne vous arréte pas.
Préchez la pénitence avec assurance, vous confiant dans
le Seigneur qui a vaincu le monde. C’est lui qui parlera
en vous et exhortera par votre bouche » (4). Lorsque le

(1) DantE : Ibid. vers 37-3q.

(2) « Circuibat proinde fortissimus miles Christi Franciscus civitates et
castella, non in persuasibilibus humanue sapientiae verbis, sed in doctrina
et virtute Spiritus annuntians regnum Dei ». THom. CeL. I, n. 36. Cf. n.
72, 89, Les T'res Socii (n. 54) disent exactement la méme chose.

(3) « Praedicat...eructans de pleno, quidquid Spiritus suggerit ». THou.
Cer. I, n. 25.

(4) <« Nolite timere, quia pusilli et despecti videamini et insipientes, sed
secure annuntiate simpliciter poenitentiam, confidentes in Domino qui
vicit mundum, quod spiritu suo loquitur per vos et in vobis, ad exhor-



LA SCIENCE FRANCISCAINE 215

nombre des Freres se fut accru, le saint Fondateur ne
donna plus la mission de précher qu’a ceux qui possé-
daient les qualités requises, qu’ils fussent clercs ou
laiques. Son choix se portait non pas sur les plus savants,
mais sur ceux en qui il discernait 'esprit de Dieu, joint
au don de la parole » (1)

Les choses purent aller ainsi, tant que les Fréres s’en
tinrent a la prédication de la pénitence ou a la prédica-
tion de la morale, entenduc dans le sens plus restreint
du mot. Le pouvoir de s’y livrer, nous 'avons déjavu(2),
avait ¢té accord¢, avant saint Frangois, a certaines asso-
ciations de laiques et lui-méme avait regu, pour lui et
pour ses disciples, I'autorisation de précher la pénitence,
sans qu’il ait été question de faire des études. La prépa-
ration théologique ne paraissait donc pas, a la fin du
XTITIe¢ siecle et au commencement du XI1I¢, une condi-
tion indispensable.

I en allait tout differemment de la prédication, prise
dans le sens absolu du mot. Celui qui voulait précher
« PEcriture », c’est-a-dire exposer les vérités révélées,
dogmatiques et morales, en se fondant sur les Saints
Livres, devait étudier « I’Ecriture » ou, comme nous
disons aujourd’hui, la Théologie. Alain de Lille (- 1202)
le déclare en ces termes : « La science est nécessaire aux
prédicateurs ; il faut qu’ils soient versés dans les deux
Testaments et exercés a se servir des textes de I'Ecri-

tandum omnes, ut convertantur ad ipsum et eius mandata observent ».
Tres Socii, n. 36.

(1) « Quicumque ex ipsis Spiritum Dei habebat et eloquentiam idoneam
ad praedicandum, sive clericus, sive laicus esset, dabat ei licentiam prae-
dicandi ». T'res Secii, n. 5g.

(2) Cf. sup. p. 180.



216 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

ture » (1). Les Statutssynodaux d’Odon de Sully, Arche-
véque de Paris (vers 1197) défendentaux curés, sous peine
d’excommunication, de laisser les prédicateurs igno-
rants précher dans leurs ¢glises ou en d’autres lieux (2).
Le concile provincial de Tréves (1227) interdit la prédi-
cation « aux prétresignorants, afin qu’ils n’enseignent
pas lerreur » et il ordonne « de faire annoncer la
parole de Dieu le plus souvent possible par des hommes
capables (5). Le IVe Concile de Latran enjointa tous
les Evéques de placer partout, pour précher, des
prétres instruits et il exige la science dans les Prélats, en
vue de cet oflice (4).

La conduite de I'Eglise, a I'’égard des associations
religieuses qui sollicitaient le droit de précher, fut
conforme a ces prescriptions. LLes Vaudois invoquérent
vainement leurs succeés pour ¢étre admis & précher la
Sainte Ecriture, 'Archevéque de Lyon les écarta (5).
Lorsqu’ils renouvelérent leurs insistances, au IIle
Concile de Latran (1179), Gautier Mapes fit valoir
qu’ils étaient & peu prés ignorants et que, pour ce motif,
leur requéte n’était pas recevable (6). Innocent 11 refusa
¢galement en 1201 aux Humiliés de ILombardie la
permission de précher le dogme, parce qu’ils n’avaient
pas regu de formation théologique; le méme Pape
toutefois 'accorda peu de temps apres (1208) aux pauvres

(1) « Ad praedicatores pertinet scientia, ut sint exercitati in utroque
Testamento ¢t sentertiarum examine discreti ». Araxus as JasuLs :

Sumuma de arte praedicatoria, c. 38. Migxt: : Patrol. lat. 210, 185.

(2) Oponts episc. Paris. : Synodicae Constitut. n. 41. Harouin, VI,
1045.

(3) Maxst @ Conciliorum collectio, XXII, 31-32.

(4) Cf. sup. p. 183.

(5) Cf. sup. p. 179.

(6) Gavurmier Mares : De nugis curialium, Camden Seciety, 1850, 64.



LA SCIENCE FRANCISCAINE 217

catholiques, en considération de leur savoir (1). Quel-
ques années plus tard (i1215), saint Dominique fonda
I’Ordre des Freres Précheurs. Or, si la prédication, toute
la prédication ecclésiastique, ¢tait nettement indiquée
comme le but de I'Ordre, la science ¢tait signalée non
moins catégoriquement comme le moyen essentiel
d’atteindre ce but (2).

Dés 1212-1213, les IFranciscains avaient passé¢ de la
prédication de la pénitence a Iévangélisation des paiens
et ils avaient commencé, quelques annces apres les
Dominicains, a se livrer au ministére de la prédication,
entendu au sens le plus large du mot, c'est-a-dire qu’ils
exposaient le dogme aux catholiques etaux hérétiques. (3)
C’est donc dans ce méme temps qu’il faut placer, chez
eux, le commencement des ¢tudes théologiques.

Nous disons : le commencement des é¢tudes théolo-
giques; car, c’est certain, et nous le montrerons
bientot, il ne pouvait s’agir que de la T'héologie ou,
pour parler plus esactement, de la Sainte-Ecriture.
Que cette ¢tude de UEcriture ait ¢té renfermée dans
d’¢étroites limites, c’est un fait indubitable. Si I'Eglise,
au commencement du XI1l¢ siécle, se montra sévere
a I'égard des prédicateurs dans la question des études,
elle dut cependant se contenter d'un faible minimum de
connaissances (4). l.es Dominicains eux-mémes n’impo-
sérent, en 1228, que trois années d’é¢tudes aux Predica-

(1) Cf. sup. p. 180.

(2) Cf DixirLe: DieKonstitutionen der Predigerordens vom Jalre 1228,
dans : Archiv finr Lit-und Kirchengeschichte des Mittelalters, 1, 184-192.

(3) Cf. sup. p. 183.

(4) Voir FeLoer @ Geschichte der wissenschaftlichen Studien, p. 49.
Traduction du P. Eusépe pe Bar-Le-Duc, p. 50.



218 L’'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

tores generales qui travaillaient chez les hérétiques.
Quant aux prédicateurs ordinaires, ils les laissaient, au
bout d’un an, exercer leur ministére (1). Ils n’ont pas
di, a l'origine, en demander autant. Les prétentions des
Franciscains furent encore plus modérées : ils se borne-
rent le plus souvent a I’étude sommaire lectio curseria)
des saints Livres.

Cette ¢tude, Francois I'exigea des Fréres a quictait
confié¢ I'office de la prédication ecclésiastique. Voici la
réponse de saint Bonaventure a une objection de
Guillaume de Saint-Amour, qui était I'ennemi des études
chez les Franciscains : «Si tu veux savoir en qguelle haute
estime Francois tenait I’étude de la Sainte-Ecriture,
écoute ce qui suit. Un de mes confréres qui est encore
en vie, m’a raconté que, de son temps, on ne disposait
dans la Communauté que d’un seul exemplaire du
Nouveau Testament et qu’ainsi plusieurs Fréres ne
pouvaient s’en servir a la fois. Alors Frangois déchira cet
unique volume et en partagea les feuillets a ses Freéres,
afin qu’ils pussent étudier tous, sans étre une cause de
dérangement les uns pour les autres » (2). Ce fait s’est
passé manifestement dans les dix premiéres années de
I'Ordre. Plustard,quand sa maladie d’yeux mit Frangois
dans l'impossibilit¢ de lire, il rappelait le zé¢le qu’il
apportait autrefois a la lecture des Saints Livres. Il
recommandait instamment cette pratique a ses Fréres,
comme moyen de développer leurs connaissances
théologiques (3). Il voulait surtout, au témoignage de

(1) Die Konstitutionen der Predigerordens. ibid., 223, n. 31.

(2) S. Bonav. Epist. de tribus quaestionibus, n. 10. Opera, VII1I, 334.

(3) « Bonum est Scripturae testimonia legere, bonum est Dominum
Deum nostrum in ipsis exquirere ; mihi vero tantum iam ipse de Scrip-



[LA SCIENCE FRANCISCAINE 219

Thomas de Celano, que les ministres de la parole de
Dieu fussent a méme de sappliquer aux ¢études
spirituelles, sans étre empéchés par aucune charge. Leur
'enction I'exige, « car, disait-il, ils ont ¢té choisis par un
fenction I'exige, , ,

grand Roi pour transmettre aux peuples les ordres qu'’ils
recoivent de sa bouche » (1).

Elles sont conforines a ces vues les ordonnances que
Francois porta dans /a Regle définitive, alors que les
Freres se livraient, depuis quclques annces dé¢ja, a la
prédication de I’Ecriture. Nous n’y trouvons aucune
prescription formelle concernant I’¢tude ct nous ne
pouvions nous attendre a en trouver. Il n’y a pasun
seul des anciens Ordres qui, de par la Reégle, soit tenu
d’¢tudier (2). Saint Dominique lui-méme n’imposa
pas cette obligation a ses Religieux, quoiqu’il ait
toujours attaché¢ la plus grande importance a I'¢tude (3).
Saint Frangois ne régla donc que d’une fagon générale
les occupations de ses Fréres, clercs ou laiques : « Que

e a qui le Secign ¢ la gra
les Freres, ui le Scigneur a donné la grace de

turis adlegi, quod meditanti et revolventi satissimum est » Tiox. Crr. [T,
n. 105.

(1) « Ministros verbi Dei tales volebat, qui studiis spiritualibus inten-
dentes nullis aliis praepedirentur officiis. 1los eniin a quodam magno rege
dicebat electos ad edicta, quae ex eius ore perciperent, populis deman-
danda » /bid. n. 1635.

(2) Voir les preuves dans Ferner: Geschichte der wissenschaftlichen
Studien, 74-76. Traduction du P. Eusiisi, 82-84.

(3) Dominique, comme on sait, adopta la Régle de saint Augustin, qui
ne donne aucune place aux études. Toutefois, les Fréres Précheurs
regurent, du vivant méme de leur Fondateur, au sujet des études, des
ordonnances trés nettes (K. Homserr b Rosans : De eruditione praedi-
catorum, Max. Biblioth. PP. XXV, 031 F, et P. Denere, ibid. 187),
auxquelles se rangent, dans leurs décisions relatives a cet objet, les
anciennes Constitutions des Fréres Précheurs de 'annde 1228, DENIFLE
ibid. 194, 197, 222, 223.



220 L’ IDEAL DE SAINT FRANCOIS

travailler, travaillent fid¢lement et dévotement, de telle
sorte qu'en bannissant 'oisiveté, ennemie de I'ame, ils
n’éteignent point 'esprit de sainte oraison et de dévotion
auquel les autres choses temporelles doivent servir » (1).
Qu’il ait voulu par 1a astreindre les clercs au  travail
inteilectuel et les laiques au travail manuel, nous 'avons
déja établi (2).

[.a chose d’ailleurs est manifeste d’aprés cet autre
précepte de la Regle @ « Kt que ceux qui ne savent pas
les lettres ne se soucient pas de les apprendre » (3), ou,
en d’autres termes : qu’il ne soit pas permis aux Fréres
laiques d’¢tudier. Telle fut toujours la maxime de saint
Frangois. Il leur donna, dés le commencement, une
sorte de Bréviaire qui ne dépassait pas la portée des
illettrés 5 il alla méme jusqu’d leur défendre la lecture
du Psautier (4). Il ne permit jamais qu'un Frére laique
se jetat dans la science. Tous, clercs et laiques, doivent

(1) Regula 11, c. 5. Opusc. éd. Lemuvens, 5. Boemer, 32.

(2) Cf.T. L. p. 2395q. Voici 'interprétation que donnent du Chapitre Ve
de la Régle les plus anciennes Constitutions de 'Ordre, rédigées du vivant
méme des derniers compagnons de saint Francois : « Cum Regula dicat,
quod fratres, quibus dedit Dominus gratiam laborandi, laborent fideliter
etdevote, ordinamus, quod fratres tam clerici quam lalci compellantur per
suos superiores in scribendo, studendo et aliis laboribus sibi competen-
tibus exerceri . (. EnrLe : Die altesten Generalkonstitutionemdes Iran-
giskanerordens, dans : Archiy fio- Lit. -und Kirchengesch. 1V, 104).« Quia
igitur quidam Fratrum gratiam habent laborandi spiritualiter. quidam
vero corporaliter. omnibus dans regulam generalem. dicit, ut unusquisque
gratia sua utatur ». S. Boxav. Ixpositio Regulae I'F. Min. c. 5. n. 4.
Opera, V111, 420 Cf.idem: De peryt. evanyg. q. 2.a. 3, n. 16, Opera. V. 165.

(3) « Etnon curent nescientes litteras litteras discere ». Regula I, c. 1o.
Opusc. éd. Linvens, 72. BoruMer, 3.

(4) Fratri laico volenti habere psalterium, etab eo licentiam postulanti,
cinerem pro psalterio obtulit». Tuom. Cer. 11, n. 193. Ce fait est rapporté
dans le Spec. perf. c. 4, et par Fr. Upertin pe CasaLe : Declaratio,
éd. EnrLE, Arcaiv. 111, 177.



LA SCIENCE FRANCISCAINE 221

rester dans leur Ctat particulier et s’adonner au travail
qut lui est propre (1).

It est évident, daprés cela, que les clercs ontle devoir
d’¢tudier. Frangois, du reste, s’¢tait prononc¢ depuis
longtemps dans ce sens. Quand on lui demandait si les
savants qui ¢taient admis dans 'Ordre devaient continuer
I'¢tude de la Sainte Ecriture, il répondait aflirmativement
sans hésitation (2). « Je dis donc, ajoute saint Bona-
venture par manicre d’explication, que la Reégle interdit
I"étude, non aux savants et aux clercs, mais bien aux
ignorants et aux laiques. Elle veut, en eflet, selon la
parole de 'Apotre (3), que chacun demeure dans ['état
ou il ¢lair, quand il a été appelé ; que personne ne passe
de I'¢tat des clercs a celui des laiques et, inversement, que
les clercs n’abandonnent pas les ¢tudes et ne deviennent
pas laiques; autrement, il faudrait regarder Frangois
lui-méme comme transgresseur de sa Reégle. Il n’avait
apporté avec lui qu'un mince bagage de connaissances
scientifiques ; or, étant religicux, il a fait des progres
dans les sciences non seulement par le moyen de I'oraison,
mais ausst par e moyen de I'¢tude » (4).

[.’¢tude est encore plus expressément recommandée
aux clercs dans le chapitre qui traite « des prédicateurs ».

(1) Dolebatsi,virtute neglecta, scientia quaereretur, praesertim si non in
ea vocatione quisque persisteret, in qua vocatus a principio fuerit. ».
Tuom. Cer. 11, n. 1g5. Les mémes prescriptiens, relatives aux Fréres
laiques, se lisent dans les Constitutions des Fréres Précheurs de 'année
1228 ([bid. 127) : « Conversis, qui nunc habent psalteria, tantum duobus
annis liceat retinere ab inde, et ipsis aliis psalteria inhibemus... Item
nullus conversus fiat canenicus, nec in libris causa studendi se audeat
occupare ».

(2) S. Boxav. Leg. C. 11, n. 1.

(3 [ Conr. VII, =o.

(4) S. Bonav. Ifpist. de tribus quaest. n. 10, Opera, V111, 334.



222 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

On y lit: « Et que nul des Freres n’ose en aucune fagon
précher au peuple, si le Ministre Général de cette Frater-
nit¢ ne I'a examiné et approuvé, et ne lui a concédé
Poffice de la prédication » (1). Il est clair que I’examen
des prédicateurs suppose des ¢tudes préalables. Greé-
goire IX qui collabora, on le sait, & la rédaction de la
Regle, indique les connaissances requises des candidats.
[’examen, déclare-t-il, quatre ans & peine aprés la mort
de saint Francois, a pour but d’¢tablir que le futur
prédicateur « est instruit dans la Théologie et dans la
prédication » (2). 11 dit essentiellement la méme chose
dans une autre Bulle, ot il ordonne de ne nommer
prédicaceurs que des Fréres «savants en  Ecriture
Sainte» (3). Puisqu’il s’agit de 'approbation pour précher
I’Ecriture, il est tout naturel que 'étude de I'Ecriture
et un examen de Théologic soient requis.

C’est dans ce sens également qu'il faut entendre la
recommandation qui clot ce chapitre de la Regle:
« J’avertis aussi et j’exhorte les mémes Fréres de veiller
a ce que, dans la prédication qu’ils font, leurs paroles
soient examinées et chastes, pour 'utilité et I’¢dification
du peuple, lui annongant les vices et les vertus, la peine
et la gloire avec bri¢vet¢ de discours, parce que
le Seigneur a fait la parole abrégée sur la terre » (4).

(1) Regulall, c. 9. Opusc. éd. Lemmens, 71. BoEnMEer, 33.

(2) «... quol in theologica facultate et praedicationis officio sunt
instructi»n. Bulle Quo elongati du 28 Scpembre 1230. Bullar. francisc.
I, 69, n. 56.

(3) « Fratres in sacra Pagina ecruditos examinare ac approbare et cis
officium praedicationis. Deum habendo prae oculis committere valeant. »
Bulle Prohibente Regula du 12 décembre 1240. Bullar. francisc. 1, 287,
n. 325.

(4) Regula I1, Ibid.



f.A SCIENCE FRANCISCAINE 223

Roger Bacon émet a ce propos une remarque sur le ton
plaisant qui lui est habituel et non sans donner un coup
de langue a la méthode de prédication « d’aprés Por-
phyre» (1): « Parmi les choses nécessaires au salut, il v en
a beaucoup de faciles, parexemple celles qui se rapportent
aux vertus et aux vices, a la gloire du ciel et aux peines
du purgatoire et de l'enfer. Ies religicux, en tant que
thé¢ologiens, ne sontpas les seuls 4 connaitre ces vérités.
Tous les clercs, et les laiques, et les vieilles femmes en
savent long la-dessus. Car, tout homme porte dans son
cceur un grand livre ol il découvre les vices dans lesquels
il est tombé depuis sa jeunesse et ceux ou les autres sont
tombés. Il a également une parcille connaissance des
vertus. Voila pourquoi les pavsans ct les vieilles femmes,
non sculement chez les chrétiens, mais encore chez les
Sarrasins et autres infid¢les, savent parler avec tant de
conviction des vertus et des vices, des peines et de la
gloire. Ajoutez que tout chrétien, familiarisé avec I'en-
seignement de I’Eglise, sait parfaitement ce qui est
nécessaire au salut. Aussi n’est-ce pas une merveille que
les deux Ordres qui étudient (les Mendiants) parlent au
peuple des vertus et des vices, de la peine et de la gloire,
d’autant plus que, dans le texte de la Sainte Ecriture,
beaucoup dechosessontcompréhensibles par elles-mémes
a un homme qui sait lire et qui a ¢tudié les ouvrages des
Saints Péres » (2).

Mais le passage de la Reégle dont il est question ici, ne
peut pas, ainsi que nous 'avons déja prouvé, s’entendre
exclusivement de la prédication morale, quoique, pris a
la lettre, il ne fasse mention que d’clle seule. Il désigne

(1) Cf. sup. p. 18q.
(2) Rocer Bacon: Compendiumstudii philosophiae, c.5, éd, BRewer, 427..



224 L'IDEAL DE SAINT FRANCOIS

aussi la prédication pratique de I'Ecriture (1) et requiert,
par conséquent, une connaissance convenable de I'Ecri-
ture ou de la Theolegie. Car, a la fin du XT1¢ si¢cle et au
commencement du X111¢ Ja Théologie aussi bien que la
prédication s’attacha principalement au cote pratique des
veérités révelées. Ainsi, dans son Verbum abbreviatum,
Pierre Cantor (71198), qui fut un professeur et un
prédicateur distingué, ne s'occupe que de la morale :
il attaque les vices, il recommande les vertus et la sage
conduite de la vie (2). Or, le Verbum abbreviatum doit
étre regard¢ comme le résumé du cours théologico-
homilétique de son auteur. Saint Frangois a donc da
pareillement, au moins & partir de 1223, exiger de ses
jeunes prédicateurs une connaissance sommaire de la
Théologie ou de la Sainte-Ecriture, et de ses applications
pratiques.

De fait, Thomas d’Eccleston dit des Fréres qui,
dés 1225, ¢tudiaient & Oxford, sous Robert Grossetéte :
« Ils ont fait en peu de temps, sous ce maitre, d’'in-
croyables progrés dans les questions et dans les moralités
subtiles qui conviennent a la prédication » (2). Or, « les
moralités subtiles » et beaucoup moins encore « les
questions » ne sauraient désigner la Théologie morale.
Nous savons de source certaine que le docteur francis-
cain Grossetéte ne prenait pas sculement la Sainte-
Ecriture pour sujet de ses legons, mais qu’il mettait

(1) Cf. sup. p. 184185,

(2) «...advitiorumsingulorum redargutionem et ad virtutum et morum
commendationem et operum nostrorum directionem ». Micgne : Patrol.
lat. 203, 25.

(3) «Subquo inaestimabiliter infra breve tempus tam in quaestionibus
quam praedicationi congruis subtilibus moralitatibus protfecerunt».
De adventu Minorum in Angliam, éd. LitTLE, (0.



LA SCIENCE FRANCISCAINE 22)

largement a contribution, dans lintérét d’une exégese
forte et pratique, la philosophie ¢t les sciences natu-
relles (1). Le célebre dominicain Jean de Saint-Egide,
Professeur & I’Université de Paris dans le méme temps,
est appelé « suavissimus moralizator » (2), et son con-
frere, Maitre Richard Fitzakre, est tenu en grand honneur
pour ses « délicieuses moralités » (3). Dans I'un et 'autre
cas, cette manicre de parler revient & dire que ces deux
hommes ont cu le talent d’allier la profondeur théolo-
gique de I'exégese & d’heureuses applications concernant
fa pratique de la vie. Quand donc on aflirme que les
Mineurs qui, entre 1223 ct 1236, ¢taient promus, en
Angleterre, a Toflice de la prédication, s’appuyaient sur
des « moralités subtiles », ccla veut dire simplement :
ils étudiaient la Sainte Ecriture, en se fondant toujours
sur la Théologie et sans jamais perdre de vue T'utilité
pratique qu’en retirent la prédication et le commerce de
la vie quotidienne. Thomas d’Eccleston donne lui-méme
le vrai sens de sa pensée, quand 11 écrit dans sa conférence
sur « la promotion des prédicateurs » : « Quoique les
Fréres (les premiers d’Angleterre) aient soigneusement
visé ¢n tout a la plus grande simplicité et pureté de
conscience, toutefois lorsqu’il s’agissait d’entendre
expliquer la loi de Dicu et de prendre part aux exercices
scolastiques, ils se montraient si empressés qu’ils
partaient bravement, pieds nus, malgré la rigueur du

(1) Cf. Feroer. [6id. 263. Traduction du P. Fusisr, 274.

(2) Fr. Nicoras Twiver, O. Pr. Annales sex regum Angliae, qui a
comitibys  Andegavensibus  originem traxerunt, éd. Tuomas Hog,
Londres, 1843, 212,

(3) Téid. 230.



226 L’ IDEAL DE SAINT FRANGOIS

froid, I'¢paisseur de la beue ct I'¢loignement, pour
assister tous les jours aux chsses de Théologie » (1).

[’amour de la science et les progres réalisés ne furent
pas ¢videmment aussi marqués dans toutes les Provinces
de 'Ordre. Cependant, les rapides progrés que firent
dans les études, au X111 siecle, les Ordres Mendiants,
éleverent en trés peu de temps Je niveau intellectuel des
Freres, destinés 4 la prédication (2).

L.e développement des IZudes ou Ecoles de 1'Ordre
s'accomplit, — cela ressort d¢jd de ce qui précede, —
des I'instant ol les Fréres s’adonnérent au travail intel-
lectuel. Jusqu’au temps environ ou fut rédigée la Régle
définitive, ils regurent l'instruction dans les Etudes
privées. Mais bientdt ils suivirent les cours de Théologie,
soit chez eux, soit au dehors (3). Le premier Professeur
ou Lecteur de U'Ordre, nammeé par saint Frangois, fut
Antoine de Padoue. Il 'inwestit de cette fonction 'année
méme ot il composa la Regle qu'Honorius 1T confirma
par une Bulle (4). Afin de marquer en quelle haute véné-

(1) « Licet autem fratres summae simplicitati et conscientiae puritati
summopere studerent in omnibus. in  audienda tamen lege divina
et scolasticis exercitiis ita fuerunt ferventes, utscolas theologiae, quantum-
cumque distarent, adire quotidie nudis pedibus in frigoris asperitate
et luti profunditate non pigritarentur ». /bid. n. 33.

(2) Cf. FrLpEr. Jbid. 380-546. Traduction du P. Eusi:se 395-359.

(3) Voir les preuves dans Frrper. Ibid. 135-141. Traduction du P.
EusizBe, 144-149.

(4) D'apresla Chronique des XXTV Généraux (éd. Anal. francisc. 111.
132), cette nomination se fit par la lettre suivante : « Carissimo meo fratri
Antonio frater Franciscus salutem m Christo. Placet mihi, quod sacram
theologiam legas fratribus. dummodo propter huiusmodi studium
sanctae orationis et devotionis spiritum non exstinguant, sicut in Regula
continetur. Vale », « A mon trés cher Frére Antoine, Frére Frangois, salut
dans le Christ. 1 me plait que veus enseigniez a nos Fréres la sainte
Théologie. de telle sorte, cependant, que cette ¢tude n'éteigne pas en eux



LA SCIENCE FRANCISCAINE 227

ration il tenait les maitres de Th¢ologie, il lui écrivit une
lettre portant cette inscription : « A Frére Antoine, mon
[Evéque » (1). Cette estime extraordinaire qu’il avait pour
les savants se manifesta maintes fois en d’autres ren-
countres. Voici ce que raconte Jourdain de Giano, a
l'occasion du voyage que fit en Orient (1219) le séra-
phique Pére : « Commnie Frere Pierre (de Catane) était
un savant et un homme de haute condition, Francois ne
cessa, par courtoisie, de lui donner le titre de « Seigneur »
(et non de Frere), afin de I'honorer. Ils observerent entre
eux cette mutuelle déférence au-dela des mers aussi bien
qu’en Italie » (2). Son plus ancien biographe ajoute a ce
propos que, d¢s les premiers temps, Francois accucillait
avec distinction les savants qui entraient dans 1’Ordre
¢t qu'il honorait en eux la science elle-méme (3). S’
disait qu’il faut révérer l'office de la prédication et
vénérer ceux qui en sont chargés, il jugeait les docteurs
en sacrée théologie dignes des plus grands honneurs
encore (4). Il recommande aux I'réres, dans son testa-
Iesprit de sainte oraison et de dévotion, ainsi qu’il est prescrit dans la
Régie. Adieu. » Fx. Nicoras Grasspercer (Clvonica, éd. Anal. francis.
1. 34) donne exactement le méme texte de cette lettre, tandis que PiERRE
pE Tossissano (flistoriarum seraphicae religienis libri tres, lib. 1,
Venise, 1586, 78) et d'autres écrivains la reproduisent, depuis le XVe
siécle, avec de légéres variantes. Si donc la teneur de cette lettre n'est pas
certaine, il reste du moins, d’aprés Thomas m: Crerano (voir la note
suivante) que saint Frangois a réellement écrit a Antoine.

(1) « Fratri Antonio episcopo meo » Trou. Cer, I, n. 163.

(2) Towrn. a Lano. n. 2.

(3) « Quos (litteratos et nobiles) uterat animo nobilissimus et discretus,
honorifice atque digne pertractans, quod suum erat unicuique piissime
impendebat. Revera discretione praecipua praeditus, considerabat in
omunibus cunctorum graduum dignitatem ». Tuos. CrL. 1, n. 57.

(4) « Reverendum hoc dicebat officium (praedicationis), et qui illud

administrarent, omnibus venerandos... Sacrae vero theologiae doctores
amplioribus dignos censebat honoribus ». 7éid. 11. n. 103,



228 L'IDEAL DE SAINT FRANCOIS

ment, d’honorer et de véncrer les théologiens comme
ceux qui nous communiquent I'espritet la vie (1). Aussi
Francois ¢tait-il attaché aux maitres de T'héologie par des
sentiments d'inlime conviction.

Il survint, en ourtre, cette circonstance extérieure :
que les clercs devinrent de jour en jour plus nombreux.
A peine Francois se fat-il mis & précher que I'Ordre
recut de la part des clercs, un magnifique accroisse-
ment (2). Lorsqu’il entreprit bientdt aprés (1212-1213)
sa mission de Syrie d’abord, puis celle d’Espagne, toute
une troupe de clercs s’adjoignit a lui, & Ancone (3), et a
Sainte-Marie des Anges a son retour (4). Une prédication
qu’il donna dans la ville d’Ascoli eut le méme résultat (5).
L’entrée des clercs dans I'Ordre devint bientot un fait trés
ordinaire (6). Bien avant 1216, si 'on peut s’en rup'portcr
au chroniqueur Mathieu de Paris, une foule de clercs et

(1) « Et omnes theologos et qui ministrant sanctissima verba divina
debemus honorare et venerari sicut qui ministrant nobis spiritum et
vitam». Testament. Opusc. éd. Lemwens, 7q. Bowumer, 37. Sur quoi
S. Boxav. (Jpist. de tribus gwaest. n. 10, Opera V111, 333) fait cette
remarque : « In morte mandavit fratribus, quod doctores sacrae
Scripturae in summa veneratione haberent tanquam illos, a quibus
perciperent verba vitae ».

(2) « Coeperunt multi de populo, nobiles et ignobiles, clerici et laici,
divina inspiratione compuncti, sanctum Franciscum accedere, cupientes
sub eius disciplina et magisterio perpetuo militare ». Trox. CeL. L. n. 37.

(3) « Statim namcque quamplures boni et idonei viri, clerici et laici...
eum devote secuti sunt ». [bid. n. 56.

(4) «... quidam litterati viri et quidam nobiles ei gratissime adhae-
serunt ». [bid. n. 57.

(3 Triginta viri clerici et laici tunc temporis ab ipso sanctae Religionis
habitum susceperunt ». [6id n. 62,

(6) « Festinabant proinde multi homines, nobiles et ignobiles, clerici
et laici, divina inspiratione inflati, beati Francisci vestigiis inhaerere ».
Tres Socii, n. 54. De méme Gautuer v Gyssunrne: : Chronica de gestis
regum Angliae, ¢d. Monum. Germ. hist. Script. XXVI11, 631, lign. 31-36.



LA SCIENCE FRANCISCAINE 229

de savants se rencontraient dans la nouvelle famille des
Mineurs (1). En 1219, le Cardinal Jacques de Vitry
constata par lui-méme quelle puissante force d’attraction
la prédication de saint Frangois et son Ordre exercérent
a Damiette, sur les hommes instruits qui se trouvaient
dans 'armée des croisés. Un bon nombre de clercs que
ce prince de I’Eglise honorait de son amitié¢ entrérent
dans I’Ordre sur le champ et on eut bien de la peine
a retenir les autres pour le service de 'armée et du
diocese (2). Saint Fran¢ois n’était pas encore mort que
les étudiants accouraient en foule chez les Mineurs
a Paris, & Oxford et en d’autres lieux (3). Il est clair que
ces jeunes gens, qui allaient certainement continuer leurs
¢tudes, seraient un jour de bons théologiens.

Mais, ces considérations mises a part, ce futle désir
de UEglise de voir les Ordres mendiants s’adonner aux
études et a 'enseignement aussi bien qu’a la Théologie,
et cela pour I'avantage des prétres de I'Ordre et du clergé
séculier. Oui, il y eut une vie intellectuelle intense dans
les Universités, au commencement du XIIIe siecle;
les Etudes particuliéres, trop peu nombreuses, qui
s’occupt¢rent de la formation du clergé se sont acquis
de justes mérites ; toutefois, le cercle d’ecclésiastiques
dans lequel se fit sentir leur intfluence fut relativement
trés resserré. La plupart des prétres, particuliérement
a la campagne, étaient, pour ainsi dire, ignorants.
Ils avaient une connaissance a peine suffisante du latin

(1) Marmnev pE Paris : Chron. maiora, ¢d. Monum. Germ. hist. Script.
XXVILI, 248, lign. 1-6.

(2) Jacques pE Virry : Zpist. scripta a. 1220, Mart. dans BOEHMER,
101 8q.

(3) Voir les preuves dans Feuoer : Idid. 167 sq. 305. Traduction du
P. EusiBe, 174, 310.



230 LIDEAL DE SAINT FRANCOIS

pour réciter le Bréviaire. Les Synodes et les Papes
déplorérent sans relache ce malheureux état de choses
etils imposérent la fondation d’¢coles. Leur voix resta
le plus souvent sans écho. On ne s’inquiéta pas méme
d’exécuter l'ordonnance du 1V¢ Concile de Latran,
enjoignant d’instituer, prés de chaque si¢ge épiscopal,
un maitre de grammaire et, dans chaque église métropo-
litaine, un maitre de théologie. la réforme des études
ecclésiastiques resta un probléme briilant que ni le clergé
séculier, ni les anciens ordres ne voulurent et ne purent
résoudre (1).

Aussi I'Eglise se tourna-t-clle du coté des deux Ordres
« qui étudiaient » (2). La Papauté put disposer avec
pleine et entiérc liberté de ces milices volantes de
saint Dominique et de saint Frangois, dans le temps ou
elle promouvait de tout son pouvoir la réforme des
études. Les Ordres Mendiants avaient alors fixé leur
organisation définitive et celle-ci trouva son perfec-
tionnement dans une constante union avec la Cour de
Rome. L affaire que la Curie avait tant a cceur : le déve-
loppement  des ¢études, leur fut donc recommandée.
I.es Dominicains, aussitot aprés Papprobation de leur
régle (1216), sc portérent avec enthousiasme vers les
études, comme vers le but qui leur était assigné. Quant
aux Mineurs, on devait d’autant plus s’attendre, de leur
part, a des visées pareilles que les trois personnages qui
entreprirent et réalisérent avec un zeéle admirable
la réforme scientifique, étaient ceux qui avaient tracé
a4 U'Ordre sa véritable voie : Innocent 111 ({1216),

(1) Cf. Fuuper, 113-120. Traduction du P. Eusipe, 121-131.
(2) Rocer Bacoxs : Compendium studii philosophiae, .5, éd. Brewer,
420 sq.



1.A SCIENCE FRANCISCAINE 231

Honorius 111 (11227) et Grégoire 1X (f1241). Depuis
surtout qu’Honorius I11 s’¢tait fait représenter chez les
Mineurs par deux des plus grands protecteurs des
sciences : le Cardinal Hugolin qui fut plus tard
Grégoire IX, et Frere Elie de Cortone (1), I'Institut fut
oblig¢ d’arréter son attention sur la question des ¢tudes.
D’autre part, le fait que Frangois lui-méme choisit Hugo-
lin pour Cardinal-Protecteur (a partir de 1216), et Frére
Elie pour Vicaire-Général (a partir de 1221), et qu’il
leur resta attaché jusqu’a la mort par les liens d’une
étroite amitié (2), ce fait montre une fois de plus combien
le saint Fondateurtenait compte du mouvement qui avait
porté son Ordre vers les sciences.

Nous voyons, en effet, que, du vivant méme de saint
Francois, les Fréres Mineurs ¢taient ¢tablis dans les trois
centresd’étudesles plus renommés, c’est-a-direa Bologne,
a Paris et a Oxford (3). De ces capitales de la science ou
les étudiants accouraient par milliers, ou les corporations
universitaires formaient un Etatdansl’Etat,oules maitres
les plus célébres annongaient la parole de Diecu, et ou,
par conséquent, les prédicateurs et les auditeurs ¢taient
des gens instruits, on ne pouvait attendre qued’excellents
résultats sur le terrain d’une vraie formation théologique.
L’Ordre avait a préparer d’habiles prédicateurs : il devait

(1) Bernarp o Busst (Catal. General. Minist. éd. P. Huarin, g7.
Annal. franc. 111, 693) s’exprime ainsi : « Vir adeo in sapientia ctiam
humana famosus, ut raros in ea pares in [talia putaretur habere ».
SaLiMeeNE DE Parmiz (Cliron. 405) énumére les nombreuses fautes de
Fr. Elie et ajoute: « Hoc solum habuit bonum Fr. Helyas, quia
Ordinem fratrum Minorum ad studium theologiae promovit ».

(2) Voir Feuner : Jbid. 121, note 4. Traduction du P. Eustor, 130.
note 3.

(3) Sur cette question et sur celles qui vont suivre, Cf. Frinew :
Ibid. 123-316. Traduction du P. Eustrr, 131-330.



232 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

donc songer aussi a former ses propres sujéts de fagon a
se concilier, pour la valeur scientifique, la considération
et 'estime des milieux universitaires.

L’entrée dans ’Ordre d’un certain nombre d’¢tudiants
et de professeurs rendit cette nécessité plus pressante
encore et on la toucha bientdét du doigt, lorsqu’on vit
des maitres, qui avaient pris avec leurs ¢léves le pauvre
habit de saint FKrangois, continuer leurs legons dans
Penceinte du Couvent. Et de méme que Bologne,
Oxford et surtout Paris servirent de mod¢le a toutes les
Universités qui se fondérent au Moyen-Age, ainsi les
anciennes Etudes des Mineurs sortirent de ces trois
Universités et c’est par elles que les autres maisons d’en-
seignement s’¢tendirent comme un vaste réseau sur
I’Ordre franciscain.

Nous savons que, dés la moiti¢ du XIIIe siecle, les
prétres séculiers de I'Université de Puaris engagérent,
contre les professeurs dominicains et franciscains, une
lutte acharnée dont le principe futuniquementlajalousie.
Saint Thomas d’Aquin constate a cette occasion, que le
clergé séculier n’a pas encore exécuté a cette heure
les statuts du 1Ve Concile de Latian, relatifs aux études
les plus indispensables, tandis que, par la grice de Dieu,
les Mendiants ont fait beaucoup plus que I'Eglise n’avait
demandé (1). En 1254, les professeurs, ennemis de
I'Ordre, se plaignent que les Mendiants enseignent la

(1) « Cum etiam propter litteratorum inopiam nec adhuc per saeculares
potuerit observari statutum Lateranensis Concilii, ut in singulis ecclesiis
essent aliqui, qui theologiam docerent ; quod tamen per religiosos gratia
Dei cernis multo latius impletum quam ctiam fuerit statutum ». Conira
impugnantes D2 cultum et religionem, C. 4, § 12, éd. [ SoLpati]: S S.
Thomae et Bonaventurae Opuscula contra Guillelinum de S. Amore.
I, Rome, 1776, 76.



LA SCIENCE FRANCISCAINE 233

Théologie dans toutes les villes et tous les gros bourgs,
de sorte que les maitres qui appartiennent au clergé
séculier, n’ont presque plus d’auditeurs (1). Bacon est
d’accord avec eux, lorsqu’il écrit en 1271 : « Jamais il n’y
a eu d’aussi belles manifestations de la science, ni un
z¢le aussi prononcé pour I'étude, en tant de Facultés et
en tantde pays, comme depuis quarante ans. Les doc-
teurs, en effet, et spécialement ceux en Théologie, se
rencontrent partout : dans les villes, dans les places fortes
et dans les bourgs, grace surtout aux deux Ordres qui
étudient. La chose ne s’est pas vue depuis quarante ans
environ » (2).

Ainsi, les Mendiants avaient résolu avec succes, dans
I'espace de plusieurs dizaines d’ann¢es, la question des
études ecclésiastiques, non seulement pour eux-mémes,
mais aussi pour le clergé s¢culier. Car, des témoignages
déja cités de saint Thomas, des professeurs de Paris et de
Roger Bacon, il résulte que la majorité du clergé séculier
faisait ses ¢tudes chez les Mendiants (3) et que ceux-ci

(+) « Propter scholarium apud nos in theologia studentium raritatem,
cum #m in civitatibus et aliis locis maioribus universis per fratres eosdem
mendicantes et alios non sine grandi periculo dictae litterac doceantur ».
DenrFLE-CHATELAIN ¢ Chartular. Universit. Paris. 1, 254, n. 23o0.

(2) « Nunquam fuit tanta apparentia sapientiae, nec tantum exercitium
studii in tot facultatibus, in tot regionibus, sicut iam a quadraginta annis.
Ubique enim doctores sunt dispersi. et maxime in theologia in omni
civitate, et in omni castro, et in omni burgo ; praccipue perrduos Ordines
studentes, quod non accidit nisi a quadraginta annis, vel circiter ». Com-
pendium studii phil. c. 1, éd. Brewer, 398.

(3) La plupart des Ecoles des Mendiants étaient, en effet, des établisse-
ments publics, accessibles a tous. De méme que personne ne songeait a
fermer I'église au public, ni a restreindre la parole de Dieu a une seule
classe d’auditeurs. ainsi, pour I'ordinaire, il ne serait pas venu a l'idée
d’un professeur de Théologie de n’ouvrir son cours qu’aux seuls clercs
de sa maison ou de son Couvent. Les Ecoles privées ou les Etudes



234 L'IDEAL DE SAINT FRANCOIS

étaient les principaux appuis de la formation ecclésias-
tique, du professorat, de I'érudition, de la science des
Ecritures. lLe clergé était a leur endroit dans une
dépendance si éiroite que Roger Bacon fait cette
déclaration : « Les prétresséculiersn’ont, depuis quarante
ans, composé aucun ouvrage de Théologie et ils estiment
ne rien savoir, s’ils n'ont suivi pendant dix ans et plus,
les cours des Religicux des deux Ordres. 1ls n’osent pas
commenter les sentences, se présenter au doctorat,
donner une legon, présider une discussion ou précher,
sans prendre pour guides les cahiers de cours des Moines
Mendiants. Or, tout le monde le sait, il en est ainsi a
I'Université de Paris et partout ailleurs » (1).

Il nous est acile maintenant de comprendre que
I'enseignement méme et toute lacuivit¢ scolaire des
Franciscains furent profitables al’apostolat. L.e professeur
et le prédicateur expliquaient I'un et I’autre la Sainte
Ecriture : celui-lA le faisait avec plus de profondeur;
celui-ci, d'une facon plus populaire. Le cours était pour

domestiques, au sens strict du mot, n'existaient que dans les lieux ou il
n'y avait pas de maitre, capable de professer en public, ol 'on ne
cherchait pas & donner une formation de toute premiére valeur, ou bien
encore ot 'on ne pouvait compter sur les ¢léves du dehors pour la
fréquentation des cours. (Voir les preaves dans Feuper : Jbid. 329-332.
Traduction du P. Euskgg, 341-3,5.)

(1) «« Propter quod accidit, ut saeculares a quadraginta annis nullum
composuerint in theologia tractatum, nec reputant se aliquid posse scire,
nisi per decem annos, vel amplius, audiant pueros duorum Ordinum. Nec
aliter praesumunt legere sententias, nec incipere in theologia, nec unam
lectionem. nec disputationem, nec praedicationem, nisi per quaternos
puerorum in dictis Ordinibus, sicut manifestum est omnibus in studio
Parisiis et ubique ». Rocer Bacown. Zbid. c. 5, p. 428 sq. 1’expression :
« Pueri duorum Ordinum » désigne dans Bacon, comme dans Albert
le Grand, Thomas d’Aquin, etc., les professeurs appartenant aux Reli-
gieux Mendiants. Jbid. p. 426.



n

LA SCIENCE FRANCISCAINE 23

les théologiens instruits ce que la prédication était pour
le simple peuple : c’é¢tait la prédication des clercs.
Plus que cela, les clercs se formaient et s’armaient de
toutes picces a I’école, en vue de I'exercice de la prédica-
tion : I'école ¢tait I'apprentissage de I'apostolat. Et méme,
ce n’est pas assez dire : I'école n’était que la premicre
partie de la prédication, comme la prédication était la
mise en ceuvre et le but des c¢tudes théologiques.
Ensemble, elles formaient les deux parties intégrantes
de I'édifice scientifique du clergé. Entendons le célébre
professeur et prédicateur, Pierre Cantor, nous exposer
fes idées de son temps surl’étroite union de la prédication
et de l'enseignement théologique : « L’exercice de la
Sainte Ecriture consiste en trois choses : les cours,
la discussion, la prédication... Les cours sont comme
les fondements et les substructions de la discussion et
de la prédication, lesquelles tirent d’eux toute leur utilité.
L.a discussion forme en quelque sorte les murailles de
cet édifice intellectuel, car on ne peut avoir la pleine
intelligence d’une vérité, ni la précher fide¢lement, si on
ne I'a d’abord soumise a I'¢preuve de la discussion.
Quant a la prédication qui a pour auxiliaires les cours
et la discussion, elle est, pour ainsi dire, le toit sous
lequel les chrétiens sabritent contre les agitations
et les tempétes des vices. Il faut donc, pour aborder
la prédication, avoir suivi auparavant les cours de
théologie et sérieusement discuté toutes les questions
controversées » (1).

1) « Intribus igitur consistit exercitium sacrae Scripturae (i. e. Theolo-
giae) : circa lectionem, disputationem et praedicationem... Lectio autem
est quasi fundamentum et substratorium sequentium : quia per eam

caeterae utilitates comparantur. Disputatio quasi paries est in hoc exercitio
et aedificio. quia nihil plane intelligitur, fideliterve praedicatur, nisi prius



236 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

Saint Frangois n’a certainement pas saisi toute cette
importance de la science pour la prédication de ses
Fréres ; encore moins a-t-il provoqué ou seulement
soupconné le magnifique essor qu’elle prit dans son
Ordre. Toutefois, cet essor avait son principe dans 'idée
de l'apostolat franciscain ; il ne fut que la continuvation
directe du développement que I’Ordre prit, du vivant
méme du saint Fondateur et, somme toute, il ne fit
que donner son plein retentissement a 'admonition
de saint Francois : « Nous devons honorer et vénérer
tous les théologiens, et ceux qui nous dispensent les trés
saintes paroles divines (la Sainte Ecriture) comme ceux
qui nous communiquent ’esprit et la vie ».

Il. — ILe grand, le perpétuel souci de Frangois fut
cependant d’accorder la science avec la »vie apostolique.
Il ne pouvait autoriser que les ¢tudes qui ne portaient
pas atteinte a son idéal de vieapostoliqueselon I’Evangile.
Il y avait des points de contact o un choc ¢tait a
craindre : c’était la pauvreté, I’humilité ou la simplicité
et la piété. 11 est clair, a premicre vue, que, dans une
foule de cas particuliers, la science devait entrer en
conflit avec ces trois vertus de Pauréole séraphique, et
le saint Fondateur n’avait pas besoin d’étre prophéte,
sa connaissance des hommes et du monde suffisait pour

dente disputationis frangatur. Praedicatio vero, cui subserviunt priora,
quasi tectum est tegens fideles ab aestu et a turbine vitiorum. Post
lectionem igitur sacrae Scripturae, et dubitabilium per disputationum
inquisitionem, et non prius praedicandum est». Verbum abbreviatum, c. 1.
Micne : Patrol. lat. 205, 25. Cette doctrine se retrouve essentiellement
la méme dans Avawv ve LiwLg, Summa de arte praedicatoria, praefatio.
MiGNE, 210, 111) et PiErRE p’AwLLy (Tractatus Universitatis, éd. o’ AkGEN-
TrE, Collectio indiciorum de novis erroribus 1, 2, Paris, 1728, 77).



1.A SCIENCE FRANCISCAINE 237

lui faire envisager,a cet égard, le mouvement scientifique
avec une sérieuse appréhension.

(’était un probléme trés difficile — la suite le fit bien
voir, — d‘allier la pauvreté de I'Ordre avec la science
et de concilier le renoncement absolu aux possessions
terrestres avec la nécessité d’avoir des livres. Dégageons,
de I’ensemble des renseignements que nous possédons,
la véritable pensée de Frangois sur ce point.

Remarquons, pour mieux éclairer le lecteur, que,
outre les sources primitives, le Speculum perfectionis
et les écrits d’Ange de Clarin et d’Ubertin de (asale,
chefs des Spirituels, sont d’un grand prix pour la
critique. L.e Speculum traite principalementdela question
qui nous occupe dans son second chapitre, c’est-a-dire
dans la partie de cette compilation qu’on a manifestemeng
le droit d’attribuer avec plus de certitude & Frere Léon,
le secrétaire de saint Frangois (1). Ange de Clarin, dans
les informations dont il s'agit, en appelle au témoignage
de Frere Léon (2). Quant a Frére Ubertin, il répete a
plusieurs reprises qu’il emprunte le sujet de son récit
a un manuscrit, compos¢ par Frére I.éon, et aux Rotuli
Fratris Leonis ; au surplus, ses relations personnelles
avec d’autres amis de saint Frangois lui ont permis d’en
controler I'exactitude (3). Si nous considérons que ces

(1) Le passage suivant,dont personne ne conteste I'authenticité. prouve
4 n’en pas douter, que Fr. Léon est I'auteur des récits ayant trait a cette
question, qui se trouvent dans le Speculum : « Nos qui cum ipso (Fran-
cisco) fuimus, ad hoc respondemus sicut audivimus ab ore eius, quoniam
ipse dixit fratribus haec... » Spec. perf. c. 2 éd. Sanatier, p. 6.

(2) AxgE pe Crarin : FExpesitio Regulae [rairum Minorum : ¢d.
Livawrius Oricer, 209. Historia septem tribulalienum, €d. DOLLINGER :
Beilrage 7ur Sektengeschichte, 2° partie, 445,

(3) «.. Beatus Franciscus expressit intentionem suam et de libris et de
studio, sicut dictum est supra ; sicut aperte patet in dictis {ratris Leonis



238 I’IDEAL DE SAINT FRANGOIS

témoignages ont été apportés dans une discussion publi-
que pour défendre I'idéal de la pauvreté, sans que la
Communauté ait pu les réfuter, personne, semble-i-ii,
ne sera assez hardi pour en contester la valeur. Ajoutons
enfin qu’ils sont en parfaite harmonie avecles biographies
les plus anciennes. Cet ensemble de circonstances nous
autorise a reconnaitre en [rére Léon, compagnon et
secrétaire de saint Francois, l'auteur des informations
que le Specufum, Ubertin de Casale et Ange de Clarin
disent avoir puisées chez lui. Ce point a pour nous une
valeur d’autant plus considérable que ces récits nous
fournissent, sur la question de la pauvreté, des rensei-
gnements confirmatifs et complémentaires de ceux que
transmettent les sources les plus ancienres.

Et d’abord, il est certain que Frangois n’avoulu enlever
les livres ni a ses Fréres ni aux Couvents. 11 n’accorde,
c’est vrai, que l'usage des choses nécessaires & 'entretien
de la vie et aux occupations que sa vocation respective
assigne a chacun. Mais stirement, il comptait parmi ces
choses les livres les plus indispensables. Comme nous
I'apprennent les Trots Compagnons, il se trouvait déja,
dans les anciennes résidences, quelques livres, mis a
Fusage commun des Fréres (1). Frangois, rapporte
Thomas de Celano, ne mettait les Fréres en garde que
contre le luxe des ouvrages : ils doivent y rechercher la
parole de Dieu et non la valeur, I’¢dification et non la
beauté des exemplaires. Il voulait qu'on n’en possédat

manu sua conscriptis, sicut ab ore sancti patris audivit, etego ipse audivi
a pluribus aliis sociis beati Francisci, quos vidi ». Responsio, éd. Enrre,
lignes g-12. Ibid. 168, lignes 24-30. et Arbor vitae, liv. 5, c. 3. 5.

(1) «.. Nihil insuper sibi proprium vindicabant, sed libris et aliis col-
latis utebantur communiter ». 7'res Socii, n. 43. Cf. Spec. perferf. p. 14.



LA SCIENCE FRANCISCAINE 23¢

qu’un petit nombre et qu’ils fussent mis a la disposition
des Freres qui en avaient besoin (1). Saint Bonaventure
établit que Francois ne voulait, ni ne pouvait refuser
des livres & ses Freéres. ls sontenus de précher, écrit
le Docteur séraphique, c’est la volonté formelle de leur
IFondateur. 51 donc ils ne doivernt pas précher des fables,
mais la parole de Dieu; s'ils ne peuavent acquérir la
science que par I'¢tude et §'ils ne peuvent ¢tudier qu’a
la condition d’avoir des livres, it est manifestement aussi
conforme a la perfection de la Regle d’avoir des livres
que de précher; et de méme qu'il n'est pas contraire
a la pauvrete de 'Ordre d’avoir des Missels pour célébrer
la messe et des Bréviaires pour psalmodier les Heures
canoniales, ainsi ne la blesse-t-on pas davantage, en ayant,
en vue de la prédication, des Bibles et d’autres ouvrages
nécessaires. Par conséquent, il n'est pas défendu aux
Freres d’avoir des livres(z). Ubertin sedéclare partisan de
cette maniere de voir et il ajoute : Frére Léon, qui en fut
le t¢moin auriculaire, rapporte que saint Francois voulait
que, dans chaque maison, il y ettt une bibliotheque
commune, composée de livres peu nombreux et pauvres,
ct non d’'une quantit¢ d’ouvrages curieux (3).

Du temps de Frangois, cela pouvait suffire. Non
seulement lui-méme, mais ’'Ordre en général, comme
nous le montrerons bientdt, hmitaient les études a la
Théologie et celle-ci ne s’étendait pas alors au-dela d’une

(1) « In libris testimonium Dei quaerere non pretium, acdificatienem
non pulchritudinem edocebat. Paucos tamen haberi volebat cosdemque ad
Fratrumn egentium necessitatemn paratos ». Tron. Crr. 1L n. 62,

(2) S. Bonav. [Fpist. de tribus quaest. n. 6, Opera, VIII. 332 sq.

(3) «... sicut dixit sanctus I.eo ex ere ipsius l'rancisci volebat, quod in
communi ad hoc (studium) haberentur libri sutficientes et pauperes. non
superflui nec curiosi n. UserTiN @ Arbor vitae, liv. 3. c. 5.



240 L’IDEAL DE SAINT FRANGOIS

étude comparée des textes de la Sainte ILcriture et de
passages tirés des ceuvres des Saints Péres (1). Les Reli-
gieux pouvaient donc facilement se contenter de I’Ecri-
ture Sainte et de quelques ¢crits des Peres, par exemple,
d’une Catena Patrum.

Quand les ¢tudes gagnérent tout a la fois en intensité
et en cxtension, il failut nécessairement accroitre les
biblioth¢ques des Couvents. On fut alors obligé de faire
la part de circonstances nouvelles, inévitables, et en
méme temps de rejeter toute possession des livres aussi
bien que des autres meubles. I.e seul moyen pratique
de résoudre la difficulté était d’attribuer a la Curie
romaine la propriété de ces objcts et d’en laisser I'usage
aux Fréres. Le Pape Grégoire IX sanctionna, en 1230,
cette solution du probléme des bibliothéques et des
livres, et il déclara qu’elle répondait de tout point aux
intentions bien conniues de son ami Francgois (2).

Cette méme interprétation sert de fondement a la
Décrétale (1279) de Nicolas 111 : Exiit qui seminat (3)
et Ubertin y souscrit au nom des Spirituels, en ce sens
que la biblioth¢que de chaque maison sera plus ou moins
considérable selon le nombre des Fréres et la nature de
leurs fonctions ; chacun y prendra les livres dontil aura
besoin ; aprés quoi, il les rapportera et les remettra au
service de tous.

I1 est donc certain que Frangois autorise les biblio-

(1) Usertin : Responsio, 73, ligne 35.

(2) « Et quum ex longa familiaritate, quam idem confessor No-
biscum habuit, plenius noverimus intentionem ipsius,ct in condendo
praedictam Regulam (de I'anncée 1223) obtinendo confirmationem ipsius
per Sedem Apostolicam ipsi astiterimus... ». Bulle Quo elongati. Bullar.
francisc. I, 68.Cf. t. I, p. 187.

(3) Bullar. francisc. 111, 40q.



I.A SCIENCE FRANCISCAINE 241

théques communes ; mais il ne Pest pas moins qu’i/ ne
permet a aucun Frére d avoir a sonusage unebibliothéque
particulire. Thomas de Celano (1) etles Trois Compa-
gnons (2) attachent & ce point une importance capitale.
Le saint Fondateur, disent-ils express¢ment, ne concéda
jamais qu’une biblioth¢que qui servait a tous les Freres
de la communauté. Thomas de Celano raconte au
surplus qu’un Ministre Provincial s’en vint trouver le
séraphique Patriarche pour lui demander la permission
de conserver par devers lui des livres fastueux et de grand
prix. Il regut cette réponse laconique : « Je ne veux
pas, a cause de tes livres, perdre le livre de I’Evangile
que nous avons promis. Pour toi, fais ce que tu voudras:
ce ne sera pas avec ma perrission » (3). Frére Léon
raconte, avec de plus longs dé¢tails, cette anecdote et
d’autres du méme genre (4). Remarquons ici spéciale-
ment que les auteurs qui citent les mémes faits renvoient
le lecteur avec persistance et sans crainte d’étre accusés
de mensonge aux manuscrits posthumes de Frere Léen
et d’autres premiers compagnens de saint Frangois (5).

(1) Tbid.

(2) 1bid.

{3) «... Cum quidam Minister libros ambitiosos multumque valentes
eius licentia retinendos expeteret, audivit ab ipso : Librum Evangelii,
quod promisi, pro tuis libris perdere nolo. Tu quidem quod volueris
facies, mea non tiet licentia ». /bid.

(1) Spec. perf. c. 2, ¢d. Saesrier, p. 7 sq. Fi. Userrix : Arbor vitae,
liv. 5, ¢. 3. Responsio, 75 et Declaratio, 177. I'r. AxGE : Expositio, 32 s3.
65 et Histeria septemn tribulationum, 445. lci et en beaucoup d’autres en-
droits, le texte que donne DorLincer est altéré, comme ncus avons pu
flous en convaincre, en cxaminant a la Laurenziana de Florence le Codex 7,
Plut. 20, fol. 12b-13a, dont il s'est servi.

(3) Spec. perf. p. 6:« Nos qui cum ipso fuimusad hoc respondemus,
sicut audivimus ab ore cius » Fr. Axce. Fapositio, 65 : « Et sicut frater
Lee scribit et alii sotii eiusdem sancti ». Fr. Ungrtin : Declaratio, 178,

16‘!



242 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

Elle est caractéristique l'explication que Frangois
donna un jour & Frére Richer. Celui-ci fui demanda
si 'on permettrait aux Fréres d’avoir un certain nombre
de livres a leur disposition, puisque ces livres n’appar-
tenaient pas a lindividu, mais a 1'Ordre. l.e saint
Fondateur lui répondit : « Ma premicre et derniére
volonté a ¢té et est encore que les I'réres ne possédentrien
en propre, a 'exception de I'habit, de la corde et des
chausses » (1). En d'autres circonstances, on lui posa de
pareilles questions et il fit la méme réponse, en rappelant
la pauvreté évangélique, a4 laquelle Jes Iréres se sont

o :
engagés par veeu (2).

Ces exemples prouvent qu'il ne s’agissait en aucune
tagon d’accorder ou de refuser a un Religicux le droit
de propriét¢ sur un certain nombre de livres. Une telle
propri¢té ne pouvait étre concédée & un Frére Mineur :
la chose est ¢vidente. Aussi la question se pose-t-elle tout
autrement. f.e Frére Mineur n'est aflili¢c a aucun
Couvent particulier ; 1l vovage beaucoup et souvent;
or, les livres qui lui sont le plus utiles, a-t-il le droit de
les emporter pour son usage purticulier d’un lieu dans
un autre ? Frangots le nic absolument, ainst quen fait
foi le récit d*Ubertin de Casale.

Oui, dit-il, le séraphique Pcre voulait qu’il v etit une
lign,g-12: « Haee omnia scripta sunt per manum tratris Leonis in libro, qui
est Assizii et in rotulis, quos habemus, ut superius est expressum. kx qui-
bus patet, quod intentio sancti Francisciomnem appropriationem librorum
exsuftiat n. Upernin (Arbor vitae, liv. 5, ¢. 3) dit que les « rotuli Fratris
Leonis » sont conservés au Couvent de Sainte Claire, a Assise.

(1) Spec. perf. p. 4 sq. Userniy : .drbor vitae, ibid. ; Responsio, 75.
Declaratio, 177.

(2) « Unde quotquot fratres venicbant ad cum pro habendo consilio

eius super huiusmodi, hoc modo respondebat eis». Spec. perf. p. 12.
UserTin : Declaratio, 177. 11 invoque le témoignage de Frére Léon.



LA SCIENCE FRANCISCAINE 243

bibliotheque dans chaque Couvent. « Toutefois, ce bien-
heureux Patriarche n’a jamais eu la pens¢e de permettre
aun Frere de se procurer une charge de livres, de les
regarder comme sa propriéié et de les emporter avec lui,
en changeant de résidence » (1). Au contraire, aucun
Religieux ne pouvait disposer d’un seul livre selon son
bon plaisir, ni Pemporter d'un licu dans un autre.
On n'exceptait pas meéme le cas ot ce livre aurait ¢té
donné en souvenir par des parents ou oflert en cadeau
par un intime ami (2). Que chacun prenne des ouvrages
a la bibliothéque commune selon ses besoins, son emploi
et ses capacités ; puis, qu’il les y reporte, apres s’en étre
servi (3). Si, aujourd’hui ou demain, il se met en route,

(1) « Absit autem, quod pater noster beatus Franciscus intenderet, quod
quilibet frater sibi salmas librorum conquireret vel sic sibi appropriaret
et quod quando frater mutatur de loco ad locum semper post te salmam
deferret ». Upirrniy + Rotulus, 11y lign. 20-23. Cf. Declaratio, 159, lign.
24 8q. Arbor vitae, live. 53, ¢. 3. 1 estinutile de répéter qu'une pareille
« salma» ou « sarcina » de manuscrits repreésentait tacilement la valear
d'une vraie biblioth¢que. telle que nous Pentendons anjourd’hui.

(2) « hxpresse autem asseruit beatus Franciscus. quod qui vuit esse
verus trater minor, non debet habere nec libros nec aliud quid suo usui
appropriatum exceptis necessariis vestimentis. unde nunquam  voiuit
concedere, quod aliquis frater haberet librum aliquem ad suum pro-
priwin usum, quantumcumque a sibi carissimis instantissime  fuerit
requisitus, sed volebat, quod libri ad divinum cultum et sacrarum scrip-
tuarum studium essent in communi et in illis addiscerent illi, quibus
Deus daret gratiam intellectus ». UserTiN :© Rotulus, 111, lign. 13 sq. « Et
licet hec (la prédication) supponant scientiam, ct scientia studium, et stu-
dium usum librorum ; tamen ex his, que dicta sunt supra de verbis
sancti tratris Leonis... non fuit intentio beati Francisci, quod fratres habe-
rent tot salmas librorum ad usum proprium, immo nec unicum librum ».
Arbor vitae, livr. 3. ¢. 5.

(3) Usermin : Declaratio. 179 sq. Ce sentiment est exprimé dans les
passages que nous avons déja cités de Tnom. CeL. I1, n. 62 et des Tres
Socii, n. 43.



244 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

qu’il n’emporte avec lui que I'habit qu'il a sur le corps (1)
et le bréviaire, afin de pouvoir réciter les Heures (z2).

Ils ne manquérent certes pas les Religicux qui firent
au saint des représentations a cet égard (3). Certains
d'entre eux lui demandérent de les autoriser, au moins
exceptionnellement, a conserver quelques livres et a les
emporter avec eux (4). Si Frangois dut parfois tolérer
cet abus, sans rien dire (5), il n’en resta pas moins,
personnellement, le partisan résolu du principe qu’il
avait ¢tabli dés le commencement (6). A la fin de sa vie,
il demandait encore a son successeur de ne pas étre un
collectionneur de livres, mais de se contenter, pour les
affaires de 1'Ordre, d’un petit carnet, d'une écritoire et
du sceau (7).

Mais les besoins, devenant plus nombreux avec
le temps, 'emportérent ici encore sur I'idéal primitif.
Les plaintes que contient le Speculum et pour 'authenti-
cit¢ desquelles il se réclame de Frere IL.éon, celles de

(1) Spec. perf. c. 2, p. 12. Upertin : Declaratio, 178, lign. 1 sq.

(2) Regulal, c. 3 ; 11, c. 3. Opusc. Lemvens, 28, 66. 1BocuMER : 4, 31.
Cf. notre travail : S. Frangois d’Assise et le Bréviaire romain, dans :
FEtudes franciscaines, V. Paris, 1go1, 490 sq.

(3) Spec. perf. p. 3, 6, 29 sq.

(4) Spec. perf. ibid. Unerrtin : Declaratio, 177 sq.

(3) «... beatus Franciscus tempore suo non fecit ita Regulam et pau-
pertatem (quoad libros) observari a fratribus... nec ita observandum man-
davit... quia valde timebat scandalum et in se et in fratribus, nolebat
contendere cum ipsis, szd condescendebat invitus voluntati eorum ». Spec.
perf. p. 6.

(6) « Unde ipse ad litteram obscrvavit totum sanctum evangelium (Cf.
Luc. X, 3) a principio, ex quo coepit habere fratres, usque ad diem mor-
tis suae ». Spec. per:f. p. 9; cf. 0 sq.

(7) « Sufticere, inquit, debet huic pro se habitus et libellus, pro fratri-
bus vero pennarium et sigillum. Non sit aggregator librorum ». THou.
Cgu. 11, n. 183.



LA SCIENCE FRANCISCAINE 245

Frére Ubertin de Casale montrent que,souvent, les Fréres
emportaient avec eux d’un lieu dans un autre, les livres
dont ils ne pouvaient se passer. Le chroniqueur Mathiea
de Paris rapporte que, vers 'année 1255, il rencontra des
Fréres Mineurs qui portaient avec eux en voyage une
petite biblioth¢que dans un sac (1). Cinq ans plus tard,
en 1260, saint Bonaventure régla définitivement cette
question dans les viecilles Constitutions, que publia
le Chapitre Général de Narbonne. Les religieux sont
autoris¢s individuellement & garder pour leur usage
particulier les livres nécessaires et a les transporter avec
eux d’un Couvent dans un autre et méme de Province
a Province. Ils ont cependant 'obligation de solliciter a
cet effet la permission de leur Ministre Provincial et,
a leur mort, ces livres feront retour a leur Province

S s

d’origine (2).
tre pauvr r Francois (3), c’¢tait non sculement
[Ztre pauvre pour Francois (3), ¢

(1)« Libros continue suos, videlicet bibliothecas in forulis a collo depen-
dentes baiulantes ». Marimu pE Parts @ Historia Anglorum, ¢d. Momun.
Germ. hist. Script. XXVI1l, 397. On pourrait d’ailleurs penser tout d’a-
bord au Bréviaire que les Fréres portaient avec eux.

(2) « Nullus frater libros scribat vel scribi faciat ad vendendum, nec
minister provincialis audiat habere vel retinere aliquos libros absque
licentia gencralis ministri, nec aliqui fratres accipiant vel habeant absque
ficentia suorum provincialium ministrorum. It nulla biblia emenda
precium 20 librarum turonensium excedat. Si contingat aliquem fratrem
transferri de una provincia ad aliam ad morandum, libros ei concessos ad
usum possit habere; post mortem vero suam libri scripti vel empti de
cleemosina ad illam provinciam revertantur, ad quam dicta eleemosina
pertinebat ; et ad hoc fideliter faciendum ministri firmiter, in quorum
provinciis decesscrit, teneantur... Nullus libros aliquos retineat sibi
assignatos,nisi sint totaliter in ordinis potestate, quod libere per ministros
dari valeant ¢t auferri ». Die dltesten Redaktionen der Generalkonsti-
tutionen des I'rangiskancrordeis, éd. Eurve, Archiv fur Lit. u. Kirchen-
gesch. V1, 111,

(3) Cf. sup. le chapitre sur I’humilité, t. I, c. VII1,



246 I'IDEAL DE SAINT FRANGCOIS

renoncer aux biens matériels, mais encore ne pas se
prévaloir de sa science, imposer une régle au « moi »
égoiste par le dépouillement « du mien et du tien », et
le corriger par Uhumilit¢ et la simplicité. Nous avons
d¢jd vu comment ces deux vertus se conservérent chez
les savants de 'Ordre et imprimérent & la science fran-
ciscaine un cachet particulier (1). ! apparut aussi par &
combien Frangois pensail avec noblesse et perspicacité
de Pharmonie entre Ia science et Uhumilité ; combien
il étair ¢loigné de sacrifier Vhumilit¢ pour la science
ou la science pour humilit¢ et combien, au contraire,
il ¢tait convained que 'humilit¢ sincére est avantageuse
A la vraie science et que la vraie science rend humble,
simple, modeste.,

Mais le détachement du monde et de soi-méme par
Phamiliee et la pauvreté ne sutfit pas. Frangois demande
que les Fréres qui étudient sojent unis a Dieu par la
pratique de la pidté. Le précepte qu’il fait dans sa Regle
a tous les Freres qui travaillent s’adresse aussi  tout
particulicrement, cela va de soi, @ ceux qui se livrent
a ’étude : « Que les Freres, a qui le Seigneur a donné
lagrace de travailler, travailient{id¢lement et dévotement,
de telle sorte qu’en bannissant I'oisiveté, ennemie de
I'ame, ils n’¢teignent point en eux lesprit de sainte
oraison et de dévotion, auquel les autres choses tempo-
relles doivent servir » (2). (C’est dans ce méme sens que
Frangois parle des rapports entre I'¢tude et I'oraison
dans sa l.ettre 4 saint Antoine (3). [.a premiére place

(1) Cf t. LI p. 292, 346.
(2) Cf.supra p. 21g.
(3) Cf. supra p. 227.



[.A SCIENCE FRANCISCAINE 247

revient a I'oraison. L’¢tude dirige l'oraison et l'oraison
sert de flambeau a I’étude (1).

Voyait-il des Fréres cultiver la science aux dépens
de la vie intérieure, il en gémissait amerement : « Ces
Freres, disait-il, qui sont poussés par un vain désir
dapprendre, se présenteront les mains vides, au jour
de la remunération, Je les voudras mieux affermis
dans la verta, afin quau temps de la tribulation ils
aient avee eux le Seigneur dans leur angoisse. Car, elles
viendront les heures de la tribulation et les livres alors
ne serviront de rien ; on les jettera dans Uembrasure des
fencures et dans les coins » (2). « Ainsi parfait le Saint,
remarque Thomas de Celano, non pas cerics pour
condamner Pétude de 'Eeriture Sainte, mais pour enlever
A tous ses Freres le souct exagére d'acquérir la science.
Il prétérait les voir affermis dans la charit¢ plutot que
bralés de la soif dapprendre. JI pressentait que, dans
un avenir prochain, la science serait une cause de ruine,
tandis (ue ce serait un soutien pour Pesprit de s'étre
appliqué aux choses spiritucelles » (3). 11 faisait allusion

(1) « Fuit ergo sua intencio, quod... fratres, quibus daret Deus aptitu-
dinem intellectus in illis (libris) legendo ct alios instruendo proficerent,
ita tamen quod magis csset principalis intencio et occupacio oracionis
quam studii, et studium oracionem dirigeret. et oracio studium illus-
traret », UsErniN : Responsio, 75. Declaratio. 178, Dans ces deux passages,
Freére Ubertin fait remonter ses informations a Frére Léon.

(2) « Dolebat si, virtute neglecta, scientia quaereretur, praescrtim si non
in ea vocatione quisque persisteret, in qua vocatus a principio tuerit.
Fratres, ait, mei, qui scientiae curiositate ducuntur, in die retributionis
manus invenient vacuas. Vellem eos magis roberari virtutibus, ut, cum
tempora tribulationis venirent, secum haberent in angustia Dominum,
Nam et ventura est, inquit, tribulatio, qua libri ad nibilum utiles in
fenestris proiiciantur et latebris ». Tuos. CeL. II, n. 195.

(3) « Non hoc dicebat, quod Scripturae studia displicerent,sed quo a



248 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

a cet avenir, quand il disait : « Il y en a beaucoup qui
recherchent la science, jour et nuit, de toute leur applica-
tion et de tous leurs efforts ; ils laissent de coté la sainte
oraison et les exercices de piété et ils deviennent infid¢les
a leur vocation » (1).

fu égard au caractére de son ordre, Francoisnecroyait
pas seulement que toute étude dut passer aprés la pricre,
mais il n’admettait et ne recommandait que les études
théologiques.

Sinous comparons, en effet, les différentes expressions
dont il se servait, en parlantdes études dans I’Ordre, nous

) ’
constatons qu’il mentionne exclusivement « I'étude spiri-
tuelle »n, « I’étude de la sagesse n, « I'étude de la Sainte
Ecriture », « la science de la Sainte Théologie ». Or, ces
expressions désignent toutes, nous le savons, la science
de Dieu ou la Théologie. Quant a la sagesse profane ou
Philosophie, il n’en est question nulle part (2).
U q p

En permettrait-il étude dans I’Ordre ou la défen-
drait-il? Il ne semble pas que la question lui ait jamais
eté posce. Mais, il est certain, le cas échéant, que sa
réponse aurait €té négative.
superflua cura discendi universos retraheret, et quosque magis charitate
bonos, quam curiositate sciolos esset vellet. Pracodorabatur etiam tem-
pora non longe ventura, in quibus occasionem ruinac fore scientiam
sciret, spiritus vero fulcimentum spiritualibus intendisse ». 7bid.

(1} « Etdicebat: Multi sunt, qui totum studium suum et sollicitudinem
suam die noctuquz ponuat in scientia, dimittentes vocationemn suam,
sanctam et devotam orationem suam ». Fr. Loy : S, Francisci intentio
Regulae, éd. Lemsens, Documenta antiqua franciscana pars 1a, Quarac-
chi, 1go1, go.

(2) Tuomas e Crrano (II, n. 18g) dit simplement : « Haec est (simpli-
citas), quae graecas glorias non optimas arbitrans, plus eligit facere quam
discere vel docere ». On pourrait voir duns ces paroles une allusion a la
Philosophie grecque ; toutefois, il ne s’agit la que d’une réflexion person-
nelle de Thomas de Celano et non du sentiment de saint Frangois.



LA SCIENCE FRANCISCAINE 249

La chose se comprend trés bien. La Philosophie,
jusquan X111 si¢ele, n’avait pas ¢té admise dans les
) )
tcoles d’Occident (1). Celui qui aspirait a faire des études
supérieures de Théologie, de Droit ou de Médecine,
n’avait besoin que de posséder la Grammaire, c’est-a-dire
le latin en usage parmi les lettrés, et, autant que possible,
un peu’ de Logique. Or, ce qu'on appelait alors la
Logique n’é¢tait qu’une simple initiation aux formes
linguistiques de I'enseignement scientifique. C’est au
X11esi¢cle seulement que les latins connurent la Dialec-
tique d’Aristote ; puis, on mit en circulation, au
commencement du XIITe siccle, les traductions de sa
Physique, de sa Métaphysique ct de ses ouvrages sur les
Sciences naturelles (2). Ainsi apparurent tout d’un coup
les trésors insoupgonnés de fa Philosophie grecque tout
enticre.

Il parut cependant indigne de la science chrétienne
ct de la théologie en premier licu d'en faire usage.
Elle était, en outre, pleine de périls pour la foi et enfin,
mualgré tout le génie du Stagirite, elle ¢tait complétement
envahie par l'esprit paien. Il faut ajouterque les traduc-
tionsqu’on enoffraitavaient ét¢ faites par des philosophes
arabes et importées de la péninsule hispanique avec les
commentaires d’Avicenne et d’Averroés. Il s’agissait,

(1) Sur le résumé suivant, cf. notre Geschichte der wissenschaftliciien
Studien im Franjiskanerorden et particulidrement les pages 447-400
(Traduction du P. Eustne pe Bar-ne-Due, p. 402-5e4), qui doanent un
exposé détaillé de l'introduction progressive de la Philosophie dans les
écoles du X1I1¢ siécle et plus spécialement dans celles des Religieux
Mendiants. X

(2) Les ancienaes traductions de i3oéce (f vers 524 disparurent, an
moment de la ruine de 'ancienne culture, sauf pourtant les deux premiers
Livres de I'Organon, c’est-a-dire la lLogique d'Aristote. Jéid. p. 200.
P. Luskpe, p. 210.



250 L’IDEAL. DE SAINT FRANGOIS

en fait, d'une philosophie arabe, a laquelle I'aristotélisme,
dénaturé sur une foule de points, servait de fondement ;
elle favorisait I'hédonisme et le déisme, et pouvait
devenir, pour I’Occident chrétien, plus dangereuse que
les armées de I'Islam. L’Eglise vit avec terreur le mal
qui la menagait. Elle défendit plusieurs fois, a partir
de 1210, a la Faculté¢ des Arts de Paris de donner des
cours sur la Physique et {a Metaphysique d’Aristote,
jusqu’a ce que les crreurs, contenues dans ces ouvrages,
en aient ¢te retranchées, et elle exhoriait les théologiens
a interpreter la parole de Dieu, en s’appuyant sur les
Samts Ptres, au lieu de recourir & des philosophes
paiens qui ne connaissent pas Dicu (1).
Les Ordres religicux déployérent sur ce point une
grande sévérité. Sans parler des meines « qui n’¢rudiaient
pas », nous lisons dans les premicres Constitutions des
Domintcains @ « Les Religieux ne doivent pas ¢tudier
les ouvrages des philosophes pajens ; tout au plus
peuvent-ils v jeter un coup d’ceil en passant. Ils n’ont
en somme, Uautorisation d’apprendre aucune science
profane, & moins que le Maitre Général ou le Chapitre
Général ne fasse une exception pour celui-ci ou pour
celui-la. Tous les autres Religieux, jeunes et vieux,
doivent s’en tenir a la Théologie » (2). Nous avons
vu que Francois et ses premiers disciples écartaient la
Philosophie d’une fagon tout au moins aussi catégorique
et nous comprenons maintenant trés bien leur attitude.
Mais bient6t, le mouvement en faveur d’Aristote se

() Chartul. Univers. Paris, éd. DenrLe-CraTELAIN, |, . 11, P. 70
n. 59, p. 114-116; n. 76, n. p. 138 ; n. 87, p. 143.

(2) Die Konstitutionen des Predigerordens vom Iahre 1228, éd.
DeniFLE, Archiv, 1, 222,



LA SCIENCE FRANCISCAINE 251

dessina sur toute la ligne. On se mit en peine d’éliminer
les erreurs que lui et ses commentateurs professaient,
et d'utiliser, au profit de la science chrétienne, leurs
ceuvres gigantesques. Chose ¢onnante ! les écoles des
Mineurs, & Oxtord et a Paris, précédérent toutes les
autres dans cetie voie.

A Oxtord, le docteur franciscain Robert Grosseidte
mettait au service de la Théologie. dés 12230 non
seutement les Lungues et les Sciences naiurelles, mais
encore la Philosophie. Son disciple Adam de Marsh,
imita son exemnie jusquaun temps de Roger Bacon.
Bacon, qui avait ¢tudié 4 lear ¢oole, n'hésite pas a e
placer 'un et Pautre & cot¢ d’Aristote et d"Avicenne, et
declarer que tui-méme ne marche que dans « ces cheruins

Q
\
d

nagnifiques s quiils [ ont cuverts (1).

Un paretl changement saccomplit & 'éeole des
Mineurs de Paris, en 1231, orsque le celehre professeur,
Alexandyre de Haleés en prit fa direction. Le premier de
tous les auteurs de Sommes, i coiplova les ¢erits du
Stagirite dans Uexposé des quesiions théologiques. 11
appliqua, dans une foule d’endroits, au dogme chrétien
les spéculations de ce Philosophe ¢t de ses interprétes,
Aviceniie et Averrocs. Il redressa des opinions fausses
et découvrit les sophismes de ses deux disciples arabes.
Il utilisa, dans Pintérét des recherches théologiques,
toute la puissance de la Dialectique d’Aristote, déclarant
que, grace a ce Philosophe, la scolastique prendrait un
développement extraordinaire. Ainsi ouvrit-il aux grands
esprits qui allaient paraitre : Albert le Grand, Thomas
d’Aquin, Bonaventure, Duns Scot, la voie dans laquelle

(1) Cf. Fruoer, ibid. 457-453q. P. Eusise pe Bar-ni-Duc, 472-474



252 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

ils marchérent 8 d’'immortelles victoires (1). Son disciple
et imitateur, Jean de la Rochelle (f1245), osa, dans un
discours public, non seulement désapprouver la lutte
engagée contre la Philosophie, mais encore affirmer que
Satan lui-méme en ¢tait 'instigateur. S’inspirant d’un
passage de I'Fcriture, il en donne cette interprétation :
« Il n’y avait pas de forgerons dans tout le pays d’Israél.
Les Philistins avaient interdit ’exercice de ce métier,
dans la crainte que les Hébreux ne vinssent a se
fabriquer des lances et des épées (2). Les forgerons sont
les maitres de Philosophie. Voyez comme ils sculévent
leurs objections, fortes, irréfutables, qui aiguisent I'esprit
comme un glaive; voyez comme leurs arguments portent
loin, pareils a ces lances qui jettent des éclairs. Voila
pourquoi Satan met tout en «euvre pour rendre
impossible ’étude de la Philosophie ; il ne veut méme
pas que les chrétiens fidéles aient esprit pénétrant» (3).

Apres Pexemple des deux Ewudes générales d’Oxford
et de Paris, la Philosophie fut introduite dans les autres
Etudes de I’Ordre, sous le Généralat de Crescent de Jesi.
Ange de Clarin dit en propres termes que «les arts
funestes d’Aristote, vraies plaies d’Egypte » se sont
abattus sur I’Ordre, du temps de Crescent (4). Celui-ci,
en dehors de ses autres infractions a la Regle, a favorisé
a lexces « cet insatiable désir de savoir », qui poussa,
malgré tout, « a faire étudier les sciences profanes et a
multiplier les écoles ot on les enseignerait ». Dans les
Provinces d’ltalie, en particulier, on vit quantité de

(1) 1éid. 198 5q. 459 5q. P. Euskze, 208 sq. 474 sq.
(2) 1 Rec. XIII, 19.

(5) Cf. FELDER, 461, P. Eusttse, 476.

(4) Expositio, 210.



LA SCIENCE FRANCISCAINE 253

Fréres « abandonner 'oraison et préférer a la divine
sagesse la science vaine ct stérile d’Aristote, désirer
avidement de suivre les cours de Sciences naturelles et
de Dialectique, fonder a cette fin des écoles spéciales et
d¢penser leur zele a les multiplier » (1), Clest alors que
I'opposition des Spirituels aux ¢tudes profanes éclata
dans toute sa force (2), prit une forme toujours plus
aigué et fut, pour finir, une des causes principales qui
amena les Spirituels a se séparer de 'Ordre.

[Les plus mod¢rés d’entre eux, ils appartenaient a la
vicille génération, ne se plaignaient que des exces en fait
de PPhilosophic et d'¢tudes, aux dé¢pens de la piété et de
Pesprit d’oraison. Ainsiy le Général de I'Ordre, Jean
de Parme (1247-1257), affirnie trés catégoriquement que
I'édifice de I'Ordre repose sur la vertu et sur la science
comme sur une double muraille ; mais, faisant allusion
a la fagon dont on se sert de la Dialectique en Théologie,
il se plaint qu’on ¢léve la muraille de la science « plus
haut que le ciel » et qu'on donne 4 la ruraille de la vertu

(1) Iistoria septem tribulationim, ¢d. Enwrie, Archiv. 11, 356-358.
(Dollinger, p. 400, qui aurait pu consulter le texte du Pére Ehrle, mutile
gravement ce passage). Ange de Clarin a tort, quand il affirme que, sous
Crescent, I'étude de la Philosophie recut partout et définitivement droit de
cité. Son organisation commenga i cette date, elle se développa au cours
des trente ou quarante années qui suivirent et elle s’acheva, en 1292, avec
les Constitutions géndrales qui portérent cette ordonnance : « Iura vero
et physica in scolis theologic ab eodem lectore et codem tempore non le-
gantur, sed alibi et ab aliis, ubi fuerit opportunum ; saeculares autem ad
huiusmodi lectiones nullatenus admittantur. Nec ratione huiusmodi
studii ab humilitatis obsequiis et divinis officiis eximantur, parcatur tamen
iuvenibus a discursu ». Enrie : Die altesten Redaktionen der General-
konstitutionen des Iranyiskanerordens, dans : Archiv. VI, 108. Cf.
Fevoen, ibid. 462-460. P. Kusksg, 477-481.

(2) Fevper, 463. P. Eustag, 478.



254 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

de bien moindres proportions (1). Pierre Jean Olivi
(T 1297) regrette. lui aussi, la part trop grande faite a la
philosophic. Il adimet cependant que cette étude peut se
concilier avec I'idéal franciscain, dans la mesure ou elle
vient en aide a la Théologie ct n’Cteint pas Desprit
d’oraison (2).

lLes Spirituels  extrémes qui vinrent plus tard et
specialement Ange de Clarin et Ubertin de Casale
condamnaient les ¢wudes philosophiques pour le seul
motif qu'on n'en avait point fait du temps de saint
Frangois. Ils oublinient que les conditions étaient
devenues tout autres : la philosophie grecque avait été
penétrée par Pesprit chréuen ;5 la science ecclésiastique,
en s’appuyant sur Aristote, avait pris un développement
qui tenait du prodige ; les hommes les plus éclairés et
les plus saints s’adonnaient & la Scolastique qu’on ne
peut concevoir sans Aristote; lglise la défendait comme
la prunelle de ses yveux et Frangois lui-méme, e fils le
plus obéissant de 'Eglise, aurait souscrit & ses décisions,
puisque les circonstances n'¢taient plus les mémes. |.es
Spirituels furent seuls & s’opiniatrer, sur ce point comme
sur d’aures, dans leur rigorisme intransigeant ; s
laisserent tomber de plus en plus les études théologiques
et lapostolat, s¢ révolierent contre P'Ordre, le Pape

(1) « Cum ex duobus parietibus construatur aediticium Ordinis. scilicet
moribus bonis et scientia, pariete 1 scientiae tecerunt ultra coelum et coe-
lestia sublimem, in tantum ut quaererent. an Deus sit ; parietem vero
morum permiserunt ita bassum esse, ut pro laude magna dicatur de tra-
tre : Securus homo est ; unde non convenienter videbantur aedificare ».
Tuosas v'Ecciestron @ De adventu Minorum in Angliam. coll. X111,
P 93.

(2) Enrig: Petrus lohannes Olivi, sein [.eben und seine Schriften, dans :
Archiv. 111, 480 sq. 501 sq,



I
N

I.LA SCIENCE FRANCISCAINE 2

et U'Eglise ; et périrent victimes de leur fanatisme
(1317-1318).

La vraie place que la science devait occuper dans
I'Ordre, au milicu d’un état de chose qui s'était peu a peu
modifi¢ depuis la mort de saint Frangols, avait ¢i¢
déterminé depuis longtemps par saint Bonaveniure,
« le second Fondateur de I'Ordre franciscain », non
moins grand par la saintet¢ que parla science. kn face
des attaques du dehors et des excés des laxistes comme
des rigoristes, au dedans, il trace a ses confréres, pour
feurs études, les regles suivantes :

1. L'ctude de la Théologic ou de la Sainte Ecriture
esty en raison de Tapostolat, un devoir essentiel de la
vocation des Fréres. « Puisque 1'Ordre, remarque le
saint Docteur, est obligé, conformément a sa protession
régulicre, de précher et d’entendre les confessions, et
que ces emplois supposent la connaissance de la Sainte
Ecriture, il nous est indispensable de faire des études et
d’avorr des professeurs d’Ecriture sainte» (1). It encore:
« Ces pauvres Fréres sappliquent @ sauver les ames,
mais ils sont incapables de le faire sans le secours de la
Sainte Ecriture ; or, ils n'arrivent & la posséder a fond
que par Tétude de la Théologie, qui consiste a lire,
a mediter, & prier, & se livrer 4 la contemplation, a
¢oouter, & discuter et a précher le texte de la Sainte
fscriture @ loquendo, meditando, orando, contemplando,
audiendo, conferendo, praedicando ». Ils sont donc tenus
de s’adonner a ces ¢tudes qui, par suite des ditlicultés
qu’elles présentent, absorbent 'homme tout entier et,
par le fait de leur supériorité, dépassent tout autre

(1) Determin. guaest. pars 1. q. 3. Opera. V111, 33.



256 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

occupation corporelle (1). A supposer méme que les
Fréres cultivent d’autres sciences, « ils ne doivent pas
trop s’¢loigner de la Sainte Ecriture qui est leur maison
paternelle » (2), et s’ils font usage de ces sciences dans la
Théologie, ce doit étre toujours avec mesure et prudence.
Il ne faut pas mélanger au vin de la Sainte Ecriture
I’eau de la Philosophie en telle quantit¢é que le vin
devicnne de Peau. Ce serait 1d un funeste miracle.
Le Christ a changé l'eau en vin, il n’a pas fait le
contraire (3).

2. En conséquence, l'étude de la Philosophic ou des
sciences profanes se justifie et devient obligatoire dans
Uintérét de la Théologie et de I'apostolat. Saint Bona-
venture blame quelques Fréres de perdre leur temps
a des ¢tudes vaines et inutiles ou de cultiver les sciences
profanes pour elles-mémes seulement (4). Les disciplines
philosophiques ne sont permises qu’autant qu’elles sont
des auxiliaires de la Théologie, qu’elles préparent a la
Théologie, qu’elles se proposent la Théologie pour fin
et qu’elles sont sanctifices par cette fin déterminée (5).
Ainsi entendues, saint Bonaventure leur accorde une
grande importance. Son traité : De reductione artium
ad Theologiam est un hymne sur 'harmonie de la
science naturelle avec la science surnaturelle et la foi.

(1) Apologia pauperum, c. 12, n. 13, Opera, V111, 320.

(2) Collatio XVII in Hexaémeron, n. 25, Opera, V, 413.

(3) Collatio XIX in Hexaémeron, n. 14, Opera, V, 422.

(4) Epist. de tribus quaest. n. 12 sq. Opera. VIII, 335 sq.

(3) Collatio XXII in Hexaémeron, n. 2. Opera, V, 440. Le principe
qui domine tout I'enseignement au Moyen-Age, c’est que la Théologie est
I'uniqueobjet qui mérite de fixer I’attention des esprits. Toutes les autres
sciences ne sont que des routes et des mcyens pour arriver a ce terme
supréme. Voir les preuves dans FeLwER, 380 sq. P. Eustsg, 3¢5 sq.



LA SCIENCE FRANCISCAINE 257

« Toutes les connaissances, écrit-il, sont précieuses pour
comprendre la Sainte Ecriture qui est leur fin; par
I’Ecriture, elles recoivent leur perfection etsontordonnées
a l'illumination éternelle... Il est donc évident que la
sagesse de Dieu dont la Sainte Ecriture donne une
lumineuse connaissance, est aussi cachée dans toutes les
sciences et quechacuned’ellesrend service a la Théologie.
Leur principal avantage est de fournir des matériaux
a l’édifice de la foi (1). Oui, la Philosophie est utile ;
plus que cela, elle est absolument indispensable. Sans
elle, il devient souvent impossible de dé¢fendre ’enseigne-
ment de la foi; de nombreux passages de la Sainte
Ecriture sont incompréhensibles, quand on ignore les
sciences profanes (2). La Philosophie construit, a 'aide
de ces études de la nature, un miroir dans lequel la
Théologie contemple la vérité divine. Ces deux sciences
forment ensemble 1’échelle de Jacob, dont le pied repose
sur le sol de la Philosophie et dont le faite s’éléve
jusqu’au ciel de la Théologie, et cela par Jésus-Christ,
Maitre du monde et de la vérité, dans 'ordre naturel
comme dans l'ordre surnaturel (3).

3. Cest par cette échelle que les Fréres doivent
constamment monter vers le ciel, en cultivant la
Théologie et la Philosophie avec esprit de picté. Cest
en cela, d’aprés saint Bonaventure, que consiste le
signe caractéristique de la science des Mineurs. Les
Dominicains et les Franciscains se distinguent de tous
les autres Religieux par la spéculation scientifique,
explique-t-il ; puis, il indique le caractére distinctif de la

(1) De reductione artium ad theol. n. 7,26, Opera, V, 322, 326.
(2) Epist. de tribus quaest. 1bid.
(5) Brevilequium, Prol. § 3, Opera. V, 203.

i

57/



258 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

science dominicaine et de la science franciscaine : les
Dominicains tendent d’abord a la spéculation, puis a la
pi¢té ; Jes Franciscains tendent d’abord a la piété, puis
a la spéculation. Oh! puissent cette piété et cette onction
ne les abandonner jamais (1) !

La science franciscaine est incarnée dans saint
Bonaventure. Son intime ami et secrétaire, Bernard de
Besse, dit de lui : « De méme qu’on voyait Bonaventure
grandir parmi les flambeaux de la science et progresser
surtout dans la Sainte Ecriture avec une capacité
¢tonnante, ainsi la grace de la dévotion prenait sans
cesse en lui de nouveaux accroissements. C’est que toute
vérité dont il acquérait l'intelligence, il la convertissait
en pri¢cre et en louange de Dieu,etil la contemplait
avec un infatigable amour » (2). Ce commerce ininter-
rompu avec Dieu répandit dans ses ouvrages I'onction
et le parfum mystique que tous admirent et lui mérita
le titre de « Doctor devotus, Doctor seraphicus : Docteur
pieux, Docteur séraphique ».

(1) « Alii principaliter intendunt speculationi et postea unctioni ; alii
principaliter unctioni et postea speculationi.Et utinam isteamor vel unctio
non recedat ». Collatio XX!I in Hexaémeron, u. 21, Opera, V, 440.

(2) « Hicsicut in luminibus scientiarum et maxime in Scripturis sacris
videbatur miranda capacitate proficere, ita in devotionis gratia continuum
sumebat augmentum. Siquidem omnem veritatem, quam percipiebat intel-
lzctu, ad formam orationis et laudationis divinae reducens, continuo rumi-
nabat affectu». Catalogus Gener. Ministr. éd. P. Hirarix bE LUCERNE, 112.



CHAPITRE XVIII

LA PIETE DE S. FRANCOIS

« En Frangois, écrit Adolphe Harnack, la pié¢té du
Moyen-Age arrive a sa plus claire et a sa plus puissante
expression » (1). Henri T'ilemann partage aussi cette
opinion : « La pié¢t¢ de Frangois est le type parfait du
sentiment religieux au Moyen-Age » (2). Si des hommes,
qui ne sont pas catholiques, pensent ainsi, c’est que,
manifestement, la piét¢ a été pour Frangois Daffaire
essentielle, le point le plus ¢levé, le plus sublime de son
idéal. Mais alors, dira-t-on peut-étre, d’our vient que vous
en parlez seulement a cette heure, et encore dans un seul
chapitre ? Nous pourrions répondre a cette objection,
en demandant a notre tour : Et comment se fait-il que
nous allons traiter encore de la piét¢ de saint Frangois
dans un chapitre spécial, puisque c’est d’elle seulement
qu’il est question dans tout le cours de ce travail ?

La piété tourne vers Dieu I'homme tout entier.
Lapiétéchrétiennele conduitala suite de ’'Homme-Dieu,
Jésus-Christ et lui fait imiter et reproduire ses vertus.

La pi¢té, comme l'ont comprise tous les Fondateurs

(1) Dogmengeschichte 111, 3¢ éd. Fribourg-en-Br. 1897, 380.
(2) Studien zur Individualitat des Frangiskus von Assisi, Leipzig-
Berlin, 1914, 213.



260 L'IDEAL. DE SAINT FRANGOIS

d’Ordre avant saint Frangois, n’est qu'une forme plus
haute de cette imitation du Sauveur : elle demande aux
moines d’observer en méme temps que les préceptes,
les conseils ¢vangéliques. La piété du Séraphin d’Assise
s’en distingua, en ce qu’elle se proposa de pratiquer par-
faitement tout I’Evangile, quant a l'esprit et quanta la
lettre, et d’imiter constamment le Sauveur non seulement
danssa vie cachée et contemplative,mais encore dans sa vie
publique et active. Voila le caractére propredel'idéal desa
pi¢té. Vie active ou vie contemplative : il n’y avait pas eu
jusque-la d’autre solution. Vie active ¢ vie contemplative,
déclara Frangois, ¢n réduisant cette antithése dans!’unité
plus haute de la constante imitation de Jésus-Christ.
Servir, pour 'amour de ce Maitre ador¢, le prochain par
les ceuvres de la charité et de 'apostolat, ce fut Papogée
de sa pi¢té. Ainsi, la vie, prise dans son ensemble, devieng
pour lui, une religieuse piét¢.

En passant en revue les diflérents idéals de cet homme
uniquement pieux, nous ressemblions a des visiteurs
qui s’avancent & travers les nefs d’une c¢glise et en
admirent les beautés. Il ne nous reste plus maintenant
qu’a pénétrer dans l'intérieur du sanctuaire pour consi-
dérer de plus pres la piét¢ du Poverello, au sens strict
du mot : sa vie de priére, ses exercices de priére, son
esprit de pricre.

I. — Cette parole : vie de priére de saint Frangois,
nest pas une exagtration. LLe commerce intime avec
Dieu y tient, en effet, une si large place, il y prend une
telle importance que sa vie s’est changée proprement en
pri¢re. « Il faisait de son temps un saint repos, durant
lequel il gravait la divine sagesse en son cceur », ainsi



LA PIETE DE S. FRANGOIS 261

s’exprime son biographe (1). La pri¢re ¢tait son bonheur
ici-bas, le soleil toujours resplendissant qui ¢clairait
chacune de ses journées, ’asile le plur stir ot son cceur
demeurait caché. Il ne la limitait point a quelques
instants, il la faisait durer le plus longtemps possible.
Il paraissait ne pouvoir plus se séparer de Dicu devant
qui il se tenait dans une priére ardente, humble, filiale.
Lorsqu’il marchait ou s’arrétait, qu’il mangeait ou buvait,
dans sa cellule et au dehors, pendant le travail comme
pendant le repos, partcut et toujours il priait, de sorte
qu’on avait I'impression qu’il consacrait a cet exercice
non seulement son cceur et son corps, mais aussi ses
ceuvres et son temps (2).

« Aussi son grand désir était-il de se libérer de tout
ce qui est du monde, afin que, méme pour un temps,
la sérénité de son esprit ne fiit pas troublée au contact
de cette poussi¢re. Il se rendait insensible a tous les
bruits du dehors et, de toutes ses forces, il recueillait ses
sens extérieurs et maitrisait les mouvements de son ame
pour ne s’occuper que de Dieu. Il se nichait dans les
crevasses des rochers ou habitait dans les trous des
murailles. Il recherchait avec une sainte dévotion les
maisons abandonnées et il restait trés longtemps anéanti
dans les plaies du Sauveur. 1l se retirait fréquemment

(1) « Otium sanctum, quo sapientiam cordis inscriberet, faciebat de tem-
pore suo ». Tuow. CeL. 11, n. 94.

(2) « Nam eius tutissimus portus erat oratio, non unius existens mo-
menti, vacuave ut praesumptuosa, sed longa tempore, plena devotione,
humilitate placida ; ... ambulans, sedens, comedens et bibens orationi
eratintentus ». 7bid. 1, n. 71. « Nam ambulans et sedens. intus et foris,
laborans et vacans, orationi adeo erat inter.cus,ut illi videretur non solum
quidquid erat in co cordis et corporis, verum etiam operis et temporis
dedicasse ». S. Bonav. Leg. c. 10, n. 1.



262 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

dans des lieux déserts pour pouvoir occaper son esprit
uniquement de Dieu » (1).

« Quand, parfois, des visites de séculiers ou des affaires
le réclamaient, il brigcait les entretiens plutet qu’il ne les
finissait, alin de se replonger dans les profondeurs de
son ame. Le monde lui paraissait insipide, aprés qu’il
s'était nourri de la céleste douceur, et les délices divines
I’avaient rendu trop délicat pour gouter les grossicres
joies humaines » (2). S’il n’arrivait pas a se débarrasser
d’importuns visiteurs, il se mettait a dire ce verset du
Psaume : « J’ai caché, Seigneur, vos paroles dans mon
coeur pour ne pas pécher contre vous» (3). Dés qu’il
avait prononcé ces mots, les Fréres savaient qu'ils avaient
a donner poliment, mais sur le champ, congé aux étran-
gers » (1).

[’Evéque d’Assise vint a la Portioncule, un jour que
Frangois ¢tait plongé dans une profonde oraison.
Il se rendit sans plus de fagons a la cellule du Saint et,
cédant & un mouvement d’indiscrete amitié, il frappa a la

(1) « Propterea summum eius studium erat ab omnibus, quae in mundo
sunt, liber existere, ne, velad hcram. contagione alicuius pulveris, mentis
eius serenitas turbaretur. Insensibilem omnibus quae perstrepunt exterius
se reddebat, et totis visceribus undique sensus exteriores recolligens ac
motus animi cohibens, soli vacabat Deo. In foraminibus petrac nidifica-
bat, et in caverna maceriae habitatio eius. Felici certe devotione circuibat
caelibes mansiones et in vulneribus Salvatoris exinanitus totus diutius
residebat. Eligebat proinde frequenter solitaria loca, ut ex toto animum
in Deum posset dirigere». Tiroat. Cer. I, n. 71.

(2) « Si quando visitationes saecularium seu quaevis alia negotia ingrue-
bant, praccisis potius quam finitis ad intima recurrebat. Insipidus quidem
crat mundus caelesti dulcedine pasto, et ad grossa hominum divinae deli-
tiae fecerant delicatum ». Ibid. n. g4.

(3) Psalm.CXVIII, 11,

(4) Tuemas CeL. 1.n. gb.



LA PIETE DE S. FRANGOIS 263

porte et ouvrit, avant d’avoir été invit¢ a entrer. Mais
a peine eut-il passé la téte et apercu le Saint en pricre,
qu’il fut soudain frappé de terreur. Ses membres
devinrent rigides, il perdit I'usage de la parole et une
force irrésistible le repoussa au dehors pour 'empécher
de surpendre les secrets de 'homme de Dieu (1).

Frangois ne laissait pas voir méme a ses Freres qu’il
s’entretenait continuellement avec Dicu. « Il avait pris
I'habitude de se lever si furtivement, si doucement, pour
prier quaucun de ses compagnons ne s’apercevait qu’il
s¢tait levé et qu’il priait. Et lorsque, le soir, il gagnait
sa couche, il faisait du bruit et presque du tapage, afin
que tous se rendissent compte qu’il allait prendre son
repos » (2). Clestainsi qu’il se comportait a la maison et
dans sa cellule.

Mais, en voyage, il priait eacore d’une fagoa aussi
incessante qu’exempte de singularité. Quand le Seigneur
le visitait subitement, il laissait ses Fréres aller les
premiers, ralentissait sa marche et s’abandonnait a jouir
de ce divin colloque. S’il n’avait pas le moyen de se
retirer 4 I'écart, « il se faisait un abri avec son manteau
pour ne pas rester sans cellule. Plus d’une fois, n’ayant
pas de manteau, il se couvrit le visage a l'aide de sa
manche pour ne pas livrer les secrets de la manne cachée.
Il mettait toujours quelque chose entre lui et les
assistants, afin qu’ils ne s’apergussent point de la visite
de 'Epoux, si bien que, dans une nef ¢troite, serré dans
la foule, il priait sans étre remarqué. Et s’il ne pouvait se
protéger ainsi, il se faisait de son cceur un temple. Dans

(1) 1bid. n. 100.
(2) Ibid. n. gy.



264 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

'extase, il ne criait, ni ne gémissait, et Je ravissement en
Dieu allait sans suffocations, ni signes extérieurs (1).

Parfois, quand il était en route et au milieu de la
foule, la douceur de la contemplation le transportait,
au point de le ravir hors de lui-méme. Il gottait alors
les suavités divines et ne savait rien de ce qui se passait
autour de lui.

« Un jour, que voyageant a ane, il devait passer par
Borgo-San-Sepolcro, il désira s’y reposer dans une
léproserie. LLa nouvelle s’étant répandue que le Saint
de Dieu allait passer par la, de toute part, des hommes
et des femmes accoururent pour le voir, remplis du désir
de le toucher avec la dévotion accoutumée. Qu’arriva-t-il
On le toucha, on le bouscula, on coupa des morceaux
de sa tunique pour les conserver. Et lui, insensible a
tout cela comme un corps sans ame, il ne s’apergut
de rien. Il continua sa route et avait laissé¢ bien loin
derric¢relui Borgo-San-Sepolcro, quand ce contemplateur
des choses célestes, semblant revenir d’ailleurs, s’inquiéta
de savoir si I'on approchait de Borgo ». Des faits de
cette nature se renouvelaient assez souvent : ses compa-
gnons en ont fait eux-mémes I'expérience (2).

Les travaux apostoliques ne purent non plus le
détourner jamais de la pri¢re. A premiére vue, cela
parait incroyable, surtout quand on envisage la place
considérable que I'apostolat tint dans sa vie. Mais son
secret consista précisément en ceci, que les ceuvres dont

(1) « Cum in publico su'ito afficeretur, visitatus a Domino, ne sine
cella foret, de mantello czllulam faciebat. Nonnunquam mantello carens,
ne manna absconditum proderet, manica vultum tegebat. Semper aliquid
obiiciebat adstantibus, ne sponsi tactum cognoscerent, ita ut in arto navis
plurimis insertus ot«ret invisus ». Ibid. 11, n. 9.4 sq.

(2) Ibid. n ¢8. S. i3o8av. Leg. c. 10, n, 2.



LA PIETE DE S. FRANGOIS 265

il s’acquittait dans le monde s’appuyaient sur la pricre
el se résolvaient en pricre, aussi bien que le travail
manuel et intellectuel qui s’exécute dans le cloitre.
Quoi qu’il entreprit pour le salut du prochain, il ne
manquait pas de le recommander d’abord a Dieu dans
une fervente priere (1). « Ceux-la, disait-il, font un
mauvais calcul, qui donnent tout a la prédication et rien
a la dévotion. -— Sans doute, il louait le prédicateur,
mais celui-la qui, & certaines heures, recherche la sagesse
pour lui ¢t s’en nourrit lui-méme » (2). 11 disait encore :
« Le prédicateur doit comnmencer par puiser dans de
secretes pricres ce qu’il répandra ensuite dans ses discours
sacré¢s ; il doit bruler du feu intérieur, autrement il ne
prononcera que de froides paroles » (3).

Comme les Fréres devaient passer de la pricre a la
prédication, ainsi devaient-ils quitter le monde le plus
rapidement possible et revenir de la prédication a 1'orai-
son. lls adoptérent cette pratique dés 'origine : nous en
avons pour garant le Cardinal Jacques de Vitry. « Les
Fréres Mineurs, dit-il; ne s’occupent pas du tout des
choses temporelles, mais travaillent chaque jour avec une
grande ardeur et avec un zele immense a retirer des
vanités du siccle les ames qui se perdent ¢t a les attirer
a cux... Au jour, ils entrent dans les cités et les villes
pour gagner quelques ames, en se livrant a action

(1) « Sancta oratione omnia praeveniebat negotia ». Ibid. 1,n. 35.

(2) « Eosvero dicebat male dividere, qui praedicationi totum, devotioni
nihil impendunt. Laudabat revera pracdicatorem, sed eum, qui pro tem-
pore sibi saperet sibique gustaret ». Joid. 11. n, 164.

(3) « Dicebat autem : Prius praedicator haurire secretis orationibus
debet, quod postea sacris effundat sermonibus ; prius intus calescere,
quam feris frigida verba proferre ». Ibid. n. 163.



266 L'IDEAL DE SAINT FRANCOIS

le soir, ils retournent a leurs ermitages ou lieux solitaires
pour s’y livrer a la contemplation » (1). ‘

Frangois lcur donnait 'exemple. Aprés les travaux de
la journée, il restait en oraison la plus grande partie
de la nuit. Frére Bernard Dobservait et le voyait
n’accorder presque rien au sommeil, mais passer la nuit
en pricre, louant Dicu et la glorieuse Vierge, sa Mére (2).
Thomas de Celano raconte qu’il commengait son oraison
le soir et qu’il la terminait a peine, au matin (3).

Non content de cela, il interrompait souvent ses
travaux apostoliques, pendant un temps plus ou moins
long, afin de s’adonner & la contemplation dans quelque
ermitage solitaire. « Le temps qui lui avait été accordé
pour gagner des mérites, dit saint Bonaventure, il avait
appris & le partager si prudemment qu’il en consacrait
une partiec a recuceillir un gain laboricux auprés des
hommes, ct I'autre au paisible ravissement de la contem-
plation. Lors donc que, sclon I'exigence des temps
et des licux, il s’¢tait employé¢ au salut des autres,
il abandonnait les agitations de la foule et se retirait dans
une paisible solitude, afin de secouer, en conversant plus
librement avec Dicu, la poussi¢re amassée dans les
rapports avec le monde» (4). Une force indicible

(1) « Hi autem circa temporalia nullatenus occupantur, sed fervente
desiderio et vehemente studio singulis dicbus laborant, ut animas, quae
pereunt, a sacculi vanitatibus retrabant... De die intrant civitates et villas,
utalicuins lucri faciant operam dantesactioni, nocte vero revertuntur ad
eremum vel loca solitaria vacantes contemplatiouni vw. Fipist. data Ianuae a.
1216, dans Boriask : Analekten, g3,

{2) « Videbat eum totanocte crantem, ra:is
tem Dominum et gloriosam Virginem matrem eius ». Tiox Cet. ¥, n. 24.

(3) «Siscroincipicbat, vix manetinicbat . £éid. n. 71.

(1) S Bouav, Leg.c. 13, n. 1. Cf. Trow. CeL. I, n. 71+ « Eligebat
proinde frequenter selitarta locg, ut ex toto animum in Deum posset diri-

simie dermicntom, luuda-




LA PIETE DE S. FRANGOIS 267

le poussait & Greccio, dans la vallée de Rieti; a Celle,
prés de Cortona ; aux Carceri du mont Soubase,” a Sar-
tiano, & ’Alvernc et en d’autres licux fortunés, véritables
oasis de paix séraphique et de tendre union avec Dieu,
dont le souvenir vivra toujours dans I’histoire du Saint
et de ses compagnons. Il se faisait préparer une petite
cellule sous un rocher en saillic ou dans la forét, et 13,
touten restant dans le voisinage de ses Freres, il pouvait,
sans ¢tre dérangé, se plonger dans les délices d’une
ctleste dévotion (1).

« I avait 'habitude de passer toute la journée dans
une cellule solitaire et il ne rejoignait ses I‘réres que
lorsque la nécessité 'obligeait & prendre de la nourriture.
Mais ce n’était pas a heure fixe qu’il sortait pour
manger ; car, tres souvent, la contemplation, dont il
était par-dessus tout affamé, Vabsorbait tout entier » (2).
« Ce qu'il ¢prouvait alors ¢tait au-dessus de 'intelligence
humaine et il ne le révélait & personne » (3). « Quand il
sortait de la priere qui le transformait presque en un
autre homme, 1l mettait tout son soin & se comporter
comme les autres, afin qu’on ne vit point le feu qui le
dévorait intéricurement « (4).

« I répétait souvent a ses familiers : « Lorsque, dans

gere, ncc tamen pigritabatur, cum tempus essct opportunum, se negotiis
ingerere ac saluti libens intendere proximorum ».

(1) Tnos. Crn. I, n. 71,91 sq. 1o4; I, n. 35, 45, ¢5.

(2) « Mos erat sancto I'rancisco integrum diem solitaria in cella transi-
gere, nec ad Fratres reverti, nisi sumendi cibi necessitas perurgeret. Non
tamen signatis horis coenaturus exibat, quoniam edacior contemplationis
fames totum sibi frequentius vindicabat ». Ibid. 11, n. 45.

(3) « Suspendebatur multoties tanta contemplationis dulcedine, ut supra
semetipsum raptus, qued ultra humanum sensum experiebatur, nemini
revelaret ». Ibid. n. g8.

(4) Ibid. n. gg.



268 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

sa pricre, le serviteur de Dieu regoit du Seigneur quelque
nouvelle consolation, il doit, avant de sortir de 'oraison,
lever les yeux au ciel, joindre les mains et dire a Dieu :
« Seigneur, vous m’avez envoyé du haut du ciel cette
consolation et cette douceur, & moi qui suis pécheur et
indigne. Je vous la rends, pour que vous e la gardiez,
car je suis un voleur de votre trésor ». Etencore: « Sei-
gneur, privez-moi de vos biens en ce monde et conservez-
les moi pour l'autre ». Ainsi, disait-il, lorsque le Frere a
fini son oraison, il doit apparaitre aux autres aussi
pauvre et pécheur que s’il n’avait requ aucune nouvelle
grace ». Il ajoutait encore: « Il arrive que I'on échange,
pour une bagatelle, une chose d’un prix inestimable, et
que P'on améne ainsi Celui qui nous I’avait donné a ne
plus se montrer généreux » (1).

Malgré tout, ses compagnons apprirent quelque chose
de ce qui se passait dans son oraison solitaire. Plus
d’une fois, en effet, poussés par une sainte curiosité,
ils se glisscrent a sa suite pour l'observer en secret
et I’¢épier. Ils le voyaient alors et I'entendaient remplir
les bois de ses gémisscments, arroser la terre de ses
larmes, se frapper la poitrine et s’entretenir avec son
Seigneur comme avec un familier. La, il répondait & son
Juge ; 1a, il suppliait son Pére ; 14, il parlait a son
Ami. Il implorait, par des cris et des lamentations,
la divine miséricorde en faveur des pécheurs et il pleurait
amerement la Passion du Sauveur comnmnie si elle se fut
déroulée sous ses yeux. La, on le vit les bras en croix,
le corps ¢levé au-dessus de terre et enveloppé d’une nuée
lumineuse, dont I'¢clat était le symbele des clartés qui
inondaient son dme. Souvent, les lévres immobiles, il

(1) Ibid.



LA PIETE DE S. FRANGCOIS 269

parlait intéricurement et, recueillant en lui-méme tous
ses sens extérieurs, il faisait monter son esprit jusqu’au
ciel. Et quand il concentrait ainsi son intelligence et son
cceur sur la grace qu’il demandait a Dieu, ce n’était plus
un homme qui prie, c’¢tait la pricre méme, selon la
magnifique expression de Thomas de Celano : « Totus
non tam orans quaim oratio factus » (1).

Cette préférence qu’il avait pour les lieux solitaires, si
favorables a l'oraison et & I'union avec Dieu, Frangois
la faisait partager également a ses Fréres. Beaucoup
d’entre eux demeuraient un certain temps dans des ermi-
tages, et d’autres, toujours. Cette circonstance amena le
saint Fondateur d rédiger pour eux le réglement suivant :

« Que ceux des Fréres qui veulent vivre religicusement
dans les ermitages soient trois ensemble ou quatre au
plus. Que deux d’entre eux prennent le role de méres ct
les deux autres cclui d’enfant, ou un tout au moins. Que
les premiers ménent la vie de Marthe et les deux autres
la vie de Marie-Madeleine.

« Que ceux qui mcneront la vie de Marie aient un
cloitre, et que chacun y ait sa cellule, et qu’ils ne
demeurent, ni ne couchent ensemble. Qu’ils disent
toujours Complies de jour, quand le soleil est sur son
déclin; qu’ils s’appliquent a garder le silence, qu’ils
récitent leurs Heures et se I¢vent & Matines, et qu'’ils
cherchent d’abord le royaume de Dieu et sa justice.
Et en temps convenable, qu’ils disent Prime et Tierce
et apr¢s Tierce, qu’ils ne soient pas tenus au silence,
et qu'ils puissent aller parler avec leur mére et, s'ils
veulent, qu’ils puissent lui demander 'aumoéne pour
I'amour du Seigneur Dieu comme de petits pauvres.

(1) Ibid. n. g5. S. Bonav. Leg. c. 10, n. 4.



270 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

Et ensuite qu’ils récitent Sexte et None, et Vépres,
a I’heure voulue.

« Et dans le cloitre ou ils habitent, qu’ils ne laissent
personne entrer ou manger. [t que les Fréres qui ont
le role de meres s’appliquent a s’écarter de tout ¢tranger
et, par ob¢issance & leur Gardien, qu’ils ¢loignent tout
le monde de leurs enfants et que personne ne puisse
leur parler. Et que ces enfants ne s’entretiennent avec
personne, si ce n’est avec leurs mdéres ou avec leur
Gardien, quand il lui plaira d’aller les visiter, avec la
bénédiction de Dieu. Que les enfants prennent quelque-
fois la place des meres, a tour de role, comme il leur
aura plu d’en disposer. Et que tous s’appliquent a
I'observance fide¢le et empressée de tous ces avis » (1).

Frangois ne pouvait se tenir de joie, quand il apprenait
que des Fréres menaient exactement cette vie de retraite
et de priere (2).

Le plus souvent n¢anmoins, lui et ses fils ne purent,
a cause de leur apostolat, se retirer du monde. Ils cher-
cheérent alors a concilier le double caractére, actif et
contemplatif, de leur vocation et, pour cela, ilss’établirent
dans le voisinage des villes et des bourgades, mais a une
certaine distance. Dés le 3 Décembre 1224, HonoriusI11
leur accorda le privilege « de célébrer, dans leurs lieux
et oratoires, la messe et les autres cérémonies religieuses
sur un autel portatif, parce qu’ils fuient le tumulte des
foules comme contraire a leur vocation et qu’ils vivent
de préférence dans des retraites cachées, afin de se livrer
plus facilementala priere dans une sainte tranquillité » (3).

(1) Be religiosa habitatione in ereme. Opusc. éd. Lemuenss, 83 sq.
BOEHMER, 67.

(2) Tuow. Cevr. I1, n. 178.
(3) Bulle Quia populorum tumultus, Bullar. francisc. 1, 20, n. 17.



LA PIETE DE S. FRANGOIS 271

Ubertin a certainement compris 1'idéal du saint
Fondateur sur ce point, quand il écrit : « Frangois ne
négligea jamais de se retirer de temps en temps dans la
solitude, quoique, méme au milieu des hommes, il se
livrat, autant que possible, a la retraite et a la contem-
plation. Telle fut la manic¢re de vivre et de précher
qu’il recommanda toujours a ses Kréres. 11 voulut, en
cons¢quence, que ceux-ci s’¢tablissent dans le voisinage
des autres habitations, afin de venir en aide au prochain
avec empressement. Mais, pour les préserver de rapports
trop intimes avec le monde et leur conserver le gott
de la priére et des paisibles méditations, il désira que leur
voisinage avec les autres hommes les fit cependant rester
des ¢trangers pour cux j il voulait établir leurs résidences
non loin des populations, mais de telle facon pourtant
qu’elles se trouvassenthors des localités, dans des endroits
silencieux et retirés ».

Il reste donc que, malgré les pressants appels de
Francois a Papostolat, son principal souct fut de voir
ses disciples mener en premiére ligne la vie de priere.
« Il afirmait avec force que, le religieux doit désirer
par-dessus tout la grace de l'oraison et, persuadé que,
sans elle, nul ne peut avancer dans le service de Dieu,
il excitait par tous les moyens possibles ses Fréres a s’y
adonner » (1). Il leur apprenait lui-méme a prier (2)
et il les exhortait vivement a ¢viter tout ce qui affaiblit
les bonnes dispositions de 'ame 4 la priére, ne serait-ce
qu’une conversation inutile, en dehors du temps réservé

(1) «Orationis gratiam viro religioso desiderandam super omnia tirmi-
ter asserebat, nullumque credens sine ipsa in Dei prosperari servitio,
modis, quibus poterat. fratres suos ad eius studium excitabat ». S. Bonav.

Leg.c. 10, n. 1.
(») Tuom. Cen.l.n. 4.



272 I'IDEAL DE SAINT FRANCOIS

aux exercices de piété (1). Il les animait surtout par son
propre exemple a lutter sans relache pour obtenir la
grace de la priere. C’est ainsi qu’il forma cette élite
d’hommes d'oraison, dont nous parlent toutes les sources
de la vieille histoire franciscaine (2).

[I. -~ Venons-en maintenant aux excrcices de priére
quictaient particuliers a saint Francois. Nous ne pouvons,
avant tout, nous empécher de reconnaitre que sa piété
ne comportait pas des pratiques nombreuses ou compli-
quées..Sadévotion consistait simplement dans I'adoration
et la glorification humble, filiale et bienheureuse du
Dieu, un en trows personnes. « Ne cesser jamais d’adorer
et de considérer d’un cceur et d’un esprit purs le
Seigneur, Dieu vivant et vrai ». Voila I'idée qu’il s¢tait
faite de la vie de pricre (3). Il suffit de parcourir la
premicre Reégle pour se convaincre de I'ardeur avec
laquelle il honorait la trés sainte Trinité et en recom-
mandait le culte a ses Fréres.

Au chapitre XVIIe, il leur souhaitait de désirer
« avant tout la crainte divine, la sagesse divine et 'amour
divin du Pc¢re, du Fils et du Saint Esprits. Puis il
leur fait cette recommandation : « Rapportons tous les
biens au Trés-Haut, Souverain Seigneur et Dieu;
reconnaissons qu’ils lui appartiennent et rendons-lui en

(1) Ibid. 11, n. 160.

(2) Tuom. CEL. I, 1. 20, 0. Tres Socii, n.41. Fr. Aecion Vita, 76,78, 79,
85. 80, 109, 110, 113. Dicta, 10, 41-52, 70-74. S. CLaraE Assis. Vita, c. 3,
0.19,58q. p. 759 ; . 5, n. 30, p. 702. S. Antonu Par. Legenda prima, c. 7,
1. 6-10, p. 36sq. . 15, n. 1-7, p. 50-52. Trom. ne Eccrest. coll. 1V, p. 28
coll. V, p. 30 sq. ; coll. X1V, p. a7, etc.

(3) « ... semper adorare et videre Dominum Deumn vivum et verum

mundo corde et animo ». Admonitiones, n. 16. Opusc. ¢d. LEMMENS, 14.
BorHMER, 40.



LA PIETE DE S. FRANGOIS 273

graces, a lui d’ol proctde tout bien. Que le T'rés-Haut,
le Souverain Seigneur, le seul vrai Dieu possede, regoive
et accepte tous les honneurs et respects, toutes les
louanges ct bénédictions, toutes les actions de graces,
toute la gloire. I.ui d’oll vient tout bien, Lui qui seul
est bon. Et quand nous vovons faire le mal ou que nous
entendons un blasph¢me contre Dieu, bénissons le
Scigneur, faisons une bonne ceuvre et louons Celui qui
est béni dans les siécles des siécles. Amen » (1).

LLe chapitre XXI¢ contient une exhortation que tous
les Fréeres, clercs et laiques, doivent adresser au peuple.
Elle commence ainsi : « Craignez ct honorez, louez
et bénissez, remerciez et adorez le Seigneur, Dicu tout-
puissant, dans la Trinit¢ et I'Unité, le Pére, le Fils ct le
Saint-Esprit » (2).

Au chapitre XXII¢, Frangois se fait plus pressant
encore @ « Freres, veillons tous beaucoup sur nous. Que
Pespoir d’une vaine récompense, d’un  plaisir, d’un
avantage, ne nous fasse rien perdre, ni ne détourne de
Dicu notre esprit et notre cceur. £t au nom de la sainte
charit¢ qui est Dieu, je conjure tous les Freres, Ministres
et autres, d’¢carter tout obstacle, tout souci, tout embarras
et,de leur mieux, de servir, adorer et honorer le Seigneur
avec un esprit et un cceur purs. Faisons-lui toujours un
temple et une demeure ¢n nous, a lui, le Seigneur
tout-puissant, Pcre, Fils et Saint-Esprit» (3).

La Regle se termine enfin par Padmirable chapitre qui
est intitule : Pricre, louange et action de graces et dont
voici la teneur :

(1) Opusc. ¢d. Leswmens, 47 5q. BoEHMER, 17.

(2) Lemsess, So. Boesver, 19.
(3) Lemuexs, 54 5. Bermer, 21.

L 8**



274 L’IDEAL DE SAINT FRANGOIS

« Dieu tout-puissant, trés saint, trés haut et souverain,
Pére saint et juste, Seigneur, Roi du ciel et de la terre,
nous vous rendons graces pour vous-méme; car, par
votre volonté sainte, par votre Fils unique et par votre
Esprit-Saint, vous avez créé les ¢tres spirituels et corpo-
rels, et vous nous avez faits a votre image et a votre
ressemblance, etvousnousavezplacés dans le Paradis(1),
etnous I'avons perdu par notre faute. Nous vous rendons
graces de ce que vous nous avez créés par votre Fils;
de ce que, par cette sainte et vraie dilection par laquelle
vous nous avez aimés, vous l'avez fait naitre de la
glorieuse et bienheureuse sainte Vierge Marie, vrai Dieu
et vrai homme ; de ce que vous avez voulu nous racheter
de notre captivité par sa croix, son sang et sa mort. Nous
vous rendons graces aussi, parce que votre EFils lui-méme
viendra de nouveau dans la gloire de sa majesté, jeter
au feu éternel les maudits qui n’ont pas fait pénitence et
ne vous ont pas connu, et dire a ceux qui vous ont
connu, adoré¢ et servi en esprit de pénitence : « Venez,
les bénis de mon Pcére, recevez le royaume qui vous a
ét¢ préparé des l'origine du monde » (2).

« Et parce que, nous tous, misérables et pécheurs,
nous ne sommes pas dignes de vous appeler par votre
nom, nous vous demandons humblement que Notre
Seigneur Jésus-Christ, votre Fils bien-aimé¢, en qui vous
avez mis vos complaisances (3), vous rende graces avec
le Saint-Esprit consolateur ; selon qu’il est agréable
a vous et 4 eux, pour tous vos bienfaits, lui (Jésus), qui

) Cf. Ge~. [, 26 et I, 12,
) Martr. XXV, 34.
) st

MaTr. XVII, 5

(1
(
(

2
o
J



LA PIETE DE S. FRANGOIS 275

vous suffit toujours a tout et par qui vous nous avez
accord¢ tant de faveurs. Alleluia !

« Et vous, glorieuse ct bienheureuse Marie, Mere
de Dieu toujours vierge ; bienheureux Michel, Gabriel
et Raphacl; tous les cheeurs des esprits bienheureux :
Séraphins, Chérubins et 'I'rones, Dominations, Princi-
pautés, Puissances, Vertus, Anges et Archanges;
bienheureux Jean-Baptiste, Jean I'Evangcliste, Pierre,
Paul ; bienheureux patriarches, prophetes, saints Inno-
cents, apotres, évangclistes, disciples, martyrs, confes-
seurs, vierges ; bienheureux Elie et Enoch, et vous tous,
0 saints passcs, présents et a venir, nous vous en supplions
par amour pour Dieu, rendez-lui graces de tous ses
bienfaits comme il lui plait, a lui, le Dieu Souverain,
¢ternel et vivant, d son Fils tres cher, Notre Seigneur
Jésus-Christ. et au Saint-IFsprit consolateur, dans les
siecles des siecles. Amen. Alleluia !

« Et tous ceux qui veulent servir le Seigneur Dicu
dans la sainte Eglise catholique et apostolique, tous les
ecclésiastiques, prétres, diacres, sous-diacres, acolythes,
exorcistes, lecteurs, portiers, tous les clercs, tous les
religicux et toutes les religieuses, les jeunes garcons et les
enfants, les pauvres, les malheureux, les rois, les princes,
les ouvriers, les gens des campagnes, les serviteurs, les
maitres, les vierges, les personnes mariées, les continents,
les laiques, les hommes, les femmes, les plus petits
enfants, les adolescents, les jeunes gens, les vieillards,
les sains, les infirmes, les humbles et les grands, tous les
peuples, les familles, les tribus, les langues, toutes les
nations, tous les hommes de la terre présents et a venir,
nous les prions humblement, nous les supplions, nous
tous, Freres Mineurs, serviteurs inutiles, de demander



276 IIDEAL DE SAINT FRANCOIS

pour nous la grice de la pers¢vérence dans la vraie foi
et la pénitence, car personne ne peut se sauver autrement.
Aimons tous de tout notre cceur, de toute notre ame,
de tout notre esprit, de toutes nos forces (1), de toute
notre intelligence, de tous nos moyens, de toutes nos
entrailies, de tous nos désirs et de toute notre volonté,
le Seigneur Dieu qui nous a donné¢ et nous donne a
tous tout notre corps, toute notre ame et toute notre
vie, qui nous a cré¢s, rachetés et sauves par sa scule
miséricorde, qui nous a donn¢ et nous donne tous nos
biens, & nous, miscrables et malheureux, corrompus ct
fetides, ingrats et méchants.

« N’ayons donc qu’un désir et qu'une volont¢ : n’aimer
et ne gouter que notre Crcateur, notre Rédempteur et
notre Sauveur, seul vrai Dieu, Bien complet et parfait,
entier, vrai et supréme ; Bien unique qui est seul doux
et mis¢ricordicux, plein de tendresse et de suavité; qui
est seul saint, juste, vrai et droit ; qui est seul bon,
innocent et pur ; de qui, en qui et par qui vient tout
pardon, toute grace, toute gloire de tous les pénitents,
de tous les justes et de tous les bienheureux qui se
r¢jouissent dans le ciel. Que rien ne nous ¢carte de lui,
querien ne nous en isole, que rien ne nous en s¢pare.

« Partout, en tout licu, en tout temps, a toute heure,
chaque jour et continuellement, croyons tous vraiment
et humblementau fondde notre cceur, aimons, honorons,
adorons,servons,louonsct bénissons, glorifions, exaltons,
c¢lébrons et remercions le Trés-Haut, Dieu souverain
et ¢ternel, Trinité et Unite, Pere, Fils et Saint-Esprit,
Créateur universel, Sauveur de ceux qui placent en lui
leur foi, leur espérance, leur amour, Dicu immuable,

(1) Cf. Marc. X1, 3o et 33.



LA PIETE DE S. FRAN(COIS 277

sans fin, ni commencement, invisible, inénarrable,
ineffable, incompréhensible, béni, lou¢, glorieux, exalté,
grand, sublime, suave, aimable, d¢lectable, entiérementet
par-dessus tout désirable dans les si¢cles des siécles » (1).

Vraiment, voila un hymne en '’honneur de la trés
sainte Trinité comme on n’en trouve nulle part de plus
profond, de plus pieux, de plus céleste. Frangois
lui-méme, tout « pri¢re, louange et action de grices »,
invite le ciel et la terre, et surtout ses Freres, a adorer,
glorifier, aimer le Dieu, un en trois personnes (2). Telle
est la dévotion du Séraphin d’Assise.

Mais cette dévotion se porte de préférence vers la
deuxi¢éme Personne de la divinité, c’est-a-dire I'/{omine-
Dieu, Jesus-Christ. Le Christ, la chose se congoit sans
peine, a toujours occupé¢ la premiére place dans la piété
chrétienne. Mais, depuis le siecle des Croisades, depuis
le moment ol la chrétient¢ fut possédée par I'idée de
reconquérir les saints lieux de notre rédemption, on
vit reparaitre les anciens jours ol les fidéles Ctaient
simplement appelés : « ceux qui invoquent le nom de
Jésus », « ceux qui adorent le Seigneur Jésus » (3).
Cette période s’ouvrit avec le grand prédicateur de la
Croisade, saint Bernard, Abbé¢ de Clairvaux, mais le
germe, qui ¢tait en lui et dans son siécle, « s’¢panouit

(1) Regula l, c.23. Opusc. ¢d. Limyess, 57-02. BoEnmer, 23-26.

(2) Pave Savarier (ViedeS. Francois &’ Assise. 21¢ ¢d. Paris, 1889, 295)
déerit trés bien et treés justement @« Ces naives répétitions n’ont-clles pas
un charme mystéricux qui s'insinue délicieusement jusquau fond du
ceceur / N'y a-t-il pas 1 une sorte de sacrement, dont les paroles ne sont
que le véhicule grossier ¢ Frangois se rétugie en Dieu comme 'enfant va
se jeter dans le sein de sa mére et, dans I'incohérence de sa faiblesse et de
sa joie, lui balbutic tous les mots qu'il sait et par lesquels il ne veut que
repcter Péternel « Je suis a toi » de I'amour et de la foi ».

(3) Cf. Frioer @ lesus Christus, 1, 3¢ éd. Paderborn, 1223, 331, 352



278 L’'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

dans le Mendiant d’Assise en une floraison, dont le
parfum remplit le monde » (1).

La vie de pri¢re de Frangois, bien plus, sa vie tout
entiére a le Christ pour centre, au sens le plus haut du
mot, ainsi que nous l'avons ¢tabli dans le premier
chapitre de cet ouvrage. Tout ce que nous v avons dit
peut se résumer dans cette courte phrase de Thomas
de Celano : « Toute son ame avait soif du Christ
et il se donnait a lui non seulement de cceur, mais
de corps » (2). Sa dévotion envers le Christ trouve son
expression dans I’Office de la Passion du Seigneur qu'il
a composé (3). I1a groupé avec un sens touchant, naif et
pieux, des Psaumes qu'’il a tirés, pour la plupart, de la
Sainte Ecriture, mais qu’il a, en partie, arrangés lui-
méme. Ces Psaumes devaient exciter en lui et dans les
autres « la vénération, le souvenir et la louange de la
Passion de Notre Seigneur » (4).

A vrai dire, il ne s’agit pas exclusivement d’'un Office
de la Passion, mais bien d’'un Office du Christ, dans
lequel les principaux mystéres de la viede’Homme-Dieu
sont célébrés, de telle fagon pourtant que la Croix et le
Crucifié en forment le point central. Ainsi, le psaume
des Vépres, a Nocl, qui chante les joies de la naissance
de PEnfant-Dieu, se termine ici par un souvenir de la
Passion du Christ :

(1) Harxack : Dogmengeschiciite, 111, 380.

(2) « Tota in Christum unum anima siticbat, totum itli non selum cor-
dis, sed corporis dedicabat ». Tuoy. Cer. 11, n. g4.

(3) Officium Passionis Domini. Opusc. ¢d. LEsngns, 120-148. Bouver,
107-122.

(3) «...ad revercentiam et memoriam ct laudem passionis Domini ».
LEMMENS, 120. BoEmMER, 107.



LA PIETE DE S. FRANG@IS 279

« Faites retentir des chants d’allégresse en I'honneur de Dieu,
notre force ; célébrez par des cris de joie le Seigneur, Dieu vivant
et vrai.

« Car, le Seigneur est trés haut, redoutable, grand Roi sur toute
la terre ;

« Car, le Pére trés saint, notre Roi avant la naissance des siécles,
aenvoyé son Fils du haut du ciel ; et celui-ci est né de la bienheu-
reuse Vierge Marie.

« 1l criera vers moi : « Vous étes mon Pére », et je I'établirai mon
Premier-né, le plus grand des rois de la terre.

« En ce jour-la, le Seigneur notre Dieu, a commandé a sa misé-
ricorde ; la nuit, j’ai chanté ses louanges.

« Voici le jour que le Seigneur a fait ; livrons-nous a I’allégresse
et alajoie.

« Car, un Enfant chéri et trés saint nous a été donné; il a pris
naissance pour nous le long du chemin et il a ét¢ placé dans une
créche, parce qu'il n'y avait'pas de place dans I'hdtellerie.

« Gloire & Dieu, notre Seigneur, au plus haut des cieux et, sur la
terre, paix aux hommes de bonne volonté.

« Que les cieux se réjouissent et que la terre soit dans l'allégresse ;
que la mer s’agite avec tout ce qu’elle contient; que la campagne
s'égaie avec tout ce qu’elle renferme.

« Car, le Seigneur est grand et digne de louange ; il est redoutable
par-dessus tous les dieux.

« Rendex au Seigneur, familles des peuples, rendez au Seigneur
gloire et puissance ; rendez au Seigneur la gloire due & son nom.

« Présentez vos corps en hosties et portez sa sainte croix, et gardez
jusqu’a la fin ses commandements » (1).

I[.a dévotion de Francois pourle Christse communiqua
a tout son Ordre et méme a tout son si¢cle que l'on a
coutume d’appeler le si¢cle franciscain. Que ses fils aient
conservé cette dévotion comme un précieux héritage,
c’est un fait, connu de tous. 1 est attest¢ par les armoiries
que Francois a donnces a son Ordre, par la garde que

(1) Lesuess, 137 sqQ. BoRINMER, 121 5q.



280 L'IDEAL DE SAINT FRANCOIS

celui-ci monte aux Saints Lieux depuis le XIIIe siécle
jusqu’a nos jours, par la dévotion au Chemin de la Croix
qu’il a propagée, a travers les siecles, dans toutes les
classes de la société. Les filles de saint Francois ont
cultivé la dévotion au Christ et a la Croix avec un zéle
¢gal, depuis sainte Claire jusqu’aux Sceurs de la Croix
de notre temps. Thomas de Celano rapporte que Claire
mourait spirituellement, chaque jour, avec le Sauveur
crucifié, qu’elle récitait avec la méme ferveur que
Francois I’Office de la Passion, dont il était 'auteur,
qu’elle invoquait sans cesse les plaies de l'adorable
Victime et que, en somme, elle avait une ardente dévotion
a Jésus Crucifi¢ etqu’ellela recommandaita sessceurs (1).
Dans ses Lettres a la Bienhcureuse Agnes de Prague,
elle manifeste un touchant amour pour le divin Sau-
veur (2). On dut lui lire une derniére fois, sur son lit
d’agonie le discours de Jésus apres la Céne et I'histoire
de sa Passion; puis, elle fit venir Frere Junipére et,
toute joyeuse, le pria de lui dire quelque chose de nou-
veau a la louange du Seigneur, car elle n’ignorait pas
que «cet excellent troubadour du bon Dieu savait trouver
d adresse du Seigneur des paroles embrasées » (3).
Dans ce méme temps, les mystiques franciscains
prirent la plume, afin de répandre au loin la dévotion
envers le Dicu Sauveur. Déja vers le milieu du
XIT11Ie siecle, Freére David d’Augsbourg composa, sans
parler d’autres ¢crits en latin et en allemand, des médi-
tations et des prieres d¢bordantes de tendresse, en
I’honneur «du bien-aimé Seigneur Jésus-Christ ». On en

(1) VitaS. Clarae, c. 1. n. 30sq. Act. Sanct. Augusti. t. 11, p. 701.
(2) Act. Sanct. Martii, t. 1, p. 503-307.
(3) Vita S. Clarae, ¢. 6. n. 31, p. 704.



LA PIETE DE S. FRANGOIS 281

’

trouverait diflicilement qui réunissent au méme degré
la protondeur, 'onction et la grice (1).

Saint Bonaventure, le prince des mystiques, a donné
une impulsion encore plus forte a la dévotion envers
Notre Seigneur. Il recommande, dans des passages
presque innombrables de ses ceuvres, de vénérer le divin
Crucifié : c’est le chemin le plus court et le plus sar pour
arriver, par dela tous les degrés d’oraison, au sommet
de 'union mystique avec Dieu. L’ame qui veut pénétrer
dans les mystéres de la vie spirituelle doit se purifier
dans le sang du Crucifié, se laisser porter vers lui par
un brulant amour et, sans reliche, ’adorer, le prendre
pour sujet de ses méditations et le glorifier (2).

L’influence que la dévotion franciscaine envers le
Christ exer¢a dans la suite du Moyen-Age se fait sentir
dans le livre presque divin de Thomas de Kempen
(1379-1471). La tentative de faire de saint Bonaventure
Pauteurdel’Jmutationde.Jésus-Christ asans doute échoué.
Mais il est ind¢niable que ‘Thomas de Kempen a connu
ct utilis¢ les ceuvres du séraphique Docteur (3) et que
sts pages sont comime un miroir ou se reproduit la picté,
pratiquée et enseignée par saint Francois (4). Personne,
avant la période franciscaine, n’aurait eu 'idée de com-
poser un livre intitulé : De l'imitation de Jisus-Christ.

(1) Fraxcois Priarren (Deutsche My-stiker, 1, 2¢ ¢d. Gottingen. 1go7,
300-380) a publi¢ un certain nombre de ces textes, écritsen vieil allemand.

(2) Voir dans le P. Epirey Loxcerit, 0. v . (Lathéologie my-stique de
S. Bonaventure, dans : Archivem francisc. XIV. 1921, 68-71) un recueil
des passages de S. Bonaventure, qui se rapportent a ce sujet.

(3) Voir la forte étude du P. Sympnorizy ne: Moxs, o. y. Car. L'influence
spirituelle de S. Bonaventure et I'Imitation de Jésus-Christ, dans : Ftudes
Franciscaines, XXXII1 (1921) 26-g0. 233-235. 344350, 433-407; XXXIV
(1922) 23-65. 138-104.

(4) Mor Puvyor (Lauteur de ' Imitation, -21-120) I'a démontré.



282 L’IDEAL DE SAINT FRANGOIS

Franciscaines sont les pensées et les priéres de chaque
chapitre de I"initation ; franciscaine, en particulier, est
I'intimité¢ établie entre I’ame, la croix et le tabernacle ;
franciscain enfin est le principe supérieur qui domine
tout : « Que notre principale étude soit donc de méditer
la vie de Jésus-Christ... Quand vous possédez Jésus-
Christ, vous étes riches et il vous suffit » (1). C’é¢tait 1a
justement 'étoile conductrice de saint Francgois

« Je connais le Christ, pauvre et crucifi¢. Je n’ai pas
besoin d’autre chose » (2).

Avec le Christ et a cause du Chiist, il honorait /a tres
sainte Vierge Marie (3). 1l fut toujours rempli « d’'une
bralante dévotion envers la Mére de toute bonté » et « la
Souveraine du monde » (4). « [l entourait d’'un indicible
amour la Mére de Jésus, parce que, disait-il souvent,
elle nous a donné pour frére le Dieu de majesté » (5).
Il se réjouissait comme un enfant des hommages qui lui
¢taient rendus. « La Dbienheureuse Vierge Marie,
observe-t-il, recoit de si grands honneurs, et elle les
mérite, parce qu’elle a port¢ le Seigneur dans son trés
chaste sein » (6).

(1) « Summum nostrum studium sit : in vita lesu Christi meditari...
Cum Christum habueris, dives es et sufficit tibi ». Imitatio, 1ib. 1, c. 1 ;
lib. 2. ¢ 1.

(2) « Non pluribus indigeo, fili. Scio Christum pauperem et crucifi-
xum ». Tros. Crr. IT, n. 105.

(3) Cf. P. Araaxase Bigrsamt. o. v. M. Der hl. Frangiskus von Assisi
und die Gottesmutter, Paderborn. 1gn4.

(4) « ... devotione fervebat erga totius bonitatis Matrem ». Trow. Crw.
I. n. 21. « Devotionem ferventem habebat ad Dominam mundi ».
S. Boxav. Leg. c. 2. n. 8.

(3) « Matrem iesu indicibili complectebatur amore, eo quod Dominum
maiestatis fratrem nobis effecerit». Trow. Cizr. 1T, n. 198,

(6) « Beata Virgo Maria sic honoratur. ut dignum est, quia ipsum



LA PIETE DE S. FRANCOIS 283

L’amour de Francois envers Marie ne se fondait pas
seulement sur la maternité divine, mais aussi sur le fait
que la sainte Vierge avait partagé¢ la vie pauvre de son
divin Fils et, par la, était devenue d’une fdc_on toute
spéciale le modele des Fréres Mineurs.

Francois ne se lassait pas de revenir sur ce sujet. I1
appelait la pauvreté « une vertu royale, parce qu’elle a
brille d’'un magnifique éclat dans le Roi et dans la
Reine » (1), c’est-a-dire dans le Christ et dans sa trés
sainte Mére. S’il tenait la quéte en si haute estime, c’est
« parce que Notre Seigneur Jésus-Christ s'est fait
pauvre et étranger, et qu’il a vécu d’aumones, lui et la
bienheureuse Vierge» (2). Tout pauvre qu’il rencontrait,
il le considérait comme « un miroir du Seigneur et de sa
Mére pauvre » (3). Il ne pouvait se rappeler, sans verser
des larmes abondantes, les grandes privations auxquelles
la trés sainte Vierge fut soumise ainsi que son divin
Enfant (4). Un jour, pendant le repas de midi, un Freére
fit allusion a 'extréme pauvreté de Marie, lorsque, dans
la nuit de Noél, elle enfanta le Sauveur. Aussitot Frangois
se leva, secou¢ de sanglots douloureux et, tout baign¢
de larmes, il s’assit sur la terre nue pour manger le reste
de son pain (3).

L’exemple de Jésus et de Marie, c’était assez pour
I'exciter lui-méme avec ses Fréeres et ses Sceurs a mener
une vie pauvre. (’est bien pour cela qu’il écrivit un

portavit in sanctissimo utero ». fEpist. ad capitulum generale. Opusc. ¢d.
Limuens, 102, Bormmer, 9.

(1) Tuowx. Cer. 11, n. 200.

(2) Regulal. c. 9. Opusc. éd. Lunmess, 37. BoenMER, 10.

(3) Tuom. Cer. IT, n. 83.

(4) 16id. n. 200.

(3) Tuom. Cer. Ibid. Tres Socii. n. 15



284 L'IDEAL DE SAINT FRANCOIS

jour a sainte Claire et a ses filles de Saint-Damien :
« Moi, petit Frére Frangois, je veux suivre la vie et la
pauvreté de notre tres haut Seigneur Jésus-Christ et de
sa trés sainte Meére, et persévérer dans cette voie jusqu’a
la fin. Et je vous demande, et je vous conseille de vivre
toujours dans cette trés sainte vie de pauvreté » (1).

Voila pourquoi aussi il consacra trés spécialement
sa personne et son Ordre a Marie, Mére de Dieu et
Meére des pauvres. Le petit sanctuaire de Sainte-Marie
des Anges ou de la Portioncule fut le berceau de son
Institut et en resta le foyer. Dans cette chapelle, écrit
saint Bonaventure, « Frangois suppliait par ses gémisse-
ments continuels Celle qui congut le Verbe, plein de
grace et de vérit¢, de vouloir bien étre son avocate.
Il obtint, par les mérites de cette Vierge miséricordieuse,
de concevoir et de mettre au monde Desprit de la vérité
¢vangélique » (2). Dans cette chapelle encore,il conduisit
toujours les Fréres qui s’adjoignaient a lui, « afin que,
a l'endroit méme ou I’Ordre des Mineurs avait pris
naissance par les mérites de la Mére du Seigneur, il
trouvait, grace a son assistance, l'accroissement et la
prospérité » (3).

Cette chapelle de la Mére de Dieu « devint le point
de départ du nouvel Ordre, 'ame de sa fondation (de
Frangois). De la jaillit la source, humble et modeste,
qui se répandit sans bruit, par mille ruisseaux limpides,
dans le jardin de I’Eglise et changea des terres stériles
et désertes en de fertiles et verdoyantes prairies. C’est la
que Frangois revenait toujours aprés ses lointains

(1) Opusc. éd. Leumens, 76. Boenmer, 33.
(2) S. Bonav. Leg. c. 3, n. 1.
3)

3) 1bid. c. 4, n. 3.



CFY

LA PIETE DE S. FRANGOIS 28

voyages en Orient et en Occident, au cours desquels
il avait réjoui et réconforté ses Fréres par sa présence,
fait des fondations, revétu de I'habit de la pauvreté des
princes et des seigneurs, des pauvres et des humbles,
des hommes et des jeunes filles, consolé les atlligés,
réconcili¢ les ennemis, fait 'aumone de sa parole et
d’'un morceau de pain. C’est la qu'il se sentait toujours
attiré, vers cette paisible petite ¢glise, berceau de son
Ordren» (1).

Il aimait ce sanctuaire pius qu’aucun autre licu du
monde et, avant de mourir, il en recommandait la garde
a ses Freres (2). Clest & son ombre qu’il voulut rendre
le dernier soupir (3), « aprés avoir ¢tabli Notre Dame
avocate de son Ordre et avoir mis sous ses ailes, pour
qu’elle les réchauflat et les défendit jusqu’a la fin, les fils
qu’il allait abandonner » (4).

Nous pouvons par la nous faire une idée de la
frequence et de la ferveur avec lesquelles Francois
invoquait notre Mére du ciel. Sa dévotion nese contentait
pas des pri¢res mariales que contient l'office liturgique,
ni de l'otlice de la sainte Vierge qu’il y ajoutait (3).

(1) Herrseer - Aws Welt und  Kirche, 1, 3¢ éd. Pribourg-en-r.
1922, 22Q.
(2) Tuos. Cen. I, n. 21.
(3) Ibid.n. 108.
(4) «Sed quod laetiticat plurimum, Ordinis ad vocatam ipsam constituit,
suisque alis quos relicturus erat filios usque in finem fovendos et prote-
gendos submisit». Ibid. 11, n. 198. Le biographe ajoute cette instante
pricre : « O Patronne des pauvres, daigne remplir envers nous ton oftice
de protectrice jusqu'au jour marqué par le Pére ».

(5) Opusc. éd. Lummiss, 119, 126. Bogiser, 66, 1e7. En revanche, l'or-
donnance que l'on attribue toujours a saint I‘rangois, en s‘appuyant sur
WabbixG (Annales ad amnon 1219, n. 30), et qui prescrit de célébrer, tous

les samedis, une messe solennelle en I'honneur de la Conception imma-
culée de Marie, n'a pas le Séraphique Pére pour auteur, mais saint Bona-



286 L’IDEAL DE SAINT FRANCOIS

Thomas de Celano s’en porte garant : « 1 faisait, dit-il,
monter des louanges vers la Mére de .Jésus, répandait
a ses pieds des gerbes de ferventes priéres et lui offrait
les ¢lans de son cceur, tant et si bien qu’aucune langue
humaine ne le pourrait exprimer » (1). Il mettait en
elle aprés Jésus toute sa confiance (2) et il espérait
obtenir par elle le pardon de ses prétendus manque-
ments (3). 1l passait des nuits entieres a louer Dieu et la
glorieuse Vierge (4). Il commengait et terminait toutes
les heures de son Office de la Passion par cette antienne :

« Sainte Vierge Marie, il n’y a pas au monde de
femme semblable a vous, Fille et servante du Roi trés
haut, le Peére céleste, Mére de notre trés saint Seigneur
Jésus-Christ, Epouse de I’Esprit Saint. Priez pour nous
avec saint Michel Archange et toutes les Vertus des
cieux et tous les Saints, aupres de votre cher et tres
saint Fils, Notre Seigneur et Maitre » (5).

Plus gracieuse encore est la Salutation a la trés sainte
Vierge qu’il avait composée et qu’il répétait constam-
ment :

venture. Celui-ci, en effet, porta le décret suivant, en 1269, au Chapitre
Général d’Assise : « Ordinamus in reverentiam gloriosae Virginis, ut in
quolibet sabbato ad ipsius honorem dicatur solempniter missa, quando
fieri poterit bono modo. Ad cuius etiam honorem Fratres praedicent
populo, quod quando auditur campana completcrii ipsa beata Virgo ali-
quotiens salutetur ». LitTLE : Decrees of the General Chapters of the
Friars Minor rz6o to 1252, dans : The english Historical Review, vol.
XI1I, 1898, 705.

(1) « Peculiares illi persolvebat laudes, fundebat preces, offerebat affec-
tus, quot et qualiter humana promere lingua non posset». /bid. 11, n. 198.

(2) S. Boxav. Leg. c. g, n. 3.

(3) Opusc. éd. LewmEns, 105, 121. BoEHNER, 61, 72.

(4) Videbat (Bernardus) eum tota nocte orantem, rarissime dormientem,
laudantem Deum etgloriosam Virginem matrem eius». Tuom. CeL. I,n.24.

(5) Opusc. éd. LemuEess, 128. BOEHMER, 108.



LA PIETE DE S.

« Ave, Domina sancta, regi-
na sanctissima, Del Genitrix
Maria !

Quae es Virgo perpetua,
clecta a sanctissimo Patre de
celo !

Quam consecravit cum sanc-
tissimo dilecto Filio et Spiritu
Paracleto !

In qua fuit et est
plenitudo gratie et
bonum

Ave, palatium eius !

Ave, tabernaculum eius !

Ave, domus eius !

omnis
omne

Ave, vestimentum cius !

Ave, ancilla eius !

Ave, mater eius !

Et vos omnes sanctae virtu-
tes, quae per gratiam et illumi-
nationem sancti Spiritus infun-
dimini in corda fidelium, ut de
infidelibus fideles Deo facia-

s » !

FRANGO1S 287
« Salut, @ sainte Dame, Reine
tres sainte, Mére de Dieu !

Vous, la Vierge perpétuelle,
choisie du haut du Ciel par le
Pere tres saint !

Consacrée par lui ct par son trés
cher Fils et par 'Esprit Consola-
teur !

Vous en qui se trouvent et
résident la plénitude de la grace
et tout bien !

Salut. palais de Dieu !

Salut, tabernacle de Dicu !

Salut, maison du Seigneur !

Salut, vétement du Seigneur !

Salut, servante du Seigneur !

Salut, mére de Dicu !

Salut, 0 vous toutes, saintes
vertus qui, par la grace et I'illumi-
nation du Saint-Esprit, étesrépan-
dues dans les ceeurs des fidcles, et
d'infideles faites des disciples a
Dieu » (1).

A coté de ce culte envers la Reine du ciel, Frangois
nourrissait une tendre dévotion cnvers les Anges et les
Saints. Par un sentiment vraiment chevaleresque, il
considérait les Anges comme nos fréres d’armes dans le
combat que nous soutenons contre les puissances des
téncbres. « Il faut, disait-il, honorer sans cesse de tels
compagnons et invoquer de tels gardiens » (2). Il ne

(1) Opusc. éd. Lemmins, 123, BOEHMER, Fo.
(2) « Angelos, qui nobiscum in acie sunt, quive nobiscum ambulant in

medio umbrae mortis.

maximo venerabatur affectu. Tales ubique socios

reverendos esse dicebat, tales nihilominus invocandos custodes ». THoa.

Cer. 11, n. 197.



288 I'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

supportait rien en lui qui eat pu blesser leurs regards
et il enseignait qu’il ne faut pas faire devant eux les
actions dont on rougirait devant les hommes. Et comme
les Psaumes se chantaient au chceur, en présence des
Anges, il voulait que tous les Freéres qui étaient libres
se¢ réunissent dans l'oratoire pour psalmodier avec
dévotion (1).

Il honorait tout particuliécrement I’Archange saint
Michel, qui, en sa qualité de vainqueur des anges révoltés,
est le Patron des chevaliers (2). Ceux-ci marchaient au
combat, rangés sous son ¢tendard et ils faisaient retentir
au loin ce cri de guerre :

« O duc Michel, vaillant et invincible héros,
Tiens-tol 3 c6té de nous,
Viens a notre aide dans le combat,
Duc Michel, duc Michel ! » (3)

Le chevalier spirituel d’Assise s’'empressa de se mettre
sous la conduite du Chef de la milice céleste, qui brale
de z¢le pour les ames et qui a la charge de les introduire
aupres de Dieu (4). Il jetinait quarante jours en son
honneur, a partir de la féte de 'Assomption de la sainte
Vierge, et il s’adonnait & la priére avec une grande

(1) « Inoffensous corum aspectus servare docebat, nec praesumere coram
eis, quod non coram hominibus fieret. Pro eo, quod in conspectu angelo-
rum psallebatur in choro. omnes qui possent in oratorium convenire vole-
bat, et ibidem psallere sapienter ». /bid.

(2) Jean-Barriste Weiss : Weltgeschichte, IV, 3¢ ¢d. Graz, 1891, 623.

(3) Esui: Micstarn, © Geschichte des deutschen Volkes, 1. 3¢ ¢d. Fribourg-
en-Br. 1897, 214 sq.

(4) « Beatum vero Michaelem, eo quod animarum repraesentandarum
haberet ofticium, saepe dicebat excellentius honorandum ». Tuom. CeL.
1bid. Cf. S. Bosav. Leg. ¢ a.n. 3.



LA PIETE DE S. FRANGOIS 289

terveur pendant ce temps (1). Il n’imposait pas ce jetine
a ses Freres, mais il leur disait : « Chacun doit offrir
a Dieu, en 'honneur d’un si grand Prince, un tribut
de louange ou quelque présent particulier » (2).

Parmi les Saints, il vénérait avec une tres grande
dévotion les Princes des Apotres, Pierre et Paul, qui se
distinguent par leur ardente charit¢ envers le Christ
et qui ¢taient pour lui, Frangois, de sublimes modéles
dans 'exercice du ministere apostolique. Il se préparait
chaque année a leur féte par un jeline de quarante jours.
IT aimait aussi les autres Saints et leurs exemples étaient
comme des charbons embrasés qui allumaient en lui
un incendie tout divin (3). Tout ce qui touchait a leur
culte ¢tait sacré a ses yeux, surtout leurs reliques (4).
Mais l'affaire capitale, selon lui, c’¢tait de les imiter.
[1 exhortait souvent ses Fréres non seulement a honorer
les serviteurs de Dieu, mais aussi a demeurer comme eux
fideles au Seigneurdans la tribulation, dans la perfection,
dans 'opprobre, dans l'infirmité, les tentations et autres
épreuves» (5).

I1 disait ensuite, toujours a la tfagon d’un chevalier :
« L’empercur Charles, Roland et Olivier, et tous les
paladins, ct les robustes guerriers qui furent puissants
dans les combats et poursuivirent les infideles, en suant
beaucoup et en peinant jusqu’a la mort, ont remporté sur

(1) Tuoy. Cer. 1bid. S. Boxav. Ibid. Frangois jelinait également, ¢n
I'honneur de la Mére de Dieu, pendant les quarante jours qui précédent
la téte de 'Assomption. S, Boxav. Jbid.

(2) « Dicebat enim : quilibet pro tanti honore principis aliquid laudis
vel muneris specialis Deo deberet ofterre ». Tros. Cer. 16id.

(3) S. Bo~av. Ibid.

(4) Tuoom. Cen. L[, n. 202.

(3) Admonitiones, c. 6. Opusc. ¢d, Lexuess, g sq. BorHMER, 44.
*A

19



290 L IDEAL DE SAINT FRANGOIS

eux une victoire mémorable et, comme de saints
martyrs, tous sont tombés dans la bataille pour leur foi
en Jésus-Christ. Mais aujourd’hui, on en voit beaucoup
qui, par le seul récit des hauts faits que d’autres ont
accomplis, prétendent recevoir les honneurs et les
¢loges des hommes. Ainsi en est-il plusieurs parmi
nous qui prétendent aux honneurs et aux louanges en
racontant et en préchant les ceuvres des saints » (1).
Fran¢ois donnait a '@fice divin la préférence sur
toutes les dévotions particulieres. Naturellement, le ser-
vice divin ne revétait pas dans les cloitres petits et pau-
vres des Mineurs la solennité et la pompe, dont il était
rehauss¢ dans les grandes abbaves et dans lescathédrales.
Mais, pour la ferveur avec laquelle ils s’acquittaient de
la priere liturgique, les fils de Frangois ne le cédaient
en rien aux moines et aux chanoincs réguliers. Le saint
Fondateur fait d¢ja cette prescription dans la Regle de
1221 : « Que tous les Freres, clercs ou laiques, récitent
l'othice divin, les Laudes et les oraisons, selon la forme
prescrite. Que les clercs fassent I’Oftlice et le disent pour
les vivants et pour les morts, ainsi que le pratiquent les
autres clercs (2). Et dans son Testament, le Saint
déclare que lui et ses Freres récitent 'Oflice comme les
autres clercs (3). Dans la Regle définitive, 11 laissa de
coté, a lexception du Psautier, I'Office généralement
usité, pour adopter celui de I'LEglise romaine, c’est-a-dire
de la chapelle papale. « Que les clercs, ordonne-t-il
maintenant, fassent I’Oflice divin selon l'ordre de la

(1) Spec. perf. c. 4.

(2) Regulal, c. 3. Opusc. ¢d. Linsexs, 28, Boeumek, 3 sq.

(3) « Officium dicebamus clerici secundum alies clericos ». Opusc. éd.
Lemyess. 79. BeruMer, 37.



LA PIETE DE 8. FRANGOIS 291

sainte Eglise romaine, excepté le Psautier » (1). Il eut
toujours a cceur de garder fidélement cet Office et de
s’en acquitter consciencieusement. Dé¢ja preche de la
mort et incapable de lire par suite de sa faiblesse et de sa
cécité presque complete, il se faisait néanmoins réciter
I’Office tous les jours par un clerc. Il punissait trés
sévérement toute négligence de ses Freres sur ce
point (2).

Comme nous l'avons dé¢ja vu (3), ’'Ofhce divin devait,
autant que possible, se dire a I’Eglise, en union avec les

(1) Regula 1l c. 3. Opusc. éd. Lemmexs, 66. Bomver, 31. La chapelle
papale sc servait du Psautier romain, comme on l'appelait (Psalteriim
romanum), et que S. Jéreme avait corrigé d’aprcs les Septante. Cette version
du Psautier ne devint jamais populaire, tandis que la recension, faite
d'aprés les Hexaples d'Origéne (on la désignait sous le nom de Psautier
gallican : Psalterium gallicameon), était connue de tout le monde. Le
caractére populaire de saint Frangois et I'habitude qu’avaient ses Fréres
d’emplover le Psautier en usage dans le peuple. le déterminerent & donner
la préférence a ce dernier. Et comme le Bréviuire qu’il adopta et que la
chapelle papale avait été seule jusque-la @ réciter. obtint un si prodigieux
succes qu’il se répandit bientdt dans le monde entier sous le nom de
Bréviaire des Fréres Mineurs, la version du Psautier que suivait la chapelle
papale ou I’Eglise romaine fut abandonnce, et la version populaire a été
jusqu'a ce jour généralement regue dans le Bréviaire, grace au Séraphin
d’Assise. Quels motifs déterminérent S. Irangois a prendre le Bréviaire
romain ¢ Quelle influence lui et son Ordre exercérent-ils sur la formation
et la diffusion de ce Bréviaire, nous 'avons cxposé en détail dans les :
FEtudes franciscaines, V. 1go1. 490-30. : S. Frangois d'Assise et le Bre-
viaire romain. Cf. aussi P. HiLarin Fevner : Die liturgischen Reimoffigien
auf die hl. Frangiskus und Antenius, Fribourg (Suisse), 1got1, 13 sq.

(2) « Et quamvis sim simplex et infirmus, tamen semper volo habere
clericum, qui mihi faciat officium, sicut in regula continetur. Et omnes
alii fratres teneantur... facere officium secundum regulam. Et qui inventi
essent, qui non facerent officium secundum regulam ct vellent alio modo
variare... omnes fratres ubicumque sunt, per obedientiam teneantur...
ipsum fortiter custodire sicut hominem in vinculis die noctuque... ». Tes-
tament. Opusc. éd. Lenuexs, 81. BoEnner, 38 sq.

(3) Cf. sup. p. 288.



2092 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

Saints Anges et, dans la mesure ou les circonstances le
permettaient, on devait non seulement le réciter, mais
le chanter d’aprés le choral romain (1). Francois conjure
ses Freres d’exécuter ce chant du chceur avec la plus
grande piété et dignité : « Que les clercs disent I'Office
avec dévotion devant Dieu, ne faisant pas attention a la
mélodie de la voix, mais a son accord avec l'esprit,
de sorte que la voix s’unisse a la pensée, et la pensée
a Dieu. Et que tous puissent, par la pureté de leur
conscience, plaire a Dieu et non flatter les oreilles de
'assistance par la volupté de leur voix » (2). Les Freres
devaient reciter les Heures avec la méme dévotion et le
meéme respect, lorsqu’ils ne pouvaient pas se rendre au
cheeur.

Frangois d’ailleurs était pour ecux un magnifique
exemple. I1 disait les Psaumes avec autant d’attention
que s’il avait vu Dieu, présent devant lui (3). Quoiqu’il
souffrit des yeux, de l'estomac, de la rate et du foie,
il ne voulait pas, pendant la psalmodie, s’appuyer contre
la muraille ou la cloison ; mais toujours debout et sans
le capuchon sur la tcte, ne laissant pas ses regards errer
de coté et d’autre, il récitait les Heures, sans en omettre
une syllabe. Quand il voyageait a pied a travers le
monde, il sarrétait pour dire son Office et, s'il ¢tait

(1) Nous en avons donné les preuves dans notre Histoire des Ftudes
dans I'Ordre franciscain, 420-439. Traduction frangaise du P. Eusise bk
Bar-Le-Duc, 340-435.

(2) «Clerici dicant oftfici um cum devotione coram Deo non attendentes
melodiam vocis, sed consenantiam mentis, ut vox concordet menti, mens
vero concordet cum  Deo, ut possint per puritatem mentis placere Deo et
non cum lascivitate vocis aures populi demulcere ». [fopist. ad capitul.
gener., Opusc. éd. Lemuexs, 100, BoedyER, 61.

(3) S. Boxav. Leg. ¢ 10, n. 6.



LA PIETE DE S. FRANGOIS 293

a cheval, il descendait de sa monture. l.a pluie pouvait
tomber 4 verse, il ne s’écartait pas de son habitude.
« Si, disait-ilparfois, le corps prend en repos la nourriture
qui deviendra un jour avec lui la proie des vers, quelle
paix et quelle tranquillit¢ ne faut-il pas assurer a I’ame
pour qu’elle regoive son aliment qui est Dieu lui-
méme ! » (1)

[1 croyait pécher gravement, lorsque, durant sa priére,
il était troublé par de vaines imaginations. Et quand
pareille chose lui arrivait, il n’attendait pas un instant
pour se confesser, afin d'expier sa faute sur le champ.
Cette application de l'esprit ¢tait devenue une habitude
chez lui, si bien qu’il était rarement incommodé par les
« mouches » de cette espéce. Pendant un Caréme, il
avait fait un petit vase, auquel il travaillait a ses courts
instants de loisir, afin de ne perdre aucune parcelle
de son temps. Un jour, ses yeux s’étant portés sur ce
vase, pendant qu’il récitait ‘Tierce, il ¢éprouva un moment
de distraction. Il en fut si chagrin que, I’Oflice terming,
il dit aux Fréres qui étaient la : « Hélas ! cette bagatelle
a pour moi tant de prix qu’'elle a détourné sur elle
’attention de mon esprit. Je veux sacrifier au Seigneur
cet objet qui m’a empéché d’offrir mon sacrifice ». A ces
mots, il saisit le vase et le jeta dans le feu (2).

Dans les premic¢res années de I'Ordre, les Fréres, a
cause de leur simplicité, ne savaient pas encore réciter
I’Oftice canonial. Frangois leur ordonna de le remplacer
par le Pater noster (3). Ils chantérent dés lors ’Oraison

(1) Tuom. Cer. 11, n. g6.

(2) 1bid. n. g7.

(3) « Deprecati suntcum fratres tempore illo, ut doceret eos orare, quo-

niam in simplicitate spiritus ambulantes adhuc ecclesiasticum officium
ignorabant. Quibus ipse ait : Cum orabitis, dicite : Pater noster, et Ado-



204 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

dominicale sur son ton suppliant, non seulement aux
heures fixées, mais méme a tout instant (1). Dés que le
nombre des Fréres s’accrut, il leur prescrivit, comme
nous l'avons vu, de réciter 'Office ecclésiastique, tandis
qu'il imposa aux Fréres laiques pour chacune des heures
canoniales, la récitation d’un certain nombre de Pater
noster (2). Cette ordonnance de la Reégle de 1221 passa
presque sans changement dans la Régle définitive ou
nous lisons : « Que les Fréres lais disent vingt-quatre
Pater noster pour Matines ; pour Laudes, cinq ; pour
Prime, Tierce, Sexte et None, pour chacune des heures,
sept; pour Vépres, douze; pour Complies, sept; et
qu’ils prient pour les trépassés » (3).

Un semblable Bréviaire, a I'usage des laiques, avait
dé¢ja ¢té donn¢ antérieurement aux ‘T'empliers (4) et aux
Convers de 1'Ordre cistercien (5). Frangois ne pouvait
I'ignorer. Toutefois, ce ne furent pas ces précédents, la
chose est évidente, mais son amour pour I’Evangile qui
lui it recommander instamment & la dévotion des siens,
clercs et laiques, I'Oraison dominicale. 11 ne cessa de les
engager, dés le commencement de I'Ordre (6) et plus
ramus te, Christe, et ad omnes ecclesias, quae sunt in universo mundo
et benedicimus tibi, quia per sanctam crucem tuam redemisti mundum ».
I6id. 1, . 45.

(1) « Dum enim, igne Spiritus sancti succensi, non solum constitutis
horis, verum etiam qualibet hora, cum parum eos terrena sollicitudo vel
molesta curarum anxietas occuparent, P>ater noster in melodia spiritus
voce supplici decantarent... ». 7/6id. n. 47.

(2) Regulal, c. 3. Opusc. éd. Limuens, 28, Bormir, 4.

(3) Regula 11, c. 3. Opusc. éd. Lemmuns, 06, Borumer, 31.

(4) Scuvurer : Die wrsprungliche Templerregel, Fribourg-en-Br.
1903, 135.

(5) P. Eseruarn Forrsasy @ Das Konverseninstitut des Zistergienser-
ordens, Fribourg (Suisse), 19, 62.

(6) Voir plus haut p. 293, note 3.



I.A PIETE DE S. FRANGOIS 205

tard encore (1) 4 se montrer fervents dans la récitation
du Pater noster, leur répétant simplement les paroles
du Sauveur : « Quand vous vous levez pour prier,
dites : Notre Pére quiétes aux cieux » (2). Et pour leur
faire mieux comprendre le sens profond de cette pricre,
il en composa une saisissante paraphrase qu’il récitait
lui-méme a chaque Heure du Bréviaire et avant I'Oflice
de la Sainte Vierge (3). Nous ne pouvons résister au
plaisir de reproduire cette priere, qui est un véritable
joyau :

« Notre Pére trés saint, notre Créateur, Rédempteur,
Sauveur et Consolateur.

« Qui étes aux cleux, dans les Anges et dans les Saints,
les illuminant pour leur donner la connaissance, carvous
¢tes lumiére, 0 Seigneur ; les enflammant d’amour, car
vous ¢tes amour, 0 Seigneur ; habitant en eux et les
comblant de bonheur, car vous ¢tes, & Seigneur, le
souverain Bien, le Bien éternel d’ou sort tout bien,
sans lequel n’existe aucun bien.

« Quevotre nom soit sanctific. Que votre connaissance
brille en nous, afin que nous sachions la largeur de vos
bienfaits, la longueur de vos promesses, la hauteur de
votre Majest¢ et la profondeur de vos jugements.

« Que votre volonté soit faite sur la terre comme
au ctel. Que nous vous aimions de tout notre ceeur,
en pensant toujours a vous; de toute notre ame, en

(1) Cf. Regula 1, ¢. 22. Opusc. éc. LeEsyess, 55 BoEnMER, 21.

(2) Marc. X1, 25, Marr. VI, g. Lue. X1, 2.

(3) Laudes. Opusc. éd. Lemmens, 11g-121. Bornmer, 71-73. Boehmer
range V' fix position du Pater parmi les Ferits douteux ; mais les raisons
qu'il fait valoir ne sont pas justes du tout (.Analekten, XXX). Lemmens,
au contraire, s'appuie sur des motifs intrinséques et extrinséques et tient
cet écrit pour indubitablement authentique (Opusc. 196 sq.).



296 L'IDEAL DE SAINT FRANC@IS

vous désirant toujours ; de tout notre esprit, en dirigeant
toutes nos intentions vers vous et en cherchant votre
honneur en tout; de toutes nos forces, en soumettant
toutes nos facultés et nos sens de l'ame et du corps
a I'obéissance de votre amour unique. Aimons notre
prochain comme nous-mémes, attirons de notre mieux
tout le monde a votre amour, réjouissons-nous du bien
des autres comme du noOtre, compatissons au mal et
n’offensons jamais personne.

« Donnez-nous aujourd’hui notre pain quotidien,
votre cher Fils, Notre Seigneur Jésus-Christ, pour nous
rappeler, nous faire comprendre et respecter l'amour
qu’il a eu pour nous, et tout ce qu’il a dit, fait et souffert
pour nous.

« Pardonnez-nous nos offenses, par votre miséricorde
ineffable, en vertu de la Passion de votre cher Fils,
Notre Seigneur Jésus-Christ, par les mérites et l'inter-
cession de la bienheureuse Vierge Marie et de tous vos
Elus.

« Comme nous pardonnons a ceux qui nous ont
offensés. Et ce que nous ne remettons pas pleinement,
faites, 6 Seigneur, que nous le pardonnions tout a fait,
que vraiment nous aimions nos ennemis a cause de
vous, que nous vous priions dévotement pour eux, que
nous ne rendions a personne le mal pour le mal et que
nous nous efforcions d’étre utiles a tous pour vous.

« Et ne nous laissez pas succomber a la tentation,
cachée ou manifeste, subite ou de longue durée.

« Mais délivrez-nous du mal, passé, présent et futur.
Amen » (1).

(1) LEmMMENS, 119-121.BOEHMER, 71-73.



LA PIETE DE S. FRANGOIS 297

[Il. — Les pratiques de dévotion dont nous venons
de parler ne nous font pas connaitre toute la vie de
priere de saint Francois, mais seulement quelques-unes
de ses manifestations. « On peut prier de trois manicres,
écrit Frere David d’Augsbourg : « f.a premicre consiste
a réciter des prieres, composées par d’autres hommes
sous l'inspiration du Saint-Esprit, comme les Psaumes,
les Hymnes, le Pater noster et autres formules
semblables. Dans la deuxi¢cme, nous laissons notre
cceur, conduit par le Saint-Esprit, parler confidemment
a Dieu et a ses Saints de nous-mémes et du prochain.
La troisitme est tout intérieure et consiste en désirs
brilants : elle exclut la parole, car les levres ne sauraient
exprimer I'ardeur ces sentiments que renferme le cceur.
La premic¢re est bonne, la deuxi¢me est meilleure, la
troisiemeest excellente » (1).

Que Frangois ait ¢té maitre dans 'une et l'autre de
ces manieres, le précédent exposé le montre clairement.
Il ne nous reste donc qu’a examiner lesprit de priere
qui I’y animait.

C’était, pour tout dire d’un mot, I'esprit de contem-
plation. Le Saint lui-méme I'indique comme son idéal :
« Adorer et contempler toujours le Seigneur, Dieu
vivant et vrai » (2). Les Fréres qui vivaient dans son
intimité admiraient surtout en lui « la contemplation et
la connaissance des vérités éternelles » (3). Saint

(1) Die sieben Vorregeln der Tugend, dans Prewrer : Deutsche My sti-
ker, 342 sq.

(2) Cf.sup. p. 272.

(3) « Contemplatio et sapientia aeternorum ». Tuom. Cev. II, n. 82. Par
« contemplation», on entend la mystique in actu et par « connaissance
des vérités éternelles », la mystique in habitu. Cf. Zanx : Einfuhrung
in die christliche Mystik, 2¢ éd. Paderborn, 1918, 38.



298 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

Bonaventure dit de son c¢Ot¢ : « Saint Frangois était
enflammé du désir de s’attacher a Dieu, en goutant le
bonheur de le contempler sans relache » (1)

Ce mot de contemplation ne désigne pas ici, manifes-
tement, la pi¢té en général, mais la piété affective, la
priecre du cceur. L’esprit, il est vrai, avait également
sa partdans la pri¢re de saint Frangois, comme d’ailleurs
dans toute priére ; mais, le point de départ et le centre
de celle-ci ¢tait, pour Frangois, danslecceur, le sentiment,
la volont¢, tendant de toutes ses forces vers Dieu, dans
I'union enfin et dans l'intimité avec Dieu. Toutes les
pricres que nous avons de lui en sont la preuve.
Oui, il se livre, en priant, a la plus haute spéculation
du mystére de la trés sainte Trinité ; mais quelle que
soit la profondeur de ses pensées, sa pricre devient,
sans le vouloir, une suite ininterrompuc de suaves
aspirations (2). Il s'enfonce dans la considération de la
vie et des soufirances de I’Homme-Dieu (3), mais il
termine Jes pricres qu’il lui adresse, comme le remarque
Thomas de Celano, en exprimant le désir d’¢tre délivré
de sa chair et de vivre avec le Christ (4). Sa dévotion
envers Marie est d'une tendresse infinie et il ne se lasse
pas de lui bégayer, comme un entant fait a sa meére,
sa conflance et son amour (5). Il récite Office divin et
chaque Heure est pour lui une eflusion damour ;

(1) « Sanctus Franciscus Spiritu Dei plenus desiderio flagravit... ut
totus posset adhaerere Deo per assiduae contemplationis ceius gustum ».
S. Bonav. Deterinin. quaest. pars 1, (. 1. Opera VIII, 338.

(2) Ct.sup. p. 274-277.

(3) Ct. sup. p. 277-282,

(4) « Desideravit dissolvi et esse cum Christo ». Tros. Crn. i, n. 71,
(5) Cf. sup. p. 282-287.



LA PIETE DE 8. FRANGOIS 209

chaque Psaume, un cri puissant vers Dieu (1). Il dit
et paraphrase 1'Oraison dominicale et les demandes
successives, a mesure quil les prononce, sont comme
un prisme ensoleill¢ ou viennent sc briser les rayons
de sa charité et de son ardeur pour Dieu (2). Que durent
étre ces heures, et méme ces jours et ces nuits ou il
se plongeait en secret dans une fervente pri¢re et ou
son ame restait comme ins¢parablement unie au ‘I'rés-
Haut (3)?

Mais, comment sa pricre tut-elle Pceuvre du ceeur
plutot que de Pesprit ? Ce n’est pas en suivant la route
fatigante de la réflexion qu’il en arriva la ; non, mais
son ame se plongeait immédiatement en Dieu. T'el est
le caractére essentiel de la haute contemplation mystique.
Tout homme qui fait oraison, celui qui débute, et celui
qui progresse, doit regarder 'application de lesprit a
la considération d’une vérité (meditatio) comme un
moven d’exciter les aflections ; mais, arriver sans ce
moyen et par un simple regard de Uesprit (contemplatio)
4 l'union avec Dieu, c'est, & moins d’une faveur
exceptionnelle, le lot des parfaits. Frangois possédait ce
mystique état d’ame d un haut degré. Un regard surune
¢glise ou sur unc croix (4), unc parole sur Notre
Seigneur ou sur sa trés sainte Mére (5) le jetaient dans
une profonde contemplation. II n’en fallait pas tant:
une simple allusion accidentelle aux choses de Dieu
suflisait pour faire briller la vérité de son esprit dans la
pleine lumic¢re, pénétrer son intéricur, cnflammer sa

(1) Cf.sup. p. 200-293.

(2) Ct. sup. p. 205-2¢0.

(3) Cf. sup. p. 260-270.

(4) Trom. Cer. I, n. 45 ; 11, n. 103,

(3) Tuow. Cer. 11, n. 200, Tres Socii, n. :



300 L'IDEAL DE SAINT FRANCOIS

volonté, enthousiasmer son cceur, le jeter tout entier
dans une sainte admiration, dans une suave béatitude.
Aussi, qu’il prit son repas, qu’il fat en marche ou en
repos, a la maison ou en voyage, il conversait avec
Dieu sans tréve, ni fatigue (1).

Souvent méme, il n’y avait besoin ni d’une cause
extérieure, ni d’une considération intime : Dieu s’em-
parait de lui d’une fagon si admirable et avec une telle
puissance, que Frangois,dans la pleine possession de ses
sens ou dans un ravissement extatique, ¢tait complete-
ment perdu en Dieu (2). Il était retenu par le corps loin
du Seigneur, mais son ame vivait dans le ciel avec les
Anges et, devenu déja leur concitoyen, il n’était s¢paré
d’eux que par la muraille de sa chair (3). Il semblait
s’¢tre déja fix¢ dans les bienheureuses demeures du
ciel (4) et entendre retentir a son oreille les harmonies
de Déternité.

Deux notes surtout caractérisent son esprit de priére :
Pamour et la louange.

[l suffit de rappeler ici que lamour de Dicu fut le
fondement de la piét¢ de saint Frangois. Dans les

(1) Cf. sup. p. 261.

(2) Cf. sup. p. 264.

(3) « Hominum conversationem fugere proponebat et ad loca remotis-
sima se conferre, ut sic exutus omni cura, et aliorum sollicitudine deposita,
solus carnis paries inter se et Deum interim separaret». Tuoum. Cer. I,
n. 203. « Corpore perigrinus a Domino vir Dei Franciscus praesentem
spiritum caelo contendebat inferre, et angelorum civem iam factum solus
carnis paries disiungebat ». fbid. 11, n. g4.

{4) « ... utipse liberius suam intentionem dirigere posset ad Deum, et
beatarum mansionum in caelo positarum, frequenter mente excedens, cir-
cuire posset ac ingredi officinas, et in pinguedine gratiae coram placidis-
simo et serenissimo universorum Domino se in caelestibus praesentare...».
Ibid. 1, n. 102.



LA PIETE DE S. FRANCOIS 301

premiers chapitres de cet ouvrage (1), nous avons montré
qu’il fut le chevalier de 'amour divin et que tout son
étre se fondait en une pri¢re d’amour. Tout ce que nous
avons dit de sa pic¢t¢ peut tinalement se résumer dans
ce seul mot : 'amour. Oui, I'amour est le secret de
toute sa vie de priere. L’amour est l'accent le plus
pénétrant qui résonne dans chacun de ses exercices de
pricre et quand nous définissons son esprit de pricre :
une contemplation affective et immédiate, noussignifions
avant tout que la note dominante de sa pi¢t¢ fut un
ardent et triomphant amour de Dieu. Voild bien la
caractéristique constante de notre Saint. « Il ¢tait enivré
d’amour de Dieu », disent les Trois Compagnons (2).
Thomas de Celano le présente « toujours brilant
d’amour de Dieu » (3). Entendait-il prononcer cette
parole:amour de Dieu, il ¢tait bouleversé, ¢ému, enflammé
comme si I'archet de la parole extérieure eut touché
les cordes intimes de son cceur (). « Qui pourrait dire de
quelle ardente charité bralait I'rancois, 'ami de I’Epoux?
s’¢crie saint Bonaventure. Semblable a un charbon
embras¢, il paraissait pénétré tout entier du feu du divin

(1) Cf. en particuliert. I, ch. 11, p. 71 sq.

(2) « Alii pietate commoti movebantur ad lacrimas, videntes eum... ad
tantam ebrietatem divini amoris tam cito venisse ». 77es Socii, n. 21.

(3) « Amore divino fervens semperad fortia mittere manum, et dilatato
corde viam mandatorum Dei ambulans, perfectionis summam attingere
cupiebat ». Tuex. Cer. 1, n. 33.

(4) « Inter alia verba, quorum usus essct in communi sermone, amo-
rem Dei non sine quadam sui immutatione valebet audire. Subito nam-
que ad auditum amoris Dei excitabatur, afficiebatur, inflammabatur,
quasi plectro vocis extrinsecae chorda cordis interior tangeretur ». Ibid. 11,
n. 196, « Nam supra hominum intellectum afficiebatur, cum nomen tuum,
sancte Domine, nominaret, et totus existens in iubilo ac iucunditate castis-
sima plenus, novus certe homo alterius saeculi videbatur ». 7éid. [. n 82



302 L’IDEAL DE SAINT FRANGOIS

amour » (1). « Il fut un Séraphin par l'ardeur de sa
charité », chante ’Alighieri dans la Divine Comédie (2),
et la postérité lui a décerné ce titre glorieux : « Le
sé¢raphique Frangois ».

Par suite de son amour de Dieu, sa vie et sa priére
furent une louange perpétuelle.

De méme que 1es ménestrels chantaient les hauts faits
de leurs héros, ainsi le Troubadour spirituel d’Assise
voulut annoncer au monde entier la magnificence de
Dieu et ses grandes actions. Des qu’il se sentit appelé a
étre le chevalier du Christ, il se donna pour le Jongleur
du Tres-Haut et il se mit a chanter les louanges de son
Créateur dans la langue des troubadours provengaux
a travers les campagnes et les foréts (3). Bientot aprés,
il crut qu'il avait & procurer la gloire de son Seigneur,
en réparant des églises pauvres et ruinées. A cette fin,
il parcourut les rues de sa ville natale, en chantant,
comme enivré de l'amour divin, les louanges du
Seigneur. Son chant terminé, il demandait 'aumone,
puis il recommengait a louer Dieu (4). Quand ses
premiers compagnons se furent groupés autour de lui,
il les envoya deux a deux en mission. Lui-méme, avec
Frere Egide pour compagnon, se dirigea vers la
Marche, chantant en frangais d’'une voix claire et sonore
les louanges de Dieu et glorifiant la bonté du Trés-

(1) « Caritate ferventem, qua Sponsi amicus Franciscus ardebat, quis
enarrare sufficiat ! Totus namque quasi quidam carbo ignitus divini amo-
ris flamma videbatur absorptus ». S. Bo~av., Leg.c. g, n. 1.

(2) « L’un fu tutto serafico in ardore ». Danre : Divina Con. Paradiso
XI, 57.

(3) Tuom. CeL. 1, n. 16.
(4) Tres Socii, n. 21. THom. CEL. 11 n 13,



LA PIETE DE S. FRANGCOIS 303

Haut (1). I1 agit de la méme fagon pendant toute sa vie.
Souvent, les paroles ne lui suffisaient plus pour exprimer
son enthousiasme. Alors, par sa pose et par ses gestes,
il faisait semblant de jouer d'un instrument de musique,
comme les troubadours avaient coutume de faire (2).

Etait-il ravi dans une contemplation extatique, ce qui
arriva maintes fois, les Fréres devaient, pendant ce
temps, louer et prier Dieu & sa place (3). Illes exhortait
constamment a ecxalter le T'rés-Haut. « La vie des
Freres dans le monde, leur disait-il, doit ¢tre telle que
quiconque les verra ou les entendra, glorifie et bénisse
le Pere céleste » (4). Il Tuiarriva d'écrire aux Fréres par
une pluie battante ¢n pleine campagne, pour les inviter
A se réjouir, en disant d la T'rés sainte I'rinité : « Bénis-
sons le Pere, et le Fils ct le Saint-Esprit » (5). Une
autre fois, il leur fit cette recommandation par écrit :
« Annoncez et préchez & tous les grandeurs de Dieu,
pour que tOUS, par toute la lcrre, a toute heure et au son
des cloches, rendent toujours graces et hommages au
Dieu tout-puissant » (6).

Il adressa également une Lettre a tous les fideles :
« Aimons Dieu, leur dit-il, adorons-le ¢t offrons-lui nos

(1) 7Tres Socii, n. 33.

(2) Tnowm. Crr. 11, n. 127,

(3) Tres Secii, n. 13,

(4) « Talis deberet esse Fratrum conversatio inter gentes, ut quicumaque
audiret vel videret eos. glerificaret Patrem caelestem et devote laudaret »
Tres Socii, n. 38.

(5) « Per ipsum (fratrem Martinum de Bartona) scripsit beatus Fran-
ciscus propria manu litteram, sub divo in pluvia non madefactus, ministro
et Fratribus Franciae, ut visis litteris iubilarent laudes Deo Trinitati
dicentes : Benedicamus Patrem et Filium cum Sancto Spiritu». FcCLESTON,
cell. VI, p. jo.

(6) Epist. ad omnes custod. Opusc. éd. Lemmess, 114, BOEHMER, O4.



304 IIDEAL DE SAINT FRANGOIS

louanges et nos priéres, le jour et la nuit... O quelle
gloire, quelle dignité, quelle grandeur d’avoir un Pére
dans le ciel! Quelle dignité, quelle beauté, quelle douceur
d’avoir un Epoux au ciel ! Quelle dignité, quel charme,
quel bonheur, quelle paix, quelle douceur, quelle joie
intime, quelle fortune supréme que d’avoir un tel Frére!
il a exposé sa vie pour ses brebis... Et parce qu’il a tant
souffert pour nous, parce qu’il nous a fait tant de bien
et qu’il nous en procurera tant encore dans l'avenir,
que toute créature dans le ciel et sur la terre, sur la mer
et dans les abimes, rende a Dieu louange, gloire,
honneur et bénédiction ; car, il est notre force, il est
seul bon, le seul Tres-Haut, le seul Tout-Puissant et
admirable, le seul saint et glorieux, louable et béni dans
l'infinit¢ des siccles des siecles. Amen » (1),

Ainsi fit-il de sa vie et de la vie de ses Freres une
priere de louange. Cela est particuliérement vrai de ses
exercices particuliers de dévotion. Ils ont autant pour
objet, comme le prouve notre précédent exposé (2), la
lonange que I'amour de Dieu. Mais, c’était encore trop
peu pour Francois. Aussi voulut-il encadrer tous ses
exercices de piét¢ d’'une priére qu’il avait spécialement
composée et qui est, dans toute I'acception du mot, une
louange de Dicu : Laudes Dei. Clest d’ailleurs le nom
qu’il lui a donné.

Avant chacun de trois Offices qu'il récitait tous les
jours : ’Oflice canonial, 'Oflice de la sainte Vierge et
I’Office de la Passion, il récitait les Laudes Dei, dont
voici le texte :



LA PIETE DE S. FRANCOIS 305

« Saint,saint,saintestle Seigneur, Dieu tout-puissant,
qui est, qui ¢tait et qui sera toujours. Louons-le et
exaltons-le 4 jamais.

« Vous étes digne, Seigneur, notre Dieu, de recevoir
louange, gloire, honneur et bénédiction. Louons-le et
exaltons-le a jamais.

« Il est digne, 'Agneau qui a été mis a mort, de
recevoir la puissance, la divinité, la sagesse, la force,
I’honneur, la gloire et la bénédiction. Louons-le et
exaltons-le a jamais.

« Bénissons le Pere, le Fils et le Saint-Esprit.
LLouons-le et exaltons-le a jamais.

« Chantez les louanges du Seigneur, 6 vous toutes
ses créatures. LLouons-le et exaltons-le a jamais.

« Louez Dieu, vous tous ses serviteurs, vous qui
craignez Dieu, petits et grands. Louons-le et exaltons-le
4 jamais.

« Que les cieux et la terre, que toute créature au ciel,
sur la terre et sous la terre, la mer et tout ce qu’elle
contient célebrent la gloire de ce Dieu. Louons-le et
exaltons-le a jamais.

« Gloire au Pere, au Fils et au Saint-Esprit. Louons-
le et exaltons-le a jamais.

« Comme au commencement, maintenant et toujours,
et dans les siécles des siecles. Ainsi soit-il. I.ouons-le
et exaltons-le a jamais » (1).

[t terminait par cette oraison : « O Dieu tout-puissant,
trés saint et trés haut, vous qui €tes le Bien supréme,
le Bien universel, le Bien absolu, vous le seul bon, nous
vous offrons toute louange, toute gloire, toute action de

(1) Opusc. éd. LemmEss, 119, 126. BoEnmer, 66 sq., 107.

20™*



306 L’ IDEAL DE SAINT FRANCOIS

grace, tout honneur, toute bénédiction, et nous vous
rendons toujours hommage de tout bien qui existe.
Ainsi soit-il » (1). A la fin de I'Ofhce, il ajoutait
« Louons le Seigneur, Dieu vivant et vrai. Offrons-lui
constamment louange, gloire, honneur, bénédiction et
bien de toute nature. Amen! Amen! Fiat! Fiat! » (2)
Deux ans avant sa mort, lorsqu’il portait dé¢ja dans sa
chair les plaies de Jésus Crucifié, il composa, dans les
transports de sa reconnaissance, des Louanges de Dieu
qui sont, on ’a dita bon droit, « un T'e Deum comme

on n’en a jamais chanté¢ de plus bralant » (3).

« Tu es sanctus Dominus
Deus solus, qui facis mirabilia.

Tu es fortis. Tu es magnus.
Tu es altissimus.

Tu es Rex omnipotens,
Pater sancte, Rex caeli et
terrae,

Tu es trinus et unus Domi-
nus Deus, omne bonum.

Tu es bonum, omne bonum,
summum bonum, Dominus
Deus, vivus et verus.

Tu es caritas, amor.

Tu es sapientia.

Tu es humilitas.

Tu es patientia,

Tu es securitas,

Tu es quies.

Tu es gaudium et laetitia,

(1) Lemuens, 123, BoEHMER, 67.

(2) Lemmenss, 128. BoEHMER, 109.

« Vous étes saint, Seigneur,
Dieu unique qui opérez des mer-
veilles.

Vaus étes fort. Vous étes grand.
Vous étes le Tres-Haut.

Vous étes le Roi tout-puissant,
Pére saint, Roi du ciel et de la
terre.

Vous étes le Seigneur Dieu
trine et un, le Bien universel.

Vous étes le Bien, le Bien uni-
versel, le Bien supréme, le Sei-
gneur Dieu, vivant et vrai.

Veus étes la charité, 'amour,

Vous étes la sagesse.

Vous étes 'humilité,

Vous étes la patience.

Vous étes la sécurité.

Vous étes la quiétude.

Vous étes la joie et I'allégresse.

(3) ScuNURER : Frany von Assisi, 113.



D

LA PIETE DE S. FRANC@IS 307

Tu es iustitia et tempe- Vous étes la justice ct la tempé-
rantia. rance.

Tu es omnis divitia ad sufh- Vous étes la richesse qui suffit.
cientiam.

Tu es pulchritudo. Vous étes la beauté.

Tu es mansuetudo. Vous étes la mansuétude.

Tu es protector. Vous étes notre protecteur.

Tu es custos et defensor. Vous étes notre gardien et notre

défenseur.

Tu es fortitudo. Vous étes notre force.

Tues refrigerium. Vous ¢tes notre rafraichisse-

Tu es spes nostra. ment.

Vous étes notre espoir,

Tu es fides nostra. Vous étes notre confiance.

Tu es magna dulcedonostra. Vous étes notre grande douceur.

Tu es vita aeterna nostra, Vous étes notre vie éternelle,

magnus et admirabilis Domi- grand et admirable Seigneur,
nus, Deus omnipotens, mise- notre Dieu tout-puissant, notre
ricors Salvator ». miséricordieux Sauveur (1). »

(1) Ces Laudes Dei se trouvent sur une feuille que le Saint remit a
Frére l.éon. Ce dernier ajouta la note suivante : « Deux ans avant sa
mort, le bienheureux Frangois observa sur le mont Alverne, en I'honneur
de la bienheureuse Vierge Marie et du bienheurcux Archange Michel, un
jeline de quarante jours, depuis la féte de I'Assomption de la bienheureuse
Vierge Marie, Mére de Dieu, jusqu’alaféte de saint Michel, en septembre.
It la main du Seigneur s’est manifestée sur lui, dans I'apparition du
Séraphin avec lequel il s’entretint et dans les plaies du Christ qu'il regut
dans sa chair. Il a composé les Louanges qui sont de I'autre coté de cette
feuille et il les a écrites de sa propre main pour remercier le Seigneur des
bienfaits dont il avait été favorisé ». Cette précieuse feuille, qui contient
aussi la Bénédiction de saint Frangois a Frére Léon, se conserve dans un
reliquaire, au Sagro Convento d’Assise. Le texte toutefois a souffert,
parce que, selon le désir du Saint, Frére I.éon a porté cette feuille sur lui
pendant toute sa vie. @r, il n'est mort qu’en 1271. Nous donnons les
Louanges du Seignewr d'aprés la reconstruction de acoci-Purieyaxst
Gli autografi di S. Francesco. Miscellanea francesc. vol. V1, 35 sq. Cf.
Lemuzss, Opusc. 198, et Taomas pE CeLavo, 11, n. 4q.



308 L’IDEAL DE SAINT FRANCOIS

Frangois ne cessa de louer Dieu dans le temps méme
ou ses souffrances corporelles étaient presque insuppor-
tables. Son esprit, au contraire, était toujours soumis a
Dieu, uni a Dieu, joyeux en Dieu. Les derniers jours
de sa vie, il les employa en action de graces, demandant
a ses compagnons trés aimés de s’unir a lui pour chanter
les louanges du Christ. Il invitait méme toutes les
créatures a louer Dieu et redisait le chant qu’il avait
compos¢ autrefois pour les exhorter au divin amour (1)
et qu’il avait lui-méme intitulé : Nouvelle louange de
la part des créatures » (2).

(1) « Paucos dies, qui usque ad transitum cius restabant, expendit in
laudem, socios suos valde dilectos secum Christum laudare instituens.
Invitabat etiam omnes creaturas ad laudem Dei, per verba quaedam,
quae olim composuerat, ipse cas ad divinum hortabatur amorem ». THoar.
Cew. 11, n. 217,

(2) « ... novam laudem de creaturis Domini ». Spec. perf. c. 100,
p- 197. Voir la conclusion du chapitre suivant.



CHAPITRE XIX.

S. FRANCOIS ET LA NATURE

L’amour de la nature fut dans saint Francois d'une
tendresse et d’une vivacité singuliére. C’est la un fait
qui n’a pas besoin d’étre établi. S’il est déja exagéré de
soutenir, comme on ’a fait souvent, que le haut Moyen
Age n’avait pas d’yeux pour contempler les beautés de
la nature (1), il n’est pas juste du tout de laisser placer a
la Renaissance le réveil de 'amour de la nature (2).
Tout au contraire il a commencé avec le Poverello
d’Assise (3). Longtemps avant que Dante, Boccace et
Pétrarque aient composé leurs stances, Frangois se
promenait, ivre de joie, a travers la campagne : il
admirait le charme des montagnes et des vallées, la
beauté des fleurs et des animaux, la puissance redoutable
des ¢léments. Il réunissait dans sa personne toutes les
qualités d’'un contemplateur attentif et d'un ami délicat

(1) Ct. Zoevr : Das Heiligen-Leben im 1o Jalrhundert. leipzig et
Berlin, 1908, 219-22¢.

(2) Ct. Buese : Die Iintwicklung des Naturgefithls im Mittelalter.
Leipzig, 1888.

(3) « Nous ne saurions hésiter un instant a considérer ses chants et ses
dithyrambes (de Frangois) comme des preuves importantes d’un réveil de
Yamour pour la nature ». Hexwi TiLewasy : Studien jur Individualitat des
Frangishus von Assisi. Leipzig. 1914, 210.



310 IIDEAL. DE SAINT FRANGOIS

dela nature : la pureté du regard de I'enfant, la fraicheur
d’imagination ct la sensibilité exquise du pocte (1), la
joie surnaturelle et la divine charit¢ du Saint. Mais,
quelle que soit I'importance que l'on attache aux deux
premicres de ces qualités, il faut regarder la troisi¢me
comme la source principale des joies que lui procurait
la nature et de I'amour qu’il avait pour elle. Tout son
commerce avec la nature est essentiellement religicux. 11
a Dieu pour principe et pour fin, et il peut se résumer
en ces mots : du Créateur a la creature ; de la crdéature
au Createur.

1. — Du Créatewr a la créature. Ce n’est pas dans
les avantages des choses de la nature, ni dans le caractére
de saint Frangois, mais dans son ardent amour de Dieu
quil faut voir le motif fondamental de son amour de la
nature. Te Speculum perfectiom's le marque en ces
termes : « Tout absorbé dans son amour pour Dieu,
le bienheureux Francgois discernait parfaitement la bonté
de Dieu, non sculement dans son ame, ornée dé¢ja de la
perfection de toutes les vertus, mais encore dans toutes
les créatures ; aussiles aimait-il d'une affection particulicre
et profonde » (2).

Tout saisi et pénétré de cette pensée qu'il était 'enfant
de Dieu, il considérait les autres créatures comme formant

(1) BoEenser (Analekten, X1.IN-1L11) montre trés bien que l'esprit de
Frangois était éminemment poctique.

(2) « Absorptus totus in amore Dei beatus Franciscus non solum in
anima sua iam omni virtutum perfectione ornata, sed in qualibet creatura
bonitatem Dei perfecte cernebat, propter quod singulari et viscerosa dilec-
tione afticiebatur ad creaturas ». Spec. perf. c. 113, p. 223. TiLryasy
(Ibid. 186 sq.) présente aussi cette note comme caractéristique de I'amour
de Frangois pour la naturc.



S. FRANCOIS ET 1ILA NATURE 31

la grande famille du Pére céleste. I1 admirait en chacune
d’elles la sagesse, la puissance et la bont¢ du Creéateur (1).
Un simple regard sur le soleil, la lune et les étoiles,
sur les créatures grandes ou petites, le remplissait d’une
joie ineffable (2).

Et parce qu'elles étaient toutes sorties du sein paternel
de Dieu, Frangois leur reconnaissait une ¢troite parenté
avec lui : elles devenaient ses fréres ct ses seurs.
Elles pouvaient sembler petites, viles, méprisables ; son
ceeur pénétrait leurs secrets, découvrait leur essence
intime et, de sa poitrine, s’échappaient ces mots
« Frére, sceur en Dicu, Créateur et Pére de toute
chose » (3). Il ne s’en tenait pas a une simple appellation,
qui n’¢tait, & tout prendre, que 'expression d'une convic-
tion profonde et d'un sentiment vrai. Mais, il était
rempli de charité et ému jusqu’aux entrailles non scule-
ment devant les hommes dans le besoin, mais encore
devant les animaux sans raison, les reptiles, les oiseaux
et les autres cCtres, sensibles ou insensibles (4). 11 était

(1) « Quis enarrare suthceret dulcedinem, contempians in creaturis
sapientiam Creatoris, potentiam et bonitatem eius ». Tiox. Cer, {, n. 8o.

(2) « Revera, miro atque ineffabili gaudio ex hac consideratione saepis-
sime replebatur, cum respiciebat solem, cum lunam cernebat, cum stellas
et firmamentum intuebatur », 7did.

(3) « Omnes denique creaturas fraterno nomine nuncupabat et modo
praccellenti atque caeteris inexperto creaturarum occulta corclis acie decer-
nebat, utpote qui iam evaserat in libertatem filiorum Dei ». [4id. n. 81.
« Consideratione quoque primae originis omnium, abundantiori pietate
repletus, creaturas quantumlibey parvas, fratris vel sororis appellabat
nominibus, pro eo quod sciebat eas unum secum habere principium ».
S. Boxav. Leg. ¢ 8, u. 6.

(4) « Affluebat spiritu charitatis, pietatis viscera gestans, non solum
erga homines necessitatem patientes, verum etiam erga muta brutaque
animalia, reptilia, volatilia et cacteras sensibiles et insensibiles creaturas ».
Tuom. Cer, I, n. 77



312 L'IDEAL DE SAINT FRANCOIS

pouss¢ comme malgré lui a les protéger et a leur venir
en aide. Il lui était insupportable de voir faire du mal
méme au dernier d’entre eux ou d’entendre prononcer
contre lui des paroles de malédiction (1).

Ainsi enlaga-t-il le monde dans les liens d’'une bien-
heureuse harmonie, pareille a celle qui exista entre
I’homme et la nature, a I'aurore de la création. Ses appels
d’amour retentissaient i travers toute la nature et les
¢chos de la nature lui renvoyaient des accents d’amour.
Le charme de cette harmonie se manifeste particuli¢re-
ment dans les rapports du Saint avec les amimaux.
Quelques exemples nous en fourniront la preuve.

Frangois vint, un jour, dans la bourgade d’Alviano
pour y précher la parole de Dieu. Ayant gravi une
¢minence pour ¢tre vu de tous, il demanda le silence.
La foule se tut et attendit respectueusement. Mais une
troupe d’hirondelles qui nichaient en ce licu babillait
et menait grand bruit. Le bienheureux Fran¢ois qui ne
pouvait arriver a se faire entendre, s’adressa ainsi a4 ces
bavardes : « Mes sceurs les hirondelles, c’est 4 mon tour
maintenant de discourir, car vous avez assezparlé. Ecou-
tez la parole de Dieu, gardez le silence et ne bougez plus
jusqu’a ce que jaie fini de parler du Seigneur ». Et ces
petits oiseaux, d la stupéfaction de tous les assistants,
se turent aussitdt et ne bougérent pas, tant que dura
la prédication (2).

Un gentilhomme du comt¢ de Sienne envoya un
faisan au bienheureux Frangois qui ¢tait alors malade.

(1) « Molestissimum erat ei, cum alicui pauperum cerneret exprobrari,
vel in aliquam creaturarum maledictionis verbum audiret ab aliquo
intorqueri ». Ibid. n. 70.

(2) 1bid. 1. n. Sg.



S. FRANCOIS ET LA NATURE 313

Celui-ci 'accepta avec bonheur, non qu’il désirat le
manger, mais parce que, en vovant de tels oiseaux, il
avait coutume de se réjouir par amour pour le
Créateur. Il dit au faisan : « Lou¢ soit notre Créateur,
frére faisan ». Puis, s’adressant & ses IF'réres @ « Nous
allons voir maintenant si frére faisan veut demeurer avec
nous ou s’il préfere regagner les retraites qui lui sont
famili¢res et qui lui conviennent mieux ». Un Frére
sur 'ordre du Saint, prit donc I'oiseau et le porta fort
loin dans une vigne ; mais celui-ci revint & tire-d’aile
la cellule du Pere. Francois le fit porter plus loin
encore et, de nouveau, avec une ténacit¢ incroyable,
Poiseau revint a la porte de la cellule et y pénétra de
vive force, en passant sous la robe des Fréeres qui se
trouvaient sur le seuil. Alors, le Suint ordonna quon
pritsoin de le bien nourrir et il se mit a le caresser, en
lui adressant de douces paroles (1).

Dans le temps qu’'il demeurait & Greccio, un Frere lui
apporta un levraut vivant, pris au lacs. A sa vue le
Bienheureux fut ¢mu de compassion : « Petit licvre,
mon frére, viens ici. Pourquoi Ues-tu laiss¢ prendre 7 v
Le Frére qui le portait Pavant lache, il courut vers le
Saint et alla spontan¢ment se cacher dans son sein
comme dans le plus sar asile. Il v demeura quelques
instants ; puis, Frangois I'avant caress¢ avec la douceur
d’'une meére lui donna congé de retourner en liberté dans
ses bois. Mais, comme on T'avait plusieurs fois reposé a
terre ¢t qu’il revenait toujours dans le giron du Saint,
celui-ci le tit reporter par les Fréres jusque dans la
forét qui était proche. T.a méme scéne se renouvela, un

(1) Iéid. 11, n. 150.



314 L'IDEAL DE SAINT FRANCOIS
jour, avec un lapin sauvage, dans une ile du lac de
Pérouse (1).

Frangois ¢prouvait la méme affectueuse piti¢ pour les
poissons et, quand 'occasion s’en présentait, il remettait
dans ’eau ceux qu’on avait péchés, en leur reccommandant
de ne plus se laisser prendre une autre fois.

Un jour qu'il était assis dans une barque, prés d’un
port, sur le lac de Rieti, un pécheur ayant pris un
magnifique poisson, une tanche, vint respectueusement
le lui offrir. Frangois le prit avec joic et bienveillance,
Pappela « mon freére » et, le jetant par dessus bord dans
’eau, il s¢ mit & bénir dé¢votement le nom du Seigneur.
Tant que dura la pricre, le poisson, sans s’¢carter, évolua
autour de la barque. Il ne s’en éloigna que lorsque le
Saint, sa pricre finie, lui eut permis de s’en aller (2).

Un autre jour que le bienheureux Frangois traversait
en barque ce méme lac pour se rendre a I'ermitage de
Greccio, un pécheur lui offrit un petit oiseau aquatique,
pour qu’il s’en réjouit dans le Seigneur. Le Saint se fit
un plaisir de Paccepter et, ouvrant les mains, il I'invita
doucement a reprendre sa libert¢. Comme ['oiseau ne
voulait pas s’en aller, mais se blotissait dans ses mains
comme dans un nid, le Saint leva les veux au ciel et
entra en oraison. Quand, longtemps aprés, semblant
revenir de loin, il reprit ses sens, il enjoignit avec bont¢
au petit oiscau de retourner sans crainte a sa liberté
d’autrefois. Quand il eut regu cette permission et que le
Saint 'eut béni, l'oiselet manitesta sa joie parses mouve-
ments, puis s’envola (3).

(1) Ibid. 1, n. Go.
(2) 1bid. 1, n. Go.
(3) Tbid. 11, n. 167,

/



S. FRANCOIS II'T LA NATURE 315

A ces traits et a d'autres qui sont vraiment historiques,
la légende en a ajouté qui ne reposent sur aucun
témoignage ou dont l'authenticit¢ est douteuse. Qu'il
nous suflise de rappeler I'¢pisode bien connu du loup
de Gubbio, raconté dans les Ifioretti. Il n’est pas facile
de déméler dans ce récit la part de 'histoire et celle de
la poésie, mais on peut stirement atlirmer que Frangois
rencontra Freére Loup dans le voisinage de Gubbio (1)
et que, dans unc autre occasion, il délivra les gens de
Greccio de la dent des loups (2). it parce que ce fléau
était alors la terreur de maintes contrées, 'amour de
Francgois pour les animaux et la puissance qu’il exergait
sur eux auront C¢té présentés sous lallégorie de cet
admirable et poétique récit : Du loup trés feroce, ramené
par saint I'rangois a une grande douceur (3).

Les dléments cux-mémes semblaient attirés par le

(1) Lauteur de la legenda de passione sancti Verecundi militis el mar-
tyris, donne, en se tondant sur le rapport de deux témoins oculaires, le
récitsuivant : « Beatus I'ranciscus ex maxima carnis maceratione, noctur-
nis vigiliis, orationibus ct ieiuniis consumptus ac debilitatus, cum ambu-
lare non posset, et praecipue, postquam fuit insignitus vulneribus
Salvatoris, pedester incedere non valens, portabatur ascllo; et cum
quodam sero iam nocte transiret cum fratre socio per viam S. Verecundi
(Abbaye dansle voisinage de Gubbio) asello equitans et sacco rudi amictus
humeros ct circa scapulas, laboratores agrorum vocabant cum dicentes :
Frater Francisce. mane hic nobiscum et noli ultra pergere. quia lupi
ferales hic discurrunt, qui asellum tuum comedent et laedent vos. Tunc
beatus Franciscus dixit : Nihil nocui fratri lupo, ut fratrem nostrum asel-
lum audeatdevorare. Valete, filii, et Deum timete. Etsic frater Franciscus
pertransivit illaesus. Haec nobis retulit agricola qui praesens fuit ».
Farocr-Prriosaxt : S, Francesco e il Monastero di S. Verecondo presso
Gubbie, dans : Miscellanea jrancesc. t. X. p. 7. Lemuens @ Testimonia
minora saeculi X111 de S. IFrancisco, dans : Archiy. francis. 1, 6y sq.

(2) Tuom. Crr. IL 0. 35 sq.

(5) « De lupo ferocissimo per sanctum Franciscum reducto ad magnam
mansuetudinem ». Actus B. Francisci, c. 23. Fioretti, ¢. 21.



316 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

charme d’'amour de notre Saint. Dans le besoin et sur
son ordre, le miracle de la multiplication des pains se
renouvela (1), eau se changea en vin (2), une source
vive jailiit des entrailles du rocher (3), le feu perdit sa
donloureuse puissance.

C’était & Fonte Colombo, prés de Rieti, dans le temps
ou sa maladie d’yeux obligea le Saint a subir une cruelle
op¢ration. Le chirurgien se présenta, muni d’un fer a
cautériser qu’il fit mettre au feu et rougir a blanc. Le
bienheureux Pc¢re, pour réconforter son corps qui
fréemissait devant ce supplice, parla au feu en ces termes:
« Mon frere le feu, entre toutes les choses qui sont
belles, le "I'rés-Haut t’a créé beau, fort et utile. Sois-moi
doux a cette heure ; sois courtois, car je tai toujours
chéri dans le Seigneur. Je pric le Maitre Souverain qui
t’a cré¢ de tempcérer ton ardeur, afin que tu me brules
doucement et que je puisse te supporter ». Sa pricre
termince, il fait sur le feu le signe de la croix et ensuite
demeure intrépide. e médecin saisit le fer rougi a
blanc; les Freres s’enfuient, vaincus par la pitié¢; le
Saint, joveux et plein d’allégresse, attend 'opération. Le
fer s’enfonce, en crépitant, dans sa tendre chair et le
brile depuis I'oreille jusqu’aux sourcils. Frangois endure
tout sans faire un mouvement. Et quand les Fréres que
la crainte avait dispersés reparaissent, il leur dit, en
souriant : « Poltrons que vous ¢tes, caeurs sans énergie,
pourquoi avez-vous fui ? En vérité, je vous le dis, je
n’ai nullement senti la bralure du feu, ni aucune dou-
leur ». Puis, se tournant vers le médecin : « Si les

(1) Berxanp pe Brsse : Liber de laudibus B. Francisci, c. 6, p, 42.
(2) Tuowm. Cer. 1. n. 61.
(3) Trow. Cer. Tractatus de miraculis, n. 13.



S. FRANGOIS ET LA NATURE 317
chairs ne sont pas suffisamment brulées, dit-il, vous
pouvez recommencer ». Le médecin, ne se possédant
plus d’admiration, s’écria : « Je vous le dis, mes Freres,
j’ai vu aujourd’hui des merveilles ». Et le biographe
d’ajouter : « Je crois qu’il ¢tait revenu a l'innocence
premiére, celui pour qui les étres cruels se faisaient
doux, quand il le voulait » (1).

De fait, les rapports du Saint avec la nature inanimée
et privée de raison nous apparaissent comme une scéne
renouvelée du Paradisterrestre. On dirait que les parfums
de ’'Eden se¢ sont répandus sur le berceau du monde
franciscain. En présence de cet homme dont le cceur
est pur et qui, pour 'amour de Dicu, témoigne a toutes
les créatures une tendresse de frére, les animaux n’ont
ni timidit¢, ni crainte. Ils le servent, ils le suivent et les
¢léments eux-mémes lui sont soumis. l.e plus ancien
biographe, Thomas de Celano, ne se lasse pas de revenir
sur cette pensée. « kEn vérit¢, dit-il, c’était merveille de
voir les créatures sans raison se rendre compte de
I'affectueux intérét qu’il leur portait et deviner le trés
doux amour qu’il avait pour elles » (2). « Toutes les
créatures s’efforgaient de rendre au Saint 'amour qu'il
leur manifestait et de répondre a ses attentions par la
gratitude. KElles souriaient a ses caresses, exaucaient
ses demandes, obéissaient & ses ordres » (3).

(1) « Credo ad innocentiam primam redierat, cui, cum volebat, mansue-
bantur immitia ». Twox. Cer. I1. n. 106,

(2) « Et mirum certe, cum ipsae irrationales creaturae ipsius crga se
affectum pietatis cognoscerent et amorem dulcissimum praesentirent ».
Ibid. 1, n. 5q.

(3) « Nituntur proinde creaturac omnes vicem amoris rependere
Sancto et gratitudine sua pro meritis respondere; blandienti arrident,
roganti annuunt, obediunt imperanti». /éid. 11, n. 160.



318 L'IDEAL DE SAINT FRANCOIS

Cette condescendance des créatures apparait tantot
comme leur réponse naturelle & 'amour du Saint, tantot
comme une récompense surnaturelle et vraiment admi-
rable de son amour de la nature. 'T'outes les sources
de la Vie de saint Francois sont unanimes a donner
cette explication. « Il n’est pas étonnant, dit Thomas
de Celano, que les autres créatures aient vénéré celui
qui, plus que tous, aimait le Créateur» (1). Etailleurs :
C’est ainsi qu’en marchant dans la voie de I'obéissance
et en acceptant sans réserve le joug de la servitude divine,
notre glorieux Pére Frangois a ¢té jugé digne devant
Dieu de se faire obéir des créatures » (2). Saint Bona-
venture dit de méme : « Francois était arrivé a une telle
pureté¢ que sa chair était soumise a son esprit et son
esprit soumis a Dieu avec un accord admirable; et ainsi,
par la volonté du Seigneur, la créature, obéissant a son
Auteur, se soumettait d’une fagon merveilleuse a la
volonté et au commandement de son serviteur » (3).
C’est la méme idée que, peu de temps aprés la mort du
séraphique Pére, Julien de Spire exprimait dans la
strophe suivante :

« Hic creaturis imperat,
Qui nutui subiecerat
Se totum Creatoris,

(1) «Creatoris praecipuum amatorem non mirum si venerantur reliquae
creaturae ». Ibid. 11, n. 168.

(2) « Sic enim gloriosus pater Franciscus, in via obedientiae ambulans
et divinae subiectionis perfecte iugum amplectens, in creaturarum obe-
dientia magnam coram Deo adeptus est dignitatem ». 76id. I, n. 61.

(3) « Quia enim ad tantam pervenerat puritatem, ut caro spiritui et
spiritus Deo harmonia mirabili concordarent, divina ordinatione fiebat ut
creatura Factori suo deserviens voluntati et imperio eius mirabiliter
subiaceret ». S. Bonav. Leg. c¢. 5 n. g.



S. FRANCOIS ET LA NATURE 319

Quicquid i rebus repperit
Delectamenti regerit
In gloriam Factoris » (1).

Il. — De la créature au Créateur. De méme que
I'amour de Dieu inclina Frangois vers la nature, ainsi
la nature le conduisit a Dieu. 11 éprouvait combien est
vraie la parole du Psalmiste : « O Seigneur, notre
Dicu, que votre nom est glorieux sur la terre » (2) ! Il
apprenait a chaque instant combien saint Paul a eu
raison de dire que, toutes invisibles qu’elles sont, la
puissance et la gloire de Dieu se manifestent dans les
créatures dont l'existence et les perfections proclament
I'infinie perfection du Créateur (3). Tout étre lui faisait
faire un pas en avant dans le chemin de la patrie. En
chaque ceuvre de la nature, il glorifiait 'éternel Artisan;
I’univers était pour lui un miroir de la divine Bonté (4).
Il tressaillait d’allégresse, en présence de toutes les
ceuvres sorties des mains de Dieu, et, devant ce ravissant
spectacle, il voyvair, il contemplait la raison vivifiante et
la cause premicre. Dans toute beauté, il reconnaissait la
Beauté supréme, ct tous les biens lui criaient : « Celui
qui nous a faits est la Bonté méme ». Grace aux vestiges
imprimés dans la nature, il suivait partout le Bien-Aimé
et tout lui servait d’échelle pour s’¢lever jusqu’au trone
de Dieu (5).

(1) Jevries e Spire : Officia rhy-thmica, 108.

(2) Ps. VIII. 1.

(3) Roa. I, zo.

(4) « Mundus quasi peregrinationis exsilium exire festinans, iuvabatur
felix iste viator hiis quae in mundo sunt non modicum quidem. Nempe ad
principes tenebrarum utebatur eo ut campo certaminis, ad Deum vero ut
clarissimo speculo bonitatis. In artificio quolibet commendat artificem ».

Tuox. Cev. 11, n. 165.
(5) « Exsultat in cunctis operibus manuum Domini, et per iucunditatis



320 LIDEAL DE SAINT FRANGOIS

[Tentourait d’une affection plus tendre etil contemplait
plus volontiers les créatures en qui il trouvait une
ressemblance symbolique avec le Fils de Dicu (1). Elles
le pressaientsans reliche dese montrer le partfait chevalier
du Christ : ce qui ¢tait pour lui la grande affaire ici-
bas (2).

Le Christ s’est donné pour « la lumiére du monde » (3)
eta dit : « Je suis venu jeter le feu sur la terre et que
désiré-je, sinon qu’il s’allume (4) 7 » Méme sans cela,
la lumicre et le feu sont si beaux et si utiles qu’ils
apparaissent manifestement comme un reflet de la beauté
et de la libéralité de Dieu. Aussi, entretoutes les créatures
inférieures et insensibles, Frangois porta une affection
particuli¢re au feu, a cause de sa beauté et de son utilité,
et jamais il ne voulut en empécher laction (3). 11 laissait
briler les tlambeaux, les lampes, les cierges, ne voulant
pas éteindre de sa main une lumicre qui est le symbole
de la Lumicere ¢ternelle (6). Un jour qu'il était assis prés
du fover, le feu se mit a ses vétements. Un Frére accourut
pour I'¢teindre, mais Frangois lui dit : « Non, mon trés
spectacula viviticam intuetur rationem et causam. Cognoscit in pulchris
pulcherrimum ; cuncta sibi bona. qui nos fecit est optimus, clamant. Per
impressa rebus vestigia insequitur ubigue dilzctum, facit sibi de omnibus
scalam, qua perveniatur ad solium ». 7bid.

(1) « Sic et emnia illa, praecipue in quibus Filii Dei posset aliqua simili-
tudo allegorica reperiri, amplexabatur carius et videbat libentius ». /bid.
L n. 77.

(2) Cf. t. 1, p. 53-80.

(5) loaxx. VIII, 12.

(4) Luc XII, 40.

(3) « Inter omnes creaturas inferiores et insensibiles singulariter afficie-
batur ad ignem prepter pulchritudinem et utilitatem eius, propter quod
nunquam voluit illius ofticium impedire ». Spec. perf. c. 11¢).

(6) « Parcit lucernis, lampadibus et candelis, nolens sua manu deturbare
fulgorem, qui nutus esset lucis aeternae ». Trox. Cer. 11, n. 165.



S. FRANCOIS ET LA NATURE 321

cher Frere, ne fais pas de mal au feu ». Il ne consentait
pas non plus qu’un Frére jetat du feu, ni un tison fumant
d’un endroit a 'autre, comme cela se fait d’habitude,
mais il fallait le poser avec précaution sur le sol, par
révérence pour Celui dont il est la créature (1).

Le Christ s’est appelé « ’Eau vive, la Source d’eau
jaillissant jusqu’a la vie éternelle. » 11 I'a choisie pour
symboliser la purification de 'ame et c’est par elle que
s’accomplit le rite du saint Baptéme. Aussi, apres le feu,
Frangois aimait particulierement l'eau (2), et, quand
1l se lavait les mains, il le faisait dans un endroit ou
I’eau ne pit ¢tre foulée aux pieds (3).

Le Christ est appel¢, dans la Sainte Ecriture, « la
Pierre, le Rocher » (4). Frangois se le rappelait et il
marchait sur les pierres le plus doucement possible, par
¢gard pour son Maitre. Avait-il a réciter ce verset :
« Sur la pierre tu m’as élevé » (5), il disait, pour parler
avec plus de respect : « Sous mes pieds, tu m’as éleveé
car il ne voulait pas s’¢lever sur la pierre qui était pour
lui le symbole du Sauveur (6).

Le Christ est mort sur le bois de la croix et on
lit dans I’Ecriture : « Un arbre a de 'espérance ; coupé,
il peut reverdir encore; il produitencore des rejetons» (7).

(1) Spec. perf. 1bid.

(2) « Postignem singulariter diligebat aquam, per quam figuratur sancta
poenitentia et tribulatio, quibus sordes animw abluuntur, et quia prima
ablutio animae fit per aquam baptismi ». Spec. perf. c. 118.

(3) 1bid.

(4) I Cor. X, j.

() Ps. LX, 3.

(6) « Super petras ambulat reverenter, eius intuitu qui dicitur petra.
Cum opus esset versiculo : In petra exaltasti me; ut reverentius aliquid
diceret, subtus pedes, inquit, exaltasti me ». Tuon. CrL. Ibid.

(7) Tos. X1V, 7.

20



322 L'IBEAL DE SAINT FRANGOIS

Aussi, quand les Freres allaient au bois faire la ramée,
il leur dé¢fendait de couper larbre tout entier, pour
permettre aux c¢pées de rejaillir et de vivre, grice a cette
précaution (1).

IT est écrit du Christ : ¢ Je suis la Fleur du champ et
le I.is de la vallée » (2). lLes fleurs sont comme un
vestige du tapis de I’Eden sur lequel I’Eternel se prome-
nait ici-bas. Comment imaginer le plaisir que Frangois
prenait a admirer leur beaut¢, a considérer I'¢légance de
leur forme, a respirerla suavit¢ de leur parfum ? Mais
tout aussitdt, il tournait son regard vers la beauté de
cette autre kleur qui sortit au printemps, dans tout son
éclat, de latige de Jessé (3) et dont le parfum rendit
la vie a d’innombrables milliers de morts (4). Clest
pourquoi il recommandaitau kFrere Jardinier de ne pas
mettre partout des légumes, mais de laisser autour du
jardin une bande de terre inculte : de cette tagon, les
herbes, par leur verdure, et les fleurs, par leur beauté,
proclameraient en leur temps combien est beau le Pére
de toute chose. Dans le jardin, il faisait réserver une
plate-bande aux herbes odoriférantes et tleurissantes, afin

(1) « Ligna caedentes fratres prohibet totam succidere arborem, ut
spem habeat iterum pullulandi ». Tuox. CiL. [bid. « ... ut talis arboris
semperaliqua pars remaneretintegra amore illius, qui salutem nostram
in ligno crucis voluit operari ». Spec. perf. c. 118.

(2) Cast. 11, 1.

() Is. X1, 1.

(4) « Quantam putas eius menti cxhilarationem florum speciositas
importabat, cum eorum venustatis cerneret formam, et suavitatis olentiam
praesentiret? Statim ad illius floris pulchritudinem considerationis oculum
deflectabat, qui, lucidus in vernali tempore de radice lesse progrediens,
ad odorem suum suscitavit innumera millia mortuorum ». Tuom. CeL. |,
n. 81.



S. FRANCOIS ET LA NATURE 323

qu’elles rappelassent ceux qui les regardaient au souvenir
de I'éternelle Suavité (1).

e Psalmiste met cette plainte sur les I¢vres du
Sauveur : « Je suis un vers et non un homme » (2).
(C’¢était 1a pour Frangois un motif suffisant d’aimer les
vers. Il les ramassait sur le chemin et les portait délicate-
ment dans un autre endroit, de peur qu’ils ne fussent
¢crascs sous les pieds des passants (3).

Il était dans le ravissement, quand il contemplait les
abeilles qui lui apparaissaientcomme un reflet de U'infinie
Sagesse. Il proclamait tres haut que 'ingéniosité de
leurs travaux et la stret¢ de leur instinct glorifiaient
le Seigneur, et il lui arriva de chanter leurs louanges
durant un jour cntier. Craignant pour elles le froid
rigoureux de 'hiver, il leur faisait donner du miel ou du
vin généreux (4).

Mais il avait une préférence marquée pour les agneausx,
parce que le Christ est 'Agneau de Dieu qui enléve les

(1) « Iubet hortulanum indefossos limites circa hortum dimittere, ut
suis temporibus herbarum viror et florum venustas praedicent speciosum
omnium rerum Patrem. Hortulum in horto herbis odoriferis et florificis
praecipit designari, ut in memoriam suavitatis aeternae avocent specu-
lantes ». TroM. Cii. 11, n. 165, « ... amore illius, qui dicitur flos campi
et lilium convallium ». Spec. perf. Jbid.

(2) Ps. XXI, 7.

(3) « Circa vermiculos etiam nimio tlagrabat amore, quia legerat de
Salvatore dictum : Ego sum vermisetnon homo. Etidcirco eos colligebat
de via, in tuto recondens loco, ne transeuntium vestigiis tererentur. »
Tuom. CeL. I, n. 8o ; cf. 11, n. 163.

(4) « Quid de aliis inferioribus creaturis dicam,cumet apibus in hieme,
ne frigoris algore deficerent, mel sive optimum vinum faceret exhiberi ?
Quarum efficaciam operum et ingenii excellentiam ad Domini gloriam
tanto praeconio extollebat, ut diem unam plerumque in earum caetera-
rumgque creaturarum laudibus consummaret. » f6id. n. 8o.



324 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

péchés du monde (1) et parce que ces animaux rappellent
la douceur et ’humilité du divin Rédempteur (2). Une
nuit que le Saint avait regu ’hospitalité au monastére
de San-Verecondo, au diocese de Gubbio, une brebis
mit bas un agneau. Dans I'¢table se trouvait une truie
fort méchante qui, sans piti¢ pour la vie de I'innocent,
le fit mourir, en le mordant cruellement. Quand Frangois
apprit la chose, il fut ému d’une admirable compassion,
car il pensait 4 ’Agneau immaculé de Dieu; il pleura
sur la mort de cet agnelet et s’écria devant tous
« Hélas! petit agneau mon frére, animal innocent, toi
qui es pour les hommes un bienfaisant symbole !
Maudite soit la béte impie qui t’a tué ! Que personne,
ni homme, ni béte, ne mange de sa chair ». O merveille!
la truie malfaisante tomba malade sur le champ et, aprés
trois jours de torture, elle fut frappée par la mort
vengeresse. On la jeta dans les fossés du monastére ou
elle demeura longtemps ; elle se dessécha comme une
planche et ne servit de nourriture a aucun étre vivant (3).
Un jour que Frangois traversait la Marche d’Ancone,
il rencontra dans les champs un patre qui gardait des
chévres et des boucs. Or, il se trouvait dans le troupeau
une petite brebis qui allait avec timidit¢ et broutait
paisiblement. En la voyant, le bienheureux Frangois
suspendit sa marche et, le cceur plein de douleur, il
poussa de profonds soupirs et dit a Frere Paul qui
Paccompagnait : « Ne vois-tu pas cette brebis qui

(1) Toanwn. II, 2q.

(2) « Sed in omni genere animalium speciali dilectione ac promptiori
affectu agniculos diligebat, eo quod Domini nostri Iesu Christi humilitas
in sacra Scriptura agno assimilatur frequentius et convenientius coapta-
tur. » Tuom. CeL. Ibid. n. 77.

(3) I%d. 11, n. 111.



S. FRANGOIS ET LA NATURE 325

marche avec douceur parmi les cheévres et les boucs ?
C’est ainsi, je le dis, que Notre-Seigneur marchait avec
douceur et humilit¢ parmi les Pharisiens. Aussi, je te
prie, mon fils, par charité pour lui, d’avoir pitié comme
moi de cette petite brebis : nous allons I'acheter pour la
tirer du milieu de ces chévres et de ces boucs ». Frere
Paul, admirant sa douleur, se mit a gémir avec lui.
Maiscommeils n’avaient rien que leur tunique grossiére,
ils restaient la bien en peine de trouver la rangon
nécessaire. Par bonheur, il vint & passer un riche mar-
chand qui leur remit la somme désirée. Ils emmenerent
leur sceur la brebis jusqu’a la ville épiscopale d’Osimo,
ol Frangois parla tout au long de la parabole de la
brebis et de Jésus-Christ, ’Agneau de Dieu (1).

Une autre fois, c’était encore dans la Marche
d’Ancone, il cheminait allégrement, accompagné d’un
Frére, quand il rencontra un homme, portant liés et
suspendus a son ¢paule deux agneaux qu’il allait
vendre a la foire. Le Bienheureux, ¢ému jusqu’aux
entrailles en entendant leurs bélements s’approcha d’eux
et les caressaavecune affectueuse compassion, comme fait
une mere quand pleure son enfant. Et il dita 'homme :
« Pourquoi torturer mes fréres les agneaux, en les
ligotant et en les suspendant ainsi ? » — « Je les porte
A4 la foire pour les vendre, car j’ai besoin d’argent ». —
« Que fera-t-on d’eux ? » — « Les acheteurs les tueront
pour les manger ». — « Non, non cela ne sera pas.
Prends pour te payer le manteau que je porte et laisse-
moi les agneaux ». — L’homme s’empressa de donner
les agneaux et de prendre le manteau qui l'indemnisait
largement. Mais le Saint se trouva bien en peine, quand

(1) Ibid. 1. n. 77 sq.



326 L'IDEAL DE SAINT FRANCOIS

il et recu les agneaux : il se demanda ce qu’il allait en
faire. Il tint conseil avec son compagnon et les rendit
a 'homme, pour qu’il les ¢levat, lui demandant de ne
jamais les vendre, de ne leur faire aucun mal, mais de
les conserver, de les nourrir et de veiller sur eux avec
soin (1).

Il acheta souvent de la méme tagon des agneaux
que 'on menait a la boucherie, en souvenir du doux
Agneau qui fut conduit a la mort pour racheter les
pécheurs (2).

L.a théologie voit dans la considération pieuse des
ceuvres de la nature non moins que dans celle des
vérités éternelles un moyen et un guide de vie contem-
plative (3). Francgois fut le maitre le plus parfait de cette
vraie mystique de la nature. Un regard, jeté sur I'uni-
vers et sur tout ce qui, en lui, vit, se meut, respire,
étincelle, brille, le portait a la dévotion. A chaque pas,
il entendait retentir le Suisum corda mille tois répété
de la création, qui le remplissait de la connaissance de
Dieu, de son amour et de sa louange.

Mais il chantait, lui aussi, un Swursum corda ininter-
rompu au sein de la création. Si elle /e portait a Dieu,
lui, de son coté, la portait a Dieu. 11 exhortait toutes les
créatures avec une simplicit¢ de colombe a aimer le
Créateur (4). De méme que jadis les trois enfants dans

(1) 1bid. n. 7q.

(2) Tuonm. Cer. Leg. ad usun: chori, ¢d. P. Enouarp p'ALENgoN, n. 7,
P. 439

(3) Contemplatio est tanto eminentior... quanto melius scit considerare
Deum in exterioribus creaturis. » S. Boxav. Sent. [ib. 2, dist. 23, a. 2,
q. 3, concl. Opera 11, 545 a. De méme S. Tnoyas, 2-2, q. 130. a. 4.

(4) « Ad summum perfectionis apicem sanctus iste pertingens, colum-
bina simplicitate plenus omnes creaturas ad Creatoris hortatur amorem. »
Tuowm. Cri. Téid.



‘

S. FRANC®IS ET LA NATURE 327
la fournaise invitaient tous les ¢léments a louer et &
glorifier le Créateur de l'univers, ainsi Francois, rempli
de D'Esprit de Dicu, trouvait dans tous les ¢léments et
dans toutes les crcatures sujet d’adresser au Créateur et
au Maitre du monde, gloire, louange et bénédiction (1).
1l embrassait tous les étres dans un amour pieux et inoui
leur parlant du Seigneur ct les exhortant a le louer (2).
Voyait-il un champ ¢émaill¢ de fleurs, aussitdt il leur
préchait comme si elles avaient eu la raison et il les
invitait a louer le Seigneur. l.es moissons et les vignes,
les rochers et les foréts, les beaux sites des campagnes,
les caux courantes, les jardins verdovants, la terre et le
feu, lair et les vents, il les exhortaitavec la simplicité la
plus sinctre a aimer Dieu et & lui obéir de bon ceeur (3).

Iles animaux que leur nature rapprochait davantage
de lui et qui avaient ¢été, de la part du Créateur, I'objet
d’une bienveillance spéciale, devaient se montrer plus
reconnaissants envers Dieu et lui étre plus soumis.

Une fois, a la Portioncule, on offrit & I'honneur de
Dieu une brebis. 11 la recut avec reconnaissance c¢t lui
recommanda d’étre attentive & louer Dieu et de ne pas

(1) « Sicut enim olim tres pueri in camino ignis ardentis positi ad lau-
dandum et glorificandum Creatorem universitatis ¢clementa omnia invita-
bant. sic et iste vir, spiritu Dei plenus. in omnibus clementis et creaturis
Creatorem omnium et Gubernatorem gloriticare, laudare et benedicere
non cessabat. » Tuom. Cer. 1L n. So.

(2) Inauditae devotionis affectu complectitur omnia, alloquens ca de
Pomino et in laudem eius adhortans. » 7éid. 11, n. 165,

(3) «Camque florum copiam inveniret; ita praedicabat eis et ad laudem
eos dominicam invitabat, ac si ratione vigerent. Sic et segetes et vineas,
lapides et sylvas, et omnia speciosa camporum, irrigua fontium. et horto-
rum virentia quaeque, terram et ignem, aerem et ventum sincerissima
puritate ad divinwn monehat amorem et libens obsequium hortabatur. »
Ibid. 1. n. 8.



328 L’ IDEAL DE SAINT FRANGOIS

troubler les Freres. La brebis observa ces avis avec le
plus grand soin, comme si elle et compris la tendre
piét¢ qui animait le Saint. Quand elle entendait les
Freéres chanter au cheeur, elle entrait d’elle-méme a
réglise, fléchissait les genoux et se mettait a béler comme
pour accuser par son respect les hommes sans dévotion
et inviter en méme temps les coeurs pieux a révérer
le Sacrement de 1’autel (1).

Le bienheureux Frangois s’était retiré dans un endroit
désert et y conclut un pacte étroit d’amitié avec un
faucon qui nichait la. Chaque nuit, réguliérement,
I'oiseau, par son cri, prévenait le Saint que I’heure était
arrivée a laquelle il avait coutume de se lever pour
rendre ses hommages a Dieu. Frangois lui savait gré
de cette grande sollicitude qui I'empéchait de s’attarder
dans le sommeil. Mais lorsqu’il était accablé¢ de douleurs
plus violentes que d’habitude, le faucon avait piti¢ de
lui et ne marquait pas si ponctuellement le moment
du réveil ; mais comme s’il avait regu les instructions de
Dieu,il nefaisait entendre que vers I'aurore et tout dou-
cement sa voix qui tenait lieu de cloche (=2).

Prés de la cellule du Saint, a la Portioncule, une
cigale avait établi sa demeure sur un figuier et chantait
souvent avec sa douceur accoutumée. Un jour, le bien-
heureux Pére, étendant la main vers elle, I'appela avec
avec bonté. « Ma sceur cigale, viens & moi» ! Comme si
elle et été douée de raison, elle vint aussitot se poser
sur sa main. Et il lui dit : « Chante, ma sceur cigale, et
loue avec allégresse le Dieu qui t’a créée ». Obéissant
sans retard, elle se mit a chanter et continua, tandis que

(1) S. Bowav. Leg. c. 8, n. 7.
(2) Tuox. Cer. I, n. 168.



S. FRANCOIS ET LA NATURE 329

le Saint mélait sa voix propre a la sienne, jusqu’au
moment ou il lui ordonna de regagner son gite accou-
tumé. Elle v demeura huit jours entiers comme si elle
et ¢té attachée la. Quand le Saint descendait de sa
cellule, il la prenait toujours dans ses mains, lui enjoi-
gnant de chanter, et toujours elle se montrait empressée a
obéir a ses ordres. Enfin, le Saint dit a ses compagnons:
« Nous allons maintenant donner congé a notre sceur
cigale, qui nous a réjouis assez longtemps de ses
cantiques ». La cigale congc¢diée s'¢loigna sur le champ
et ne reparut jamais plus en ce lieu (1).

Frangois s’avangait, un jour, a travers la vall¢e de
Spolete. Il arriva dans un lieu proche de Bevagna ot se
trouvait rassemblée une grande multitude d’oiseaux de
différentes espcces : colombes, corneilles et choucas.
Il alla vers eux et les salua selon son habitude. I1 ne fut
pas peu surpris de voir que ces oiseaux ne s’étaient pas
envolés comme ils font d’ordinaire et, rempli d’une
grande joie, il les pria humblement d’écouter la parole
de Dieu. Entre autres choses, il leur dit : « Oiseaux,
mes freres, vous devez louer grandement le Crcateur et
I'aimer toujours, car il vous a donné des plumes pour
vous vétir, des ailes pour voler et tout ce qui vous est
n¢cessaire. Dicu vous a faits nobles entre toutes les
créatures et il vous a donn¢ pour demeure lair limpide.
Vous ne semez, ni ne moissonnez, vous n’avez aucun
souci de votre existence et pourtant Dieu vous protege
et vous nourrit ». A ces mots, les petits oiseaux mani-
festerent merveilleusement leur joie, a leur fagon. Ils
allongeaient le cou, battaient des ailes et ouvraient le
bec, en regardant le prédicateur, et lui, 1l allait et venait

(1) Ibid. 11, n. 170



330 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

au milieu d’eux, frolant de sa tunique leur téte et leur
corps. Enfin, il les bénit et, le signe de la croix étant
fait, il leur donna licence de s’envoler. Le bienheureux
Pére, tout joyeux, poursuivit sa route avec ses compa-
gnons, rendant graces a ce Dicu que toutes les créatures
reconnaissent et réverent. Il s’accusa méme de négli-
gence, dans la simplicité de son cceur, pour n’avoir pas
plustot préché auxoiscaux quiécoutent la parole de Dieu
avec un tel respect. Aussi, a partir de ce jour, il exhorta
avec sollicitude tous les oiseaux, tous les quadrupédes,
tous les reptiles et méme les créatures insensibles a
aimer et a louer le Créateur (1).

« Laudans laudare monuit,
Laus illi semper affuit,
LLaus, inquam, Salvatoris.
Invitat aves, bestias

Et creaturas alias

Ad laudem conditoris. » (2)

Enfin, lorsque ses yeux se fermérent presque enticre-
ment aux beautés du monde extérieur, sa contemplation
de la nature devint plus intérieure, plus claire, plus
ardente. Il passa enrevue les innombrables consolations
qu’il avait regues et qu’il recevait des créatures; puis,
transporté de reconnaissance et de jubilation, il s’aban-
donna a l'inspiration de son dme poétique et composa,
au sujet des créatures, certaines l.audes au Seigneur,
afin d’exciter les cceurs de ses auditeurs & louer Dieu et
pour que le Seigneur lui-méme ft loué par les hommes
en toutes ses créatures (3).

) Ibid. 1, n. 38.

|
2) Jurien »E Spwe. 1bid. 122,
3) « Et propter multas consolationes. quas habuit et habebat in crea-

(
(
(



v

S. FRANCOIS ET LA NATURE 3

O,

1

Lot parce que son pieux amour de la nature a sa source
en Dieu et sc¢ rapporte & Dieu, Fran¢ois commence par
se prosterner devant lui, le front dans la poussiére :
il proclame l'infinie majesté du Seigneur et confesse sa
propre indignité. Puis, le regard de son esprit s'¢leve
vers le soleil magnifique, parce qu’il est plus beau. plus
bienfaisant que toutes les autres créatures et parce qu'il
est 'image de Notre Seigneur dont le visage brille comme
le soleil (1) et qui est appel¢, dans U'Ecriture, le Soleil
de justice (2). Avec lui, nos saeurs, la lune et les Ctoiles,
chantent la beauté ct la grandeur de P'Eternel. Etle
vent, et les nuages, et I'air, comme ils sont bons pour
les créatures qui vivent dans la vaste ¢tendue du ciel
et de la terrre ! Avec quelle puissance il font retentir la
louange de Dicu a travers les spheres immenses ! Et les
sources jaillissantes, si utiles, si humbles et si précieuses;
et le feu, st beau, si joveux et si fort; et laterre, si pleine
de sollicitude pour les hommes, les animaux et les
plantes ; que tous les étres enfin qu’elle porte et nourrit
bénissent et louent le Seigneur. Que les favoris de Dieu :
les doux, les aflliges, les pacifiques, chantent ses louanges.
Que la mort le loue, elle qui ramene dans les bras du
Créateur les enfanis de Dieu, fatigués de leur pélesinage
terrestre. Que tout enfin loue, chante et célébre le
Sceigneur.
turis, parum ante obitum suum composuit quasdam Laudes Domini de
creaturis suis ad incitandum corda audientium ad laudem Dei et ut ipse
Dominus in creaturis suis ab hominibus laudarctur. » Spec. perf. c. 118,
« laudes de creaturis tunc quasdam composuit, et eas utcumque ad Crea-
torem laudandum accendit. » Taox. Cer. 11, no 215,

(1) Marr. XVII, 2.

(2) Mac. IV, o,



332 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

« Tres haut, trés puissant et bon Seigneur, a vous
appartiennent les louanges, la gloire et I’honneur. A
vous toutes les bénédictions : a vous seul elles sont dues
et nul homme n’est digne de vous louer.

Loué soit Dieu, mon Seigneur, avec toutes les
créatures, spécialement avec notre frére, messire le
Soleil, qui nous donne le jour et la lumiere. I1est beau,
il rayonne d’une grande splendeur. De vous, 6 Trés-
Haut, il est le signe.

Loué soit mon Seigneur pour notre sceur la Lune et
pour les Etoiles. Vous les avez formées dans le ciel
claires et précieuses et belles.

Loué soit mon Seigneur pour notre frére le Vent,
pour l'air et nuageux et serein, pour tous les temps par
lesquels il sustente les créatures.

Loué soit mon Seigneur pour notre sceur I’Eau : elle
est treés utile, et humble, et précieuse, et chaste.

Loué¢ soit mon Seigneur pour notre frére le Feu.
C’est par lui que vous illuminez les ténebres. Il est beau,
agréable, vigoureux, alerte.

LLou¢ soit mon Seigneur pour notre mere la Terre,
qui nous nourrit et nous soutient : elle produit toute
sorte de fruits et des fleurs aux mille nuances.

[.ou¢ soit mon Seigneur pour ceux qui pardonnent
au nom de son amour et supportent I'infirmité et la
tribulation. Bienheurcux ceux qui souflrent en paix !
Par vous, Dicu tres haut, ils seront couronnés.

Loué soit mon Seigneur pour notre sceur la mort
corporelle, a qui nul homme vivant ne peut é¢chapper.
Malheur a qui meurt en ¢tat de péché mortel ! Bien-
heurcux ceux qui se trouvent dans vos trés saintes
volont¢s ! La seconde mort ne pourra leur nuire.



§. FRANGOIS ET LA NATURE 333

[.ouez et bénissez mon Seigneur, rendez-lui grace et
servez-le avec grande humilité » (1).

« Le Cantique du soleil », c’est ainsi que le Saint
appelait ce chant éblouissant de lumiere (2). Comme le
soleil, il monte au sommet du ciel et il dépose devant
le trone du Créateur le tribut d’amour et de louange
de toute créature. « Soyez béni, 6 mon Seigneur, avec
toutes vos créatures, béni, béni, bénin! Comme le soleil
il s’est répandu dans le monde entier. Partout ou les
Freres Mineurs, ces Jongleurs de Dieu, se présentaient,
ils devaient faire entendre ce chant pour encourager les
hommes dans le service de Dieu et les porter a la joie (3).
Comme le soleil, ce cantique excitait S. Frangois lui-
méme a la gaieté¢ et & 'union a Dieu au milieu des
souffrances les plus pénibles. Le Bienheureux se le fit
chanter jour et nuit par ses compagnons, pendant les
semaines c¢t les mois de martyre de sa derniére
maladie (4). Et quand sonna pour lui I'heure du trépas,
il ajouta a son Cantique du soleil la strophe a notre
sceur la mort (5), et, aprés ce chant du cygne, son ame
passa de ce monde a son Pcére.

Mais non, le Cantique du soleil est plus que le simple
chant du cygne de Frangois : i/ est le symbole et le
résumé de sa wvie et de son idéal. Est-ce que Francois

(1) Traduction d'aprés l'eriginal italien publié par le P. WespeLN
Muver, O. F. M. : Frang von Assisi, Sonnengesang, Leipzig, 1922, 14-10.
Ct. SanaTier : Specul. perfectionis, ¢. 120, p. 234 sq. et CrisTiN-FELDER :
Leben des hl. I'rangiskus von Assisi, 3¢ ¢d. Innsbruck, 1922, 397-400.

(2) Spec. perf. c. 11q9.

(3) Ibid. c. 100.

(4) Trom Cevr. II, n. 117. Spec. pert. ¢. 121,

() Spec. pert.c. 122, 123,



334 L'IDEAL DE SAINT FRANGOIS

n'eut pas pour vocation d’étre le chevalier et le héraut
de Dieu ? Chaque battement de son cceur ne fut-ii pas
un hymne de saint amour de Dieu? Ne passa-t-il pas
sur la terre comme le I'roubadour du Seigneur, chantant
par la parole et par les ceuvres les Chansons de geste de
son Maitre ? N’adressa-t-il pas, avant de mourir cette
recommandation a ses Freéres et a ses disciples de tous
les temps : « Nous sommes les Jongleurs de Dieu qui
doivent ¢lever les cceurs des hommes et les émouvoir
a la joie spirituelle » (1). « C’est ainsi que par 'humilité
et par 'amour, il a fait de sa vie un poéme, lui, le plus
grand poete de son temps » (2). Cette vie a été un
« Cantique du soleil » unique,ininterrompu, un cantique
d’une force si ravissante, d’une mélodie si suave que,
aujourd’hui encore, aprés sept siecles, notre monde,
pauvre de Dieu et sans joie, en est charmé et peut
y trouver sa guérison. Mais dans le chant qu’avec le
Jongleur d’Assise nous appelons le Cantique du soleil,
on n’entend que la mélodie finale et I'accord supréme
de savie.

(1) Ibid. c. 100.
(2) Harnacxk : Bogmengeschichte, 111, 3¢ éd. 382.



TABLE DES MATIERES

DU SECOND VOLUME

CHaprrre X1 — La joie franciscaine .
» XI1I.  — La fraternité franciscaine.
» XIII. — S. Frangois et les cuvres de charité
”» XIV. — S. Frangois et son action pacificatrice
» XV. — L’apostolat franciscain
” XVI. — Lapostolat franciscain (suite) .
» XVII. — l.ascience franciscaine
» XVI1l. — Piété de S. Frangois
» XIX. — S. Frangois et la nature .

DOMINUS DET VOBIS PACEM

7-30
31-60
61-88

&g-111
113-151
133-203
207-238
259-308

300-334






TABLE ANALYTIQUE DES MATIERES

AreiLLEs.S. Fr.etlesabeilles. II, 323. ‘

ApsorBear (Priére). I, 72. 5

AssTineNce DES. Fr. 1, 364 sq.

AcTioNs DE GRACES DE S. Fn. 11, 273-
277.

Action oraToIRE DE S. Fr. I, 195-
201.

Arrricks. S, Fr. et les affligés. 11,
49-53. i

AFFRANCHISSEMENT. Lettres d‘aﬂ‘ran—l
chissement de la ville d’Assise. |
11, 97-98.

Acneaux. S. Fr. et les agneaux. II,

323-326.

ALLEMAGNE. Etablissement des FF,
MM. en Allemagne. 1, 263, 20,4,

323, 324. — 11, 134.
Anes. Zéle de S. Fr, pour le salut |

des ames. II, 146-151.

Anis sPIRITUELS ou Nuntii. 1,220-227.
Amour pE Diguen S. Fr. 11, 300-302.
AMOUR pU PROCHAIN. I, 31-112:

— Lafraternité franciscaine, 3t-6o.

— Les ccuvres de charité francis-

caines, 61-88.

— Action pacificatrice franciscai-

ne, 8g-112.

V. Malades, Pauvres, Ennemnis.
AMOUR DE LA NATURE. 11, 309-334.
Ances. S. Fr. etles anges. 11, 287-28q.
ANGLETERRE. Etablissement des FF.

MM. en Angleterre. II, 135.
AvosTtoLat FraxciscaiN. 11, 113-205: !

Les Anciens Moines et 'Aposto-
lat, 11. y14-118.
Apostolattrancisc. en Italie, I1,132,
Apostolat francisc. en France, 11,
133-134.
Apostolat francisc. en Allemagne,
11, 134.
Apostolat francisc. en Angleterre,
I1, 135.
Apostolat trancisc. chez les infi-
deles, 11, 136-145.
Source de l'apostolat franciscain,
11, 146-147.
Apostolat par
11, 153-162.
Awvpres. S. Fr. et les arbres, 11, 321,
Arcenr. Mépris de S. Fr. pour I'ar-
gent, I, 217-224; — Prescriptions
de la Réglerelatives a 'argent, I,
224-23Q.
ArMEs. Port des armes défendu aux
Tertiaires, 11, 102-105.
Aumdnr. 1, 253-274. V. Quéte.
Avusriwriis bE S, Fr. 1, 363 sq.

le Confessional,

Be~gpierins. 1. 232, 246, 345. 11,
114-117.

Bingoicrion ne S, Fr. 11, 307.

BisLioturQues bes FF. MM, 11,
238-245.

Brens. S.Fr.etlesbrebis,{,327-328.

Bréviaire pE S. Fr. 1, 53. V. Office

divin,



338

Bricaxps. S. Fr. et les brigands. 11, |
38-60. !

g o
J08-300.

i
CantiQue bes Crearures. 1, 13-14, 1
1

CanTiQuE pU soLeiL. 11, g2, 333-334. '

CarriviTé pE S, Fraxgors. 1. 263 11
89-Go.

Carpinal proTECTEUR de 1'Ordre. 1,
125-130.

Carnares. I, 137,

Carponicisye  parfait de S. Fr. |,
130-130.

CHANOINES REGULIERS de S, Augustin.
L 465 1, 117,

Cuaxsos pe Roraxn. 1,57-635 11, 137, |

FF. MM.
11, 20-21, 2¢2.

CHARITIE

Criant. Les et le chant, |

JAINE. Ses  (euvres,
11, 6r-vi2. Vo Amowr du prochain.

Cuastrris pe S, Fuo 1, 351-362.

CHausstnrs, La Régle de S0 Fr.oet

FRAX

|
|
|
i

I'usage des chaussures, [, 210.
Cuevar. S. Fr. détend d’aller a che-
val. I, 203.
CHEVALERIE. S.

I, 25,560 sq.; 1, 89, 130-137.
Cuwst. e Christ et S. Fr., I, 55-

Fr. et la chevalerie.

875 11, 277-282, 314-320.
CHRONOLOGIE PE 1A vie be S Ik, T, |

31-32 5 11, 97, |
Cicare. S. Fr. et la cigale, 11, 328-

329.
Cisrrrens, I, 2335 11, 117,
Crariss

|

. . |

[eurs origines, I, 421

leurs relations avec S. Fr., 1, 10e. |
338-300 ; M, 41, 46, 47, 32.

Creres. Les clercs et le travail ma-

nuel dans 1'Ordre. 1,

249-251.
— Estime de S. I'rancois pour les

aa =
233-245,

cleres, 1, 93-97.

FDELINOuANTS, S,

TABLLE ANALYTIQUIE DES MATIERES

SCULIER ET CLERGE RIEGULIER.
Leurs mutuels rapports, I, 101-
102,

CrLERGI:

Croitre et couvents franciscains. 1,
204-209
Crusistes. 1,212, 246, 379

Coxesiox. S, Fr., et la communion,
I, 8q.

| Coxpmssion. Moyen d'apostolat, 11,

153-162.
CoxTEMPLATION DES. Fru 11, 2g7-300.
Coxzvers (I'réres). V. Laiques.
Coxsversiox bz S Fro 1, 23-34.

| Couvenrs de I'Ordre. Leur pauvreté.

1, 198-207.

Critatures. S. Fr. et les créatures,
11, 309-334.

Crase pE 1L’ Orore EX 1219 1, 106-198.

Creix. S, I'r. et la Croix, 1, 75-87;
11, 1360-138.

Dases (Pavvees). V. Clarisses.

et les bréres
délinquants, 11,

Dixocratie, S Fr. et la démocratie,
L 1o8-10q.

- Disvorioxpe S, Fresenvers le Christ,

1, 55387 ; 11, 255-260, 277-282 ;

envers 'FEucharistie, 1, 87-115 5

I'Fglise. 1, 1:15-13 5

”

»

1.0

envers la St¢ Vierge, 11, 282-287;
» les Anges et les Saints,
11, 287-2q0 ;

— Ses exercices de dévotion,
27,

Diev. Amour de S Fr. pour Dieu,
I1, Soa-302. V. Louanges.

I1,

20,

- Discririon. Nécessaire dans les péni-

tences corporelles, I, 374-382.



TABLE ANALYTIQUE

Docae. Etude du dogme dans 1'0r- |
dre, 11, 234-230.
— Prédication dogmatique, 11, 17¢- |

105,

Eau. S. Fr. et I'eau, 11, 321.

ECONOMIE DOMESTIQUE  FRANCISCAINE.
I, 217-287.

Ecrirs. Apostolat parlaplume. ], 251.

Ecrisi, S. Fr. et 1’T:ngise, I, 115-143.

Ecvrises ritpArREES Par S. Fr. 1, 92-93.

Larises nE 1L'Orbre. 1, 201,

Equrration. Détendue par la Reégle
de S. Fr., I, 205. |

Exxemis. Amour des ennemis prati-
qué par 8. Fr., T1. 56-6o.

Exseiozesent dans 1'Ordre. 11, 220-
231,

ESPRIT DU MONOE ET ESPRIT DE S. k.
J. 337-338.

Ewanrraces. 11, 266-272.

Euvcuarwstie, S, br. et 'Eucharistie,
1. 87-115.

EvanciLe. S. Fr. et l'lﬁ\‘angile. I,
23-55.

Liviiques. Respect de S. Ir. pour les

évéques, I, 119-123,

ExenpLe. La Prédication puar I'exem-
ple, 11, 201-205.

ExnorraTion Franciscae. 1,

160.

2

3-

16

Fasan. S. Fr. et le faisan, 11, 512-
313.

Favcon, S. Fr. et le faucon, 11, 328.

Fionanite. Etatsocial sousla féoda-
lité, I1. 95-90. |

Fraue La chevalerie et le respect de
la femme, I, 161-168.

Femmes. Fréquentation des femmes,

] —
dangereuse, I, 354-301.

| WY .
I FRERES LATQUES.

DES MATIERES 339
Feu. S. Fr. etle feu, 11, 316, 317,
320, 321.
Freurs. S. Fr. et les fleurs. 11, 322.
Foxparioxs, Les premiéres fonda-
tions franciscaines, I, 205-207,
Forvartion intiLLecrueLLe de S. Fr.
11, 2e8-214.

Fraxce. Prédilection de S. I'r. peur
la France. 1, go; 1], 43, 133, 138.

— Etablissement des FE. MM, en
France, 11, 133-13;.

Frarernitis praxciscase. 11, 31-6o.

Fri:res. Le nom de fréres dans la
Reégle de S. Fr., 11, 31-32.

Dans les Anciens

Ordres, 1 -233.

— Chez les 'IF'. MM., 1, 2.44-250.

— "T'ravail manuel obligatoire pour
eux, I, 2438-240.

— Ne doivent pas érudier, 1. 245 ;
11, 22e-22).

—— Leur apostolat par la pricre,
1, 2g2.

— Gardent a 1'Ordre son caractére

de simplicité, I, 348.
— Leur Office liturgique, 11, 29.-
203.
Frimes Misgurs. Origine de cenom,
I, 2¢6-207.

Gamre. V. Joie.

Gitnirarn (Mmasire). Ce qu'il doit
étre dapres S. Fr., I, 204-295,
3335 11, 54-55.

Guerres et Gieris. 11, 104,

Gurrre. S, I'r. et la guerre, 11, 102-
103,

riETIQUES desiX 11 et XI11¢ siecles,
L 1306-138, 166. V. Pauvres catho-
liques et Pawyres de 1y-on.

i
1



340

HimroxpeLLEs. S, Ir. et les hirondel-
les, 11, 312. .

Huainiés (Religieux de 1I'Ordre des),
I.13g; 11, 119, 180, 216.

Huminrrtt, 1, 287-319

— Nécessaire aux prédicateurs, I,
201.

— Nécessaire aux savants, I, 292-

20)3.
Nécessaire aux

2()4-300.

— Humilité profonde de S. Fr.. I,
300-317.

supérieurs, I,

Iarrationy bEJ.-C. par S, Fr. I, 55-
875 11, 277-282.

IxFipiLEs. S, Fr. et les infidéles,
130-1 46.

11,

JeGnE. Dans les Anciens Ordres, 1,
380-381.

— Dans 1'Ordre de S. Fr., ibid.,
381-382,

Joie. En S. Fr.J1, 7-14.

— DanssonOrdre, ib., 14118,

— Caractéres particuliers de la joie
franciscaine, ib., 1¢-28.

— l.a joie parfaite, ib., 28-30.

JonaLEURrs. V. Troubadours.

lLaiques. V. Fréres Laiques.

Lancue FrRaxgase. Prédilection de |
Fr. pour la langue frangaise, |

S.
I, 8o; 11, 10-12.

Lavnes Der II, 273-277, 3e5-308,
330-334.

Litpreux. S. Fr. etles I¢preux, I, 30- |

31, 208 ; 11, 10, 62-72.
1.tprosEris. 11, 62-72.
Ligvre. S. Fr. et le liévre, 11, 313-
314.

TABLE ANALYTIQUE DES MATIERES

I.ivres dans I'Ordre des FF, MM,
11, 238-245.

l.ocus. V. Couvents.

Lowmsarns (Pavvies). 1, 1385 11, 11q.

l.ouaxae. V. Laudes Dei.

Lour pE Gusnio. S. Fr. et le loup de
Gubbio, TI, 315.

ManomETisME. S. Fr, et le Mahomé-
tisme, 11, 136-144.

Mawsoxs de I'Ordre. V. Couvents.

Marores et Mixores. I, 295-300 5 11,

90-99-

Mauabes. S, Fr. et les malades, 11,
49-48, 01.

Marabizs pE S, Fro I, 83-86; 11,
12413, 48,

MarEpicTiox pE S. Fr. contre les fau-
teurs de scandale, 11, 204.

MaxtEaU DE S. Fr. 11, 77-84.

Mawme (S* Viercr). S, Fr. etla Vier-
ge Marie, 11, 282-287.

Mawoc. Missions au Maroc, I, 230
IT, 142-143.

Mawryrs du Maroc. V. Maroc.

Mipecix. S. Fr. et le Médecin, I,
282-283.

Mexpicris. I, 253-273.

Mgessi. Déotion de S. Fr. au Sacri-
fice de la Messe, 1, 88-8q.

MeunLes des Couvents. I, 203-207.
V. Couvent.
MODESTIE DES YEUNX. 1, 353-357,
Monacuisme. S. Fr. et le Monachis-
me, I, 43-30, 345 ; II, 114-118.
MonpE. S. Fr, ennemi de I'esprit du
monde, I, 346.

Moncors. Missionnaires franciscains
chez les Mongols, 11, 144.

Musique. V. Chant.

Muystioue. Connaissance mystique
de S. Fr., II, 211-214.



TABLE ANALYTIQUE DIFS MATIERES

. & Fr. etla nature, 11, 309-

5. Fr. et la féte de Noel, 1.

Nourrrrurk permise aux FF. MM,
1, 5380-382.

Nuntrs pus piens. Prescrite par la
Reglede S. Fr., I, 210.

Osfissance de S, Fr. 1L 31
--Des premiers FIT. MM..
320.

— Qualités de¢ l'obéissance francis- |

caine, ib. 320-332.
Orrrce vivin, So b
200-201.
— Office des I'reres laiques, 11, 294-
207.
— Office de la Passion, 11, 278-280.
Omseavx. S, Ir. et

et l'office, 11,

les oiscaux. 11,
312-31

Onpris 1
I'Ordre, 1. 31-42.

OuTins. Permis dans les Couvents,
1, 205-207.

i, J2g-330.
TRANCISCAIN.

IFendation de

Paix. S

Bg-111.

tr. apotre de la Paix, 11,

— Role pacilique de I'Ordre francis-
cain, I, go-108.

Pares. S, Fr.etla Papauté, I, 130-141.

Passion. Dévotion de S. Fr. a la Pas-
sion, [, 73-86. V. Office.

Parer. Paraphrasé par S, Fr.,
204-297.

Pavvres. Amour de S. Fr. pour les
pauvres, I, 146-147; 11, 7:2-86.

— Amour de 1'Ordre pour les pau-
vres, 11, 86-8.

PAUVRES CATHOLIQUES.
2715 11, 119, 180, 217.

11.

I, 166-176,

2

341

Pauvries Daves. V. Clarisses.

Pavvess nr Lyown. 1, 1385 11, 138,
179, 216.

Pavvrers

Amour de S. Fr. pour la
pauvreté, I, 143-173 :

— Dame ct épouse de S. Fr., ib,,
148-157. 167-172.

— Vertus qui en découlent, ib.,
162-103.

— Etendue de la pauvreté francis-
caine. I, 173-21..

— Luttes des IF'F. MM. pour la pau-
vreté, ib., 214-215.

-— Pauvreté, source de joie, 11, 23-27.
V. Awmdues, Quéte, Travail.

Piinerence, Cette vertu en S, Fr. 1,
302-370.

— Cettevertu dans son Ordre, ib.,
370-382.

la

nécessaire  dans

pénitence. ib., 37-380.

—  Diserétion

— Prédication de la pénitence, 11,
173-170.

Pexrrince (SacreMentT pe) V. A pos-
lolat.

Pesturnis. 11, 7o,

PiLosorme. Ftude dela philosophie
chezles FIF. MM, 11, 248-255.

— Ses rapports avec la théologie,
11, 255-230q.

Prériz b S, Fro 11 259-300.

Poissoxs. S, Fr. etles poissons, HL.31 4.

Pritprearevns. Ils doivent posséder
I'humilité, T, eqi-2g4; I, 125;
et la science, 11, 234-236, 253-23q.

Pritpication  rrasciscanng. 11, 123,
102-200.

— Sa forme primitive, 11, 133-16q.

— Prédication morale, 11, 160-180.

i — Prédication dogmatique, 11, 181-

191




TABLE

03

42

ANALYTIQUE

DES MATIERES

Priirres. Respect et vénération de  Ricusssi. S. Fr. contempteur de la

S. Fr. pour Jes prétres, 1, 93-97.
Prizre. Vie de pricre de S, I'r., 11.
260-272.
— Ses exercices d'oraison, ib., 272-

20)6.
— Son esprit de pricre, ib.,
Prifikes  covrosiies rar S. Fr,
287, 2(_)5—'_’9(_7,

207-30¢).

Il

273-280, 303-308,

an oo

230-334.

Privi
les privileges, |,

Provases (Scisces), Leurs rapports

s. Aversion de S, I'r.

pour
_’;u:‘.
aveclathéologie, 11, 2535-25q.
PROFLSSORAT ET I, 230.
Provipexce. Confiance filiale
Fr. en la Providence, I, 280.
ProviscaL (Mivisriie:). Qualités qu'il
doit posséder, 1, 35y ; 1. 54-35.
Prupesce ne 8. Fr.Jo371-380.
Psavtier gallican et romain. T1 201,
Purars de S, 17
I, 24 V. Chastelé.

APOSTOLAT,

QUETE, Impnrl’lncc attachée a la

richesse, 1, 25.
Rocuers, S, 1. et les rochers, 11.

"
3a.
SACERDOCE.

Rc<pcct de 5. Fr. pour

le Sacerdoce, 1, 3-7.
Sacesse et sienicars, Lo 3g7.
Sawvrs. Culte de S0 Fro pour les

de S,

Saints, 11, 287-2ga.

Sreame du lrn\'uil des Freres, 1.

203, 23y, 253, 2.

SaruTaTion paciiQur iz S, Fro 1,

0=t
Sazvares. Permises par la Régle de
S, Fr., I 210,

[ o .
Sarrazees. Missions chez les Sarra-

©SCANDALE,
roodans sa jeuncesse.

quéte par S, Ir. 1, 233-275.

Ricres de S, 1or.

— Regle primitive, 1, 34-36, 13, |
2.3-209; 11, 7.

— Regle de 1220, 1. 36-38, 224

2-294, 3815 1L 140, 166, 167,

10q).

— Régle de 1223, I 3g-jo, 243,

260, 3815 11, 140, 170-171.
— Régle des Clarisses, 1. 42
— Régle du Tiers-Ordre, 1.

70. 103,

RicHEs. Egards de &

riches, 1. I,

433 1L

Ir.

100).

pour les

305

zins,

i,

Savanrs,

130-14 ¢
s doivent ¢tre humbles.
[, 2g2-203 et pieux, [, 246-2¢8.
Horreur de S. Fr. pour le

scandale, 11, 203-20,

Sensners e So Fr. Science acquise,
[, 208-211,
Science infuse. ib. 211-2¢3.

Scienee chez les FITo MMM II, 215-

209.
Serament de porter les armes inter-
dit aux Tertiaires, I, 1oz,
Suericrriz de S, IFr, l, 357-343.
— des FIT MM ib. 345-349.
Sovri. Cantique du Soleil, 11, g2-
SR 333-334.

Amour de 8. Fr. pour fa
solitude, 11, 200-272.

SOUFIRANC JoicdeS. Fr. dans les
souftrances, 11, 27-30.

SemrrveLs (K19 MM, dits).
I, 237 sq.

STIGMATISATION DE S,

SoLITenL.

I, 39;

Fr. I, 8:1-83.



TABLE ANALYTIQUE DES MATIERES 343
SUPERIEURS ET INFERIEURS, [Leurs rap- ‘ — Travail manuel, ib., 248-24q.
ports mutuels, [, 332-337. . — Travail intellectuel, ib., 249-233.

| Tiivie pe Disu. 11, 1o,
s, Dévotion de S. Fr, pour la
o tréssainte Trinité, 11, 272-2797.
Trousapours. L1, 8, 3334.

Tantaries,  Missions  franciscaines
chez les Tartares, I1. 144
Tespriers. 1, 132,173, 204
Termames. V, Tiers-Ordre.
Tuéorocie, S. Fr. et lathéologie, 11, | UsaGE DES CHCSES DE CE MONDE per-
218-224, 248. ' mis aux FI©. MM. I, 188-18q.
— Etude de la théologie dans 1'Or- |
e ”’ 217°249- . Vacnors, 1,138, 1765 T, 216,
lllil'{vs-(V)I(I)I{E. (.31’1{;1110 du T.-O.. 1. | Ves. . Fr. et les wers, L1, 3a3.
Ao ;“Hf 102 _ ! Virus qui découlent de la pauvreté.
— Sa diftusion, I, }()3-107. 3 | L 162-163.
OOk et,lﬂ SIS Vocartos pe S, Fie I, 30-31.
Travaie. Exigé parS. Ir. et moyen
de subsistence, [, 232-255.




INDEX DES NOMS PROPRES

(l.es noms de pays sont en italique.)

Accursius (Frére). martyr. 11, 142, dngleterre. 11, 26, 40. 6. 133.

Avay pE Marsu. 1 231,

Apjurus (Frere), martyr. 11, 142.

Agello. 1, 326.

Acxis pE Pracue (Bienheureuse). 1.
20, 370, 380 ; 11, 47, 280.

Akkon. 1, 23q.

Avavy pe Licee. 11, 185, 216, 236.

. |
Avsert-LE-Grasp (Bienheureux). [, |

205, 206 ; 11, 234, 231,

Avnerr pe Pisi (Bienhcureux). I,
336, 3755 11, 0q.

Alenqueg. 11, 142,

Avexanpre 11, — 11, 116,
» 111. — 11, 180.
» IV, — 1. 249 11,
186.
Avexaspre pE Havis, 1, 1125 11, 231,
Allemagne. 1, 203, 323 ; 11, 20, 40,

72, 134, 141.
Avraner (Barth.). 1, 174.
Jverne. 1, 81, 825 11, 267, Jo7.
Alviano. 11, 312,
Axoxr 11, g4, 123,
Ancone. 1, 281 ; 11, 138, 228, 324.
AnGe pE Crarexo. I, 19, 1745 11,
200, 212, 237 84.
Axce (Frére), martyr. 11, 143.
AncE Taxcrepe (Frére). L. 64.
Axcize pE Foriexo (Bienheureuse),
11, g1.

n

Arxoxsvmus Prrusizus. 1,28, 501,

Axspense DE CANTORBERY (St). 1, 242
I, 189.

Anrowe ne Pabour (St). I, 20, 112,
2525 11, 142, 151, 150, 168, 18y,
187, 220.

CAxroise von Kostaseest (R PL). T
233.

Axroe pe Strext (R PL). 1, 180

Arisrore. 11, 189, 249 sq.

Aroux (E.). 1, 140.

Aregzo. 11, 99.

Arménie. 11, 144.

| Arrnur (Roi). 1, 65.

160. | Ascoli. 11, 227.

Assise. Passimet 11, gh-gg.

Arianase Brroavn (R, P.). [, 282.

Avcustiy (St). I, 43, 46, 47, 246,
270, 271 ; 11, 117.

Averronss. 11 249 sq.

Avezae (d) 11, 144,

Avicense. 11, 249 sq.

Avyosp be Faversian, 1, 2465 11,
155.

Barpanro (Frére), 11, 39.
Bari. 1, 223.
BarTHiELEMY DE Pisk. 1,
Basiue (St). 1, 43, 46.
Beveir X1V, I, 88.

7% 97-



INDEX DES

Bexoit XV. I, 45.

Benoit (St). I, 23, 46, 56, 232, 246,
378, 380; 11, 31, 114, 115.

Bevoit p’Aniane (St). I, 175.

Benoir pe Pirato (Frére). 1, 8g.

Birarp (Frére), martyr. 11, 142.

BerNARD DE CLAIRVAUX (St). 1, 46, 47,
57,158 ; 11, 116.

Bervarp DE Besse. I, 18, 44, 353
11, 36, 107, 177, 231, 316.

Berxarp Curisten (R. P.). I, 8z
11, 333.

BerNarDd pE QuintavaLLe (Frére). I,
32, 150, 129, 220, 281, 342; I,
124, 126, 266, 286

BERNARDIN DE SIENNE (St). 1, 725 1,
151, 168.

BerTaM, I, 21.

BertHOLD DE Ratissosse (Frére). I,
112, 218; 11, 117, 131,168, 187,
194.

Beyagna. 11, 329.

Biesk. 11, 3oq.

By (P. Michel). I, 82.

Bisoine. 1, 277.

Birpaunm (. Ath.). IT, 282,

Bogcr. 11, 249.

Borusen. 1, 15, passim, 11, 199, 293.

Bohéme. 11, 40.

Bologne. 1, 202; 1I, 101, 178, 143,
231.

BownavenTure (St). Passim.
Sonamour del’Eucharistie, I, 112.
Sur la célébration quotidienne, I,

88-89.

Sur les fondations franciscaines,
1, 199-204.

Sur le mobilier des Couvents, I,
205.

Surles sandales, I, 210.
Sur le travail des Freéres, 1, 245,
248-250.

NOMS

PROPRES 345

Sur la quéte, 1, 254 sq.

Sur l'activité apostolique des pré-
dicateurs et confesseurs, II,
161-162.

Sur les rapports du clergé séculier
et régulier, 11, 161-162.

Sur les ltudes dans 1'Ordre, 11,
218, 219, 235-259.

Sur la dévotion au Christ,
281-282.

Bovo. 11, 6g.

Bonizo (Frére). 1, 38.

Borgo-San-Sepolcro. 11.

BOTTICHER. T, 315.

Bracavroxt (P. Léon). 1, 18a.

Brextano-Lujo. 11, 108.

BREWER. 1, (.

Brindisi. 1, 239.

Buorconpacro. 1, 197, 371.

BurcHARD D'URSPERG. 1,
221, 2q6.

11,

22, 210,

Cantorbéry-. 11, 0.

Canrono (A). I1, 109.

Carroxt (G.). 11, 109.

Carceri. 11, 267.

Cassiex. 1, 43.

Celan». 11, 7q.

Celles, 11, 8o. 267.

CiEsare p"HEIsSTERBACH. 1, 138.

Cisare DE Spire. 1, 375 11, 34.

Ceuta. 11, 143.

CHARLEMAGHE. I, 655 11, 1537, 289.

CrauvLin. I, 19.

CurisTorHORE (Bx.). 11, 69.

Crnrysostome (St). I, 45.

Craire (Ste). 1. 42, 160, 358-360 ;
11, 41, 46, 149. 280.

Colle. 11, 77.

Coronsax (St). 1, 377-378, 380; II,
31, 114.

Compacnoxs (Trois). I, 17 et passim.



346

Compostelle. 11, 126. |
Coxran (prétre). I, 57; I, 137.
Conrap (Maitre). 11, 80.

Conrap pE WarzpurG. I, 168.
Cornen.LE Musso. I, 151, {
Cortone. 11, 8o, 207.

Crescenrt pe Jest 11, 232,
Cristoraxt. I1, 98,99, 100.

Curxe (Dela S. Palaye). 1, 60;
Curnpert (Fath.). I, 13, :

Damien (St) prés Assise. 1. 72,
02. 148, 220, 237 ; 11, 121,

Damiette. 11, 139, 140, 142.

Danter (Frére), martyr. 11, 143,

Daxte Avcnwre I, 149, 136, 169;
I1, 213, 302.

Davin 1’ AUGSBOURG.
207.

Denrne (R, P.). 1174, 203, 211, 271,
379 1L, 117, 160, 180, 208, 217.
219, 233, wdo.

Deszicer-Basswarer. IT, 13,4

Dizgo ve Capix (Bx.). II, 151,

Dovrincer. I, 195 11, 253,

DomextcueLLt (P, Theoph.), I, 17. |

Dominigue (St). I, 9. 47, 173, 174 |
2715 11, 117, 217, 210. ‘

Doyinxieue p: GueeryaTis. 11, 144,
145.

Doswus (Frére), martyr. I, 143.

Dupors (L.). 109.

DucANGE-CHARPENTIER, I, 23, 30, 333;
I1, 96, 120, 209.

Dux~s Scor. I, 112, 113; 11, 251.

I, 280, 281,

Esturarp Horrmany (R, P.). I, 1706,
233 ; 11, 204.

Eccrestox. 1. 21. V. Thomas Eccles-
ton.

Epouary p'Arencon (R. P.). 1,17,
1565 11, 320.

INDEX DEs NOMS PROPRES

Ecme (Frere). I, 20, 117, 140, 238,
242, 208, 323, 363; If, 21, 38, 84,
89, 12.4, 141, 104, 302.

Eneve (Card.). 1. 9. 19, 1745 1L,
220, 2,43, 233.

Eviz Bosparoxe (Frere). 11, 142.

Evie pe Corroxe (Frere). 1, 30, 248 ;
11, 13, 231.

Eusaneru vE Trnumisece (Ste). 11,
86, 87, 100.

71

- Epurey Loxceri (R PL). I, 281,

Erfurt. 11, 69.

Ewrynzerrupe (Scear). 1, wo.

Espagne. 1, 2815 II, 120,
228.

Erexse (St), abbé. I, 170, 212,

Erwmsse (Freére). 11, 40.

Ermxsxie ne Boursox. I, 22,
IT, 169, 180, 197, 209.

Euvsen (R. P.). 11, 207.

Eusizse pe Bar-Le-Duc,
V. Hilarin.

Eusracue ve Mere (Frere). 11, 157

94 173

I, 13-14.

Fabiano. 1, 230,
Facemsern (R, P.). 1,165 11, 3o.
Faenga. 11, 104.

| Facor (AbLE). 1, 17.
| Favoci-Purienast 1, 17, 935 11, 27,

04, 123, 307 313.
Feur. I1, 111.
FeLner. V. Hilarin.
Ferice Tocco. 11, 184.
Fiscuer. [, 32.
Florence. 1, 220 ; 11, 133.
Foligno. 1, 148.
Fonte-Colombo. 1, 74; 11, 310.
Fourques pe Teurouse. [, 174,
France. 1, go; 11, 43,133, 138.
Fraxcicws (Fr.). 1, 112.
Frangois n’Assise (St). Passim.
Frangors Paxigarora. II, 131,



INDEX DEs NOMs PROPRY:= 54.7

Iripiaaxe nANvers (R0 PO Loy Guineansa: ' Essepy 10 (Frére). 325,

I, 100, GuiLravse b Rusnuek (Frere). 11,
FribEric T — 11, vo 4. 106. 144
Fregseeses (Chr.). 11 0160, 15,
Frowssarn. 11, 120, CHawouiy, L2125 1, 02, 129, 182,
183.
Gavrrmus (Frére). 11, 157, CHawrsack, 1.o2ny, 2875 11, 132, 250,
Gaspant. [, 63, 278, 334
Gavrrenus b Beero-Loco, 110 73,0 Hase (K. ven). 1. 135
88. UHaver 1L 1.
Gavtiner pi Gyspukst. 1, 228, - Havaro ve na Moxtacse, [, 20
Gauvrnmr Maves, 110 210. " Have (P, de la). LSS
Gavrmer pira Vocirweme. Loao8 Havsosn, V.o Ay-mond.
Gexra (Comte). 1, a8, Iaseman. 1L, 102, 193, 1S,
Gerarn (Freére). 1, 72, Hrrriscer, T, 283,
Giirarn vE Fracuer. 1, 7. FHiieare bE Paras (R2 PO
Guerr pE Tovrxav, 11, a1, g5, Hicaay Feoe (R P, I. 14, 36,
Grorro. I, 137, b S2ooa32, 130, 234, 245, 230
Gisserr Mesci (R P2, To2o o6y, ! 1T, 154, 167, b(). 207, 217, 217,
Graser (Fr.). 11, 108, 293, zog, 231, 234 Sq. 244, 240
Grassnercer (Nicol.), 11, 2u7. Lsq.. 277, 201, 3335,
Gosen (Fr). 1, 2. HiLpesirasn, 1, 218,
Goerz (Walter). 1, 15, 44, 133, Thipecarne (Ste). 1, 137.
Goxzzaca. I, 102, S Hisesaw T 196.
Gorres. 1, 64, 70, 8o. Hovrsass. V' Jdbelirard.
Guariey (moine), LI, 116, 117, 154, IToG (Th.). 11, 225.
Graties (R, P, 113, Hovrver-Ecarnr. I, 21,
Greecio. 1. 74, 75, 2075 11, 178 Houstes-Lepsona. 1, g1
207. 313, 314, Hotsrisios, 1, 57, 138,
Griecome VI (S). 1, 105. Hongrie. 11, 26, jo.
Gri:come 1X. — 1, 128, 129, 187, [Howorws 11, — 1, 121, 127, 133,
227, passim; 11, 107, 144, 157.‘»‘ 230, 2450 11, 103, 107, 1840 194,
183, 222, 231, 240. | 226, 231, 270.
Gricome pe Narres (Frére). T, 382, ‘ ITorov. I, 177.
Gubbio. 1. 1505 11, 313, 3‘.*4. r‘ IMowrerr. 1, 21.
Guioo pe Froresce. 1, 221, Hucorix (Cardinal). [, 123, 120, 208,
Gumo Leve. 11, 133, i‘ passim. V. Grégoire 1N 11, 133,
Guino Secexnist (Don). I o119, 149, 1a4. 200, 212, 231,
1775 11, 92. ’ | Hucorix (Freére), martyr. 11, 143.
Guico (Bx). 1, 231. i HUGOII\‘ e Moxtrciorsio (Frere).
GUILLAUME DE S, AMotnr. 1, 240, 234 I, 19. 79, 8.

I1, 159-102, 218, 232. | HunLann-Briorees. 11, 100.



348 INDEX DES NO
HumeerT pe Romaxs. I, 515 11, 63,
64, 100, 118, 139, 102, 169, 173. |
185, 213, 219. !

i Jourpaix pE Saxe. I,

|
Iovace (St). 1, 9. 1
ImLr (Frére). I, 11, 139, 286.
Innes. 11, 144.
Innocent T — 1,

i

124 8., 131, 152, ’
I

| Kervar (L. de). I, 15, 205

165, passim; 11, 119, 128, 147, |
153, 138, 168, 173, 179, 181.
Invocent IV, — 11, 159.
JacQuELINg pEE SerrizsoLt. 1, 360, 361. l

Jacques b Massa (I'rére). [, S2.

Jacoues Le Soere (Frére). 1, 3445
1, 68

JacqQues e ViTry, [, 21, 2

266, 279, 280,206, 517 ;

', 191,:18
, 17, 43, I

h

G4, 133, 190, 142, 165, 173. 202, |
220, 260.

Jacorone bE Tonr. 1, 157, 162,163,
108, 280.

Jean Coronsa (Card.). 1, 123,
11, 128, 135.

Jean pE Dukra (B). 1.

JEax DE S. Eoipe. 11, 225,

Jean pE Frorexce (Frere). 11, 30.

Jeax Parest. I, 150,

Jean pE Parme. I, 1565 L, 213,

Jeax Pessa (Frere). 11L 154,

JEAN DE Prax Canrix (Frere). 11 g0,
144

JEax pE LA Rocuenre (krére).
252.

JeanLe SmeLe (Frere). I, 3445 11, 80.

JeEan VELITA. I 74.

JEroME (St). I, 2425 11, 110,

JOERGENSEN (J.). 1, 15, 38, g1.

! 139 ;

131,

=
200.

I,

" KuuBer. 1,
i Kruucknonx, 11,

MS PROPRES

! Jourpaiy pE Gisxo. 1. 21, 129, 193,

204, 323 ;
-
134, 142,

I, 17,26, 38, 69. 122,

176, 192, 227.

17'3

Junwire (Frere). 1, 344 1, 89,
280.

JuLiex pr Spire.
318, 319, 330.

[, 17, 16;

11, g1,

Karakorum. 11, 1.44.

KrpeeLer (W, von). IT, 13.

IT, 143,
136, 184, 187.
Go; I, 9.
110.
Kosraneckt (von). T, 235.
| Kruscn. 11, 114.

Kunrti. 11, 62.

Kypar (Viad.). 1.
206; 11,17, 171.

2
~I1

o8

S

33, 36,

| Lago-Fucino. 11, 51.

LaunesT b Brasnes (St). T, 151,
Licoy pe La Marcue, 1, 22,91, 1735
1. 116, 129, 16g. 180, 187, 104 5q.,
2()9.
Liwsess (R. P. [Léonard).
passim.
Luse. 1, 42.
Léox XIIT. 1.
LEoxn (Frere). I, 2
93, 100, 306-309),
51, 89, 129, 104,
Liox (Frére), martyr. 11, 143.
[ox Bracavost (R, P.). I, 180.
Liox pe Ste-Croix (Card.). I, 304.
Liox Paries (R PL). T 31
Litoxary n'Assise (Frere). 1, 306.

1, 16, 22,

a

113,
S
sq., 248, 307

5.’,‘) 85
3335 11, i

_)

Josrpn PraxTanma pE Ferxo (P.). |
113,
Josepn »iz Lionisse (St). 11,15

Lioxarp pe PorT-Mavrwe (St). 11
15i.
| Liororp (Duc). II, o8



INDEX DES NOMS

Liesiy (L)), 1, 93.

Liskow (Marg.). 11, 210.

Lirrie (A. G.). 1, 215 11, 286.

Livarius Onicer (R. P.). 1, 19, 42.

Lougr. 11, 120.

Longere (P. Ephrem). 11, 281.

Lotz (W.). I, 218; 11, 108.

I.ouis-ANTOINEDE PORRENTRUY(R.P.).
1, 113.

Louss IX (St). 11, 70, 71, 87, 116.

Lucuesius (Bx). 11, 85, 806.

MavLEk-ap-Kuam. 11, 139.

Mannonner (R. P.). I, 44

Manst. 1, 165; 11, 216.

Marbourg. 11, 71.

Marc p’Aviave (V.). I, 151.

MarceLniy pE Civezza (R, P.). 1, 17.

Mariano (Raph.). 11, 210.

Maroc. 1, 230, 281, 310; II, 138,
142, 143.

Marocco. 11, 142.

MarTiEnE. 11, 116.

Marriy pE BarTona (Frére), 11, 303.

MarTiv pE Cocniey. (R. P.). 11,151,

MarTin-Doisy. 11, 63,

Masste (Frére). I, 276, 283, 311, 312,
3435 11, 89, 149.

MaTERNE-DURraxnp. I, 233,

Marterxus RepersTorrr (R.P.). 1,10.

Matron. 11, 144.

Martaiiu pE Paris. 1, 2045 11, 64,
200, 229, 245.

Martuiev pE Nakxi (Frére). 1, 382.

Maurice pE Dernam. 11, 157.

Menpie (Dem). 1, 135.

Menge (P. Gisbert). 1, 20; 11, 164.

Miver (P. Wendelin). 1T, 333.

Micuaen (E.). I, 165, 218; 11, 210,
288.

MicreL (St). 11, 288, 28q.

Micuer B (R. P.). 1, 82.

PROPRES 349

| MicueL pE Zuc (R. P.). I, 113.

Micne (Patrologie). Passim.

Muwvoceur (Salv.). I, 156,

Miramoriy (Sultan). 11, 138, 142.

Mouwnabus (Frére). 1, 73.

Monnier (de). 1, 155 11, 213.

MoxraresserT (Comtede). 11,70, 87,

Morico (Frére). 1, 73.

MoscHr (Fr.). 11, 64.

Murrer (Karl). I, 35, 34, 166, 198,
11, 118, 142, 167.

{ Narbonne. 1, 1655 11, 245.

Nemerny (von). I, 157, 169.
Nicoras I11. — II, 240.

Nicoras (Frére), martyr. II, 143.
Nicoras Graspircer (Frére). 11,227,
Nicoras pr: Rexo « L’ Humsre » (Fré-

re). I, 324, 336.

Nicoras pE Tuscuruy (Card.). I, 241.
Nocera. 1, 283.

NorserT pe Xantiy (St). 11, 118.
Northampton. 11, 7o.
Norvége. 11, 4o.

Onox br: Paris. 11, 129, 182, 216.
Ovicer (P. Livarius). I, 19, 42.
Onivizr. I, 65 ; 11, 28g.

Orrroy (van). I, 17, 18.

Osimo, 11, 325.

Otnox (Freére), martyr. I1, 142,
Ornon 1V, — 1, 3705 11, ¢8.
Orr (Ad.). 1, 179.

Oxferd. 11, 229, 231, 251.

Pacirique (Frére). 1, 78, 3o09; II,
133, 200.

Pacome (St). I, 40.

Paris. 11, 229, 231, 232, »51.

Pascar Bavron (St). I, 113,

i Pascar. Ropixson (R. P.). I, 16, 22.

| Passau (Anonymede). I, 110-111.




350 INDEX DES NOMS
Patresm (P. Léon). I, 31, f
PauL (Frére). 11, 324.

PavLiy pi NowLk (St). 1, 270.
Penzacnl 1, 26, 04, 825 11, 97, 09.
Pirate (AL). 1, 19.
Pérouse. 1, 206, 320, passim ;
77, 97> 100, 314.
Pessma (E.). 1, 32.
Prrirrer (F.). 11, 281, 297.
Pumirriz (Freére). 1, 302
Prwere LE Cuarrreux, 1,
Puwippr bz Souanr, 1, 370.
Pica. 1, 58 11, 7.

I1, 28,

108.

PROPRES

Prozorr i Tewprin (P.). 11,15

: Puver (Mgr). 11, 281.

 Quisto-Ecarn. I, 37

Ranvrene (Frére). 1, 304.
Rarzncrr (G.). 11, 107.
Razzarno n1 Rocca Pazza. 11, Og.
Rebersrorr (. Maternus). 1, 10.
Renan. 1, 44, 135,

Ruxi pi Nanris (R P, 42
Ricuarn Frezakre. 11, 225.
RicHarn Poene. J1, 129, 182, 183.

Pierr: (Fréve), marvtyr. 11, 132,289, | Ricuer (Fréve). 11, 240
Pierre p' ALy, 11, 233, | Rieti. 1. Gy, 241, o813 11, 51, 8,
Purire Berxarvozie. 1, 119, 148, 149, ‘ 207, 314, 3106.
I1, 180, 331 ;7. U Riming. 11, 104.
Pierre Cantor. 11, 234, 235. [ Rivo-Torto. 1, 192, 237, 370; 11,
PIRRRE: DL (JA'I‘.-\NR(l’rélc) I, 32,151, | 68, 109.
184, 304, 321,382 5 11, 33, 78, 210, | Rizzier (I'rére). 11, 50
227. ! Roraxn (Chanson de). I, 57, 63
Pierex: b Essevacu (Frére). 1, 324, | 11, 289.
Pierre JEax Ourve. 11, 254 Ropert n’Arnrissir. 11, 11g.
Pierrre pr: Trukessura. 11, 19. i Ronert Grossurivre. 11, 22,4, 251,
Pizrri: pE Tossionavo. 11, 227, | Ronmsox (P. I’asbal). I, 10, 32.
Pigrer pi Vaox. L 138, 186 ; 11, 118, | Rockuiee (W) L1, 144.
170. Rocewr Bacos. 11, 188, 190, 1094, 22
Pierre LE VENERapLE. 1, 212, 213, 230, 233, 23 4.
240, 379. | Rocer e Weabover. 1, 22, 200, 304,
Pierre bE La Viee. 11, 95,100, 135, 11, 169, 202, 209.
Prerrox (J.-B.). 1, 1066, 176, 2715 | Rome. 1, 33, 124, 147, 132, 191, 24
11, 110, 180. o281 01, 128,
P (Dom). 11, 0g. | Rurin (Irére). 1, 343.
Pologne. 11, jo. { Rupkrr ve Drvrz 1, 46, 158 ; 11,
Poore (Richard). 11, 12¢. EETES 170.
Perruvre. 11, 180, 104. |
Portioncute. 1, 31, 77, 92, 237, pas- | SABA’I‘IER (l’aul) I, 15, 18, 19, 135,
sim; I, 29, 68, 121, 127, 170, 228, | 269 ; 11, 133, 167, 277, 333.
284, 327. b\Ll\lBF\l (l rére). I, 215 11, 231,
Pertugal. 11, 142. ' Savoxox (Frere). 11, 15 (

Portaast. [, 177 ; 11, 107, 108, 133,

PreGER. I, 110.

Salibourg. 1, 203.
Sawue (Frére), martyr. 11, 143



INDEX DES NOMS PROPRES 351

Santi-Quattro. 1. 23q. CTiwemass (H.). I, 1, 13, 25,1345
Sartiano. 1, 283, 300 ; 11, =67. i 11, 259, 309, 310.
Sasserro. 1. 157, ! Tirasosci. 1, 119, 180,
Swararia. I 20,215 11,95, 103, 107, Civoli. 11, 79

134, 157, Tecco (I.). 1, 19.
Scuanz (G.). 11, 1o6. Tresarr (Fr.). 1163,
Scuerr (I1. von). 1. 218. CTriver (Fr. Nicolas). T, 223,
Scmarz. I, 154. ‘ Tunis. 11, 141.
Seuntiver. 1,15, 57,138, 173, 2385 1 Tyrol. 11, 20.

11, 2g4. 300.
Scuosmaci. 1, 1g7, 3715 110187, Usarn n"Avexgox (R. P Lo, 16,
Sorarek. I, 167, 207. 157, 179.
Séville. 11, 1,2. UBERTIN DE o110, 108, 293 5
Sererre (F.-X0). 10 355 11 1670 207, I 220, 237 & 25y, passim,

211. Urparx [I. — 11, 100.
Sienne. 11, 83, 312. !
Sieuarr. 1, 2ol VerRECUNbUS (St). T1, 315, 3.
Siconius. 11, 102, Viatow (P.). T, 144.
Sorrox (I, Thaddée). 1, 179, zo&. Vixernt Fenrier (St). 11, 168,
Sorparr Il 161, 232 S Vixeent b Wrygonnrta (Fréve). 1T 157,
Spire. 11, 09. Vower (Gu). Lo, 44
Spoléte. 1,275 11, 32q
Syrvestre (Frére). T, ; L2 D Wabnise 1, 20, 64072, 88, g2, 105

149. 133, 210.
Svarpnoriey pe Moxs (R.PDCTL 281,
Syrie, 1, 1945 TH 138, 142, 149, 228,

" Wavek. 1,
Wreiasp (AL). 1.

Taxewtne. 1. O
TrEornLE DoyexcreLti(R.P) T 7.
Tuovi: (H.). I, 1355 11, 109.

CWexbovER.

L, 05, 142, 144, 213, 285
Warrer (Joh. von). lI. LN,
Woarrea o Gispers. 1, 22, 40, 343.
130.

Wess (P ACML). T, 575 1, 136,
Wess (J.-B. voni. 11, 73, 120, 285,
Wesneriy Mever (R P T,
V. Roger.

w9
230,

| Wrrineera pe Tecerssie, 1, 168,
WinkeLyaxs. 1, 370.
| Worrray pEsciexpacu. [, 63, 66.

TroMas v’ Aquis (St). 1, 17q. 235, 357;
I1,118, 161,213,232, 'n; 231, 326,

Tuomas vr Crrano. Passim.

Tromas v’ Eccreston. 1, 21,199, 373 ;
[T, 206, 38. 00, 133, 137, 220, 234,
D) .
303.

Tuowmas pE Kesees. 11, 281,

Tromas bE Spavaro I, w2 11, g1,

. 2 ,
102, 193, 148,
T huringe. 11, 6q.

Wineaerr (van). I, 1y

Zanx. 11, 297,
Zoerr. 11, 3oy.

. ZurBarax. I, 14

PAX ET BONUM!'!









SOCIETE ET LIBRAIRIE COOPERATIVES SAINT-FRANCOIS
4, RUE CasseTTE — PARIS VI.

Saint Francois d’Assise
par le P. LEoPOLD de Chérancé, Capucin.
40°¢ mille (nouvelle édition) — 1 volume in-12 . fr. 7.50

Saint Francois d’Assise
par 'Abbé Léon LE MONNIER.
7¢ édition — 2 volumes in-12 . . . . . 18.00

L’Idéal de saint Francois d’Assise
par le P. HILARIN de Lucerne, Capucin.
2 volumes in-8 . . . $ E o . . 18.00

Retraite Séraphique sur I'Humilité
par le P. PAuL de Mons, Capucin.
1 volume in-16 . ‘ . . i : s . 4.00

La Science de la Priére
par le P. Lubovic de Besse, Capucin.
2™ édition. — 1 volume in-12 . . s s ¢ 1,00

Vie de saint Francois d’Assise
de THomAs de Celano.
Traduction de I'abbé FAGOT.
1 volume in-8 — Deux couleurs . . . . 15.00

Traité de la Paix Intérieure
par le P. AMBROISE de Lombez.
1 volume in-16. . - . . . . . 5.00

Traité de I’Oraison de S. Pierre d’Alcantara
Traduction du P. UBALD d’Alencon.
1 volume in-16 . . . . . . . . 3.00

mermi«:mE J. pUCULOT, GEMBLOUX (Belgique) (Importé de Belgique)




