CHEZ LES MEMES EDITEURS

Dialogue de I'Homme et de Dieu, par le chanoine Jacques
LrcLERCQ. Un volume 13X 20 cm. de 244 pages. Nouvelle
édition revue et corrigée, —

Histoire doctrinale de I'Humanisme Chrétien, par Francis
1ERMANS. (Querage couronné par [’ Académie frangaise ), quatre
volumes 13 » 20 cm. : 1. LLAUBE, 244 pages; I1. LE MATIN,
392 pages; I111. LE PLEIN JOUR, 544 pages; 1V. ESQUISSE D'UNE
DOCTRINE, 148 pages. —

Jésus, histoire et critique, par F.-M. Brauvx, o. p., professeur
aI'’Université de Fribourg. Un volume 13 < 20 cm. de 260 pages,
sous liseuse illustrée. —

La Sainte Eglise Catholique, par le chanoine G. PHILIPS, pro-
fesseur 4 ’Universit¢ de Louvain. Un volume 13 > 20 cm. de
364 pages. (Bibliothéque de DInstitut supérieur des Sciences
religieuses ). S

La voix vivante de I'Evangile, par le chanoine L. CERFAUX,
professeur & I'Université de Louvain. Un volume 13 X 20 cm.
de 192 pages. (Collection Lovanium ).

Mariologie de Saint Bernard, par Dom Dominique NOGUES,
Abb¢ général des Cisterciens de la stricte observance. (Quurage
couronné par Ulnstitut  Catholique de Paris). Un volume
13~ 20 cm. de 238 pages. —

Saint Francois de Sales, docteur de la perfection, par le
chanoine Jacques LECLERCQ. Un volume 13 ~ 20 cm. de 272 p.

Trésors de Rome, Témoins de Foi, par Jean
Un volume 13- 18 cm. de 148 pages.
Chrétienté ). —_—

Le Psaume dans la ville, par Jacques BIEBUYCK. Un volume
13 - 20 cm. de 244 pages. (Cahiers de la Revue Nouvelle).

DE SAINT MARTIAL.
(Collection Radio-

Les sept transfixions de Notre-Dame, par le chanoine Joseph
Biarp. Un volume 13 % 19 cm. de 156 pages.

Guy de Larigaudie ou I’aventure intérieure, par J. PEYRADE.
( Ouzrage sélectionné par LIVRES ET LLecTures, Paris ). Un volume
13/ 20 cm. de 176 pages. (Collect. Le Christ dans ses Témoins).




{

VLADIMIR
SOLOVIEV

|

LES FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

£ \“ CASTERMAN
e

==VLADIMIR SOLOVIEV ==

/s
WON D RYLHRNTS

SPMBHTE[ETL&
e i Vie

————= CASTERMAN




a

Si I’on appelle Soloviev un phi-

losophe — et il mérite d’entrer
en comparaison avec lss plus
grands — il faut donner a ce

terme, en ce qui le concerne,
son sens étymologique : Soloviev
recherche avant tout la sagesse,
la sagesse de vie. Les considé=
rations spéculatives et d’école ne
lui sont pas inconnues (son im-=
portante collaboration au grand
Dictionnaire Encyclopédique de
Brockhaus =Ephron en est Ia
preuve), mais sa pensée les dé-
passe infiniment, soucieuse avant
tout de vérité et de vie. Il a
intitulé son grand essar de phi-
losophie morale : « La Justifica=
tion du bien »; ici il présente au
chrétien une « justification » de la
vie spirituelle, il lui découvre
les « fondements spirituels » de
la vie qu’il doit mener pour mar-=
cher a Ia suite du Christ.

« Si quelqu’un veut venir der=
riéere moi, qu’il se renonce ...»
Ceci implique un redressement
de notre attitude au triple point
de vuede nos rapports avec Dieu:
la priére; avec le prochain : la
charité, 'aumane au sens large;
avec la nature inférieure 'notre
corps étant compris en celle=ci
I’abstinence, le jeine. Tels sont







! - W.L



LES FONDEMENTS SPIRITUELS
DE LA VIE



PriNcIPALES ®&UVRES DE VLADIMIR SOLOVIEV
(1853-1900)

En langue frangaise :

L'idée russe. Paris, Perrin 1888.
La Russie et 1'’Eglise universelle. Paris, Savine 1889.

En traduction :

La Justification du bien. Paris, Aubier 1939.
Le sens de l'amour. Paris, Aubier 1946.

La crise de la philosophie occidentale (avec une trés remar-
quable introduction de M. Herman, professeur a 1’Université
de Lille. Paris, Aubier 1947.

Traductions et préparation :

Histoire et avenir de la théocratie.

La grande controverse et la politique chrétienne.
Le Judaisme et la question chrétienne.
Byzantinisme et Russie.

Droit et moralité.

s LR DRI 13 4 e




VLADIMIR SOLOVIEV

L~

LES
FONDEMENTS SPIRITUELS
DE LA VIE

Traduction du russe

Lettre préface

de S. Exc. Mgr Michel d’Herbigny
Evéque titulaire d’Ilion

DEUXIEME EDITION

CASTERMAN
TOURNAI — PARIS

MCMXLVIII







LETTRE ADRESSEE AU TRADUCTEUR
PAR S. EXC. MGR MICHEL D'HERBIGNY

Monsieur,

De tout cceur je vous félicite. Entreprendre cette
traduction était une hardiesse. L’avoir réussie mérite
tout éloge.

Plusieurs ceuvres de Vladimir Soloviev atfendaient
un traducteur frangais. Celle-ci, Les fondements
spirituels de la vie, fera mieux connaitre, en sa pro-
fondeur de vues synthétiques, en sa plénitude de foi,
le grand philosophe russe. Ce travail tenta plus d’une
bonne volonté. Plusieurs commencérent qui n’ont pas
achevé; certains furent pris par d’autres tdaches, d’autres
ne se sentant pas assez philosophes ou assez philologues,
craignaient de trahir la pensée nuancée de I’aufeur.
Vous avez triomphé de toutes les difficultés, fidéle au
texte, perspicace a suivre les analyses les plus délicates
et les triomphantes visions d’ensemble.

Soloviev avait irente ans quand il écrivait ces fortes
pages, el déja la censure redoutant ses conclusions
religieuses, I'avait fait éloigner de la chaire d’université
olr il avait connu les plus éclatants succés. Encore
attaché par Uambiance a Uorthodoxie dissidente, il
s'avangait déja vers les horizons qu’il devait quelques
années plus tard découvrir aux lecteurs de La Russie
et I'Eglise universelle.

L’intelligence largement informée de tous les systémes




8 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

philosophiques el des théories les plus modernes ne
succombait pas a ceile érudition encyclopédique; elle
la dépassail, au contraire, pour s'élever plus haut, a
la contemplation des vérités les plus sublimes, de la
Vérité Supréme qui seule peul safisfaire Uaspiration
humaine vers la connaissance et vers I'amour.

Un professeur de philosophie, qui jusqu’ici n’avait
pas eu de contact personnel avec Soloviev, me remeltait
les pages de volre traduction avec une profonde admi-
ration et notait ainsi sa pensée : « Ce métaphysicien
croyant, armé de si vasles lectures philosophiques, théo-
logiques et scripturaires, est en pleine opposition avec
tout ce qui est sceptique et désabusé. C’est un convaincu
plein de charme. Il porte beaucoup a penser, a méditer,
et le lecteur, s’il s’en sépare, rarement d’ailleurs, lui
reste reconnaissant pour ces lumiéres divergentes elles-
mémes, car il les lui doit. C’est un vrai maitre ».

Un grec, prétre catholique, ajoutait : « Russe et
Oriental, U'auteur Uest par le mouvement synthétique
de sa pensée et par son caractére mystico-intellectuel.
On sent, cependant, de fortes influences latines, dues
a des lectures ou a des conversations avec des théologiens
occidentaux : des distinguo, jamais formulés comine
tels, se sentent sur les points délicals de la théologie,
dans le sens lalin ».

Le lecteur occidental, le lecteur de culture francaise,
autant et peut-éfre plus encore que le lecteur russe,
golitera, grdce a votre traduction, la richesse, la solidité,
la clarté de cet ascéte laique, de ce Russe extraordinaire,
qui, avant méme d’éfre devenu catholique, rappelle
souvent Joseph de Maistre et le dépasse parfois, non
par les paradoxes, mais par la pondération averlie,
réfléchie.

Si un théologien de profession s’étonnait de certainqs
formules, plus classiques en russe qu’en langue occl-



LETTRE ADRESSEE AU TRADUCTEUR 9

dentale et plus fidéles a la tradition orientale, il ne
tarderait pas a constater que la doctrine de cet Orthodoxe,
encore dissident alors, est substantiellement orthodozxe,
au sens plein et légitime du mol, fonciérement
catholique. '

Joseph de Maistre, au contact des souffrances reli-
gieuses de I'Orient, découvrit en Russie les irésors de
I’Occident croyant, trésors dont beaucoup de fidéles de
la fin du XVIIIe siécle n’avaient qu’une connaissance
obscure et il traga au XIXe siécle plusieurs lignes
dominantes de sa progression. De Russie, également,
Viadimir Soloviev, fils du plus grand historien de sa
patrie, remarquait, a la fin du XIXe siécle, qu_elle
réponse de vie le Christianisme catholique apportait
I'dme de son peuple et a ses aspirations traditionnelles,
et il chantait, comme par un épithalame sacré, la
fécondité de cette union, programme nécessaire du
XXe siecle, quels que fussent les cataclysmes de la
Russie et du monde.

Mais, — et c’est la force de son programme, sa
caractéristique vraiment chrétienne, — la politique
n’intervenait pas pour lui dans le grand miracle d’unité
qui doit couronner un plan, non pas humain, mais
divin. C’est pourquoi, a la base de Ueffort unioniste,
ce vrai chrétien qui publia en 1889 sa profession de foi
catholique et fut formellement recu dans I'Eqlise en 1896,
plagait Ueffort personnel d’union a Dieu, cette conversion
intégrale qui s’impose, au moins une fois dans la vie,
a tout adulte réfléchi, quelle qu’ait été naguére sa ferveur
religieuse, du jour oi1 il comprend le souverain domaine
de Dieu et son amour infini pour les dmes. Se convertir
totalement, c’est se livrer pleinement au Maitre, adhérer
de toule Uintelligence a Sa Vérité, de toute Uactivité
Son Amour, c'est se conformer au modéle divin, le
Christ Jésus.



10 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

Dés la premiére ligne de sa préface, Soloviev pose
le probléme de cetfe conversion : « La raison et la
conscience dénoncent la malignité et la vanité de nolre
commune vie mortelle el elles en réclament I'amendement;
mais ['homme plongé dans cette vie mauvaise doit
trouver, en dehors d’elle, un point d’appui. Le croyant
le frouve dans la religion; c’est Uceuvre de la religion
de régeneérer, de sanctifier notre vie et de l'unir a la
vie de Dieu ». Et il termine son ceuvre par le critére
de la régénération morale des peuples comme des
individus : « Il suffit, avant de prendre une décision
importante pour la vie personnelle ou pour la vie
sociale, d’évoquer dans notre dme l'image morale du
Christ, de nous en pénétrer surnaturellement et de nous
demander @ Pourrait-il, Lui, agir ainsi? ou, autrement
dit, approuvera-{-Il ou non cette action? me bénira-t-I
ou non de U'accomplir? Je propose ce coniréle a tous.
Il ne trompera pas ».

Ces considérations qui leur sont familiéres, théo-
logiens, prédicaleurs, asceles, les refrouveront, mais avec
un saisissant relief chez Soloviev et dans la traduction
que vous leur en donnez. Ses remarques sur la priére
désintéressée, telle que le Christ Ienseigne, comme tout
le commentaire du Pater, feront réfléchir.

En ouvrant ces pages, jusqu’ici scellées au lecteur
de langue francaise, vous avez, donc, bien servi, cher
Monsieur, la cause de Notre-Seigneur, celle de I'Eglise,
celle des ames et, par suite, le reléevement des peuples
el leur salut réel contre les périls de barbarie comine
contre le péché. Vieil historien de Soloviev, — plus de
vingt ans écoulés depuis mes articles publiés dans les
Etudes en 1909, — appelé par un merveilleux dessein
de la Providence a coopérer modesiement au plan que
le sainl el grand Pape Pie XI poursuit pour le bien
de I'Orient entier el spécialement de la Russie, comme




LETTRE ADRESSEE AU TRADUCTEUR 11

président de I'Institut des Etudes Orientales et comme
évéque chargé de rétablir un épiscopat catholique dans
les territoires out la persécution soviéfique avait sup-
primé toute juridiction d’une hiérarchie romaine,
enfin comme religieux épris (aprés tant d’autres) du
désir de répondre au cceur du Maitre qui appelle a Lui
I'univers et prie pour que tous soienf un, ut omnes
unum sint, je vous remercie, je vous félicite, je prie
la trés sainte Meére de Dieu de faire porter a votre
vaillante initiative tous les fruits qu’elle meérite.

Votre religieusement dévoué,
T MicHEL D’HERBIGNY, S. J.
évéque tit. d’Ilion,
Président de UInstitut pontifical
des Etudes Orientales.

Rome, 18 janvier 1930 *.

En la féte de la Chaire de saint Pierre. Premier jour
de I'Octave pour l'unité.

(* Cette lettre a constitué la préface de la 1re édition.







PREFACE

A la mémoire de Jean Ossipovitch
Lapchine et de Jean Iegorovitch
Goudlet.

La raison et la conscience dénoncent la malignité
et la vanité de notre commune vie mortelle et elles
en réclament 'amendement; mais, ’homme, plongé
dans cette vie mauvaise, doit, pour la corriger,
trouver, en dehors d’elle, un point d’appui. Le croyant
le trouve dans la religion : c’est I’ceuvre de la religion
de régénérer et de sanctifier notre vie et de I'unir a
la vie de Dieu. Ceci est, avant tout, 'opération de
Dieu lui-méme, mais elle ne s’effectue pas sans notre
concours : notre vie ne peut pas étre régénérée en
dehors de notre action personnelle. La religion est
un acte théandrique (divino-humain), une ceuvre qui
comporte aussi notre action personnelle.

Mais, en tout ordre de choses, il faut avant tout
s'initier aux méthodes et aux actes fondamentaux
et fixes, sans la maitrise desquels on ne peut faire
de progrés. La religion, elle aussi, exige nécessairement
une telle initiation qui ne doit pas étre réalisée au
hasard et arbitrairement, mais déterminée par ce qui
constitue I'essence méme et ’objet de la religion.

Le probléme qu’elle doit résoudre, c’est la correction
de notre vie pervertie. Car, en général, nous vivons

(1) Cette ceuvre a été composée entre 1882 et 1884 (note des
traducteurs).

Les traducteurs ont cru devoir ajouter quelques notes : elles sont
indiquées par un chiffre, celles de ’auteur par un astérisque.




14 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

en impies, d'une maniére qui n’est pas humaine, en
esclaves de la nature inférieure : nous nous révoltons
contre Dieu, nous sommes désunis entre nous et nous
nous faisons les esclaves de notre chair alors que
c’est exactement l'attitude opposée qui est indis-
pensable pour que notre vie soit une vraie vie et
telle qu’elle doit étre : soumission libre a Dieu, union
mutuelle des 4mes et domination sur la nature.

Il est 4 notre portée de commencer a vivre de
cette vraie vie et ce n’est pas bien pénible : le début
de la soumission volontaire 4 Dieu ou de ’harmonie
avec Lui, c’est la priere; le début de la concorde entre
les hommes, c’est la bienfaisance; le début de la
domination sur la nature, c’est I’effort pour s’affran-
chir de son pouvoir en réfrénant les désirs bas et
les passions. Donc, pour corriger notre vie, nous
devons prier Dieu, nous entraider et mettre un terme
a nos inclinations sensuelles. La priére, I’aumone, le
jetine (1), c’est en ces trois activités que consiste
toute la religion personnelle ou particuliére.

Mais ’homme ne vit pas seulement sa vie person-
nelle, il vit aussi une vie commune, il vit dans le
monde de ses semblables. Vivant dans le monde, il
doit vivre en paizr. Mais, comment vivre en paix,
quand la discorde régne dans le monde, quand « le
monde entier git dans le mal »? (2) Avant tout, il
ne faut pas croire en ce mal, comme s’il était quelque
chose d’immuable. Au contraire, le mal est fallacieux
et changeant. Ce n’est pas dans le mal que réside la
raison d’étre du monde; celle-ci, c’est la paix, c’est
la concorde, c’est l'unanimité de tous. Le bien

(1) Tobie XII, 8 « La priére, accompagnée du jetine et de l'au-
méne vaut mieux que tous les trésors et ’or qu’on peut amasser .
Cfr aussi Mt{. XVII, 20 et Mec. 1X, 28.

(2) I Jean V, 19. et Mt. XVII, 20.



PREFACE 15

commun, c’est que tous soient unis dans une méme
volonté s’étendant aux mémes objets, que tous pour-
suivent solidairement le méme but : c’est 14, tout a
la fois le supréme bien et la vérité du monde. Point
de vérité dans la discorde, la séparation. Ce n’est
que par une commune volonté d’union, consciente
ou inconsciente, que l'univers se tient, se maintient
et existe. Ou serait 1’étre, quelle serait la chose au
monde qui pourrait subsister a I'état d’isolement?
Aucun étre ne peut résister isolé, parce que I'état
d’isolement, essentiellement faux, n’est en aucune
mesure conforme & la vérité, qui consiste précisément
en son contraire, dans une union et une paix univer-
selles. Cette union est reconnue, d’une maniere ou
d’une autre, volontairement ou non, par tous ceux
qui recherchent la vérité. Demandez a un naturaliste :
il vous dira que la vérité de l'univers, c’est I'unité
du mécanisme universel; demandez au philosophe
initié au monde des abstractions : il vous dira aussi
que la vérité du monde se manifeste par I'unité des
liens logiques embrassant tout 'univers. On n’arrive
a comprendre pleinement ce qu’est le monde, que si
on se le représente dans son unité vivante comme
un corps doté d’une d4me et portant en soi la Divinité.
En cela est la vérité du monde et en méme temps
sa beauté. Lorsque le polymorphisme des phéno-
meénes sensibles s’harmonise en s’unifiant, nous per-
cevons cette harmonie visible comme le beau (koouos,
univers, harmonie, beauté).

Ainsi donc, l'idée supréme du monde comme
expression de la paix contient, réunit en elle tout
ce que nous cherchons, le bien en méme temps que
le vrai, en méme temps que le beau. Or, il n’est pas
possible que la raison d’étre universelle du monde
ne se trouve que dans notre pensée. L’unité, cette




16 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

unité qui soutient, maintient et coordonne tout dans
I'univers ne peut pas n’étre qu’une idée abstraite.
Elle est une vertu vivante et personnelle de Dieu et
I'essence unificatrice de cette vertu nous est mani-
festée dans la personne théandrique du Christ, car
« en Lui habite corporellement toute la plénitude
de la Divinité » (1). En dehors du Christ, Dieu ne
nous apparait guére comme une réalité vivante.
C’est vers le Christ, comme centre, que tend toute
notre religion personnelle, c’est sur Lui, aussi, que
se base la religion générale et universelle.

Dieu ne se présente pas 4 nous comme un étre réel
en dehors du Dieu-homme, du Christ; mais, le Christ,
a son tour, ne peut étre réel pour nous s’il demeure
un simple souvenir historique; il faut qu’ll se révéle
a nous dans le présent et pas seulement dans le
passé; et cette révélation dans le présent ne peut pas
dépendre de notre médiocrité personnelle : le Christ,
avec sa réalité vivante et indépendante des limites
de notre personnalité, nous est ainsi présenté dans
I’Eglise. Ceux qui pensent obtenir personnellement
et sans intermédiaire la pleine et définitive révélation
du Christ ne sont bien certainement pas mirs pour
la recevoir et prennent pour le Christ les fantémes
de leur imagination. Nous devons chercher la pléni-
tude du Christ non pas dans notre milieu personnel;
mais dans sa sphére a Lui, qui est universelle, dans
I'Eglise. |

L’Eg]ise, en soi et par essence, nous offre la réalité
divine du Christ sur la terre. Mais, dans la personne
du Christ, la Divinité a uni a sa substance le principe
humain proprement dit et aussi celui de la nature.
Or, cette union des trois (2) principes, qui s’est

(1) Coloss. 11, 9.
(2) Les théologiens, tant de 1’Eglise catholique que de I’Eglise

.Y



i e -

PREFACE 17

accomplie une fois dans I’ « homme spirituel », Jésus-
Christ, personnalité individuelle, doit, également, étre
réalisée, -4 titre collectif dans I’humanité spiritualisée
par lui : PEtat, élément libre purement humain de
la vie sociale, et le peuple ou le territoire, élément
naturel de cette vie, doivent entrer en union intime
et étre mis en harmonie avec I'élément divin que
constitue I'Eglise. L’'Eglise doit sanctifier et, avec
I’aide de I’Etat chrétien, transformer la vie naturelle,
la vie terrestre et temporelle du peuple et de la
société.

Dans cet accomplissement de la religion sociale,

~ notre religion personnelle trouve en méme temps sa

plénitude : la priere personnelle doit étre déterminée
et complétée par la théurgie ecclésiastique; la bien-
faisance personnelle doit trouver un appui dans les
institutions de I'Etat chrétien et se relier par elles
a la bienfaisance sociale; enfin ce n’est qu’une orga-
nisation chrétienne de notre vie matérielle (écono-
mique), qui peut nous permettre de rectifier dans
leur essence méme nos relations avec la nature
terrestre et d’exercer une influence de perfection-
nement sur toute la création qui, « jusqu’a présent
gémit et souffre par notre faute » (1). Tout comme
par l'effet de la déviation de notre volonté nous
sommes participants de l'iniquité qui nous entoure,
ainsi notre amendement améliore celle-ci. Mais, en
tout cas, c’est 1'acte propre de notre volonté d’ac-
complir, avec I'aide de Dieu, le devoir dicté par la
conscience, dans toute notre activité interne et

externe, privée et sociale.

orthodoxe, disent que 1’Union hypostatique réunit en la personne du
Verbe les deux natures divine et humaine. Soloviev énonce cette

derniére en la subdivisant et en y voyant une nature créée et, en
outre, ce qui est proprement humain.
(1y Rom. VIII, 22.

Fond. spir. 2




18 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

La religion personnelle et la religion sociale, en
plein accord et liaison entre elles, s’adressent, donc,
a chaque homme, lui intimant ces préceptes : prie
Dieu, viens en aide aux aulres, réprime ta nalure,
conforme-foi intérieurement au Christ, Dieu-homme
vivant, reconnais sa présence réelle dans UEglise et
que tes actes tendent a traduire Son esprit dans tous
les domaines de la vie humaine et naturelle, pour que

s’accomplisse par nous le but théandrique du Créateur,
que le ciel s'unisse a la terre.



PREMIERE PARTIE






INTRODUCTION

NATURE, MORT, PECHE, LOI
ET GRACE

Deux aspirations voisines, telles deux ailes in-
visibles, élévent 1’Ame humaine au-dessus du reste
de la nature : la soif de I'immortalité et celle de la
vérité ou perfection morale. L’une sans l'autre est
un non-sens. La vie immortelle, sans la perfection
‘morale n’est pas un bien : c’est peu d’étre immortel,
il faut encore devenir digne de I'immortalité en
accomplissant toute vérité; d’autre part, une per-
fection qui serait sujette 4 la ruine et a4 l'anéantis-
sement ne serait pas un bien véritable. L’existence
immortelle, sans la vérité et la perfection, serait un
éternel tourment et, pareillement, la perfection
privée d’'immortalité serait une injustice criante et
une insulte démesurée.

Mais, si notre 4me, par ce qu’il y a de meilleur en
elle, désire tout a la fois I'immortalité et la vérité,
I'ordre de la nature, en fait, nous prive de 'une et
de l'autre. L’homme, livré a lui-méme, ne peut
réussir & conserver ni sa vie, ni sa dignité morale :
il ne peut échapper ni & la mort corporelle, ni a la
mort spirituelle.

Notre nature nous pousse & vouloir vivre toujours,
mais la loi de la nature terrestre ne nous donne pas
une vie éternelle : elle nous en laisse seulement le
désir. Par notre raison et notre conscience nous




22 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

cherchons la vérité, mais la loi de la raison humaine
et la voix de la conscience nous réveélent que nous
versons dans l'erreur et faisons le mal; elles ne nous
donnent pas d’accomplir le vrai et ne nous rendent
pas dignes de I'immortalité.

Deux ennemis irréconciliables de ce quil y a de
meilleur en nous, le péché et la mort, unis par une
alliance étroite et indissoluble, nous tiennent en leur
pouvoir. A nos deux puissants désirs d'immortalité
et de vérité s’opposent deux faits considérables
I'inévitable empire de la mort sur toute chajr et
I'indestructible domination du péché sur toute ame.
Nous voudrions nous élever au-dessus du reste de
la nature, mais ce n’est 1a qu’un vouloir inefficace
de notre part, car la mort nous ravale au niveau de
toutes les créatures terrestres, et le péché, lui, nous
rend beaucoup plus mauvais que celles-ci.

Selon les lois de la nature, ’homme n’a qu’'a
souffrir et périr, et la loi de la raison n’est pas en
état de le sauver. .

Nous naissons et vivons ayant une foule de pen-
chants et de besoins; nous les trouvons en nous
et cherchons & les satisfaire. Telle est la voie de la
nature. Mais, la nature humaine est triple et comporte
trois sortes de besoins : exigences animales, besoins
intellectuels ou du cerveau, et besoins du ceur. En
effet, d’abord, nous voulons conserver et éterniser
notre vie; puis, nous cherchons par le moyen de notre
raison & connaifre ou reproduire par notre pensée
notre vie et celle d’autrui; enfin, nous désirons abso-
lument élargir et améliorer notre vie et celle d’autrui,
nous désirons que tout ce qui existe soit le plus
possible digne de l’existence.

Avant tout nous devons vivre, puis connailre la
vie, et enfin corriger la vie.



NATURE, MORT, PECHE, LOI ET GRACE 23

Les exigences de la nature animale, c’est-a-dire
Iinstinct de conservation de la vie, sont certainement
les plus impérieuses et incontestables, car personne
n’aura plus, une fois privé de la vie, rien 4 connaitre,
ni 4 améliorer.

Les besoins animaux et leurs fonctions se ramenent
finalement a4 deux espéces principales : la nutrition,
dans le but de la conservation temporaire de la vie
de l'individu, et la reproduction, pour perpétuer la
vie de l’espéce. La base de toute vie animale est la
nutrition; son but, la reproduction. Si I'individu ne
se nourrissait pas, il ne pourrait se reproduire; mais,
s’il ne se reproduisait pas, il n’aurait pas de raison
de se nourrir. L’animal a rempli sa tiche quand il a
engendré et nourri sa progéniture : tout le reste
de son existence ne lui sert que de moyen en vue de
cette fin.

Chaque génération (et, en elle, chaque individu)
n’existe que pour produire la génération suivante,
laquelle, & son tour, n’existe que pour produire celle
qui la suit. Donc, chaque génération ne trouve sa
raison d’étre que dans la génération qui suit; en
d’autres termes, la vie de chaque génération, prise a
part, n’a pas de sens; mais, si la vie de chaque géne-
ration n’a pas de sens, celle de toutes n'en a pas
davantage.

Cette existence sans raison d’étre s’appelle « la vie
de I'espéce ». Mais, est-ce 1d vraiment une vie? Si
chaque génération n’existe que pour périr lorsque
apparait une génération nouvelle, laquelle est pre-
destinée a périr de méme, et si I'espece ne vit que
dans de semblables générations périssant sans cesse,
la vie de I’espéce n’est qu'une mort constante et la
voie de la nature est essentiellement trompeuse. Le
but de chaque individu est placé dans un autre étre




24 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

(dans la postérité) et celui-ci, aussi, n’a pas de raison
d’étre en lui-méme, mais dans un autre, et ainsi de
suite, sans fin. De vrai but, on n’en trouve nulle part;
tout ce qui existe est sans but, ni raison d’atre,
comme une tendance irréalisable.

L’exigence de I'espece est celle d’une vie éternelle,
mais, au lieu de la vie éternelle, la nature ne donne
que I’éternelle mort. Rien n’y vit, tout ne fait
qu’aspirer & la vie, mais meurt éternellement. C’est
pourquoi, quand on dit 4 I'homme : donne satis-
faction aux exigences et aux inclinations de la
nature, c’est pour toi la seule voie vers la félicité, —
ces paroles n'ont aucun sens, car le besoin premier
et fondamental, celui de conserver I’existence et de
vivre toujours demeure insatisfait dans 1’ordre de la
nature. Lorsqu’a la question : pourquoi vivons-nous?
quel est le but de notre vie? — on répond que la vie
a son but en elle-méme, ces paroles n’ont aucun
sens non plus, car, justement, la vie elle-méme nous
ne la trouvons nulle part; nous ne trouvons partout
qu’'une poussée et un passage vers quelque chose
d’autre et ce n’est que dans la mort que I'on trouve
continuité et constance.

La puissance de la mort qui pése sur notre vie
animale, et la réduit a un élan demeurant vain, n’est
pas quelque chose de fortuit. Notre intelligence,
élargissant la connaissance expérimentale de notre
propre nature pour arriver 4 la connaissance scienti-
fique de la nature en général, nous montre que l.a
mort ne régne pas seulement sur notre corps, mais
encore sur tout l'univers matériel. Le régne de la
nature est le régne de la mort. Les sciences qui
étudient D’existence présente et passée du globe
terrestre (biologie et géologie) nous montrent que les
individus ne sont pas seuls 4 mourir, mais que des

—

E—

e —



NATURE, MORT, PECHE, LOI ET GRACE 25

especes entiéres s’éteignent aussi; elles nous parlent
encore de la disparition de classes entiéres du régne
animal et du régne végétal. La science qui étudie
la nature des corps célestes (’astronomie) nous mene
a la conclusion que des mondes entiers et des systémes
de mondes issus de la matiére cosmique informe se
décomposent de nouveau et se dispersent dans I’espace
et que, avant que notre monde solaire subisse un
pareil sort, la terre et les autres planetes tourneront,
tels des blocs glacés et sans trace de vie, autour du
soleil en train de s’éteindre. Enfin, la science qui
s’occupe des lois générales et des propriétés des
phénomenes matériels (la physique) arrive dans ses
généralisations les plus intéressantes a cette con-
clusion que, comme tous les phénomenes ne sont que
des formes différentes de mouvement conditionnées
par l'inégalit¢é du mouvement moléculaire dans les
corps qui est appelé chaleur, et comme ce dernier
ne cesse pas de tendre a I’égalité, il se fera que lorsque
cette égalité aura atteint son équilibre, tous phéno-
menes disparaitront et I'univers entier se résoudra en
un étre indifférent et immobile *,

En donnant satisfaction aux besoins de notre
nature animale, nous trouvons en fin de compte la
mort; en satisfaisant les besoins de notre intelligence
et en connaissant tout ce qui existe, nous apprenons
que l'inévitable terme de toute existence est la mort,
que l'univers entier n’est que le royaume de la mort.
Aspirant 4 la vie, nous mourons, et, désirant con-
naitre la vie, nous connaissons la mort. La vie de
nos sens nous mene a la destruction et notre intel-

* J'ai en vue ici la théorie connue de Thompson et Clausius;
on peut trouver un bref exposé de cette intéressante théorie chez
Helmoltz dans ses Populdre wissenschaftliche Vertrdge (1).

(1) Soloviev nous ’avons dit, écrivait vers 1882,




26 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

~

ligence nous confirme que cet anéantissement est la
loi générale de l'univers.

L’expérience pratique de notre vie, tout comme les
investigations scientifiques de notre intelligence ne
manifestent qu'une chose : c’est la faillite de notre
vie. Et cette vie demeure insolvable, non seulement
parce qu’elle est soumise au pouvoir de la mort,
mais encore parce qu’elle n’est pas digne d’étre. Non
seulement nous courons & notre propre perte, mais
encore nous perdons les autres. Notre vie n’est pas
seulement un leurre, elle est aussi un mal. En désirant
vivre, non seulement nous mourons nous-meémes,
mais encore nous faisons mourir d’autres étres. Nous
sommes impuissants a nous conserver la vie, mais
nous avons le pouvoir de détruire I'existence d’autrui,
et nous la détruisons, en effet, en en faisant notre
nourriture; et, ce pour quoi nous agissons de la sorte,
c’est-a-dire la conservation de notre vie est, somme
toute, une illusion, car notre vie n’est pas assurée
pour un instant et avec le temps elle périra infailli-
blement quel que soit le nombre des étres que nous
aurons fait périr pour la sauver. Ainsi notre instinct
de conservation animale nous pousse & la fin 4 un
meurire inutile. De plus, en se nourrissant du corps
des autres étres, I’homme-animal permet a des
forces obscures et étrangéres d’exercer en lui-méme
leur influence et d’y alimenter I'inclination sexuelle
aveugle, qui I’oblige a se sacrifier sous le faux prétexte
de soutenir par la reproduction la vie de l'espéce.
Si, dans la nutrition, nous prenons la vie d’autrui
pour soutenir la nétre, dans l'activité sexuelle, au
contraire, nous livrons notre vie pour produire la
vie d’autrui. Et, si nous pouvions ainsi produire la
vraie vie, ¢’est-a-dire celle qui aurait la force d’exister
et serait, en outre, digne de l'existence, alors notre



NATURE, MORT, PECHE, LOI ET GRACE 27

sacrifice de nous-mémes au bien de l'espece aurait
une pleine raison d’étre et un mérite moral; mais,
comme nous ne procréons qu’une vie aussi instable
et mauvaise que la notre, comme nous ne faisons que
reproduire le mensonge et le mal, il arrive, en fin de
compte que, quand nous nous abandonnons a
'instinct de I’espéce, nous n’accomplissons qu’'un
inutile suicide.

La passion sexuelle trompe le cceur de I’homme
par le mirage de I'amour. Or, elle n’est pas I'amour,
mais sa contrefacon. L’amour est [l'indivisibilité
interne et l'unification consubstantielle de deux vies
tandis que la passion naturelle ne tend vers cette
méme unité que sans jamais pouvoir I'atteindre, et
c’est pourquoi elle n'a comme conséquence qu'un
étre extérieur a ses procréateurs, distinct d’eux, qui
leur est tout a fait étranger et peut-étre méme hostile.
Dans notre vie naturelle, la malignité et 1’hostilité
sont réalité, I'amour n’est qu’illusion. C’est pourquoi,
notre coeur a la recherche d’une vie digne, c’est-a-dire
de la vie dans l’amour, doit nécessairement con-
damner notre nature et ses voies et se tourner ailleurs.
Car, accepter les lois de la nature et considérer comme
la loi définitive de la vie la satisfaction de ses tendances
et instincts animaux, c’est admettre comme loi le
meurtre et le suicide et s’en remettre pour toujours
au régne de la mort. « Vis selon la nature » cela
veut dire « tue les autres et tue-tol toi-méme ».
L’homme-animal se soumet malgré lui a un tel sort,
mais le cceur humain ne saurait s’y résoudre défini-
tivement, car il a en lui le gage d’une autre vie.

L’homme ne se contente pas de comprendre intel-
lectuellement que la voie naturelle de la vie, qui méne
a la mort et au néant, est tout a fait insuffisante :
sa conscience la lui présente, en outre, comme le




28 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

péché, comme ce qui ne doit pas étre. Cette notion du
péché, comme ce qui ne doit pas étre, est propre
exclusivement 4 I'homme, dépasse ce qui n’est que
naturel (1) et toute notre moralité repose sur elle.
Tandis que l'animal va ou le pousse et l’entraine
I’élan naturel de la vie, 'homme peut contenir les
impulsions de sa nature animale et juger s’il doit
ou non leur obéir. Alors que I’animal ne tend qu’a
vivre, en 'homme apparait la volonté de vivre selon
le devoir.

En plus de la question purement animale : veux-je
et puis-je (physiquement) agir de la sorte? surgit
dans notre activité une question propre a4 ’homme,
la question de la conscience : dois-je le faire? Ainsi
les exigences de notre nature impuissantes contre
les obstacles naturels extérieurs sont encore limitées,
au dedans méme de I’homme, par la conscience du
devoir. '

Mais, en vertu de notre nature animale, il nait
en nous une tendance a agir malgré et contre notre
conscience et en n’obéissant qu’a nos impulsions
sensibles. Si elle existait seule en nous, cette incli-
nation de la nature sensible ne serait par elle-méme
ni bonne, ni mauvaise, elle serait, tout comme chez
les animaux, un simple fait naturel. Si, d’autre part,
il n’existait en nous qu’'une aspiration morale, ne
rencontrant aucun obstacle interne, elle agirait
comme une simple force innée a4 I’homme et il n’y
aurait alors aucun probléme moral. Mais, c’est
quand se heurtent violemment ces deux tendances
opposées qu’apparait le probléme moral et celles-ci
font alors I'objet d’une appréciation morale. De ce
fait, la voix de la conscience, 4 raison méme de

(1) Distinction semblable a celle relevée p. 16, note 2.



NATURE, MORT, PECHE, LOI ET GRACE 29

I’opposition de la nature, se nomme loi et 'impulsion
animale, parce qu’elle la contredit apparait comme
iniquité ou péché. Et ainsi, le péché est engendré
par la loi.

« Car, la loi produit la colére, puisque, 1a ou il
n’y a pas de loj, il n’y a pas non plus de transgression »
(Ep. aux Rom. 1V, 15).

« Car, avant la loi le péché était bien dans le
monde, mais le péché n’est pas imputé quand il n’y
a pas de loi » (Jbid. V, 13).

De cette maniére, '’homme quitte la voie simple
de la nature et entre dans la voie double de la loi.

Mais, de méme que la voie de la nature nous
méne 4 la mort naturelle, de méme celle de la loi
nous mene a la mort spirituelle.

« Je vivais n’ayant point autrefois de loi, mais
lorsque le précepte fut venu le péché a pris une
nouvelle vie et moi je suis mort. Et il se trouva que
le précepte qui devait me conduire 4 la vie m’a conduit
effectivement & ]la mort. Car le péché prenant occasion
du précepte m’a séduit et par lui m’a tué (Ibid. VII,
9-11).

La loi qui condamne les inclinations naturelles ne
les remplace par rien et les laisse pourvues de la
méme force qu’avant. Si j'ai un désir et si la loi le
condamne, je ne cesse pas pour cela de I'éprouver.
La loi s’adresse seulement aux manifestations exté-
rieures de mon vouloir, ¢’est-a-dire a I’acte méme du
péché, et dit : tu ne tueras pas, tu n’offenseras
pas, etc., mais la racine du péché, la tendance mau-
vaise qui engendre les actions mauvaises, n’est pas
abolie par la loi, au contraire, elle est renouvelée
et devient consciente.

« Je n’ai connu le péché que par la loi. Je*n’aurais
Pas, en effet, connu la convoitise, si la loi n’avait




30 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

pas dit : tu ne convoiteras pas. Mais le péché, ayant
pris occasion du précepte, a produit en moi toutes
sortes de convoitises, car sans la loj le péché était
chose morte » (Ibid. VII, 7-8).

La loi, en condamnant la nature, se borne a cette
negation, mais ne donne rien de positif. Elle m’in-
dique ce que je ne dois pas faire, mais ce que je dois
faire, elle ne me le dit pas. Si méme nous Iui donnons
une forme positive, par exemple : viens en aide a
tous, méme alors, nous n’avons aucune indication
positive de ce qu’il nous faut, en vérits, accomplir,
pour venir en aide a tous de maniére réelle et
effective.

La conscience du devoir moral, quand elle s’éveille
dans ’homme, I'arrache au torrent de la vie naturelle,
mais le laisse sans secours et abandonné & lui-méme.
Notre conscience juge la nature, discerne le bien et
le mal, mais ne donne pas la force de changer, de
corriger la nature, de faire triompher le bien et de
vaincre le mal. ,

« Car nous savons que Ja loi est spirituelle, mais moi
je suis charnel et vendu au péché. Je ne comprends
pas ce que je fais; je fais non le bien que je veux,
mais le mal que je réprouve. Et si je fais ce que je
ne veux pas, je suis d’accord avec la loi, parce qu’elle
est bonne. Et ainsi ce n’est plus moi qui agis de la
sorte, mais le péché qui vit en moi. Car je sais que
le bien n’habite pas en moi, c’est-d-dire dans ma
chair, parce que je trouve en moi la volonté de faire
le bien, mais non le moyen de I'accomplir. Le bien
que je veux, je ne le fais pas, et le mal que je ne veux
pas je le fais. Mais, si je fais ce que je ne Veux pas
faire, ce n’est donc pas moi qui le fais, mais le péche
qui vit en moi. Je me trouve en fac? de cette loi,
que, tandis que je veux faire le bien, c’est le mal qui



NATURE, MORT, PECHE, LOI ET GRACE 31

est sous ma main. Car, selon I’homme intérieur, je
me complais dans la loi de Dieu. Mais dans mes
membres, je vois une autre loi qui contredit celle
de ma raison et me rend captif de la loi du péché
qui réside dans mes membres... de sorte que moi-
méme j’obéis a4 la loi de Dieu selon l’esprit, mais
par la chair a la loi du péché » (Ibid. VII, 14-23, 25).

Ainsi 4 la souffrance naturelle qui résulte de notre
nature mortelle s’ajoute la souffrance morale qui
procéde de ce dédoublement interne qui nous fait
nous condamner nous-meémes.

La conscience du devoir ne donne pas par elle-
méme la force de 'accomplir, en cela consiste toute
la difficulté du probléme moral. Si la nature de
I'homme est vicieuse (et elle I'est jusque dans ses
racines, puisque son dernier mot est le meurtre et
le suicide), si méme I’homme en a conscience, cette
conscience ne nous donne pas une nature différente.
La corruption de notre nature est pour nous une
donnée inéluctable. L.’homme arrive par sa raison et
sa conscience A connaitre cette corruption de sa
nature, il condamne celle-ci, il lui dénie toute bonté,
mais cette négation ne dépasse pas la pensée et par
suite reste fallacieuse, car une pensée qui condamne
la réalit¢ mais qui ne sait pas I'abolir apparait
comme débile, incertaine, infidéle a elle-méme et,
en ce sens, fallacieuse. Or, pour modifier et corriger
effectivement notre nature corrompue, il faut qu’en
nous se révele un autre principe réel et par cela
méme capable d’agir, le principe d’une vie supérieure
4 notre mauvaise nature actuelle. Le principe de
cette vie nouvelle, meilleure, ’homme ne peut le
créer lui-méme de rien, il doit exister en dehors de
notre volonté, nous devons recevoir cette vie nouvelle.
De méme que la vie mauvaise de la nature n’est pas



32 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

créée par I'homme, mais lui est donnée par le monde,
ainsi cette vie nouvelle et bonne lui est donnée par
Celui qui est supérieur au monde et meilleur que le
monde. C’est pourquoi cette vie nouvelle et bonne,
qui est donnée a 'homme, s’appelle grdce (bon don) (1).

La grdce divine est un bien, bien qui n’est pas
seulement pensé par I’homme, mais qui lui est
réellement donné. Mais, comme notre nature n’est
pas bonne en elle-méme, comme pareillement la loi
morale que nous signifie notre raison, malgré sa
perfection intellectuelle, n’est cependant pas en
mesure de nous donner d’accomplir effectivement le
bien, il faut, ou renoncer complétement a celui-ci,
ou reconnaitre qu’il existe en dehors et indépen-
damment de notre nature et de notre raison, qu’il
est en sol et se communique a nous de lui-méme.
Ce bien véritable, I'Etre possédant par lui-méme la
plénitude du bien et la source de la grace, c’est Dieu.

Nous savons que la fin de notre nature est la
mort, mais « I'aiguillon de la mort est le péché, et
la force du péché, c’est la loi » (2). Sachant cela,
nous devons, par dela les voies de la nature et de la
loi, chercher une troisiéme voie, celle de la grice
et reconnaitre Dieu qui est la source d’ou elle procede.

Mais, pour entrer vraiment dans I'ordre de la grace,
il ne suffit pas d’en avoir intellectuellement reconnu
les voies d’accés, il faut luffer et se surpasser en un
mouvement intérieur de la wvolonté; I’homme doit
« combaltre » intérieurement pour recevoir en lui la
grice ou la force divine. Ce mouvement de la part
de I’homme, ce combat spirituel comprend trois
degrés : d’abord, I'homme doit éprouver de la

(1) En russe, blagodat signifie : bon don, et s’emploie pour grace.
(2) I Cor. XV, 56.



NATURE, MORT, PECHE, LOI ET GRACE 33

répulsion pour le mal, ressentir et reconnaitre le mal
comme un péché; ensuite, il doit se livrer a un effort
intérieur pour repousser le mal de lui et s’en détacher;
enfin, convaincu de -l'insuffisance de ses propres
forces pour se défaire du mal, il doit se tourner vers
Dieu et demander son aide. Donc, pour recevoir la
grace, sont requis tout a la fois : la réprobation du
mal moral ou du péché, I'effort pour s’en délivrer et
la conversion vers Dieu *,

Le bien, en sa plénitude, existe déja en Dieu (sans
cela il ne serait pas I’Etre infiniment parfait, il ne
serait pas Dieu). Il s’ensuit que celui qui veut le bien
n’a besoin de rien créer, il n’a qu’a laisser libre accés
a la grice divine, écarter les obstacles et supprimer
les barriéres qui nous séparent, nous et notre monde,
du vrai bien. Mais, le principal obstacle qul nous
voile le bien et le bonheur ne se trouve pas dans la
nature extérieure; celle-ci est passive, elle n’agit pas,
par elle-méme et, par conséquent, elle ne peut sans
nous, nous séparer de Dieu ni nous cacher la Iumiére
divine. Il n’y a d’obstacle réel que dans I'étre qui
veut agir par lui-méme, selon son jugement et son
choix propres, c’est-a-dire en I’homme méme. L’ani-
mal agit par un mauvais instinct qu’il ne s’est pas
donné 3 lui-méme, (« parce que si les créatures sont

f_srsecuta_it Pas les Chrétiens par amour du mal,
16uUX qui attira la grace du Christ.



34 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

assujetties & la vanité, elles ne le sont pas volon-
tairement, mais par la volonté de celui qui les y a
assujetties ») (1). L’homme, au contraire, non seule-
ment peut suivre les mauvais instincts qu'il a en
commun avec les animaux, mais encore il peut agir
et agit par une décision mauvaise, par un principe
mauvais, édicté par lui et émanant de sa volonté.

Nous savons qu’ll n'y a rien de bien dans le monde,
car « le monde entier git dans le mal » (2); il n’y a
pas davantage de bien dans I’homme lui-méme, car
« tout homme est menteur... il n’y a personne qui
soit juste; il n'y a point d’homme qui ait de I'intel-
ligence; il n’y en a point qui cherche Dieu » (3).
Aussi, toutes les fois que I'homme agit de lui-méme
ou selon les impulsions du monde, c’est-a-dire con-
formément au monde qui git dans le mal, il s’éloigne
de Dieu, il sépare de Dieu et lui-méme et le monde.
La source de tous les actes de I’homme est sa volonté :
donc, la barriere qui sépare du vrai bien ou de Dieu,
est 1a volonté humaine. Mais, par cette méme volonte,
I'homme peut se décider a ne pas agir de lui-méme
ou selon le monde, selon sa volonté et celle du
monde : il peut décider : je ne veux pas de ma volonté.
Un tel renoncement, une telle conversion de la volonté
humaine est son supréme triomphe, parce que dans
ce cas 'homme lui-méme abdique volontairement,
renoncant par sa volonté 4 sa volonté méme.Onne peqt
pas forcer ’homme par la violence a changersavo}onte‘;
on peut par la peur ou par la contrainte I'obliger a
une mauvaise action, mais pas 4 une volonté mau-
vaise, laquelle, mouvement intérieur, échappe a toute

(1) Rom. VIII, 20.
(2) I Jn. V, 19.
(3) Rom. 111, 4, 10, 11.



NATURE, MORT, PECHE, LOI ET GRACE 35

force extérieure. Par sa propre volonté seulement,
I’homme peut se détourner du mal; par sa propre
volonté seulement, il peut reconnaitre le vrai bien
ou Dieu. La foi en Dieu est un lien mystérieux et
réciproque entre la Divinité et 'ame humaine, qui
exige la participation directe de la volonté humaine;
sans faire acte de volonté, 'homme ne peut pas
croire en Dieu. Si nous ne voulons pas croire, nous
ne croirons pas. Dieu ne veut pas étre un fait extérieur
s’'imposant involontairement a nous; Dieu est une
vérité intérieure qui nous oblige moralement a4 le
reconnaitre volontairement. Croire en Dieu, c’est
notre devoir moral. L’homme peut ne pas remplir
son devoir moral, mais il perd alors nécessairement
sa dignité morale.

Croire en Dieu, c’est reconnaitre que ce bien
qu’atteste notre conscience, que nous cherchons
dans notre vie, mais que ne nous donnent ni notre
nature, ni notre raison, que ce bien exisfe pourtant,
qu’il existe méme en dehors de notre nature et de
notre raison, qu’il existe en soi. Sans cette foi nous
devrions admettre que le bien n’est qu’'une sensation
trompeuse ou une notion arbitraire de la raison
humaine, c’est-a-dire qu’il n’existe pas réellement.
Mais admettre cela, nous ne le pouvons moralement
pas, car le sens de notre existence morale et de toute
notre vie ne peut se concevoir que pour autant que
nous ayons la foi en un bien réel, en un bien considéré
comme vérité. Nous devons croire que le bien existe
en 'lui-méme, qu’il est la vérité réelle, nous devons
croure en Dieu. Cette foi est en méme temps un don
divin et notre acte propre et libre.



CHAPITRE 1

LA PRIERE

Lorsque notre cceur est arrivé a réprouver le mal
qui domine dans le monde et en nous, lorsque nous
avons entrepris des efforts pour le combattre, et
lorsque nous sommes convaincus de l'impuissance
de notre bonne volonté, alors nous éprouvons le
besoin moral irrésistible de chercher une autre
volonté, une volonté qui non seulement désire le
bien, mais le posséde et peut par cela méme nous
communiquer sa puissance. Or, cette volonté existe,
et avant que nous la cherchions, elle nous a déja
trouvés. Elle se révele a nous dans la foi, elle nous
unit a elle dans la priére.

Nous croyons au bien, mais nous savons qu’en
nous-mémes il n’y a pas de bien. Nous devons donc
nous adresser au Bien réel, lui livrer notre volonté,
lui offrir un sacrifice spirituel, — nous devons lui
adresser notre priére. Celui qui ne prie pas, c’est-a-
dire n’associe pas sa volonté a la volonté supréme, ou
bien manque de fol en celle-ci, ne croit pas au bien,
ou bien estime étre, lui-méme, possesseur absolu _du
bien, considérant sa volonté propre comme parfaite
et toute-puissante. Ne pas croire au bien, (’:’egt_ la
mort morale. Croire qu’on est soi-méme 1’origine
et la source du bien, c'est démence. Croire a la
source divine du bien, lui adresser ses priéres et lul



LA PRIERE 37

abandonner en tout sa volonté, c’est la supréme
sagesse et le principe de la perfection morale.

Si nous souhaitons vraiment une vie libre et
parfaite, nous devons nous confier et nous soumettre
4 Celui qui peut nous délivrer du mal et nous donner
la force de faire le bien, qui posséde de toute éternité
la liberté et la perfection. Notre &me n’a que I'aptitude
a4 devenir libre et parfaite, mais ne possede par elle-
méme ni liberté, ni perfection; elle n’a que la possi-
bilité de I'une et de I'autre. Cette aptitude virginale
de notre 4me peut devenir féconde d’une vie nouvelle
qui sera notre salut; mais, & cette fin, pour qu’éclose
vraiment une vie nouvelle, il faut qu’entre en activifté
un principe qui porte en lui-méme un certain pouvoir
créateur et soit comme le germe de cette vie nouvelle,
Notre ame est apte 4 recevoir Dieu, mais cette apti-
tude doit se livrer sans réserve a son libérateur et
seigneur, Pére d’'une nouvelle vie : de la sorte, elle
ne demeure pas inféconde, mais devient meére
(matiére) (1) d’une nouvelle vie spirituelle qui lui
permet d’agir et de créer en liberté. En se livrant a
lui dans la foi, elle s’unit 4 lui dans la priére : aussi
bien, celle-ci est-elle le premier acte de la foi, dans
lequel Dieu et 'homme agissent unis.

« La foi sans les ceuvres est morte » (2); la priére
est la premiéere de ces ceuvres et le début de I'activité
surnaturelle. Croyant en Dieu, nous devons croire
qu’en Lui réside fout bien, en plénitude et perfection
(autrement, il ne serait pas Dieu), et si, en vérité,
tout bien réside en Dieu, nous ne pouvons, par le
fait méme, poser, de nous-mémes, aucune ceuvre

(1) En paléo-russe, comme en latin, il y a un rapprochement entre
les deux mots qui signifient meére et matiére ; mater et materia,
(2) Jacq. II, 20,



38 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

bonne et véritable. Nous n’avons, nous, que le pouvoir
de ne pas agir contre le bien et la grace, qui viennent
du ciel, de coopérer avec la grice en n’agissant pas
contre elle, mais luli donnant un assentiment. La
griace divine nous tourne vers Dieu et nous ne faisons
que consentir par notre volonté & une pareille con-
version. C’est 1a4 l'essence de la priere, elle est
déja une certaine ceuvre bonne et juste dans laquelle
nous agissons sur Dieu et Dieu agit en nous. C’est
déja le commencement d’une vie spirituelle nouvelle,
dont nous éprouvons en nous le premier mouvement.
Nous savons que cette vie est en nous et constitue
le meilleur de nous-mémes, mais, aussi, qu’elle ne
provient pas de nous. S1 nous en étions les véritables
créateurs et dispensateurs, nous n’aurions pas souffert
et lutté, écrasés par la conscience de notre iniquité
et de notre impuissance. Cette vie nouvelle et bonne,
dont nous éprouvons la réalité, n’est pas créée par
nous : elle nous est donnée, c’est un don libre. Or,
si ce don est bon, si le sentiment de cette vie nouvelle
rehausse notre ame et I’éclaire, c’est qu’il ne peut
venir que « d’en-haut, du Pére des lumiéres » (1).
Cette vie ne procéde pas de nous, mais vient du Pére;
mais elle est en nous, elle est ndtre, et le Pere de cette
vie nouvelle est notre Pere.

« Notre Pére, qui étes aux cieux ». Sinous n’éprouvons
pas qu’il y a en nous une vie nouvelle, venant du ciel,
si nous continuons & vivre de la vie d’autrefois qui
est toute infirmité, péché et mort, alors ces paroles
« Notre Pére, qui étes aux cieuxr » n’ont pas de sens
pour nous, car le Pére céleste n’est pas le pere de

(1) Jacg. I, 12.

o R Y S ——



LA PRIERE 39

R

linfirmité, du péché et de la mort *. Mais, si nous
sentons en lui un pére dans les débuts de cette vie
nouvelle que nous tenons de Lui, nous croyons
vraiment en Lui et nous croyons qu'en Lui résident
tout bien, toute lumiére, toute vie, qu’ll est la vie,
la seule vraie et digne vie, qu'Il est I'unique fin, le
seul objet de nos désirs. Celui qui, en vérite, croit
en Dieu, ne peut rien désirer en dehors de Dieu.
Mais, qu’est-ce & dire désirer Dieu? Lorsque, dans
I’ordre de la vie naturelle, nous souhaitons quelque
chose pour nous, ce désir peut étre de trois sortes :
ou bien — premier cas — nous désirons I’apparition
en ce monde d’'une chose qui n’existe pas encore
(c’est le cas, par exemple, de parents désirant la
naissance des enfants ou d’artistes voulant produire
une ceuvre); ou bien — deuxieme cas — nous désirons
nous approprier un objet déja existant, mais qui ne
nous appartient pas encore (tels sont tous nos désirs
intéressés); ou bien, enfin, — troisieme cas — nous
désirons modifier certaines choses qui existent et
sont & nous ou a d’autres (tels sont les désirs d’amé-
lioration ou de perfectionnement). Il est clair qu’au-
cune de ces espéces de désirs n’est applicable & Dieu,
en Lui-méme. Mais, chacun de ces désirs peut étre
appliqué a ses relations avec nous. Nous ne pouvons
pas désirer Dieu pour nous & la maniére de tout

* C’est pourquoi, sur la croix, le Christ, lui aussi, maudit pour
nous et ayant assumé l'infirmité et la mort, ces conséquences du
péché humain, Lui, qui est personnellement exempt de toute faute,
ne nomme plus, cependant, Dieu du nom de Pére, comme auparavant,
mais, sous le coup d’une douleur voisine de la mort, s’écrie, avec
toute la « création, gémissante et souffrante, jusqu’a présent » (1) :
Eli, Eli, lamma sabacthani (2).

(1) Rom. VIII, 22.

(2) Marc XV, 34 : « Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi m’avez-vous
abandonné? »




40 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

autre objet, ni qu'un changement se produise au sein
de la Divinité toute parfaite, puisque sa perfection
totale est déja acquise, mais nous pouvons et devons
désirer notre propre perfectionnement se réalisant
dans notre union avec Dieu.

Dieu demeure éternellement dans la plénitude de
sa personnalité, mais nous devons désirer que son
existence commence & se manifester pour nous,
puisque tant que nous ne vivons que suivant notre
volonté propre et la volonté du monde, c¢’est comme
si Dieu, pour nous, n’existait pas. Dieu est le Maitre
supréme, il contient en soi le principe de tout étre,
et nous lui appartenons; cependant, nous devons Lui
appartenir, non seulement en vertu de sa puissance,
mais aussi 4 raison de sa perfection divine, pour
lui-méme, parce qu’ll est le Bien unique et supréme;
nous devons Lui appartenir librement et volon-
tairement. Dieu est exempt de tout changement en
Lui-méme, mais nous devons souhaiter que par
rapport a nous et envers nous, Il change, que nous-
mémes nous changions conformément & Lui. Pareil-
lement, le soleil, invariable depuis des siécles et des
siecles, devient le foyer d’une force toute nouvelle
pour un aveugle qui a recouvré la vue, parce que
cet aveugle se modifie lui-méme et obtient une
aptitude nouvelle en devenant capable de percevoir
la lumiére. Lors donc, que nous désirons Dieu, nous
devons désirer, d’abord, qu’Il se révele a nous et
nous dise son Nom, qu’Il nous communique la con-
ception, I'idée par laquelle nous Le connaitrons et
Le distinguerons de tout autre étre. Ensuite, ayant
connu Dieu, nous devons recevoir en vérité sa réveé-
lation, ou reconnaitre Son Nom, car « ayant connu
Dieu, il se peut que nous ne le reconnaissions pas




LA PRIERE 41

comme Dieu » (1); enfin, une fois Dieu connu et
reconnu, nous devons Lui devenir conformes, afin
que son Nom soit sanctifié en nous : « Que votre
Nom soil sanctifié ».

Désirer Dieu veut dire désirer librement Lui appar-
tenir. Notre appartenance intérieure et volontaire a
Dieu forme son royaume en nous et lorsque nous
disons : Que votre Nom soit sanctifié, nous prions
déja Dieu de nous l'accorder. Si nous le désirons
vraiment, nous devons souhaiter que Dieu ne regne
pas seulement dans l'intimité de notre cceur, mais
aussi d’une maniére apparente, ce qui aura lieu
quand, outre les ames particulieres, tous les étres se
seront donnés & Lui et formeront par leur ensemble
son véritable royaume. Ce royaume n’existe pas
encore dans le monde, mais, croyant en Dieu, nous
espérons aussi que son ceuvre y triomphera. C’est
pour que s’accomplisse ce royaume divin, public et
universel que nous prions, en disant : « Que Volre
régne arrive ».

Nous ne disons pas : que votre reégne soit créé ou
constitué, mais : qu’il arrive, qu’il vienne. Il n’y a que
ce qui existe déja qui peut venir, arriver. Le royaume
de Dieu, d’une maniére absolue, existe déja, puisque
tout, par essence, est subordonné a Dieu tout-
puissant. Mais nous devons désirer que Dieu régne
non seulement sur tout ce qui existe déja, mais aussi,
en tout, « afin que Dieu soit fout en tous » (2) et que
« tous soient unis en Lui » (3). Dieu est le Bien qui n’a
pas de limites, la Bonté qul ne connait pas I’envie,
c’est pourquoi I1 veut se communiquer a tous, sa

(1) Rom. 1, 21.
(2) T Cor. XV, 28.
(3) Jean XVII, 21,



42 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

volonté veut étre tout en tous. Et puisque Dieu est
la perfection unique, nous souhaitons le bien de tout
ce qui existe rien que par ce désir de voir accomplie
sa volonté d’étre tout en tous. Or, le seul obstacle
qu’elle rencontre c’est la volonté des étres, lorsqu’elle
refuse de lul étre conforme et d’adopter le bien divin.
La volonté est une force que posséde chaque étre,
c’est le principe de toute action, de toute efficacité;
il s’ensuit qu’aussi longtemps que notre volonté
n’accueille pas Dieu en elle, Il ne se trouve pas non
plus dans nos actes. Par sa volonté et par elle seule-
ment, un étre peut résister a Dieu, se séparer de Lui,
I'exclure de soi et de sa vie. C’est pourquoi, Dieu, lui
aussi, ne réclame pas de nous des actes extérieurs,
mais bien notre propre volonté d’accomplir la sienne,
et, par conséquent, celle-ci ne se réalise pas en nous
jusqu’a ce que nous le voulions nous-mémes. Tant
que notre monde ne veut pas, lui-méme, étre le
royaume de Dieu, Dieu n’y régne pas et ce monde,
alors, demeure une terre séparée des cleux, une
terre dont la volonté divine est absente. Les étres,
au contraire, qui se sont soumis & Dieu volontairement
et définitivement, qui Lui ont donné acces dans leur
ceeur, dont la propre volonté n’est plus qu'une forme
et une réalisation de la volonté divine, constituent le
monde divin, les cieux, le royaume de la gloire. La
volonté divine y est accomplie par la volonté de tous
et, dés lors, le royaume de Dieu y est arrive. Désirant
donc que le régne de Dieu arrive en nous et sur notre
terre, nous devons désirer que la volonté divine se
fasse sur la terre comme dans les cieux, qu'elle ne
rencontre aucune contradiction de la part de _ la
volonté propre des créatures, mais bien une pleine
harmonie avec elle, afin que toute créature ne veuille
rien d’autre que ce que Dieu veut,



LA PRIERE 43

« Que votre volonté soit faite sur la terre comme auzx
cieux ». Par cette priére nous remettons nous-mémes
4 Dieu notre volonté, demandant, en méme temps,
pour tous les étres, pour toute la création, 'union
volontaire avec la volonté divine, en laquelle tout est
un bien pour tous. En elle, nous exprimons le désir,
pour le monde entier, du bien unique et véritable,
nous embrassons tout I'univers dans un seul amour,
ne nous bornant pas ainsi 4 invoquer la volonté
divine, mais accomplissant déja en nous cette volonté
qui est amour.

En disant : « que votre volonté soit faite », nous
donnons & la volonté divine la possibilité d’agir par
nous. Toutefois, nous devons encore considérer les
conditions réelles nécessaires pour que cette union
de notre volonté avec la volonté divine puisse prendre
racine dans le sol de notre cceur : pour que la semence
de vie spirituelle, recue d’en haut, puisse donner
des fruits, il nous faut des pluies, précoces et tardives.

Quoique nous nous soyons remis a la volonté de
Dieu et que nous désirions sincérement que cette
volonté seule se réalise en nous et par nous, nous
voyons entre notre désir et la réalité qui nous entoure
trois sortes d’obstacles auxquels nous nous heurtons
inévitablement : d’abord, la corruption de notre
nature sensible (c’est notre présent); ensuite, nos
mauvaises actions antérieures (c’est notre passé);
enfin, — obstacle qui n’est pas le moins redoutable,
— méme si nous avons surmonté ce qui provient du
p,:assé et vaincu le mal présent, nous pouvons subir
I'influence occulte de puissances ennemies, (et ceci
Se rapporte a notre avenir). Vouloir I'accomplissement
de_ la volonté divine, c’est désirer que soit écarté ce
t_rlple obstacle. Il nous faut, donc, désirer, en premier
lieu, dompter notre nature déchue (par I'abstinence);




44 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

puis, en second lieu, obtenir la rémission de nos
péchés (par la vérité); et, enfin, en troisieme lieu,
étre préservés des dangers qui nous menacent (par
la fermeté spirituelle).

« Donnez-nous aujourd’hui nofre pain quotidien ».
Notre nature sensible devient dans deux cas un
obstacle & l'accomplissement en nous de 1'ceuvre
divine : ou bien lorsque nous méconnaissons tota-
lement sa force, par orgueil spirituel, ou bien lorsque
nous nous soumettons totalement a elle, tombant
dans un esclavage spirituel. Mais, le premier cas se
ramene, en fin de compte, au second puisque nous ne
pouvons pas nous délivrer de la chair, malgré nos
efforts de négation de sa force et de son importance :
niant le pouvoir de la chair, nous ne faisons, en effet,
qu’excuser notre inaction dans la lutte contre elle et
nous assurons sa victoire sur l'esprit, si bien que
cette illusion de liberté ameéne, en réalité, une aggra-
vation de notre esclavage. Nous le verrons avec plus
de clarté, lorsque nous parlerons des tentations.
Nous n’avons, a présent, qu’a noter que la demande
du pain quotidien d’aujourd’hui nous indique notre
situation réelle et les exigences véritables de la
nature, situation également éloignée de I'orgueil
d’une fausse spiritualité et de la bassesse d’un maté-
rialisme utilitaire. « Notre pain quotidien... aujour-
d’hui », c’est ce qui est nécessaire 4 notre nature
pour un moment donné. Et, en cela, nous ne séparons
pas les besoins de la nature spirituelle de ceux de
la nature matérielle. En effet, nous sommes des
animaux spiritualisés ou des esprits incarnés et ces
besoins sont, chez nous, inséparables. Nous sou-
haitons que ce germe de vie spirituelle qui commence
a s’épanouir en nous soit soutenu, parce qu'il est
entouré d’une nature sensible et des éléments cos-



LA PRIERE 45

———

miques et que, sans appui, il serait absorbé par la
matiére. Et, semblablement, nous désirons que la
nature sensible soit satisfaite, afin qu’elle serve
comme de milieu et d’instrument a notre vie spiri-
tuelle. Nos deux vies, la vie spirituelle et la vie
physique, ont besoin de nourriture ou de pain quo-
tidien, la premiére pour elle-méme et la seconde
pour la premiere. Le pain quotidien pour l'esprit,
ce sont ces motions venant d’en haut, qui soutiennent
notre bonne volonté et alimentent notre vie spiri-
tuelle. Nous demandons ce pain suprasubstantiel
(dmepovorov), sachant que la source de notre vie spiri-
tuelle n’est pas en nous, mais est plus haut que nous
et que, isolée de cette source cette vie se dessécherait.
Mais, mnous demandons aussi le pain quotidien
(¢émovowov) pour notre chair, c’est-a-dire pour tout
ce qui assure notre vie matérielle, parce que nous
savons que notre chair est cette terre de laquelle et
sur laquelle doit croitre l'arbre de la vie éternelle,
cette terre que Dieu veut rendre florissante et fertile.

« Donnez-nous aujourd’hui notre pain quotidien ».
Nous croyons que de Votre volonté dépendent fina-
lement la vie matérielle et tout 'ordre de la nature.
Nous savons que les circonstances méme les plus
minimes de notre existence sont comprises dans le
plan universel de Votre Sagesse et lorsque nous
pensons a4 ce qui est nécessaire & notre vie, nous ne
voulons qu’accomplir votre volonté, professant que
vous étes le principe, la source, la base et le but de
toute notre vie.

Nous sanctifions notre vie matérielle par la
demande du pain quotidien et nous l'unissons a la
volonté divine. Prétendre que Dieu ne s’intéresse
a’ucun.ement a4 nos besoins matériels, c’est justifier
I'athéisme, en posant des limites a la Divinité : si,




46 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

en effet, notre vie matérielle, comme telle, ne peut
étre mise en rapport avec la volonté divine, alors,
nous, de notre coté, nous ne pourrions nous détacher
de cette vie matérielle, base de toute notre existence
et, par le fait, nous resterions étrangers a la volonté
divine et vivrions sans Dieu. Notre vie matérielle
dépend de ce monde, et ce monde git entiérement
dans le mal, lequel est étranger a Dieu. Cependant,
ce qui git dans le mal n’est pas un mal en soi. Le mal
de notre vie matérielle n’est pas inhérent a cette
vie méme, mais se révéle dans la maniére dont la
volonté de notre 4me se met en rapport avec cette
vie. Le mal ne réside pas dans la jouissance maté-
rielle, mais dans la convoitise de ’ame qui s’y attache.
La convoitise, c’est une impulsion volontaire de notre
ame par laquelle nous cherchons une jouissance
matérielle pour elle-méme et nous nous abandonnons
pleinement a la domination de celle-ci, perdant toute
possession de nous-mémes, devenant de wvéritables
esclaves de la chair. La satisfaction de la chair y
devient un but en soi et, par le fait, la vie de la chair
se sépare de la vie divine, de ce seul but digne de nos
actes. Le mal et le péché de la chair consistent préci-
sément en ce que, par la convoitise de I’dme, la vie
divine se trouve exclue de la vie naturelle. Dieu, fin
absolue de tous les étres, étant le principe qui doit
déterminer toute notre vie, notre vie matérielle, dés
qu'elle est détachée de Dieu et envisagée comme un
but en soi, perd aussitét ses bornes, tend a n’avolr
plus de limites, devient insatiable, se présente comme
un vide qui ne peut étre comblé et, de la sorte,
constitue un supplice et un mal. En Dieu est la
limite de la matiére. La matiére séparée de Dit?u,
c’est le « mauvais infini » (1), c’est le feu inextin-

(1) Terme familier de la théologie russe qui exprime un infini
conen <ans Dien, ce qui est anssi le tourment de Penfer.



LA PRIERE 47

guible, la soif insatiable et le tourment éternel.
Mais, notre priere met fin a4 cette fatale séparation
entre la vie matérielle et Dieu, rameéne cette vie dans
ses limites et la dirige vers son but.

« Donnez-nous aujourd’hui notre pain quotidien »,
c’est, tout d’abord, une profession d’abstinence : ce
n'est que l'indispensable qui est admis, tout le
superflu est exclu. Cette abstinence, seule, enleve
déja a notre vie matérielle tout caractére de péché.
En acceptant I'abstinence, nous affirmons que la vie
matérielle en elle-méme, c’est-a-dire séparée de Dieu,

- n’est pas notre but, ne peut pas étre considérée

comme un bien pour nous. Si, en effet, elle était notre
but et notre bien, I'abstinence serait sans raison
d’étre, puisqu’en ce cas, il vaudrait mieux que la
chair trouve la satisfaction la plus grande et la plus
complete. Au contraire nous ne souhaitons que le
pain quotidien et rien que pour aujourd’hui : le mot
« quotidien » pose une borne au vouloir de la chair
(excluant le superflu); le mot « aujourd’hui » limite
la pensée de nos sens au besoin actuel (excluant la
sollicitude pour demain). En posant une limite a ce
qui concerne notre vie matérielle et ne demandant
que I'indispensable et pour un délai déterminé selon
la volonté divine, nous donnons a cette vie le caracteére
conditionnel et subordonné qu’elle doif avoir. La
demande du pain quotidien pour aujourd’hui mani-
feste? que la satisfaction des appétits matériels et
la vie de la chair ne sont plus pour nous I'essentiel,
le but et I'objet propre de notre volonté, mais seule-
ment des moyens et conditions nécessaires pour que
la volonté divine s’accomplisse par nous et que nous
Servions dans I'ceuvre de Dieu sur la terre. Dans cette
qemande, notre volonté humaine, en soumettant
librement 4 la volonté supréme toutes les tendances




48 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

et besoins inférieurs de la nature matérielle, introduit
notre réalité présente dans le plan éternel de ’'action
divine, rapporte a Dieu et relie 4 Lui notre vie
actuelle de tous les jours.

Or, notre état actuel ne peut étre vraiment uni
a Dieu, tant que pésent sur nous ces actions de notre
passé que nous avons commises sans Dieu, en dehors
de son Esprit. Pour commencer a4 vivre selon les lois
de Dieu, nous devons, d’abord, satisfaire a toute
justice. Or, nous sommes liés par notre iniquité
passée et nous devons nous délier de son emprise
pour relier notre vie a4 I'ceuvre de Dieu. Avant d’ac-
quérir un bien nouveau, nous devons acquitter notre
dette ancienne : la justice l'exige. Mais nous ne
pouvons pas satisfaire a cette exigence, du seul fait
que nous sommes disposés a vivre désormais selon
la justice et les lois divines, car nous sommes tenus a
cela en tous cas et indépendamment de I'expiation
de notre passé; ce ne peut étre la le paiement d’'une
dette du passé, puisque c’est seulement le devoir
présent. Le paiement de notre dette passée dépasse
donc nos capacités et nous n’avons qu’a reconnaitre
notre insolvabilité. De Dieu seul nous devons attendre,
qussi bien la régénération de notre vie actuelle, que
’absolution de notre passé. « Pardonnez-nous nos
offenses ». Toutefois ce pardon, cette rémission de
nos péchés ne peut violer cette exigence de la ]usjzlce
qui veut que nous traitions les autres df" la méme
maniére que nous désirons nous-mémes gtre traites
par eux. On doit donc dire : « Pardonnez-nous nos
offenses, comme nous pardonnons a ceux quil nous qnt
offensés ». Ces paroles n’ont pas la vertu de nous faire
expier nous-mémes DOS Propres péchés par notre
pardon des offenses d’autrui : il faudrait pour pro-
duire une telle compensation que notre dette soit de




LA PRIERE 49

méme nature que celle d’autrui envers nous, ce qui,
ordinairement, n’est pas le cas; mais, pour le Pére
céleste, toute I'humanité n’est qu’une seule famille
et, lorsque nous pardonnons & un de nos freres, il peut
employer ce sacrifice pour le bien d’un autre. Pour
Lui, ce n’est pas la conformité purement extérieure
de I'acte et de sa rémunération qui a de I'importance,
mais Dattitude interne de notre dme. Le pardon,
mouvement secret de notre cceur, a encore une force
effective, méme lorsque sa manifestation extérieure
n’est plus possible.

Le pardon lave les effets des offenses et notre passé
est purifié par lui. Mais, afin que notre avenir, lui
aussi, soit préservé du péché, il faut rechercher la
cause méme de celui-ci. Elle ne se produit pas fortui-
tement en nous, cette cause de tout mal; elle ne vient
pas du dehors, elle ne consiste pas en tel ou tel autre
fait ou événement, mais ¢’est notre nature elle-méme,
notre nature corrompue, héritage du premier homme.
Il arrive qu’au plus profond de notre étre, dans I'inti-
mité de notre Ame, se cache et agisse en secret, d’une
maniére qui nous demeure parfois inconsciente, la
force du péché originel, puissance ténébreuse, absurde
et maligne. C’est elle qui nous sépare de tout et de
tous, qui nous isole et nous enferme en nous-memes,
nous rend impénétrables et opaques (1); c’est une
force insensée et le principe de toute démence, car,
en nous isolant de tout, elle rompt tous nos liens
avec le monde divin, nous enléve a toute société, et
nous empéche de reconnaitre les vrais rapports qui
nous unissent a l'univers et sont la véritable raison
d’étre (ratio) de notre vie. Dépouillés de celle-ci,

(1) Ct. I’Evangile de S. Jean (passim), ol la vérité chrétienne
est présentée comme une lumiére qui pénétre 1’homme,

Fond, spir. 4




50 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

soumis, au contraire, a cette puissance ténébreuse,
nous nous forgeons I'image d’un monde particulier
et qui nous serait propre, et nous tombons dans la
folie, prenant cette fantaisie pour une réalité. Cette
puissance ténébreuse et insensée ne nous rend pas
seulement déraisonnables, mais aussi mauvais. Car,
nous séparant de tout, nous nous opposons nous-
mémes & tout, et, nous y opposant, nous nions tout
au nom de nous-mémes, cherchant a nous soumettre
tout et 4 écraser tout, a briser et 4 anéantir tout ce
qui nous résiste.

Ce feu dévorant est a peine caché sous la poussiére
de notre chair. Les lois de la vie naturelle (désir
sexuel, procréation des enfants) ne font que limiter
et retenir dans une certaine mesure les manifestations
effectives de cette puissance malfaisante, mais ne
changent pas sa nature. Or, sa nature, c’est une sépa-
ration interne d’avec tout et par conséquent elle ne
peut étre détruite que par notre union intime avec
tout. Nous ne pouvons nous unir a tout qu’en Celui
en qui tous sont unis. Ce n’est qu’en nous adressant
du fond de I’Ame a Dieu, maitre et modérateur de
tout, a Dieu en qui il n’y a rien de multiple et de
divisé, « point de ténébres » (1), en qui réside de toute
éternité la raison (Adyos) de tout ce qui existe et qul
est ’Amour, que nous arriverons a dépouiller cet
élément ténébreux, insensé et méchant de notre
nature. o

Etant entrés par la foi en relation avec le principe
de tout bien, nous pouvons ainsi obtenir d’étre
délivrés du pouvoir de contrainte que le péché exerce
sur nous. Du fait que nous reconnaissons au-dessus
de nous la volonté divine, nous cessons d'étre esclaves

(1) I Jn. 1, 5.



LA PRIERE 51

du péché; la volonté que nous possédions depuis notre
naissance, la volonté de notre chair (1), est soumise
a la nature, laquelle est soumise au péché qui domine
en elle. Il s’ensuit que, tant que nous n’agissons que
par nous-mémes ou par notre propre volonté, nous
agissons inévitablement de par leffet du péché,
comme des serfs et des esclaves du péché. N'avoir
que sa volonté propre signifie pour nous n’avoir point
de volonté, ne pas étre libres, puisque notre volonté
est soumise au péché en raison de notre naissance,
donc, par un fait involontaire. L’homme naturel ne
se soumet pas lui-méme au péché, il est dominé par
le péché, en dehors de sa volonté, comme héritage
du péché. Lors, donc, que nous n’agissons qu’en
notre nom propre, nous restons sous la domination
de cet unique principe auquel nous appartenons; en
d’autres termes, nous sommes dominés par la nature
saturée de péché ou bien par le péché originel lui-
méme, nous sommes la propriété indivisible de ce
principe mauvais. En faif, nous ne sommes plus des
étres libres et il ne nous est possible d’arriver a la
liberté que par l'action d’une force plus puissante
que cet état de choses et qui nous remette en rapport
avec la vraie réalité que, seuls, nous ne pouvons
atteindre. Cette force, c’est la foi. Par la foi, nous
sortons de la réalité de notre nature pécheresse et
adhérons 4 un autre principe. Par elle, il nous devient
possible d’agir non plus en fonction de celui qui nous
tenait en son pouvoir depuis notre naissance et dont
nous étions esclaves, mais par la vertu de cet autre
principe auquel nous nous soumettons de nous-mémes,
trouvant la liberté dans cette soumission volontaire.
C’est seulement par la foi en un Dieu invisible et

_— =

(1) Jn. 1, 13.




52 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

par une facon de vivre inspirée par le don divin de
la foi, que notre volonté devient une véritable liberté
se manifestant comme un principe libre, c¢’est-a-dire
affranchi de lui-méme et de I'état de fait qui était
le sien. La volonté, des lors, n’est plus seulement un
simple phénomene psychologique; elle agit a la
mani¢re d’une force créatrice, sans que rien ne la
détermine, ni ne l’épuise : elle est essentiellement
libre. Une telle délivrance radicale, opérée par la
foi, est &4 la portée de tous les hommes, quelle que
soit leur confession, car I'effort de volonté que com-
porte la foi est possible méme a ceux qui ne connaissent
pas suffisamment le vrai Dieu. La rencontre du
cceur humain et de la grice divine qui le cherche
peut se faire méme inconsciemment; mais, quel que
soit le lieu de cette rencontre, ce n’est que par elle
que nous parvenons a la véritable liberté.

Nous naissons a la vie, n’ayant que la possibilité
de la liberté, mais en réalité, notre volonté (celle
de I'homme naturel), est déja possédée et liée par
les objets limités et extérieurs que, naturellement,
nous désirons. Du fait méme de ce désir, nous ne
sommes pas libres : d’abord, ce n’est pas par nous-
mémes que nous désirons, c’est une force extérieure,
celle de la nature, qui nous fait vouloir; ensuite, les
objets mémes vers lesquels se porte motre vouloir
naturel sont des choses finies et des états condi-
tionnels, qui lient et limitent notre volonté. Nous
n’atteignons la liberté réelle que lorsque, par dela le
vouloir naturel, nous commencons a vouloir ce que
Dieu veut et Lui soumettons nous-mémes notre
volonté. Ainsi, nous devenons libres sous deux
aspects : d’une part, en livrant & Dieu notre volonté,
nous agissons de nous-mémes, ce n’est pas un fait
qui nous est inné qui nous y contraint et nous y




LA PRIERE 53

—

oblige, mais c’est une action interne, un mouvement
de notre 4me, dont nous formons nous-mémes le
point de départ; d’autre part, ce que Dieu veut
(objet de notre nouvelle volonté), c’est, avant toqt,
le bien moral, intérieur, le bien infini et parfait,
dont aucun bien n’est exclu, qui n’a pas de limites
extérieures vinculant et étouffant notre volonté
comme le font les désirs de I’ordre naturel; — rien
de tout cela ne se trouve et ne peut se trouver en
Dieu; unissant, donc, notre volonté a la volonté
divine, nous obtenons une liberté parfaite, — parfaite,
en principe seulement, mais, pas encore, en réalité.

Ce mouvement de notre volonté par lequel elle
s’éleve au-dessus d’elle-méme, au-dessus de son état
de fait et naturel d’esclavage au péché, par lequel
elle se soumet a Dieu et prend la décision de vouloir
comme Dieu, n’est, en effet, que le début et non le
terme d’une vie nouvelle. Mais, dés ce commencement,
notre volonté est déja libre, en réalité, bien que
I'asservissement au péché lui demeure une possibilité.
Autrefois (avant la renaissance spirituelle), cet escla-
vage ¢tait la réalité et la liberté n’était qu’une
possibilité; & présent, c’est le contraire. Pour I’homme
qui est né 4 nouveau selon I'Esprit, le péché n’est
Plus ce fait, cette réalité inéluctable qui pése sur sa
volonté : il n’est plus pour celle-ci qu’une possibilité.
Il faut un acte pour que cette possibilité de péché
devienne réalité et, 4 nouveau, domine 1’homme.
L’homme spirituellement régénéré, celui qui adhere
a Dieu par la foi, et s’est soumis & la volonté divine
N'est déja plus en état de réveiller lui-méme par son
e}ction directe I’élément ténébreux qui dominait son
ame et de l'inciter réellement au péché. Pour lui, ce
sera une action extérieure, une action provenant du
dehors qui I'incitera au péché : on 'appelle la tentation.




54 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

Seuls les hommes spirituels, les hommes de Dieu
connaissent la tentation. L’athée ne doit pas étre
tenté pour agir mal, car, tout simplement, il agit
par I'effet de sa nature corrompue, par la loi du péché
qui déja le domine. Mais, 'homme de Dieu n’est pas
soumis directement & la loi du péché. Le péché,
comme tel, n’a ni pouvoir, ni action sur lui; il ne
peut étre entraine par le peché que lorsque celui-ci revét
I'apparence d'un acte sans culpabilité, lorsque le mal
prend I’aspect du bien : c’est 14 la force de la tentation.

Nous connaissons trois espéces principales de
péché : le péché de la sensibilité ou la concupiscence :
« La concupiscence, ayant concu, enfante le péché,
et le péché, étant accompli, engendre la mort (1) » —
vient ensuite le péché de I'intelligence, la présomption
ou exaltation de soi, ce qui mene & l’erreur, et 1’obsti-
nation dans l’erreur donne naissance au mensonge
et 4 la tromperie; — enfin, le péché de I’esprit propre,
la soif de la domination, qui méne a la violence, et
celle-ci, au meurtre. L’action de la tentation consiste
4 présenter aux yeux de I'homme spirituel tous ces
péchés, comme n’en étant pas (2).

Et, tout d’abord, se présente la tentation consistant
4 disculper la sensualité, cette tendance de la nature
sensuelle a prévaloir sur lintelligence et la volonte.
La voix tentatrice dit : « tu es un homme de Dieuy,
un homme spirituel, et la concupiscence de la chair
n’est plus redoutable pour toi; tu as déja vaincu en
toi, intérieurement, la nature soumise au péché, dés
lors, toutes les manifestations extérieures de celle-ci,
au dehors, sont indifférentes pour ce qui te concerne.
Tout est permis a4 '’homme spirituel et tu es au-dessus

(1) Jacq. 1, 15. _
(2) 11 n’est pas ici question de la triple tentation supportée et
surmontée par le Christ, et dont un commentaire se lira pp. 124 et s.




LA PRIERE 56

de la distinction du bien et du mal, peut-il y avoir 1a
quelque chose de mauvais, dans des actions purement
extérieures du corps, dans des actions qui sont les
manifestations instinctives de ta nature matérielle? »

C’est la premiére tentation. Elle est particu-
licrement puissante au début de la vie spirituelle,
quand les tendances de la chair ne sont pas encore
domptées par l'esprit nouveau qui vient & peine de
naitre et que ces tendances veulent I’étouffer dans
son berceau méme, comme les serpents voulaient
étouffer Hercule. C’est la tentation ordinaire des
adeptes des sectes faussement spirituelles et mys-
tiques, ou une spiritualité exagérée et se complaisant
en elle-méme fait bientot place & un débordement
de sensualité et ou la liberté de I’esprit, devenant
licence de la chair, aboutit 4 un asservissement a
celle-ci.

Pour surmonter cette tentation, il faut une fermeté
spirituelle que nous ne possédons pas, mais nous
devons l'obtenir de la source de toute force et c’est
a cette source que nous adressons notre priére
« Ne nous induisez pas en tentation ». Le secours de
la force divine attirée par cette priére protége notre
ame contre 1’obscurcissement et la séduction, arme
notre raison et notre conscience contre les sophismes
captieux par un raisonnement de ce genre :

Voici la réponse de I'homme spirituel d la premiére
tentation : « Tu dis que la concupiscence de la chair
est sans danger pour moi, parce que j’ai vaincu
celle-ci par la force de I'esprit; mais si j’avais déja
vaincu effectivement ma chair, le désir de la chair
n'agirait pas en moi, donc, la tentation elle-méme
n'aurait pas lieu. Si elle se manifeste, si je ressens
le désir de la chair, c’est un signe évident que la
hature sensuelle n’est pas encore domptée par moi,




56 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

qu’elle m’est encore redoutable et dangereuse et que
je dois encore lutter contre elle. — Tu dis, de plus,
que je suis au-dessus de la distinction du bien et du
mal, mais comment le croirais-je quand j'éprouve
encore qu’il y a une différence entre la souffrance et
le plaisir, me détournant de Ja premiére comme d’'un
mal, et cherchant le second comme un bien. Si,
vraiment, j’avais atteint déja une perfection telle
qu’il me soit possible de ne pas distinguer la souf-
france du plaisir, alors, en raison meéme de cette
impassibilité, le désir de la chair, qui est une tendance
vers un certain plaisir, n'aurait pu se manifester, la
tentation méme que j'éprouve n’aurait pas lieu.
Mais si, a présent, tu me tentes par le désir de la
chair, cela montre que je n’ai pas encore atteint
cette impassibilité et que j’en suis encore & distinguer
le bien et le mal. — Enfin, tu dis, il n’y a ni mal,
ni péché a satisfaire les tendances sensuelles, parce
que ce n’est 1a qu’un fait extérieur, un acte accompli
par notre corps seul, sans participation de l'ame.
Mais, s’il en était ainsi, ’Ame n’aurait point désiré
cet acte, se laissant envahir par la concupiscence;
’4me désire cet acte extérieur, et ce désir, préci-
sément, manifeste la participation de 'ame a l'acte
sensuel; celui-ci n’est, donc, plus déja un fait exclu-
sivement extérieur de la vie du corps, mais aussi
un acte intime de I’Ame, son propre péché ».
Aprés que 'homme spirituel a déjoué de la sorte
la tentation de la chair, survient celle de l'intel-
ligence : « Tu as découvert la vérité, tu as eu une
révélation de la véritable vie. Ce n’est pas tout le
monde qui regoit ce don. Tu vois que les autres ne
connaissent pas la vérité et demeurent étrangers a
]a vraie vie. La vérité, bien que ne provenant pas
de toi, est fienne, et, par rapport a tous les autres

T



LA PRIERE 57

hommes, t’appartient a toi, par excellence. Ce don
ne leur est pas fait, il n’est offert qu’a toi seul; cela
signifie que c’est toi, toi-méme, qui as €été meilleur
qu’eux et supérieur aux autres, raison pour laquelle
tu as regu ce qui leur demeure caché. La vie spirituelle
qui s’est révélée en toi est ton privilége, et ce privilége
est une preuve de ta supériorité personnelle. La vraie
vie te fait plus grand et meilleur, mais tu I’obtiens
parce qu’auparavant déja tu as été meilleur et plus
grand que les autres; tu es par toi-méme de I’élite
et mérites une importance exceptionnelle. Si la vérité
est devenue ton bien et ton privilége, c’est que ton
opinion, la tienne, est la vérité et que les autres
doivent la reconnaitre comme telle. Possédant la
vérité, tu ne peux tomber en erreur, tu es infaillible ».
Si notre intelligence admet une pareille insinuation,
elle tombe dans la présomption, qui, & son tour,
I'entraine 4 I’erreur et au mensonge, car, se com-
plaisant dans I'idée de sa propre supériorité, elle
commence a apprécier la vérité, non plus en tant que
vérité et pour elle-méme, mais comme étant sienne,
perdant par le fait toute mesure et discrétion pour
discerner la vérité et I'erreur, car toute erreur, tout
mensonge peuvent lui étre propres, éfre siens. Méme
si nous restons indemnes de cette folie extréme qui
reconnait, accepte ou fait passer comme Vérités
incontestables toutes et chacune de nos opinions et
de nos fantaisies, parce qu’elles nous sont propres
et en raison d’une prétendue infaillibilité, cependant,
le péché de la présomption et I’orgueil de I'intelligence,
une fois admis, se propageront inévitablement dans
notre ame et y donneront naissance a d’autres péchés,
leurs proches parents, la vanité et l'envie. Car, le
sentiment de la supériorité propre, étant essentiel-
lement une prétention, tend fatalement a la faire



58 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

reconnaitre par autrui. Comme la présomption a en
vue, non pas tant de nous faire étre et vivre dans la
vérité, que de souligner notre importance et notre
valeur propres, elle demeure insatisfaite tant que
nous n’avons pas acquis aux yeux des autres la
méme valeur qu’aux ndtres. Or, cette tendance a
valoir aux veux des autres, a exceller dans l'opinion
d’autrui, c’est la vanité méme. Et la non-satisfaction
de cette tendance, lorsque I’opinion d’autrui se refuse
a nous apprécier par préférence et place les autres
3 notre niveau ou a un niveau supérieur, excite néces-
sairement chez le vaniteux un sentiment de rivalité,
de jalousie et d’envie.

C’est vers le milieu du progrés de la vie spirituelle
que, particuliérement, l'intelligence subit cette forte
tentation de présomption, lorsqu’elle a déja atteint
une maitrise sur les sentiments. Ordinairement, ce
sont ceux qui ont acquis une certaine valeur morale
et ont quelque meérite, qui sont séduits par la pré-
somption. De telles personnalités deviennent alors,
par la permission de Dieu, fondateurs de sectes ou
hérésiarques et chefs de mouvements populaires, mais
il n’est pas rare qu’ils finissent dans la démence et
périssent misérablement. Si, au contraire, au début
de cette tentation, ’homme spirituel ne se fie pas
exclusivement a son intelligence, mais s’adresse a
Dieu et le prie : « Ne nous induisez pas en tentation »,
il obtiendra la fermeté de l'intelligence et sera en
état d’écarter les sophismes de la présomption.

Voici la réponse de I'homme spirituel a cetle deuxiéme
fentation : La Vérité réside en elle-méme éternel-
lement, infiniment et parfaitement. Elle ne peut étre
la propriété particuliere, I'attribut, le privilege de
personne. Notre intelligence ne peut connaitre la
vérité que par participation, c’est-a-dire en parti-




LA PRIERE 59

cipant & la perfection infinie. C’est pour cela qu’elle
doit renoncer 4 son état personnel, limité, s’en défaire,
renoncer a « chercher ce qui est sien » (1) et a toute
pensée propre. Dans la vérité, il n’y a pas : ce qui
est 4 moi, ce qui est & autrui; tous ne peuvent qu’y
participer, tous y sont solidaires. Si, au nom d’une
prétendue possession de la vérité, je m’oppose aux
autres et m’enorgueillis devant eux d’un tel privilege,
je ne fais que démontrer, par le fait, que je ne me
trouve pas encore dans la région de la vérité et n’ai
vraiment pas de quoi étre fier. La vérité est absolue,
indépendante et se suffit 4 elle-méme : si, donc, par
sentiment de vanité, je m’efforce de me faire apprécier
par les autres et me soucie de I'opinion des hommes,
je montre par 14 que je demeure étranger a la vérité
et n’ai pas de quoi me glorifier devant eux. Enfin,
la vérité réelle, étant la plénitude du bien, n’admet
pas l'envie : si je rivalise avec les autres pour la
possession de la vérité et les envie, je montre que je
n’ai point la vérité en moi, que je n’ai pas de quoi étre
jaloux, ni pouvoir exceller. Il ne peut y avoir de limites
dans la vérité : d’ou il s’ensuit que notre intelligence,
tant qu’elle recherche ce qui est sien, tant qu’elle insiste
sur ce qui est sien, marquant ainsi une frontiére entre
soi et ce qui ne I'est pas, se trouve elle-méme limitée
et loin de la vérité; la vérité n’est pas en elle et elle ne
peut par elle-méme la reconnaitre. Mais, elle peut et
doitreconnaitrecettelimitation quiestsonfait,s’humilier
devant la raison illimitée de Dieu, elle doit se
détourner de soi et se tourner vers la Vérité méme,
devenant lucide et transparente sous l'action de la
lumiére divine. Ainsi nous découvrons la vérité, non
par notre intelligence, mais malgré elle, dans l'intel-

(1) I Cor. XIII, 5.




60 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

ligence méme de Dieu. Et cette reconnaissance de la
vérité, basée seulement sur I’humilité et I’abnégation
de notre intelligence propre, exclut 'orgueil, la vanité
et ’envie; bien que ces vices ne puissent en une fois
atre anéantis, nous arrachons la racine de ces péchés
de notre intelligence par le renoncement intime a la
fausse présomption en faveur de la vérité absolue;
de plus, nous nous affermissons ainsi et croissons
dans la vie spirituelle, en nous préservant des erreurs
de l'intelligence.

Mais, voici la troisiéme et la plus dangereuse des
tentations qui s’avance contre nous : quand la con-
cupiscence de la chair est vaincue par la pureté, et
les trompeuses illusions de Iintelligence par I’humilité,
quand je ne mets plus mon opinion & la place de la
vérité et ne tombe plus en erreur, alors la volonté
spirituelle rencontre ]la tentation la plus grave.

« Tu t'es délivré de I'esclavage de la chair et, par
le renoncement a l'esprit propre, tu t’es approprié
la vérité divine; tu as reconnu qu’elle est le seul bien
véritable et str, mais le monde nie cette vérité, se
prive de ce bien et git dans le mal; se trouvant dans
le mal, il ne peut s'assimiler la vérité par le moyen
des preuves intellectuelles; — il faut, d’abord, le
subordonner pratiquement au Principe supérieur;
c’est toi, qui es le représentant de ce principe supé-
rieur, — non par ton propre mérite, ni par tes propres
forces (car tu as déja renonceé a la présomption),
mais par la grace de Dieu qui t’a fait participer a
]a vérité absolue; ce n’est pas pour toi-méme, mais
pour la gloire divine et le bien du monde, par amour
pour Dieu et pour ton prochain que tu dois diriger
ta volonté et faire tous les efforts pour soumettre le
monde a la volonté supréme et amener les hommes au
royaume de Dieu, Or, a cette fin, tu dois posséder




LA PRIERE 61

les moyens nécessaires pour agir avec succes sur le
monde et dans le monde; tu dois d’abord obtenir un
pouvoir et une autorité supérieurs sur les autres
hommes, te les soumettre afin de les conduire a la
seule vérité qui est leur salut. Donc, par tous les
moyens, tu dois chercher le pouvoir et la puissance
dans le monde ».

C’est cette grande et forte tentation qui a séduit
bien des personnalités, illustres et considérables, et
les a entrainées a tant d’actes répréhensibles.

Or, si 'homme spirituel, aprés avoir heureusement
repoussé les deux premiéres tentations, veut aussi
surmonter cette derniére, c’est en se protégeant de
nouveau par la priére : « Ne nous induisez pas en
tentalion », qu’il fera bien de s’exprimer comme suit :

Voici la réponse de 'homme spirituel a la troisiéme
fentation : « 11 est vrai que je dois collaborer au salut
du monde et promouvoir sa soumission pratique
au principe divin, mais il n’est pas vrai que je doive,
pour cela, chercher a4 dominer dans le monde. Si,
en effet, je désire le pouvoir, non pour moi, en mon
nom et pour faire ma volonté, mais au nom de Dieu,
pour son ceuvre et conformément a sa volonté, je ne
dois et ne puis rechercher ce pouvoir moi-méme, je
ne dois et ne puis rien faire de moi-méme pour y
parvenir. Je crois en Dieu, je désire que son ceuvre
soit accomplie, j’espére que son régne arrivera, j’y
contribue selon qu’il m’a été donné, mais je ne cherche
rien de plus, car je ne connais pas les secrets de I’éco-
nomie divine, ni les voies de sa Providence et les
plans de sa Sagesse. Du reste, méme moi, je ne me
connais pas complétement. Je ne puis savoir s’il
est bon, pour moi et pour les autres, qu'a présent
j'obtienne le pouvoir et la puissance. Bien que je
participe a la vérité divine et que la vie spirituelle




62 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

commence 4 se manifester en moi, il ne s’ensuit pas
encore que je sois apte & gouverner les hommes.
Il peut se faire qu'en possession du pouvoir, je me
trouve étre non seulement incapable d’organiser les
autres selon I'esprit de Dieu, mais que je me perde
moi-méme; d’ailleurs, si j’aspire au pouvoir, j'al déja
par le fait perdu ma dignité spirituelle, car je suis
alors tombé dans le péché de 'amour de la domi-
nation. En outre, si ce n’est pas de Dieu que j'attends
ma mission, si je recherche le pouvoir par mes propres
moyens, je devrai recourir aux méthodes et aux
procédés humains; or, ceux-ci sont bien connus, ce
sont ’astuce et la fraude au début, la violence et le
meurtre 4 la fin. Par de tels actes il est impossible
d’amener les autres au régne de Dieu, mais trés
possible de s’en €loigner soi-méme. J’ai, donc, le devoir
d’étre au service de la gloire divine et du salut du
monde par les moyens qui me sont confiés, attendant
avec patience 'accomplissement des desseins de Dieu
sur moi et sur le monde, cherchant a atténuer le
mal d’autrui par la douceur et la bonté, sans
I'augmenter par le mien.

Et, voici la réponse générale aux tentations :
Ayant recu en notre cceur la foi en Dieu, ayant senti
en nous l’action de la grace divine, nous nous trouvons
en possession d’une nouvelle vie spirituelle qui n’en
est qu'a son début. Ce qu'il y a de trompeur dans la
tentation, c’est de prendre ce début comme un terme,
comme un but déja atteint et de tenir 1'éclosion de
la vie spirituelle pour un état d’achévement de cette
vie, c’est de concevoir la vie spirituelle comme si
elle était donnée d’emblée, une fois pour toutes,
complétement, sans avoir besoin de croitre et d’étre
constamment en mouvement progressif de perfection-
nement intérieur et d’accomplissement extérieur; on




LA PRIERE 63

tient ’homme spirituel pour un étre simple, achevé
et complet, alors qu'en fait, deux principes de vie
continuent a résider et a agir en lui, dont I'un présente
le germe d’une nouvelle vie dans la grace, et l'autre
le reste de la vie antérieure dans le péché. L’essence
de la tentation consiste en ce que ce germe encore
fréle, ces arrhes du don de I’esprit, sont utilisés
comme un masque et une apparence séduisants
par nos anciennes tendances mauvaises, en ce qu'elle
les justifie, les renforce intérieurement et leur livre,
dés lors, 'homme tout entier. Cependant, si, au début
de la tentation, nous cherchons notre appui non dans
nos propres forces, mais dans celles de Dieu par la
priére, nous démasquerons facilement cette fraude
et nous dirons :

Admettons que nous sommes des hommes de Dieu
et que nous vivons en Dieu; nous ne pouvons, cepen-
dant, pas croire que la vanité et la soif du pouvoir
soient de Dieu et soient bonnes. Donc, bien que nous
soyons en Dieu, il y a encore quelque chose en nous
qui n’est pas de Dieu et qui n’est pas le bien; c’est
pourquoi, lorsque ces mauvaises tendances nous
assaillent, nous devons voir dans ce fait une adversité,
un mal, et sans céder, prier et dire : « Délivrez-nous
du mal », en nous gardant bien d’excuser les vices
de la chair par notre qualit¢ d’homme spirituel.
Sans doute, pour un homme pur, tout est pur, mais
la question est de savoir si nous scmmes totalement
purs, question a laquelle la conscience de celui qui
est tenté donne une réponse nette : nous vivons
non sous le régne de la loi, mais sous celui de la grace,
nous sommes des hommes spirituels; soit, mais il
ne.s’ensuit pas que tout ce que nous faisons et ce
qui nous arrive soit également spirituel et pénétré
par la grice. Lorsque, par exemple, nous éprouvons



64 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

la faim et la soif, ce n’est pas a cause de la grice et
de notre caractere spirituel mais en raison de la nature
animale qui subsiste en nous; de méme, lorsque,
malgré notre état d’étres spirituels, nous nous laissons
envahir par des pensées impures, ou par le désir des
louanges, ou par I'appétit du pouvoir, ceci provient,
non de ce que nous sommes spirituels, mais de ce
que nous ne sommes pas assez spirituels, de ce que
nous le sommes d’autant moins qu’a la fin de la
tentation nos qualités spirituelles elles-mémes ne sont
plus que des prétextes pour les tendances non spiri-
tuelles, les tendances de la chair et du péché. C'est
ainsi qu'a la fin de la premiére tentation, notre
prétendue liberté spirituelle ne se montre que comme
prétexte pour nous asservir en réalité a la chair; au
terme de la seconde, notre prétendue sagesse spirituelle
devient prétexte d’orgueil et de vanité; et enfin, la
troisiéme fait que notre zéle spirituel pour la gloire
de Dieu et notre empressement pour le bien du pro-
chain deviennent les prétextes de I’ambition et du
despotisme. C’est pourquoi il nous faut voir une
fraude insidieuse dans toutes ces tentatives et sug-
gestions qui essaient de rattacher a notre qualité
d’homme de Dieu ou d’homme spirituel les points
faibles et les vices de la nature humaine, et nous
devons dire : « Délivrez-nous du mal ».

L’esprit astucieux de I’amour-propre, pere de tout
mensonge, poursuit, en trompant notre intelligence
par toutes sortes de sophismes, une double fin :
non seulement il affaiblit notre volonté par cette
lutte contre la tentation, mais il livre aussi 4 ’avance
notre Ame au pouvoir de toutes les passions, de tous
les vices et de tous les crimes. L’homme qui est livré
sans frein a ’amour-propre, non seulement se laisse
choir moralement en commettant fortuitement tel




LA PRIERE €8

ou tel péché, mais a déja perdu toute stabilité ou
équilibre moral, et toute sa vie se transforme en un
péché continu. L’homme possédé par I’amour-propre
sera inévitablement injuste envers les autres et ses
exigences seront sans limites. Il y a en nous une
« force d’infini » et quand notre égoisme s’en est
emparé, il n’a plus de limites et ne connait plus
d’assouvissement. Les exigences démesurées ne
peuvent pas étre satisfaites; leur non-satisfaction
engendre le dépit; la colére impuissante fait naitre
le découragement, et le découragement conduit au
désespoir. Quand, donc, 'amour-propre prévaut dans
notre ame, l'issue logique sera la folie ou le suicide.
Et si, toutefois, tous ceux qui sont atteints de cette
maladie morale n’en viennent pas la, nous devons
I’attribuer 4 la miséricorde spéciale de Dieu et aux
priéres d’autrui.

Notre délivrance du mal est I'ceuvre de la sagesse
véritable qui découvre et déjoue tous les sophismes
et les fraudes de I’amour-propre et nous arme, non
de nos propres forces, mais de celles de Dieu. Notre
esprit obtient ainsi une vigueur invincible contre les
tentations. La fermeté spirituelle dans les tentations
fait régner la justice dans nos actes, la tempérance
sur nos sens; et, a la faveur d’un tel équilibre moral,
s’enracinent de plus en plus dans notre 4me l'amour
pur, 'espérance constante et la foi ferme en Dieu
et en la vie éternelle.

Il y a deux qualités principales qui sont propres
a la vraie priére : son désintéressement et son effi-
cacité. La priére que le Christ enseigna 4 ses disciples
posséde ces qualités en plénitude. Elle est totalement
désintéressée, car nous n’y demandons a Dieu aucun
bien en notre faveur exclusive, aucun bien qui nous
séparerait des autres hommes. Le but véritable de

Fond. spir. 5




66 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

cette priére est que Dieu soit tout en tout. Il s'ex-
prime directement dans les trois premiéres demandes :
« Que Votre nom soit sanctifié, que Votre regne
arrive, que Votre volonté soit faite sur la terre
comme au ciel ». L'objet des autres demandes n’est
relatif qu’aux moyens et conditions nécessaires pour
la réalisation de ce but supréme et ce, dans la mesure
ou ce but nous concerne nous aussi, Dieu ne pouvant
étre tout en tout, s’Il n'est pas aussi dans notre vie
personnelle. Nous remettons donc a Dieu avant tout
notre vie matérielle. Demandant le pain quotidien,
nous ne nous considérons déja plus comme les maitres
de notre vie matérielle, mais nous la subordonnons
a la vie divine. Demandant la remise de nos dettes
et pardonnant au nom de Dieu a nos débiteurs, nous
ne cherchons pas notre vérité a nous, mais nous recon-
naissons la vérité de Dieu, qui est la seule véritable.
Enfin, priant pour n’étre pas induits en tentation
et pour étre délivrés du mal, nous n’estimons pas
pouvoir par nos propres moyens nous mettre a I’abri
de I'activité visible et invisible du principe du mal,
mais nous choisissons la seule voie stre, celle de la
protection divine.

Totalement désintéressée, 1'Oraison dominicale est,
en méme temps et par cela méme, parfaitement
efficace. Chacune de ses demandes, prononcee avec
foi, contient en méme temps le commencement de
sa réalisation. Lorsque nous disons avec foi : « Que
Votre nom soit sanctifié », déja le nom de Dieu est
sanctifié en nous; lorsque nous souhaitons le regne
de Dieu, nous reconnaissons que nous appartenons
a ce regne et celui-ci déja s’étend sur nous, disant :
« Que Votre volonté soit faite », c’est-a-dire aban-
donnant a4 Dieu notre volonté, nous accomplissons
par cela méme Sa volonté en nous; ensuite, dans la

R



LA PRIERE 67

mesure ou nous réduisons nos besoins matériels au
minimum (dans la demande du pain quotidien du
seul jour présent) nous rendons possible leur satis-
faction; de plus, pardonnant a nos débiteurs, nous
nous justifions ainsi devant Dieu; et, enfin, priant
pour avoir le secours divin dans la lutte contre les
tentations et les suggestions des puissances malignes,
nous obtenons par cela méme 1’'aide la plus efficace,
« cette mauvaise engeance ne pouvant étre chassée
que par le jeline et la priére » (1).

Notre Pere céleste, pére d’'une nouvelle vie sainte
en nous! Que Votre nom soit sanctifié, c’est-a-dire
que la vérité soit sanctifiée par notre foi. Que Votre
régne arrive, — tout notre espoir. Que Votre volonté
soit faite, qui unit tous et tout par un seul amour;
qu’elle soit faite non seulement dans le monde des
esprits qui vous sont soumis et dociles, mais aussi
dans notre nature qui, volontairement, s’est séparée’
de vous. Mais, dans ce but, prenez la vie de notre
chair et purifiez-la par Votre esprit vivifiant. Prenez
tous nos droits et justifiez-nous par Votre vérité.
Prenez toutes nos forces et toute notre sagesse, car
elles ne nous suffisent pas dans notre lutte contre
le mal invisible, et Vous-méme, conduisez-nous a
la perfection par Votre vraie voie, car c’est 2 Vous
qu’appartiennent, dans tous les siécles, le régne, la
puissance et la gloire.

(1) Mt. XVII, 20 et Mec. IX, 28.




CHAPITRE I1

LE SACRIFICE ET L'AUMONE

L’homme, s’unissant & Dieu moralement dans une
vraie priére, unit & Dieu non seulement son ame,
mais les autres avec lui; il devient I'un des chainons
qui relient Dieu et la création, le monde divin et
le monde naturel. La volonté humaine s’abandonnant
librement a la volonté divine n’est pas absorbée par
celle-ci, mais s’unit a elle et devient une force nouvelle
divine ef humaine tout a la fois, théandrique, capable
de réaliser les ceuvres divines dans le monde humain.
En cela, la véritable priére, union morale, union
de grace avec Dieu, différe de toutes les autres rela-
tions qui peuvent exister entre I’homme et Dieu.
Mais, il y a encore d’autres formes de relation du
croyant avec la Divinité, sans que, cependant, tout
rapport du croyant avec I'objet de sa foi établisse
entre eux une liaison morale vivante et une véritable
union.

i la Divinité existe réellement, elle doit faire a
I’homme qui vit en dehors de Dieu I'impression
d’une force extérieure et étrangere qui, & tout instant,
peut I’absorber et I'anéantir. Dieu, par définition,
est toujours une force toute-puissante qui nous
domine, mais cette toute-puissance a elle-méme
différentes formes d’expression. Pour l'esclave de la
nature qui vit en dehors de Dieu, elle se dessine comme
un feu dévorant qui engloutit et anéantit tout;




LE SACRIFICE ET L’AUMONE 69

I'union morale avec une force pareille, terrible et
inconnue, est impossible; ’homme ne peut pas
s’abandonner a elle dans son essence intime, il ne
peut donner a cette force, qu’il éprouve de I’extérieur,
que son existence extérieure, ce qu’il posséde : sa
vie physique, ses enfants, une partie de son corps,
ses animaux et ses esclaves. Cette divinité, force
ardente et dévorante, exige des victimes. D’aprés le
témoignage des Saints Peéres, les forces démoniaques
qui, pour les paiens, tenaient la place de Dieu exi-
geaient des sacrifices principalement afin de soutenir
leur propre vie, ces démons se nourrissant de fumées
sanglantes. Au contraire, le Dieu de toutes les forces,
qui s’est révélé au peuple israélite dans sa nature
de feu (1), exigeait avant tout des sacrifices physiques,
pour que « la race au cceur dur », incapable d’une
union intime avec Dieu, se soumit au moins exté-
rieurement a la volonté supréme.

Le croyant se donne toujours & Uobjet de sa foi,
et la religion est toujours basée sur un sacrifice, mais
la nature du sacrifice varie selon la conception que
I'homme se fait de lui-méme et de son Dieu. Tant
que I’homme ne voit en lui-méme que I'étre de ’ordre
physique, Dieu ne peut Jui apparaitre non plus que
comme un étre physique, quoique plus puissant, et
I'homme ne peut alors se livrer 4 ce Dieu qu’en lui
soumettant son existence physique en tout ou en
partie. Pour I'humanité primitive *, qui vivait du
meurtre et du sang d’autrui, la religion fut d’abord

(1) Cf. Exode III, 2.

* J’emploie le mot « primitif » dans un sens relatif et purement
historique. I1 y a de sérieuses raisons de penser que I’image bestiale
que présente 1’humanité quand elle nous apparait au seuil de
Ihistoire, n’est qu’une image dénaturée par rapport 4 I’image primitive
de Dieu en I’homme.




70 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

I'effusion du sang humain, par le suicide complet ou
partiel, réel ou symbolique. Les sacrifices humains
volontaires aux Indes, la combustion des enfants
en Syrie et en Phénicie, I'autocastration des gaulois
phrygiens (sacrificateurs de Cybele), etc., c'est 14 le
fond méme du paganisme ancien, que nous ont caché
les fleurs tardives de la mythologie gréco-romaine.

Le tout premier sentiment religieux, c’est la peur,
non une peur qui engendre les dieux, mais qui est
engendrée par eux. La premiére image de la divinité,
c’est le feu invisible, caché, force qui dévore tout,
pouvant transformer tout en chaos; le premier culte
est le sacrifice sanglant. Et, en cela, rien n’est artificiel,
ni arbitraire. Il doit en étre ainsi, tant que I'homme
vit hors de Dieu, tant que les passions mauvaises et
sombres le dominent. Et, aussi longtemps que
I’homme est conscient de son imperfection, le début
de la sagesse est la crainte de Dieu; méme s’ils
s'unissent 4 Dieu par la meilleure partie de leur
ame, les hommes doivent lui offrir le sacrifice de la
plus mauvaise.

Cependant, ’homme, tout en n’étant pas encore
délivré des sombres tendances qui l'inclinent vers la
terre et le font trembler devant un seigneur invisible,
peut tout de méme relever le front vers le ciel et
contempler les astres de l'univers. Contemplant
I'image de I'univers, la force divine qui I'anime !lll
apparait comme la lumiére du monde; alors, dé.]éh
I’homme ne craint plus la divinité, mais I'admire,
s'extasiant devant I’harmonie merveilleuse de 1'uni-
vers. La toute-puissance divine n’est plus, dés lors,
cette force ardente qui dévore tout, mais une idée
qui illumine tout, mais la raison qui embrasse tout et
éclaire tout. I1 n’y a plus place ici pour les sacrifices
sanglants, ni le feu de Moloch, pour les cris sauvages



LE SACRIFICE ET L’AUMONE 71

et la danse exaltée des corybantes imitant le mou-
vement chaotique des forces élémentaires, mais,
c’est, désormais, la contemplation paisible de la
beauté de l'univers (cosmique), des chants doux et
une musique harmonieuse, écho de I’harmonie de
I'univers, une conversation sage et une table non
sanglante... on consacre et offre ici a la Divinité la
vie de l'esprit et non celle de la chair.

A ce second degré, le sentiment religieux de la
crainte s’est transformé en un étonnement ou une
vénération; la force du feu céde la place dans la
conception religieuse a la lumiére de la raison et un
ascétisme purement contemplatif remplace les sacri-
fices sanglants et les suicides. Mais, I’homme religieux
ne peut en rester la. Quand les yeux de son intelli-
gence se sont ouverts et ont vu la Divinité en lumiere
et en raison, son étre moral tend a s’épanouir et a
s'unir a la Divinité, dans une union vivante, pas
seulement intellectuelle, mais effective et substan-
tielle, son étre veut rompre les liens d’une existence
particuliére, il veut joindre son cceur étroit au cceur
qui embrasse tout I'univers.

La substance la plus intime de I’homme, c’est sa
liberté morale, autrement dit sa volonté; s’unir a
Dieu par sa substance veut donc dire, pour Il'étre
humain, offrir librement a Dieu sa volonté. Cecl se
réalise dans la priére vraie, laquelle se résume dans
cette résolution : « Que Votre volonté soit faite ».
La Divinité nous y révéle aussi ses propres qualités,
comme volonté infiniment bonne, parfaite, comme
esprit d’amour qui péneétre et vivifie tout, esprit
ardent et lumineux. A ce troisiéme degré, le sentiment
religieux passe de la crainte et de la vénération a
I'amour, la force divine se révele esprit de bonté et
d’amour, le culte consiste en un sacrifice spirituel et




72 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

en la libre union de la volonté humaine et de la volonté
divine par la priére pure.

Mais, I'homme religieux, unissant a la volonté
divine sa volonté, principe de tout son étre, et
placant dans une priére parfaite la source nouvelle
d’une vie dans la grice et dans I'esprit, ne peut s’en
tenir & ce commencement de la vie spirituelle. En
s’élevant jusqu'au sommet d’une religion pure, apreés
s’étre moralement uni a la Divinité, il doit, ainsi
éclairé et renouvelé, redescendre vers le monde, afin
d’entrer en une nouvelle relation, d’ordre religieux,
avec les hommes. Le commandement de cette union
nouvelle, c’est 'amour parfait : « Je vous donne un
commandement nouveau, c’est que vous vous aimiez
les uns les autres » (1); cet amour se manifeste surtout
par la bienfaisance ou ’aumdne. L’aumone véritable
comporte des relations avec le prochain purement
morales et surnaturelles, tout comme la priere con-
stitue une relation avec Dieu, purement morale et
surnaturelle.

« Je veux la miséricorde et non le sacrifice », ces
paroles du prophéte (2), confirmées par le Christ (3)
marquent un tournant dans la conception religieuse.
Dans les formes primitives de la religion, I'’homme
offrant ses sacrifices pensait que Dieu en a besoin,
que Dieu les exige de sa part, comme lui-méme
désire la clémence divine. Selon cette conception, la
divinité ne se borne pas a4 nous donner la vie, elle
vit, pour ainsi dire, 4 nos frais. C’est contre cette
idée qu’est dirigée la parole de Dieu : « Je veux la
miséricorde et non le sacrifice », c’est-a-dire : Je ne
veux pas ce que vous Me donnez, mais Je veux de vous

(1) Jn. XIII, 34.
(2) Osée VI, 6.
(3) Mt IX, 13.

T — - e e ‘




LE SACRIFICE ET L’AUMONE 73

ce que, Moi, Je vous donne. Quand donc, parvenu,
dans la vraie priere, 4 un degré plus élevé de la
religion, ’homme offre 4 Dieu le supréme sacrifice
spirituel, le sacrifice de sa volonté qu’il unit 4 la
volonté de Dieu en disant : « que Votre volonté soit
faite », il s’approprie, par le fait méme, comme régle
de son activité propre, cette parole de Dieu : je veux
la miséricorde et non le sacrifice; c’est comme s'il
disait : ce que je veux, ce n’est pas prendre quelque
chose a4 mon prochain, mais lui donner; ce n’est pas
vivre aux frais d’autrui, mais qu'un autre vive a
mes frais. Et, dans la mesure ou se fondent ainsi la
volonté humaine et la volonté divine, I’expression de
la toute clémente volonté de Dieu devient une loi
de la volonté humaine : je veux la miséricorde et
non le sacrifice. D’ailleurs, si Dieu accepte le sacrifice
spirituel de la volonté humaine, ce n’est jamais
pour le sacrifice comme tel, jamais pour absorber
cette volonté, mais pour en faire, apres l'avoir rat-
tachée a la sienne, un instrument (1) libre de sa grace
et de sa bonté. Mais I'homme rattaché moralement
a Dieu doit se comporter avec les hommes ¢ la
maniére de Dieu, il doit se comporter avec les autres
comme Dieu se comporte avec lui.

Vous avez recu gratuitement, donnez donc vous-mémes
gratuitement; donne a fon prochain plus qu’il ne
mérite, comporte-toi avec ton prochain mieux qu'il ne
mérite. Donne & celui a qui tu ne dois rien et n'exige
rien de celui qui te doit. C’est ainsi que nous traitent les
puissances célestes, c’est de la méme fagon que nous
ausst devons agir entre nous.

Cette régle de conduite découlant du précepte

(1) Le mot russe traduit : instrument, signifie « conducteur »,
comme on le dit des corps ayant la propriété de la conductibilité,



74 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

divin I'’emporte sur toutes les autres régles de la
vie sociale dans la mesure méme ou I’exploit spirituel
que constitue la priére est supérieur aux sacrifices
sanglants ou a la théologie spéculative.

Le principe de la bienfaisance ou de l'aumone est
la forme accomplie de la vie sociale. Au degré inférieur
de la vie sociale, a 1’état dit naturel, les relations
entre les hommes se déterminent par un principe
tout opposé, par la force et la violence. L’homme,
qui offre des sacrifices sanglants ou est dévoré par
des puissances divino-démoniaques, se comporte
d’une pareille facon avec ses semblables, comme une
puissance de violence, il dévore les autres autant
qu’il peut, il vit aux dépens de la vie d’autrui : la
guerre et I’esclavage sont les facteurs principaux de
la vie sociale primitive.

Or, la guerre ne peut étre un état permanent et
'esclavage n’est possible que dans le cas de forces
inégales ou hétérogenes. Mais deés que celles-ci sont
devenues égales ou tout au moins homogénes, elles
ne peuvent subsister en un rapport unilatéral de
domination et de soumission. Quand elles se heurtent,
elles ne peuvent ni s’absorber, ni se subjuguer, mais
doivent nécessairement se limifer I'une 'autre. Cette
limitation réciproque des forces sociales, lorsqu’elle
est généralisée, devient une loi. La loi n’apporte a la
société aucun principe positif nouveau de vie; elle
ne fait que marquer les limites extrémes laissées a
exercice des forces libres, prévenant de la sorte des
collisions brutales. La loi affranchit I’homme fort de
la nécessité d’éprouver dans la violence le terme de
sa liberté, elle lui en indique d’avance les limites.

I.a loi n’est que I’expression d’une justice quanti-
tative et mathématique : la réaction égale I'action;
il pour ceil; dent pour dent. Ma force est I'expression




LE SACRIFICE ET L’AUMONE 75

de mon droit dans la mesure ou elle ne rompt pas
I’équilibre social sanctionné par la loi. Le droit est
alors lui-méme une force, mais une force dans des
limites légitimes. D’ou proviennent ces limites? Ce
n’est pas la loi qui les détermine, car elle ne crée pas,
mais exprime seulement I’équilibre social existant.
Or, si les limites d’une force donnée ne reposent que
sur une autre force ou sur une réunion d’autres
forces, alors elles ne sont pas constantes, elles sont
fortuites et ne sont pas par elles-mémes une expression
de la justice. Le droit n’est plus qu’une violence
généralisée. La légalité ne garantit nullement la
justice, car il peut y avoir et il y a des lois reconnues
par tout le monde comme iniques. On ne peut pas
davantage fonder la justice sur la solidarité sociale,
consistant en ce que la volonté de tous serait égale-
ment obligatoire pour chacun, car « tous » veut dire
ici un grand nombre, or, un grand nombre peuvent
eétre solidaires méme pour une action injuste, par
exemple quand la majorité d’une nation persécute
la minorité 4 raison de croyances différentes ou que
la majorité promulgue des lois cruelles contre la
minorité; ces lois sont alors une véritable violence.
Le principe et la qualité de mes actes ne changent
en rien du fait que d’autres forces viennent limiter
la mienne, car, en ce cas, l'influence prépondérante
reste toujours a la force, le droit n’apparaissant
que comme une pure forme sans aucun contenu
indépendant.

I suffit pour une telle équité toute formelle que
chacun défende son propre droit. Or, si je ne défends
que mon propre droit, cela signifie que ce n’est pas
le droit comme tel qui a une valeur pour mol, mais le
fait que ce droit est le mien; c’est donc, simplement
moi-méme que je défends, ma force, mon intérét.




76 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

Mais si chacun ne défend que soi et ce qui est sien,
le droit commun ou I'équité sociale n’est plus qu’'une
idée abstraite.

Or, nous n’avons pas seulement une notion ration-
nelle abstraite de la justice comme équilibre des
forces particuliéres, mais, de plus, un vivant sens
moral de la justice, qui modifie essentiellement le
principe méme et la qualité de nos actes. Appuyés
sur celui-ci, nous ne défendons pas que nous, mais
aussi les autres, pas seulement notre propre droit,
mais aussi le droit d’autrui. Et c’est alors qu'il
apparait vraiment que le droit et I’équité ont en soi
une valeur pour nous. Défendre son propre droit,
méme s’il est incontestable, peut étre injuste, car
cette défense peut procéder de 1’égoisme et de la
partialité; mais défendre tfout droit, toujours, comme
le sien propre, ceci est la véritable justice.

Poursuivons. Si je défends le droit d’autrui comme
le mien propre, cela veut dire que ce qui appartient
a autrui n’est plus des lors la limite de ce qui est a
moi; autrui n’est plus la limite, mais est 1'objet de
mon activité. Et ceci est parfaitement jusfe. Selon
la notion méme de la justice, il doit y avoir égalité
entre moi et les autres; je dois me comporter a leur
égard comme envers mol. Or, mon attitude vis-a-vis
de moi-méme est claire : je m’aime inévitablement et
invariablement, car « nul ne hait sa propre chair,
mais il la nourrit et I’entretient » (1). La justice exige,
donc, que, puisque je m’aime moi-méme, j’aime aussi
les autres comme moi-méme; je m’aime moi-méme
en tout cas et malgré tout : je dois, donc, aimer les
autres aussi en tout cas et malgré tout : en consé-
quence, je dois aimer méme mes ennemis. Toutefois,

(1) Eph. V, 29.

S— = B
R S—



LE SACRIFICE ET L'AUMONE 77

I’amour, comme senfiment, ne peut pas étre obli-
gatoire; on ne peut m’imposer ou me prescrire de
sentir 'amour quand je ne le sens pas. L’amour nait
dans ’dme par I'ceuvre de la grace, qui croit en nous
sans dépendre directement de notre bonne volonté.
La loi morale ne nous oblige pas au sentiment de
I’amour, mais aux ceuvres de I’amour. Pour étre un
juste, je suis directement obligé de faire du bien aux
autres dans la mesure ou je m’en veux 4 moi-méme.
Or, je désire pour moi-méme tout le bien, sans
réserves, et je le fais dans la mesure du possible.
Je dois, donc, faire tout bien a chacun de ceux qui
sont mon prochain; je dois, donc, donner & chacun
tout ce que je puis et tout ce dont il a besoin.

Ainsi la notion de la justice nous meéne au précepte
de la miséricorde, qui surpasse la justice ordinaire (1).
« Donne a celuli qui te demande et ne repousse pas
celui qui veut t’emprunter » (2). « Vous avez regu
gratuitement, donnez vous aussi gratuitement » (3).
Donne & ton prochain plus qu’il ne mérite et
comporte-tol avec lui mieux qu’il n’en est digne, car
toi-méme tu prends pour toi plus que tu ne meérites
et tu te comportes vis-a-vis de toi-méme mieux que tu
n’en es digne.

Donner a celui qui demande sans l'interroger sur
son droit de recevoir quelque chose, c’est agir selon
Dieu, car Dieu, quand il nous vient en aide et nous
sauve, ne nous demande pas si nous avons droit &
son secours et au salut. Comme Dieu se comporte
a I'égard de notre priére, ainsli devons-nous nous

(1) Cf. Mt. V, 20 : « Si votre justice ne dépasse pas celle des

Spribes et des Pharisiens, vous n’entrerez pas dans le royaume des
cleux »,

(2) Mt. V, 42,
(3) Mt X, 8.




78 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

comporter a 'égard de la demande de celui qui est
dans le besoin : la véritable aumone, c’est 'extension
aux autres de la grace que nous obtenons de Dieu
par la priére sincere.

En dehors de ce sens religieux, I'aumone est,
comme nous I'avons vu, un élément supérieur de la
vie sociale. L’organisation sociale est d’abord le
rovaume de la force, elle passe ensuite par le royaume
de la loi, elle doit arriver au royaume de la miséricorde
ou de la bienfaisance. Sous le regne de la force, les
faibles sont entierement sacrifiés aux forts, les forts
vivent aux dépens des faibles et se nourrissent de
leur travail; le regne de la loi ne prétend connaitre
ni forts, ni faibles, laissant a chacun la liberté de se
défendre dans certaines limites et de ne se soucier
de personne au dela de ces limites. Ainsi, le royaume
de la loi, c’est, au point de vue des conseéquences
pratiques, le regne méme de la force, mais de la force
limitée et équilibrée. (Pourtant, il va sans dire qu’il
ne peut exister un royaume qui ne soit que regne de
la force ou que régne de la loi, nous ne parlons que
du principe dominant, prépondérant a tel ou tel
degré de l'évolution sociale). Sous le régne de la
bienfaisance, les forts et les riches s’offrent volon-
tairement en sacrifice aux faibles et aux pauvres;
ceux-ci vivent aux frais des premiers et sont nourris
par eux. Les uns donnant au nom de Dieu, les autres
demandant et acceptant au nom de Dieu, tous con-
servent leur dignité morale; ils la font paraitre pleine-
ment en s’élevant de la méme facon au-dessus de
'arbitraire de la force brutale et au-dessus de I'indif-
férence de la lol

Deés que le principe de la vie intérieure et spirituelle
se manifeste chez ’homme, dés qu’il s’éleve au-dessus
de la force physique et de la loi formelle, 'aumdne




LE SACRIFICE ET L’AUMONE 79

est reconnue comme un des devoirs religieux fonda-
mentaux. Elle le fut ainsi chez les bramines et les
bouddhistes, chez les israélites et les musulmans.
Mais, elle trouve son expression parfaite et sa sancti-
fication dans le Christianisme, ou la toute-puissance
et la perfection infinie (la plénitude de la bonté),
Dieu, s’est offert et s’offre, sacrifice continuel, a notre
infirmité et notre indigence, nous nourrissant de
Son corps et de Son sang. Ici se réalise I'aumone
absolue, en méme temps que le sacrifice absolu
(en grec, eucharistie veut dire union intime de la
bonté et de I'aumédne ou encore actions de graces).

Cependant, méme dans ce monde chrétien qui a
recu l'idéal parfait de la charité, apparaissent des
adversaires de toute charité prétendant exclure
complétement des relations sociales la bienfaisance.
Ces ennemis de la charité sont de deux sortes, ils
semblent avoir des buts opposés, tout en étant guidés
par le méme esprit antichrétien et antireligieux. Les
uns sont les adeptes absolus de la liberté économique
actuelle, les autres, leurs adversaires, les socialistes.
Ils repoussent la bienfaisance, les uns en ne voulant
rien partager de ce qui leur appartient, les autres
voulant prendre eux-mémes ce qui est a aufrui. Font
exception, les socialistes qui, peu nombreux, sont
riches eux-mémes et visent a enrichir ceux qui n’ont
rien; leur tendance est désintéressée, mais ils ne
peuvent perdre de vue que, dés qu’ils I'inspirent aux
masses qui ne possédent rien, (ce qui fait directement
partie intégrale de leur programme), elle cesse
aussitot d’étre désintéressée. Ils ne peuvent éviter
cette contradiction qu’en adoptant pleinement le
point de vue de la charité, ¢’est-a-dire en partageant
aux pauvres leur propre richesse, mais sans leur
Inspirer de piller celle d’autrui. Evidemment, ni les




80 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

uns, ni les autres de ces détracteurs de la charité ne
reconnaissent franchement leurs mobiles véritables,
mais s’efforcent d’en trouver d’autres plus plausibles.
Les premiers, se faisant défenseurs de 1’ordre social
actuel basé sur le capital et le travail, représentent
la charité comme un encouragement de I'oisiveté
et une atteinte a la sainteté du travail; d’aprés eux,
la justice exige que chacun vive par son propre
travail, la bienfaisance apparait, donc, comme
quelque chose d’injuste, ou, tout au moins de superfly,
dont on n’a pas besoin. Aux socialistes, au contraire,
la bienfaisance apparait comme quelque chose d’in-
suffisant; ils en appellent aussi a la justice et, de leur
point de vue, la justice exige que chacun ait, de droit,
sa part des biens matériels, égale a celles des autres;
aussi invitent-ils tous les mal pourvus 4 s’emparer
euz-mémes de leurs droits, sans attendre que les riches
remplissent leur devoir.

La réponse a tout cela, du point de vue religieux
et moral, est tres claire. Aux premiers, nous devons
parler comme suit : Si vous rejetez la charité sincére-
ment au nom du fravail, vous devez, d’abord, prendre
soin de tous ceux qui ne peuvent pas travailler :
vieillards et enfants, malades et mutilés; puis, vous
devez tachez d’éviter aux autres un travail qui dépasse
leurs forces ou leur est nuisible : en d’autres mots,
avant de proclamer superflu le commandement de
la charité, vous devez I'accomplir. Quant aux socia-
listes, ils devraient au moins démontrer, avant
d’associer la justice a4 la violence, que les classes
indigentes, apres s’étre emparées par la violence de
toute la propriété sociale, en disposeront selon la
justice et se la partageront équitablement. Mais,
évidemment, cette preuve est impossible; au con-
traire, il est tout a fait clair pour tout esprit impartial




LE SACRIFICE ET L’AUMONE 81

que la révolte et le pillage sont une mauvaise école
du sentiment de justice et que les mal pourvus,
ayant pillé ceux qui sont dans I’aisance, commen-
ceront aussitot & se piller et s’opprimer les uns les
autres.

Pour qu’une révolution sociale satisfasse la justice
et se présente comme un succés moral de la société,
elle doit étre désintéressée, elle doit venir d’en haut,
non comme exigence de droits imaginaires, mais
comme accomplissement de devoirs réels. Ceux qui
sont dans l'aisance ont le devoir positif de se pré-
occuper des pauvres, et les puissants, des faibles;
et c’est le devoir des ministres de la religion de les
y engager par tous les moyens moraux possibles.

Dans la société contemporaine, beaucoup de gens
n’osent pas nier simplement le principe de la bien-
faisance, mais s’élévent contre sa forme la plus
simple et la plus tangible. « La véritable charité,
disent-ils, ne consiste pas 4 donner de l’argent ».
C’est bien certain. La véritable charité consiste a
donner ce qu’il faut, & donner ce qu'on demande :
« Donne a celui qui te prie et ne te détourne pas de
celui qui veut t’emprunter (1) ». S'il est absurde d’offrir
de I'argent a qui a besoin d’appui moral, encore
plus absurde est-il d’offrir une consolation morale
a un affamé, ou & un malade, qui désirent surtout de
I'argent pour se procurer pain ou médicaments.
Tous ces sophismes, par lesquels on veut se défaire
du précepte de la charité, présentent « une plerre
au lieu de pain et un serpent au lieu de poisson » (2).
C’gst a cet ordre d’idées que se rattache aussi un
raisonnement assez habituel, selon lequel la charité

(1) Mt. Vv, 42.
(2) Lue, XI, 11,

Fond. spir. 6

—— o




82 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

a souvent pour résultat le mal et non le bien. La vraie
charité, exercée pour le prochain, mais surtout pour
I'amour de Dieu, est la diffusion de la grace divine
et ne peut pas conduire au mal. Disons plus, ce raison-
nement manque de sincérité, car on n'y a recours
que lorsqu’il faut donner & autrui, jamais lorsqu’on
doit soi-méme recevoir, alors que cette prétendue
possibilité de mal devrait se manifester dans I'un
et I'autre cas.

L’avarice et I'hypocrisie sont des vices assez
communs de la nature humaine et leurs objections
contre la bienfaisance n’ont rien d’étonnant. Ce qui
est trés étonnant, c’est qu’il existe des Etats chrétiens
ou la loi défend de demander I’auméne, rétrécissant
ainsi encore davantage les « trous d’aiguille » (1)
par lesquels les riches devront entrer dans le royaume
de Dieu. L’Etat chrétien sape ainsi ses propres
fondements, car il n’existe pas pour protéger les
différents vices, (tels I'avarice et I'hypocrisie), mais
pour promouvoir le bien de tous, sa tache supréme se
reliant justement au précepte de la charité : assister
les faibles, défendre les opprimés, faire du bien a ceux
qui sont dans le besoin, répandre ainsi sur la terre
'action de la grace divine. L’Etat chrétien ne doit
pas promouvoir seulement I’ordre naturel du monde,
mais aussi 1’ordre purement moral ou surnaturel.
L’ordre naturel repose sur I’extermination réciproque,
ou, au mieux, sur une limitation mutuelle des hommes.
L’ordre moral ou surnaturel, au contraire, est basé
sur la solidarité mutuelle et sur I’entente des ames;
au début, sa premiére et sa plus simple expression
est 1’aide gratuite, la bienfaisance désintéressée, ou
tout simplement l'aumone.

(1) Lue XVIII, 25; Marc X, 25; Mt. XIX, 24.




CHAPITRE III

LE JEUNE

La priére nous a obtenu la grice; par 'aumone
nous la transmettons a notre prochain, c’est-a-dire
par toute ceuvre ou nous nous comportons a son
égard selon l'esprit de Dieu et comme la foi nous fait
un devoir d’agir. Mais, nos devoirs ne se limitent pas
aux seuls étres humains, ils s’étendent a toutes les
créatures qui, a cause de notre péché, gémissent et
soufirent jusqu’a présent. Si nous devenons les
instruments de la grice divine, nous devons étendre
son action a la fois sur la nature animale et sur tout
notre monde en général, car la force théandrique
est illimitée. Dieu incarné réalise le salut de ’huma-
nité : de méme l’humanité rattachée a Dieu doit
effectuer le salut de la nature entiére, I’humanité
est, sous la forme de I'Eglise, le corps vivant du
Christ : de méme le monde de la nature doit devenir
le corps vivant de I'’humanité régénérée. Toute la
création doit é&tre rachetée et introduite dans le
domaine de la liberté propre a la gloire des fils de
Dieu. C’est 13, en somme, I'ceuvre catholique, c’est-
a-dire universelle, le probléme cosmo-historique.
Mais, chacun y a son propre devoir direct, car chacun,
€n son propre corps, peut contribuer & la rédemption
du corps universel.

Nous savons que ce n’est pas seulement 1'Ame
humaine, mais aussi le corps de l'univers qui est



84 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

déchu, tombé sous le pouvoir du péché et de la
mort. Ce n’est pas en vain qu'il est dit que « le monde
entier git dans le mal ». Or, le mal consiste en ce que
I’ame résiste a Dieu et le corps résiste 4 ’Ame. Notre
ame refuse de reconnaitre le domaine de Dieu;
c’est pourquoi elle ne peut exercer son domaine ni
sur le corps qui lui est uni, ni sur le corps de I'univers,
c’est-a-dire le monde matériel. Il convient & Dieu
de dominer librement notre dme, I'attirant par Ia
vertu de sa perfection et lui communiquant celle
de sa toute-puissance sur le monde extérieur.
Dieu, en qui tout est unité et harmonie, est pour
notre volonté le bien supréme; pour notre intelligence,
la vérité absolue; et, pour nos sentiments, la beauté
parfaite. En admettant, comme terme de nos aspi-
rations, pensées et sentiments, cette plénitude de
la perfection, nous parvenons 4 I’ « infini véritable ».
Or, nous voulons un aufre « infini » (1). Ayant le
droit de posséder tout en adhérant & la Source pre-
miére de tout, nous voulons, au lieu de cela, étre
nous-mémes cette source de toute chose et, nous
séparant de tout, dominer tout de maniére extérieure.
Nous voulons nous poser en principe, et en réalité
nous devenons un principe de péché, de mal et de
mort. Au lieu d’aspirer au seul Bien supréme, qui
contient tout en soi, en qui tous sont unis moralement
et solidarisés entre eux, nous désirons diverses especes
de bien, et cela pour nous seuls; nous nous séparons
de tous, cherchant en tout ce qui nous est propre
personnellement et ne pouvant nous arréter a rien.
Au lieu de contempler la Vérité totale, en laquelle
tous les objets et toutes les idées sont réunis par un
lien rationnel, notre raison considére des objets

(1) Cf. note 1, p. 46.



-

LE JEUNE : 85

isolés, en fait I’analyse, les décompose, non pour
mieux saisir leur unité par ce qui les distingue, non
pour les grouper plus intimement dans notre con-
naissance, mais pour ne plus envisager 1’ensemble,
pour diviser et émietter de plus en plus le réel,
transformant l'univers en une accumulation morte
de particules infinitésimales sans aucun lien interne.
Enfin, notre 4me sensible, au lieu de servir d’appui
et d’instrument a I’action de I’esprit, au lieu d'incarner
dans le domaine des sens le contenu du bien et de la
vérité, I'image du beau, se livre, au contraire, aux
tendances aveugles et désordonnées de la chair, qui
n’ont point de but en elles-mémes et n’ont qu'un terme
extérieur : la mort et la putréfaction.

Au lieu de nous adresser en demandant & Celui
qui existe substantiellement, de Lui faire place en
nous et de L’y reproduire, devenant une nouvelle
et vivante image de sa plénitude, au lieu de cela,
nous nous concentrons en nous-mémes, nous exacer-
‘bons toutes les puissances de notre ame, les tournant
contre Celui qui existe, mais ne parvenant qu’a
produire la destruction et la décomposition.

Notre volonté tend a dominer et non a unifier
tout; notre intelligence, au lieu de connaifre Celui
qui existe et unit tout en soi, s’adonne aux coniroverses
arbitraires sur une foule infinie de sujets; enfin notre
ame sensible, au lieu de rénover la matiére en la spiri-
tualisant, ne tend qu’a jouir déraisonnablement de
celle-ci.

Si notre 4me avait observé ses bornes propres,
ayant la perfection divine comme objet et but de
son existence, elle n’aurait pas besoin de limitations
extérieures de toutes sortes et jouirait d’une plénitude
de véritable liberté et d’une expansion illimitée.
Mais, en se détournant de la Divinité, I’Ame corrompt

. N e ol e ’



86 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

ses qualités innées, se remplit d’un esprit pervers,
acquiert des habitudes absurdes et se laisse entrainer
par un « faux infini », par un amour propre illimité,
par des ratiocinations sans but et par des désirs
sensuels sans mesure. C’est pourquoi, avant de
remettre notre ame dans sa véritable situation
entre Dieu et la nature, nous devons la purifier du
mal qu’elle a contracté. Cette fausse tendance a ne
pas reconnaitre de bornes doit étre tempéree et
contenue par l'action conjointe de la grice et de
notre bonne volonté. Cette action est une négation
de notre nature corrompue, c’est un devoir d’absti-
nence ou de jeline, ces mots étant pris dans un sens
large. C’est notre devoir primordial et foncier &
I’égard de notre nature. Partout ou apparait la
tendance insatiable et démesurée des forces naturelles,
I’abstinence, la continence ou le jeine deviennent
nécessaires.

Il y a un jetine spirituel : il consiste a s’abstenir
des actes inspirés par I’amour-propre et I’ambition,
a renoncer au pouvoir et a la gloire humaine. Ce jetine
est particuliérement nécessaire a4 ceux qui ont des
fonctions publiques. La loi de ce jeline peut étre
formulée comme suit : ne cherche pas le pouvoir,
ni la domination; si tu y es appelé, ne les considére
que comme une occasion de servir; s’il se présente
que tu puisses te mettre en évidence sans profit
pour le prochain, ou que tu puisses faire montre de
ta supériorité et de ta force, abstiens-toi : n’alimente
pas lon amour-propre.

I y a un jetine de l'intelligence : il consiste a
s’abstenir d’une activité exclusive de l’intelligence,
de spéculations vaines et interminables sur les
notions et les images, de questions indéfinies exa-
minées sans raison et sans but. Ce jefine est parti-



LE JEUNE 87

culiérement nécessaire aux savants, qui, trop souvent,
oublient la sentence du vieil Héraclite : beaucoup
connaitre n’est pas nécessairement étre trés instruit.
Voici la loi de ce jefine de I'intelligence : ne cherche
pas & connaitre beaucoup de choses sans utilité pour
le prochain et ’ceuvre de Dieu; ne poursuis pas la
nouveauté et l'originalité de la pensée; si tu as
occasion de formuler ton avis, sans profit pour le
bien commun, abstiens-toi; n’attache pas une impor-
tance exagérée au savoir scientifique, car la science
a toujours deux limites inévitables : les opinions
précongues des savants et Uinsuffisance du matériel
scientifique. Soumets activité de ton infelligence aux
exigences morales; bref : ne te livre pas aux ratioci-
nations oiseuses (1).

Enfin, la troisiéme espéce de jeline, le jeune
proprement dit, c’est celui de I’ame sensible : il
consiste 4 s’abstenir des jouissances des sens qui ne
seraient pas dirigées et tempérées par l'intelligence
et le pouvoir de I'esprit. L’abstinence de la nourriture
sanguine, de la chair des animaux a sang chaud a
toujours été considérée comme une forme fonda-
mentale et principale du jeiine physique, car cette
nourriture est incontestablement en contradiction
avec le but idéal de notre activité physique : le véri-
table objet de celle-ci, c’est de cultiver le jardin de
la terre, de transformer, done, ce qui est mort en

(1) 11 est intéressant de rapprocher de ces conseils I’avis de saint
Bernard (Pat. lat. tom. CLXXXIII, col. 1199 et 1200, serm. 36
in Cant. n. 3) : « Sunt qui scire volunt tantum ut sciant; et curiositas
es_t. Sunt qui scire volunt ut sciantur ipsi; et vanitas est. Sunt qui
scire volunt ut scientiam vendant; et turpis quaestus est. Sunt qui
scire volunt ut aedificentur; et prudentia est ». (Il en est qui veulent
savoir pour savoir, et c’est curiosité; savoir pour é&tre connus, et
c’est vanité; savoir pour faire argent de leur science, c’est une honte;
savoir pour s’édifier, c’est sagesse).



88 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

vivant, de communiquer aux é&tres terrestres une
plus grande intensité et une plénitude de vie, c’est
de les vivifier. Or, tuer les étres vivants et surtout
ceux dont la vie atteint le plus de force et de tension,
— ce qui est le cas des animaux a sang chaud — est
en contraste frappant avec ce qui vient d’étre dit.
Puisque nous ne sommes pas capables de faire vivre
la nature inanimée, tout au moins devons-nous le
moins possible faire mourir la nature vivante. Ainsi,
donc, la premiére prescription du jeline physique
tend non seulement a limiter nos jouissances sensibles,
mais aussi & rétablir 'ordre de nos relations avec la
nature extérieure.

Nous ne pouvons pas corriger ces relations en une
fois, nous ne pouvons pas nous débarrasser com-
pletement de la nécessité de tuer pour vivre, mais
nous pouvons et nous devons I'atténuer et la limiter
graduellement. Si ce mal ne peut étre totalement
anéanti, mieux vaut, en tout cas, le réduire au
minimum. C’est pourquoi la sagesse de la sainte
Eglise, n’exigeant pas Uabstinence absolue, re-
connait beaucoup de degrés et de catégories du
jetine physique.

La loi générale de celui-ci est : ne nourris pas ta
sensualité; mets un terme & ces meurtres et suicides
auxquels conduit inévitablement la recherche des
jouissances sensibles : purifie et régénére ton propre
corps, pour te préparer a la transfiguration du corps
universel.

La priéere, 'aumone et le je(ine sont les trois ceuvres
fondamentales de la vie religieuse personnelle, les
trois bases de la religion personnelle. Celui qui ne
prie pas Dieu, ne vient pas en aide aux hommes
et ne réprime pas sa nature par I’abstinence, celui-la



i S,
EEEE  mEmE e — - ——— T —

LE JEUNE 89

est étranger a toute religion, eft-il toute sa vie
médité des sujets religieux, en et-il toute sa vie
parlé ou écrit. Ces trois activités fondamentales de
la religion sont si étroitement liées entre elles que
I'une sans l'autre n’a aucune efficacité. Si la priére
ne nous incite pas a la bienfaisance et ne parvient
pas a dompter notre nature sensuelle, une telle
priére, mauvaise et impuissante, n’est pas une vraie
priere : elle est mélée d’intérét, de mensonge ou
d’amour-propre. De méme, 'aumoéne qui ne pré-
suppose pas la priére, et n’est pas accompagnée
d’abstinence, exprime plutét une faiblesse de carac-
tére que I'amour véritable. L’aumoéne sincére est la
justice supréme, c’est pourquoi elle doit s’appuyer
sur la grice céleste. Enfin, le jeline entrepris par
amour-propre, comme exercice pour acquérir la
maltrise de soi, ou par vanité, méme s’il donne des
forces, ne les donne pas pour le bien; et, par ailleurs,
le jeine, méme uni 4 la priére, si la bonté n’y est pas
infuse, reste ce sacrifice dont il est dit : Je veux la
miséricorde et non le sacrifice. Mais, au contraire,
c’est lorsque la priére, la charité et I’abstinence sont
unies qu’opére l'unique grice divine : celle-ci ne se
borne pas 4 nous faire adhérer 4 Dieu (dans la
priére), elle nous assimile a la Divinjté toute clémente
(dans la charité) et a4 la Divinité exempte de tout
besoin (dans I’abstinence).

Ces trois activités fondamentales de la vie reli-
gieuse sont en méme temps les devoirs fondamentaux
de I'homme religieux. Nous ne pouvons étre tenus
que de ce que nous pouvons. Il n’est pas en notre
pouvoir de nous réunir fofalement A la Divinité, de
sauver I'humanité et de régénérer la nature uni-
verselle. C’est pourquoi la religion ne dit pas a chacun
de nous personnellement ; confonds-toi avec Ja Divi-




90 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

nité, sauve I'humanité et régénére I'univers. Ce qui
est en notre pouvoir, c’est de prier Dieu, d’assister
notre prochain dans le besoin et de réformer par
I'abstinence notre propre nature. Ceci est en notre
pouvoir; c’est, en méme temps, notre devoir, devoir
personnel de chacun de nous.

Dans I'accomplissement de ces trois devoirs de la
religion s'incarnent les trois vertus théologales.
Prie Dieu avec foi, fais le bien aux hommes dans
Uamour et sois vainqueur de ta nature en espoir de la
résurrection prochaine. Et ceci acheve ce que nous
avions a dire de nos rapports avec la grace divine
en nous. Mais, la grace se révéle aussi en dehors de
nous-mémes, dans la vie du monde et de ’humanité.
Il ne peut exister de séparation réelle entre vie
intérieure et vie extérieure, entre chaque individu
et son milieu collectif; c¢’est pourquoi nous devons
connaitre 'essence de la révélation historique et les
nouveaux devoirs, non plus devoirs personnels, mais
devoirs sociaux, que cette révélation nous impose.

|
|
l
|




DEUXIEME PARTIE







e L

CHAPITRE I

LE CHRISTIANISME

I. — Tout le monde est sous i'empire du Malin.
(I Jn., V. 19).

Le Christianisme est apparu comme la bonne
nouvelle du salut du monde. Car, le monde entier
git dans le mal. Le Christ, par sa victoire et son
enseignement, ouvrit la voie de la délivrance de ce
mal qui domine le monde. L’humanité entra dauns
cette vole, mais peu l'ont parcourue, et, jusqu’a
présent, le salut universel reste une bonne nouvelle
et le monde git dans le mal. Le sens vital du christia-
nisme a été dés le début altéré chez les dirigeants
de I'humanité, ils en ont fait une doctrine abstraite
et il disparut presque complétement de la conscience
des guides de I'humanité, se cachant dans les pro-
fondeurs ténébreuses de 1'dAme populaire. Le sens
du christianisme ne peut pas davantage apparaitre
avec clarté 4 ceux qui se sentent bien en ce monde;
pour eux, l’enseignement du Christ doit rester une
parole vide, parce qu'ils n’apergoivent pas le mal
dont le Christ vient délivrer le monde. Or, ils n’ont
pas vu et ne voient pas ce mal, parce qu’eux-mémes
sont de ce monde et sont tout a fait possédés par le
mal du monde. Ceux, au contraire, qui éprouvent
que ce mal pese sur eux et qui cherchent le salut



94 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

montrent par 1a méme qu’ils ne sont pas de ce monde,
mais de Dieu.

En vérité, tout le monde git dans le mal. Le mal
est un fait universel, car toute vie dans la nature
commence par la lutte et la méchanceté, se perpétue
dans la souffrance et 'esclavage et trouve son terme
dans la mort et la putréfaction.

Un fait universel, nous le tenons pour une loi. La
toute premiére loi de la nature est la lutte pour
I'existence. Toute la vie de la nature se passe en
inimitié incessante des étres et des forces, en leurs
violences méchantes et leurs usurpations de I'existence
d’autrui. Chaque étre de notre monde, depuis le
plus petit grain de poussiére jusqu'a I’homme, ne
fait qu’exprimer par toute sa vie naturelle : moi, seul,
jexiste et tout le reste n’existe que pour moi; se
heurtant 4 un autre étre, il lui dit : si jexiste, moi,
il n’est, de ce fait, déja plus possible que toi, tu existes
aussi, il n'y a pas de place pour toi a cote de moi.
Chaque étre parle ainsi, chaque étre attente a la
vie de tous, voulant exterminer les autres et étant
exterminé par eux.

La vie de la nature essentiellement basée sur
I'égoisme est une vie mauvaise et sa loi est la loi du
péché. Nous ne précisons pas ici comment le mal a
fait son apparition dans le monde et comment le
péché est devenu la loi de la vie du monde. Pour
nous, la corruption de la nature est avant tout un
fait et le christianisme, religion du salut, pre-
suppose ce fait. Mais, conformément encore a cette
loi, le péché attire irrésistiblement sa rémunération,
amenant un mal par un autre : si, en effet, chaque
¢tre agit en ennemi contre les autres et tend a les
supplanter, ceux-ci, a leur tour, se comportent
en ennemis a son égard et 'oppriment, et il Jui faut




LE CHRISTIANISME 95

bien éprouver cette réaction hostile. Cette épreuve
est une souffrance, le second aspect du mal dans le
monde. De méme que tout étre, dans la nature,
péche I'un contre I'autre, ainsi, inévitablement, I'un
souffre par l'autre.

A cause de son égoisme qui le sépare des autres,
chaque individu se trouve dans un milieu qui lui
est étranger, qui le serre et le presse de tous cotés,
envahit hostilement son existence et le soumet a des
souffrances multiples. Toute sa vie consiste justement
en cette lutte contre le milieu étranger et hostile
et en la résistance qu’il lui oppose; mais cet individu
ne peut réussir 4 se protéger contre l'attaque des
forces étrangéres, car il est seul et ces forces sont
nombreuses, elles doivent I’accabler. L’antagonisme
entre chacun et tous se résout par la ruine de chacun,
les forces hostiles brisent finalement son existence
et I'éliminent de la vie, — la lutte finit par la mort
et la putréfaction.

Et, c’est justice. Car, dans son égoisme, I'individu
a déclaré lui-méme qu’il ne peut vivre avec les autres
et s’est exclu de I'ensemble des créatures, posant le
dilemme infernal : ou moi, ou les autres. S’opposant
ainsi 4 tous, il appelle lui-méme contre lui la force
de tous, qui, 4 la fin, parvient a 1’anéantir.

Toute I'existence d’un tel étre enveloppé par ces
forcgs hostiles n’est qu'un acheminement lent et
continu vers la putréfaction : la mort ne fait que
rendre visible extérieurement le mystere de la vie,
montrant que la vie de la nature n’est qu’un processus
caché de putréfaction.

Voila, done, cette « roue enflammée de I’existence »,
dont parle I'Apétre (1); tel est le mal universel,

(1) Jacg. 111, 6 : « dAoyilovea Tov TPOXOV THjS Yeveoews .



96 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

unique en son essence, triple en ses manifestations.
Tel est, dans la nature déchue, ’arbre de la vie :

sa racine, c’est le péché; son tronc, c’est la maladie;
son fruit, c’est la mort.

I1I. — Le sens du monde.
(Ev. de S. Jn, I, 1-3).

L’essence du mal dans le monde consiste en ce
que les étres se sentent étrangers les uns par rapport
aux autres, sont livrés a la discorde, aux contra-
dictions et aux antipathies. Or, c’est en cela préci-
sément que consiste 1'existence du monde, existence
absurde (irrationnelle). Nous appelons : absurde, tout
ce qui ne se relie a rien, ne s’agence avec rien, tout
ce qui contredit le réel ou est incompatible avec lui.
Donc, le mal et I’absurde sont essentiellement iden-
tiques. Ce qui, vu de lintérieur (par rapport a la
volonté), est un mal, par exemple ’égoisme de chacun
et la discorde de tous, est, vu de I'extérieur (pour la
pensée et I'imagination), une chose absurde. Il en
résulte pour nous une double tache : pratique, faire
pénétrer notre volonté dans le milieu extérieur, nous
le rendre obéissant; — et théorique, y faire pénétrer
notre raison, nous le rendre clair et compréhensible;
ces deux taches se confondent en une seule. Pour
accomplir celle-ci, il nous faut étre, nous-mémes,
clairs et transparents pour tout, sans quoi il ne
pourrait y avoir qu'une soumission extérieure,
arrachée par violence, mauvaise et absurde. Or, sl
la discorde méchante qui régne dans le monde est
une chose absurde, il en résulte que c’est dans le
contraire de celle-ci, c’est-a-dire dans la paix et la
concorde qu’il faudra chercher le sens, la raison d’étre




LE CHRISTIANISME 97

du monde. En réalité, il en est ainsi, méme dans les
termes, car les mots (1) monde et paix (cosmos)
signifient en méme temps paix et concorde. Le sens
du mot « mir » (monde) nous explique en méme temps
le sens du monde. Et ce sens n’est pas de notre part
une exigence arbitraire ou un idéal subjectif, mais se
manifeste 4 nous, bien qu’incomplétement, dans la
réalité méme. Car, quoique la base de la vie dans le
monde soit ]la discorde et la lutte de tous, véritable
chaos, et quoique toutes les forces se combattent,
s’entrechoquent, s’oppriment et se poursuivent, dans
leur malignité et leur absurdité, cependant, malgré
elles, en dépit de la division et de la contradiction
générale, le monde se manifeste et se présente comme
une unité, comme quelque chose d'uni et d’har-
monieux. Cette base de discorde et de chaos constitue
un fond bien sombre, mais une force invisible y trace
en lignes lumineuses les contours de ce que doit étre
la vie de l'’ensemble; elle ordonne en une image
harmonieuse les traits épars de tout ce qui existe.
Le monde n’est pas une parole vide, il y a un sens en
lui, ce sens se fait voir partout et perce comme un
rayon de lumiére & travers ’absurdité qui le recouvre.

En dépit de son égoisme, aucun étre ne peut tenir
dans son particularisme : il se sent entrainé avec une
force irrésistible et gravite vers autrui; ce n’est qu’en
liaison avec le « tout » qu’il trouve sa raison d’atre
et sa vérité. Cette raison d’étre, qui est la vraie
réalité, se manifeste, d’abord, dans la loi de la gravi-
tation universelle, qui constitue la solidarité matérielle
de I'univers. Si I'existence effective de chacun est en
contradiction avec tout et présente une absurdité, la

(1) L’un et I’autre de ces mots, en slave et en russe, se prononcent
<« mir »,

Fond. spir. 7




98 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

raison d’étre de cette existence n’en apparait pas
moins comme une fendance ou inclination pour autrui,
et, malgré la discorde universelle, c’est cette incli-
nation qui est inhérente a tous, les relie entre eux
pour n'en faire qu'un et démontre que le sens du
monde est l'unité¢ absolue. Les étres s’en écartent,
s'affermissent dans leur particularisme, mais sans
pouvoir s'en abstraire complétement, car c’est la le
sens substantiel de Jeur existence; ils ne peuvent que
s’efforcer de s'affirmer dans leur particularisme, ils
deviennent par cet effort des forces actives, mais,
I'unité, leur raison d’étre, se manifeste en eux comme
une autre force, comme une nécessité extérieure ou
comme une lol générale.

C'est pourquoi, il y a, d’une part, I’égoisme, ten-
dance 4 se particulariser, a s’emparer de la vie exclu-
sivement pour soi, d’ou résultent une intense discorde
de tous, le mal universel, les ténébres, le chaos et
I’absurdité; et, d’autre part, la tendance involontaire
d’une force unifiante par laquelle chaque chose en
particulier est en relation avec le tout, trouvant en
ce rapport (Adyos, ratio) son sens et sa raison (Adyos,
ratio).

Ce sens, vérité substantielle de toute chose, agit a
I’encontre de 1’absurdité universelle. Inséré comme
force potentielle dans le chaos général, il tend a se
manifester, veut percer les ténébres de la matiere,
lutte contre le principe hostile de la discorde et le
surmonte graduellement. Ce sens unifiant, qui libére
I'ame souffrante du monde (I'Ame mondiale), du
pouvoir malin de la discorde, s’empare de l'ame
mondiale et renait d’elle en des formes variées. Apres
la force de gravitation, qui entraine indifféremment
toutes choses I'une vers Uautre et forme de I'univers

un seul grand corps, viennent les forces physiques :

- e L b SR R T 8 Y — T S




LE CHRISTIANISME 99

chaleur, lumiére et électricité par lesquelles les parties
du corps mondial accedent les unes aux autres et se
pénétrent réciproquement a différents degrés. Puis,
vient la force de I'affinité chimique qui les fait entrer
en des combinaisons réciproques déterminées. Ensuite,
la force plastique, qui rameéne les matieres les plus
hétérogénes a l'unité de l'organisme vivant. Et,
enfin, dans ces organismes vivants se manifeste la
force de l'instinct générique, qui surmonte le parti-
cularisme des individus. Partout, I'activité et la
vérité des forces unifiantes atteint et rattache les
appétits fallacieux de discorde et fait ressortir, méme
dans les manifestations les plus extrémes de 1I’égoisme,
le caractére absurde de celui-ci. Cela se voit méme
dans I'extermination réciproque des étres, ou chacun
veut absorber les autres, les dévore et se nourrit
d’eux; sans cela il ne peut vivre. Donc, 1'étre ne peut
résister 4 I'état isolé; pour exister lui-méme, il doit
se nourrir des aufres, et cette dépendance continuelle
d’autrui remplit toute son existence : il vit au détriment
d’autrui.

Cette existence désordonnée et déraisonnable des
€tres, c’est pour eux une situation fausse, illusoire et
transitoire; ils n’ont leur véritable existence que s’ils
s'unissent & tout. La primauté de I’existence appar-
tient non aux parties isolées, mais a [lensemble.
L’absolu primordial et la source de tout étre est
Iintégralité absolue de tout ce qui est, c’est-a-dire
Dieu. C’est cette intégralité méme de tout ce qui
existe; elle réside en elle-méme dans la quiétude
Immuable de I'éternité, se révéle et se manifeste dans
ce sens du monde qui tend a unir tout, lequel est,
de ce fait, I'expression directe ou le Verbe (Aoyos)
de la Divinité, est Dieu, Dieu qui se manifeste et agit.

(’est ce sens qui explique toute existence, depuis



100 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

la plus minuscule parcelle de matiére gravitant vers
les autres parcelles, jusqu’aux espéces compliquées
des animaux, qui absorbent d’autres organismes dans
I’'acte de la nutrition ou s’unissent a leurs semblables
dans l'acte de la reproduction générique : partout
se manifeste et agit le sens éternel de I’existence,
le Verbe primitif de Dieu, qui, Lui, n’a pas de com-
mencement. Ce Verbe proscrit toute existence parti-
culiére isolée des autres, Il relie 'un étre a l'autre
par des liens indissolubles et rattache chacun a
I’ensemble, formant d’une multitude chaotique un
monde unique. « Au commencement était le Verbe;
el le Verbe était avec Dieu, et le Verbe était Dieu.
Il était au commencement avec Dieu. Toutes choses
ont élé faites par lui; et rien de ce qui a été fait n’a été

fait sans lui » (1).

III. — « En Lui était la vie; ’
et la vie était la lumiére du monde ».
(Jn. 1, 4).

Le Verbe de Dieu, sens et raison d’étre du monde,
n’est pas une idée abstraite, mais une force réelle
et substantielle, qui embrasse et définit par Lui-
méme toute la vie de la nature. Cette détermination
de la vie générale apparait, pour les étres particuliers
de la nature, comme une force fatale, comme une
loi, qui échappe a leur volonté et a leur conscience.
Les animaux, créatures plus complexes et plqs
parfaites, ne savent rien du sens du monde qui régit
Jeur vie et n'est cependant pas leur but propre. Il
apparait, de lui-méme, dans leur activite dépourvue

(1) Jn. I, 1-3.

e




LE CHRISTIANISME 101

de raison, sans leur volonté ou méme contre elle;
il se révéle par eux, mais pas 4 eux. Cette loi du sens
du monde, qui exige la solidarité de chaque étre
avec les autres, qui dit 4 l'individu organique, par
I'instinct de la nutrition et par celui de la repro-
duction : tu dois renoncer 4 ton état isolé et a4 ton
particularisme, tu dois te chercher toi-méme dans
le tout; cette loi contredit directement la tendance
égoiste de l'individu; et, en fait, dans la nature,
cette contradiction est résolue par la disparition de
I'individu, solution vraiment insuffisante.

Si le mal et I'absurdité de la vie mondiale pro-
viennent de ce que chaque étre se pose et s’affirme
contre tout, il n’en résulte pas, cependant que le
vrai sens du monde consisterait dans l’affirmation
du tout a I'encontre de I'individu et dans le sacrifice
du particulier au profit du genre : ce ne serait la
que I'aspect inverse du méme mal et des mémes
~ ténébres, une autre face de la discorde universelle.
Que chacun veuille détruire tout, c’est un mal et
une absurdité, mais que chacun soit anéanti par
tous les autres, c’est aussi un mal et cela s’oppose
pareillement au sens du monde. L’individu est
host%le a « tout », et, pour cette raison, périt par
!’act‘lon du tout : il n’y a 14 qu'une apparence de
Justice, aucun bien, ni vérité, car, chaque individu
Dérissant, il 0’y aura dans le « tout » rien qui subsiste.
Si chaque étre n’est qu’un phénomeéne qui s’écoule
et une ombre qui disparait, leur totalité, aussi,
composée des mémes fantdmes, n’aura elle-méme
qu’gne existence fantomatique.

Si la discorde de tous constitue I'absurdité du
monde, si, au contraire, lunité de tous réalise le sens
du monde, alors et par le fait, c’est la conservation
de tous, c’est-a-dire de chacun, qui est requise, car



102 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

autrement ce qui doit s'unir n’existerait pas. Et,

puisque, contrairement a cette exigence, chacun ne

se trouve pas conservé par la nature, cela signifie

que le sens et la raison d’étre du monde, tout en

agissant dans la vie de la nature, n'y trouvent pas

une réalisation et une victoire completes, diminuant

sans les dissiper les ténébres qui foncierement enve-

loppent le monde. Le sens du monde est en lutte
avec ces ténebres dans la vie de la nature, mais
il ne lui est pas encore donné de les vaincre. Dans la
nature, l'individuel ne s’unit qu’involontairement et
ne se rattache qu’extérieurement a tout, sans se
réconcilier intimement, car ce louf auquel le relie
et vers lequel I'attire la force fatale de la vie demeure
pour lui inconnu et étranger. Il ne sait rien du tout,

il ne peut, donc, de lui-méme, tendre a s'unir a lui.
Son sentiment unique a I'égard de ce tout est la
crainte et I’hostilité, précisément parce qu’il lui est
inconnu et étranger. Avec haine, 1'animal dévore sa
proie; c’est 1a leur union, selon le sens du monde,
mais 1’animal ignore ce sens, il ne connait que sa
faim. Il en est de méme, quand l'individu se fond
dans la vie de I'ensemble en obéissant a l'instinct
de la reproduction, il s’y sacrifie involontairement et
aveuglément pour le genre et se perd en lui.

Dans l'acte sexuel, en effet, selon le sens, I'individu
se renonce au profit du genre, pose les fondements
de I'existence globale du genre, mais ne connait pas
la raison d’étre de son acte; il ne connait que son
inclination aveugle pour un autre et cette inclination
est chez lui si proche de I'inimitié. S’unissant invo-
lontairement de la sorte au genre, l'individu se nie
et se perd. Pour que Uindividu ne se perde pas dans
’autre en s’unissant a lui, il doit le faire par sa propre




LE CHRISTIANISME 103

volonté *, pour cela il doit se connaifre lui-méme
et connaitre cet autre étre. Mais, dans la nature,
on ne se connait pas. Quoique le sens de ce monde,
ce sens qui unifie tout, détermine tout dans la vie
de la nature, il demeure obscur pour la nature,
comme telle. « Il était dans le monde, et le monde a
été fait par lui, et le monde ne U'a point connu » (1).
Ce sens obscur, qui est a la base de la vie de la nature,
mais qui n’est pas connu par elle, devient, en 'homme,
lumiére et connaissance, « et la vie était la lumiere
des hommes » (2).

Le « tout » qui, pour la nature animale, agit comme
une force extérieure, devient, pour I’homme, une
réalité de sa vie intérieure, comme idée. L’homme
qui, comme tel, n’est qu’individu, embrasse le
« tout » en idée. Le sens, ou raison d’étre du monde
devient pour I'’homme le sens de sa vie propre. Il
posséde ce dernier pour autant qu’il congoive tout
dans I'unité, c’est-a-dire comprenne le sens de l'en-
semble. Le sens du monde regoit une possibilité de
réalisation compléte quand I’homme parvient a cette
conception, parce que chaque homme peut dans sa
conscience s’assimiler ce sens du monde et, donc,
s’y unir de soi-méme et librement. C’est cette union

- intérieure et libre de chacun avec le tout qui est la
véritable réalisation du sens mondial. Toutefois tant
que cela demeure une simple possibilité, tant que
cette union avec le tout ne reste pour I’homme

* Car, alors, I'union sera son acte propre, 'accomplissement de
son individualité et non le sacrifice de celle-ci. Celui qui, sponta-
nément, donne, son ame, la gagne, mais celui qui, par égoisme, veut
la conserver, la perd (3).

(1) Jn. 1, 10.

(2) Jn. 1, 4.

(3) Cf. Mt XVI, 25.



104 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

qu'une idée, la contradiction fonciére qu’il y avait
dans la vie mondiale n’est pas supprimée, elle recoit
seulement une forme nouvelle et plus profonde,
intérieure et non plus extérieure.

IV. — « Et la lumiére luit dans les ténébres
et les ténébres ne l'ont point comprise ».
(Jn. 1, 5).

La dualité naturelle de cette existence chaotique
dépourvue de sens et de cette loi extérieure d'unité
devient, en ’homme, une dualité¢ interne opposant
son propre sens et sa nature déraisonnable; chez
lui, i y a contradiction entre ce sens, en lequel il
concoit tout dans l'upnité (I'idée) et cet instinct
obscur de vie, qui le pousse, a I'instar des autres
étres de la nature, a affirmer la forme personnelle
et fortuite de son existence et le fait se heurter
hostilement contre eux dans une lutte animale pour
la vie. C’est toujours le méme égoisme, la méme vie
absurde et méchante de la nature qui demeure le
fondement de la vie de I’homme naturel et de I'huma-
nité. La lumiére de la conscience, 1'idée de I'unité
du monde luit dans cette vie obscure, mais ne fait
que rendre manifestes ses téneébres, sans Ies pénétrer
et étre comprise par elles. « Et la lumiére luit dans les
fénébres et les ténébres ne onl point comprise ». La
lumiére de la Raison divine luisait dans les ténébres
du paganisme primitif quand la puissance de Dieu
se révélait a ’homme dans le feu et les étoiles, dans
I’activité bienfaisante du soleil visible et dans la loi
de la vie du genre. La sagesse divine a commence
4 luire avec plus de clarté pour la raison humaine
dans les conceptions religieuses des anciens peuples




t
(
:
|
?
i

LE CHRISTIANISME 106

historiques qui possédaient une culture intellectuelle,
avant tout des peuples hindou, grec et hébreu.

Dans I’'Inde, pour la premiére fois, I’ame humaine
a été délivrée du pouvoir des forces cosmiques
extérieures, elle est comme enivrée de sa liberté,
de la conscience de son unité et de son caractére
absolu; rien n’entrave son activité interne; elle réve
librement et, dans ses réves, on trouve déja, en germe,
tout ce que I'’humanité peut produire d’idéal, les
doctrines religieuses et philosophiques, la pcésie et
la science mais tout cela dans un vague indistinct et
indéfini, tout se confond et s’embrouille comme en
un réve, tout est une seule et méme chose et, pour
ce motif, tout est rien. Le bouddhisme dit le dernier
mot de la conscience hindoue : tout I'étre et tout le
non-étre est semblablement illusion et réve. L’Ame
prend conscience d’elle-méme en elle-méme, -car,
n’offrant qu'une possibilité de sa manifestation, elle
n’est certainement rien; séparée du principe divin
actif qui lui donne son contenu et sa réalité, elle
n’est évidemment rien.

Or, libérée du contenu matériel de la vie et, en
méme temps, consciente de son néant, ’Ame doit
ou bien renoncer 4 son existence, ou bien chercher
un nouveau contenu immatériel. La conscience
hindoue, et en général la conscience orientale s’en
est tenue, en principe, a la premiere de ces solutions;
I’humanité classique, au contraire, a choisi la seconde.
Dans le monde gréco-romain, I’Ame humaine apparait
délivrée déja des forces extérieures cosmiques et,
aussl, d’elle-méme, de cette contemplation intérieure,
purement subjective en laquelle elle se plonge chez
les Hindous. Dés lors, le Logos divin agit de nouveau
en elle, non plus comme une puissance cosmique
extérieure ou démiurgique, mais comme une force




106 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

purement idéale et interne, I’dme aspire alors &
trouver son vrai contenu, c’est-a-dire quelque chose
d'un et de commun, non pas dans l'indifférence vide
de son étre plein de possibilités, mais dans des
créations objectives qui réalisent la beauté et la
raison, — dans I’art pur, la philosophie systématique
et l'organisation juridique de I'Etat.

La création de cette sphere idéale, de ce « monde
délivré du sang et des larmes » est le grand triomphe
de la Raison supréme : c’est, en effet, le commen-
cement effectif d’'une véritable union de I’humanité
et de I'univers. Or, cette union n’existe qu’en idée,
idée qui se révele comme supérieure a l'existence
de fait, mais ce n'est pas sa réalisation dans cette
existence. L’idée divine apparait ici & I’ame comme
sa norme supréme, mais elle ne pénetre pas dans
I'essence méme de I’dme, ne possede pas I’dme d’une
maniere concrete et efficace. Dans le savoir, les beaux-
arts et le droit pur, I’dme contemple un cosmos
idéal; dans cette contemplation disparaissent I’égoisme
et la lutte et toute action du principe matériel
chaotique sur I’dme humaine. Mais, I'dme ne peut
demeurer éternellement en contemplation, elle vit
dans la réalité de fait et cette vie reste en dehors de
la sphére idéale, n’est pas saisie par elle; I'idée existe
pour I'4me, mais ne pénétre pas dans sa réalité.
Avec la révélation du monde idéal, deux sortes
d’existence apparaissent a4 l’homme : I'existence
matérielle ou de fait (1) yéveois), qui ne doit pas étre
qui est mauvaise et a pour racine la mauvaise volonté
personnelle; et, le monde impersonnel des idées pures
(16 évrws wv), le domaine du vrai et du parfait.
Quand le monde classique contemple I'univers, ces
deux domaines restent immuables, opposés, sans
conciliation mutuelle. La vérité de cette contem-




LE CHRISTIANISME 107

plation du monde trouve son expression supréme
dans le Platonisme; pour celui-ci le monde des idées,
I'univers idéal présente I’existence comme abso-
lument immuable, ce monde réside dans la quiétude
imperturbable de I'éternité, planant 4 une grande
hauteur au-dessus du monde des phénomenes maté-
riels, se réfléchissant dans celui-ci comme le soleil
dans une eau trouble, mais le laissant sans chan-
gement, ne le purifiant pas et ne le rendant pas clair.
Cette contemplation exige seulement de la part de
I’homme qu’il sorfe de ce monde, qu’il émerge de
nouveau a la surface de cette eau ténébreuse et
apparaisse a la lumiére du soleil idéal, qu’il se libere
des fers de I'existence corporelle comme d’une
prison ou d’un cercueil. C’est ainsi que la dualité et
I’antithése du monde idéal et du monde réel demeurent
sans solution :. pas de conciliation possible. Si la
vraie réalité ne se réveéle qu’a l'intelligence et comme
un monde idéal, il en résulte que la vie personnelle
de ’homme, le domaine de sa volonté et de son
activité sont en dehors de la vérité, dans le monde
faux de l'existence matérielle; mais alors, ’homme
ne peut vraiment s’en aller de ce monde faux et
mensonger et le quitter pour toujours, car ce serait
se quitter soi-méme et abandonner son ame qui vit
et soufire dans ce monde. La sphére de 1'idéal ne peut,
malgré toute sa richesse, délourner I’homme de sa
volonté mauvaise et souffrante que comme objet de
contemplation, mais ne peut éteindre cette volonté.
Cette volonté mauvaise et en méme temps souffrante
est un fait radical qui ne peut étre supprimé : il ne
peut I'étre par la conscience hindoue qui le tient
pour une illusion, car alors il n’apparait comme
illusion que pour la conscience et reste un fait pour
'ensemble de la vie comme auparavant; il ne pourrait




108 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

pas davantage étre supprimé si 'homme s’évadait
pour quelque temps de cet état de fait dans le domaine
de la contemplation idéale car il lui faudra de nouveau
revenir a la vie mauvaise aprés avoir quitté ce
domaine lumineux.

Le principe divin, quand I’étre humain s’est séparé
de lui, affirmant sa volonté mauvaise, lui fait éprouver
son action de trols manieres : il peut étre ressenti
comme opprimant I'’homme, mais il ne peut opprimer
que les manifestations extérieures de sa mauvaise
volonté; cette derniere, en effet, force intérieure et
subjective ne peut étre anéantie par aucune action
extérieure. C’est pour ce motif qu’'une acceptation
extérieure du Logos divin, telle qu'on la trouve dans
la religion naturelle est insuffisante, car elle ne
répond pas au but qui est 'union intime de ’humanité
et de la Divinité. Le culte dans la religion naturelle
limite, il est vrai, I’affirmation de soi-méme du prin-
cipe humain, il I’oblige a4 se soumettre bien qu’invo-
lontairement aux forces supérieures qui agissent dans
la nature et le contraint a offrir des sacrifices a ces
forces, mais, néanmoins, la racine de sa vie, sa volonté
mauvaise, le principe matériel qui s’est soulevé en
lui, demeure intact, étant étranger et inaccessible
a ces dieux naturels extérieurs.

Une seconde forme d’action réciproque des prin-
cipes divin et humain se rapproche du but a atteindre,
tout en n’y parvenant pas : c’est une action d'un
autre genre, action idéale ou illuminative. La possi-
bilité d’une telle action vient de ce que ’Ame humaine
offre cependant quelque chose de plus que son état
de fait. Méme si, en cet état, elle est un principe
irrationnel, une force aveugle qui s’affirme elle-méme,
elle est, cependant, en puissance d’étre un principe
raisonnable et capable de s’unir intérieurement a




e T T T e S, Ny

LE CHRISTIANISME 109

tout. Si, en effet, le Logos divin, qui dans la religion
naturelle faisait figure d’une force qui opprime, se
met en rapports avec le principe irrationnel de ’dme,
comme une force avec une autre force, il peut agir
dans I’dme comme raison ou parole intérieure, trans-
formant en acte cet état de puissance de I’homme
(puissance de devenir rationnel); il détourne alors
I’aAme de sa réalité de fait, et lui montre le caractere
illusoire de son étre matériel, le mal de sa volonté
naturelle, tout en lui révélant la vérité d’une autre
existence conforme au sens de la vie. Telle est I’action
idéale du Logos divin que nous retrouvons surtout
chez ceux des peuples du monde antique qui possé-
daient une culture intellectuelle et cela a ’époque de
leur plus haut développement. Mais, cette aclion,
aussi, bien qu’intérieure, est incomplete et unilatérale.
Etre conscient de la médiocrité de la réalité de fait,
comme objet de contemplation, ne veut pas dire la
supprimer effectivement de son existence. Tant
qu'on n’oppose la vérité a4 la volonté propre et a
la vie plongée dans le mensonge, que sous forme
d’idée, la vie demeure essentiellement sans chan-
gement; I'idée abstraite ne peut pas la surmonter,
car la volonté personnelle et vitale, bien que mau-
vaise est cependant une force réelle, tandis que I'idée,
qui n’est pas incarnée dans une force vivante et
personnelle, n’apparait que comme une ombre qu’une
lueur éclaire.

Ainsi, donc, pour que le principe divin 'emporte
vraiment sur la volonté mauvaise et la vie de ’homme,
1 faut qu’il se manifeste pour I’Ame comme une force
vivante et personnelle, capable d’y pénétrer et de
la posséder, il faut que le Logos divin n’exerce pas
seulement sur 1'dme une influence extérieure, mais
qu’il naisse dans I’ame elle-méme, qu’ill ne se borne




110 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

pas a la limiter et & 1'éclairer, mais qu’il la régénére.
Or, comme I'ame de I'homme naturel n’apparait
réelle que dans la pluralité des admes individuelles,
I'union réelle du principe divin avec I’Ame doit aussi
avoir une forme individuelle et personnelle, le Logos
divin doit naitre comme un homme réel et individuel.
Dans le monde physique, le principe divin de I'unité
s'était manifesté d’abord dans la force de gravitation
qui groupe les corps par une impulsion aveugle,
puis dans celle de la lumiere, qui dévoile leurs pro-
priétés réciproques, et, enfin, dans celle de la vie
organique, ou le principe formateur pénétre la matiére
et, aprés une longue série de formes, donne naissance
a l'organisme physique parfait de I’homme. Il en
est exactement de méme dans le processus historique
qui suit : le principe divin rassemble d’abord par
la force de la gravitation spirituelle les étres humains
séparés en une unité générique, puis il les éclaire
par une lumiere idéale de la raison, et, enfin, péné-
trant a l'intérieur méme de ’dme et s’unissant a elle
d’une maniére organique et concrete, 1l nait comme
un homme nouveau et spirituel. Et de méme que,
dans le monde physique, une longue série d’étres
imparfaits, tout en étant des étres organiques et
vivants, avait précédé l’organisme parfait de
I’homme, ainsi, dans le domaine de I’histoire, la
naissance de ’homme spirituel parfait a été présagée
par une série de révélations du principe divin 4 I’ame,
révélations incomplétes, mais cependant vivantes.
Ces révélations vivantes d’un Dieu vivant sont con-
signées dans les livres sacrés du peuple juif.
Toute manifestation du principe divin, toute théo-
phanie est spécifiée par le caractére du milieu qui la
recoit et, dans I’histoire, surtout par le caractere
national du peuple qui la regoit. Le principe divin s’est




LE CHRISTIANISME 111

révélé a l'esprit hindou comme le nirvana, au peuple
grec comme une idée et un kosmos idéal : il devait
se manifester chez le peuple juif comme personnalité,
comme sujet vivant, comme « moi » parce que le
caractere de ce peuple comporte précisément la pré-
pondérance du principe personnel, subjectif. Ce
caractére apparait dans toute la vie historique juive,
dans tout ce qui a été et ce qui est créé par ce peuple.
C’est ainsi que nous constatons, pour ce qui concerne
la forme poétique, que les Juifs n’ont rien donné de
notable a I'exception de ces genres poétiques ou
prévaut I'élément subjectif et personnel : ils nous ont
donné le lyrique sublime des psaumes, I'idylle somp-
tueuse du Cantique des Cantiques; ils n’ont pu créer
ni véritable poésie épique, ni ceuvre dramatique,
comme nous en trouvons chez les Hindous et les
Grecs, et, cela, ni a I’époque de leur indépendance,
ni dans les temps postérieurs. Il est aussi digne de
remarque que les Juifs excellent en musique, c’est-
a-dire dans cet art qui, plus que tout autre, exprime
les mouvements intimes et subjectifs de 1’Ame, alors
qu’ils n’ont presque rien produit de notable dans les
arts plastiques. Dans le domaine de la philosophie,
les Juifs, 4 I’époque florissante de leur histoire, n’ont
pas dépassé la morale didactique, domaine ou I'intérét
pratique de la personne l’emporte sur la contem-
plation objective et sur le raisonnement. Et, pareil-
lement, les Juifs furent les premiers, en religion, a
reconnaitre Dieu, comme personne, comme sujet,
comme un « moi » subsistant; ils n’avaient pu s’arréter
a représenter Dieu comme une force ou une idée
impersonnelle.

Or, ce caractére, insistant en tout sur 1’élément
Subjectif, peut étre, de la méme facon, ou un trés
grand bien, ou un trés grand mal; car, si la force



112 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

personnelle est un mal et la racine du mal, quand elle
s’affirme en un particularisme, cette méme force,
soumise au principe supréme, ce méme foyer pénétré
d’une lumiére divine, devient une puissance d’amour
universel qui embrasse le monde. Sans la force d’une
personnalité qui s’affirme, d’'un « moi » conscient, les
meilleures qualités de 'homme apparaissent comme
débiles et froides, ne sont qu’une idée abstraite.
Tout caractére actif et moral présuppose une force
de mal, de I’égoisme, mais domptée. Tout comme,
dans le monde physique, une force doit, pour devenir
énergie, consommer ou transformer en sa propre
forme une quantité correspondante d’énergie anté-
rieure, (p. ex. la chaleur se transformant en lumiére,
le mouvement mécanique en chaleur) ainsi, dans le
monde moral de '’homme tombé sous l'ordre de la
nature, la possibilité du bien, que recele son ame,
ne peut se manifester qu’aprés avoir consommé ou
transformé en soi 1’énergie antérieure de I’ame. Or,
cette énergie dans I’homme naturel, c’est 1’énergie
de la volonté qui s’affirme, I’énergie du mal; c’est
elle qui doit étre réduite en puissance pour que
la nouvelle force du bien, au contraire, passe de la
puissance 4 ’acte. Le bien essentiel est un don divin,
mais, pour qu’il se manifeste effectivement en
I’homme, il faut que la volonté personnelle, qul
tend a s’affirmer elle-méme, soit transformée par un
effort, qu’elle soit domptée, surmontee et ramer_lée
4 I'état de puissance. C’est ainsi que chez un Saint
le bien en acte suppose le mal en puissance : 'homme
s'éleve si haut en sainteté, parce qu’il aurait pu,
aussi, étre grand dans le mal; il a surmonté cette
force de mal, il I’a soumise au principe supréme,
cette force est devenue un fondement du bien. Pour
cette raison, aussi, le peuple juif, en qui se voyaient




LE CHRISTIANISME 113

les pires défauts de la nature humaine, ce « peuple
obstiné », ayant un cceur de pierre, est, en méme
temps, le peuple des saints et des prophétes de Dieu,
le peuple au sein duquel devait naitre le nouvel
homme spirituel.

Tout I’Ancien Testament retrace 1’histoire des
relations personnelles de Dieu (Logos ou Jéhovah),
qui se révele, et des représentants du peuple juif,
ses patriarches, ses chefs et ses prophétes. On
remarque, dans ces relations personnelles qui com-
posent la religion de I’Ancien Testament, trois étapes
successives. Les premiers médiateurs entre le peuple
hébreu et son Dieu, les anciens Abraham, Isaac et
Jacob, croient en un Dieu personnel et vivent person-
nellement par cette foi. Leurs successeurs, comme
représentants du Judaisme, Moise, le Voyant de
Dieu, David, « I'homme selon le cceur de Jéhovah »
et Salomon, le constructeur du grand temple, recevant
des révélations tangibles du Dieu personnel, s’ef-
forcent de traduire le sens de ces révélations dans la
vie sociale et le culte de leur peuple; c’est en leur
personne que Jéhovah fait une alliance formelle
avec les Israélites, comme un pacte de personne a
personne. La derniere série des représentants du
Judaisme, les prophétes, reconnaissent l'insuffisance
de cette alliance extérieure, pressentent et annoncent
une autre union intime de la Divinité avec 1'Ame
humaine en la personne du Messie, fils de David
et fils de Dieu; c’est ce Messie qu'ils pressentent et
annoncent, non seulement comme le représentant
supréme du Judaisme mais, aussi, comme le « vain-
queur des nations », comme le représentant et le
chef de toute I'humanité régénérée.

Le milieu dans lequel devait se réaliser l'incar-
nation du principe divin était, donc, déterminé par

I'ond. spir. 8




114 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

le caractére national des Juifs; I’'époque de l'incar-
nation, au contraire, devait dépendre de I’évolution
historique de l'ensemble du monde. Lorsque Ila
révélation du Verbe dans l'ordre des idées fut
achevée dans le monde gréco-romain, mais s’y fut
montrée insuffisante, lorsque I’homme, malgré les
richesses énormes et jusque-la inconnues qu’il avait
accumulées dans le domaine de la culture, se trouva
solitaire dans un monde vide et dépourvu de
tout, lorsque apparut partout le doute au sujet de
la vérité et le dégott de la vie, puisque les meilleurs
parmi les hommes cherchaient par désespoir leur
refuge dans le suicide, lorsque les idées et principes
dominants eurent fait faillite, révélant précisément
a la conscience des hommes l'insuffisance des idées
en général dans la lutte contre le mal dans la vie,
alors, quand l'incarnation de la vérité en une force
vivante et personnelle était réellement requise,
lorsque la vérité extérieure, humaine, celle de I'Etat
se fut concentrée en une seule personne vivante, en
la personne de I'homme divinisé, du césar romain,
alors, la Vérité de Dieu, présagée par les révélations
de I’Ancien Testament aux patriarches, aux chefs
et aux propheétes d’Israél, se manifesta, elle aussi,
en la personne vivante du Dieu incarné Jésus-Christ.

V. — Révélation du sens universel (Logos)
dans le Christ.

(Jn. I, 14; 1 Jn. IV).

Le sens et la raison d’étre du monde, dans lequel
git aussi la Vérité divine, c’est I'union intime de
chacun avec tout. Envisagée comme force vivante
et personnelle, cette union est ’amour. De méme

— -w’*““"



LE CHRISTIANISME 115

que, par la force extérieure de Ia loi, le sens universel
domine et enchaine I'élément ténébreux de la vie
de 'homme, de méme que, par la lumiére de sa vérite,
il dévoile et condamne les ténebres de cette vie en
illuminant la conscience humaine, ainsi ce méme sens
pénétre ces ténébres par la force infinie de 'amour,
s’empare de toute l'essence de I’homme, régénére
sa nature et vraiment s’incarne en lui. « Ef le Verbe
s’est fait chair et Il a habité parmi nous » (1).
Lorsque apres plusieurs millénaires de lutte des
éléments cosmiques, dans laquelle le sens mondial
se révélait seulement comme la force fatale de la
loi, le premier étre doté de raison apparut sur la
terre, ce fut une nouvelle révélation de ce sens,
comme idée dans la conscience de I’homme. Lorsque,
dans la suite, aprés plusieurs millénaires de I'histoire
humaine, apparut I’homme spirituel, dont la vie
naturelle et charnelle était non seulement illuminée
par le sens divin de la vie universelle, mais aussi,
sanctifiée par ce sens, comme par un esprit d’amour
[« I'Esprit-Saint viendra sur toi, et la vertu du
Trés-Haut te couvrira de son ombre et 'enfant qui
naitra sera saint, il sera appelé le Fils de Dieu » (2)]
ce fut alors une nouvelle révélation du méme sens,
comme force vivante et personnelle, capable d’attirer
a elle et d’assimiler la force vivante de la matiére.
Si le premier homme, ’homme naturel, était image
et ressemblance de Dieu, le nouvel homme spirituel
est Dieu lui-méme, car I'Etre divin qui apparut en
lui résumait le sens véritable de tout ce qui existe
et se manifestait dans son absolu. En Lui, Dieu n’est
Pas cette loi fatale qui peése sur la vie naturelle de la

(1) Jn. 1, 14,
(2) Luc 1, 35.

-



116 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

matiere, Il n’est pas davantage la raison se bornant
4 éclairer les ténébres de cette vie et & montrer par
sa propre lumiére la fausseté et le mal de cette vie.
Dieu est plus grand que cela et peut faire plus que
cela, et le Christ I'a, en fait, montré éminemment.
Le Christ a montré que Dieu est amour ou, autrement
dit, la personnalité absolue.

L’incarnation du Iogos divin en la personne de
Jésus-Christ est Uapparition du nouvel homme
spirituel, du nouvel Adam. En parlant du premier
Adam, homme naturel, on n’entend pas seulement
une personne particuliére parmi d’autres personnes,
mais une personnalité synthétisant toute I’humanité
naturelle; de méme, le second Adam est, lui aussi,
non seulement cef étre individuel, mais, est, en méme
femps, un étre universel, qui résume en lui toute
I'humanité régénérée. Dans la spheére de l'existence
éternelle et divine, c’est le Christ qui est le centre
spirituel de ’organisme universel. Lorsque cet orga-
nisme ou I’humanité universelle tombe dans le
torrent des phénomeénes et subit l'influence de la loi
de l'existence extérieure, il est obligé de reconstituer,
dans le temps, par le travail et les souffrances, ce qui
est abandonné par lul dans I’éternité, c’est-a-dire
son union intime avec Dieu et avec la nature; de
méme, le Christ, principe actif de cette unité, doit,
pour la reconstituer réellement, descendre dans ce
méme torrent des phénomenes, se soumettre a la
méme loi de I'existence extérieure, et, de centre de
I’éternité, devenir centre de I’histoire, puisqu’il est
apparu en un moment déterminé, « quand vint la
plénitude du temps » (1). Le mauvais esprit de la
discorde et de l'inimitié, I’éternel impuissant contre

(1) Galat. 1V, 4.




LE CHRISTIANISME : 117

Dieu, qui, au commencement des temps, avait vaincu
I’homme, doit, au milieu du temps, étre vaincu par
le Fils de Dieu et le Fils de 'homme comme, « premier-
né de toute créature » (1), et, a la fin des temps, étre
chassé de tout le domaine de la création. Voila, réalisé,
le sens de l'incarnation.

Avant de parler de I'ceuvre du Christ pour laquelle
s’est effectuée l'incarnation, il faut répondre a deux
questions : 1) sur la possibilité méme de I'incarnation
ou de I'union réelle de la Divinité avec I’humanité,
et 2) sur le mode de cette union.

Concernant la premiére question, l'incarnation est
certainement impossible, si I'on ne considére Dieu
que comme un étre isolé, résidant quelque part en
dehors du monde et de 'homme. De ce point de vue
(celui du déisme), 'incarnation de la Divinité serait
une infraction directe a la loi logique de I'identité,
c’est-a-dire une chose tout a fait inadmissible. L’in-
carnation est pareillement impossible de ’autre point
de vue (celui du panthéisme), qui considére Dieu
comme la substance générale des phénomeénes de
I'univers, comme un « tout » universel, et I’homme,
comme I'un de ces phénoménes : si 'on admettait
cette derniére conception, l'incarnation contredirait
I'axiome aux termes duquel le tout ne peut étre
égal 4 I'une de ses parties; il serait, dans ce cas, tout
aussi impossible & Dieu de devenir homme, qu'a 'eau
de tout un océan, restant telle qu’elle est, d’étre, en
méme temps, une seule goutte de cet océan. Mais,
faut-il avoir de Dieu cette notion, ou d’un &tre exclu-
sivement solitaire, ou d’un étre qui n’est que la sub-
stance générale des phénomeénes de l'univers? Au
contraire, la notion de Dieu, comme d’un étre qui

(1) Col. 1, 15.




118 FONDEMENTS SPIRITUELS DE ILA VIE

unit tout et est parfait (absolu), écarte ces deux
définitions unilatérales et ouvre la voie 4 une autre
conception : selon celui-ci, le monde présente tout
un ensemble de limitations, il est en dehors de Dieu,
il se trouve dans ses propres limites, parce
qu’il est matiére, mais, il est, en méme temps, essen-
tiellement lié &4 Dieu par sa vie intime ou par son
ame. Cette liaison consiste en ce que chaque étre, qui
s’affirme comme {fel et en dehors de Dieu, souffre de
cette limitation, aspire a étre en méme temps ftouf,
autrement dit aspire 4 une union intime avec Dieu.
Et, pareillement, selon nous, Dieu, lui aussi, étant
transcendant par lul-méme (résidant hors des limites
du monde), se manifeste en méme temps par rapport
au monde comme une force créatrice active : Il a la
volonté de donner a I’ame mondiale ce qu’elle
cherche et a quoi elle aspire, la plénitude de I'existence
en forme d’union universelle; Il a la volonté de s’unir
a I’ame et de faire naitre d’elle I'image vivante de
la Divinité. Et de ceci résultent déja, tout a la fois,
le procédé cosmique de la nature matérielle qui a son
terme dans la naissance de ’homme naturel, et le
procédé historique, qui suit et prépare la naissance
de I’homme spirituel. De la sorte, cette derniére
naissance, l'incarnation de la Divinité, ne présente
pas quelque chose d’élranger a I'ordre général de la
vie, mais est, au contraire, liée essentiellement a
toute I’histoire du monde et de I’humanité, comme
un événement que cette histoire prépare et qui se
déduit logiquement d’elle. En Jésus, la Divinité
s’incarne, non pas en tant qu’elle est transcendante,
qu'elle est la plénitude absolue de la vie ou un étre
enfermé en lui-méme (ce qui ne serait pas p0551b1§),
mais c’est le Dieu-Verbe qui s’incarne, c’est—é-filre
un principe qui se manifeste au dehors, qui agit a



LE CHRISTIANISME 119

la périphérie de I'existence. Son incarnation person-
nelle en un homme individuel n’est que le dernier
chainon d’une longue série d’autres réalisations
physiques et historiques; cette apparition de Dieu en
chair humaine n’est qu'une théophanie plus com-
pléte et plus parfaite dans une série d’autres t.héo-
phanies incomplétes, préparatoires et figuratives.
A ce point de vue, 'apparition de ’homme spirituel,
]la naissance du second Adam n’est pas plus incom-
préhensible que 'apparition de I’homme naturel sur
la terre, la naissance du premier Adam. L’un et U'autre
événement présentaient un fait nouveau, sans preé-
cédent dans la vie du monde; en ce sens, 'un et
’autre se présentent comme miraculeux, mais, ces
faits nouveaux et sans précédents étalent préparés
par tout ce qui les précédait, étant eux-mémes ce
A quoi aspirait, tendait et marchait toute vie avant
eux : la gravitation de toute la nature tendait vers
I’homme; toute I’histoire de I’humanité se dirigeait
vers le Dieu-homme. Lorsqu’on parle de la possibilité
ou de 'impossibilité de ’incarnation, ce qui importe
surtout c’est la facon dont on concoit et la Divinité
et 'humanité. Or, selon I'idée que nous avons émise
les concernant, I'incarnation de la Divinité est non
seulement possible, mais fait partie essentielle du
plan général de la création du monde. Mais, si le fait
de l'incarnation, c’est-a-dire de I’union personnelle
de Dieu avec I'’homme se base sur le sens général
de I'évolution universelle et sur le plan de ’activité
divine, cela ne résout pas la question du mode de
cette union, autrement dit la question du rapport et
de I'action mutuelle du principe divin et du principe
naturel humain dans la personnalité théandrique, ou
encore, la question de l'essence de ’homme spirituel,
du second Adam.




120 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

D’une maniére générale, il y a dans 'homme une
certaine aptitude de compatibilité de la Divinité
avec la nature matérielle, ce qui présuppose en lui
trois ¢léments constitutifs : 1'élément divin, 1’élément
matériel et celui qui réunit les deux autres, 1'élément
humain proprement dit; c’est la simultanéité de ces
trois éléments qui constitue '’homme réel. Le principe
humain, c’est la raison, a titre de rapport des deux
autres principes. Si ce rapport est celui d'une sou-
mission directe et immeédiate du principe naturel
au principe divin, c’est, alors 'homme primitif (le
premier Adam), ce prototype de I'humanité, qui n’est
pas encore sortl du cercle et de l'unité éternelle de
la vie divine et ne s’en est pas encore séparé; le prin-
cipe naturel humain est ici contenu comme en germe,
comme en puissance dans la réalité de I'étre divin.
Mais, cette possibilité est aussi la possibilité du
péché : involontaire est la soumission de I’homme
primitif a4 la Divinité; il peut volontairement s’y
soustraire, devenant alors un homme naturel ou
extérieur, qui tient surtout son existence réelle de
son principe matériel; il est un fait ou un phénomene
de la nature, et le principe divin n’est plus en lui
que comme la possibilité d’une autre existence.
Enfin, une troisieme possibilité de rapport est celle
ou la Divinité et la nature ont dans ’homme une
actualité égale : sa vie, la vie humaine qui lui est
propre, tend essentiellement a mettre activement
d’accord les deux principes naturel et divin ou a
soumettre le premier au second. C’est un tel rapport
qui caractérise 'homme spirituel.

Voici ce qui résulte de cette notion de I'homme
spirituel. D’abord, pour constituer un accord réel
des principes divin et naturel en I’homme, il est
indispensable que cet accord soit réalisé dans une



LE CHRISTIANISME 121

seule personne; autrement, il n’y aurait qu'une action
réciproque réelle et idéale entre Dieu et I'homme
naturel, I'homme spirituel n’y serait pour rien; pour
qu’il y ait une union réelle entre la Divinité et la
nature, une personne est nécessaire dans laquelle
cette union ait lieu. Ensuite, pour que cette union
soit une union réelle des deux principes, il est néces-
saire que tous deux soient la réellement, que ceffe
personne soit Dieu, dans sa réalité, et homme naturel,
dans sa réalité, les deux substances sont indis-
pensables. Enfin, pour que I’accord méme des deux
substances en la personne théandrique soit un acte
libre et spirituel et non un fait extérieur, il est
nécessaire qu'une volonté humaine y prenne part,
volonté qui differe de la volonté divine, qui lui
obéisse librement, repousse tout ce qui pourrait étre
en contradiction avec la volonté divine et mette la
nature humaine dans un état d’accord complet et
intime avec la Divinité. Ainsi, donc, la notion de
I’homme spirituel suppose une seule personne divino-
humaine, réunissant en elle les deuzx substances et
possédant deux volontés *.

L’unité primitive et immédiate des deux principes
dans I'homme, cette unité qu’on trouvait en Adam,
dans son état d’innocence paradisiaque, mais qui a
eté violée par le péché, ne pouvait étre purement et
simplement reconstituée. La nouvelle unité ne peut
Plus étre immédiate, &tre innocence, elle doit étre
acquise, obtenue, étre le résultat d’une action libre,

f Cette définition, qui découle de notre conception de I’ « homme
Spirituel » ou second Adam est incontestablement conforme aux
définitions dogmatiques des Conciles cecumeéniques du ve au vire sidcle,
élab_orées contre les hérésies des Nestoriens, Monophysites et Mono-
thélites, dont chacune contredit I'une des trois conditions exigées
Par la logique pour avoir une notion juste concernant le Christ.

kﬁhm_ I .



122 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

d’une lutte présentant un double aspect, d’un renon-
cement a soi-méme a la fois divin et humain, car
I'union véritable, I'accord des deux principes exige
nécessairement la participation libre et I'action libre
de I'un et 'autre. C’est I’action mutuelle des principes
divin et naturel qui détermine toute la vie du monde
et de ’humanité; leur évolution tout entiére consiste
en leur rapprochement graduel et leur pénétration
réciproque : ils sont, d’abord, éloignés et extérieurs
I'un par rapport a l'autre, puis, ils se rapprochent de
plus en plus, s’entrepénétrent de plus en plus profon-
dément, jusqu'da ce que, dans le Christ, la nature
apparaisse comme une dme humaine préte au renon-
cement plénier et Dieu comme l'esprit d’amour et
de charité, qui communique a cette ame toute la
plénitude de la vie divine. Et cette vie se manifeste
non comme la force qui lie ou la raison qui éclaire,
mais comme la bonté vivifiante. C’est 1a la vraie
personnalité théandrique capable de réaliser un double
sacrifice de renoncement divin et humain 4 la fois.
Un tel renoncement existait déja, 4 un certain
degré, dans les transformations cosmiques et histo-
riques : cela est vrai, d’une part, en ce qui concerne
le Verbe divin qui, par un acte libre de sa volonté
divine ou de son amour, renonce 4 la manifestation
de sa dignité divine (de la gloire de Dieu), abandonne
le repos de I'éternité, s'engage dans la lutte contre
le principe du mal, subit tous les troubles de I’évo-
lution du monde, apparait dans les fers de I'existence
terrestre, dans les bornes de l'espace et du temps,
se montre 42 ’humanité naturelle et agit sur elle dans
diverses formes de la vie mondiale, qui cachent
plutét qu’elles ne révélent la véritable essence de
Dieu: c¢’est vrai, aussi, de la nature universelle et de
I’humanité, qui sans cesse renoncent a leurs formes



LE CHRISTIANISME 123

concretes dans leur anxiété perpétuelle et leur aspi-
ration constante & recevoir de nouvelles impressions
de 'image divine. Mais dans ces transformations cos-
miques et historiques, ce renoncement, de part et
d’autre, n’est pas parfait : pour la Divinité, ces
théophanies ont des limites extérieures seulement,
n’ont lieu que pour d’autres étres qu’elle-méme (pour
la nature et ’humanité), mais n’ont aucun rapport
avec la vie divine intime *; la nature et I’humanité,
par contre, ne renoncent a elles-mémes dans leur
évolution que par une inclination instinctive et non
~par un acte libre. Dans la personnalité théandrique
I'union intime avec la nature et '’humanité constitue
le renoncement réel du principe divin & lui-méme;
il en est ainsi parce qu’il se met en relation avec ces
¢léments autres, non par une action extérieure, en
limitant autrui sans changer soi-méme, mais au con-
traire en se limitant intérieurement lui-méme et
faisant place en soi 4 ces éléments extrinséques; le
principe divin s’y humilie, descend, revét ’apparence
de I'esclave (1); non seulement, il se cache a ’homme
par les limites mémes de la conscience humaine
comme cela avait lieu dans les théophanies anté-
rieures et incomplétes, mais il accepte lui-méme ces
limites; ceci ne veut pas dire qu’il s’est enfermé dans
ces limites, chose impossible, mais qu’il ressent ces
limites comme siennes @ un moment donné par une
énergie active de sa part. Par contre, cette limitation

* Expliquons ce qui vient d’étre dit par une comparaison empruntée
au monde de la nature : ’homme, &tre comparativement supérieur,
agissant sur quelque animal inférieur, ne peut pas lui apparaitre
dans toute la plénitude de sa vie humaine; mais, les formes limitées
au moyen desquelles le chien, p. ex. pergoit ’apparition de son
n'lai.tre appartiennent seulement aux facultés de l’animal et ne
limitent, ni ne modifient aucunement I'existence propre a ’homme
qu’il pergoit.

(1) Ct. Philip. 11, 6-8.



124 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

que la Divinité s'impose a elle-méme dans le Christ
rend libre son humanité et permet & sa volonté
naturelle de renoncer librement a elle-méme en faveur
du principe divin, non pas en tant que celui-ci agirait
en force extérieure (un tel renoncement ne serait
pas libre), mais comme force interne et elle acquiert
ainsi ce principe. Le Christ, comme Dieu, renonce
librement & la gloire divine et, par cela méme, il
acquiert, comme homme, la possibilité d’en devenir
participant.

Mais, avant d’acquérir cette gloire, il faut que la
nature humaine et la volonté du Sauveur se ren-
contrent avec la fentafion du mal. La personnalité
théandrique a une double conscience : celle des limites
de I'existence naturelle, et celle de son essence et de
sa force divine. Eprouvant, donc, en réalité, 1'état
limité de I'existence naturelle, le Dieu-homme peut
subir une tentation d’origine extérieure, celle de faire
de sa force divine un moyen pour atteindre des fins
qui excedent ces limites.

En premier lieu, il y a, pour un étre soumis aux
conditions de l’existence matérielle, une tentation
de faire du bien matériel un but et de sa force divine
un moyen pour l'atteindre : « Si tu es le Fils de Dieu,
dis que ces pierres deviennent des pains » dans ce
cas, la substance divine : « si tu es le Fils de Dieu »,
et la manifestation de cette substance, les paroles :
« dis », doivent servir de moyen pour satisfaire une
exigence matérielle. En réponse a cette tentation,
le Christ affirme que la parole divine n’est pas au
service de la vie matérielle, mais qu’elle est, elle-méme,
la source de la vraie vie pour I’homme : « L’homme
ne vit pas seulement de pain, mais de toute parole
qui sort de la bouche de Dieu » (1). Ayant vaincu

(1) Mt. 1V, 3-4; Luc IV, 3-4.




LE CHRISTIANISME 125

cette tentation de la chair, le Fils de 'homme regoit
I’empire sur toute chair.

En second lieu, ’'Homme-Dieu, affranchi de toute
impulsion matérielle, est soumis a4 la tentation de
faire de sa force divine un moyen d’affirmation de
sa personnalité humaine, de pécher contre la raison,
de tomber dans la présomption : « Si tu es le Fils de
Dieu, jette-toi en bas, car il est écrit : Il a ordonné
a ses anges de veiller sur toi, ils te porteront dans
leurs mains, de peur que ton pied ne heurte contre
quelque pierre ». Cette action (« jette-toi en bas »)
serait un défi envers Dieu de la part de I’homme
n’ayant confiance qu’en soi, une tentation de Dieu
par I'homme, et voici la réponse du Christ : « Il est
écrit aussi : Tu ne tenteras point le Seigneur ton
Dieu » (1) *. Ayant vaincu le péché de Uintelligence,
le Fils de ’'Homme obtient I’empire des intelligences.

Et voici que se présente la troisiéme tentation,
la derniére et la plus violente. L’esclavage de la chair
et la présomption de I’esprit sont écartés, la volonté
humaine se trouve élevée & un haut degré moral
et se reconnait supérieure a toutes les autres créatures;
au nom méme de cette valeur morale, 'homme peut
vouloir dominer le monde pour le conduire a la per-
fection; or, ce monde git dans le mal et ne va pas se
soumettre volontairement A la supériorité morale;
donc, il faut le contraindre a la soumission, il faut

(1) Mt. IV, 6-7; Luc 1V, 9-12.

.* Quelquefois, on comprend ces paroles comme si le Christ avait
dl_t au tentateur : « Ne me tente pas, Moi, qui suis ton Seigneur,
Dieus . O.r, cette explication n’aurait aucun sens, le Christ, subissant
la tentation non comme Dieu, mais comme homme. En effet, la
se:conde réplique du Christ, tout comme la premiére, présente une
réponse directe A la proposition du tentateur; il propose de tenter
I?lf‘.u par une action téméraire et c¢’est contre cette deuxiéme propo-
sition, comme contre la premiére, que le Christ allégue les Ecritures,
en Pespeéce leur sentence défendant de tenter Dieu,

-



126 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

employer la force divine comme contrainte pour
soumettre le monde. Mais user ainsi de la violence
injuste pour atteindre des fins bonnes serait avouer
que le bien par lui-méme est impuissant, que le mal
est le plus fort et adorer le principe du mal qui domine
le monde : « et il lui montra tous les royaumes du
monde et leur gloire, et il lui dit : je te donnerai
toutes ces choses, si, te prosternant, tu m’adores ».
C’est ici qui se pose nettement pour la volonté
humaine la question fatale : en quoi croit-elle? et
que veut-elle servir, la force divine invisible, ou la
force du mal, dont{le régne dans le monde est mani-
feste. Mais la volonté humaine du Christ a vaincu
cette tentation de la recherche du pouvoir méme
apparemment justifiée, s’est soumise librement au
vrai bien et a renoncé a toute entente avec le mal
régnant dans le monde : « Alors, Jésus lui dit : Retire-
tol, Satan, car il est écrit : Tu adoreras le Seigneur,
ton Dieu, et tu ne serviras que lui seul ». Ayant vaincu
le péché de I'esprit, le Fils de 'Homme recut le
pouvoir supréme sur le royaume de l’esprit; ayant
renonce a user de la force terrestre et a poursuivre
la domination sur la terre, Il s’est acquis le service
des puissances célestes : « et voici que des anges
s'approchérent et ils le servaient » (1).

En surmontant ainsi les tentations du principe
du mal, qui inclinaient sa volonté humaine vers
I'affirmation d’elle-méme, le Christ nous montre
I'harmonie de cette volonté humaine, qui lui est
propre, avec la volonté divine, qui divinise son
humanité par I'effet de I'incarnation de sa Divinité.
Mais, la victoire du Christ ne se borne pas a cela.
Etant un homme complet, il posséde, outre I'élément

(1) Mt. 1V, 8-11; Luc, IV, 5-8.



LE CHRISTIANISME 127

purement humain (la volonté raisonnable), un élé-
ment naturel et matériel; non seulement Il s’est fait
homme, mais Il s’est aussi fait chair, « capé éyévero ».
Cette victoire spirituelle remportée intérieurement
sur la tentation doit trouver son achévement dans
un exploit de la chair, du principe de la sensibilité,
en subissant des souffrances et la mort; c’est pourquoi
il est dit dans I’'Evangile, aprés le récit de la tentation
au désert, que le diable s’est écarté du Christ pour
un certain temps. (1) Si le principe du mal a été vaincu
intérieurement par ’abnégation de la volonté propre
et n’a donc pas eu accés au centre de I’étre humain
(du Christ), il conserve cependant son pouvoir sur
la périphérie, sur sa nature sensible. Cette derniere
ne peut non plus étre affranchie que par le méme
procédé d’abnégation de soi, par la souffrance et la
mort; la volonté humaine du Christ, s’étant soumise
librement a sa Divinité, Lui soumit aussi de la sorte
sa nature sensible et, malgré l'infirmité de cette
derniére (priére du calice), lui fit accomplir en elle-
meéme la volonté divine jusqu’au bout, par le procédé
physique de la souffrance et de la mort. Ainsi se
reconstitue, dans le second Adam, I’ordre normal des
trois principes violé par le premier. Le principe
humain, en se placant dans un rapport convenable
de soumission volontaire a 1'égard du principe divin
considéré comme la plénitude de son bien, devient
par 14 méme, 4 nouveau, le principe médiateur et
unifiant entre Dieu et la nature, car celle-ci, purifiée
par la mort de la croix, perd son caractére de parti-
cularité matérielle et sa lourdeur et devient l’ex-
pression directe et l'instrument de I'Esprit divin,
devient le vrai corps spirituel de 'Homme-Dieu

(1) Luc IV, 8.



128 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

ressuscité. Le Christ a révelé, par sa vie, par sa mort
et par sa résurrection, que Dieu, incarné en Lui, est
au-dessus de la loi et de la raison, qu'll peut faire
bien plus que d’étouffer le mal par sa force ou de le
dévoiler par sa lumiére, qu'Esprit infini de vie et
d’amour, Il régénére et sauve la nature qui git dans
la perdition, car Il transforme ses mensonges en vérité
et sa perversité en bonté, trouvant sa gloire dans cet
acte d’amour victorieux. « Et nous avons vu sa
gloire, une gloire telle que celle du Fils unique venu
d’aupres du Pere, étant plein de grace et de vérité » (1).

On savait, avant le Christ, que la vie naturelle
de la chair est une vie dans le mal et le mensonge,
non seulement sous les formes grossiéres de la vie
animale, mais aussi sous les formes accomplies de
la vie sociale des hommes. Les sages hindous, les
bramines et les bouddhistes le savaient, de méme
que les philosophes grecs, Platon et ses successeurs.
Mais, il ne suffit pas de connaitre et de condamner
cette vie mauvaise, il ne suffit pas d’imaginer une
autre vie, véritable et bonne, que les adeptes de la
philosophie platonicienne plagaient dans le monde
idéal et absolu de la vérité, de la beauté et de la bonte,
il faut montrer, aussi, en réalité, que cette vie existe,
il faut I'introduire dans I’homme et dans la nature,
en indiquant ce qui y est apte a participer de cette
véritable vie. Si cette vie est la vraie vie, elle ne
peut rester impuissante et inefficace, elle doit dominel:
le mensonge et le mal de la vie et vaincre la loi
mauvaise qui y regne.

Le fondement de la vie charnelle, c’est le mf:ll}
sa fin, c’est la mort et la putréfaction; le principe
de la vie vraie, c’est I’amour vainqueur du mal;

(1) Jn. 1, 14.




v

r”:/
|
'
i

LE CHRISTIANISME 129

sa fin, c’est la résurrection, qui triomphe de la mort.
Mais, si la mort et la putréfaction sont invincibles,
c’est alors que la loi de la vie charnelle, la loi du
péché et de la servitude est I'unique loi du monde,
c’est que la vie charnelle est la seule et vraie vie,
qu’il n’y en a, en réalité, pas d’autre, que toute autre
vie n’existe que dans le domaine de I’imagination
et des pensées des hommes; alors, en vérité, il n’existe
qu’un torrent de matiere et tout le reste n’est qu’'un
vain réve. S’il en était ainsi, vivons notre vie présente,
buvons, mangeons et amusons-nous aujourd’hui, car
tout ce qui est d’hier est mort et ne revient pas, et
demain, nous-mémes, nous mourrons (1).

Mais, si une autre vie, la vie spirituelle n’est pas
seulement un réve, elle doit se rendre manifeste non
seulement en sensations et en désirs, en pensées et
en paroles, mais en fait, en upne victoire réelle de
I'esprit sur la nature matérielle; aussi, cette victoire
de la force spirituelle sur la matiére doit-elle avoir
un tout autre caractére que celle qu’une force maté-
rielle remporte sur une autre dans la lutte naturelle
pour la vie, ou le vaincu est sacrifié, absorbé et
anéantl. Au contraire, le principe spirituel doit
montrer, dans sa victoire méme, sa supériorité, non
Pas en exterminant et anéantissant cette nature
vaincue, mais en la régénérant et lui conférant une
nouyelle et meilleure forme de I’existence. La résur-
rection est une réconciliation intime de la matiére
et de I'esprit, auquel la matiére s’unit alors intime-
mejn't, comme a son expression réelle, un corps
Splr.ztu_el. La vérité définitive et distinctive du
Christianisme consiste en une spiritualisation et en
une divinisation de la chair. Rien n’est aussi contraire
-

(1) Cf. Is. XXI1I, 13 et I Cor. XV, 32.
Fond. spir. 9



130 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

a cette vérité qu’un spiritualisme unilatéral. L'incar-
nation et la résurrection du Logos divin en Jésus-
Christ est un triple triomphe; les trois principes de
I'existence : divin, matériel et humain s’y mani-
festent dans leur sens absolu. Dieu est glorifié dans
le monde, parce qu'll se manifeste comme un étre
réel, tout-puissant et infini, qui ne se borne pas 4
contenir la force hostile de la matieére et & discerner
I'erreur de celle-ci, en écartant de soi sa fausseté,
mais la pénetre dans son essence intime, tout comme
Il connait la sienne propre, se la soumettant, se
I’assimilant et s’y réalisant. Cela est, tout a la fois,
I’achevement complet du plan relatif a la nature
matérielle et le triomphe de celle-ci : car, avant
I'apparition de I’homme spirituel, la force naturelle
de chaque étre, sa volonté vitale particuliére aspirait
a une existence infinie, mais était dominée par la
loi générique qui détruit sous son joug chaque
individu; et, si 'homme naturel peut pénétrer dans
le domaine de I’étre éternel, il ne le peut que par la
contemplation; sa vie personnelle, par contre, reste
soumise a la méme loi de l'existence matérielle, a
I’esclavage de la mort et de la putréfaction, comme la
vie de toute autre créature. Ce n’est que dans 'incar-
nation et la résurrection du Dieu-Homme, que, pour
la premiére fois, I'étre naturel, sous la forme de I'orga-
nisme humain, atteint le but de son désir infini, en
obtenant la plénitude et I'intégrité de la vie divine.
Ce n’est pas la ruine de I'individu naturel qui est la
solution de la contradiction mondiale du particulier
et du général, mais sa résurrection et sa vie éternelle.
Enfin, ce résultat est acquis par I'action raisonnable
et libre de la volonté humaine. La condition de la
résurrection, c’est le sacrifice, cet acte de la personné
divino-humaine du Christ, par lequel Il a renonce




!

LE CHRISTIANISME 131

—

a la loi du péché et s’est soumis 4 la volonté absolue
de Dieu, faisant du principe humain en Lui l'in-
strument de 'action divine sur la nature matérielle.
La racine du mal mondial étant ainsi ébranlée, son
fruit, la mort, fut pareillement anéanti par la résurrec-
tion, qui est non seulement la victoire du divin et de
la matiére, mais aussi du principe humain qui les relie.

La parfaite incarnation humaine du sens divin
dans le Christ donne au principe humain la liberté
d’entreprendre une activité nouvelle. Si I’ancienne
humanité, qui n’avait fait que chercher Dieu, ne
pouvait pour cette raison vivre selon Dieu, au con-
traire, la nouvelle humanité a laquelle le vrai Dieu
est révélé dans le Christ, se trouve obligée de vivre
selon Dieu, c’est-a-dire de s’assimiler activement et
de faire croitre le germe de vie divine qui s’est mani-
festé en Lui. Elle n’a plus a rechercher la vérité,
elle lui est donnée, elle doit la réaliser effectivement.
Mais puisque cette vérité, qui lui est donnée, est
absolue et infinie, il faut qu’elle soit réalisée en fout,
dans toute la plénitude de I'existence humaine et
naturelle; celle-ci ne peut plus se fermer a elle, car
il faut que Dieu soit tout en tous. L’ancien monde
se contentait de contempler la Divinité comme une
idée; le nouveau, auquel la Divinité est apparue en
réalité, ne peut se contenter de cette contemplation,
il doit vivre et agir en vertu du principe divin qui
s'est révélé en lui, se transformant d’aprés l'image
et la ressemblance du Dieu vivant. L’humanité ne
d_oit pas seulement contempler Dieu, mais se laisser
diviniser par cette contemplation; la nouvelle religion
ne peut pas n’étre qu'une vénération passive de
Dieu (feooéBeia), ou une simple adoration (Beodarpela),
mais doit devenir une activité en Dieu et avec Lui
(Beovpyra), c’est-a-dire une action conjointe de Dieu




R e ™

132 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

et de 'homme, afin de transformer I’humanité de
la chair ou naturelle en une humanité spirituelle
et divine. Il ne s’agit pas d'une création (de rien),
mais d’une transformation, d’une transsubstantiation
de la matiére en esprit, de la vie de la chair en vie
divine.

VI. — L’essence des sacrements chrétiens.

La vie matérielle de ’homme, qui lui est commune
avec les autres animaux, se rameéne, en fin de compte,
a deux fonctions fondamentales : la nufrition et la
procréation. La nutrition selon la nature est, en
somme, un meurtre, la transformation d’un étre
vivant en matiére sans vie, pour conserver sa propre
vie mortelle. La procréation, selon la nature, est un
suicide pour celui qui se reproduit, c’est une trans-
formation de soi-méme en quelque chose de matériel
pour produire la vie mortelle dans un autre. L’une
et I’autre fonction sont des meurtres, mais, I’'individu
est le meurtrier dans l’acte de la nutrition, tandis
que c’est le genre qui I'est dans la procréation.

Ce cannibalisme de la vie naturelle de ’humanité
est sanctionné par la religion naturelle, qui, elle-
méme, prise dans son fondement, est aussi du

cannibalisme *.

* Entre les religions pré-chrétiennes, nous trouvons une différence
essentielle : c’est qu’ou bien I’homme adore servilement les fonde-
ments réels de la vie naturelle, parce qu’il y voit I'effet direct d’une
force supérieure, ou bien, il condamne absolument l’existence natl.l-
relle, comme un mal et un mensonge, et, étouffant en lui la vie
matérielle par l'ascétisme, cherche Dieu dans une contemplation
abstraite. Or, les religions du premier groupe (purement naturelles)
sont toutes en contradiction absolue avec le christianisme et ce sont
elles que j’ai en vue maintenant; les autres ne font que préparer au
christianisme et ménagent une transition vers lui.




LE CHRISTIANISME 133

e

La Divinité y dévore I'humanité, elle la dévore
dans les sacrifices ou le sang humain est offert, tels
que nous les trouvons a la base de toutes les religions
pré-chrétiennes; elle Ja dévore dans un orgiasme
phallique, ou I’élan de la vie du genre emporte Ila
conscience personnelle et plonge I'homme dans le
torrent sombre des phénoménes naturels. Le prince
de ce monde, « qui était homicide depuis le commen-
cement » (1), se nourrit de la chair et du sang de
’homme, de sa substance, parce que c’est une puis-
sance extérieure et étrangére a I’homme, comme
dans la nature chaque étre est extérieur et étranger
aux autres. L’apparition dans le Christ d’un Dieu
véritablement homme transforme la base de la reli-
gion. Dés lors, Dieu ne se nourrit plus de I’homme,
mais au contraire se donne a lui en nourriture. Le
Christ, ayant transformé son corps matériel (méca-
nique) en un corps spirituel (dynamique) par son
sacrifice divino-humain, le donne a I’humanité en
nourriture. Si les corps des animaux et des plantes,
dont nous nous nourrissons, ne peuvent, étant mortels,
conserver que notre vie mortelle, le corps du Christ,
au contraire, étant spirituel et immortel, nous donne
I'immortalité et la vie éternelle (Ev. de S. Jean VI,
27, 32, 33, 35, 45-58). Mais, il est nécessaire a cette
fin que nous-mémes nous transformions ce corps
spirituel en- notre vie (id. XV, 1, 4). Car, si ’assimi-
lation matérielle de la nourriture A notre COrps
s'effectue par un procédé obscur de la nature, a
Iinsu de notre conscience et de notre volonté, — ce
qui fait que notre corps ainsi sustenté reste inconnu
de notre esprit et lui résiste, — la nutrition spirituelle,
au contraire, doit se réaliser comme notre acte libre

-_—

(1) Jn. VIII, 44.




134 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

et conscient et avoir pour résultat un corps lumineux
et soumis & notre esprit. L’humanité, étant pénétrée
dans son ame et dans son corps par la corporalité
spirituelle du Dieu-Homme, le Christ, donne naissance
a un corps divino-humain. En outre, de méme que
la plénitude de la nutrition naturelle aboutit a Ia ‘
croissance naturelle, ainsi la plénitude de la nutrition
spirituelle doit produire une croissance spirituelle, |
c’est-a-dire '’extension de la vie immortelle 4 toute
la nature meurtrie et délabrée, qui doit étre a nouveau
réunie 4 ’humanité comme son corps vivant. Quant
4 I'’humanité, sa spiritualisation doit aboutir a la
réunion de la partie de '’humanité qui a encore la
vie physique (I'Eglise visible) a celle qui est morte
physiquement (4 I'Eglise invisible). Cette réunion des
trois parties du monde qui sont 4 présent séparées :
de son esprit, — Eglise invisible ou monde spirituel;
de son Ame, — humanité vivante ou Eglise visible;
et de son corps, — nature extérieure matérielle, — |
sera une reconstitution de tout en une intégralité
absolue, un universel réfablissement. Ce monde, |
formé de trois éléments mais réunis en un, le monde
ainsi rétabli, sera une image véritable et achevee du
Dieu-Trinité, sera vraiment son régne, I’expression
de sa force et de sa gloire. Cette entiére réunion du
monde rétabli et de Dieu, ou encore l'incarnation
parfaite du sens absolu dans le monde, comme dans
un organisme vivant de la Divinité, ou Dieu sera
tout a tous, c’est la fin de I'ccuvre, dont le dé_bl}t |
est marqué par l'incarnation du méme sens divin
dans I'étre individuel de Jésus, premier-né des
mortels et pierre angulaire du temple vivant universel
dans la création. Dans cette ceuvre, I’humanité c.loit
coopérer avec Dieu, car, faute d’une telle coopération,
il n'y aurait pas d’union intime compléte, de con-

L



LE CHRISTIANISME 135

e

jonction de Dieu et .de la création; I.e sens de l’exis'tence
ne serait pas exprimé, lequel exige non une simple
union, mais la concorde de tous, I’UI:llté de tous.
Or, la coopération de 'humanité et de Dieu da_ns cette
ceuvre de rétablissement universel doit consister en
une transformation graduelle, libre et consciente dp
la vie de la chair, en soi et hors de soi, en une vie
spirituelle, — une matérialisation de Pesprit et une
spiritualisation de la matiére — une union nouvelle
de ces deux éléments dont la division est la base de
la vie de la chair. Mais, puisque la religion naturelle
était I’expression ultime de la vie de la chair, le
christianisme doit, en somme, présenter une véritable
antithése de cette religion. Au lieu du cannibalisme
et des sacrifices fratricides, 'amour fraternel (dyams),
la grace de I'Eucharistie; au lieu du symbole de la
force animale et de la passion physique, la croix,
signe de la force spirituelle surmontant toute souf-
france; et, enfin, au lieu de I'orgiasme exalté, ou la
personnalité libre et raisonnable de I’homme est
subjuguée et absorbée par la vie insensée du genre,
au lieu de ce triomphe de la nature aveugle éternisant
la mort et la putréfaction, la résurrection des morts et
le rétablissement de tout, (dmokarasraots T@v mavTwy),
c’est-a-dire le triomphe du sens vivant sur la matiére
morte; éternisation de la personnalité humaine par
la soumission des forces physiques aveugles & la
volonté raisonnable de I’homme. Dans la religion
naturelle, I'’homme, sacrifiant le vral sens de sa vie,
devenait quelque chose de matériel dans I’ensemble
de la nature; dans le christianisme, ’homme, sacrifiant
Ses tendances insensées, fait de la nature aveugle
une matiére de sa substance raisonnable et forme de
01 un organe vivant de l'idée cosmique de Dieu.

Tel est le probléme et le sens vital du christianisme,




136 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

Par sa solution, le mal qui régne dans le monde est
vaincu sous ses trois aspects; par l'activité libre et
consciente de I'humanité régénérée dans le Christ,
I’arbre meurtrier de l’ancienne nature, cet arbre
dont la racine est le péché, dont le tronc est la maladie,
et dont le fruit est la mort, doit étre transformé en
I’arbre immortel d’'une vie nouvelle, arbre enraciné
dans I'amour et la fraternité, se développant comme
la croix du sacrifice spirituel, et portant le fruit
de la résurrection générale.



CHAPITRE 1II

L'EGLISE

La relation parfaite de la Divinité et de la nature
dans I'homme qui a été réalisée par la personnalité
de Jésus-Christ, comme centre spirituel ou chef de
I’humanité, doit devenir celle de toute 1’humanité,
qui est son corps.

L’humanité, réunie & nouveau a son principe divin
dans le Christ, est I’Eglise, corps vivant du Logos
divin, incarné, c’est-a-dire individualisé historique-
ment dans la personnalité divino-humaine de Jésus-
Christ.

Ce corps du Christ s’est présenté d’abord comme
un germe insignifiant sous la forme de la petite
communauté des premiers chrétiens, il croit peu a
peu et se développe et embrassera, 4 la fin des temps,
toute I’humanité et la nature, en un seul organisme
universel et théandrique. L’ensemble de la nature,
en effet, attend aussi avec espoir, selon les paroles
de I’ Apdtre, la révélation des fils de Dieu, « parce que
les créatures ont été assujetties a la vanité, non pas
de leur propre volonté, mais a cause de celui qui les
a assujetties; dans l’espoir qu’elles seront elles-
mémes délivrées de cet asservissement a la cor-
ruption, pour avoir part a la liberté de la gloire des
enfants de Dieu, car nous savons que toutes les
créatures gémissent et souffrent jusqu’a présent » (1).

(1) Rom. VIII, 20-22.




138 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

Cette révélation et cette gloire des fils de Dieu
qu’attendent avec espoir toutes les créatures, c’est
I'extension générale de la libre union théandrique
dans toute I'humanité, dans tous les domaines de
sa vie et de son activité; tous ceux-ci doivent trouver
leur terme dans I’harmonie de I'unité divino-humaine,
doivent faire partie d'une libre théocratie, dans
laquelle I'Eglise universelle atteindra la pleine mesure
de I'dge du Christ.

Partant de cette conception de I'Eglise, corps du
Christ, (non dans le sens d’une métaphore, mais
dans celul d’'une formule métaphysique), nous devons
ne pas perdre de vue que ce corps croit inévitablement
et se développe, que, par conséquent, il se modifie
et se perfectionne. L’Eglise est le corps du Christ,
mais jusqu’a présent elle n’est pas encore son corps
glorifié et completement divinisé. L’existence actuelle
de I'Eglise sur la terre correspond au corps de Jésus
pendant sa vie terrestre, (avant sa résurrection), a
ce corps qui, tout en faisant apparaitre dans certains
cas des qualités miraculeuses, (de telles qualités sont
aussi inhérentes maintenant a I’Eglise) était, cepen-
dant, un corps mortel, matériel, chargé de toutes
les infirmités et de toutes les souffrances de la chair,
car le Christ s’est chargé de toutes les infirmités et
de toutes les souffrances de la nature humaine.
Mais, de méme que dans le Christ tout ce qui est
faible et charnel est absorbé, par la résurrection
du corps spirituel, ainsi doit-il en étre dans son
corps universel, 'Eglise, lorsqu’elle aura atteint sa
plénitude. Alors, tout ce qui y est spirituel se sera
incarné dans la matiére et toul ce qui est matériel
sera complétement spiritualisé. Cependant, méme a
présent, I'Eglise, corps vivant du Christ, a déja les
premiers germes de la vie future parfaite.




[

L’EGLISE 139

e

Bien que la vie spirituelle de I’humanité se trouve
beaucoup au-dessus de la vie naturelle, t.outefcus
quelques particularités, qui sont caractéristiques de
foute espéce de vie, leur sont nécessairement propres
a toutes deux. Toute vie réelle déterminée implique
sa propre forme définie correspondante; ainsi la vie
physique de ’homme ne peut se réaliser sous la forme
d’un mollusque ou d’un arbre, mais exige celle du
corps humain. Nous trouvons la vie dans un corps
vivant; mais ce corps n’est pas un simple aggrégat
de parties et d’éléments séparés, (de cellules, de
fibres, de tissus), mais représente un certain agence-
ment de tous ces éléments, et c’est en fonction de
celui-ci que chacun de ces éléments recgoit sa place et
sa destination vitale en une liaison déterminée avec
tous les autres. C’est ainsi que dans un corps vivant
nous distinguons : 1) un ensemble de parties et
d’éléments séparés capables de constituer ce corps;
2) 1a forme organique qui fait de ces éléments un
corps réel; 3) la force active de la vie se manifestant
dans toutes les fonctions et tous les mouvements des
parties, soumises a4 l'unité du tout. Sans cette force
active, nous n’aurions qu’un corps mort, mais, sans
forme organisante, nous n’aurions aucun corps.

La vie religieuse de I'’humanité chrétienne, comme
toute vie, exige une forme déterminée et la trouve
dans U'Eglise. Selon la parole divine, I'Eglise étant
pour tous le corps vivant du Christ, nous discernons
en elle : 1) la pluralité des individus humains dont
elle est composée; 2) la forme unique organisante
qui les unit en un seul tout; et 3) I'action de I’Esprit
de Dieu, unifiant tout, a ’aide de laquelle ce tout vit
et se meut en une action mutuelle de tous les dons et
services divins particuliers. Il est clair que, si 'Eglise
ne peut exister sans hommes et sans le Saint-Esprit,




140 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

elle ne peut non plus exister sans forme organisante,
au moyen de laquelle I'Esprit de Dieu agit parmi les
hommes comme parmi les membres d'un seul tout,
indépendamment de leur état limité et personnel.
Ceux qui ont adhéré a cette forme générale et
invariable de I'action divine, qui se laissent organiser
par elle et incorporer au Christ, qui entrent dans le
corps vivant du Christ, ne peuvent par leurs défauts
particuliers et transitoires altérer la dignité éternelle
de I'Eglise en son ensemble. Méme dans un corps
physique, les membres isolés peuvent étre blessés
ou paralysés, mais tout le corps vit, cependant, et
agit, pouvant méme, par une réaction vitale, guérir
aussi les membres atteints. Le corps ne meurt néces-
sairement que lorsque ses parties fondamentales, le
ceeur et la téte, sont atteints. Mais, la téte et le coeur
de I'Eglise, le Christ et la Sainte Vierge, se trouvent
dans un monde éternel et ne peuvent étre atteints.
Un tout saint et immaculé ne peut naitre de parties
vicieuses; si donc, I'Eglise n’était qu’une assemblée
d'individus isolés, elle ne pourrait étre sainte et
immaculée, puisqu’il n’y a pas sur la terre d’étres
humains sans péché. Mais I'Eglise visible tient sa
vie et sa force, indépendamment des hommes soumis
au péché, du Christ Lui-méme, en qui réside corporel-
lement toute la plénitude de la Divinité, et par la
médiation de la Trés Sainte Vierge, la toute Imma-
culée, et de toute I'Eglise invisible des Saints. C’est
pour cette raison que nos imperfections humaines
ne peuvent en aucune maniére abolir la sainteté de
I'Eglise. Quant a nous, étres humains, qui appar-
tenons 4 I'Eglise, mais ne sommes pas cette force
qui I'organise, notre tiche morale est de nous efforcer
de mener une vie qui corresponde et soit conforme
a la vie divine, cette vie, dont nous recevons les




L' EGLISE 141

e

remiers germes et le modéle par les formes sacrées
de I'Eglise. C’est le but de toute I’activité chrétienne
que s'accomplisse I'Eglise dans les hommes ou
qu’arrive le régne divin sur la terre. Ce but, nous ne
devons pas le concevoir comme déja réalisé, car,
en réalité, le régne divin n’est pas encore accompli
sur la terre et Dieu regne plutdt sur les homres que
dans le cceur des hommes.

Pour atteindre ce but, le régne divin sur la terre,
I'homme peut-il et doit-il compter sur ses propres
forces, sur les élans du sentiment personnel, sur son
interprétation individuelle des textes sacrés, etc., ou
ne doit-il pas s’appuyer sur quelque chose de plus
stable, de plus puissant et de plus parfait que lui-
méme et ses semblables? Faut-il répondre a une
pareille question? Tant que I'nomme demeure dans
son état limité et son particularisme et s’y obstine,
Dieu n’est pas en lui; mais, s’il veut sortir de cette
limitation, il doit se tourner vers ce qui lui est
supérieur et est plus grand que Jui. Ceci, il le trouve
dans I'Eglise, dans son fondement divin et sa forme.
Tout ce que 'homme prend ou donne comme sien,
c’est-a-dire comme provenant de lui, est nécessaire-
ment conventionnel et limité, notamment parce
qu'émanant d’un étre conventionnel et limité; au
contraire tout ce qui vient de I'Eglise universelle
posséde par cela méme une forme non conditionnelle,
(une forme de I'absolu), parce que cela émane non
d’un étre personnel, mais de I’Eglise, donc, du Christ,
donc de Dieu. Le régne de Dieu doit é&tre obtenu
par des voies divines et c'est I'Eglise qui nous
découvre ces voies. Pour réaliser le royaume de Dieu
sur la terre, 'homme a besoin : 1) d’une véritable
foi en Dieu; 2) d’étre juste dans ses relations avec tous
les hommes; 3) d’avoir sur la nature matérielle un




142 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

pouvoir conforme au but a atteindre. Or, pour avoir
une vraie foi en Dieu, i faut se trouver dans la
vérité et avoir l'esprit du Christ; mais 1’homme
individuel, demeurant dans son isolement et s’y
confinant, ne se trouve pas dans la vérité et n’a pas
I'esprit du Christ; pour avoir la vraie foi, il doit,
donc, mettre ses idées et ses opinions en accord
avec I'enseignement dogmatique de I’Eglise, qui porte
en elle I'esprit du Christ. La formule universelle de
la révélation, précisément comme formule universelle,
est la forme absolue de notre foi et garantit 'authen-
ticité de l'objet de notre croyance, car, tant dans
I'origine de cette formule que dans le fait de son
acceptation par nous, s’accomplit la condition morale
indispensable du savoir véritable, I’abnégation de
tout esprit charnel et particulier et l’adhésion a
Pesprit du Christ, c’est-a-dire a la vérité vraie.
De plus, pour avoir des relations de justice entre
tous, c’est-a-dire une forme absolue de la société
humaine, il faut qu’il n’y ait & la base de l’organi-
sation sociale aucun arbitraire humain, ce qui n’est
atteint que dans lorganisation hiérarchique de
I’Eglise, ot chaque membre a sa place et accomplit
sa mission, non en son nom & lui, mais au nom de
celui qui I’a envoyé; et toute cette organisation monte
directement vers la source de toute justice, vers le
Christ, seul véritable (authentique) Pontife et Roi (1).

(1) Soloviev, nous I’avons dit, écrivait ceci en 1882-1884; il n’est
pas sans intérét d’en rapprocher la déclaration catégorique qu’il a
formulée 4 la fin de son introduction a La Russie el L’ Eglise universelle,
livre publié par lui, en frangais, a4 Paris, en 1889 :

« Comme membre de la vraie et vénérable Eglise orthodoxe orientale
ou gréco-russe qui ne parle pas par un synode anti-canonique, nl
par des employés du pouvoir séculier, mais par la voix de ses grands
Péres et Docteurs, je reconnais pour juge supréme en matiere d,e
religion celui qui a éLé reconnu comme tel par saint Irénée, saint Denis




L'EGLISE 143

Enfin, pour maitriser la nature matérielle confor-
mément a ces fins, pour la transformer et en faire
I'enveloppe vivante, le milieu vivant des forces
supérieures, spirituelles et divines, un corps divin,
il est nécessaire 4 I'homme de posséder en soi un
premier germe de ce corps divin, la semence d’une
nouvelle nature supérieure et d’une nouvelle vie
supérieure, (corps spirituel); ce n’est que dans le
corps du Christ qu’est renfermée cette semence de
la pureté et d’un état lumineux, forme absolue d’une
matiére transfigurée; ce n’est qu’en nous unissant
mystiquement 4 ce corps du Christ que nous pouvons,
nous aussi, recevoir ce germe d’une vie nouvelle en
laquelle le pouvoir du Christ sur toute chair se trans-
met 4 nous. Et, en dehors de celle-lIa, nous ne
pourrions trouver dans notre nature dépravée, qui
est « corps de péché » aucune base pour rétablir
cette corporalité lumineuse et sainte, sans laquelle
nous serons toujours les esclaves du monde matériel
el non ses maitres, méme si pouvaient nous venir en
aide les esprits des sept spheres.

Adhérant A I'enseignement de I'Eglise universelle
et de ses conciles, nous recevons une vérité qul ne
dépend aucunement de I'intelligence humaine; recon-
naissant I'autorité divine de la hiérarchie apostolique,
llous nous soumettons 4 une institution qui n’est pas
sujette & l’arbitraire humain, nous nous soumettons
a la justice de Dieu; enfin, communiant aux saints

le Grand, saint Athanase le Grand, saint Jean Chrysostome, saint
Cyrille, saint Flavien, le bienheureux Théodoret, saint Maxime le
Confesseur, saint Théodore le Studite, saint Ignace, etc., a savoir,
I'apétre Pierre, qui vit dans ses successeurs et qui n’a pas entendu
€n vain les paroles du Seigneur : « Tu es Pierre et sur cette pierre
J'édifierai mon Eglise. Confirme tes fréres. Pais mes brebis, pais
Mmes agneaux » (p. LXVI).




144  FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

sacrements, nous recevons en nous la source d’'une
vie nouvelle et parfaite, source non empoisonnée
par notre corps de péché, semence incorruptible.
En résumé, par notre adhésion & 'unique Eglise de
Dieu, nous reconstituons et achevons notre existence
morcelée et limitée, nous Iul donnons comme com-
plément I'intégralité et la plénitude de la Divinité,
nous élargissons notre esprit borné en I'unissant a
I'esprit du Christ, nous corrigeons notre volonté
dépravée par la volonté juste du Christ, et nous
libérons notre nature sensible, esclave du péché,
en la faisant le corps spirituel du Christ, qui posséde
le pouvoir sur toute chair.

Nous nous sanctifions par la sainteté de I’Eglise,
mais I'Eglise ne se souille pas par nos péchés, car sa
sainteté ne vient pas de nous, mais de Dieu par le
Christ, et elle-méme n’est pas en nous, bien que
composée de nous, (de méme que notre corps se
compose de tissus et de fibres, tout en ayant son
caractére essentie] non pas en eux, mais dans leur
composition organique en forme d’un seul tout).
L’Eglise n’est pas seulement une assemblée d’hommes
(de croyants), avant tout elle est ce qui les rassemble,
c’est-a-dire une forme essentielle d’union, forme
donnée d’en haut, qui rend les hommes participants
de la Divinité.

Ainsi, 'essentiel du probléme religieux consiste en
ceci : recomnaissons-nous un principe supérieur a
I'homme, indépendant de nous et qui nous oblige
moralement? reconnaissons-nous, de méme, une forme
de l'action divine dans l'univers ou non? Si nous
reconnaissons dans la religion une telle forme supé-
rieure 4 ’homme, c’est-i-dire si nous reconnaissons
I’Eglise et nous soumettons a elle, c’est 1a, de notre
part, un sacrifice moral de renoncement a nous-




L'EGLISE 145

mémes, nous y perdons notre d4me pour la gagner.
Ce renoncement est presque une qualité¢ naturelle
chez les simples, chez le peuple; il est chose tres
difficile pour les intellectuels, majs est d’autant plus
obligatoire pour eux qu’ils ont, grace 4 la force de
leur intelligence, plus de moyens spirituels de recon-
naitre la vérité. Mais, cette abnégation coupe la
racine la plus intérieure et la plus profonde du péché
et de la déraison dans 'homme. Notre nature mau-
vaise et folle ne peut, cependant, étre régénérée
totalement en une fois, un processus long et com-
pliqué est indispensable pour cela dans toute ]’huma-
nité. C’est pourquoi, nous disant chrétiens et membres
de I'Eglise de Dieu, nous ne prétendons pas a la
perfection morale et a la sainteté, nous ne pensons
pas que la Divinité réside déja en nous, que nous La
possédons déja. Une telle participation et possession
du divin n’est aucunement attribuée par nous aux
ministres particuliers de I'Eglise, prétres et évéques.
Reconnaissant en eux des instruments de ’'action de
la griace du Christ, institués par Dieu, et désirant
que leur valeur morale corresponde a leur fonction
sacramentelle, nous ne rattachons pas, pourtant,
action de la grice & leur sainteté personnelle, car
nous savons que la force de Dieu se manifeste dans
la faiblesse. On ne doit pas confondre les instruments
avec celul qui les manie, ni le lit du torrent avec le
torrent lui-méme. Dans notre corps physique aussi,
tout un systéme de nerfs moteurs est indispensable
pour qu’il se meuve et agisse selon notre volonté
morale; ces nerfs sont les instruments (1) de notre
volonté dans la constitution matérielle du corps;
personne, cependant, ne pense que notre volonté

(1) Littéralement : « conducteurs », cf. p. 73, note 1.

Fond. spir. 10



146 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

réside en eux, que leurs ganglions et leurs fibres aient
par eux-mémes une nature morale; ils sont, au
contraire, de la méme nature matérielle que le reste
du corps. Or, tout comme notre activité morale reste
morale méme en se servant d’instruments matériels,
ainsi I'action divine reste divine et sainte, méme
quand elle emploie des intruments humains, qui
sont pécheurs, parce qu’elle est indépendante, passe
par Uintermédiaire de ces serviteurs, mais ne procéde
pas d’eux.

L’Eglise qu’a fondée le Christ, Dieu et Homme,
est aussi constituée d’un double élément divin et
humain. Mais, la différence consiste en ce que le
Christ est un Dieu-Homme parfait, tandis que
I’Eglise n’est pas encore un organisme humano-divin
parfait, mais seulement en voie de le devenir. La
nature humaine, qui est propre au Christ et est liée
indissolublement en sa personne a la Divinité, a
déja atteint, par sa résurrection et la vertu illumi-
native de celle-ci, 1’état de glorification, si bien que
tout ce qui est humain dans Celui qui est le Fils de
Dieu et le Fils de 'homme, qui est ressuscité et qui,
aprés son ascension, siége a la droite du Pere, tout
en restant humain, correspond en tout et est pleine-
ment conforme 4 sa Divinité, de telle fagon que
toute la plénitude de la Divinité réside en Lu
corporellement. Quant a I'Eglise du Christ, elle n’a
pas encore atteint cet état de glorification, et sa nature
humaine, bien qu’unie intérieurement 4 sa nature
divine, est encore loin d’exprimer celle-ci sous tous
les rapports et ne lui correspond pas complétement.
L’Eglise est sainte et divine parce qu’elle est con-
sacrée par le sang de Jésus-Christ et par les dons
du Saint-Esprit. Tout ce qui émane directement de
ce principe sanctifiant est divin, pur et immuable;




L'EGLISE 147

quant aux actes des ecclésiastiques, accomplis selon
leur caractére humain, méme au nom de 1'Eglise,
ils se présentent comme de valeur relative, ils sont
loin d’étre parfaits, mais seulement en voie de perfec-
tionnement. Ceci est le c6té humain de ’Eglise. Mais,
au dela de la nature humaine de I'Eglise, torrent
rapide et agité, il y a, formant I’Eglise divine et la
source infinie de la grace divine, I’action incessante
du Saint-Esprit, qui donne 4 ’humanité la vraie vie,
la vie dans le Christ et en Dieu. Cette action de la
grace a toujours existé dans le monde, mais elle a
pris, par l'incarnation du Christ, une forme visible
et tangible. Dans I'Eglise chrétienne, cet élément
divin n’est pas seulement une action intérieure et
insaisissable de l’esprit, mais apparait aussi comme
ayant déja une certaine forme de corporalité. Dans
I'Eglise de I'Ancien Testament, il y avait aussi des
formes, mais ce n’étaient que des représentations
symboliques du futur ou des présages; les formes
saintes du Nouveau Testament, au contraire, sont
des images réelles et authentiques de la présence de
la Divinité et de son action parmi les hommes. A
cause de I’état imparfait des éléments humains qui
forment I’Eglise, ces formes divines n’apparaissent
que comme les premiers germes ou les gages de la
vie divine dans I’humanité, ne devant atteindre leur
plein développement que dans la Jérusalem nou-
velle, dans la « Divinité-Humanité » glorifiée. Mais,
a présent méme, cette Jérusalem nouvelle, ville du
Dieu vivant, n’existe pas seulement dans les désirs,
les idées et les sentiments intimes des chrétiens : ces
formes divines de I'Eglise constituent déja les pierres
reelles sur lesquelles elle est fondée, sur lesquelles
sera €rigé et se présente déja en voie de construction
mystique continue tout I'édifice divin; aussi, bien

S




148 ~ FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

que tout ne soit pas divin dans I'Eqlise visible, cepen-
dant, le divin est déja visible en elle. Ces pierres
visibles sont inébranlables et indéfectibles, et sans
elles il n'y a pas d’Eglise.

Il y a, donc, d’abord, dans I'Eglise, un principe
divin ou ses germes, qul n’existe pas seulement dans
Ja raison ou l'intelligence, mais en formes corporelles,
réelles, visibles et tangibles. Mais, ce principe divin,
qui sanctifie 'Eglise et est sa base absolue et im-
muable, ne pénetre pas et ne constitue pas totalement
la vie de I'Eglise terrestre & un moment donné. C’est,
donc, qu’il y a, a coété de lui, une réalité humaine
qui ne lui correspond pas. Mais, précisément, parce
que ce principe divin est donné a I'’Eglise comme
une réalité, elle a pour tache d’adapter, de plus en
plus, ce qui est humain en elle & ce qui est divin,
de l'assimiler, de plus en plus, & sa chair et a son
sang, et c’est en quol consiste vraiment sa vie. Trois
conditions sont, donc, nécessaires a celle-ci : 1) recon-
naitre I’existence réelle et indépendante du principe
divin dans I'Eglise et savoir en quoi (en quelles
formes), il consiste; 2) reconnaitre I’élément humain
dans I'Eglise, le distinguer clairement de I’élément
divin dans toute I'activité ecclésiastique et savoir
en quoi ils ne correspondent pas l'un a l'autre;
3) s’efforcer de toutes facons de supprimer ce dés-
accord en soi et chez les autres, pour que tout ce qui
est humain dans I’Eglise devienne, autant que pos-
sible, conforme & ce qui est divin, pour que le nom
de Dieu soit, de plus en plus, sanctifié parmi les
hommes, pour que le régne de Dieu s’étende de plus
en plus largement dans le monde et que la volonté
de Dieu soit faite sur la terre comme au ciel.

Si nous accomplissons la premiére de ces conditions,
c’est-a-dire reconnaissons les germes divins de la vie



L'EGLISE 149

de I'Eglise, I'’exécution des deux autres suivra facile-
ment, avec notre bonne volonté, car, sachant avec
certitude en quoi consiste le divin et ne confondant
pas I’humain avec lui, nous verrons en quoi dans notre
vie réelle ces deux parties ne coincident pas; et,
comprenant ce qui constitue cette incompatibilité,
nous verrons comment il nous est possible d’y mettre
fin. L’essentiel est, donc, de discerner le divin dans
I'Eglise.

Nous savons que c’est par trois liens que s’organise
'unité par laquelle I'Eglise se tient sur son fondement
divin. Le Christ a dit : « Je suis la voie, la vérité et
la vie » (1). Si, donc, le Christ est constamment et
totalement présent & son Eglise, Il doit I’étre comme
poie, comme veérité et comme vie. La succession hiérar-
chique venant du Christ est la voie par laquelle la
grace du Christ s’étend & tout son corps, c’est-a-dire
dans 1'Eglise; la foi au dogme de sa divino-humanité,
par lequel nous professons que le Christ est homme
parfait, c’est le témoignage de la vérité du Christ;
les saints sacrements sont les sources de la vie du
Christ en nous. Dans la hiérarchie, le Christ Lui-
méme est présent comme voie; dans la profession
de foi, comme vérité; dans les sacrements, comme
vie; or, par I'union de ces trois faits se forme le
royaume de Dieu, dont le seigneur est le Christ.

Ces trois éléments suffisent & former I'Eglise divine.
La société humaine qui posséde une authentique
succession hiérarchique dérivant du Christ, qui pro-
fesse la vraie foi et a les véritables sacrements, a
tout pour étre I'Eglise; par contre, une société qui
serait privée d’un seul de ces éléments ne peut I’étre;
ceci résulte déja de leur union étroite et réciproque

(1) Jn. XIV, 6.




150 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

en vertu de laquelle I'absence de l'un d’eux fait
obstacle a l'existence réelle des autres. C’est ainsi
que le défaut de succession hiérarchique depuis le
Christ n’a pas seulement pour effet de Jaisser cette
société sans administration légitime et sans ordre
dans les actes ecclésiastiques, mais aussi d'y sup-
primer nécessairement la grace divine des sacrements
qu’administre le clergé, et, par suite de cette absence
de la vie de la grace, c’est-a-dire faute d’'une commu-
nication essentielle avec la Divinité, la profession
méme de la foi devient une formule abstraite et sans
vie. L’essence de I'Eglise, en tant que régne divin,
est, donc, déterminée par l'union indissoluble de
ces trois éléments, et nous avons maintenant a
rechercher I’expression de sa Divinité.

Pour Dieu et en Dieu, par conséquent aussi, pour
tous ceux qui sont déja en Dieu, pour les esprits
bienheureux de I’Eglise invisible, le régne divin est
déja créé, c’est-a-dire qu’ils ont devant les yeux
toute l'organisation hiérarchique de l'univers qui
s'offre dans toute sa perfection complexe, ils ont
devant eux toutes les profondeurs du savoir véritable
et toute la plénitude d’une communication vivante
et mystique de la Divinité avec la création; ce tout
tripartite leur apparait comme un seul organisme
parfait, nettement défini en toutes ses parties et
constitué conformément a sa destination, organisme
divinisé par Dieu ou corps de Dieu. Mais, dans
I'existence historique de I’Eglise visible aussi, ce
corps divin est déja donné dés I'origine en son inté-
grité, mais il n’est pas dévoilé, ne se manifestant que
graduellement. Selon la comparaison évangélique, ce
corps universel (royaume de Dieu), nous est donné
dés l'origine comme semence divine. La semence
n'est pas une partie, ni un organe particulier du




L'EGLISE 151

corps vivant, elle est le corps entier a4 I'état latent
ou potentiel, c’est-a-dire que celui-ci est pour nous
en un état caché (ses organes n’étant pas encore
individualisés), mais qui graduellement se découvr.'e.
Tant que la semence croit, le phénoméne matériel
ne nous fait rien voir d’autre que ce qui, dés le début,
était déja contenu dans la semence, dans un état
indépendant, comme force organisante et vivante.
Ainsi, pendant la croissance d’un arbre, ce n’est que
son état visible qui change et se perfectionne, mais
non la forme substantielle de ce méme arbre, con-
tenue déja intégralement des Iorigine dans sa
semence. Pareillement, la forme divine de I'Eglise,
parfaite et immuable par elle-méme (c’est-a-dire en
Dieu), croit, se développe et se perfectionne en nous;
ce mouvement progressif, qui la manifeste, forme
I'histoire de I'Eglise. Or, de méme qu'on ne peut
douter de ce mouvement historique, ainsi est-il
certain que, dés son origine, 1’élément divin, en sa
constitution tripartite, était déja réellement présent
dans 1'Eglise, comme une semence vivante de I’Esprit
divin. C’est pourquoi la modification et le perfection-
nement qui suivirent ne furent pas I'application
mécanique de nouvelles formes venues du dehors,
mais la croissance organique de la semence divine,
qui graduellement transformait le sol humain en son
corps et incarnait dans un matériel naturel ses
formes divines, que cette semence méme recélait
dés Torigine. Autrement dit, I'essence propre de
I'Eglise, qui, toujours, I'a constituée, n’a pas été
toujours ' clairement congue et exactement définie
Qar 1_’humanité chrétienne; au cours de I’histoire de
!Eghse, cette essence divine, qui, depuis un temps
§mmémorial, y réside, passe de cet état latent et
Inconscient 4 un état de conscience claire de I'Eglise




152 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

visible, s’y définit, et tout cela, non en une fois, mais
graduellement. L’Eglise avait toujours contenu en
elle des formes visibles du divin; cependant, autrefois,
ces formes étaient rudimentaires et imparfaites, comme
la forme visible de la semence est rudimentaire, im-
parfaite et loin de ressembler a la forme complete
de Ja plante, bien qu’elle la contienne en soi poten-
tiellement, 4 1'état latent. Or, combien serait dérai-
sonnable celul qui, ne voyant dans la semence ni
tronc, ni branches, ni feuilles, ni fleurs, voudrait
en conclure qu'on ne fait qu’appliquer toutes ces
parties, plus tard, artificiellement et du dehors, que
cela ne pousse pas par la force méme de la semence,
et qui, pour cela, nierait tout I’arbre qui doit appa-
rajtre dans ’avenir, n’admettant pour toujours que
I'existence de la semence seule! Tout aussi déraison-
nable est celui qui nie les formes plus complexes,
c¢’est-a-dire plus manifestes que revét la grace divine
dans I'Eglise et veut absolument revenir a la forme
de la communauté chrétienne primitive.
Cependant, comme dans la plus petite semence
d’'une plante on peut apercevoir les éléments prin-
cipaux des formes futures (comme, p. ex., une sub-
division en parties, en feuilles successives, le bour-
geon, etc.), ainsi, dans le tout premier germe de
I'Eglise, dans la communauté apostolique de Jéru-
salem, on peut déja distinguer clairement la présence
des trois liens qui forment le corps universel du
Christ. En premier lieu, la succession hiérarchique
(la voie du Christ), s’y trouve déja en la personne
des Apodtres, élus par le Sauveur Lui-méme. Que
leur élection ne soit pas seulement un des actes de
Ja vie terrestre du Christ, mais qu’elle soit, en un
certain sens, la voie permanente de son action dans
I'Eglise, méme aprés son ascension, car I'élection des



L'EGLISE 153

Apotres est le début d’une succession hiérarchique
qui n’aura pas de terme, cela se voit dans le fait de
I’élection d’un nouvel Apoétre, sur la proposition de
Pierre, en remplacement de Judas I'Iscariote. Il y
faut remarquer, en effet, outre I’événement, le mode
de cette élection. Les Apotres n’ont pas résolu le
cas, ni par leur propre libre arbitre, ni par la volonté
de toute la communauté; les Apotres et la commu-
nauté n’ont fait que présenter ceux qui étaient
dignes : « ils en présentérent deux » (1). Quant a
I’élection méme, voici comment elle se fit : « ... et is
firent cette priére : Seigneur, vous qui connaissez
les cceurs de tous, montrez-nous lequel de ces deux
vous avez choisi pour occuper dans ce ministére de
I’apostolat la place que Judas a abandonnée pour
s’en aller en son lieu. Puis, ils tiréerent au sort, et
le sort tomba sur Matthias, et il fut ajouté aux onze
Apodtres » (2). Dans ce premier acte de la nouvelle
Eglise, les Apotres, dirigés par Pierre, n’agissent pas
par eux-mémes, ni en leur nom, mais se soumettent
a I'action divine qui s’opére par eux. Ce ne sont pas
eux qui élisent, mais c’est le Christ qui élit par eux.
Ainsi, nous voyons la que l'organisation de I’Eglise
n’'est pas aristocratique (ce qui aurait été le cas, si
les apotres, ces « meilleurs » d’entre les membres de
I'Eglise, avaient agi en vertu de leur propre pouvoir
personnel, au nom de leur prérogative); qu’elle
n'est pas davantage démocratique (ce qui elt été
le cas, si la question avait été résolue par le vote
de toute la communauté); mais qu’elle est franche-
ment théocratique, régie par Dieu. Cependant, I’action
divine n’est pas imposée du dehors 4 la communauté,

(1) Act. Ap. 1, 23.
(2) Act. Ap. I, 24-26.



154 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

mais a été invoquée par l’ensemble des disciples du
Christ, de telle sorte que I'organisation de 1'Eglise
apparait la comme pleinement conforme a l'essence
d’une théocratie libre.

La communauté apostolique nous présente aussi,
dés les premiers jours de son existence, a coté de la
succession hiérarchique de la voie du Christ, un
témoignage de la vérité du Christ, exprimé dans la
profession cecuménique de la foi nouvelle, profession
que nous trouvons dans le discours de I’Apdtre Pierre,
le jour de la Pentecote. En le terminant, I’Apotre
Pierre exprime brievement I'essence de la foi chré-
tienne : « ... Ce Jésus, Dieu I'a ressuscité, et nous en
sommes tous témoins. Apres, donc, qu’ll a été élevé
par la droite de Dieu, et qu'll a recu du Peére le
Saint-Esprit qui avait été promis, II L’a répandu,
comme vous le voyez et I'entendez... Que toute la
maison d’Israél tienne donc pour certain que Dieu
a fait Seigneur et Christ ce Jésus que vous avez
crucifié » (1). Cette profession de foi ne pouvait pas,
cela s’entend, présupposer les questions dogmatiques
et théologiques qui ne surgirent que plus tard et
furent résolues par I'Eglise, mais la base primordiale
de la vérité et de la sagesse chrétienne, la foi au fait
réel de la résurrection du Christ, Dieu et Homme, s’y
trouve déja exprimée avec une pleine clarté et fermeté.

Se tenant sur la voie du Christ et professant la
vérité du Christ, 'Eglise apostolique possédait aussi
]a vie du Christ, et cela, non seulement par I’ensemble
des dons du Saint-Esprit regus le jour de la Pentecote,
mais, de plus, dans les espéces déterminées des sacre-
ments de 'Eglise, institués par le Christ au cours de
sa vie terrestre, parmi lesquels il en est deux qui

(1) Act. Ap. 11, 32-33, 36.



L’'EGLISE 155

apparaissent surtout, le baptéme et la communion.

Dés le début, donc, I'Eglise était pourvue de
fondements suffisants; il serait étrange de prétendre
qu’on n’y batit rien. L’ordre hiérarchique d'une
petite communauté de quelques centaines ou.de
quelques milliers d’hommes, habitant une seule ville,
ne pouvait rester sans changement lorsque I'Eglise
allait comprendre déja des millions de personnes et se
répandre dans le monde entier. Tout comme cette
organisation, en conservant le méme principe, devait
tout naturellement le développer et revétir des
formes plus compliquées, ainsi la conscience chré-
tienne, si ferme et si intense que fiit la profession
de la vraie foi dans la communauté primitive, ne
pouvait avoir son expression adéquate dans cette
communauté composée exclusivement de juifs et,
pour la plupart, de juifs incultes; I’expression de la
foi ne pouvait pas et ne devait pas s’en tenir aux
meémes termes et aux formules primitives, lorsque,
plus tard, des hommes disposant de toute la richesse
de la culture gréco-romaine firent leur entrée dans
I’Eglise; la vérité chrétienne, tout en conservant
invariablement son contenu et son essence, a dii se
développer en un systéme de concepts plus com-
pliqués, a dii s’exprimer en définitions plus exactes
et plus précises. Enfin, si les sacrements sont certai-
nement les moyens de communication vivante entre
la Divinité et les croyants, surtout dans les événe-
ments les plus importants de leur vie, il ne pouvait
pas se faire, cependant, que ces moyens se révélassent
en une fois, dans I'Eglise visible, dans toute leur
individualité. 11 est naturel que, dans 1'Eglise pri-
mitive, société peu nombreuse, quelques-uns des
sacrements n’aient pas encore regu leur forme coutu-
miere et n’aient pas, dans la vie visible de I'Eglise,



156 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

une existence bien déterminée et précise. Si la com-
munion mystique avec la Divinité ne peut pas prendre
des formes aussi distinctes et précises pour un nour-
risson que pour un adulte, il ne s’'ensuit pas que.
celui-ci devra toujours se contenter des formes qui
convenaient a celui-la. Semblablement, si la célé-
bration des saints sacrements a acquis dans I'Eglise,
a mesure de sa croissance intérieure et extérieure,
un aspect plus complet et, en méme temps, plus
défini et plus différencié que dans le christianisme
primitif, ceci ne fut que parfaitement conforme 2
leur destination, et légitime.

L’Eglise est, donc, en état de croissance, de
développement et de perfectionnement, non seulement .
en ce qui concerne sa composition matérielle et son
extension, mais aussi en ce qui concerne les formes
de son organisation. Car, si 1’élément divin de
I'Eglise est invariable par lui-méme, cependant le
mode et le degré dans lesquels il se manifeste
dépendent du mode et du degré dans lesquels cet
élément divin est assimilé par I’élément humain,
lequel est variable par sa nature : il s’ensuit que,
sous ce rapporl, la manifestation du divin dans
I’Eglise varie selon une conformité plus ou moins
grande ou petite de son c6té divin et de son coté
humain.

Cette croissance, ce développement et ce perfection-
nement des formes ecclésiastiques n’excluent nulle-
ment que I'Eglise ait une base invariable non seule-
ment en elle-méme, mais aussi dans sa manifestation
visible. Car, en premier lieu, quelles qu’aient été les
transformations et complications des formes hiérar-
chiques, des termes de la profession de foi et des rites
de la célébration des sacrements, jamais il n’est
arrivé que I'Eglise soit restée sans hiérarchie régu-




L'EGLISE 157

e

liere, sans profession authentique de la foi et sans
vrais sacrements. Et puis, en second lieu, toutes les
transformations et complications, qui se sont pro-
duites dans ces trois domaines, ne supprimaient pas
ce qui les précédait, mais, au contraire, le conservaient
et le confirmaient, n’étant que son plus grand épa-
nouissement. Ainsi, par exemple, l'ordination des
prétres par les évéques n’est pas en contradiction
avec I'imposition des mains pratiquée par les Apdtres
et ne la supprime pas, mais, au contraire, provient
d’elle, s’appuie sur elle, n’étant qu’une adaptation
nécessaire du seul et méme principe de la hiérarchie,
principe absolu et divin, dans une constitution plus
complexe de I’Eglise. Le symbole de Nicée et de
Constantinople n’est pas en contradiction avec la
profession de foi de I’Apétre Pierre et ne la sup-
prime pas, mais il n’en est que le développement
plus explicite. Dans la croissance d’un arbre, la racine
ne supprime pas le tronc, au contraire elle est nourrie
et protégée par lui, comme elle-méme le nourrit et
le protege; et semblablement, le tronc, lui non plus,
n’est pas supprimé par les branches, les feuilles, les
fleurs, etc., mais I’ensemble de tout ceci forme dans
son intégrité une plante parfaite qui vit, non par le
changement de ses parties, mais par leur concours
mutuel a la conservation du tout. Ainsi en est-il pour
PEglise visible : sa situation vraie ne consiste pas en
ce que rien de nouveau n’y apparaisse, mais en ce
que toute chose nouvelle qui y apparait ne contre-
dise, ni ne détruise ce qui existait antérieurement,
mais le confirme et le développe.

Lnglise a toujours suivi la voie droite de la suc-
cession hiérarchique, mais cette voie peut s’élargir
pour elle : I’Eglise a toujours conservé la vérité dans
sa profession de foi, mais, avec le temps, cette vérité




158 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

peut se formuler en des expressions plus exactes et
plus completes; enfin, I'Eglise a toujours possédé la
vie du Christ dans les sacrements, mais cette vie peut
étre assimilée plus pleinement et étre transmise plus
loin. De méme que, selon I'apdtre Paul, dans 1l'en-
semble de I'Eglise unie, dans les dimensions du corps
uni du Christ, le seul et méme Esprit divin qui y
est inhérent et y agit ne le fait pas de la méme
maniere dans tous ses membres et modifie son action
sulvant les propriétés et la destination de chacun,
ainsl, dans la succession des temps et des générations,
le seul et méme Esprit divin, résidant éternellement
dans I'Eglise, manifeste sa présence a un degré
différent et par des moyens différents d’apres la
situation historique et selon la vocation de chaque
époque et de chaque génération. Si, donc, la perma-
nence de I’Eglise exige que rien de nouveau ne soit
en contradiction avec ce qui est ancien, ce n’est
pas en raison de ce caractére ancien, mais en raison
de ce fait que tout y est I’ceuvre et l'expression du
méme Esprit divin, qui continuellement opére dans
I'Eglise et ne peut pas se contredire.

Et ceci nous permet de comprendre aisément ce
qu’il y a dans I’Eglise de proprement divin et d’in-
variable. Nous acceptons et vénérons ce que la
tradition nous y donne, non pas tant parce que c’est
une tradition, — car il peut y avoir de mauvaises
traditions, — que, parce que, dans la tradition, nous
reconnaissons, non ce qui fut I'ccuvre d’un certain
temps, d’'un certain lieu, de certaines personnes,
mais I'ceuvre de cet Esprit divin qui est indivi-
siblement présent, toujours et partout, qui rempht
tout et témoigne également en nous de ce qui a été
autrefois institué par Lui-méme dans l'ancienne
Eglise : ainsi, nous reconnaissons la vérité, exprimeée




L'EGLISE 159

autrefois mais demeurant toujours la méme, par la
force pleine de grice du méme Esprit, qui l'avait
formulée jadis. C’est pourquoi nous croyons que toute
forme ou décision, quels que soient le temps déter-
miné en lequel, ou les personnes déterminées par
lesquelles, elles aient été exprimées, du moment que
ces personnes agissaient en cela, non par elles-mémes,
non en leur propre nom, mais de la part de toute
I'Eglise, au nom de toute I'Eglise, de I’Eglise du
présent, du passé et de I'avenir, de I’Eglise visible
et invisible, nous croyons que, dans ce cas, cette
forme et cette décision émanent de I’Esprit du Christ
inhérent a toute I'Eglise et opérant dans toute
I'Eglise; qu’elles doivent, donc, étre tenues comme
saintes et immuables, provenant, en vérité, non de
quelques parties de I'Eglise, de tel lieu, de tel temps,
non de ses membres individuels, particuliers et
séparés, mais de toute 1’Eglise divine, en son unité
indivisible et son intégralité, et contenant en soi
toute la plénitude de la grace divine.

La marque caractéristique de la divinité de I'Eglise,
c’est, done, son unité interne et intégrale et la catho-
licité de sa voie, de sa vérité et de sa vie; cette unité
doit étre congue, non dans le sens d’une totalité
arithmétique ou mécanique de ses parties et de ses
membres (pareille totalité extérieure n’ayant pas
d’existence réelle 4 une époque donnée), mais dans
le sens d’'un lien mystique (subconscient) et d’une
communion spirituelle et morale de toutes les parties
et de tous les membres de I'Eglise entre eux et avec
leur commun chef divin. Il est également possible
qu’apparaissent comme organes visibles de cette
liaison et de cette communion dans I'Eglise visible,
a certains moments de son existence, des individus
ou des assemblées peu nombreuses, en lesquels la



160 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

pensée et la volonté de tous peuvent étre transférées
et concentrées, en raison de la liaison interne de tout
le corps vivant de I'Eglise et de la confiance mutuelle.
C’est grice a un tel renoncement a soi-méme, 4 un
tel caractere impersonnel que cette volonté attire
I'action de I'Esprit divin et c’est Lui aussi qui, par ces
organes, révele la grice secrétement inhérente 2
tous. Ainsi, la véritable catholicité résulte, non de
la plénitude du nombre se traduisant par une col-
lection extérieure d’unités séparées, mais de la
plénitude de l'intégralité spirituelle, et du renon-
cement a tout esprit propre et a tout particularisme
de la part de chaque unité. Dans I’Eglise, est divin
tout ce qui a un caractére universel ou catholique,
et a ce caractere tout ce qui est exempt d’amour-
propre ou de particularisme personnel, national, local
ou de toute autre sorte.

Catholique et divine est la voie hiérarchique de
I'Eglise, car, tout au long de cette voie, pas un seul
des médiateurs et des organes de la grice n’a sa
fonction comme un privilege personnel, qui le sépa-
rerait des autres, mais tous tiennent leur prééminence
sacrée de la seule et commune source de la sainteté,
du Christ, par une succession uniforme et continue;
en raison de celle-ci, ce ne sont pas eux qui se séparent
de tous, mais tous qui, par leur ministére, s’unissent
visiblement 4 la base divine de I’édifice entier de
I’Eglise. Par l'effet de 'incarnation du Christ, chaque
homme a la possibilité de s’unir a4 la Divinité, mais
pour que cette possibilité de devenir des fils de Dieu
devienne une actualité, il est nécessaire de renoncer
d’abord a4 Ja réalité humaine, réalité pécheresse
et ennemie de Dieu, dont la racine est 1’égoisme ou
I'amour de sa personnalité propre, c’est-a-dire préci-
sément une tendance a se poser et s’affirmer hors de




L’'EGLISE 161

Dieu et contre Dieu. L’homme qui désire réellement
s'unir a la Divinité, doit, donc, renoncer a cette
affirmation de sol, reconnaitre que c’est en Dieu
qu’est la source du bien, de la vérité et de la vie, et,
en aucun cas, ne parler et n’agir pour soi et en son
nom propre, afin de ne pas éclipser la grice et y
faire obstacle par son amour-propre. Mais, c’est
I’ordre hiérarchique de I'Eglise ef ce n’est que cet
ordre qui écarte et rend impossible tout amour-propre
et toute intrusion arbitraire dans la médiation entre
Dieu et la création, car c’est dans cet ordre (et rien
qu'en lui) que personne n’obtient par sol-méme ou
dans son individualité la grace divine, mais chacun
ne la recoit de la plénitude divine que par les autres,
qui, a leur tour, ne 'ont pas acquise d’eux-mémes.
C’est -ainsi que tous les laiques recoivent la grace,
non par eux-mémes, mais par le prétre. Le prétre
lui-méme n’exerce pas son sacerdoce de sa propre
autorité, mais en raison de son ordination par
I'évéque. L’évéque, lui non plus, ne donne et ne
prend pas arbitrairement son mandat épiscopal,
mais, il le regoit d’évéques plus anciens, et par une
succession ininterrompue des Apétres et du Christ
Lui-méme, que Dieu Je Pére a consacré et envoyé
dans le monde pour notre salut, et qui, Lui-méme,
accomplissait non sa propre volonté, mais la volonté
de Celui qui I’a envoyé. Dans cette chaine merveil-
leuse de l'action de la grace, il n’y a donc pas un
chainon qui soit terni par l'affirmation propre de
'homme; dans cette grande société, il n’y a pas un
seul agent, depuis son Chef divin jusqu’au moindre
prétre, qui présente son propre témoignage et qui se
dise lui-méme celui qui transmet la grace et certifie
la vérité., C’est pourquoi, quels que soient, d’un point

de vue humain, les actes que pose tel ou tel hiérarque,
Fond. spir. 11



162 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

(ou toute une série d’hiérarques), et bien qu’ils
puissent manifester dans leur caractére personnel un
haut degré de fierté ou d’orgueil, leur ministére
pontifical, cependant, sera toujours basé avant tout
sur I’humilité et 'abnégation de soi, car ils ne se sont
pas investis eux-mémes de leur fonction, ils n’agissent
pas en leur nom et ce n’'est pas leur propre doctrine
qu’ils préchent (1). Le contraire est vrai de tous les
fondateurs ou docteurs des sectes qui se sont détachées
de I’Eglise : si, parfois, ils étaient, en vérité, humbles
de caractere personnel, leur ministére, par contre,
est toujours fondé sur I'affirmation de soi et I'orgueil,
car ils rendent témoignages d’eux-mémes — font et
préchent ce qui leur est propre. La hiérarchie ecclé-
siastique, elle, est sainte, immaculée et divine, non
pas tant par les actes de ceux qui la constituent, que
par la perfection de son principe, par la pureté et
Iintégrité de sa forme catholique.

Catholique et divine est la vérité de J’Eglise, dans
la profession cecuménique de la foi; ce n’est pas
parce qu’elle exprime définitivement toute la pléni-
tude de notre science de Dieu, ni parce qu’elle serait
confirmée par I'opinion unanime de tous les membres
de I'Eglise, mais bien, parce que, d’abord, quant a
son objet, cette profession de foi, méme si elle ne
décrit pas toutes les particularités de la vérité
divine, en retrace les traits essentiels, des traits qui
sont en connexion intime avec tout l’ensemb!e_ et
contiennent, par conséquent, d’'une maniére implicite,
la vérité intégrale; parce qu’ensuite, quant a sa
provenance, cette profession de foi a été sanctionnee
par des hommes qui ont vraiment représenté I'Eglise
universelle tout entiére, en ce sens qu’ils ont con-

(1) Ctf. p. 142, note 1.




L’'EGLISE 163

sidéré non leurs propres opinions personnelles et
particuliéres, mais la doctrine que I'Eglise a tenue
fermement, toujours et partout, méme si ce n’était
pas en termes clairs; ils ont entendu définir non leur
propre doctrine (celle de leur parti, de leur pays ou
de leur temps), mais la doctrine catholique, venant
de Dieu. Les Péeres des Conciles cecuméniques, quelles
qu’aient pu étre leurs qualités personnelles ou leur
conduite sous d’autres rapports, agissaient, lorsqu’ils
définissaient les dogmes, non en leur nom, mais au
nom de I'Eglise dans sa totalité, en laquelle Dieu
est présent, et celui qui croit en cette présence
divine ne peut nier en ces définitions la révélation
authentique de la vérité du Christ par Uinfusion du
Saint-Esprit. Toute I'histoire des conciles cecume-
niques témoigne en fait de ce caractere de ces
assemblées. En méme temps, il ne serait pas difficile
de démontrer, et c’est déja chose faite en partie,
aux points de vue théologique et philosophique, que
les dogmes définis aux sept conciles cecumeéniques
qui ont précédé la séparation de I'Orient et de
’Occident, a4 savoir : la consubstantialité du Verbe
et du Saint-Esprit avec Dieu le Pere (Ier et II™€ con-
ciles cecuméniques); I'unité de la personne divino-
humaine du Christ (IIIme et Vme conciles); deux sub-
stances en Son unique personne (IVme concile); deux
volontés et deux actions dans le Christ (VI™e concile);
et, enfin, la sainteté de I'image corporelle humaine
adoptée par le Christ (VIIme concile cecumeénique), —
que tous ces dogmes constituent, par leur raison
d’étre méme (logiquement), le seul véritable dévelop-
pement, la seule définition juste de la vérité chré-
tienne, tandis que les opinions hérétiques sur ces
divers points, contre lesquelles étaient convoqués les
conciles et qui furent condamnées par eux, ebran-




164 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

laient le christianisme jusque dans ses fondements.
Il se fait, donc, que, définie aux conciles, la con-
science de I'Eglise sur elle-méme admet aussi une
justification logique complete, et la vérité universelle
attestée par les conciles était non seulement la vérité
de la foi chrétienne, mais aussi celle de la raison
chrétienne. Ce qui fait le concile cecuménique, ce
n'est pas le nombre de ses membres, car, s’il se
réunissait une assemblée des représentants de toutes

les Eglises du monde et qui soit bien plus nombreuse

que l'assistance d’aucun des conciles cecuméniques,
mais sl chacun de ces représentants n’y était porteur
que de son opinion propre, qu’il s’efforcerait d’ex-
primer ou des opinions humaines ou des vceux des
sociétés qu’il représente, une telle assemblée ne serait
pas un concile cecuménique et ses décrets ne seraient
pas des dogmes divinement révélés. Les dogmes
divins, eux, ne sont proclamés dans I'Eglise que
lorsque ses représentants, quel que soit leur nombre,
¢cartant toutes opinions humaines, les leurs et celles
d’autrui, ont I'unique souci et le zele de mettre en
lumiére la vérité du Christ confide a I'Eglise par la
griace du Saint-Esprit descendu sur elle. Par le renon-
cement volontaire et conscient a tout ce qui est
humain, — temporel, local ou personnel, — agissant
en vertu de ce qui est éternel et immuable, au nom
du principe catholique du régne de Dieu, les repré-
sentants de 1’Eglise, éclairant 4 nouveau ce principe
et faisant croitre en eux la semence divine, attirent
une nouvelle action du Saint-Esprit, qui, alors,
parle par leurs bouches, comme par les organes de

toute la catholicite. _
La profession de foi de I'Eglise est catholique, en

outre, parce qu’elle comporte des vérités qui sont
d’égale valeur et importance pour tous les hommes

e ———



L’'EGLISE 165

savants et ignorants, simples et instruits, car ces
vérités parient 4 I'homme tout enfier et déterminent
le sort de toute I’humanité et ne concernent pas
seulement les facultés intellectuelles et cognitives.
Tous ces dogmes : Dieu tout-puissant, le Christ
Sauveur et sa victoire divine et humaine, I'Esprit
divin vivifiant et son action dans l'unique Eglise
universelle par le baptéme et les autres sacrements,
enfin, la résurrection des morts et la vie du siecle a
venir, — tous ces dogmes peuvent, en raison de leur
sens profond et de leur caractére parfaitement
rationnel, étre développés en un systéme philoso-
phique complet, mais, cependant, ce ne sont pas
seulement des conceptions abstraites et théoriques,
mais aussi des vérités vitales et pratiques, accessibles
a tous, indiquant a tous la seule voie du salut et 'acces
direct du royaume de Dieu.

Catholique et divine est la vie mystique de I'Eglise
en ses saints sacrements, parce que ces sacrements,
méme si, dans certains cas, ils sont administrés a
une seule personne, ne s’arrétent cependant jamais
par leur destination ni 4 un phénoméne humain
transitoire, ni a l'existence particuliéere d’une per-
sonne, ni a une situation particuliere ou isolée dans
laquelle se trouve ’homme naturel : leur but est,
précisément, de faire sortir ’homme de cette situation
fausse, de le relier de maniére effective avec tous,
physiquement et spirituellement, reconstituant par
la T'intégralité de la vraie vie en Dieu. Tel est le
caractére de tous les sacrements en général et de
chacun en particulier.

Catholique et divin est le sacrement du baptéme,
car, purifiant invisiblement I’homme naturel de la
contagion du péché originel, contagion cachée mais
qui lui est sans aucun doute inhérente, qui, des le



166 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

début de sa vie, le détache de I'unité de la vie divine,
ce sacrement lui donne la possibilité d’entrer a nou-
veau dans la composition du corps universel de Dieu.

Catholique et divin est le sacrement de confirmation,
car, sanctifiant toute la formation spirituelle et
corporelle de I'homme, comme forme extréme du
Saint-Esprit, i1l le prédestine en toute cette com-
position au service, non de.ses buts spirituels
personnels, mais de I'ccuvre commune de Dieu sur

la terre.

Catholique et divin est le sacrement de pénftence -

(second baptéme), parce que, par lui, I’homme,
renoncant consciemment et volontairement & tout
ce qui dans sa vie personnelle a été entaché de
I'esprit pécheur d’amour-propre et, comme tel, le
séparait de Dieu et des hommes, et recevant 1’abso-
lution de tout cela par la grace divine, redevient
capable de s’unir 4 nouveau et consciemment a cet
ensemble de Dieu et des hommes dont il s’était
séparé.

Catholique et divin est le grand sacrement de
I’eucharistie ou de la communion, par lequel ’homme,
recevant en lui corporellement et substantiellement
le corps du Christ, qui associe toutes choses dans
I'unité intégrale (toute la plénitude de la Divinité
habitant dans le Christ), s’unissant 4 Lui physique-
ment bien qu’invisiblement, parvient en réalité a
participer 4 l'unité intégrale et théandrique, spiri-
tuelle et corporelle, et a s’y unir profondément.

Catholique et divin est le sacrement du mariage,
par la vertu duquel la plénitude de la vie physique
de ’homme est sanctifiée par la plénitude de la
communion spirituelle, sur la base d’une union
mystique (4 I'instar du Christ et de I'Eglise) de deux
étres hétérogénes; cette union doit se traduire dans




L'EGLISE 167

la vie quotidienne par une abnégation réciproque de
ces deux étres; c’est pourquoi I’homme, rendu a son
intégrité, entre dans la chaine de la vie universelle
comme un anneau complet et fermé.

Catholique et divin est le sacrement de I'im-
position des mains ou du sacerdoce (paternité ou pro-
création spirituelle), par l'action duquel un seul
homme devient l'instrument de la grace universelle
du Christ pour plusieurs : « nous avons tous recu de
sa plénitude, et grace sur grace » (1). |

Catholique et divin est le dernier sacrement de
I'extréme-onction (2), dans lequel toute I'Eglise, par
une assemblée de ses serviteurs, en présence de la
maladie qui comporte la menace de la mort, témoigne
solennellement au malade, par la parole et par un
acte mystique, qu’il est un membre inséparable de
ce tout sacré qui embrasse non seulement toute
I’Eglise visible, mais aussi toute 1’Eglise invisible,
qu’ainsi, méme si le malade meurt, ses liens spirituels
et physiques avec le corps universel ne seront pas
rompus.

Catholiques et entierement divins sont tous les
sacrements de I'Eglise en ce sens encore qu’ils em-
brassent et sanctifient non seulement la vie morale
et spirituelle de I'’homme, mais aussi sa vie physique;
bien plus, les sacrements consacrent et rattachent a
Dieu les principes élémentaires de la nature maté-
riclle de tout le monde visible. C’est ainsi que, dans
le baptéme, I'Esprit divin, qui, au début de la
création, flottait au-dessus des eaux *, relie de

(1) Jn. 1, 16.

(2) L’auteur emploie un nom russe de ce sacrement : « soboro-
vanié », qui évoque l'idée de 'action de toute Eglise, car « sobor »
exprime I'idée d’agrégation ou d’assemblée des croyants.

* On sait que le verbe hébraique que nous traduisons par « flottait »,



168 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

b

nouveau son action mystérieuse a I’eau, comme 2
un élément primordial du monde matériel, et, en elle,
a tous les autres éléments. Dans la confirmation et
I'extréme-onction, I'élement végéfal en ses plus purs
produits est consacré et devient le véhicule de I’action
de la grice sur le corps humain; dans I’eucharistie,
par une action particuliére et mystérieuse de la
grice, celles des matiéres nutritives qui sont les plus
importantes pour la vie humaine, le pain et le vin,
constituent les espéces sous lesquelles le vrai corps
glorifi¢ du Christ se communique substantiellement
et efficacement 4 I’humanité et la nourrit. Enfin,
par le sacrement de mariage, la fonction de la repro-
duction générique dans la vie animale se purifie pour
I’homme, recoit un sens spirituel et est sanctifiée.
Ainsi, se reconstitue dans ces sacrements 'union de
la Divinité et des premiers éléments de la création,
et le regne de Dieu manifeste son véritable caractére
catholique, c’est-a-dire son aptitude a embrasser
tout, aptitude dont la réalisation pléniére dans
I’Eglise orthodoxe future s’étendra non seulement
aux nouveaux cieux des esprits bienheureux et
sauvés, mais aussi 4 la terre nouvelle, la corporalité
spirituelle régénérée du monde entier.

Telle est, dans ses grandes lignes, 'image de I'Eglise
universelle, catholique et divine, non seulement dans
son principe et dans son idée exemplaire invisible,
mais aussi dans ses formes visibles. Ces formes sont
catholiques (universelles), par leur substance méme
et par leur fin, qui consiste dans la restauration de
I’humanité et de I'univers, par le rétablissement de

signifie proprement « couver » des petits oiseaux; c’est pourquol
S. Basile le Grand. dans son Sur les Six Jours assimile I'Esprit dl’VlIl
4 une aigle femelle, qui couve et conduit ses petits. C'est a cela qu est
probablement liée I’image de l'esprit divin sous la forme d’une
colombe,




L'EGLISE 169

leur unité avec Dieu, afin que la création entiere
devienne I'image fidéle de la Divinité. Tout ce qui
est particulier, sépare, exclusif, y est aboli, tout
arbitraire humain l'est de méme, et, de la sorte, Ja
racine de tout péché et de toute imperfection se
trouve extirpée, si bien que la catholicité, comme
perfection interne, est foncierement divine et n’est
pas qu'un critére extérieur de la Divinité. §’il est
vrai que, jusqu’a ce que soit accomplie cette restau-
ration, cette régénération de toute créature, la
semence du royaume divin demeure & I'état de
croissance dans le monde et varie selon la force, le
degré et le volume de ses manifestations, toutes ces
variations, cependant, n’existent que dans les facultés
d’appréhension de I’homme; car, l'action divine
elle-méme, a quelque degré et sous quelque aspect
qu’elle soit assimilée par ’homme et par la nature,
demeure identique et une en tous et conserve dans
chaque manifestation particuliére sa substance catho-
lique, ce en quoi se marque son caractere divin.

Tout ce qui dans I’Eglise a un sens catholique
est, donc, exempt de toute affirmation de soi, de tout
arbitraire et de toute exclusivité; tout ce qui arrache
I'homme & son particularisme et lui communique la
forme de I'universalité est, par cela méme, divin et
constitue la substance éternelle et immuable de
I'Eglise.

La vraie société divino-humaine (théandrique),
créée a la ressemblance du Dieu-homme Lui-méme,
d9i1_: présenter une coordination libre du principe
divin et du principe humain, dépendant autant de
la force active du premier que de la vertu coopérante
du second. Il est, donc, requis en premier lieu que
ce;tte société conserve dans toute sa pureté et sa
vigueur le principe divin qui lui est confié (la voie, la



170 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

vérité et la vie du Christ), et, en second lieu, qu’elle
développe dans toute sa plénitude le principe d’activité
autonome humaine dans le sens de la réalisation
finale ici-bas de ce qui est donné de la-haut. L.e monde
se régénére dans le christianisme et ainsi s’achéve,
en quelque sorte, la naissance du Christ dans le
monde.

Si c’est par I’action de la puissance divine couvrant
de son ombre la mere humaine, que se réalisa 1l'in-
carnation de la Divinité, c’est par la fécondation de
la meére divine (I'Eglise), par I'action du principe
humain que doit s’opérer la divinisation libre de
I’humanité. Avant le christianisme, le principe
naturel dans I’humanité était comme une donnée
du probléme, (un fait), et la Divinité était I'objet
qu'on désire (un idéal), comme l'inconnue qui est
recherchée, et agissait idéalement sur I’homme.
Dans le Christ, ’objet recherché nous fut donné,
I'idéal devint le fait : « I'inaccessible devint un évé-
nement réel et l'ineffable s’accomplit ». Le principe
divin, agissant, apparut matériellement. « Le Verbe
s’est fait chair », et cette nouvelle chair, spiritualisée
et déifiée, demeure la substance divine de I’Eglise.
Avant le christianisme, c’était la nature humaine
(le vieil Adam), qui était le fondement stable de la
vie; ’élément divin était un principe de modification,
de mouvement et de progrés; apres le christianisme,
au contraire, c’est I'élément divin, puisqu’il s’est
incarné, qui devient ce fondement stable de notre
vie; 'inconnue recherchée, c’est I’humanité conforme
4 cet élément divin, capable de s’unir librement & lui
et de se l’assimiler. Comme telle, cette humar}ité
idéale devient alors un principe actif de I’histoire,
un principe de mouvement et de progres. _Da_ns
toute 1’évolution historique qui a précédé le christia-




L’'EGLISE 171

nisme, le fondement, la matiére, c’était la nature
humaine et I’élément humain, le Verbe ou la raison
divine était le principe actif ou la forme, ayant
pour résultat (rejeton) le Dieu-homme, c’est-d-dire
ayant assumé la nature humaine; pareillement, dans
le développement du christianisme, c’est la nature
ou I’élément divin qui apparait comme le fondement
ou la matiére, la raison humaine ayant le réle du
principe actif, de la forme; et le résultat doit étre
I’homme divinisé, c’est-a-dire ’homme qui a assumé
la Divinité.

Or, ’'homme ne peut assumer la Divinité que dans
sa propre intégralité véritable, dans 1'unité intérieure
avec tout; par conséquent, '’homme vraiment divinisé
ou le véritable homme-Dieu est nécessairement
cecuménique ou catholique : c’est 'humanité totale
ou I'Eglise universelle. L’homme, qui, seul, sans
I'Eglise, voudrait atteindre une valeur divine, un
« homme-dieu individuel » est I'incarnation du men-
songe, une parodie du Christ, un antéchrist. Le
Dieu-Homme est individuel, le vrai homme-Dieu est
universel : le rayon du cercle est unique pour toute
la circonférence, il détermine de la méme maniére
la distance du centre 4 n’importe quel point de la
circonférence, car il est par lui-méme le principe
qui forme le cercle; quant aux points de la péri-
phérie, ils ne peuvent former le cercle que conjoin-
tement. En dehors de leur groupement, c’est-a-dire
en dehors du cercle, pris & part, ils sont dépourvus
de tout sens précis, et le cercle, lui aussi, sans eux,
est inexistant. Pour I'humanité, c’est I'Eglise qui
est ce cercle. Quand la personnalité humaine prend
sa place dans I'Eglise, c¢’est pour ’homme, la guérison,
le rétablissement, il obtient alors une vraie vie saine;
quant a4 I'Eglise, elle est fécondée, elle est active.



172 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

Mais, avant de devenir ainsi ce principe qui féconde
I'Eglise, la raison humaine s’en était écartée, cher-
chant & déployer sans contrainte ses forces; c’est,
convaincue par l'expérience du mensonge de cette
illusoire liberté et de I'impuissance de ses forces
propres une fois détachées de celle de Dieu, que
I'humanité peut entrer en une libre union avec le
fondement divin de I'Eglise et par cette adhésion
libre se voir régénérée selon le modeéle de la divino-
humanité universelle.




CHAPITRE III

L'ETAT ET LA SOCIETE
SELON LE CHRIST

L’apparition dans le Christ de 'homme nouveau
spirituel est le centre de l'histoire universelle. Le
terme ou le but de ce développement historique,
c¢’est qu'apparaisse, 4 son tour, 'humanité spirituelle,
Le monde ancien gravitait vers I’homme spirituel,
le monde nouveau gravite vers la spiritualisation de
I’humanité, c’est-a-dire vers ce temps ou le Christ
aura transformé tout a son image (1). Ce but est
poursuivi par une double voie : celle du perfection-
nement moral personnel, et celle de I'amélioration
des rapports sociaux. Si la société n’était que la
somme d’unités égales et indépendantes, cette seconde
voie serait superflue; a mesure que s’effectuerait le
perfectionnement des individus, se réaliserait aussi
le perfectionnement de la société qu’ils composent.
Mais, en réalité, il existe une dépendance réciproque
de Tindividu et de la société. Le genre n’existe
réellement que dans les individus, mais les individus
eux aussli n’existent réellement que dans le genre.
La société se compose de personnes, mais celles-ci
aussi ne vivent que dans cette association et périssent
dans I'isolement. L’humanité se compose d’hommes,
mais elle n’est pas constituée par eux. Les liens

(1) Cf. Pail. III, 21.




174 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

sociaux fondamentaux ne dépendent pas de I’arbi-
traire personnel, par contre la vie personnelle dépend
de ces liens. C'est pourquoi il est aussi impossible
d’améliorer I'humanité par une seule action parti-
culiere et personnelle, c’est-a-dire par une action
directe sur des personnes particuliéres, qu'il est
impossible de guérir un organisme malade en agissant
separément sur chacune de ses cellules ou de ses
fibres : le malade pourrait mourir plusieurs fois avant
que ce traitement progressit quelque peu; de méme,
I'humanité aurait pu périr plusieurs fois avant que
chaque homme eiit atteint une perfection morale.
L’unique « homme juste » (1), qui, de Lui-méme et
personnellement, possédait la perfection et n’avait
pas besoin que la justice régne dans la société, fut
celul qui était Dieu avant de devenir homme. En lui
était toute justice, mais nous ne pouvons nous assi-
miler cette justice par notre seule et unique personne,
mais seulement collectivement, avec tout lunivers.
Sans cette communication des uns avec les autres,
sans cette solidarité, le principe humain lui-méme
n'aurait pu se maintenir et conserver son indépen-
dance a I'égard de la nature qui I’entoure, et encore
plus impossible serait la divinisation de I’humanité.
L’homme individuel serait englouti, dans son isole-
ment, par la vie de la nature, ce n’est que 'homme
collectif qui peut lutter contre elle et s’adresser
librement a la Divinité. Pour régénérer toute I’huma-
nité, le christianisme doit pénétrer et ses éléments
personnels et ses éléments sociaux. Le lien entre Dieu
et ’homme doit étre reconstitué et individuellement
et collectivement. Et, tout comme I’élément divin

~—

(1) L’adjectif, employé en russe, est tiré du mot « pravda » qui
signifie, tout a la fois : vérité et justice. ’



L’ETAT ET LA SOCIETE SELON LE CHRIST 175

trouve son expression collective dans I'’Eglise, de
méme 1’é]lément humqin posséde une forme semblable
d’expression dans I’Etat, et par conséquent le lien
divino-humain s’exprime collectivement dans une
libre union de I'Eglise et de 'Etat, ce dernier prenant
aspect d’un Elfat chrétien.

En général, I'Etat constitue une défense des
hommes contire les forces extérieures des éléments
agissant sur et en eux. Pour lui donner naissance,
il faut que les forces humaines se féderent et cette
fédération exige une certaine soumission. L’Etat,
donc, qui est un organe de I'indépendance humaine
en général, requiert une rigoureuse soumission des
forces particulieres.

I histoire préchrétienne nous montre deux types
d’Etat : oriental, basé sur Iesclavage, et I'occidental
(gréco-romain), caractérisé, outre I’esclavage, par
une lutte continuelle des maitres eux-mémes. En
Orient, Etat est synonyme de domination *. Cette
domination était soit patriarcale, soit basée sur la
conquéte.

Dans les deux cas, le pouvoir du souverain et la
soumission de ses sujets sont illimités et absolus :
ni les enfants 4 ’égard de leur pére, ni les prisonniers
de guerre vis-a-vis du vainqueur ne peuvent faire
valoir des droits; ils sont tenus a I’obéissance absolue.
Le principe familial et le fait de la conquéte avaient
assurément une certaine force en Occident, mais il
s’y ajoutait, comme principal facteur d’organisation,
la lutte interne permanente des forces politiques.
En Orient, 4 raison de la mentalité des peuples qui
y habitaient et de leur conception du monde, la lutte
politique ne pouvait étre qu'un phénoméne fortuit.

chef d’Etat, roi, Etat ont une

* En russe, les mots qui signifient : ont \
qui rend I'idée de domination.

racine commune : « gosp » ou « hosp »

S



176 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

L’Oriental, quiétiste et fataliste de nature comme de
conviction, s’intéressant principalement a ce qui est
éternel et immuable, n’est pas disposé a insister
beaucoup sur ses droits et & lutter obstinément pour
ses intéréts particuliers. C’est le plus fort qui a
raison; résister au puissant, c’est folie. Il peut se
faire que les potentats de 1'Orient rivalisent et luttent
entre eux, mais alors la lutte n’est pas de longue
durée et ne change guére I'état général des choses.
La premiere apparence d’une prépondérance des
forces d'un coté décide la dispute et les sujets se
hatent de se soumettre au plus fort, voyant en
lui I'instrument du sort ou d’une volonté supérieure;
de 13, le changement fréquent des tyrannies, le
despotisme lui-méme restant invariable.

Mais, la « race téméraire de Japhet », qui s’est
mesurée avec les dieux, fondait sur la lutte son
organisation politique; en conséquence, le type de
I’Etat est tout autre en Occident qu’en Orient. En
présence de cet antagonisme des forces politiques
plus ou moins égales, dont aucune n’est en état de
prétendre a une prépondérance absolue, I'Etat ne
peut plus étre une domination, mais doit se presenter
comme un équilibre de diverses forces. L’expression
de cet équilibre, c’est la loi. Chacun des pouvoirs
en compétition fait valoir son droit, mais ces droits,
qui par eux-mémes sont indéfinis, illimités et s’ex-
cluent mutuellement, peuvent devenir compatibles,
trouver un équilibre, mais seulement a condition
qu’une limite soit imposée a tous : cette limite
générale de tous les droits, devant laquelle tous sont
égaux, c'est la loi. L’Etat occidental, & titre d’équi-
libre des droits en lutte, est, par excellence, I'Etat
juridique. On sait que le début des cités grecques est
marqué par les législations de Lycurgue, Solon, etc.,



L'ETAT ET LA SOCIETE SELON LE CHRIST 177

qui surgirent directement du besoin de mettre un
terme a la lutte des partis, en fixant leur équilibre
dans la formule de la loi.

Mais, I’Etat préchrétien de I’Occident trouve son
expression achevée & Rome. L'organisation de I'Etat
romain s’est élaborée dans une lutte continue durant
plusieurs siécles entre patriciens et plébéiens; elle
revét toujours la forme d’une législation exacte et
stricte. Cet Etat, avant tout législatif et juridique,
a atteint son apogée au moment ot les partis en lutte
trouverent leur équilibre définitif dans une égalité
compléte de leurs droits. Ce moment est marqué
par la création de I'Empire. Si I'Etat est I'équilibre
des forces réelles, vivantes, il ne peut, en effet,
n’avoir de représentation que dans la formule
abstraite et morte de la loi; la loi doit étre incarnée;
Pincarnation de la loi, c’est le pouvoir. L’autorité,
force vivante et réelle, qui crée entre tous I'égalité,
doit étre concentrée en ume personne vivante. Le
pouvoir ou I'empire (Imperium) n’a un sens réel,
pratique qu’en un empereur.

Ainsi, I'Etat occidental arriva, a la fin de son
développement, au méme résultat, auquel I’Orient
se tenait depuis le début. Mais, une différence €norme
entre 'empire occidental et les tyrannies orientales,
différence fatale pour 1'Occident, consiste en ce que
Pempire romain était le terme, I'ceuvre finale du
développement historique de tout I'ancien monde
classique, était ce but ultime vers lequel gravitait et
auquel aspirait inconsciemment « la race téméraire
de Japhet » dans sa lutte millénaire, cette race errante
et combattante. Aux peuples orientaux, leur état
despotique apparaissait comme un mal inévitable,
comme une des conditions pénibles, mais indis-
pensables de l'existence terrestre, sans plus. Mais,

Iond. spir. 12



178 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

pour le paganisme occidental et sa religion purement
humaine, I'Etat, incarnation de la raison et de la
justice humaine, était fouf; en lui, I’homme de
I'Occident mettait toute son 4me; en lui, il voyait
aussi la norme et le but supréme de sa vie. Voici,
donc, que ce but est pleinement atteint : un Etat
est créé, achevé, universel, un Etat invincible, Etat
par excellence, I'Empire romain universel. Or, a
peine est-il créé, qu’aussitot apparait le vide complet
de cette grandeur formelle, la pauvreté désespérante
de cette raison incarnée. On dut se demander : a
quoi bon tout cela, et que va-t-il arriver ensuite?
Personne n’aurait pu répondre; depuis longtemps
déja, les oracles étaient muets. II arriva, donc,
qu’une anxiété si terrible s’empara des maitres du
monde, que I'incendie méme de Rome ne leur parut
qu'une distraction momentanée.

Lorsque fut consommée la faillite de cette incar-
nation de la raison humaine qu’était 1’Empire,
arriva le temps de l'incarnation de la Raison divine.
Le christianisme, venu dans le monde pour le sauver,
sauva aussi l'expression supréme du monde, I'Etat,
en lui montrant son but véritable et la raison d’étre
de son existence. Les deux Etats, chrétien et paien,
différent en ce que ce dernier croyait avoir son but
en lui-méme et, pour cette raison se trouva étre sans
but et absurde; quant a I’Etat chrétien, il reconnait
au-dessus de lui ce but supréme, qui est donné par
la religion et présenté par I'Eglise; il trouve son vrai
sens et sa destination dans le service volontaire de
ce but, ¢’est-a-dire du régne de Dieu. L’Etat chrétien
résume en lui-méme les traits de I'Etat oriental et
de I’Etat occidental : selon la conception orientale,
le christianisme rejette 4 une place secondaire ce
qui concerne la vie de I'Etat, mettant au premier




L’ETAT ET LA SOCIETE SELON LE CHRIST 179

plan la vie spirituelle ou religieuse; mais, par contre,
avec 1'Occident, le christianisme reconnait a I'Etat
une fonction positive, un caractére agissant et pro-
gressif : non seulement il appelle ’Etat & lutter contre
les forces mauvaises du monde sous les étendards
de l’Eglise, mais il exige aussi de lui qu’il fasse passer
dans la vie politique et internationale les principes
de la moralité, qu’il éléve graduellement la société
civile 4 la hauteur de l'idéal de I'Eglise, qu’il la
recrée a l'image et a la ressemblance du Christ.
Dans I'Etat chrétien, on retrouve tout ce qui
existait aussi dans I'Etat paien, oriental ou occi-
dental, mais tout cela recoit une autre signification,
se renouvelle dans D'esprit de la vérité. Il y a une
domination, dans I'Etat chrétien, non pas en vertu
de la force seule, mais pour le bien commun et selon
les prescriptions de l'autorité ecclésiastique. I1 y a
une soumission, dans I’Etat chrétien, non celle de
’esclave, engendrée par la peur, mais une soumission
consciente et volontaire, inspirée par cette ceuvre
commune, dont souverain et sujets sont pareillement
les serviteurs. Les droits, eux aussi, existent dans
I’Etat chrétien, des droits qui prennent leur source
non dans 1’égoisme insatiable de ’homme, mais dans
ses aspirations morales infinies I'incitant a ressembler
a Dieu. II y a la loi, dans I'Etat chrétien, non
dans le sens d’une simple légalité organisant les
rapports des hommes, mais dans le sens de leur
correction selon les idées de la supréme justice.
Il y a, dans I'Etat chrétien, un pouvoir supréme, non
pas comme déification de l’arbitraire humain, mais a
titre de service spécial de la volonté de Dieu. Le
représentant du pouvoir, dans I'Etat chrétien n’est
pas seulement possesseur de tous les droits, comme
le César paien, il est principalement celul qui est




180 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

investi de tous les devoirs a4 remplir au sein de la
société chrétienne par rapport a I'Eglise, c’est-a-dire
a I'ceuvre de Dieu sur la terre.

Le pouvoir civil est, par le caractére de son activité
comme par son origine, tout & fait indépendant du
pouvoir spirituel. Pour cette raison, la relation qui
les unit ne peut étre que libre, morale, basée sur la
foi et la conscience. La grande question est : le gou-
vernement séculier croit-il en I'Eglise, ou non? Le
gouvernement d'un Etat chrétien est obligé de croire
en I'Eglise. En vertu de ce devoir, purement moral
et non juridique, le gouvernement doit soumettre
volontairement ses actions & l'autorité supréme de
I'Eglise : ce n’est pas 4 dire que celle-ci intervienne
dans les affaires civiles, mais que I'Etat lui-méme
soumette son activité aux intéréts supérieurs en ne
perdant pas de vue le réegne de Dieu.

Dans I'Occident chrétien, I'Eglise a eu autrefois
la tendance a s’incarner dans des formes qui étaient
du domaine de I’Etat; tout au contraire, dans
I’'Orient chrétien, le pouvoir de I’Etat concentrait
non seulement 1’administration séculiere, mais aussi,
trés souvent, l’administration supérieure ecclésias-
tique. C’est I'idéal d’une théocratie libre qui réunit
les deux tendances en un sens nouveau et moral.
Alors, 'Eglise ne s’incarne en I'Etat que pour autant
que I’Etat lui-méme se spirifualise par les principes
chrétiens; I'Eglise descend jusqu’aux réalités tem-
porelles par les mémes degrés que gravit I’Etat pour
s’élever jusqu’a l'idéal de I'Eglise. L’Etat s’idéalise
et se spiritualise, en se faisant le serviteur des plus
hauts intéréts religieux et, surtout, en les servant
librement. Ces intéréts religieux supérieurs, que
détermine 1'Eglise et que I'Etat chrétien doit pro-
mouvoir, sous la direction de I'Eglise, sont de trois

N




L'ETAT ET LA SOCIETE SELON LE CHRIST 181

espéces, selon une gradation qui va de l'extérieur a
I'intérieur : 1° répandre le christianisme dans le
monde; 2° a lintérieur méme du christianisme,
travailler au rapprochement pacifique des peuples;
30 au sein de chaque peuple, organiser des rapports
sociaux conformes a I'idéal chrétien.

Pour expliquer en quoi consiste cette derniére
fonction, on peut se servir d’exemples empruntés
au domaine du droit pénal ou des rapports de I'Etat
et de la société en matiére criminelle. Dans I'Etat
chrétien, ces rapports doivent étre inspirés non par
le principe paien de l'intimidation, non par le talion
de I’Ancien Testament, mais par le principe chrétien
de la pitié, a I’égard des victimes du crime, et aussi
de son auteur. Se protégeant contre le criminel et
ne justifiant en aucun cas le crime, I'Etat chrétien
ne doit pas oublier ’ame humaine du criminel,
laquelle est capable de régénération. L’Etat ne peut
s’occuper directement lui-méme de la correction et
de la réhabilitation des criminels, tout comme il ne
peut lui-méme traiter les malades. Mais, jl organise
des hopitaux et il encourage par des subsides matériels
la formation des médecins qui, par vocation, se
consacrent a cette ceuvre. Les malades contagieux
sont, sans doute, trés nuisibles a la société, mais
I’Etat considére aussi le malheur propre des malades,
en dehors du mal qu’ils peuvent causer aux autres;
c’est pourquoi il ne se borne pas a les éloigner de la
société pour le bien de celle-ci, pour la protéger
contre la contagion, mais il remet les malades a des
médecins, pour leur bien & eux, pour leur guérison.
C’est dans le méme esprit, qui inspire & I'Etat ce
souci de la santé publique et cette lutte contre la
maladie, que I'Etat doit prendre soin de la moralité
publique et lutter contre les crimes. En ce domaine,

AT ————



182 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

aussi, les mesures de I'Etat, en I'espéce, de la police,
malgré leur importance pratique, n’ont, cependant,
qu’'une valeur auxiliaire, de service. Et, tout comme
le traitement physique des malades est confié¢, non
a la police sanitaire, mais aux meédecins, de méme
le traitement moral ou la correction des criminels
appartient (dans une organisation normale), non au
tribunal ou & la prison, mais 4 I'Eglise ou a ses
ministres, auxquels I’'Etat doit seulement donner la
possibilité matérielle d’agir sur le criminel. Cette
action d’éducation morale des criminels par 'Eglise
commence 1a ou finit I'action de I'Etat, lequel doit
faire confiance a I'Eglise, comme il le fait aux insti-
tutions médicales pour ce qui les concerne. Cependant,
je n’ai eu recours & cette comparaison du crime avec
la maladie, que pour dire que le crime n’est qu'une
maladie, dont le malade lui-méme n’est pas coupable.
Au contraire, il est indispensable de reconnaitre et
de distinguer dans le crime trois éléments : le crime
est, d’abord, une action illégale prenant sa source
dans la mauvaise volonté du criminel, il s’y trouve
‘un péché ou un mal; le crime est, ensuite, une action
nuisible aux autres, pour la victime et toute la
société; le crime est, enfin, un malheur pour le cri-
minel lui-méme, comme homme. D’aprés cela, on
doit reconnaitre et distinguer dans le criminel trois
aspects : il est un homme coupable, il est un homme
nuisible, et il est aussi, un homme malheureux.
I’Etat doit rétablir la légalité violée par le cou-
pable; il doit, aussi, protéger la sociéte contre le
membre nuisible; ces deux résultats sont atte.ln'ts
par la peine, qui, selon la justice et les nécessites,
comporte la privation pour le criminel de sa liberté
et de ses droits physiques et son éloignement du reste
de la société. Mais, lorsqu’on a pourvu a ces deux




L'ETAT ET LA SOCIETE SELON LE CHRIST 183

intéréts : la justice légale et la sécurité sociale, il
reste 4 assurer le sort du criminel lui-méme. La
Sparte paienne jetait au fossé ses enfants mutilés;
I'Etat chrétien ne peut agir de la sorte avec ceux
de ses enfants qui sont moralement mutilés. C’est
un grave probléme pour I’Etat chrétien que cette
question du criminel, du criminel, lui-méme, a titre
de malheureux, et de son sort ultérieur; incapable
de le résoudre par les seuls moyens extérieurs de la
police, 'Etat doit s’en remettre & la compétence de
PEglise. Celle-ci doit se soucier non du jugement et
de la punition du criminel, mais de son salut, ayant
elle-méme dans le salut universel son fondement.
Elle ne considére pas principalement l'iniquité du
criminel, ni le dommage qu’il a fait, mais son propre
malheur, l’ensemble des conditions intérieures et
extérieures, psychiques et physiques, qui 'ont con-
duit au péché. Si I'Eglise ne peut toujours détruire
’action nocive de ces conditions, elle peut toujours
I’atténuer; elle ne peut toujours rendre au monde
le criminel moralement guéri et régénéré, mais elle
peut et doit essayer sur lui l'action d’un milieu
meilleur, le délivrer des mauvaises influences et des
tentations; (tandis qu’a présent les prisons et les
maisons de force aboutissent ordinairement a un
résultat directement opposé, transformant souvent
des criminels occasionnels en scélérats invétérés et
incorrigibles).

Sans contester le caractére légitime des intéréts
sociaux et privés, dont la protection est assurée par
les tribunaux criminels et la police, il faut reconnaitre
que le but définitif de ’'Etat chrétien en ce qui con-
cerne les criminels est leur guérison morale, c’est-
a-dire un but que I’Etat ne peut atteindre qu’en se
mettant au s¢rvice de I'Eglise. Que I'Etat chrétien

e e ——— e



184 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

serve I'Eglise, c’est aussi nécessaire pour d’autres
problemes de son activité. L'Etat est au service de
I'Eglise, lorsqu'il répand la culture chrétienne parmi
les peuples barbares et sauvages, humiliant les
orgueilleux, désarmant les voleurs, aidant les opprimés.
De I'Eglise, I'Etat tient le but supréme et le sens
positif de son activité. Dans le monde préchrétien,
Etat, cest-a-dire I’¢quilibre des forces sociales,
était un but en soi. Le monde ancien s’acheminait
vers I'Etat absolu et il le trouva dans I'empire
romain. Or, I'humanité ne pouvait s’arréter 1a, méme
si I'équilibre trouvé ettt été stable (ce qui certainement
ne pouvait étre le fait); en tout cas, une question
se posait : a quoi devaient, done, tendre ces forces
sociales équilibrées et dirigées? a4 quoi doit servir
I'Etat? pourquoi? Tant qu'une fonction positive
n’est pas assignée aux forces sociales, 'activité de
I'Etat, de I’autorité sociale, malgré le pouvoir absolu
quil exerce en pratique sur les personnes, apparait
a I'esprit pensant comme une vanité sans but, ni sens.
C’est ainsi, précisément, que considéraient I’activité
politique les derniers représentants de I’ancien
monde, les philosophes d’Alexandrie.

Seule, la religion chrétienne a donné un sens et
une valeur 4 I'Etat, parce qu’elle s’est élevée au-dessus
de lui : plus grande est la hauteur du soleil au-dessus
de la terre, plus il I’éclaire et la réchauffe.

Donnant a I’Etat sa raison d’étre, le christianisme
crée en méme temps la société. Tant que I'Etat était
tout, la société n’était rien. Mais, dés que le but de
la vie est placé au-dessus de I'Etat, les forces vives
de la société deviennent libres, cessent d’étre esclaves
de I'Etat. Elles ne se contentent plus d’un équilibre
extérieur mais aspirent a un idéal supérieur com-
portant une réciprocité morale, libre et intime;




L'ETAT ET LA SOCIETE SELON LE CHRIST 185

'Etat, avec ses formes extérieures et ses cadres, ne
leur sert que d’étape transitoire et intermédiaire.

Dans le monde ancien, il n'y avait pas de société
proprement dite. D’une part, la classe sociale fonda-
mentale, rurale ou agricole, était constituée par des
esclaves; de l'autre, les citoyens libres, eux aussi,
n’ayant aucun but absolu dans leur vie générale, ne
connaissaient rien qui soit supérieur a I'Etat, étaient
liés et absorbés par lui. La, ou le travail économique
était une humiliation, ol la terre était cultivée par
des esclaves, ol la religion était présidée par des
fonctionnaires d’Etat, la vie sociale, privée de ses
intéréts essentiels, tant matériels que spirituels, se
limitait 4 un intérét purement formel, civique et
législatif tendant a I’équilibre des forces particu-
lieres. Le haut développement de l'ancienne philo-
sophie n’y contredisait nullement, car celle-ci n’était
pas en rapport organique, mais en rapport critique
avec la vie ancienne, constituant une transition entre
le paganisme et le christianisme. L’idéal positif des
philosophes classiques ne. s’élevait, d’ailleurs, pas
au-dessus de la justice extérieure assurée par I'Etat
(République de Platon). Dans le monde ancien, il
n'y avait ni peuple, ni église, il n’y avait que la ville,
qui coincidait avec I'Etat (md\s, civitas, ville et Etat).
La méme, ou la ville était gouvernée par un petit
nombre de familles, elles ne constituaient pas une
aristocratie, au sens que nous donnons a ce mot,
une classe séparée, indépendante de la vie de I'Etat
ou de la ville : ils n’étaient que les premiers parmi
les citoyens.

Le christianisme, élevant la religion au-dessus de
I'Etat, créant I'Eglise, libére aussi par le fait méme
la société du pouvoir absolu de I'Etat et forme une
société libre et indépendante. D’une part, il crée

Fond. spir. 12%




136 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

le peuple, au sens restreint de ce mot, c’est-a-dire la
classe tout a la fois inférieure et fondamentale de
la société. Sans abolir formellement I'esclavage, le
christianisme reconnait les esclaves comme membres
de I'Eglise et, admettant leur égalité religieuse, il
les introduit dans la société, donnant a celle-ci sa
base véritable. En devenant chrétiens, les anciens
esclaves entrent dans la composition de la société
et le paysan fait son apparition. D’autre part, les
citoyens libres, a leur tour, (libres par rapport a
leurs esclaves, mais esclaves, eux-mémes, de I'Etat),
devenant membres de I'Eglise, cessent, par le fait,
de n’étre, exclusivement, que membres de 1'Etat,
deviennent libres de son pouvoir absolu, et, dévelop-
pant en eux le principe individuel qu’étouffait I'Etat,
forment la classe sociale supérieure. C’est ainsi que
la société, qui, dans le monde ancien, était vinculée
dans sa couche inférieure par I’esclavage, et étouftée
dans sa couche supérieure par I’absolutisme de
I'Etat, obtient la liberté et le mouvement, par le
fait du christianisme.

La véritable société humaine ne se compose que
de personnes libres. Dans le monde ancien, il n’y
avait pas de société véritable, faute de véritables
personnalités. Il est vrai que 1’Occident ancien
évoluait vers I'idée de I’homme, dans sa philosophie,
dans son art et dans sa politique, mais, dans tous
ces domaines, il ne pouvait, de cet humanisme,
atteindre que la forme. Comprendre la plénitude de
I’étre humain exige une liberté absolue, mais la liberté
absolue ne peut appartenir 4 I’homme en dehors de
Dieu, elle n’appartient qu'a la divino-humaqlté.
L’humanité ne trouve un point d’appui supérieur
au monde dans un domaine vraiment absolu et ne se
délivre du monde qu'avec P'apparition du Dieu-



L’ETAT ET LA SOCIETE SELON LE CHRIST 187

homme, dans le christianisme. L’homme libre ap-
parait alors et, aussi, la possibilité d’une société
libre divino-humaine.

Cette possibilité, qui est offerte dans le christia-
nisme, doit étre réalisée par I’humanité elle-méme.
La personnalité, que la grace du Christ a libérée
intérieurement, doit mettre en ceuvre cette liberté
pour construire la société chrétienne.

La société humaine n’est pas un simple assemblage
mécanique de personnes séparées; elle forme un tout
autonome, ayant sa vie propre et son organisation;
le role du christianisme, en ce domaine, consiste a
introduire, dans la vie et l'organisation des forces
sociales, le principe chrétien de la solidarité morale
ou de la véritable fraternité.

La structure de la société humaine dans ses traits
essentiels est extrémement simple et tout & fait
conforme a la raison. Elle est définie par trois con-
ditions principales, qui correspondent a la composition
triple de la société. La société humaine doit, avant
tout, se maintenir sur la terre, garantir son existence
matérielle, vivre sa vie naturelle. Mais, comme cette
vie naturelle de I’humanité n’est pas parfaite et ne
contient pas en elle-méme sa fin, la société doit,
ensuite, avoir les moyens de modifier sa vie, de se
mettre en mouvement, de développer ses forces; les
conditions d’une telle mobilité et variabilité, (du
développement et du progres), s’élaborent par ce
qu'on appelle la civilisation, laquelle requiert une
vie artificielle de la société. Mais, ces changements
et mouvements de la vie civilisée ne doivent pas se
faire au hasard et sans raison. Le progrés social,
pour étre réel, doit mener la société vers une fin
déterminée, vers une fin absolument digne, partaite
et idéale. La société doit non seulement vivre et se



188 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

mouvoir, mais aussi se perfectionner. Deés lors, la
société, en outre de sa vie naturelle sur la terre,
en outre du développement artificiel de la civilisation
urbaine, doit vivre une troisiéme vie, vie spirituelle,
doit, en mettant en ceuvre les meilleures de ses forces,
élaborer ces biens suprémes, qui, seuls, valent la
peine de vivre et d’agir. Selon cette triple vie, la
société humaine nous apparait comme constituée
par trois parties ou classes : le peuple, au sens

restreint, la classe principalement rurale ou agricole; -

puis celle des cifadins, enfin, celle des « meilleures
gens » (1), notables et chefs du peuple, tracant la
voie, ou, autrement dit : le village, la ville et la classe
dirigeante.

Ces trois éléments principaux constitutifs de la
sociélé étaient, dans le monde ancien, liés et mélés
entre eux par I’absolutisme de I’Etat; le christianisme
les a dégagés; c’est la mission de la politique chré-
tienne de les rétablir dans leur rapport vrai et positif
envers I'Eglise, envers I'Etat et I'un a 1'égard de
I'autre.

Ce rapport régulier dépend principalement de la
classe des « meilleures gens », de la classe dirigeante,
qui meéne la société et posséde linitiative de toute
activité. Le peuple, en effet, a toujours été, de Jui-
méme, en des rapports tout a fait normaux avec
I’Eglise, avec I'Etat et avec les autres classes, accom-
plissant sa destination, cultivant la terre pour le
bien commun, conservant une pleine solidarité avec
les intéréts supérieurs religieux et civiques. La classe
des citadins, elle, est une classe moyenne par desti-
nation, une classe secondaire, elle s’'est guidée,
toujours, sur U'exemple de la classe supérieure, et ce

(1) Selon le sens étyvmologique : l'aristocratic.



L'ETAT ET LA SOCIETE SELON LE CHRIST 189

n’est pas sa faute, si elle ne recevait pas de bons
exemples. On peut dire qu’en général et jusqu’a
présent, les « meilleures gens » de la société chré-
tienne ont été loin d’étre ce qu’ils devaient étre.
Leur activité s’est souvent exprimée, dans I’histoire
de I’Europe, d’une part, par I'oppression du peuple,
et, de I'autre, par une hostilité coupable a I’égard de
I’autorité civile ou ecclésiastique. Au lieu d’étre les
chefs du peuple, les serviteurs libres de I'Etat et de
I’Eglise, ils ont, trop souvent, voulu étre maitres
en tout et au-dessus de tout.

Imprimant & IPactivité de la société une telle
direction, ces « meilleures gens » se sont mis en contra-
diction avec leur utilité sociale, avec leur vocation
dans I’ensemble de I’ceuvre chrétienne. Dans cette
ceuvre de la construction d’une théocratie libre, les
« meilleures gens » ont le rdle le plus important, le
plus honorifique, mais aussi celui qui comporte le
plus de responsabilités. S’inclinant librement devant
I’autorité ecclésiastique, recevant de ]’Eglise les
principes immuables de la justice et du bien, les
« meilleures gens » de la société chrétienne doivent,
en conformité avec ces principes, sous la sauvegarde
et la protection de I’Etat, diriger et guider toutes
les forces sociales vers leur but supréme. Mais, ce
but n’est ni arbitraire, ni fortuit, n’ayant pas été
déterminé par les hommes. Il est défini immuable-
ment par I'Eglise, il est servi par I'Etat disposant de
moyens de contrainte; c’est lui, aussi, que le peuple
chrétien veut dans la profondeur de son ame; 1l est
la réalisation effective de 1'objet de notre foi, la
restauration de la réalité humaine et mondiale qui
nous entoure selon l'image et la ressemblance de la
vérité chrétienne, I'incarnation de la Divino-humanité.



CONCLUSION

L'exemple du Christ,
comme reégle de la conscience.

Le but dernier de la morale individuelle et de la
morale sociale, c’est que tous et tout deviennent
« conformes a I'image » du Christ (1), en qui « habite
corporellement toute la plénitude de la Divinité » (2).
Il dépend de chacun de nous de participer a la réali-
sation de ce but, en ayant devant nous, comme
modele, le Christ, dans notre activité privée et
publique.

Tout le monde reconnait que les prescriptions des
lois positives ne définissent aucunement ’activité de
I’homme qui veut tendre & la perfection. On peut
fort bien ne jamais tuer, ne pas voler, n’enfreindre
aucune loi pénale, et rester cependant, désespérément
loin du Royaume de Dieu. C’est que la loi positive
ne se propose pas directement la perfection de
I’homme et de ’humanité; son role ne consiste qu’a
donner le plus de sécurité possible a leur existence
terrestre et matérielle (tant que celle-ci sert a des
fins plus hautes), a retenir plus solidement I’homme
charnel au moins aux degrés inférieurs de l'orga-
nisation sociale, degrés d’ou l’on n’apercoit pas
encore le vrai but de la vie, mais sans lesquels,
cependant, ce but ne peut étre atteint. Or, pour

(1) Rom. VIII, 29.
(2) Col. 1I, 9.




CONCLUSION 191

conduire vraiment I’homme & sa perfection, les cadres
de 1a loi morale et les préceptes mémes de I'Evangile
sont encore insuffisants, si on les prend a la lettre
et non pas dans leur esprit. Méme le commandement
de I’amour, ce commandement supréme et qui ren-
ferme en lul tous les autres, peut étre mal entendu
et appliqué dans un sens faux : non seulement, il
peut D'étre, mais il I'a été et I'est. Les uns disent que
I’amour évangélique est, avant tout, I'amour envers
Dieu, et, au nom de cet amour, ils prétendent avoir
Je droit et méme le devoir de persécuter ceux de
leurs fréeres qui professent leur foi en Dieu d’une
qutre maniére qu’eux-mémes. Les autres affirment
que l’amour évangélique exige qu'on ait pour tous
et pour chacun une bienveillance indifférente et
froide et semblent n’admettre, de la part des gens
paisibles et innocents, aucune mesure de défense
contre les assassins, les oppresseurs et les voleurs. Les
premiers, au nom de l'amour de Dieu, déshonorent
le nom divin par leurs actes de fanatisme, les seconds,
au nom de leur amour du prochain, veulent qu'on
s’abstienne d’intervenir, bien que la perte de beaucoup
doive s’ensuivre.

Je n’oserais pas dire que tous agissent contre leur
conscience et le savent, mais il est clair que je
n’oserais pas affirmer non plus qu'ils ont éprouve
leur conscience, comme il le faut. Mais le meilleur et
I'unique moyen de contrdle est ici, a leur portée.

Il suffit, avant de prendre une décision importante
pour la vie personnelle ou pour la vie sociale, d’évo-
quer dans notre dme l'image morale du Christ, de
nous en pénétrer surnaturellement et de nous
demander : Pourrait-il, Lui, agir ainsi? ou, autrement
dit : Approuvera-t-Il ou non cette action? Me bénira-
t-1Il ou non de I'accomplir?



192 FONDEMENTS SPIRITUELS DE LA VIE

Je propose ce controle & tous; il ne trompera pas.
Dans tous les cas douteux, s’il vous est encore pos-
sible de vous reprendre et de réfléchir, pensez au
Christ, imaginez-le, vivant, tel qu'll est en vérité,
et chargez-Le de tout le poids de vos doutes. Il a
accepté d’avance de prendre, avec tous les autres,
ce fardeau, non pas, certes, afin de vous oOter la
responsabilité de vos actions mauvaises, mais pour
que, vous étant adressés & Lui, vous étant appuyés
sur Lui, vous puissiez vous abstenir du mal et devenir,
dans les passages difficiles, les instruments de sa
vérité infaillible.

Si tous les hommes de bonne volonté, — hommes
privés, hommes publics et chefs des peuples chrétiens,
— commencaient, dés maintenant, a faire usage de
cette méthode siire, dans tous les cas ou ils doutent,
ce serait déja le début du second avénement et une
préparation au redoutable jugement du Christ,
« puisque les temps sont proches » (1).

(1) Mt. XXVI, 18.




TABLE DES MATIERES

LETTRE DE MGR D' HERBIGNY . ..vvvvuertirirereiniisnnnseeenes

PRETACE . 20vseenssbonnsseennnsesssdsiesodsisdonsnsdonsansdssassss o sin

PREMIERE PARTIE
INTRODUCTION. — Nature, mort, péché, loi et grace

CHAPITRE L. — La Prilre......ccccoivvivriiinerirnererrncannes

L’Oraison Dominicale ............ I S
Notre Pére qui étes aux cieux ............. riuee e i oamems o
Que votre nom soit sanctifié .........................
Que votre Reégne arrive ...........ccccevvveviiiniinnenns
Que votre volonté soit faite ...............oooiiiil.
Donnez-nous aujourd’hui notre pain d’au-
jourd’hui.... .o s
Pardonnez-nous nos offenses ............covviiiinnnnns
Et ne nous laissez point tomber en tentation.....
Premiére tentation ...
Deuxiéme tentation...................ccnl
Troisieme tentation... ...
Délivrez-nous dumal ............cooiiiiiiiiiiiiiiiian

CHAPITRE III. — Le Jetine....... o enereesareeeauns

070} 10 A U1 (o)< PR

DEUXIEME PARTIE

CHAPITRE I. — Le Christianisme
I. — «Tout le monde est sous I’empire du Malin »

II. — Lesensdumonde. .. .......cooveieiiiineeeeiiinenenns

13

21

36

37
38
40
41
43

44
48
49
54
56
60
63
65

68
83

93
96



194 TABLE DES MATIERES

III. — « En Lui était la vie et 1a vie était la lumiére
AU IMOINAE Dt iiiirriiieiiiis it eeaerennerrannnes

IV. — « Et la lumiere luit dans les ténébres et les
ténebres ne I'ont point comprise »

...........

V. — Révélation du sens universel (Logos) dans
le Christ

---------------------------------------------

VI. — L’essence des sacrements chrétiens

-------------

CuariTRE II. — L’Eglise

------------------------------------

CeHAPITRE III. — L'Etat et la société selon le Christ

ConcLusioN. — L’exemple du Christ, comme régle
de la conscience

---------------------------------

Imprimé en Belgique (547)

100

104

114
132
137
173

_—




IMPRIMATUR

Cum licentia ILL. TEsseENs, Vvic. gen.
Data Mechliniae, die 62 aprilis 1931.







les trois fondements de la vie
spirituelle, tel est I'objet de la
premiére partie qu’illustre un
remarquable commentaire du

« Pater ».

Mais le chrétien accompli ma-=
nifeste aussi sa vie spirituelle
dans le domaine des rapports
sociaux : de la, aprés un apercuv
sur le sens général du Christia-
nisme et de la restauration du
monde par le Christ, des vues
pénétrantes sur I’essence des sa=
crements chrétiens, sur I’Eglise
et sur la société selon le Christ.

*

La pensée de Soloviev est
nourrie avant tout de I’Ecriture
et des Péres, surtout des Péres
grecs. Elle est totalement déga-
gée des cadres rigides du for=
malisme occidental. C’est ce qui
amenait Monseigneur Carton de
Wiart, appréciant ce livre dans
sa premiére édition, a se décla=
rer « frappé par ’allure si spon=
tanément réaliste du Slave ». Et
il ajoutait : « Nous ne tardons
pas a sentir comme une vie nou=
velle passer a travers les finesses
un peu figées de notre édifice
doctrinal ».




{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }

