¢

II ANVHOD d'1T NOHT = SUNNHILHAHO SHIOH(10S

ImpriME N France,




LEON LE GRAND

SERMONS

* K




< G . e

SOURCES CHRETIENNES

Colleclion dirigée par H. pe LuBac, S. J., et J. Daxrfrov, S, J
Secrélarial de direclion : C. MoxpgserT, S, o

Parus :

SERIE GRECQUE :

1 bis. Gregoire pE Nvyssg : La vie de Moise. J. Daniélou, S. J.

2 édilion, avec lexte critique........ ... ...... ... ... . 1.410 fr
9. CLEMENT D'ALEX ANDRIE : Protreptique. Cl. Mondésert, S. J. et
A. Plassart. 2* édition, avec lexte grec................... 860 fr =

3 bis. Diapogue pe Prortick : (Buvres spirituelles. Texte crilique.
E.desPlaces, S. J.c..oovuiiiiiiiinenn 2 1.440 fr

10. Iexace p’AnTrocus : Lettres. 2¢ édition, avec la Lettre aux Phi-
lippiens de DPorvcarre pE Smym~Ek, el le Martyre de Poly-
carpe. P.-Th. Camelot, O. P.....o ... .. 810 fr.

12. Jeax Moscrus . Le Pré spirituel. M.-J. Rouét de Journel, S. J. 480 fr.
13. Jeax Canvsostone : Lettres a4 Olympias. A.-M. Malingrey. Avec

L. I ol 690 fr.
Traduction seule ... ... ..cooiieii i i, 390 fr.

14. HrerouyTe : Commentaire sur Daniel. G. Bardy et M. Lefévre.
Avec teXbe greC .. ..ottt e e i m et n e 720 fr.
Traduclionseule............civiieuvnenn.. whe,nie o oHaiuhe  evems i3 390 fr.
15. ATtHavase p'Aviexanpniz @ Lettres & Sérapion. J. Lebon...... 330 fr.
420 fr,

16. Oricrne : Homélies sur 'Exode. H. de Lubacet J, Fortier, S. J.
17. Basite pe Cesanie : Traité du Saint-Esprit. B. Pruche, O. P.
750 fr.

Avec Lexle grec. ... ...ttt i s e e

Traduclion seule. .. ... i vt eenenaesssonanssonoenass 420 fr.
18. ATHaxasE p'Avexanprie : Discours contre les paiens. De I'In-
carnation du Verbe. P,-Th. Camelot, O. P.......... ....... 480 fr.
20. TuEorurLe v AxTiocne : Trois livres 4 Autolycus. G. Bardy et
J. Sender. Avec texte grec.......oovieiininiiiiiiiiranans 600 fr. |
Traduction Seule. .. v e e eeiianaeeaa e 360 fr. |
26, Basne ne Ceésantér : Homélies sur 1'Hexaéméron. Texte grec.
SboGleb. .o i e 1.250 fr. )
37. Homélies Pascales. I : Une homélie inspirée du traité sur la . ‘
Pique d'Hippolyte. Texte critique. P. Nautin................. .
28. Jea~ CurysostomE : Sur l'incomprehensibilité‘de D_i'eu. Texte o |
grec. F. Cavallera et J. Daniélou, S. J. et R. Flaceliére....... . !
29, Onmicixe : Homélies sur les Nombres. A. Méhat ............. 960 fr i
20. CrEmesT n'Arexanprie : Les Stromates, tome I. Texte grec. 780 ir i
Cl. Mondésert, S, J. et M. Caster...... S E T e e e e e coe . i
31. Evstpe vp Césanee : Histoire Ecclésiastique. Livres I-IV. L 350 fr |
grec. G. Bardy ... ..cveerrrreeinrrianaia e 1. . !
i
!
{



WIE N ey






SERMONS

* X




IMPRIMI POTEST :
Clervaux, le 22 décembre 1956
Fr. Petrus SALMON
Abb. Admin. SS. Mauritii & Mauri

IMPRIMATUR :
Paris, le 12 février 1957
t Jacobus LE CORDIER

v. ¢.



SOURCES CHRETIENNES

Collection dirigée par H. de Lubac, S. J., el J. Daniélou, S, J.
Secrétariat de Direction : C. Mondésert, S. J.

Ne 49

LEON LE GRAND

SERMONS

TOME II

TRADUCTION ET NOTES DE

Dom RENE DOLLE

MOINE DE CLERVAUX

LES EDITIONS DU CERF, 29, b pe La Tour-Mausoura, PARIS
1957

LA PART-D!BU




i
21

Al St by
:,. »m..ﬂ%..w.f
s Hil
| *
) . i
,.&..
| ;
A&




AVERTISSEMENT

Ce volume fait suite au premier volume des Sermons de
saint Léon le Grand publié en 1949 (n° 22 de S. C.) et quu
contenait les homélies pour Noél et I'Epiphanie. L’édition
compléte des sermons prévoyait alors trois volumes. Il
est apparu depuis que la matiére se répartirait plus
commodément en quatre volumes de dimension moyenne.
On a donc modifié le plan primitif de publication en sorte
que le second volume comprenne les homélies pour le
caréme et le troisiéme celles du temps pascal (Passion,
Péaques, Ascension, Pentecote). On a cependant adjoint
les sermons pour les collectes aux sermons de caréme :
cela se justifiait par la parenté des sujets traités, une des
pratiques essentielles du cardme étant Iaumoéne. Ainsi
resteront pour le quatriéme volume les sermons pour les
Quatre-Temps, ceux en 'honneur des saints et ceux pro-
noncés par le pape pour l’anniversaire de son élection.
Une nouvelle table de concordance entre 1’é¢dition Bal-
lerini-Migne et la présente édition figure & la fin de ce
volume.

Pour les traductions de ce second volume, on s’est
efforcé de tenir compte des observations recueillies a
I'occasion de la publication du premier, et cela surtout
en serrant de plus prés le texte, sans pourtant, nous I’es-
pérons du moins, trop nuire A I'élégance. La traduction
d’un auteur comme saint Léon présente a la fois une facilité
et un écueil : d’une part la beauté de son style et son tour
oratoire aident a retrouver en francais quelque chose du



8 AVERTISSEMENT

rythme de sa période et de I’heureux équilibre de sa
phrase, mais, d’autre part, on risque de se laisser entrainer
par la recherche ainsi encouragée de 'élégance et de
dépasser la fidélité au texte, trahissant ainsi l'auteur :
comme on I’a dit, un traducteur ne doit pas substituer
une éloquence & une autre éloquence.

Une traduction n’est jamais terminée... Toute impar-
faite que soit celle-ci, nous voulons espérer qu’elle ne
sera pas sans utilité pour attirer des lecteurs a4 une fré-
quentation plus assidue des textes qui nous restent du
saint Docteur 1.

1. Nous exprimons notre gratitude au R. P. Lauras s. j., qui a bien voulu
lire la traduction des sermons contenus dans ce tome II et nous signaler
ce qui devait &tre corrigé et ce qui pouvait étre amélioré.

- (o=



TEXTE ET TRADUCTION




SERMONES

20
(VD)

DE COLLECTIS SERMO 1

Multis divinarum Secripturarum testimoniis edo-
cemur quantum eleemosynarum meritum et quanta
sit virtus. Certum est enim unumquemque nostrum
anima suz benefacere, quoties misericordia sua ino-
pie succurrit alienz!. Prompta ergo, dilectissimi, et
facilis apud nos largitas esse debet, si credimus id
sibl unumquemque prestare quod indigentibus tri-
buit. Thesaurum enim suum condit in calo qui Chri-
stum pascit in paupere 2. Benignitatem itaque in hoc 3
et dispensationem divina pietatis ¢ agnosce. Idcirco
enim te abundare voluit, ut per te alius non egeret,
et per ministerium operis tui pauperem ab egestatis
labore, teque a peccatorum multitudine liberaret 5. O

1. Cf. Prov., X1, 7.

2. Cf. Luc, XII, 33; Matth.,, XIX, 21. Le texte de saint Luc cité par
saint Léon et qui s’applique a4 I'abandon des richesses et a I’auméne se
treuve aussi dans saint Matthieu, mais a4 propos de la « justice ». C’est &
Févangéliste de la pauvreté volontaire et de la miséricorde que saint Léon
1'a emprunté 4 Yappui de son appel 4 1'auméne.

3. Quitte a imiter Bossuet, nous ajoutons ici le mot « chrétien » & I'apos-
trophe adressée sans transition par saint Léon & un auditeur qu'il ne nomme
pas. Dans le premier sermon pour la Nativité, 3, on lit: « Agnosce, o chris-
tiane, dignitatem tuam. »

4. Le mot «pietas », que nous rencontrerons plus d’une fois encore, est
appliqué ici a Dieu dans le sens de bonté compatissante. Pour 1'analyse
sémantique du mot chez saint Léon, on pourra se reporter 4 GUILLAUME,
Jeane et charité, Paris, 1954, p. 66-72. 1] se trouve a la Collecte du X1I¢ Di-




14

T

SERMONS

20
(VD)

PREMIER SERMON SUR LES COLLECTES

SommAIRE. — Grandeur et utilité de 'auméne ; invitation a donner.

Les divines Ecritures, en de multiples témoignages,
nous apprennent combien grand est le mérite des au-
mones et combien grande leur efficacité. Il est, en effet,
certain que chacun de nous fait du bien a son ame
toutes les fois que, par sa miséricorde, il vient en aide
a lindigence d’autrui®. La libéralité doit donc étre
chez nous, bien-aimés, prompte et facile si nous
croyons que chacun se donne & lui-méme ce qu’il
accorde aux pauvres. Il place en effet son trésor dans
le ciel, celui qui nourrit le Christ dans le pauvre 2.
Reconnais donc en cela, chrétien ®, la bienveillance
qui préside au gouvernement de la divine tendresse t:
car elle a voulu que tu aies des biens en abondance
pour que, grice a toi, un autre échappe au besoin,
et pour pouvoir, par le moyende tes bonnes actions,
délivrer le nécessiteux du souci de I'indigence et toi-
méme de la multitude de tes péchés 5. O admirable

manche aprés la Pentecdte avec le sens que nous lui rencontrons ici : « Omni-
potens sempiterne Deus, qui abundantia pietatis tuae, et merita supplicum
excedis et vota... » De méme dans la Collecte du VI® Dimanche aprés la Pen-
tecdte : « Deus virtutum..., presta... ut que sunt bona, nutrias, ac, pietatis
studio, quae sunt nutrita, custodias. » L'expression pietatis studio, appliquée
a Dieu, et que nous traduirions « par une attention de votre bonté», est assez
caractéristique de saint Léon ; l'oraison ne se trouve cependant pas dans le
sacramentaire léonien.

5. Cf. I Pierre, IV, 8. — Prov., X, 12, — Sag,. Sir,, III, 33, d’apres LXX, —
Dan., 1V, 24,



11 DE COLLECTIS SERMO II

mira providentia et bonitas Creatoris, ut uno facto
duobus vellet esse succursum’!

Ventura igitur Dominica dies, collectarum futura
est. Hortor et moneo sanctitatem vestram, ut singuli
quique et pauperum memineritis et vestri, et pro
possibilitate virium vestrarum intelligatis in egen-
tibus Christum, qui tantum nobis pauperes commen-
davit, ut se in ipsis vestiri ac suscipi testaretur, et
pasci Christus Dominus noster 2, qui cum Patre, et
sancto Spiritu vivit et regnat in secula seculorum.
Amen.

21
(VII)

DE COLLECTIS SERMO II

Notum vobis, dilectissimi, et familiare mandatum
pastorali pradicamus hortatu, ut in opere miseri-
cordie studeatis esse devoti® Quod etiam si num-
quam a vestra sanctitate negligitur, nunc tamen
promptius est et impensius exsequendum : quia
primus collectarum dies saluberrime a sanctis Pa-
tribus ¢ institutus hoc exigit ut unusquisque, prout

1. Nous retrouverons plus d’une fois cette idée que l'inégalité des for-
tunes fait partie de la structure de la société humaine telle que la veut le
Créateur ; elle est bonne parce qu'elle permet aux riches et aux pauvres d’ac-
quérir la charité qui est le bien essentiel, les premiers par la libéralité qui
s'adresse 4 Dieu par-dessus le pauvre, les seconds par la reconnaissance
qui voit Dieu dans le bienfaiteur ; il faut évidemment que les uns et les
autres comprennent le réle qu'ils ont a jouer dans le plan de la Providence.
A noter que cette inégalité des fortunes était encore beaucoup plus criante
au ve siécle que de nos jours. Sur cette question, cf. GUILLAUME, 0p. cit.,
p. 125-127.

2. Cf. Matth., XXV, 37-40.




SECOND SERMON SUR LES COLLECTES 11

providence et bonté du Créateur qui a voulu qu'un
seul acte fit un secours pour deux*!

Le dimanche qui vient sera donc un jour de col-
lectes. J'exhorte et j'engage votre Sainteté a se sou-
venir chacun des pauvres et de soi-méme et, pour
autant que le permettent ses ressources, a reconnaitre
le Christ dans les indigents ; il nous a, en effet, tel-
lement recommandé¢ les pauvres que c’est lui-méme,
déclare-t-il, qui est vétu, recueilli et nourri en eux?,
lui le Christ notre Seigneur qui, avec le Pere et le
saint Esprit, vit et régne dans les siecles des siécles.
Amen.

21
(VII)

SECOND SERMON SUR LES COLLECTES

Sommaire. — Appel a la charité ; son efficacité pour remettre les
péchés.

Le précepte que nous vous préchons, bien-aimés,
et auquel nous vous exhortons comme votre pasteur,
vous est connu et familier, 4 savoir que vous vous
appliquiez a étre tout a Dieu ® dans I'exercice de la
miséricorde. Méme si votre Sainteté ne néglige jamais
de le faire, c’est cependant maintenant qu’il faut vous
en acquitter avec plus de promptitude et de genéro-
rosité : car le premier jour des collectes, institution
des plus salutaires qui remonte aux saints Péres*,

3. Nous traduisons ainsi le mot devoti que nous retrouverons encore plus
d’une fois et qui, dans la langue de saint Léon, signifie une disposition dela
volonté attachée a4 Dieu et décidée a faire en toutes choses ce qui lui plait :
I'union de volonté des spirituels. Sur le sens du mot, cf. GUILLAUME,
Jeiine et charité dans la liturgie du Caréme, dans N. R. Th., 1954, p. 247-248.

4. Saint Léon fait remonter l'institution de collectes organisées aux
« saints Péres », sans nul doute jusqu’a saint Paul quétant, dans les églises



12 DE COLLECTIS SERMO III

votivum atque possibile est, in usus atque alimoniam
pauperum de vestris facultatibus conferatis ; scientes
prater illud regenerationis lavacrum, in quo univer-
sorum abluta sunt macul@ peccatorum, hoc remedium
infirmitati humane divinitus esse donatum, ut si
quid culparum in hac terrena habitatione contrahitur,
eleemosynis deleatur. Eleemosyna enim opera cari-
tatis sunt, et scimus quod carifas operit multitudinem
peccatorum . Proinde, dilectissimi, in secundam fe-
riam spontaneas collectas vestras sollicite prepa-
rate, ut quidquid vobis de temporalibus substantiis
desumpseritis, 1d multiplicatum in aterna retri-
butione sumatis.

22
(VIII)

DE COLLECTIS SERMO III

Christiana pietatis est, dilectissimi, ut que apo-
stolicis sunt traditionibus instituta, perseveranti devo-
tione serventur. Nam illi beatissimi discipuli veri-
tatis, hoc divinitus inspirata commendavere doctrina,
ut quoties ceecitas paganorum superstitionibus suis
esset intentior, tunc pracipue populus Dei oratio-
nibus et operibus pietatis instaret. Quoniam immundi

qu’il avait fondées, pour les fidéles de Jérusalem (Cf. I Cor., XVI, 1-14;
II Cor., VIII). A sa suite, les évéques organisérent la charité au gré des
circonstances. Lire a4 ce sujet 'article Libéralités des fidéles dans DACL,
IX, 490-491. L’expression «sancti patres » se retrouve sous la plume de
saint Léon au 5¢ sermon sur le jetne du dixiéme mois, 2 (P. L., LIV, col. 177)
et, par comparaison avec d’autres passages (Sermon V de Collectis, Sermo I




TROISIEME SERMON SUR LES COLLECTES 12

exige que chacun, pour autant qu’il I'a promis et
que ce lui est possible, affecte de ses ressources aux
besoins et & la nourriture des pauvres ; vous le savez,
outre le baptéme de régénération, ou sont lavées.
toutes les souillures du péché, ce remede a la faiblesse
humaine nous a été divinement accordé: toute faute
contractée en ce terrestre séjour est effacée par les
aumoénes. Les aumones, en effet, sont des ceuvres
de charité, et nous savons que «la charité couvre
une multitude de péchés»!. Par conséquent, bien-
aimés, préparez soigneusement pour lundi prochain
vos dons volontaires, afin que tout ce dont vous vous
serez dépouillés dans vos biens temporels, vous le
retrouviez multiplié dans la vie éternelle.

22
(VIII)

TROISIEME SERMON SUR LES COLLECTES

SommaIRe. — Raison de l'institution des collectes. Invitation a
donner ; dans quel esprit le faire.

C’est le propre de la piété chrétienne, bien-aimés,
de garder avec une fidele dévotion les institutions
que nous tenons de la tradition des Apoétres. Car ces
bienheureux disciples de la Vérité, enseignant sous
I'inspiration divine, ont recommandé que le peuple
de Dieu fasse une particuliére instance par la priére
et les ceuvres de charité chaque fois que I’aveuglement
des paiens s’adonnerait avec plus d’ardeur a ses

de jej. Pentec., 1, Sermo 1 de jej. X'mensis, 4, etc.) on voit qu’elle désigne
les Apdtres. Dans le sermon suivant, saint Léon va d’ailleurs invoquer la
tradition apostolique en faveur de I'institution des collectes.

1. I Pierre, IV, 8. Pour les textes tirés du Nouveau Testament, nous
emprunterons la traduction du chanoine Osty, chaque fois qu'il n’y aura pas
de raison de s’en écarter.




13 DE COLLECTIS SERMO III

spiritus, quantum gentilium errore letantur, tantum
vera religionis observantia atteruntur, et augmenta
justitiee urunt impietatis auctorem'. Cujus impia et
profana commenta, ne sacratis Deo vero cordibus
aliquid pollutionis inferrent, beatus magister gen-
tium pracavebat, cum voce apostolica diceret : No-
lite jugum cum infidelibus ducere. Que enim partici-
patio justitiz cum iniquitate? aut qua societas luci ad
lenebras®? Et deinde vocem prophetici spiritus
addidit, dicens : Exite, exite de medio eorum, et sepa-
ramini, dicit Dominus, et immundum ne tefigeritis 3.
Unde quoniam ad destruendas antiqui hostis
insidias in die quo impii sub idolorum suorum nomine
diabolo serviebant ¢, providentissime in sancta Ec-
clesia prima est instituta collectio : volumus di-
lectionem vestram tertia feria per omnes regionum ®
vestrarum Ecclesias cum voluntariis oblationibus
eleemosynarum convenire. In quo opere et si non est
omnium @qualis facultas, debet esse par pietas® :

1. Nous retrouverons cette idée abondamment développée dans les ser-
mons sur le caréme.

2. II Cor., VI, 14,

3. Ibid., 17. — Is., LII, 11.

4. Saint Léon fait sans doute allusion ici et dans les deux sermons sui-
vants aux jeux qui s’étaient célébrés chaque année dans la Rome paienne du
6 au 12 juillet en ’honneur d’Apollon. Cette institution, dont il ne restait
plus que le souvenir au ve siécle — la derniére mention qu'on en posséde se
trouve au catalogue philocalien en 354 — avait été inaugurée aprés le dé-
sastre de Cannes pour obtenir la protection de la Ville; le peuple y con-
tribuait par des offrandes volontaires. Sur les Ludi apollinares, cf. DAREM-
BERG et SaGL1o, Dicf. Ant. grecques et rom., 111, 1376. C’est une doc-
trine traditionnelle chez les Péres que le culte qu’on rend aux idoles est
rendu aux démons ; on la trouve chez Tertullien, et, 4 sa suite, chez saint
Augustin ; elle dérive de saint Paul, I Cor., X, 20 et ss. (Cf., entre autres,
TERTULLIEN, De spectaculis ; P. L., 1, 630, 662 ; SAINT AUGUSTIN, De civi-
tate Dei, VIII, c. 24 ; P. L., XLI, 250 ss. ; pour Tertullien, le culte des idoles
ef toutes les manifestations idolatriques dans la cité paienne, spécialement
au théatre, constituent la pompa diaboli ; cf. WAszINK, « Pompa diaboli »,
dans Vigilie Christianee, 1, 1947, p. 13-41).

5. Les sept « régions » ecclésiastiques en lesquelles, depuis le pape Fabien
(236-250), était divisée la ville de Rome. Ce pape les avait instituées et




TROISIEME SERMON SUR LES COLLECTES 13

superstitions. Autant les esprits impurs, ‘en effet,
se réjouissent de I'erreur des gentils, autant ils sont
abattus par la pratique de la vraie religion, et les
progres de la justice consument I'auteur de I'impiété 1.
C’est contre les inventions impies et sacriléges de ce
dernier que le bienheureux Docteur des nations
mettait en garde, voulant qu’elles n’apportent aucune
souillure a des cceurs consacrés a Dieu, lorsqu’il
disait en son langage apostolique : « Ne formez pas
avec les incroyants d’attelage disparate. Car quelle
association se peut-il entre la justice et I'iniquité ?
Quelle union entre la lumiére et les ténébres ? » 2.
Et il ajoutait ensuite, usant des mots du prophéte
inspiré : « Sortez du milieu de ces gens-la et tenez-vous
a I'écart, dit le Seigneur, et ne touchez rien d’impur » 3.

C’est donc par une intention providentielle que,
pour détruire les embiiches de I'antique ennemi, la
premiere collecte a été instituée dans la sainte Eglise
le jour méme ou les impies servaient le diable sous le
nom de leurs idoles * : nous voulons donc que votre
Charité se réunisse mardi dans toutes les églises de
vos régions®, chacun apportant I'offrande spon-
tanée de ses aumodnes. Méme si, en cette ceuvre, les
possibilités de tous ne sont pas égales, que leur bonté
soit sans différence ¢ : la générosité des fidéles, en

limitées a sept au lieu des quatorze régions civiles établies par Auguste, et
les avaient réparties entre les sept diacres. Elles subsistérent longtemps
encore aprés saint Léon. Cf. DACL, X1V, col. 2194,

6. Nous avons rencontré plus haut le mot plelas appliqué i Dieu lui-méme
dans le sens de bonté compatissante. Ici nous le trouvons appliqué aux
hommes avec la méme acception : c’est, en effet, & 'imitation du Pére céleste,
selon Lue, VI, 36, que la créature raisonnable doit exercer la miséricorde &
I'égard de son semblable ; nous trouverons plusieurs fois dans les sermons
suivants cette idée que ’homme est, au moyen des biens matériels mis & sa
disposition, le ministre de la bonté de Dieu. Enfin nous rencontrerons aussi,
quoique rarement, le mot pielas dans son sens moderne de piété de I’homme
envers Dieu. Il est remarquable que saint Léon se sert du méme mot pour
désigner les rapports de ’homme avec Dieu et avec son semblable : le double
commandement d’aimer Dieu et d’aimer son prochain n’en est en effet qu'un
seul. Comme le fait remarquer M. I'abbé GUILLAUME, Jetine et charité, p. 71,
«sera pius celui qui, par amour de Dieu, pensera A son Pére dans la pridre
et se dévouera & ses fréres ; en réalité, c’est dans un unique mouvement de
charité que le chrétien réalise ce double objectif »,

49, Léon le Grand. 9




14 DE COLLECTIS SERMO 1V

quoniam fidelium largitas non de muneris pensatur
pondere, sed de benevolentia quantitate . Habeant
ergo in hoc misericordiee commercio etiam pauperes
lucrum, et ad sustentationem egentium de quanta-
cumque substantia aliquid quod eos non contristet
excerpant. Sit dives munere copiosior, dum pauper
animo non sit inferior. Quamvis enim major speretur
redditus de majore semente, potest tamen etiam de
exigua satione multus fructus provenire justitie.
Justus enim est judex noster et verax, qui neminem
fraudat mercede meritorum. Et ideo nos curam pau-
perum vult habere, ut in futur retributionis examine,
misericordibus, quam promisit, misericordiam lar-
giatur Christus Deus noster , qui cum Patre et Spi-
ritu sancto vivit et regnat in sacula seeculorum. Amen.

23
(I1X)

DE COLLECTIS SERMO 1V

1. Misericordia, dilectissimi, et justitia Dei formam
retributionum suarum a mundi constitutione dispo-
sitam, per doctrinam Domini nostri Jesu Christi
benignissima nobis expositione reseravit, ut acceptis
rerum significationibus, qua futura credimus, jam
quasi gesta nosceremus. Sciebat enim Redemptor

1, Saint Léon oppose le pondus, de sa nature Hmité, des dons en monnaie
ou en produits de la terre et de I'industrie, 4 la quantitas du bon désir, qui
est sans autre limite que celle que nous lui imposons nous-mémes.

2. Cf. Matth., V, 7.




QUATRIEME SERMON SUR LES COLLECTES 14

effet, ne se mesure pas au poids du don, mais a l'in-
lensité¢ de la bonne volonté '. Que les pauvres aussi
retirent donc un gain de cet échange de miséricorde
et qu'ils choisissent dans le peu qu’ils ont quelque
chose qui subvienne aux indigents sans les contrister
eux-mémes. Que le riche soit plus abondant dans son
don, sans que le pauvre soit inférieur dans son inten-
tion. S’il est vrai, en effet, qu’on espere un rendement
plus élevé d'une semence plus abondante, il peut
cependant résulter d’un faible ensemencement de
nombreux fruits de justice. Car notre juge est juste
et véridique, lui qui ne prive personne de la récom-
pense due aux mérites. Aussi veut-il que nous ayons
soin des pauvres, afin que, lorsqu’il décidera de la
rétribution finale, le Christ notre Dieu accorde la
miséricorde promise aux miséricordieux 2, lui qui,
avec le Pere et le saint Esprit, vit et regne dans les
siécles des siecles. Amen.

23
(IX)

QUATRIEME SERMON SUR LES COLLECTES

SommaIRE. — 1. Les ruses du démon. — 2. Le jugement futur ;
exercer ici-bas la miséricorde. — 3. La collecte ; les pauvres
¢ honteux ; le Christ dans les pauvres.— 4. Contre les manichéens,

1. Notre Dieu miséricordieux et juste, bien-aimés,
nous a dévoilé et expliqué dans sa grande bonté, par
I'enseignement de notre Seigneur Jésus-Christ, quelles
récompenses il avait, depuis la création du monde
décidé d'attribuer; de la sorte, une fois montrées
les choses que nous croyons devoir arriver, nous les
connaissons désormais comme déja accomplies. Notre
Rédempteur et Sauveur savait, en effet, quelles




-

15 DE COLLECTIS SERMO 1V

noster atque Servator quantos fallacia diaboli per
totum mundum sparsisset errores, et quam mul-
tis superstitionibus maximam sibi partem humani
generis subdidisset. Sed ne ultra per ignorantiam veri-
tatis creatura ad imaginem Dei condita in pre-
cipitia perpetua mortis ageretur, evangelicis paginis
judicii sui inseruit qualitatem, qua omnem homi-
nem a callidissimi hostis revocaret insidiis : cum jam
nulli esset incognitum qua bonis speranda pramia,
et qua malis essent timenda supplicia. Incentor
namque ille auctorque peccati primum superbus ut
caderet, deinde invidus ut noceret, quia in veritate
non stetit'. totam vim suam in mendacio collocavit,
omniaque deceptionum genera de hoc venenatissimo
artis su@ fonte produxit : ut ab illo bono, quod ipse
propria elatione perdiderat, spem humanz devotionis
excluderet, eosque in consortium damnationis su
traheret, ad quorum ipse reconciliationem pertinere
non posset 2. Quisquis igitur hominum quibuslibet
impietatibus Deum lasit, hujus fraude traductus,
hujus est nequitia depravatus. Facile enim in omnia
flagitia impulit, quos religione decepit. Sciens autem
Deum non solum verbis, sed etiam factis negari,
multis quibus auferre non potuit fidem, sustulit
caritatem ; et agro cordis ipsorum avaritie radicibus
occupato, spoliavit fructu operum quos non privavit
confessione labiorum.

2. Propter has ergo, dilectissimi, versutias hostis
antiqui, scire nos voluit ineffabilis benignitas Christi,
quid in die retributionis de universitate hominum
esset decernendum, ut dum in hoc tempore legiti-
morum remediorum medicina praebetur, dum elisis

1. Jean, VIII, 44.
2. La réconciliation des hommes avec Dieu, opérée par le Christ.



QUATRIEME SERMON SUR LES COLLECTES 15

erreurs la fausseté du diable avait semées a travers le
monde et quelle part, la plus grande, du genre
humain il avait soumise 4 de multiples superstitions.
Mais pour que la créature formée a I'image de Dieu
ne fit pas plus longtemps, par ignorance de la verité,
poussée dans les abimes de la mort éternelle, -1l
inséra dans les pages de I'Evangile le mode de son
jugement, afin de détourner par la tout homme des
piéges du plus rusé des ennemis : car personne n’igno-
rerait désormais et les récompenses que pouv_alent
espérer les bons et les supplices que devaient craindre
les méchants. Cet instigateur et pére du péché, assez
orgueilleux d’abord pour tomber, assez envieux
ensuite pour nuire, n’ayant pas persévéré dans la
vérité !, a mis toute sa force dans le mensonge et fait
sortir de cette source empoisonnée de ses artifices
tous les genres de duperies : il a voulu ainsi interdire
a la piété humaine tout espoir d’un bien que son
propre orgueil lui a fait perdre, et entrainer dans une
commune damnation ceux dont il ne pouvait partager
la réconciliation 2. Si donc un homme, quel qu’il
soit, offense Dieu par n’importe quelle impiété, c’est
qu’il a été entrainé par la ruse de cet ennemi et per-
verti par sa malice. Il lul est facile, en effet, de pousser
4 toutes les turpitudes ceux qu’il a trompés sous
couleur de religion. Sachant bien que Dieu peut étre
renié non seulement en paroles, mais encore en actes,
il a enlevé la charité 4 beaucoup de ceux chez qui il
n’a pu supprimer la foi; et dés lors que le champ de
leur cceur a été envahi par les racines de l'avarice,
il a dépouillé du fruit des ceuvres ceux qu’il n’a pu
priver de la confession de leur foi.

2. En raison donc de ces artifices de l'antique
ennemi, bien-aimés, l'ineffable bonté du Christ a
voulu que nous sachions comment serait jugée I’hu-
manité entiere au jour de la rétribution ; cependant
qu’il offre dans le temps présent les remeédes légitimes,
qu’il ne refuse pas de relever ceux qui étaient brisés
et leur permet, de stériles qu’ils étaient depuis long-
temps, de devenir féconds, il met ainsi & méme de
prévenir I'examen décrété de sa justice et de ne




16 DE COLLECTIS SERMO IV

reparatio non negatur, et qui- diu fuerunt steriles,
possunt tandem esse fecundi, praveniatur disposita
censura justitie, et numquam a cordis oculis divine
discretionis 1mago discedat. Veniet enim in majes-
tatis sux gloria Dominus, sicut ipse pradixit?,
aderitque cum eo radians in splendoribus suis innu-
merabilis angelicarum multitudo legionum. Congre-
gabuntur ante thronum potentiz ejus omnium gen-
tium populi; et quidquid hominum universis seeculis
toto orbe terrarum progenitum est, in conspectu
judicantis astabit. Separabuntur ab injustis justi, a
nocentibus innocentes; et cum preparatum sibi
regnum, recensitis misericordi® operibus, filii pie-
tatis acceperint, exprobrabitur duritia sterilitatis
injustis ; et nihil habentes sinistri commune cum
dextris, in ignem ad diaboli et angelorum ejus tor-
menta dispositum, omnipotentis judicis damnatione
mittentur, cum illo habituri pzn® communionem,
cujus elegerunt facere voluntatem. Quis igitur istam
sortem aternorum cruciatuum non pavescat ? Quis
mala numquam finienda non timeat ?

Sed cum ideo denuntiata sit severitas, ut miseri-
cordia quereretur, in diebus prasentibus cum mise-
ricordie est largitate vivendum, ut homini post
periculosam negligentiam, ad pietatis opera rever-
tenti, possibile sit ab hac sententia liberari. Hoc enim
agit potentia judicis, hoc gratia Servatoris, ut relinquat
impius vias suas %, et ab iniquitatis sue consuetudine
peccator abscedat. Misereantur pauperum, qui sibi
volunt parcere Christum. Faciles sint in alimenta
miserorum, qui cupiunt ad societatem pervenire
felicium 2. Non sit vilis homini homo, nec in quo-

1. Matth., XXV, 31.
2. Cf. Is., LV, 7,




QUATRIEME SERMON SUR LES COLLECTES 16

jamais laisser 'image du jugement divin s’¢loigner
des regards du cceur. Le Seigneur, en effet, viendra
dans la gloire de sa majesté, comme il I'a annoncé
lui-méme !, et une multitude innombrable de légions
angéliques l'accompagnera, brillante de splendeu’r.
Les peuples de toutes nations seront rassemblés
devant le trone de sa puissance et tout étre humain
né dans tous les sié¢cles et sur toute la surface de la
terre se tiendra en présence du juge. Les justes seront
séparés des injustes, les innocents des coupables ;
les enfants de miséricorde recevront le royaume
préparé pour eux, le compte de leurs bonnes ceuvres
étant fait, tandis qu’on reprochera aux mauvais leur
stérile dureté ; ceux de la gauche, séparés a jamais
de ceux de la droite, seront, par la condamnation du
juge tout-puissant, envoyés au feu préparé pour le
supplice du diable et de ses anges : ils seront associés
a la peine de celui dont ils auront choisi de faire la
volonté. Qui donc ne tremblerait d’avoir ainsi en
part d’éternels tourments ? Qui ne craindrait des
maux qui ne finiront pas ?

Mais la sévérité une fois annoncée pour {faire
rechercher la miséricorde, c’est & nous, dans les jours
présents, d’exercer cette miséricorde avec générosité
pour que chacun, revenant a la pratique des bonnes
ceuvres apres une dangereuse négligence, puisse se
mettre 4 I’abri d'une telle sentence. Car c’est un effet
de la puissance du juge, un effet de la griace du libé-
rateur que I'impie abandonne ses voies * et que le
pécheur s’écarte des habitudes de son iniquité. Qu’ils
alent pitié des pauvres, ceux qui veulent pour eux
le pardon du Christ. Qu’ils soient prompts a nourrir
les miséreux, ceux qui désirent arriver a la société
des bienheureux ®. Que I’homme ne soit pas vil aux
yeux de I'homme, et qu’en personne on ne méprise
cette nature que le Créateur a faite sienne. A quel

3. On remarquera le rythme et les assonances de ces deux phrases, aux-
quelles saint Léon a donné la forme de dictons faciles i retenir. On en retrou-
vera d'autres un peu plus loin. Chaque fois que 'orateur parle de sujets qui
lui tiennent & cceur, I'expression de sa pensée prend spontanément un tour
rythmé,




17 DE COLLECTIS SERMO IV

quam despiciatur illa natura, quam rerum conditor
suam fecit. Cui enim laborantium licet negare quod
Christus sibi profitetur impendi ? Juvatur conservus,
et gratiam refert Dominus. Cibus egeni. regni calestis
est pretium ; et largitor temporalium hwres efficitur
@ternorum. Unde autem exigua ista impendia tanta
@stimari taxatione meruerunt, nisi quia pondera
operum caritatis lance pensantur, et cum amatur
ab homine quod Deus diligit, merito in ejus ascen-
ditur regnum, in cujus transitur affectum ?

3. Ad horum ergo operum, dilectissimi, piam curam
dies nos apostolice institutionis invitat, in quo sanc-
tarum collationum prima collectio est prudenter a
Patribus et utiliter ordinata : ut quia in hoc tempore
gentills quondam populus superstitiosius demonibus
serviebat, contra profanas hostias impiorum, sacra-
tissima nostrarum eleemosynarum celebraretur obla-
tio!. Quod quia incrementis Ecclesie fructuosissi-
mum fuit, placuit esse perpetuum.

Unde hortamursanctitatem vestram ut per Ecclesias
regionum vestrarum quarta feria de facultatibus
vestris, quantum suadet possibilitas et voluntas, ad
expensas misericordiee conferatis, ut possitis illam
beatitudinem promereri, in qua sine fine gaudebit
qui intelligit super egenum et pauperem®. Ad quem
intelligendum, dilectissimi, sollicita benignitate vigi-
landum est, ut quem modestia tegit, et verecundia
prapedit, invenire possimus. Sunt enim qui palam

1. Pour saint Léon, 'aumone est un acte de culte : I’offrande sacrée (sacra-
tissima oblatio) des auménes est « célébrée » A I’instar d’un sacrifice offert a
Dieu, et on I'oppose aux sacrifices que les paiens offraient aux faux dieux :
c’est en effet au Seigneur présent dans les pauvres que les aumones sont
données, C’est 1a la religion de ’auméne, que nous aurions besoin de réap-
prendre en notre temps oi la bienfaisance est étatisée ou inspirée par une
vague philanthropie.



QUATRIEME SERMON SUR LES COLLECTES 17

nécessileux est-il permis de refuser ce dont le Christ
assurc qu'on le donne & lui-méme ? On aide son
compagnon de service, et c’est le Seigneur qui dit
merci. La nourriture donnée & l'indigent achete le
royaume des cieux et celui qui distribue les choses
temporelles devient héritier des éternelles. Et d’otn
vient que ces modestes secours aient mérité d’étre
estimés un si haut prix, sinon parce que le poids des
ceuvres est pesé dans la balance de la charite et que,
lorsque I’homme aime ce que Dieu chérit, il mérite de
s’élever auroyaume de celui dontil épouse les senti-
ments ?

3. (Cest donc a de telles ceuvres, bien-aimés, que
'institution apostolique appelle notre pieuse sollici-
tude en ce jour ou la premiére de ces saintes collectes
fut opportunément instituée par la prudence des
Péres : parce qu’autrefois les peuples paiens s’adon-
naient 4 pareille époque a un culte plus superstitieux
envers les démons, ils voulurent que se dressat face
aux victimes impures des impies le culte rendu par
la trés sainte offrande de nos aumones . Cette pra-
tique s’étant révélée des plus profitables aux pro-
grés de I'Eglise, il parut bon d’en faire une institu-
tion.
Aussi exhortons-nous votre Sainteté a apporter
mercredi prochain aux églises de vos régions ce que
vous pourrez et voudrez vous laisser persuader de
prendre sur vos ressources pour le budget de la misé-
ricorde ; ainsi pourrez-vous mériter la béatitude dont
jouira sans fin «celui qui devine T'indigent et le
pauvre » 2. Et, pour le deviner, bien-aimes, il faut
veiller avec une charité sans repos, afin de pouvoir
découvrir celui que cache sa modestie ou que retient
sa honte. Il en est, en effet, qui rougissent de solli-
citer publiquement ce dont ils ont besoin et qui pré-
ferent souffrir en silence de leur dénuement plutot
que d’étre confondus par une requete ouverte. Ceux-
14, il faut donc les deviner, et les soulager dans leurs
nécessités secretes, afin qu’ils aient d’autant plus de

2. Ps. XL, 1.




18 DE COLLECTIS SERMO IV

poscere ea quibus indigent erubescunt; et malunt
miseria tacite egestatis aflligi quam publica petitione
confundi. Intelligendi ergo isti sunt, et ab occulta ne-
cessitate sublevandi, ut hoc ipso amplius gaudeant,
cum et paupertati eorum consultum fuerit, et pudori.

Recte autem in egeno et paupere ipsius Jesu Christi
Domini nostri persona sentitur, qui cum esset dives,
sicut ait beatus apostolus, pauper factus est, ut nos sua
paupertale ditaret . Xt ne deesse nobis sua presentia
videretur, ita humilitatis et glori® su@ temperavit
mysterium, ut quem Regem et Dominum in majestate
Patris adoramus, eumdem in suis pauperibus pasce-
remus, liberandi ob hoc in die mala ? a damnatione
perpetua, et pro intellecti pauperis cura, regni celestis
consortiis inserendi.

4. Ut autem in omnibus, dilectissimi, placeat
Domino vestra devotio, etiam ad hanc vos hortamur
industriam, ut Manichzos ubicumque latentes vestris
presbyteris publicetis. Magna est enim pietas ? pro-
dere latebras impiorum, et ipsum 1n eis, cui serviunt,
diabolum debellare. Contra istos enim, dilectissimi,
omnem quidem orbem terrarum, et totam ubique
Ecclesiam decet fidei arma arripere ; sed vestra in hoc
opere devotio debet excellere, qui in progenitoribus
vestris Evangelium crucis Christi ab ipso beatis-
simorum apostolorum Petri et Pauli ore didicistis.
Non sinantur latere homines, qui legem per Mosen
datam, in qua Deus universitatis conditor osten-
ditur 4, recipiendam esse non credunt ; prophetis,

1. II Cor., VIII, 9.

2. Ps. XL, 2.

3. Encore le mot piefas. Nous I'avons rencontré, méme dans ce sermon
(& 2 : « preparatum sibi regnum... filii pietatis acceperint s), avec le sens
d'empressement charitable envers les pauvres. Ici, la pietas va consister a
livrer les manichéens, parce que, ce faisant, on combat le diable qu’ils servent.
Que conclure, sinon que la pietas est essentiellement une disposition de I'ame

i




QUATRIEME SERMON SUR LES COLLECTES 18

joie qu'on aura eu égard a la fois a leur pauvreté et
a leur pudeur.

Mais nous aurons raison de reconnaitre dans I'in-
digent et le pauvre la personne méme de notre Sei-
gneur Jésus-Christ, qui, comme le dit le bienheureux
Apotre, «de riche qu’il était, s’est fait pauvre pour
nous afin de nous enrichir de sa pauvreté » 1. Et pour
que sa présence ne paraisse pas nous manquer, il a
si bien accommodé le mystére de son humilité et
de sa gloire, que nous puissions le nourrir dans ses
pauvres, lui que nous adorons comme Roi et Sei-
gneur dans la majesté de son Pére : cela nous procu-
rera au jour mauvais ? la délivrance de I'éternelle
damnation, et, pour le soin donné au pauvre que nous
aurons deviné, nous serons admis au partage du
royaume céleste.

4. Mais pour que, de toutes maniéres, bien-aimés,
votre dévotion plaise au Seigneur, nous vous exhortons
aussli 4 user d’industrie pour faire connaitre a vos
prétres les manichéens, ou qu’ils se tiennent cachés.
C’est faire preuve d’une grande piété ® que de dévoiler
les retraites des impies et de combattre en eux le
diable lui-méme qu’ils servent. Il faut en wvérité,
bien-aimés, que la terre entiére, et toute I'Eglise
répandue partout, saisisse contre eux les armes de
la foi; mais votre dévouement a Dieu doit se sur-
passer dans cette entreprise, 4 vous qui, en la per-
sonne de vos ancétres, avez appris 1'évangile de la
croix du Christ de la bouche méme des bienheureux
apotres Pierre et Paul. Qu'on ne laisse pas se cacher
des hommes dont la croyance refuse d’accepter la
loi donnée par Moise, dans laquelle Dieu est montré
auteur de I'univers * ; ils sont en opposition avec les

a I’égard de Dieu, qui s’exprimera vis-2-vis du prochain parce qu'il est sauvé
par Dieu, et d’une nature que le Sauveur a faite sienne, vis-a-vis des héré-
tiques parce qu’ils servent I'ennemi de Dieu ? Ce sens est proche de celui de
devotio et se confond souvent avec lui dans le passage que nous analysons :
il convient de dénoncer les hérétiques « ut in omnibus placeat Domino devotio
vestra » ; et «in hoc opere (dénoncer les manichéens), devotio vestra debet
excellere »,

4. Les manichéens rejetalent I’Ancien Testament comme étant 1’ceuvre
du diable : « C’est & Satan qu’on doit attribuer les enseignements de 1a Loi

E




19 DE COLLECTIS SERMO IV

et sancto Spiritui contradicunt, psalmos Davidicos,
qui per universalem Ecclesiam cum omni pietate
cantantur, damnabili impietate ausi sunt refutare ;
Christi Domini nativitatem secundum carnem ne-
gant ! ; passionem et resurrectionem ejus simulatam
dicunt fuisse, non veram ?; baptismum regenera-
tionis totius gratiee virtute dispoliant. Nihil est apud
eos sanctum, nihil integrum, nihil verum. Cavendi
sunt, ne cuiquam noceant ; prodendi sunt, ne in aliqua
civitatis nostra parte consistant. Vobis, dilectissimi,
ante tribunal Domini proderit, quod indicimus 3,
quod rogamus. Dignum est enim, ut eleemosynarum
sacrificio etiam hujus operis palma jungatur, auxi-
liante vobis per omnia Domino Jesu Christo, qui
vivit et regnat in s@cula seculorum. Amen *

et des prophétes ; c’est lui qui a parlé par I'intermédiaire de ces derniers »,
disent les Acta Archelai, XV, 9; édition C. H. Beeson (dans GCS), p. 24.
Ils se rencontraient ainsi avec Marcion ; mais, tandis que celui-ci se bornait
a expurger I’Ancien Testament, Mani le rejetait en bloc.

1. Selon le principe manichéen que la matiére, et en particulier la chair,
est mauvaise, le Fils de Dieu n’avait pu prendre un corps véritable : « Je
me garderai bien d’admettre que notre Seigneur soit descendu dans le sein
d’une femme... I1 y a quantité de témoignages qui montrent qu’il est venu
parmi nous sans naitre comme nous... Le Fils de Dieu est descendu tout formé
et s’est complétement transformé en homme. Comme dit Paul, il s’est tropuvé
extérieurement semblable 4 un homme. » (Act. Arch., LIV, 11; édit. Bee-
son, p. 80 et 86). Comme on le voit, ces hérétiques abusaient du texte de
Phil., II, 7, en faveur de leur thése.

2. Evopius p'UzaLa cite ainsi I'Epltre du Fondement de Mani (De Fide
contra Manichaeos, 28 ; P. L., XLIII, 1147 et CSEL, XXV b, p. 964) :
« L’ennemi espérait bien avoir mis en croix le Sauveur, Pére des justes, mais




QUATRIEME SERMON SUR LES COLLECTES 19

prophétes et avec I'Esprit-Saint; ils osent rejeter
par une condamnable impiété les psaumes de David
que chante pieusement 'Eglise enti¢re ; ils nient la
naissance du Christ Seigneur selon la chair?; ils
disent que sa passion et sa résurrection ont été
simulées et ne sont pas véritables ?; ils dépouillent
de toute grice et de toute efficacité le baptéme de
régénération. Rien chez eux n’est saint, rien n’est
pur, rien n’est vrai. Il faut les éviter pour qu’ils ne
puissent nuire & personne ; il faut les livrer pour qu’ils
ne puissent subsister nulle part dans notre cité. Ce
que nous ordonnons ?, ce que nous demandons, vous
profitera, bien-aimés, au tribunal du Seigneur. Il
est, en effet, digne qu'a l'offrande des aumones se
joigne aussi la palme de cette bonne ceuvre ; avec, en
toutes choses, I'aide du Seigneur Jésus-Christ, qui
vit et régne dans les siécles des siécles. Amen *.

ce fut lui qui se trouva crucifié. En cette circonstance, autre fut I'apparence,
autre la réalité. » Le corps du Seigneur n’étant pas véritable, comment
aurait-il pu étre réellement mis en croix ? Mani se tirait de la difficulté en
faisant crucifier 4 sa place un suppét du diable.

3. C’est une excommunication en forme qui est ici fulminée par le Pape,
et les manichéens sont déclarés vitandi.

4. La vigoureuse attaque déclanchée ici par saint Léon contre les mani-
chéens permet de dater ce sermon avec vraisemblance. C’est, en effet, en
octobre 443 qu'il a fait aux hérétiques de Rome le proces dont on trouvera
le récit au sermon XVI (5¢ sermon pour les quatre-temps de décembre) ; il
continua sa campagne contre eux pendant les premiers mois de 444 ; on
peut donc penser que le présent sermon a été prononcé en juillet de la méme
année. Cette allusion aux manichéens est la derniére que I’on trouve dans les
Sermons ; 'initiative prise ici d’armer les fidéles contre les hérétiques, jointe
4 l'action du pouvoir civil (Constitution de Valentinien III en juin 445)
semble donc avoir été décisive. Cf. la note au sermon 4 du tome I (LEON LE
GRAND, Sermons, « Sources Chrétiennes », 22, p. 106 et 107).




20 DE COLLECTIS SERMO V

24
(X)

DE COLLECTIS SERMO V

1. Apostolice traditionis, dilectissimi, instituta ser-
vantes, pastorali vos sollicitudine cohortamur, ut
diem quem illi ab impiorum superstitione purgatum
misericordie operibus consecrarunt, devotione! reli-
giosa consuetudinis celebremus, ostendentes apud nos
auctoritatem Patrum vivere, eorumque doctrinam
in nostra obedientia permanere. Quoniam sancta
tante constitutionis utilitas, non preterito tantum
tempori, sed etiam nostrae prospexit ®tati, ut quod
illis ad destructionem profuit vanitatum, hoc nobis
proficeret ad incrementa virtutum. Quid autem tam
aptum fidei, quid tam conveniens pietati, quam
egentium juvare pauperiem, infirmorum curam reci-
pere, fraternis necessitatibus subvenire, et condi-
tionis propriz in aliorum labore meminisse ? In quo
opere, quantum quis possit, quantumque non possit,
solus veraciter ille discernit, qui novit quid quibusque
contulerit. Non solum enim spiritales opes et dona
calestia Deo donante capiuntur, sed etiam terrenz
et corporez facultates ex ipsius largitate proveniunt,
ut merito rationem eorum quesiturus sit, quae non
magis possidenda tradidit, quam dispensanda com-

1. La «devotio » dont il s’agit ici n'est autre chose que l'exercice, pour
I’amour de Dieu, des ceuvres charitables qui vont étre recommandées plus
loin. Cf. GUILLAUME, art. cité, dans N. R. Th., LXXVI (1954), p. 247. Le
mot se retrouvera avec la méme acception & la fin du sermon.



CINQUIEME SERMON SUR LES COLLECTES 20

24
(X)

CINQUIEME SERMON SUR LES COLLECTES

SommaIRE. — 1. L’institution des collectes ; le role de la richesse. —
2. Responsabilités et devoirs des riches. Nulle vertu wvalable
sans la charité ; celle-ci critere unique du jugement. Semer en
cette vie par les bonnes ceuvres pour récolter dans I'autre.

1. Fideles a l'institution que nous tenons de la
tradition des Apoétres, bien-aimés, nous vous-exhor-
tons avec la sollicitude du pasteur a célébrer, par une
bienfaisance ! conforme a une religieuse coutume,
le jour qu’ils ont purifié d’une superstition impie et
consacré par les ceuvres de miséricorde : nous mon-
trerons ainsi que lautorité des Péres vit encore
parmi nous et que leur enseignement persévére dans
notre obéissance. Une telle institution, en effet, ne
fut pas seulement utile pour pourvoir saintement
aux besoins d’une époque révolue, mais elle continue de
I'étre de méme pour notre temps : elle a servi alors &
détruire les vaines croyances, elle sert maintenant
a accroitre nos vertus. Car existe-t-il rien d’aussi
profitable 4 la foi, rien qui convienne mieux a la
pieté que d’aider les indigents dans leurs besoins,
de se charger du soin des malades, de subvenir aux
nécessités des fréres et de nous souvenir de notre
propre condition en regardant aux difficultés des
autres ? Dans cette ceuvre, ce que chacun peut faire
et ce quil ne peut pas faire, seul le connait verita-
blement celui qui sait ce qu’il a donné et A qui. Non
seulement, en effet, nous ne tenons biens spirituels
et dons célestes que parce que Dieu les donne, mais
méme les richesses terrestres et corporelles nous
viennent de sa munificence : aussi sera-t-il en droit
de demander raison de ces biens qu'il nous a moins




21 DE COLLECTIS SERMO V

misit. Muneribus igitur Dei juste et sapienter utendum
est, ne materia boni operis fiat causa peccati. Nam
divitie, quod ad ipsas species earum atque substantias
pertinet, bon@ sunt, et humana societati plurimum
prosunt, cum a benevolis habentur et largis, nec illas
aut luxuriosus prodigit, aut avarus abstrudit, ut tam
pereant male condite, quam insipienter expensa.

2. Quamvis autem laudabile sit intemperantiam
fugere, et turpium voluptatum damna vitare, mul-
tique magnifici facultates suas dedignentur occu-
lere, et in copia affluentes vilem atque sordentem
horreant parcitatem, non est tamen talium aut felix
abundantia, aut probanda frugalitas, si ipsis tan-
tum proprie opes serviunt; si eorum bonis nulli
juvantur pauperes, nulli foventur infirmi; si de
magnarum abundantia facultatum non -captivus
redemptionem, non peregrinus solatium, non exsul
sentit auxilium. Hujusmodi divites egentiores omnibus
sunt egenis. Perdunt enim illos redditus quos possent
habere perpetuos, et dum brevi nec semper libero
incubant usui, nullo justitiz cibo, nulla  miseri-
cordiz suavitate pascuntur; foris splendidi, intus
obscuri ; abundantes temporalium, inopes ®ternorum :
quia ipsi animas suas fame afficiunt et nuditate deho-
nestant, qui de iis qué terrenis horreis commendarunt,
nihil thesauris celestibus intulerunt.

Sed forte sunt aliqui divitum qui, licet nullis lar-
gitionibus pauperes Ecclesiz soleant adjuvare, alia
tamen Dei mandata custodiunt, et inter diversa fidei
et probitatis merita, veniabiliter sibi @stimant unam
deesse virtutem. Verum hzc tanta est, ut sine illa
cetere, etsi sunt, prodesse non possint. Quamvis
enim quis fidelis sit, et castus, et sobrius, et aliis
majoribus ornatus insignibus; si misericors tamen




CINQUIEME SERMON SUR LES COLLECTES 21

remis pour les posséder que confiés pour les distribuer.
Il faut donc user des dons de Dieu avec justice et
sagesse, de peur que la matiére des bonnes ceuvres
ne devienne cause de péché. Les richesses, en ‘effet,
considérées aussi bien de I'extérieur qu’en elles-
mémes, sont bonnes et grandement utiles a la société
humaine, lorsqu’elles sont en des mains bienveillantes
et généreuses et que ce n’est pas un débauché qui les
prodigue ou un avare qui les dissimule, pour les faire
ainsi disparaitre aussi bien en les cachant mal a
propos qu’en les dépensant stupidement.

2. II est certes louable de fuir 'intempérance et
d’éviter les maux que causent les voluptés honteuses ;
par ailleurs beaucoup de grands personnages dé-
daignent de cacher leurs biens et, nageant dans la
fortune, ont en horreur une économie vile et sordide ;
cependant I'abondance de ces derniers n’est pas heu-
reuse, ni digne d’approbation la frugalité des autres,
si leurs biens ne servent qu'a eux seuls, si, par leurs
richesses, nul pauvre n’est secouru, nul malade
réchauffé, si, par I'abondance de ces grandes pos-
sessions, le prisonnier ne goiite pas la délivrance, ni
I'étranger le réconfort, ni I’exilé le secours. Les riches
de cette sorte sont plus misérables que tous les misé-
rables. Ils les perdent, en effet, ces revenus qu’ils
pourraient rendre éternels, et, pendant qu’ils s’ap-
pliquent & une jouissance bréve et pas toujours libre,
nulle justice ne les nourrit, nulle miséricorde ne les
réjouit ; resplendissants au dehors, ils sont ténébres
au dedans ; pourvus en abondance des choses tempo-
relles, ils sont pauvres des éternelles : ils affament,
en effet, leur propre Ame et la déshonorent par la
nudité, car ils n’ont rien placé dans les trésors célestes
de ce qu'ils ont confi¢ aux greniers de la terre.

Mais peut-étre se trouve-t-il des riches qui, bien
que n’ayant pas I’habitude de soulager de leurs lar-
gesses les pauvres de I'Eglise, observent cependant
les autres commandements de Dieu, et, parmi les
dn,r_ers meérites de leur foi et de leur honnéteté, estiment
qu'il leur sera facilement pardonné de manquer d’une
seule vertu. Pourtant celle-ci est sj grande que, sans

49. Léon le Grand, 3




22 DE COLLECTIS SERMO V

non est, misericordiam non meretur : ait enim
Dominus : Beati misericordes, quoniam ipsorum mise-
rebitur Deus'. Cum autem venerit Filius hominis
in majestate sua, et sederit in throno glorie suew, et
congregatis omnibus gentibus, bonorum et malorum
fuerit facta discretio?, in quo laudabuntur qui ad
dexteram stabunt, nisi in operibus benevolentie
et caritatis officiis, qua Jesus Christus sibi impensa
reputabit 2 Quoniam qui naturam hominis suam
fecit, in nullo se ab humana humilitate discrevit.
Sinistris vero quid objicietur, nisi neglectus dilec-
tionis, duritia inhumanitatis, et pauperibus miseri-
cordia denegata ? quasi nec alias virtutes dextri, nec
alias offensiones habeant sinistri. Sed illo magno
summoque judicio tanti estimabitur vel largitatis
benignitas, vel tenacitatis impietas, ut pro plenitu-
dine omnium virtutum, et pro summa omnium com-
missorum, et per unum bonum isti introducantur
in regnum, et per unum malum illi in ignem mittantur
eternum.

Nemo igitur, dilectissimi, de ullis sibi bona vite
meritis blandiatur, si illi defuerint opera caritatis;
nec de sui corporis puritate securus sit, qui nulla
eleemosynarum purificatione mundatur ®. Eleemo-
syne enim peccata delent, mortem perimunt, et
penam perpetui ignis exstinguunt . Sed qui ab
earum fructu fuerit vacuus, erit ab indulgentia retri-
buentis alienus, dicente Salomone : Qui obfurat aures
ne audiat imbecillum, ef ipse vocabil Dominum, et
non erit qui exaudiat eun . Unde et Tobias filium

. Matth., V, 7, cité librement.
. Cf. Matth., XXV, 31, 32.

. Allusion a Lue, X1, 41,

. Cf. Tobie, IV, 11; XII, 9.

. Prov., XXI, 13.

[ZANE SR R




CINQUIEME SERMON SUR LES COLLECTES 22

elle, toutes les autres, méme réelles, ne peuvent étre
utiles. Quelqu’un a beau étre plein de foi, et chaste,
et sobre, et paré d’autres ornements plus importants,
si cependant il n’est pas miséricordieux, il ne mérite pas
miséricorde ; le Seigneur a dit en effet : « Heureux
les miséricordieux, parce que Dieu leur fera miséri-
corde »!. Lors donc que le Fils de I'homme viendra
dans sa majesté, qu'il prendra place sur son trone de
gloire, et que, toutes les nations assemblées, aura lieu
la séparation des bons d’avec les méchants 2, pour
quel motif ceux de la droite seront-ils félicités, sinon
pour leurs ceuvres de bonté et leurs services de cha-
rité, que Jésus-Christ regardera comme rendus a lui-
méme ? Lui, en effet, qui a fait sienne la nature de
I’homme, ne s’est en rien distingué de I’humble
condition humaine. Mais que reprochera-t-il a ceux
de la gauche, sinon d’avoir négligé I’amour, de s’étre
montrés durement inhumains et d’avoir refusé la
miséricorde aux pauvres ? Tout comme si a droite
il n’y avait pas d’autre vertu, 4 gauche pas d’autre
faute. A I'heure de ce grand et supréme jugement,
on estimera 4 un tel prix et la bonté de qui répand
ses biens et I'impiété de qui les garde jalousement que,
I'une étant tenue pour la plénitude de toutes les vertus
et 'autre pour la somme de toutes les fautes, les uns
seront introduits dans le royaume a cause de cet
unique bien et les autres envoyés dans le feu éternel
a cause de cet unique mal.

Que nul donc, bien-aimés, ne se flatte des mérites
d’'une bonne vie, s’il lui manque les ceuvres de la
charité ; que la pureté de son corps ne le rassure pas
non plus, s’il ne se lave par les aumones qui purifient 3,
Les aumones, en effet, effacent les péchés, tuent la
mort et éteignentla peine du feu éternel ¢. Mais celui
qui sera vide de leur fruit, restera étranger a I'indul-
gence de la rétribution, selon la parole de Salomon :
« Celui qui ferme Voreille 4 I'appel du faible, celui-la
appellera le Seigneur, et personne ne lui répondra » 5.
Aussi Tobie disait-il & son fils en lui enseignant les
préceptes de la piété : « Fais 'aumone de ton bien,
et ne détourne ton visage d’aucun pauvre : il arri-




23 DE COLLECTIS SERMO V

suum praceptis pietatis instituens : Ex subsiantia,
inquit, tua fac eleemosynam, el noli avertere faciem
tuam ab ullo paupere : ita fiet ut nec a te avertatur facies
Dei 1. Hac virtus omnes facit utiles esse virtutes,
qua ipsam quoque fidem, ex qua justus vivit? et
qua sine operibus mortua nominatur 3, sui admix-
tione vivificat : quia sicut in fide est operum ratio,
ita in operibus fidei fortitudo. Dum ergo tempus
habemus, sicut ait Apostolus, operemur quod bonum
est ad omnes, maxime autem ad domesticos fidei *.
Bonum autem facientes non defictamus, tempore enim
suo metemus °. Preaesens itaque vita tempus est
sationis, et dies retributionis tempus est messis,
quando unusquisque seminum fructus secundum
sationis suz percipiet quantitatem. De proventu
autem istius segetis nemo falletur, quia animorum
ibi magis quam impendiorum mensura taxabitur;
et tantum reddent exigua de exiguis, quantum magna
de magnis °.

Et ideo, dilectissimi, satisfiat apostolicis insti-
tutis. Et quia die Dominica prima est futura collectio,
omnes vos devotioni voluntarie preparate, ut unus-
quisque secundum sufficientiam suam habeat in
sacratissima oblatione consortium. Exorabunt pro
vobis et ips® eleemosyne 7, et ii qui vestris mune-
ribus juvabuntur ; ut ad omne opus bonum idonei
semper esse possitis ¥ in Christo Jesu Domino nostro,
qui vivit et regnat per infinita secula seeculorum,

Amen.



CINQUIEME SERMON SUR LES COLLECTES 23

vera ainsi que le visage de Dieu ne se détournera point
de toi»!. Cette vertu rend utiles toutes les autres ;
son alliance vivifie méme la foi, dont vit le juste 2,
et qui, sans les ceuvres, est appelée morte® : car,
s'il est vrai que les ceuvres trouvent leur raison dans
la foi, la foi manifeste sa force par les ceuvres. « Ainsi
done, comme le dit I’Apdtre, pendant que nous en
avons le temps, faisons du bien a tous, principa-
lement & nos fréres dans la foi» ™.

Ne nous lassons pas de faire le bien; le moment
venu, nous récolterons >. La vie présente est donc le
temps des semailles, et le jour de la rétribution celui
de la récolte, lorsque chacun recevra les fruits du
grain selon la quantité qu’il en aura semée. Que per-
sonne ne s’illusionne sur le rendement de cette
moisson, car on y tiendra compte de la mesure des
intentions, plutot que de celle des dépenses; et I'on
rendra peu pour peu comme beaucoup pour beau-
coup &,

Aussi, bien-aimés, plions-nous aux institutions des
Apétres. Dimanche sera le premier jour de la col-
lecte ; préparez-vous donc tous & une générosité
spontanée, afin que chacun prenne part 4 I'offrande
sacrée selon ses possibilités. Vos aumones aussi
grjg_ont pour vous 7, et tous ceux que vous aiderez
“de vos Targesses, en sorte que toujours vous puissiez
étre préts a toute bonne ceuvre ® dans le Christ Jésus
notre Seigneur, qui vit et régne dans l'infinité des
siécles. Amen.

. Tobie, IV, 7.

. Habac., 11, 4 ; Rom., I, 17.
. Jacques, II, 17, 26.

. Galat., V1, 10.

. Ibid., 9.

. Cf, II Cor., IX, 6.

. Cf. Sag. Sir., XXIX, 15.

. Cf. Tite, I1I, 1.

1O U= W=




24 DE COLLECTIS SERMO VI

25
(XI)

DE COLLECTIS SERMO VI

1. Et divinis praeceptis, dilectissimi, et apostolicis
didicimus institutis ', omni homini inter vite hujus
discrimina constituto, misericordiam Del miserendo
esse querendam. Nam qua lapsos spes erigeret,
quae vulneratos medicina sanaret, nisi eleemosyne
solverent culpas, et necessitates pauperum fierent
remedia delictorum ? Unde quia dixerat Dominus :
Beati misericordes, quia ipsorum miserebitur Deus ? :
omne illud examen quo majestate praesenti uni-
versum judicaturus est mundum, sub hac ostendit
@quitate librandum, ut sola erga inopes operum qua-
litate discussa, et impiis ardere cum diabolo, et
benignis paratum sit regnare cum Christo. Que ibi
in medium facta non venient ? quae occulta non dete-
gentur ? que conscientie non patebunt ? ubi vere
nemo gloriabitur castum se habere cor, aut mundum
se esse a peccato®. Sed quoniam exaltabitur super
judicium misericordia ¢, et omnem retributionem
justitiz transcendent dona clementiz, omnis vita
mortalium, et cunctarum diversitas actionum sub
unius regule conditione taxabitur, ut nulla ibi com-
memoratio cujusquam facienda sit criminis, ubi
confessione Creatoris opera fuerint inventa pietatis.

1. C'est I'institution des collectes, comme on I'a vu dans les sermons
précédents.

2. Matth., V, 7.

3. CI. Prov., XX, 9.
4. Jac., II, 13.




SIXIEME SERMON SUR LES COLLECTES 24

25
(XI)

SIXIEME SERMON SUR LES COLLECTES

SommaIRE. — 1. Le jugement dernier ; le critére de la miséricorde.
Applications pratiques. — 2. La collecte.

1. Les divins commandements, bien-aimés, aussi }

bien que l'institution apostolique?!, nous ont appris °
que tout homme placé parmi les périls de cette vie |
doit chercher par l’exercice de la miséricorde la ¥
miséricorde de Dieu. Quelle espérance, en effet, pour-
rait relever ceux qui sont tombés, quel remede guérir
les blessés, si les aumones ne déliaient les fautes, et
si les besoins des pauvres ne devenaient l'antidote
des péchés ? Le Seigneur avait dit : « Heureux les
miséricordieux, parce que Dieu leur fera miséri-
corde »?; or il a montré suivant quelle regle de jus-
tice se fera tout cet examen par lequel, sa majesté
présente, il doit juger le monde : une fois élucidée la
seule question de la qualité de nos ceuvres au regard
des pauvres, tout sera prét pour que les impies aillent
briler avec le diable et les bons régner avec le Christ.
Quelles actions ne mettra-t-on pas alors sous les yeux
de tous ? Quels secrets ne dévoilera-t-on pas ? Quelles
consciences pourront rester cachées ? Nul alors ne se
glorifiera d’avoir le cceur chaste ou d’étre pur de
péché 3. Mais, parce que la miséricorde sera élevée
au-dessus du jugement * et que les dons inspirés par
la clémence primeront toute rétribution exigée par
la justice, la vie entiére des mortels et leurs actes les |
plus divers seront estimés d’apres une régle unique,
a savoir que nulle mention de la moindre faute ne |
sera faite la on, de l’aveu du Créateur, se seront |
trouvées des ceuvres de bonté. Ceux qui seront mis a
gauche n’auront donc pas fait que ce qu’on leur repro- |
chera, et ce n'est pas parce qu’'on les montrera alors

1




|
.1

W

25 DE COLLECTIS SERMO VI

Non ergo solum quod eis exprobrabitur fecerunt
sinistri, nec quia humanitatis docebuntur extranei,
aliorum peccatorum invenientur alieni ; sed in multis
rel ob hoc maxime damnabuntur, quod crimina sua
nullis eleemosynis redemerunt. Cum enim durissimi
cordis sit quacumque laborantium miseria non moveri,
et habens auxiliandi copiam tam iniquus sit qui non
juvit afflictum, quam qui oppressit infirmum, quee
spes superest peccatori, qui nec ideo miseretur, ut
misericordiam consequatur ?

Primitus itaque, dilectissimi, sibi malus est, qui
alteri bonus non est, et anima nocet suz, qui ut potest
non succurrerit aliene !. Una est divitum paupe-
rumque natura, et inter catera fragilitatis humane,
nulla est sanitatis tuta felicitas, quia quod aliqui
possunt incidere, non est qui debeat non timere.
Agnoscat se in quibuscumque hominibus mutabilis
et caduca mortalitas, et pro conditione communi
socialem ® generi suo reddat affectum ; fleat cum flen-
tibus®, et cum dolentium gemitibus ingemiscat ;
communicet cum indigentibus copias suas; bene
valente corporis ministerio, ad male jacentem inclinet
se zgrotum : inter cibos suos numeret esurientium
portionem, et in pallenti trementium nuditate se
credat algere. Qui enim relevat temporalem miseriam
laborantis, evadit eternum supplicium peccatoris.

2. Providenter igitur, dilectissimi, a sanctis Patribus
pieque dispositum est, ut in diversis temporibus
quidam essent dies qui devotionem fidelis populi

1. Ainsi SAINT AUGUSTIN : « Quid verius, quid justius, ut qui dare detrectat
se fraudet ipse ? » (Sermon CCVI, in Quadragesima, II, 2. P. L., XXXVIII,
1041).

2. Nous traduisons ainsi le mot socialis qui, dans le latin classique, ex-
primait surtout I'idée d’alliance, soit entre époux, soit entre peuples, devenus
compagnons et associés par une décision prise de concert ; ainsi les hommes,



SIXIEME SERMON SUR LES COLLECTES 25

étrangers aux actes d’humanité qu’ils seront trouvés
exempts d’autres péchés; mais, coupables en beau-
coup de choses, ils seront surtout condamnés pour
n’avoir pas racheté leurs crimes par une seule aumone.
Car c’est le fait d’'un cceur tres dur de n’étre pas ému
par la misere, quelle qu’elle soit, de ceux qui souf-
frent, et celui qui, ayant le moyen de soulager, ne
secourt pas I'affligé, est aussi injuste que s’il opprimait
le faible ; quel espoir dés lors restera-t-il au pécheur
s’il ne fait miséricorde afin de recevoir lui-méme misé-
ricorde ?

C’est pourquoi, bien-aimés, celui qui n’est pas bon
pour les autres, est d’abord méchant pour soi-méme,
et il nuit & sa propre &me en ne secourant pas celle
d’autrui comme il le pourrait!. Riches et pauvres
ont une nature identique; or, entre autres consé-
quences de I’humaine fragilité, aucune bonne santé
n’est assurée de durer, car il n’est personne qui ne
doive craindre ce qui peut arriver a certains. Que
notre étre mortel, changeant et caduc, se reconnaisse
en tout homme, et, en raison de cette communauté
de condition, manifeste 4 ceux de sa race 'amour
d'un associé ?; qu'il pleure avec ceux qui pleurent 3
et qu’il unisse ses gémissements aux gémissements
de ceux qui souffrent; qu’il partage ses ressources
avec les pauvres; qu’il use de son corps bien portant
pour se pencher vers le malade qui git sous l'effet
de son mal; que, parmi ses mets, il prévoie la part de
ceux quiont faim, et, dans la bléme nudité de ceux qui
tremblent de froid, qu'il s’estime lui-méme transi.
Quiconque, en effet, soulage la misére temporelle du
malheureux, échappe au supplice éternel du pécheur.

2. Cest donc avec sagesse et piété, bien-aimés, que
l,es saints Peres ont réglé qu'a diverses époques de
'année, il y aurait des jours déterminés pour appeler
la dévotion du peuple fidéle & une collecte publique ;

partageant ici-bas, avec une nature commune, une condition commune,
sont vraiment associés comme des compagnons engagés dans une destinée
commune. C’est la, pour saint Léon, le fondement naturel de I'amour que les
hommes doivent se porter les uns aux autres.

3. Rom., XII, 15.

t

|
1-




26 DE QUADRAGESIMA SERMO I

ad collationem publicam provocarent; et quia ad
ecclesiam maxime ab unoquoque opem quarente
decurritur, fieret ex possibilitate multorum, volun-
taria et sancta collectio, qua per praesidentium curam
necessariis serviret expensis. Ad cujus operis deside-
ratum vobis, ut credimus, fructum dies vos vicinus
invitat ; accedentibus admonitionibus nostris, ut
ad ecclesias regionum vestrarum sabbato proxime
futuro misericordiz munera deferatis. Et quia hilarem
datorem diligi{ Deus*, nemo sibi amplius quam sub-
stantia ejus permittit indicat. Inter se et pauperem
&quus quisque sit judex. Removeat diffidentiam leta
et secura miseratio; et qui egeno subvenit, Deo se
impendere quod largitur intelligat. De quibuslibet
substantiis, quarum utique non una mensura est,
potest esse par meritum, si inter diversas conferentium
quantitates non sit minor cujusquam pietas quam
facultas. Deus enim, apud quem non est acceptio
personarum 2, similiter recipit et divitis munus et
pauperis : quoniam novit quid singulis dederit,
quidve non dederit ; et in die retributionis non modus
judicabitur censuum, sed qualitas voluntatum. Per
Christum Dominum nostrum.

26
(XXXIX)

DE QUADRAGESIMA SERMO 1

1. Hebrzorum quondam populus et omnes Israe-
liticee tribus, cum propter peccatorum suorum offen-

1, 1I Cor., IX, 7.
2. Ephés., VI, 9; Col., 111, 25.




PREMIER SERMON SUR LE CARLEME 26

et puisque c’est surtout vers I'église que s’en vient
quiconque est en quéte de secours, ils ont voulu que,
des ressources du grand nombre, on recueillit sponta-
nément et saintement ce qui, par le soin des chefs
d’églises, couvrirait les dépenses indispensables. Le
jour est proche qui vous invite & cette ceuvre fruc-
tueuse et, croyons-nous, désirée par vous; nous y
ajoutons nos exhortations pour que, samedi pro-
chain, vous apportiez aux églises de vos régions les
dons de la miséricorde. Et, parce que «c’est celul
qui donne avec joie que Dieu aime »?, que personne
ne se prescrive a lui-méme de donner plus que ne lui
permet sa fortune. Que chacun soit un juge équi-
table entre les pauvres et lui-méme. Qu'une commisé-
ration joyeuse et a l'abri du besoin écarte tout
manque de confiance ; et que celui qui vient en aide
a l'indigent comprenne qu’il donne a Dieu I'aumoéne
qu’il distribue. Toutes les fortunes, dont la mesure
certes n’est pas uniforme, peuvent avoir un meérite
égal, si, en dépit des dons inégaux, I'amour n’est
pas inférieur aux ressources. Dieu en effet, qui ne fait
pas acception des personnes?, recoit pareillement
et le don du riche et celui du pauvre : il sait ce qu'’il
a donné a chacun, et ce qu’il n’a pas donné ; au jour
de la récompense, ce ne sera pas la mesure des richesses

qui sera jugée, mais la qualité des intentions. Par le
Christ notre Seigneur.

26
(XXXIX)

PREMIER SERMON SUR LE CAREME

SommaIRE. — 1. Exemple tiré de I'Ecriture sainte. — 2. Le combat
intérieur. — 3. Utilité de la tentation. — 4. Les armes spirituelles.
— 5. Vices et vertus. — 6. Le pardon des injures.

’1. L’histoire sacrée rapporte que, jadis, le peuple
hébreu et toutes les tribus d’Israél, accablés a cause




o K

27 DE QUADRAGESIMA SERMO I

siones gravi Philistinorum dominatione premerentur,
ut superare hostes suos possent, sicut sacra mani-
festat historia, vires animi et corporis indicto sibi
reparavere jejunio!. Intellexerant enim duram et
miseram illam subjectionem neglectu se mandatorum
Dei et morum corruptione meruisse, frustraque se
armis certare, nisi prius vitiis repugnassent 2. Absti-
nentes ergo a cibo et potu severa sibi castigationis
adhibuere censuram; et ut hostes suos vincerent,
gule illecebram in seipsis ante vicerunt. Factumque
est hoc modo ut sevi adversarii et graves domini
esurientibus cederent, quos sibi saturos subjugarant.

Et nos itaque, dilectissimi, inter multas adversi-
tates et prelia constituti, si similibus remediis uti
cupimus, simili observatione curemur. Eadem enim
propemodum causa nostra est quee illorum fuit :
quoniam sicut illi a carnalibus adversariis, ita et nos
a spiritalibus maxime impugnamur inimicis. Qui si
donata nobis per Dei gratiam morum correctione 3
vincantur, etiam corporeorum nobis hostium fortitudo
succumbet ; et emendatione nostra infirmabuntur,
quos graves nobis, non ipsorum merita, sed nostra
delicta fecerunt *.

2. Quapropter, dilectissimi, ut omnes hostes nostros

1. Cf. I Sam., VII, 6.

2. On retrouve la méme idée dans plusieurs oraisons du missel romain,
ol il faut sans doute voir 'influence, sinon la main, de saint Léon. Ainsi
la derniére oraison de la bénédiction des Cendres : « Concede nobis, Domine,
presidia militiee christiane sanctis inchoare jejuniis : ut contra spiritales
nequitias pugnaturi, continenti muniamur auxiliis. » De méme, dans
Poraison « super populum » du vendredi aprés les Cendres, il est dit du peuple
chrétien : « Nulla ei nocebit adversitas, si nulla ei dominetur iniquitas. » La
Collecte du samedi des quatre-temps de septembre demande 4 Dieu : « Ut,
abstinendo, cunctis efficiamur hostibus fortiores. » L'idée de combat est trés
marquée dans les sermons sur le caréme, et nous aurons l’occasion de la
retrouver plus d'une fois.

3. Ily a ici un effet voulu de parallélisme : saint Léon a dit plus haut que
les Hébreux avaient mérité, & cause de leur morum corruplio, d’étre soumis a

.7



PREMIER SERMON SUR LE CAREME 27

de leurs péchés sous la lourde oppression des Phi-
listins, s’astreignirent, pour pouvoir vaincre leurs
ennemis, a un jetine qui renouvela a la fois les forces
de leur Ame et celles de leur corps®. Ils avaient, en
effet, compris que le mépris des commandements
de Dieu et leurs maoeurs corrompues leur avaient
mérité cette dure et misérable servitude et qu'ils
combattraient en vain les armes a4 la main s’ils ne
commencaient par faire la guerre aux vices? Ils
s'imposérent donc la punition d’une sévére penitence
en s’abstenant de manger et de boire; et, afin de
triompher de leurs ennemis, ils triompheérent d’abord
en eux-mémes des appels de la gloutonnerie. Ainsi arri-
va-t-il que des adversaires redoutables et des maitres
impitoyables prirent la fuite devant des hommes
affamés qu’ils avaient soumis, rassasiés, a leur joug.

Nous aussi, bien-aimés, avons a faire face a mille
adversités et a mille combats : si nous voulons re-
courir 4 semblables remeédes, nous serons guéris
par semblable discipline. Notre situation est a peu de
chose preés celle qui fut la leur : ils subissaient les vio-
lentes attaques d’adversaires charnels, comme nous
subissons les violentes attaques d’ennemis spirituels.
Si la réforme de nos mceeurs 3, obtenue par l'aide de
Dieu, nous fait triompher de ces derniers, la force
aussi de nos ennemis visibles succombera ; ils seront
affaiblis parnotre amendement méme, car, s’ilsavaient
acquis quelque pouvoir sur nous, c’était grice a nos
fautes et non par leurs mérites 4.

2. Dans ces conditions, bien-aimés, afin d’étre

leurs ennemis ; ces mémes ennemis leur seront soumis grice a leur morum
correctio, obtenue avec 1'aide de Dieu.

4, Qui sont ces ennemis visibles que' saint Léon mentionne aprés les
ennemis invisibles et spirituels connus de tout chrétien ? Il1 faut y voir,
a n’en pas douter, les Barbares toujours menacants pour la Rome du ve siacle.
Peut-on aller plus loin et voir ici I'allusion & un événement précis qui per-
mettrait de dater ce sermon ? On songe a la menace des Vandales de Genséric
qui aboutit & la prise et au sac de Rome en juin 455, ou a 'avance d'Attila
que fit reculer I'intervention personnelle du pape dans les premiers mois de
452, C’est cette derniére hypotheése qui a les préférences de Mgr CALLEWAERT
cf. Saint Léon le Grand et les texles du Léonien (extrait de Sacris erudiri, 1948),
p- 83.




28 DE QUADRAGESIMA SERMO 1

superare valeamus!, per observantiam calestium
mandatorum divinum queeramus auxilium, scientes
non aliter nos pravalere posse adversariis nostris,
nisi prevaluerimus et nobis. Sunt enim intra nosme-
tipsos multa certamina, et aliud caro adversus spi-
ritum, aliud adversus carnem spiritus concupiscit 2.
In qua dissensione si cupiditates corporis fuerint for-
tiores, turpiter animus amittet propriam dignitatem,
et perniciosissimum erit eum servire quem decuerat
imperare. Si autem mens rectori suo subdita, et
supernis muneribus delectata, terrene voluptatis
incitamenta calcaverit, et in suo mortali corpore
regnare peccatum non siverit 3, ordinatissimum tenebit
ratio principatum, et munitiones ejus nulla spiri-
talium nequitiarum ¢ labefactabit illusio : quia tunc
est vera pax homini et vera libertas, quando et caro
animo judice regitur, et animus Deo praside guber-
natur °.

Hzc autem preparatio, dilectissimi, licet omni
tempore salubriter assumatur, ut pervigiles hostes
incessabili superentur industria, nunc tamen solli-
citius expetenda est, et studiosius instruenda, quando
et ipsi subtilissimi adversarii acriori insidiantur
astutia. Scientes enim adesse sacratissimos Quadra-
gesimz dies, in quorum observantia omnes prete-
rite desidia castigantur, omnes negligentie diluuntur,
ad hoc utique totam vim suz malignitatis intendunt,
ut celebraturi sanctum Pascha Domini in aliquo

1. Aussi bien les visibles que les invisibles, comme il vient d’étre dit. Sur
les sens du mot qui suit, observantia, dans saint Léon, cf. Ign. CARTON, Notes
sur emploi du mot « observantia » dans les homélies de saint Léon, dans Vigilie
Christianee, VIII, 1-2, Janv.-avr. 54, p. 104-114. Les sens du mot sont variés ;
souvent il désigne le jeine : c’est le cas ici, avec une référence a I'ensemble de
I'ascése quadragésimale,

2, Cf. Gal, V, 17.

3. Cf. Rom., V], 12,




PREMIER SERMON SUR LE CAREME 28

assez forts pour vaincre tous nos ennemis !, recher-

chons le secours divin en obéissant aux comman- .

dements célestes, et sachons bien que nous ne pour-
rons prévaloir sur nos adversaires qu’aprés avoir
prévalu sur nous-mémes. Ii se livre, en effet, en nous
bien des combats : autres sont les visées de la chair
sur 'esprit, autres celles de I’esprit sur la chair ®.
Que, dans cette lutte, les convoitises du corps soient
les plus fortes, et la volonté raisonnable perdra hon-
teusement la dignité qui lui est propre, et, pour son
plus grand malheur, deviendra l'esclave de celui
qu’elle était faite pour commander. Si, au contraire,
I'esprit soumis & son souverain et prenant plaisir
aux faveurs célestes foule aux pieds les provocations
des voluptés terrestres et ne permet pas au péché de
régner dans son corps mortel ?, la raison alors gar-
dera le rang qui lui convient par excellence, le premier,
et aucune illusion des esprits de malice * n’ébranlera
ses défenses : car il n’y a pour ’homme de vraie paix
et de vraie liberté, que lorsque son corps est soumis
a I’ame comme a son juge, et I’ame conduite par
Dieu comme par son supérieur °.

Sans doute un tel entrainement, bien-aimés, est-il
salutaire en tout temps, afin que nos ennemis tou-
jours en éveil soient tenus en sujétion par une appli-
cation sans tréve; pourtant c’est maintenant qu’il
nous faut le rechercher avec plus d’ardeur et nous y
consacrer avec plus de soin, 4 I’heure ou nos adver-
saires les plus subtils redoublent eux-mémes de four-
berie pour nous tendre des piéges. Ils savent que les
saints jours du caréme sont arrivés, dont ’observance
amende toutes les lachetés passées, efface toutes les
négligences ; toute la force de leur perversité tend
donc a ce seul but : faire que ceux qui vont célébrer

4. Cif. Eph., VI, 12.

5. L’image est empruntée & la langue judiciaire : I'Ame est comparée au
juge qui n’agit que sous la direction du président du tribunal. Lorsqu’elle
y est docile, elle est établie dans la paix et dans la vraie liberté qui résultent
pour elle de sa coopération a la grice. Voir, pour 'exégése de ce passage,
Particle du R. P. HERVE DE L'INCARNATION, La grdce dans I'ceuvre de saint
Léon le Grand, dans Rech. de Théol. anc. et méd., 1935, p. 201.

*



29 DE QUADRAGESIMA SERMO I

inveniantur immundi; et unde eis obtinenda erat
propitiatio, inde contrahatur offensio.

3. Accedentes ergo, dilectissimi, ad Quadragesima
initium, id est, ad diligentiorem Domini servitutem,
quia quasi ad quemdam agonem sancti operis in-
troimus, ad pugnas tentationum animas prepa-
remus ; et intelligamus quanto studiosiores pro nostra
salute fuerimus, tanto nos vehementius ab adver-
sariis impetendos. Sed fortior est qui in nobis est quam
qui adversum nos est !, et per ipsum validi sumus, in
cujus virtute confidimus : quia ob hoc Dominus se
tentari a tentatore permisit, ut cujus munimur
auxilio, ejusdem erudiremur exemplo. Vicit enim
adversarium, ut audistis , testimoniis legis, non potes-
tate virtutis ; ut hoc ipso et hominem plus honoraret,
et adversarium plus puniret, cum hostis generis
humani non quasi a Deo jam, sed quasi ab homine
vinceretur. Pugnavit ergo ille tunc, ut et nos postea
pugnaremus ; vicit ille, ut et nos similiter vinceremus.
Nulla sunt enim, dilectissimi, sine tentationum expe-
rimentis opera virtutis, nulla sine probationibus
fides, nullum sine hoste certamen, nulla sine con-
gressione victoria. Vita hac nostra in medio insi-
diarum, in medio preliorum est. Si nolumus decipi,
vigilandum est ; si volumus superare, pugnandum est.
Et ideo sapientissimus Salomon, Fili, inquit, accedens
ad servitutem Dei, prepara animam tuam ad lentatio-
nem ®. Vir enim sapientia Dei plenus, sciens studium
religionis laborem habere certaminis, cum pravideret
pugna periculum, ante admonuit pugnaturum : ne

1. Cf. I Jean, IV, 4.

2. Lecture de I'évangile du 1¢r dimanche de caréme contenant le récit
de la tentation du Seigneur, Matth., IV, 1-11. Du temps de saint Léon, ce
dimanche était aussi le premier jour du caréme, et, comme on ne jednait
pas les dimanches, le jeGne ne commengait que le lendemain. Cf. C. CALLE-



—— S Y —

PREMIER SERMON SUR LE CAREME 29

la sainte PAque du Seigneur se trouvent souillés de
quelque impureté et rencontrent une occasion de
faute dans ce qui aurait di leur étre une source de
pardon.

3. A cette heure donc, bien-aimés, o1 nous abordons
le début du caréme, c’est-a-dire un service plus
empressé du Seigneur, puisque nous nous engageons
en quelque sorte dans une espece de compétition de
saintes ceuvres, préparons nos ames aux luttes des
tentations. Comprenons bien que, plus nous appor-
terons de soin & notre salut, plus violentes seront les
attaques de I'ennemi. Mais celul qui est en nous est
plus fort que celui qui est contre nous ' ; et c’est par
lui que nous sommes affermis si nous nous confions
en sa force : le Seigneur, en effet, en consentant a
subir les sollicitations du tentateur, a voulu aussi
nous instruire par son exemple, lui qui nous fortifie
par son secours. Car il a vaincu I’ennemi, comme vous
I'avez entendu lire 2, en faisant appel aux arguments
de la Loi, non en usant de sa puissance ; ainsi hono-
rait-il davantage I’homme et chatiait-il davantage
I'adversaire, puisque ’ennemi du genre humain subis-
sait la défaite qu’ll lui infligeait non pas en tant que
Dieu, mais en tant qu'homme. Lui donc a combattu
alors pour que nous aussi puissions ensuite com-
battre ; lui a remporté la victoire pour que nous aussi
remportions semblable victoire. Car, bien-aimés, il n’est
pasd’ceuvre de vertu quin’expérimentela tentation, pas
de foi sans épreuves, pas de combat sans ennemi, pas
de victoire sans engagement. Notre vie ici-bas se passe
au milieu des embuches, au milieu des batailles ; si
nous ne voulons pas étre surpris, il nous faut veiller ;
S§1 nous voulons vaincre, il nous faut combattre. C’est
pourquoi le tres sage Salomon déclare : « Mon fils,
en entrant au service de Dieu, prépare ton ame a la
tentation » 3, (Cet homme, en eftet, rempli de la
sagesse de Dieu, savait que le zéle religieux comporte

WAERT, La durée el le caractere du Caréme ancien dans I'Eglise latine, Bruges,
1913.
3. Sag. Sir,, 11, 1.

49. Léon le Grand. 4




30 DE QUADRAGESIMA SERMO I

forte si ad ignorantem tentator accederet, impara-
tum citius vulneraret.

4. Nos itaque, dilectissimi, qui divinis eruditio-
nibus instituti, ad agonem presentis certaminis
scienter accedimus, audiamus dicentem Apostolum :
Non est nobis colluctatio adversus carnem et sanquinem,
sed adversus principes et potestates, adversus mundi
rectores tenebrarum harum, conira spiritalia nequitie,
in caelestibus ' ; et non ignoremus quod hi hostes nostri
contra se geri omnia sentiunt, quacumque nos pro
nostra salute agere tentamus ; et hoc ipso quod boni
aliquid appetimus, adversarios provocamus. Hac
enim inter nos atque illos per diabolice invidiz
fomitem inveterata dissensio est, ut quia illi ab his
bonis exciderunt, ad qua nos Deo auxiliante prove-
himur, nostris justificationibus torqueantur. Si ergo
nos erigimur, illi corruunt ; si nos convalescimus, illi
infirmantur. Remedia nostra plage ipsorum sunt, quia
curatione nostrorum vulnerum vulnerantur. State
ergo, dilectissimi, ut Apostolus ait, succincti lumbos
mentis vesire in veritate, et calceali pedes in prapa-
ratione Evangelii pacis, in omnibus sumenfes scutum
fidei, in quo possitis omnia tela maligni ignea exstin-
guere, el galeam salufis assumile, et gladium spiritus,
quod est verbum Dei *. Videte, dilectissimi, quam
potentibus nos telis, quam insuperabilibus muni-
mentis dux multis insignis triumphis, et invictus
Christiana militiee magister 3 armaverit. Succinxit
lumbos balteo castitatis 4, calceavit pedes vinculis

1. Ephés., VI, 12.

2. Ibid., 14.

3. L’image est prise a la vie des camps. Le Magister militie était ce que
nous appellerions aujourd’hui un général.

4. Le balteus castitalis est un lieu commun de la littérature patristique.
Alnsi saINT JEROME, In Joel, I ; « Sacerdos accingatur balteo castitatis, »

s A P i




PREMIER SERMON SUR LE CAREME 30

de pénibles combats; prévoyant les incertitudes de
la bataille, il prévient a4 I’avance qu’il faudra ba-
tailler ; car, si le tentateur s’en prend a des 4mes non
averties, il est 4 craindre qu’il ne blesse plus promp-
tement celles qui ne sont pas préparées.

4. Instruits par I’enseignement divin, bien-aimés,
nous entrons donc en connaissance de cause dans
I’aréne pour cette lutte ; écoutons 'Apétre qui nous
dit : « Ce n’est pas contre la chair et le sang que nous
avons a lutter, mais contre les Principautés, contre
les Dominations, contre les Souverains de ce monde
de ténébres, contre les Esprits du mal répandus dans
les airs » . Ne nous faisons d’ailleurs pas illusion :
ces ennemis qui veulent nous perdre comprennent
bien que c’est contre eux qu’est fait tout ce que nous
tentons d’accomplir pour notre salut; par cela seul
que nous désirons quelque bien, nous provoquons
I’adversaire. Il y a, entre eux et nous, fomentée par
la jalousie diabolique, une opposition invétérée,
telle que, déchus comme ils sont de ces biens auxquels
la grice de Dieu nous éleve, notre justification fait
leur torture. Quand donc nous nous relevons, ils
s’effondrent ; quand nous retrouvons nos forces, ils
perdent les leurs; nos remeédes leur sont des coups,
car la guérison de nos blessures les blesse. « Donc,
debout, bien-aimés ! — c’est 'Apotre qui le dit —
avec la vérité pour ceinture de vos ames, et pour
chaussures le zele 4 propager 1'évangile de la paix;
tenez toujours en main le bouclier de la foi, grace
auquel vous pourrez éteindre tous les traits enflammés
du Mauvais; prenez aussi le casque du salut et le
glaive de I’Esprit, qui est la parole de Dieu » 2. Voyez,
bien-aimés, de quels traits puissants, de quelles
défenses insurmontables nous munit ce chef qu’ont
illustré de multiples triomphes, ce maitre invincible
de la milice chrétienne ® ! Il a mis autour de nos reins
le ceinturon de la chasteté ¢, chaussé nos pieds des

(P. L., XXV, 958); id. Epist. 64, 22 : « Sacrato balteo cingimur. »
(CSEL, LIV, p. 613) ; saINT AuGUsTIN, Epist. 220, 3 : < Accinctus balteo
castissim® continentie. » (CSEL, LVII, p. 433); sAINT PIERRE CHRYSO-



31 DE QUADRAGESIMA SERMO I

pacis : quia et discinctus miles cito ab impudicitie
incentore vincitur, et non calceatus facile a serpente
mordetur. Scutum fidei ad protectionem totius cor-
poris dedit, capiti galeam salutis imposuit, dexteram
gladio, 1d est verbo veritatis, instruxit : ut spiritalis
praliator non solum sit tutus a vulnere, sed et repu-
gnantem valeat vulnerare.

5. His igitur, dilectissimi, freti armis, impigre
atque intrepide propositum nobis certamen ineamus :
ut in isto jejuniorum stadio, non eo tantum simus
fine contenti, ut solam ciborum abstinentiam putemus
esse sectandam. Parum enim est si carnis substantia
tenuatur, et anima fortitudo non alitur. Afflicto
paululum exteriore homine, reficiatur interior; et
subtracta carni saturitate corporea, spiritalibus mens
deliciis roboretur . Circumspiciat se omnis anima
Christiana, et severo examine cordis sui interna dis-
cutiat. Videat ne quid ibi discordiz inheserit, ne
quid cupiditatis insederit. Castitas incontinentiam
procul pellat, tenebras simulationis lux abigat veri-
tatis. Detumescat superbia, resipiscat iracundia,
comminuantur jacula noxarum, et obtrectatio linguae
frenetur. Cessent vindicte, et oblivioni mandentur
injurizz. Omnis postremo plantatio quam non plan-
tavit Pater czlestis, radicitus auferatur ®. Tunc enim
in nobis bene virtutum semina nutriuntur, quando
de agro cordis nostri omne germen externum evellitur.
Si quis ergo in quempiam ita cupiditate ultionis

« Cincti castitatis balteo, quod est insigne militiee chris-
ntion dans ce texte de la

s saint Léon ; la parenté
loppement chez I’évéque
lum qui deponit. »
porain

LOGUE, Sermo 22 :
tiana. » (P. L., LII, 261). On aura noté la me
« milice chrétienne », comme un peu plus haut dan
des deux textes apparait encore par la suite du déve
de Ravenne : « Nescit vincere vitia corporis virtutis cingu
Une dépendance est ici possible de saint Léon a I’égard de son contem
(mort en 450-451), ou d’un modéle commun.




PREMIER SERMON SUR LE CAREME 31

courroies de la paix : un soldat qui ne s’est pas ceint
les reins est, en effet, bientot vaincu par I'instigateur
de I'impureté, et celui qui n’a pas de chaussure est
facilement mordu par le serpent. Il nous a donné le
bouclier de la foi pour nous protéger le corps tout
entier, a placé sur notre téte le casque du salut, a mis
dans notre main le glaive, c’est-a-dire la parole de
vérité : ainsi le héros des luttes de I'esprit n’est pas
seulement a I'abri des blessures, mais il peut aussi
blesser qui I'attaque.

0. Confiants donc en ces armes, bien-aimés, abor-
dons sans paresse et sans crainte la lutte qui nous est
proposée, et, dans ce stade ou l'on combat par le
jelne, ne nous croyons pas quittes en nous contentant
de nous abstenir de nourriture. Ce serait peu que
d’affaiblir la force du corps, si I'on n’alimentait la
vigueur de I’ame. Mortifions quelque peu I'hnomme
extérieur, et que I'intérieur se restaure ; retranchons
a la chair un rassasiement corporel, et que I'esprit
puise des forces aux délices spirituelles . Que toute
dme chrétienne s’observe de toutes parts elle-méme ;
par un sévere examen, qu’elle scrute le fond de son
ceeur ; qu’elle veille 4 ce que nul soupcon de dis-
corde n’y demeure, nulle trace de convoitise ne s’y
installe. Que 1a chasteté chasse bien loin l'inconti-
nence, que la lumiere de la vérité dissipe les ténebres
du mensonge ; que l’orgueil désenfle, que la colére
vienne a résipiscence, que se brisent les traits qui
portent préjudice, que I'on mette un frein au déni-
grement de la langue. Que cessent les vengeances,
et que les injures soient abandonnées a 1'oubli;
bref, «que tout plant que n’a pas planté le Pére
céleste soit arraché » 2! C’est, en eftet, lorsque tous
les germes étrangers sont enlevés du champ de notre
ceeur que les semences des vertus peuvent étre con-
venablement nourries en nous. Si donc quelqu’un,

1. Cf. la collecte du samedi des quatre-temps de septembre : « Ut, jeju-
nando, tua gratia satiemur. » De méme la Collecte du mardi de la 1t° semaine
de caréme : « Praesta ut apud te mens nostra tuo desiderio fulgeat, qu® se
carnis maceratione castigat.»

2. Matth., XV, 13.



32 DE QUADRAGESIMA SERMO I

exarsit, ut eum aut carceri tradiderit, aut vinculis
illigaverit, absolutionem non solum insontis, sed
etiam ejus qui pana dignus videtur acceleret : ut
illa Dominica orationis regula fidenter utatur, dicens :
Dimitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus
debiforibus nosiris'. Quam partem petitionum ita
Dominus speciali insinuatione commendat, quasi
totius orationis effectus in hac conditione consistat :
St enim, inquit, dimiseritis hominibus peccata eorum,
dimittet et Pater vester vobis, qui in cealis est. Si autem
non dimiseritis hominibus, nec Pafer vester dimitfet
vobis peccata vestra®.

6. Proinde, dilectissimi, memores infirmitatis nos-
tree, quia facile in qualibet delicta prolabimur, hoc
potissimum remedium, et istam efficacissimam wvul-
nerum nostrorum curationem nullatenus negligamus.
Remittamus, ut remittatur nobis, demus veniam,
quam rogamus; et non studeamus vindicari, qui
nobis precamur ignosci. Pauperum gemitus surdo non
transeamus auditu, et misericordiam indigentibus
prompta benignitate praestemus, ut misericordiam
in judicio mereamur invenire. Ad quam perfectionem
qui studium suum gratia Dei adjutus intenderit, hic
sanctum jejunium fideliter peraget, hic a fermento
malitie veteris alienus, in azymis sinceritatis et
veritatis 3 ad beatum Pascha perveniet, et per novi-
tatem vite * digne laetabitur in sacramento reforma-
tionis humana : per Christum Dominum nostrum,
qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat in
secula seculorum. Amen 5.

1. Matth., VI, 12.
2. Ibid., 14,

3. Cf. I Cor., V, 8.
4. Cf. Rom., VI, 4.



PREMIER SERMON SUR LE CAREME 32

enflammé contre un autre du désir de se venger, I'a

fait jeter en prison ou chargé de chaines, qu’il se-

hite de le libérer, non seulement s’il est innocent,
mais méme s’il parait mériter le chatiment; c’est
ainsi qu’il suivra sans crainte la régle de la priere du
Seigneur : « Remettez-nous nos dettes comme nous-
mémes remettons 4 nos débiteurs» !. Article de nos
demandes que le Seigneur souligne par cette ins-
truction spéciale, comme si la condition de Pefficacité
de toute priére s’y trouvait enfermée : « Si, en effet,
vous pardonnez aux hommes leurs offenses, votre
Pére céleste vous pardonnera aussi. Mais si vous ne
les pardonnez pas aux hommes, votre Pere non plus
ne vous pardonnera pas vos offenses » 2.

6. Par conséquent, bien-aimés, nous souvenant de
notre faiblesse qui nous fait facilement tomber dans
toutes sortes de fautes, gardons-nous de négliger ce
remede primordial et ce moyen tres efficace de
guérir nos blessures; remettons pour qu’on nous
remette, accordons la grice que nous-mémes de-
mandons ; ne cherchons pas a nous venger, nous
qui supplions qu’on nous pardonne. Ne passons pas
prés du pauvre en demeurant sourds a ses plaintes,
accordons avec une bienveillance empressée la misé-
ricorde aux indigents, pour mériter nous-mémes de
trouver miséricorde lors du jugement. Celui qui, aidé
de la grice de Dieu, tendra de tout son cceur a cette
perfection, celui-la s’acquittera parfaitement du
saint jeline; étranger au levain de son ancienne
malice, il parviendra a la bienheureuse Pique avec
des azymes de pureté et de vérité 3 ; vivant de la vie
nouvelle ¥, il méritera de goiter la joie dans le mys-
tere de I'humaine régénération ; par le Christ notre
Seigneur, qui, avec le Pére et I'Esprit-Saint, vit et
regne dans les siecles des siécles. Amen 5,

5. On aura remarqué dans ce sermon la part que saint Léon fait au démon
dans les luttes de la vie morale. Certes, pour lui, le démon est un étre bien
réel, le « tentateur », avec qul il faut compter. En cela, notre Docteur est
dans la ligne de toute une tradition qui prend son appui dans 1'Ecriture, et
en particulier dans I'Evangile. Ailleurs il discernera I'action diabolique dans
les vices, doctrine qui remonte aux Péres du désert (cf. 7¢ sermon pour Noél,

e ——

p—




33 DE QUADRAGESIMA SERMO II

27
(XL)

DE QUADRAGESIMA SERMO II

1. Licet nobis, dilectissimi, appropinquante festi-
vitate paschali! jejunium quadragesimale ipse legi-
timi temporis recursus indicat, cohortatio tamen
etiam nostri sermonis adhibenda est, quz, auxi-
liante Domino, nec inutilis sit pigris, nec onerosa
devotis. Nam cum omnem observantiam nostram
ratio istorum dierum poscat augeri, nemo est (ut
confido) de vobis, qui se ad opus bonum non gau-
deat incitari. Natura enim nostra, manente adhuc
mortalitate, mutabilis, etiamsi ad summa quaeque
virtutum studia provehatur, semper tamen sicut

3 ; ¢« Sources Chrétiennes », 22, p. 141 ; 2¢ sermon pour le caréme, 2, infra),
dans les persécutions exercées par les paiens contre les chrétiens, idée qu’on
trouve déja chez Origéne et Tertullien (cf. 6¢ sermon pour I'Epiphanie, 2 ;
« Sources Chrétiennes », id., p. 240) ; il verra dans les manichéens des « ser-
viteurs » du diable (cf. 4¢ sermon pour le caréme, 4, infra) ; enfin, a la suite
de saint Augustin et de toute une série d’auteurs dont le premier est saint
Irénée, il reconnaitra un véritable «droit » au démon sur I’humanité par
suite de la transgression originelle (cf. surtout le 2¢ sermon pour Noél, 3-4,
« Sources Chrétiennes » id., p. 81-83 ; sur le développement historique de la
théorie du droit du démon, cf. J. R1vIERE, Le dogme de la Rédemption, Essai
d’étude historique, p. 373-486). Le démon est en outre un des thémes de la
liturgie du caréme, d’oil une nouvelle raison pour saint Léon d’insister sur
son role au début de la sainte quarantaine : il apparait, en effet, en premier
lieu dans I’évangile du 1¢* dimanche, celui de la tentation du Seigneur, qui
est comme un programme pour ce temps liturgique ; on le retrouve aux évan-
giles du mercredi des quatre-temps (le démon chassé qui revient avec sept
autres), du jeudi de la premiére semaine (fille possédée de la Chananéenne),
du 3¢ dimanche (délivrance d'un possédé muet, et reprise de la lecon du démon
chassé et qui revient en force), du jeudi de la troisitme semaine
(délivrance de possédés), du mardi de la quatriéme et du dimanche de la
Passion (le Seigneur accusé d’avoir un démon). Cette insistance n’est pas



DEUXIEME SERMON SUR LE CAREME 33
27
(XL)

DEUXIEME SERMON SUR LE CAREME

SommaIre. — 1. Exhortation a la poursuite de la perfection. — 2.
Les attaques du démon redoublent au temps du caréme. — 3.
Ses assauts contre notre Seigneur Jésus-Christ. — 4. La pratique
de la charité. — 5. Les autres vertus ; la miséricorde a I'exemple

des empereurs.

1. Aux approches des célébrations pascales !, bien-
aimés, le retour régulier du temps prescrit devrait
suffire 4 nous rappeler le jeine du caréme; pour-
tant nous devons y joindre encore notre exhortation,
pensant qu’avec I'aide du Seigneur, elle ne sera pas
inutile aux tiédes, ni fastidieuse aux fervents. Ces
jours ont pour dessein d’obtenir un accroissement
de toute notre pratique religieuse ; il n’est donc per-
sonne parmi vous, j'en suls persuadé, qui ne se
réjouisse d’étre stimulé aux bonnes ceuvres. Aussi
longtemps que nous demeurons mortels, notre nature
est sujette au changement; aussi, méme si elle
s’éleve jusqu’au plus haut degré de zéle dans la pour-
suite des vertus, elle peut cependant toujours ren-
contrer une occasion de chute aussi bien qu’une

I'effet du hasard, mais veut insinuer que le caréme est un temps de lutte par-
ticulitrement active contre le démon, a 'exemple du Sauveur au désert :
saint Léon 1'a bien compris. Sur la question du démon dans la Tradition, on
peut se reporter a4 I'article « Démon » dans le Dictionnaire de spiritualité,
surtout J. DANIELOU, Le démon dans la littérature ecclésiastique jusqu'a Ori-
géne, A. et Cl. GUILLAUMONT, Le démon dans la plus ancienne liltérature ecclé-
siastique, Fr. VANDENBROUCKE, En Occident, la période palristique ; sur le
démon dans la doctrine manichéenne, cf. H. C. PuecH, Le prince des ténébres
en son royaume, dans « Satan » p. 136-174, Etudes carmélitaines, 1948.

1. Dans la langue de saint Léon, la festivitas paschalis comprend non seu-
lement la féte de PaAques proprement dite, mais encore les célébrations de
la Semaine sainte ; on le verra a propos des sermons sur la Passion.




34 DE QUADRAGESIMA SERMO II

potest habere quo recidat, ita potest habere quo cre-
scat. Et hec est perfectorum vera justitia, ut num-
quam praesumant se esse perfectos, ne ab itineris
nondum finiti intentione cessantes, ibi incidant defi-
ciendi periculum, ubi proficiendi deposuerint appe-
titum. Quia ergo nemo nostrum, dilectissimi, tam per-
fectus et sanctus est, ut perfectior sanctiorque esse
non possit, omnes simul sine differentia graduum,
sine discretione meritorum, ab iis in qua perve-
nimus, in ea que nondum apprehendimus, pia avidi-
tate curramus, et ad mensuram consuetudinis nostrse
necessariis aliquid addamus augmentis. Parum enim
religiosus alio tempore demonstratur, qui in his
diebus non religiosior invenitur.

2. Unde opportune auribus nostris lectio apos-
tolice praedicationis insonuit, dicens : Ecce nunc
tempus acceptum, ecce nunc dies salufis'. Quid enim
acceptius hoc tempore, quid salubrius his diebus,
in quibus vitiis bellum indicitur, et omnium virtutum
profectus augetur ? Semper quidem tibi, o anima
Christiana, vigilandum contra salutis tuse adver-
sarium fuit, ne ullus pateret locus tentatoris insidiis ;
sed modo tibi major cautio et sollicitior est adhi-
benda prudentia, quando idem hostis tuus acriorl
sevit invidia 2. Nunc enim in toto mundo potestas
ei antique dominationis aufertur, et innumera illi
captivitatis vasa rapiuntur® Renuntiatur atrocis-

1. II Cor., VI, 2.

2. Traditionnellement la jalousie est le propre du démon. Cette opinion
s'appuie sur le texte de la Sagesse, 1I, 24 : « Invidia diaboli mors introlvit
in orbem terrarum.» On la trouve exprimée dés les origines du christia-
nisme : TERTULLIEN qualifie le démon d’@mulus (De Penitentia, 5 ; P. L., 1,
1235) ; saint AMBROISE I'appelle invidus ef humani generis adversarius (In
Ps, XXXVI1Ienarrat., 21 ; P. L., XIV, 1019) ; saint AuGUSTIN~ enfin écrit :
« Duobus malis, superbia et invidentia, diabolus est. » (De sancta virginitate,
XXXI, 31; P. L., XL, 413).




DEUXIEME SERMON SUR LE CAREME 34

occasion de progres. Et telle est la vraie justice des

parfaits qu’ils n’osent jamais se croire parfaits, de -

peur qu'abandonnant leur résolution de poursuivre
le chemin avant d’étre au but, ils ne succombent au
danger de défaillir au moment méme ou ils per-
draient le désir d’avancer. Nul parmi nous, bien-
aimés, n'est si parfait et si saint qu’il ne puisse étre
encore plus parfait et plus saint : tous ensemble, par
conséquent, sans différence de dignité, sans dis-
tinction de mérites, courons avec une pieuse avidité
du point auquel nous sommes parvenus vers celui
que nous n’avons pas encore atteint, et, a ce qui est
la mesure de notre comportement habituel, ajoutons
encore quelque chose comme un complément réel-
lement indispensable. Car il révéle avoir bien peu de
piété en d’autres temps, celui qu’en ces jours-ci on ne
voit pas en redoubler.

2. C’est donc bien & propos qu’a retenti a nos
oreilles la lecon tirée de 1’enseignement de I’Apdtre :
« Voici maintenant le temps favorable, voici main-
tenant les jours du salut » 1. Est-il, en effet, un temps
plus favorable que celui-ci, des jours plus propres au
salut que ceux-ci, ou la guerre est déclarée aux vices,
ou s’accroit le progrés de toutes les vertus ? En tout
temps, 1l est vrai, 6 Ame chrétienne, tu devais te
tenir en garde contre ’adversaire de ton salut, afin
que le tentateur ne trouve nulle bréche ouverte a ses
ruses ; mais, en ce moment, il te faut plus de pré-
cautions et une prudence plus attentive, alors que
ton ennemi, toujours le méme, redouble ses attaques,
sous l'effet d’une jalousie plus agressive? : main-
tenant, en effet, dans le monde entier, le pouvoir lui
est enlevé qui lui assurait une domination séculaire,
et les armes innombrables de ses captures lui sont
ravies . Des foules de toutes nations et de toutes

3. Que sont ces vasa captivitatis dont I’expression est empruntée au texte
évangélique de Matth. (XII, 29) et de Marc (111, 27), ou il est question des
vasa fortis ? On peut les comprendre soit comme les proies du démon qui lui
sont enlevées (s objets » de captivité), ainsi que va I'expliciter la phrase sui-
vante, solt comme les « instruments » de ses captures (Luc, XI, 22, a arma
au leu de vasa). On songe au paganisme et au culte des idoles, alors en



35 DE QUADRAGESIMA SERMO II

simo praedoni a populis omnium nationum, omnium-
que linguarum, et nullum jam genus hominum repe-
ritur, quod non tyrannicis legibus reluctetur, dum per
omnes fines terrarum regeneranda in Christo mul-
torum millium millia preparantur; et appropin-
quante nove creatur®' ortu, spiritalis nequitia ab
iis quos possidebat extruditur. Fremit ergo exspo-
liati hostis impius furor, et novum querit lucrum,
quia jus perdidit antiquum 2. Captat indefessus et
pervigil, si quas reperiat oves a sacris gregibus negli-
gentius evagantes, quas per procliva voluptatum et
per devexa luxurie in diversoria mortis inducat.
Inflammat itaque iras, nutrit odia, acuit cupiditates,
irridet continentiam, incitat gulam.

3. Quem enim tentare non audeat, qui nec ab ipso
Domino nostro Jesu Christo conatus suee fraudis
abstinuit ? Nam, sicut evangelica patefecit historia 2,

pleine décadence, et dans lesquels la tradition unanime a vu les armes du
démon (cf. note 4 du 3¢ sermon sur les collectes, supra). A remarquer que Luc,
qui a le mot arma au lieu de vasa, a aussi le verbe auferet, plus proche du
terme rapiunfur de saint Léon que le diripiet de Matth. et de Marc. Saint
Léon a pu combiner les deux textes en prenant le mot de ces deux derniers
avec le sens du premier. Il a déja utilisé le méme texte dans le 2¢ sermon pour
Noél, 4 (« Sources Chrétiennes », 22, p. 82) : « Ligato mundi principe, capti-
vitatis vasa rapiuntur. »

1. Cf. Gal., VI, 15.

2. 11 s’agit du droit que le démon avait acquis sur le genre humain par
suite de la soumission que le premier homme lui avait faite en péchant.
Mais, par suite dela Rédemption, le diable n’a plus de droit (jus) sur ’homme,
il ne peut avoir que des gains partiels et temporaires (lucra). C'est 1a une idée
familiére 4 saint Léon, et qu'on a déja eu l'occasion de rencontrer (ci. sur-
tout le 2¢ sermon pour Noél, 3-4, réf. supra, p. 80 et ss.). C’est de saint Augus-
gustin que notre Docteur a regu la théorie du « droit du démon » : le caractére
populaire de sa prédication, la tournure juridique de son esprit, sa conception
réaliste du role du démon (cf. supra 1¢r sermon sur le caréme, note 5, p. 32,
tout l'incitait & se 'approprier et a4 lui donner une forme absolue. Nous
en trouvons ici un rappel, mais il ne sera pas inutile de citer quelques textes
de saint Augustin qui mettront en lumiére la dépendance de saint Léon &
son égard. Voici d’abord, d’aprés I'évéque d’Hippone, le fondement de ce
droit ; c’est la victoire du diable sur nos premiers parents : « Femina decepta
et dejecto per feminam viro, omnem prolem primi hominis tanquam pecca-



DEUXIEME SERMON SUR LE CAREME 39

langues renoncent au plus cruel des pirates; et il
n’est désormais pas une seule race d’hommes qui ne
se rebelle contre ses lois tyranniques, puisque sur
toute la surface de la terre des millions d’hommes se
préparent a leur régénération dans le Christ; I'ave-
nement de la création nouvelle ' approche, et 1'esprit
de malice est expulsé de ceux qu’il possédait. L’'en-
nemi évincé frémit d’une fureur impie et recherche
quelque gain nouveau puisqu’il a perdu son droit
ancien 2. Sans se lasser, il tend des piéges, toujours
en éveil, en quéte de quelque brebis qui, insou-
ciante, s’écarterait du troupeau sacré : par la pente
des voluptés et le chemin déclive de la luxure, il la
menerait dans les auberges de la mort. Voila pourquoi
1l enflamme la colére, alimente la haine, aiguise la cupi-
dité, ridiculise la continence, excite la gourmandise.

3. Qui n’oserait-il pas tenter, lui qui n’a pas méme
écarté de notre Seigneur Jésus-Christ les entreprises
de sa ruse ? Comme le récit évangélique nous I'a
révélé >, notre Sauveur, qui était véritablement

tricem, legibus mortis, malitiosa quidem nocendi cupiditate, sed tamen ut
@quissimo jure victoriz, vindicabat.» (De libero arbitrio, III, 10, § 31;
P. L., XXXII, 1286). Ce droit était, certes, soumis au bon vouloir divin,
mais pourtant trés réel : « Quadam justitia Dei in potestatem diaboli tra-
ditum est genus humanum. » (De Trinitate, XIII, 12, § 16; P. L., XLII,
1026) ; c’est pourquoi Dieu a voulu en tenir compte quand il a entrepris de
détruire ’empire du diable, et il a préféré rester sur le terrain de la justice
plutét que d’exercer sa toute-puissance, « nihil ei extorquens violento domi-
natu, sed superans eum lege justitiz » (De libero arbitrio, ibid.) ; et encore :
« A Christo justitia diabolus vincitur, non potentia ; ex infirmitate quippe
quam suscepit in carne mortali, non ex immortali potentia crucifixus est
Christus. » (De Trinitate, ibid., § 18). Cette victoire, en effet, Dieu I’a rem-
portée en opposant au diable un homme né sans péché ; car le diable a eu
le droit de jouir de son pouvoir « donec interficeret justum, in quo nihil
dignum morte posset ostendere, non solum quia sine erimine occisus est, sed
etiam quia sine libidine natus. » (De libero arbitrio, ibid.). Sur celui qui ne lui
devait rien, I'ennemi a prétendu exercer son droit universel, et cela par la
mort, et ainsi il I'a perdu vis-A-vis de tous : « Justissime itaque cogitur dimit-
tere credentes in eum quem injustissime occidit. » (Ibid.). D'autres textes
sont cités dans RiIviiRg, op. cil., p. 404 et ss. La question du «droit du
démon » a été étudide plus récemment par G. AULEN, Christus Victor,
traduct. frang., Paris, 1949, qui montre que, sous I'imagerie un peu naive
de cette théorie, c’est en réalité la victoire du Christ qui est exaltée.

3. Celui de la tentation au désert, lu & la messe du 1*r dimanche de
caréme (Matth., IV, 1-11).




36 DE QUADRAGESIMA SERMO II

cum Salvator noster, qui erat verus Deus, ut verum
se hominem etiam demonstraret, et impias opiniones
totius erroris excluderet, post quadraginta dierum
noctiumque jejunium, infirmitatis nostra in se rece-
pisset esuriem, gavisus diabolus signum se in eo passi-
bilis atque mortalis invenisse natur®, ut exploraret
potentiam, quam timebat : Si Filius Dei, inquit, es,
dic ul lapides isti panes fianf. Poterat utique istud
Omnipotens, et facile erat ut ad Creatoris imperium,
in quam juberetur speciem cujuslibet generis crea-
tura transiret; sicut, cum voluit, in convivio nup-
tiali aquam mutavit in vinum ! : sed hoc magis salu-
tiferis dispositionibus congruebat, ut superbissimi
hostis astutia, non potentia Deitatis a Domino, sed
humilitatis mysterio vinceretur. Denique fugato dia-
bolo, et in omnibus artibus suis tentatore frustrato,
accesserunt ad Dominum angeli, et ministrabant
ei; ut veri hominis et veri Dei, et apud dolosas inter-
rogationes inviolata esset humanitas, et apud sancta
obsequia manifesta Divinitas. Confundantur itaque
filii diaboli atque discipuli, qui repleti inspiratione
viperea, simplices quosque decipiunt, negantes in
Christo utramque veram esse naturam, dum aut Dei-
tatem homine, aut hominem Deitate dispoliant,
cum unius temporis gemino documento utraque fal-
sitas sit perempta : quia et per famem corporis
perfecta humanitas, et per famulantes angelos demon-
strata est perfecta Divinitas 2.

4. Quia ergo, dilectissimi, sicut Redemptoris nostri
magisterio edocti sumus, non in solo pane vivit homo,

1. Cf. Jean, 11, 1-10. Ce n’est pas sans raison que saint Léon met en paral-
léle la scéne de la tentation au désert et celle des noces de Cana : dans les
deux cas, le Christ est sollicité de devancer ’heure de sa manifestation ;
4 sa meére, il accorde, comme signe, un miracle qu’il refuse au démon.

2. Cette allusion au dogme des deux natures en Jésus-Christ est assez

#

N

|
T




DEUXIEME SERMON SUR LE CAREME 36

Dieu, voulut montrer qu’il était aussi véritablement
homme et bannir ainsi toutes les fantaisies impies
de I'erreur : aprés un jeline de quarante jours et de
quarante nuits, il éprouva la faim propre a notre fai-
blesse ; le diable se réjouit donc d’avoir trouvé en
lui I'indice d’une nature passible et mortelle, et vou-
lant éprouver une puissance qu’il redoutait : « Si tu
es le Fils de Dieu, lui dit-il, ordonne que ces pierres
se changent en pains.» Le Tout-Puissant pouvait
certes le faire, et il était facile a toute créature, de
quelque genre qu’elle fat, de passer, au comman-
dement du Créateur, a I’espéce qu’il lui ordonnerait
de prendre; c’est ainsi que, lorsqu’il le voulut, il
changea l'eau en vin au festin des noces!. Mais il
convenait mieux a I’économie de notre salut que le
Seigneur vainquit la fourberie du plus orgueilleux des

ennemis non par la puissance de sa divinité, mais par }

le mystere de son humilité. Pour finir, le diable mis
en fuite et le tentateur dupé dans tous ses artifices,
les anges s’approchérent du Seigneur et ils le ser-
vaient : celui qui était vrai homme et vrai Dieu garda
ainsi son humanité hors d’atteinte des questions cap-
tieuses, et manifesta sa divinité devant les hommages
des saints. Qu’ils soient donc confondus, les fils et
disciples du diable, qui, pleins de I’esprit du serpent,
trompent quiconque est simple, niant que, dans le
Christ, il y ait réellement I'une et I’autre natures,
et dépouillant soit la divinité de I’humanité, soit
’humanité de la divinité ; une double preuve en un
seul moment détruit cette double erreur, car la faim
ressentie dans le corps atteste la parfaite humanite,
et le service des anges la parfaite divinité 2,

4. A T'école de notre Rédempteur, bien-aimés, nous
apprenons donc que « ’homme ne vit pas seulement
de pain, mais de tout ce qui sort de la bouche de

étrangére au sujet traité : ne témoigne-t-elle pas chez saint Léon d'une
préoccupation habituelle de son esprit ? Sous la réserve que cela peut viser
aussi le docétisme manichéen, ne pourrait-on dater approximativement cer-
tains sermons des alentours de I'année 451 (Concile de Chalcédoine) d'aprés
ces allusions qui échappent en quelque sorte au Pontife ?




37 DE QUADRAGESIMA SERMO II

sed in omni verbo Dei, dignumque est ut populus
Christianus in quantacumque abstinentia consti-
tutus, magis desideret se Dei verbo quam cibo satiare
corporeo, prompta devotione! et alacri fide susci-
piamus solemne jejunium, non in sterili inedia, quam
plerumque et imbecillitas corporis et avariti@ morbus
indicit, sed in larga benevolentia celebrandum : ut
scilicet simus de illis de quibus ipsa Veritas dicit :
Beati qui esuriunt et sitiunt justitiam, quontiam ipst
saturabuntur ®. Deliciz igitur nostre sint opera pie-
tatis ®, et illis cibis, qui nos ad @ternitatem nutriunt
impleamur. Letemur in refectionibus pauperum, quos
impendia nostra satiaverint. Jucundemur in vestitu
eorum quorum nuditatem indumentis necessariis
texerimus. Sentiant humanitatem nostram agritu-
dines decumbentium, imbecillitates debilium, labores
exsulum, destitutio pupillorum, et desolatarum maes-
titudo viduarum : in quibus juvandis nemo est qui
non aliquam possit exsequl benevolentiee portionem.
Nulli enim parvus est census 4 cui magnus est animus;
nec de rei familiaris modo mensura miserationis
pendet aut pietatis. Numquam merito caret, etiam
in tenui facultate, bone voluntatis opulentia °. Majora
quidem impendia sunt divitum, et minora medio-
crum : sed non discrepat fructus operum, ubi idem

est affectus operantium.

5. In ista autem, dilectissimi, exercendarum oppor-
5¢ sermon sur les collectes, note 1, p. 20), le mot
devotio signifie autant une attitude d’aAme envers Dieu qu'une disposition
de bienveillance a I'égard du prochain : ici le contexte explicite le second
sens, qui se rattache d’ailleurs au sens plus général de dévouement & un grou-
pement ; c’est ainsi que saint Ambroise dit des grues qui vont en group¢
ordonné et se relayent pour prendre la téte : « Ideo nulla desertio quia devotio
paturalis ; ideo tuta custodia quia voluntas libera. » (In hexameron, Vv, 15,
g 50 ; CSEL, 32 a, p. 178).

2, Matth., V, 6.

3. Ici réapparaissent les deliciee spiri

1. Comme on l'a déja vu (

tales du sermon précédent (§ 5) et ces




DEUXIEME SERMON SUR LE CAREME 37

Dieu», et qu'il convient au peuple chrétien, en quel-
que degré d’abstinence qu’il soit établi, de souhaiter
plus se nourrir de la parole de Dieu que d’aliment
matériel. Embrassons donc ce jeline solennel avec
une dévotion! empressée et une foi alerte, et célé-
brons-le non par une diéte stérile, telle que la dictent
souvent et la faiblesse du corps et la maladie de ’ava-
rice, mais par une large générosité ; ainsi serons-nous
vraiment de ceux dont la Vérité elle-méme a dit :
« Heureux ceux qui ont faim et soif de la justice, car
ils seront rassasiés» 2. Que les ceuvres de la piété 3
fassent nos délices, et remplissons-nous de ces aliments
qui nourrissent en vue de 1'éternité. Mettons notre
joie & soulager les pauvres que rassasieront nos lar-
gesses ; réjouissons-nous d’habiller ceux dont nous
couvrirons la nudité des vétements nécessaires :
faisons sentir notre bonté aux alités dans leurs
maladies, aux infirmes dans leur faiblesse, aux exilés
dans leurs épreuves, aux orphelins dans leur abandon,
aux veuves désolées dans leur tristesse ; il n’est per-
sonne qui, en les aidant, ne puisse s’acquitter d’une
certaine part de bienfaisance. Aucun revenu * n’est
trop petit lorsque le coeur est grand et la mesure de
notre miséricorde ou de notre compassion ne dépend
pas des limites de notre fortune. L’opulence de la
bonne volonté¢ * ne manque jamais de mérite, méme
sl 'on a peu de ressources. Les aumdnes des riches
sont plus importantes, et moindres celles des gens
peu aisés, mais le fruit de leurs ceuvres ne differe pas
si un méme amour les anime.

5. En ce temps si propice a I'exercice des vertus,

aliments qui nourrissent I'Ame : ce sont les opera pielatis, ¢'est-a-dire, d’apres
le contexte, les ceuvres de miséricorde envers les pauvres. Ainsi apparait-il
qu’en nourrissant les pauvres corporellement, on nourrit sa propre Ame spi-
rituellement.

4. En employant le mot census emprunté i la langue de la fiscalité (for-
tune soumise & I'impdt), saint Léon parait vouloir signifier que nulle classe
sociale n’est affranchie du devoir de 'auméne.

5. Pour saint Léon, on est dans I'opulence dans la mesure oi1 on est dans
I'amour, car les richesses d’ici-bas ne sont rien en elles-mémes, mais I'usage
qu’on en fait leur donne seul leur vraie valeur, celle qu'elles ont aux yeux
de Dieu.

49. Léon le Grand. 5

——



38 DE QUADRAGESIMA SERMO II

tunitate virtutum, sunt et aliarum insignia coro-
narum, qua nullo horreorum dispendio, nulla dimi-
nutione pecuni@ capiantur; si repellatur lascivia,
si abdicetur ebrietas, et carnalis concupiscentia cas-
titatis legibus edometur; si odia transeant in dilec-
tionem, si inimicitiee convertantur in pacem, si tran-
quillitas exstinguat iram, si mansuetudo remittat
injuriam, si denique dominorum atque servorum tam
ordinati sint mores, ut et illorum potestas mitior, et
istorum sit disciplina devotior. Hac igitur obser-
vantia, dilectissimi, obtinebitur misericordia Del,
et abolito peccatorum reatu, religiose venerandum
Pascha celebrabitur.

Quod et Romani orbis piissimi imperatores sancta
dudum instituta observatione custodiunt?, qui 1in
honorem Dominice Passionis et Resurrectionis alti-
tudinem suz potestatis inclinant, et constitutionum
suarum severitate mollita, multarum culparum reos
faciunt relaxari; ut in diebus, quibus mundus sal-
vatur miseratione divina, etiam ipsorum supern®
bonitatis imitatrix sit @mulanda clementia. Imitentur
igitur Christiani populi principes suos, et ad domes-
ticam indulgentiam regiis incitentur exemplis. Non
enim privatas leges fas est austeriores esse quam
publicas. Remittantur culpa, vincula solvantur,
deleantur offensz, pereant ultiones : ut sacra festi-
vitas per divinam atque humanam gratiam, omnes
lztantes, omnes habeat innocentes : per Dominum
nostrum Jesum Christum, qui cum Patre et Spiritu

1. Suivant des constitutions édictées par les empereurs Valentinien Ier et
Valentinien II, les prisons s’ouvraient le jour de Paques. La derniére de ces
dispositions, qui date de 385, est ainsi concue : « Ubi primum dies paschalls
extiterit, nullum teneat carcer inclusum, omnia vincula solvantur...» Iy
avait cependant des exceptions concernant des criminels « quibus contami-
nari potius gaudia letitiamque communern, sidimittantur, animadvertimus »,




DEUXIEME SERMON SUR LE CAREME 38

bien-aimés, nous pouvons encore nous faire d’autres
couronnes sans vider nos greniers, sans rien diminuer
de notre argent : c’est en éloignant toute licence, en
renoncant a I'ébriété, en domptant la convoitise de
la chair sous les lois de la chasteté, en changeant
les haines en amitiés, en convertissant les inimitiés
en paix, en éteignant la colére par la sérénité, en par-
donnant Tinjure avec bienveillance, en réglant
enfin si bien le comportement des maitres et des
esclaves que l'autorité des uns se fasse plus douce
et P'obéissance des autres plus dévouée. C’est par
cette discipline, bien-aimés, que ’on obtient la misé-
ricorde de Dieu et que, la culpabilité des fautes
effacée, on peut célébrer religieusement la véné-
rable Paque.

C’est aussi ce qu'observent, conformément i une
coutume sainte et déja ancienne !, les treés pieux
empereurs du monde romain. En I’honneur de Ia
passion et de la résurrection du Seigneur, ils inclinent
la majesté de leur puissance et, adoucissant la
rigueur de leurs lois, font relacher des prisonniers
coupables de nombreux délits. Ainsi, en ces jours ou
le monde est sauvé par la divine miséricorde, leur
clémence, elle aussi, s’offre en modéle en imitant la
Bonté d’en-haut. Que les peuples chrétiens imitent
donc leurs princes, et que ’exemple des empereurs
les encourage 4 pardonner dans leur maison. Il n’est
pas permis, en effet, que les lois privées soient plus
Tigoureuses que les lois publiques. Pardonnons les
fautes, brisons les liens, oublions les injures, finissons-
en avec les vengeances; alors la féte sacrée, grice
au pardon cpvm et aux pardons humains, nous trou-
vera tous Joyeux, tous irréprochables ; par notre
Seigneur Jésus-Christ, qui, avec le Pére et I'Esprit-

a savoir les sacriléges, les adultéres, les séducteurs, les incestes, les ravis-
seurs, les violateurs de sépulture, les magiciens et sorciers, les faux-mon-
nayeurs, les homicldes et les parricides (ef. C. J. C. I1, Codex Justinianus
édit. Krueger, I, 4, 3, P- 39 de la 9 édition, Berlin, 1914). Au 9e sermon pour"
le caréme, saint Léon reprendra presque textuellement les termes de la loi
impériale : « Ne aliquem habeat carcer inclusum, »




39 DE QUADRAGESIMA SERMO III

sancto vivit et regnat Deus per infinita s@cula secu-
lorum. Amen.

28
(XLI)

DE QUADRAGESIMA SERMO III

1. Semper quidem nos, dilectissimi, sapienter et
sancte vivere decet, et in id voluntates nostras actio-
nesque dirigere, quod divin® novimus placere jus-
titiz ; sed cum ii appropinquant dies quos illus-
triores nobis salutis nostre sacramenta fecerunt,
diligentiore sollicitudine corda nostra sunt mun-
danda, et studiosius exercenda est disciplina vir-
tutum : ut sicut ipsa mysteria quadam sui parte
majora sunt’, ita et nostra observantia superet in
aliquo consuetudinem suam ; et cui festivitas est
celebranda sublimior, ipse quoque in ea reperiatur
ornatior. Si enim rationabile et quodammodo reli-
giosum videtur per diem festum in vestitu nitidiore
prodire, et habitu corporis hilaritatem mentis osten-
dere ; si ipsam quoque orationis domum propensiore
tunc cura et ampliore cultu, quantum possumus,
adornamus, nonne dignum est ut anima Christiana,
qua verum vivumque Dei templum est, speciem suam

1. Le mystére pascal résume en lui-méme tous les autres mystéres de

I'année ; cette idée reviendra plusieurs fois dans les sermons suivants. De
méme celle, déja rencontrée, que I'observance du caréme est comme J'idéal
et le type de celle de toute I'année. Cette vue est déja fréquente dans saint
Augustin, par exemple sermon CCVI in Quadragesima, 11, 1 : « Orationibus,
jejuniis, eleemosynis, et alia quidem tempora debent christiano fervere ;
verumtamen, cte. » (P. L., XXXVIII, 1041) ; de méme au sermon CCVI],



TROISIEME SERMON SUR LE CAREME 39

Saint, vit et régne comme Dieu dans les siécles des
siecles. Amen.

28
(XLI)

TROISIEME SERMON SUR LE CAREME

SommaIrRE. — 1. Purifier son 4me pendant le caréme. L’examen de
conscience. — 2. Prendre garde aux tentations de 'ennemi du
salut. — 3. Pratiquer la miséricorde.

1. C’est certes en tout temps, bien-aimés, qu’il
nous faut vivre sagement et saintement, et donner
pour but & nos vouloirs et 4 nos actes ce que nous

}
.f

|
savons étre agréable a la divine justice ; cependant, |

a I'approche des jours qu’illustrérent les sacrements
de notre salut, nous devons apporter un soin plus
attentif a purifier nos cceurs et un zéle plus grand a
nous adonner aux exercices de la vertu; ces mys-
téres étant plus grands qu'une quelconque de leurs
parties !, de méme notre dévotion doit dépasser en
quelque chose ce qu’elle a accoutumé de faire ; et
plus sublime est la féte, mieux paré doit s’y trouver
celui qui la célebre. On regarde en effet comme une
pratique raisonnable et en quelque facon religieuse
de se produire aux jours de féte en un vétement
plus beau et de manifester par Uornement du Corps
la joie de 'esprit ; alors aussi nous apportons un soin
plus généreux a décorer la maison méme de |a priere
d’une parure plus magnifique : n’est-il pas des lors
convenable que I'dme chrétienne, temple wvéritable
et vivant de Dieu, se pare elle-méme avec mesure,

1 (ibid., 1042) : « Heec cum per totam vitam fervere debe
maxime... » Saint Benoit, dans le chapitre de sa Régle
a repris I'idée et méme certains des termes de saint
Regula Monasteriorum, éd. Butler, cap. XLIX, n. 1)

ant christiano, tum
consacré au caréme,
Léon (cf. S. Benedicti

0



40 DE QUADRAGESIMA SEBMO III

prudenter exornet, et redemptionis su@ celebratura
sacramentum, omni circumspectione pracaveat ne
ulla eam macula iniquitatis offuscet, aut duplicis
cordis ruga dedecoret® ? Nam quid prodest hones-
tatis formam praferens cultus exterior, si interiora
hominis aliquorum sordeant contaminatione vitio-
rum ? Omnia igitur qua animi puritatem et spe-
culum mentis obnubilant, abstergenda sedulo et
quadam elimatione reddenda sunt clariora. Scru-
tetur quisque conscientiam suam, seque ante se sta-
tuat proprii censura judicii. Videat, si in secreto
cordis sui illam, quam Christus dat ?, invenit pacem,
si desiderium spiritus nulla concupiscentia carnis
impugnat, si humilia non spernit, si alta non appetit 3,
si iniquo non delectatur lucro, si immoderato rerum
suarum non gaudet augmento, si denique aliena feli-
citate non uritur, aut inimici miseria non letatur.
Et cum harum perturbationum nihil in se forte repe-
rerit, sincero disquirat examine qualium cogita-
tionum specie frequentetur; et utrum nullis vani-
tatum ¢ imaginibus acquiescat, vel quam cito animum
ab iis qua noxie blandiuntur abducat. Nam nullis
illecebris commoveri, nullis cupiditatibus titillari,
non est istius vite, quae tota tentatio est 5, et qua
nimirum vincitur, qui vinci ab eadem non veretur.

1. De méme que I'Eglise, épouse du Christ, est devenue pour son Epoux
«non habens maculam, neque rugam » (Eph., V, 27), ainsi 'anima Chris-
tiana, membre de I'Exglise et épouse elle-méme du Christ. Or ce qui la défigure,
c'est 1a macula iniguitatis ou la ruga duplicis cordis : les deux termes s’équi-
valent pour exprimer un manque d’'égalité soit vis-a-vis des autres, soit vis-
a-vis de soi-méme, donc un manque de sincérité, «fermentum malitie »,
4 quoi s’oppose ' « azyma sinceritatis et veritatis ». Les vices qui vont étre
décrits dans les lignes suivantes sont des manifestations de ce manque de
vérité, comme le confirmera la citation de saint Jean qui termine le dévelop-
pement.

2. Cf. Jean, XIV, 27.

3. Cf. Rom., XII, 16.



TROISIEME SERMON SUR LE CAREME 40

et, pour célébrer le mystére de sa rédemption, prenne
jalousement garde qu’aucune tache d’injustice ne
la ternisse, qu'aucune ride de duplicité ne la défi-
gure ! 2 A quoi bon en effet une recherche extérieure
qui affiche les apparences de I’honorabilité, si I'inté-
rieur de 'homme est souillé par I'infection de quel-
que vice ? Tout ce qui ternit la pureté de I'ame et
le miroir de I'esprit doit donc étre soigneusement
effacé et en quelque sorte gratté pour retrouver I'éclat
premier. A chacun de scruter sa conscience et de se
présenter soi-méme devant soi pour un jugement
personnel rigoureux. Qu’il voie si, dans le secret de
son ceeur, il trouve cette paix que donne le Christ 3
si le désir spirituel n’est combattu en lui par aucune

convoitise charnelle, s’il ne méprise pas ce qui est

humble, s’il ne désire pas les grandeurs?, s’il ne se
réjouit pas d’un profit injuste, s’il ne met pas sa
satisfaction dans I'accroissement immodéré de ses
richesses, si enfin le bonheur d’autrui ne le fait pas
briiler d’envie ou le malheur d’'un ennemi tressaillir
de joie. Si, peut-étre, il ne trouve en lul aucun de ces
mouvements déréglés, qu’il recherche soigneusement,
dans un sincére examen, de quelle nature sont ses
pensées habituelles : ne consent-il jamais aux repré-
sentations des vanités %, retire-t-il au plus tot son
esprit de celles qui flattent dangereusement ? En
vérité, n’étre remué par aucun attrait, chatouillé
d’aucun désir, cela n’appartient pas a la vie pré-
sente qui toute n’est qu'une tentation3, et ten-
tation par laquelle est certainement vaincu qui-
conque ne redoute pas de 1'étre. C’est orgueil que de

4. Dans la langue chrétienne, les « vanités » sont tout ce qui est vide de
valeur surnaturelle et d’utilité pour le salut, donc essentiellement men-
songer, cachant sous une apparence honnéte I’'attachement au monde d'ici-
bas ; telles sont les pensées purement humaines : « Dominus scit cogita-
tiones hominum, quoniam vange sunt. » (Ps. XCIII, 11); les « vanités » sont
synonymes de mensonge, selon le Ps. IV, 3 : « Ut quid diligitis vanitatem et
queeritis mendacium ? » En raison de cette corrélation avec le mensonge,
les « vanités » désignaient, au début du christianisme, les démons et leur
« pompe », et spécialement les idoles (cf. 'art. déja cité de WasziNk, « Pompa |
diaboli » dans Vigilie Christiane, I, 1947, p. 38). /

5. Cf. Job, VII, 1, L

[

y
/



41 DE QUADRAGESIMA SERMO III

Superbum est enim de non peccandi facilitate pre-
sumere, cum hoc ipsum presumpsisse peccatum sit,
dicente beato Joanne apostolo : St diverimus, quia
peccatum non habemus, nos ipsos seducimus, et veritas
in nobis non estl.

2. Nemo igitur se fallat, dilectissimi, nemo se
decipiat ; neque ita quisquam de cordis sui puritate
confidat, ut putet se nullis tentationum periculis
subjacere ; cum pervigil ille tentator eos acrioribus
pulset insidiis, quos maxime viderit abstinere a
peccatis. Nam a quo dolos suos contineat, qui ipsum
quoque Dominum majestatis ausus est calliditatis suee
fraude tentare ? Viderat superbiam suam baptizati
Domini Jesu humilitate calcatam ; intellexerat qua-
draginta dierum jejunio omnem cupiditatem carnis
exclusam, et tamen non desperavit de artibus sue
malitie spiritalis improbitas : tantumque sibi de
naturz nostre mutabilitate promisit, ut quem verum
experiebatur hominem, prasumeret posse fieri pec-
catorem. Si ergo ab ipso Domino et Salvatore nostro
deceptionum suarum diabolus non revocavit insidias,
quanto magis fragilitatem nostram impugnare pre-
sumet, quos exinde vehementiore odio et invidia
s@viore persequitur, ex quo ei in baptismo renun-
tiavimus, et ab illa cui dominabatur origine, in novam
creaturam divina regeneratione transivimus! Unde
quia dum mortali carne circumdamur, non desinit
nobis hostis antiquus laqueos peccati ubique praten-
dere, et tunc maxime adversus Christi membra savire,
quando ab eis sunt sacratiora celebranda mysteria,
merito doctrina Spiritus sancti hac eruditione imbuit
populum Christianum, ut ad paschale festum qua-
draginta dierum se continentia prapararet. Cujus

1. I Jean, I, &.



TROISIEME SERMON SUR LE CAREME 41

prétendre éviter facilement le péché, puisque cette
présomption méme est péché, selon la parole du
bienheureux apdtre Jean : « Si nous nous prétendons
sans péché, nous nous trompons nous-mémes, et
la vérité n’est pas en nous » !,

2. Que nul donc ne se leurre, bien-aimés, que nul
ne s’abuse; que personne ne se fie tellement a la
pureté de son cceur qu’il pense n’étre nullement
exposé au péril des tentations, alors qu'en réalité
le tentateur toujours en éveil tourmente plus Aprement
de ses ruses ceux-la surtout qu’il voit s’abstenir du
péché. Et de qui tiendra-t-il ses tromperies €éloignées,
lui qui a osé tenter de ses habiletés sournoises jus-
qu'au Seigneur de majesté ? Il avait vu sa superbe
foulée aux pieds par le Seigneur Jésus dans I’humi-
lité de son baptéme ; il avait compris qu'un jetne
de quarante jours excluait toute convoitise de la
chair : et pourtant cet esprit tout de perversité ne
perdit pas confiance dans les artifices de sa méchan-
ceté; il se promit tant de la versatilité de notre
nature qu’il se persuada qu'on pourrait faire un
pécheur de celui dont il avait expérimenté qu’il
était un homme véritable. Si donc le diable n’a pas
écarté de notre Seigneur et Sauveur lui-méme les
piéges de ses mensonges, combien plus osera-t-il
s’attaquer 4 notre faiblesse, & nous qu'l poursuit
d’une haine plus véhémente et d'une jalousie plus

farouche depuis le jour ol nous avons renoncé a lui

dans le baptéme et sommes passés, par la régéné-

ration divine, a4 la nouvelle créature en quittant la -

nature premiere qu’il dominait ? Aussi longtemps
que nous sommes revétus d’une chair mortelle, I’an-
tique ennemi ne cesse pas de nous tendre partout
les lacets du péché et de s’acharner contre les membres
du Christ, alors surtout qu'ils ont a célébrer des mys-
téres plus sacrés : c’est donc a bon droit que I'en-
seignement du Saint-Esprit a inculqué au peuple
chrétien de se préparer a la foéte pascale par une
abstinence de quarante jours. La raison méme de
cette purification nous invite déjd a nous attacher
a cette salutaire observance et nous indique quel

VA



42 DE QUADRAGESIMA SERMO III

purificationis ratio jam nos ad observantiam suw
salubritatis invitat, et diligentiam nobis proposite
castigationis indicit. Quanto enim sanctius quisque
hos dies invenietur egisse, tanto probabitur Pascha
Domini religiosius honorasse.

3. In diebus igitur sanctorum jejuniorum pietatis
opera, quibus semper studendum est, abundantius
exsequamur : Misericordes simus ad omnes, maxime
autem ad domesticos fidei', ut in ipsis quoque eleemo-
svnarum distributionibus, bonitatem Patris calestis
imitemur, qui solem suum oriri facit super bonos et
malos. et pluit super justos et injustos 2. Quamvis ergo
fidelium precipue sit adjuvanda paupertas, etiam illi
tamen, qui nondum Evangelium receperunt, in suo
labore miserandi sunt : quia in omnibus hominibus
nature est diligenda communio, qua nos etiam iis
benignos debet efficere, qui nobis quacumque sunt
conditione subjecti, maxime si eadem gratia jam re-
nati, et eodem sanguinis Christi pretio sunt redempti.
Simul enim et cum istis habemus, quod ad ima-
ginem Dei conditi sumus, nec carnali origine a nobis,
nec spiritali nativitate divisi sunt. Eodem Spiritu
sanctificamur, eadem fide vivimus 3, ad eadem sacra-
menta concurrimus. Non spernatur hac unitas, nec
vilis nobis sit tanta communio ; sed hoc ipsum nos
per omnia faciat mitiores, quod eorum utimur sub-
jectione, cum quibus uni Domino eadem subjicimur
servitute. Si qui ergo horum gravioribus dominos
suos offendere delictis, indulgentiam nunc in diebus
reconciliationis accipiant. Auferat miseratio severi-
tatem, et venia deleat ultionem. Nullum custodia
teneat, nullum carcer includat : quoniam Deus noster

1. Gal., VI, 10.
2. Matth., V, 45.



TROISIEME SERMON SUR LE CAREME 42

soin apporter a l'ascése proposée : car, plus sain-
tement nous aurons passé ces jours, mieux nous
aurons montré que nous honorons religieusement la
Paque du Seigneur.

3. En ces jours consacrés aux saints jetnes, pra-
tiquons donc plus largement les ceuvres de la charité,
qui d’ailleurs doivent faire en tout temps l'objet de
notre zéle : «Soyons miséricordieux envers tous,
principalement pour nos fréres dans la foi»!. Et,
pour cela, dans la distribution de nos aumoénes aussi,
imitons la bonté du Pere céleste « qui fait lever son
soleil sur les bons et sur les mauvais et tomber la
pluie sur les justes et sur les injustes » %. Bien que la
pauvreté des fidéles doive étre secourue la premiere,
ceux aussi qui n’ont pas encore recu l'é¢vangile sont
pourtant dignes de pitié dans leurs nécessités; car
il faut aimer dans tous les hommes la communion
4 une méme nature, et cette communion doit nous
rendre bienveillants envers ceux aussi qui nous sont
subordonnés en quelque facon, surtout s’ils ont déja
été régénérés par la méme grice et rachetés au meéme
prix que nous, par le sang du Christ. Nous avons,
en effet, en commun avec eux que nous avons été
créés a I'image de Dieu et que ni 'origine charnelle
ni la naissance spirituelle ne les séparent de nous;
un méme Esprit nous sanctifie, une méme foi nous
fait vivre 3, nous accourons aux mémes sacrements ;
ne la méprisons pas, cette unité, ne regardons pas
comme peu de chose une telle communion; mais
trouvons une raison d’étre en toutes choses plus
bienveillants dans le fait que, tirant avantage de
leur sujétion, nous sommes nous-mémes assujettis
avec eux au méme service d’un Maitre unique. Si
donc quelques-uns d’entre eux ont offensé leurs
maitres par des manquements plus graves, qu’ils
recoivent leur pardon en ces jours de réconciliation.
Que I'indulgence supprime la sévérité et que le pardon
efface la vengeance. Que nul ne demeure enfermé,
nul gardé en prison : notre Dieu, en effet, a mis cette

3. Cf. Eph,, 1V, 4-5.

’-"“"



43 DE QUADRAGESIMA SERMO IV

misericordiam suam hac conditione promisit, ut
remittenda sibi is nosset peccata propria, qui remi-
sisset aliena '. Dissensionum materies, dilectissimi,
et inimicitiarum aculei conterantur. Cessent odia,
deficiant simultates, in unitatem dilectionis omnia
Christi membra conveniant : Beatfi enim paci/fici,
quoniam filii Dei vocabuntur®; nec solum filii, sed
etiam heredes, coha@redes autem Christi 3, qui vivit
et regnat in secula seculorum. Amen *.

29
(XLII)

DE QUADRAGESIMA SERMO 1V

1. Predicaturus vobis, dilectissimi, sacratissimum
maximumque jejunium, quo aptius utar exordio,
quam ut verbis Apostoli, in quo Christus loquebatur,
incipiam, dicamque, quod lectum est : Ecce nunc
tempus acceptabile, ecce nunc dies salutis®? Quamvis

1. Cf. Matth., X VIII, 33.
2. Ibid., V, 9.

3. Cf. Rom., VIII, 17.
4. Tci et dans le sermon précédent, saint Léon a fait allusion & la grande

plaie du monde antique, I'esclavage. Nous avons vu ailleurs (cf. 1¢F sermon
sur les collectes, note 1, p. 11), ce qu'il pense d’une autre inégalité, celle des
fortunes : dans les deux cas, c’est la question sociale qui est en cause. Pas
plus pour 'esclavage que pour la disparité des conditions de fortune, beau-
coup plus accentuée encore de son temps qu’aujourd’hui, saint Léon ne songe
a critiquer I'état de chose existant ; pour lui, ces inégalités sont inhérentes
a la vie d’ici-bas ; mais il y a un reméde providentiel, la charité, qui, mieux
que la simple justice distributive, remplit son role égalisateur en élevant
du méme coup I’ame de celui qui I'exerce. Elle constitue d’ailleurs pour ceux
qui sont favorisés une obligation grave qui rejoint I'obligation de justice :
les riches doivent donner comme étant les intendants de Dieu qui leur a

d



QUATRIEME SERMON SUR LE CAREME 43

condition & sa miséricorde que nous pardonnions les
péchés des autres si nous voulons étre sirs du pardon
des notres . Brisons, bien-aimés, les motifs de dis-
corde, les épines d’inimitié ; que cessent les haines,
que disparaissent les brouilles ; que tous les membres
du Christ se rencontrent dans l'unité de I'amour :
« Heureux, en effet, ceux qui font régner la paix, car
ils seront appelés fils de Dieu» ?; et non seuler.nenot
fils, mais héritiers, bien plus cohéritie_r\s du Christ 2,
qui vit et régne dans les siécles des siecles. Amen *.

29
(XLII)

QUATRIEME SERMON SUR LE CAREME

Sommaire. — 1. Exhortation ; nécessité du caréme. — 2. Sens du
je@ne ; le jefine spirituel. — 3. Craindre les piéges du démon,
qui a tenté le Seigneur lui-méme. — 4. Les manichéens, ins-

truments du diable. — 5. Leurs pratiques dévoilées. — 6. Exhor-
tation morale.

1. Pour vous précher, bien-aimés, le plus grand et
le plus sacré des jetines, quelle introduction mieux
indiquée trouverais-je que de commencer par les
paroles mémes de I’Apétre en qui parlait le Christ,
et de vous dire ce qui vient d’étre lu : « Voici main-
tenant le temps favorable, voici maintenant le jour
du salut»®? Sans doute, il n’est pas de saison qui

confié des biens 4 distribuer et leur en demandera compte ; les maitres
doivent é&tre bons pour leurs esclaves comme pour des fréres qui partagent
la méme nature humaine et sont appelés a4 la méme destinée éternelle. Sur
le sujet du point de vue des Péres sur la question sociale, lire Stanislas GIeT,
Les idées et I'action sociale de saint Basile, Paris, 1941 ; E, CHENON, Le réle
social de I'Eglise, Paris, 1921.

5. 1I Cor.,, VI, 2. Ce texte est lu 4 la messe du 1¢r dimanche de caréme et
saint ‘Léon va le commenter dans les deux premieres sections du sermon.




44 DE QUADRAGESIMA SERMO IV

enim nulla sint tempora qua divinis non sint plena
muneribus, et semper nobis ad misericordiam Dei
per ipsius gratiam prastetur accessus, nunc tamen
omnium mentes majori studio ad spiritales profectus
moveri, et ampliori fiducia oportet animari, quando
ad universa pietatis officia, illius nos diei, in quo
redempti sumus, recursus invitat : ut excellens super
omnia passionis Dominic® sacramentum purificatis
et corporibus et animis celebremus. Debebatur quidem
tantis mysteriis ita incessabilis devotio et conti-
nuata reverentia, ut tales permaneremus in con-
spectu Del, quales nos in ipso paschali festo dignum
est inveniri. Sed quia hac fortitudo paucorum est, et
dum carnis fragilitati austerior observantia relaxatur,
dumque per varias actiones vite hujus sollicitudo
distenditur, necesse est de mundano pulvere etiam
religiosa corda sordescere ; magna divin® institutio-
nis salubritate provisum est, utad reparandam men-
tium puritatem quadraginta nobis dierum exercitatio
mederetur, in quibus aliorum temporum culpas et
pia opera redimerent, et jejunia casta decoquerent .

2. Ingressuri igitur, dilectissimi, dies mysticos et
jejuniorum remediis consecratos, praceptis aposto-
licis obedire curemus, emundantes nos ab omni inqui-
namento carnis ac spiritus?, ut castigatis collucta-
tionibus qua sunt inter utramque substantiam,
animus, quem sub Dei gubernaculis constitutum cor-
poris sui decet esse rectorem, dominationis sua obti-
neat dignitatem : ut nemini dantes ullam offen-
sionem, vituperationibus obloquentium non simus
obnoxii 8. Digna enim ab infidelibus reprehensione

1. Les pia opera, ceuvres de miséricorde, rachétent les fautes des autres
temps, qui étaient mala opera, et les jejunia casta, jednes saints, les con-
sument. On retrouve l'alliance, chére a saint Léon, de la pénitence qui



S .

QUATRIEME SERMON SUR LE CAREME 44

ne soit pleine des dons divins, et la grace de Dieu nous
ménage en tout temps l'accés a sa miséricorde ;
c’est maintenant cependant que tous les cceurs
doivent étre excités avec plus d’ardeur a leur avan-
cement spirituel et animés d’'une plus large con-
fiance, alors que le jour ou nous avons été rachetés
nous invite par son retour a toutes les ceuvres de la
piété ; ainsi célébrerons-nous, le corps et l'dme
purifiés, le mystére qui I’emporte sur tous les autres,
celui de la passion du Seigneur. De tels mysteres
exigeraient certes une dévotion sans défaillance et
un respect sans relache, en sorte que nous demeurions
toujours, sous le regard de Dieu, tels que nous de-
vrions nous trouver en la féte méme de Paques. Mais
une telle vertu n’est le fait que d’un petit nombre ;
les pratiques plus austéres se relachent par suite de
la faiblesse de la chair et le zéle se détend au milieu
_des activités variées de cette vie ; il est des lors inévi-
table que les ames pieuses elles-mémes se ternissent
de la poussiére du monde. Une institution divine
eminemment bienfaisante a donc prévu, pour rendre
la pureté 4 nos dmes, le reméde d’un entrainement
de quarante jours au cours desquels les fautes des
autres temps pussent étre rachetées par les bonnes
ceuvres et consumeées par les saints jetines .

2. Sur le point donc d’aborder, bien-aimés, ces
jours mystiques et consacrés aux jelines salutaires,
prenons soin d’obéir aux commandements de I'Apotre,
«nous purifiant de toute souillure de la chair et de
'esprit »  : faisons cesser les luttes qui opposent ces
deux éléments I'un A l'autre, afin que 'dme con-
quiére la dignité de son empire ; car il convient que,
placée sous la conduite de Dieu, elle soit maitresse
de son corps. Ainsi, ne donnant a personne aucun
sujet de scandale, nous ne nous exposerons pas aux
reproches des contradicteurs 3. Ce n’est pas, en effet,

s'adresse 4 Dieu, et de la charité qui s’adresse au prochain, ou plutot a Dieu
encore, mais dans le prochain.

2. II Cor,, VII, 1.

3. Cf. ibid., VI, 3.




45 DE QUADRAGESIMA SERMO IV

carpemur, et nostro vitio lingu® impi@ in injuriam
se religionis armabunt, si jejunantium mores a puri-
tate perfect® continentie! discreparint. Non enim
in sola abstinentia cibi stat nostri summa jejunuit, aut
fructuose corpori esca subtrahitur, nisi mens ab ini-
quitate revocetur et ab obtrectationibus lingua cohi-
beatur. Sic ergo nobis edendi est castiganda libertas,
ut etiam alie cupiditates eadem lege frenentur.
Mansuetudinis et patienti®, pacis et tranquillitatis
hoc tempus est : in quo exclusa omnium contamina-
tione vitiorum, perpetuitas nobis est acquirenda
virtutum. Nunc piarum mentium fortitudo donare
culpas, negligere contumelias, et oblivisci assuescat
injurias. Nunc fidelis animus per arma justitie a
dextris se exerceat et sinistris : ut per gloriam et
ignobilitatem, per infamiam et bonam famam 2,
securam consclientiam constantemque probitatem
nec laudes inflent, nec opprobria defatigent. Reli-
giosorum modestia non sit masta, sed sancta; nec
inveniantur in eis ullarum murmura querelarum,
quibus numquam desunt sanctorum solatia gau-
diorum 3. Non timeatur inter opera misericordie
terrenarum diminutio facultatum. Semper dives est
Christiana paupertas, quia plus est quod habet quam
quod non habet. Nec pavet in isto mundo indigentia
laborare, cui donatum est in omnium rerum Domino
omnia possidere . Operantibus ergo qua bona sunt,
non est omnino metuendum ne eis desit facultas

1. Le mot conlinentia a, dans la langue de saint Léon, un sens que ne rend
pas notre mot « continence » : il désigne essentiellement la vertu de tempé-
rance s’exercant a I'égard de la nourriture et de la boisson par le jetne et la
sobriété. Au 6¢ sermon pour le caréme, 2, saint Léon, parlant, comme ici,
de la « continence » spirituelle, dira : « Nullum magis sectandum est conti-
nentiz genus, quam ut semper simus ab injusta voluntate sobrii, et ab inho-
nesta actione jejuni. » Un peu plus loin dans le présent sermon (§ 3), le mot
sera appliqué au jeGne du Seigneur au désert.




QUATRIEME SERMON SUR LE CAREME 45

sans motif que nous serons en butte aux critiques des
infideles et ce sont nos propres manquements qui
armeront les langues impies contre la religion si,
lorsque nous jetinons, notre maniére de vivre n’est
pas en accord avec la pureté d’une parfaite absti-
nence '. Le tout de notre jeline, en effet, ne réside
pas dans la seule abstention de nourriture, et il n'y
a pas profit 4 soustraire les aliments au corps si le
cceur ne se détourne pas de I'injustice et si la langue
ne s’abstient pas de la calomnie. Nous devons donc

mortifier notre liberté dans la nourriture, mais pour

méater sous la méme loi les autres convoitises. Ce
temps est celui de la douceur et de la patience, de
la paix et du calme, celui ou, évitant la contagion
de tous les vices, il nous faut acquérir des vertus
durables. Qu’aujourd’hui I’dme forte et pieuse s’ha-
bitue 4 pardonner les fautes, 4 compter pour rien
les affronts, a oublier les injures. Qu’aujourd’hui
I'ame fidéle s’exerce au moyen des armes offensives
et défensives de la justice, afin que, dans I’honneur
et I'humiliation, dans la mauvaise et la bonne répu-
tation %, ni les louanges n’exaltent, ni les opprobres
ne lassent sa conscience tranquille et sa persévérante
honnéteté. Que la retenue des Ames religieuses ne soit
pas triste, mais sainte; qu'on n’entende pas parmi
elles le murmure des plaintes, elles a qui ne manquent
Jamais les consolations des joies saintes®. Dans les
ceuvres de miséricorde, qu’on ne craigne pas de voir
diminuer les richesses de cette terre : Ia pauvreté chré-
tienne est toujours riche, car ce qu’elle a dépasse
de beaucoup ce qu’elle n’a pas, et elle ne redoute pas
de soufirir de 'indigence en ce monde, elle 4 qui est
donné dans le Seigneur de toutes choses de posséder
toutes choses *. Ceux qui font le bien n’ont donc
aucunement a craindre que vienne 2 leur manquer
la possibilité de le faire, puisque la dévotion de la

2, Cf. II Cor., VI, 7-8.

3. Les murmura querelarum proviennent de la convoitise des biens ter-
restres ; ils n'ont pas de raison chez ceux qui jamais ne manquent des
biens essentiels, c’est-a-dire des solatia sanclorum gaudiorum.

4, Ct. 1I Cor., VI, 10.

49, Léon le Grand,



46 DE QUADRAGESIMA SERMO IV

operandi; cum et in duobus nummis evangelica
illius vidue sit magnificata devotiol, et pro calice
aquz frigide premium habeat gratuita largitio >
Ex affectibus enim piorum benignitatis mensura
taxatur ; et numquam eum miserendi efficacia deserit,
in quo misericordia ipsa non deficit. Experta est hoc
vidua sancta de Sarepta, qua beato Eliz in tempore
famis, unius diei cibum, quem solum habebat, appo-
suit 3, et propheta esuriem necessitati su® preferens,
exiguum farina et pusillum olei incunctanter expendit.
Sed non defuit ei quod fideliter erogavit, et in vasis
pia effusione vacuatis, fons nova facultatis exortus
est : ut sanctis usibus non minueretur ejus substanti®
plenitudo, cujus non fuerat formidata defectio.

3. His autem studiis, dilectissimi, ad que vos volun-
tarie confidimus preparatos, non ambigatis diabolum,
qui omnium virtutum est adversarius, invidere et
ad hoc vim suz malignitatis armare, ut pietati
laqueos de ipsa pietate pretendat, et quos non
potuerit dejicere per diffidentiam, conetur superare
per gloriam. Vicinum est enim rectis actionibus
superbiz malum, et de proximo semper virtutibus
insidiatur elatio : quia difficile est ut laudabiliter
viventem laus humana non capiat, nisi, ut scriptum
est, qui gloriatur, in Domino glorietur *. Cujus vero
ille hostis nequissimus non audeat impugnare propo-
situm ? cujus non appetat violare jejunium ? quando
versutias suas, sicut evangelica lectione patefactum
est, nec ab ipso mundi Salvatore continuit ? Expa-
vescens enim in illo quadraginta dierum noctiumque
jejunium, explorare callidissime voluit utrum hanc

1. Cf. Luc, XX1I, 2-4. Le mot devotio a ici le sens d’aumdne, conformément
au contexte, mais avec une nuance de religion, puisque 1'obole de la veuve
était donnée pour le temple.

e r——



QUATRIEME SERMON SUR LE CARﬁl\{IE 46

veuve de I'Evangile est exaltée pour deux piéces
d’argent ', et que le don gratuit d’'un verre d’eau
froide recoit sa récompense 2. C’est, en effet, d’aprés
leurs sentiments qu'on apprécie, chez les hommes
religieux, la vraie grandeur de leur bonté ; et jamais
celui-la ne perd le bénéfice des ceuvres de miséricorde
en qui la miséricorde elle-méme ne fait jamais défaut.
La sainte veuve de Sarepta I'éprouva bien, qui
apporta au bienheureux Elie, au temps de la famine,
la nourriture d’'un jour, tout ce qu’elle possédait 3,
et qui, faisant passer la faim du prophete avant sa
propre nécessité, dépensa sans hésiter son peu de
farine et son rien d’huile. Mais ce qu’elle avait donné
avec foi ne lui manqua pas, et, dans les jarres vidées
par une pieuse prodigalité, la source s’ouvrit d’une
nouvelle abondance : ainsi un saint usage n’amoindrit
en rien la totalité¢ d’un bien dont on n’avait pas
craint la privation.

3. A ces ceuvres, bien-aimés, auxquelles nous avons
confiance que vous étes préparés de bon cceur, ne
doutez pas que le diable, adversaire de toute vertu,
ne porte haine et qu’il ne mette en ceuvre les res-
sources de sa malice pour tendre a la piété des piéges
tirés de la piété méme, et pour essayer de vaincre
par la gloire ceux qu’il n’a pu abattre par la pusilla-
nimité. Car le mal de la superbe est proche des bonnes
actions et I'orgueil guette toujours de prés les vertus :
il est difficile, en effet, que la louange humaine ne
séduise pas celui qui méne une vie digne de louange,
a moins que, comme il est écrit, « celui qui se glo-
rifie ne se glorifie dans le Seigneur »%. De qui donc
cet ennemi si pervers n’oserait-il pas attaquer la
résolution ? De qui ne désirerait-il pas rompre le
jetne, alors qu’il n’a méme pas tenu ses fourberies
éloignées du Sauveur du monde, comme la lecture de
PEvangile nous I'a dévoilé ? Stupéfait d’un tel jetine
de quarante jours et quarante nuits, il voulut, en

2. Cf. Matth., X, 42,
3. Cf. I Rois, XVII, 10-16.
4. 1I Cor., X, 17.




Ky
{

{

LA

47 DE QUADRAGESIMA SERMO IV

continentiam donatam haberet an propriam : ut non
metueret deceptionum suarum opera resolvenda,
si Christus ejus esset conditionis cujus est corporis.
Primo itaque dolo scrutatus est an ipse esset substan-
tiarum creator, qui rerum corporearum posset in
quas vellet mutare naturas; secundo, an sub humana
carnis specie Divinitas obumbrata tegeretur, cui
facile esset pervium sibi aerem facere, et terrena per
vacuum membra librare. Sed cum illi Dominus ju-
stitiam maluisset opponere veri hominis, quam poten-
tiam manifestare Deitatis !, ad hoc convertit tertiz
fraudis ingenium, ut eum in quo divine potestatis
signa cessaverant, dominandi cupiditate tentaret,
et ad venerationem sui regna mundi pollicendo tra-
duceret. Sed prudentiam diaboli stultam fecit sa-
pientia Dei? : ut superbus hostis de eo quod quondam
ligaverat ligaretur, nec eum metueret persequi,
quem pro mundo oportebat occidi.

4. Hujus igitur adversarii dolos, non solum in ille-
cebris gule, sed etiam in proposito abstinentiae
caveamus. Qui enim scivit humano generi mortem
inferre per cibum, novit et per ipsum nocere jejunium ;
et ad contrariam fraudem, famulis utendo Manichzeis,
sicut impulit interdicta presumi, ita suadet concessa
vitari. Utilis quidem est observantia, que parco
assueta victu, deliciarum cohibet appetitum ; sed
ve illorum dogmati, apud quos etiam jejunando
peccatur | Damnant enim creaturarum naturas in
Creatoris injuriam, et contaminari edentes asserunt
iis quorum non Deum, sed diabolum conditorem esse

1. On retrouve I'idée que Dieu a puni le démon selon les régles de la jus-
tice en faisant triompher de Jui un homme et non un Dieu, puisqu’il avait
triomphé d'un homme en Adam. Cf. 2¢ sermon pour le caréme, supra, p. 35
note 2.



QUATRIEME SERMON SUR LE CAREME 47

effet, trés habilement découvrir si cette abstinence
lui venait d’ailleurs ou s’il I'avait de lui-méme
ainsi il n’aurait pas a craindre de voir la fin de ses
ceuvres de mensonge, si le Christ était soumis a la
méme condition que le corps. Par une premiere
feinte, il chercha donc a savoir s’il était le créateur
des substances, pouvant changer a son gré la nature
des choses corporelles ; par une seconde, s1, sous l’:.zlp-
parence d’une chair humaine, se cachait une divi-
nité voilée, 4 qui il serait facile de se frayer un chemin
dans les airs et de soutenir dans le vide des membres
pris de la terre. Mais comme le Seigneur avait mieux
aimé lui opposer la justice d’'un homme véritable que
manifester la puissance d’un Dieu ', il reporta l'in-
géniosité d’une troisiéme ruse & tenter par I'appeétit
du pouvoir celui en qui les signes de la divine puis-
sance avaient cessé de se manifester : il voulut donc
I’amener a le vénérer en lui promettant les royaumes
du monde. Mais la sagesse de Dieu rendit insensée
la prudence du diable 2 : car il importait que l'or-
gueilleux ennemi fit enchainé 4 cause de celui qu’il
avait autrefois enchainé, et qu’il ne craignit pas de
poursuivre celui qui devait étre mis a mort pour le
salut du monde.

4. Prenons donc garde aux ruses de cet adversaire,
non seulement dans les séductions de la gourmandise,
mais méme dans notre propos d’abstinence. S’il a su
donner la mort au genre humain par une nourriture,
il sait aussi lui nuire par le jetine lui-méme ; se ser-
vant pour ce piege tout opposé de ses fidéles, les
manichéens, il persuade d’éviter ce qui est permis
comme il a poussé & prendre ce qui était défendu.
Certes I'habitude de la frugalité est une pratique
utile qui réprime lappétit de jouissance; mais
malheur a la doctrine de ceux-la chez qui 'on péche
meéme en jenant ! Car ils condamnent la nature des
créatures, faisant ainsi injure au Créateur, et ils
affirment qu’en les mangeant, on est souillé par des
choses dont le diable, assurent-ils, et non Dieu, est

2. Cf. 1 Cor,, 1, 20.




48 DE QUADRAGESIMA SERMO IV

definiunt ; cum prorsus nulla sit substantia mala,
nec ipsius mali sit ulla natura. Omnia enim bona
bonus auctor instituit, et unus est universarum rerum
creator, qui fecit celum et terram, mare et omnia que
in eis sunt'. Ex quibus quidquid homini ad cibum
potumque concessum est, sanctum et mundum est
in sui generis qualitate. Quod si immoderata aviditate
sumatur, nimietas edaces et bibaces dedecorat, non
cibi neque poculi natura contaminat. Omnia enim,
sicut Apostolus ait, munda sunt mundis. Coinqui-
natis autem et infidelibus nihil est mundum, sed coin-
quinata suni eorum mens et conscientia 2.

5. Vos autem, dilectissimi, catholica matris sancta
generatio, quos In schola veritatis Dei Spiritus eru-
divit, libertatem vestram congrua ratione modera-
mini, scientes quoniam bonum est etiam a licitis
abstinere, et cum castigatius vivendum est, ita dis-
cernere cibos ut usus eorum semoveatur, non natura
damnetur. Nullo itaque vos contagio eorum error
attingat, qui sua maxime observantia polluuntur,
servientes creaturz potius quam Creatori 3, et luminari-
bus celi stultam abstinentiam devoventes : siquidem
in honorem solis ac luna prima et secunda sabbati *
jejunare delegerunt, uno perversitatis suae opere bis
impii, bis profani, qui jejunium suum et ad siderum
cultum, et ad resurrectionis Dominica instituere
contemptum °. Resiliunt enim a sacramento salutis
human®, et Christum Dominum nostrum, in vera
nature nostre carne vere natum, vere passum, vere

1. Ps. CXLV, 6. Saint Léon s'éléve contre le dualisme manichéen d’un
principe bon et d’un principe mauvais, et il le réfute non par des arguments
de raison, mais par 1'Ecriture ; le début de la phrase fait, en eflet, allusion
a4 Gen., 1, 10, 12, etc. A remarquer les mots dogma, definire, appliqués a
I'enseignement des hérétiques.

2. Tite, I, 15.

- |



QUATRIEME SERMON SUR LE GAREME 48

’auteur : or nulle substance absolument n’est mau-
vaise, et le mal lui-méme n’a pas de nature. Car toutes
choses sont bonnes qu’a faites un bon auteur, et il
n’y a qu'un seul créateur de toutes choses «qui a
fait le ciel et la terre, la mer et tout ce qui s’y
trouve » 1. Tout ce qui, dans cet ensemble, a été con-
cédé A 'homme pour sa nourriture et sa boisson est
saint et pur, avec les qualités propres a son espece.
Que si une chose est prise avec une avidité immo-
dérée, c’est 'excés qui déshonore les gloutons et les
ivrognes, ce n’est pas la nature de Ia nourriture et
du breuvage qui les souille, car «tout est pur pour
ceux qui sont purs, dit I’Apotre, mais pour les étres
souillés et les incroyants, rien n’est pur; loin de la,
leur esprit méme et leur conscience sont souillés » 2.

5. Quant a vous, bien-aimes, sainte descendance
de notre meére catholique, vous que I'Esprit de Dieu
a instruits a I’école de la vérité, réglez votre liberté
suivant une juste régle, car vous savez qu’il est bon
de s’abstenir méme des choses permises, et, lors-
qu'il, faut vivre avec plus de mortification, de faire
un choix parmi les aliments pour en €écarter 'usage,
non pour en condamner la nature. Ne vous laissez
donc en rien contaminer par l'erreur de ceux que
souille surtout leur observance, qui « servent la crea-
ture au lieu du Créateur»3, et vouent une folle
abstinence aux astres du ciel : ils ont en effet choisi
le premier et le second jour de la semaine * pour
jeliner en I'honneur du soleil et de la lune, étant
ainsi, par un seul acte de leur perversion, doublement
impies, doublement sacriléges, puisqu’ils ont ins-
titué leur jeine a la fois pour honorer les astres et
pour mépriser la résurrection du Seigneur ®. Ils se
retranchent, en effet, du mystére du salut des hommes
et ne croient pas que c’est dans la véritable chair de
notre nature que le Christ notre Seigneur est né véri-

3. Rom., I, 25.
4. C’est-a-dire le dimanche et le lundi.
5. La célébration du dimanche rappelle et honore la résurrection du

Christ.




49 DE QUADRAGESIMA SERMO. IV

sepultum et vere suscitatum esse non credunt !. Et
ob hoc diem nostre letitie, jejunii sui merore
condemnant. Cumque ad tegendam infidelitatem
suam nostris audeant interesse conventibus, ita
in sacramentorum communione se temperant, ut
interdum, ne penitus latere non possint, ore indigno
Christi corpus accipiant, sanguinem autem redem-
ptionis nostra haurire omnino declinent 2. Quod ideo
vestree notum facimus sanctitati, ut vobis hujusce-
modi homines et his manifestentur indiciis, et
quorum deprehensa fuerit sacrilega simulatio, a
sanctorum societate sacerdotali auctoritate pellantur.
De talibus enim beatus Paulus apostolus Ecclesiam
Dei provide monet, dicens : Rogamus autem vos,
fratres, ut observetis eos qui dissensiones et offendi-
cula prater doctrinam quam didicistis faciunt, et
declinate ab illis. Hujuscemodi enim Christo Domino
non serviunt, sed suo ventri; et per dulces sermones
el benedictiones seducunt corda innocentium 3,

6. His ergo, dilectissimi, admonitionibus nostris,
quas auribus vestris contra exsecrandum errorem
frequenter ingessimus, sufficienter instructi, sanctos
Quadragesime dies pia devotione suscipite, et ad
promerendam misericordiam Dei per opera vos
misericordiz praeparate. Iram exstinguite, odia delete,
unitatem diligite, et sincer@ vos humilitatis officiis
invicem pravenite ¢ Servis et his qui vobis subjecti
sunt cum @®quitate dominamini, nullus eorum aut
claustris crucietur aut vinculis. Cessent vindicte,

1. C’est le docétisme manichéen qui est dénoncé ; cf. références citées dans
les notes du 4° sermon pour les collectes, supra, p. 19, note 1.

2. Les manichéens s'abstenaient, en effet, de vin. SAINT AUGUSTIN le
rappelle dans le De moribus manichaeorum, X III, 27-29 ; P. L., XXXII, 1356-
1357. Cependant il leur était permis de prendre du vin mélé de miel (mulsum),
du vin doux réduit par la cuisson (carenum) ou des jus de fruit, « vini speciem




QUATRIEME SERMON SUR LE CAREME 49

tablement, a véritablement souffert, a véritablement
été enseveli, est wvéritablement ressuscité!. C’est
pourquoi, par laffliction de leur jelne, ils con-
damnent le jour qui est celui de notre joie ; et comme,
pour dissimuler leur incroyance, ils ont I’audace de
se méler 4 nos assemblées, voici comment ils se com-
portent dans la participation aux sacrements : de
temps en temps, de crainte de ne pouvoir demeurer
entiecrement cachés, ils recoivent d’une bouche
indigne le corps du Christ, mais refusent absolument
de boire le sang de notre rédemption® Nous en
informons votre Sainteté pour que ces marques vous
révélent clairement de tels hommes et que, d’autre
part, une fois découverte leur simulation sacrilége,
ils soient chassés de la société des saints par 1'auto-
rité hiérarchique. C’est au sujet de tels hommes que
le bienheureux apotre Paul avertit sagement 1'Eglise
de Dieu en ces termes : « Nous vous en prions, freres,
gardez-vous de ceux qui suscitent divisions et scan-
dales en s’écartant de 1’enseignement que vous avez
recu ; évitez-les, car ces gens-la ne servent pas le
Christ notre Seigneur, mais leur ventre; par leurs
propos édifiants et flatteurs, ils séduisent le cceur
des simples » 3.

6. Bien-aimés, nous avons souvent fait entendre a
vos oreilles ces avertissements contre une erreur
détestable : c’est afin que, suffisamment instruits,
vous abordiez les saints jours du caréme avec une
pieuse dévotion et que vous vous prépariez par vos
ceuvres_de miséricorde & mériter la miséricorde de
Dieu. Eteignez en vous la colére, effacez les haines,
aimez l'union et prévenez-vous les uns les autres par
les bons offices d’'une sincére humilité *. Commandez
équitablement a4 vos esclaves et 4 vos subordonnés,
que nul d’entre eux ne soit tourmenté dans les pri-

satis imitantes, atque id etiam suavitate vincentes », dont chacun, remarque
ironiquement I'évéque d’'Hippone, pouvait boire « non quantum sitit, sed
quantum libet. »

3. Rom., XVI, 17,

4, Ibid., XII, 10.

e e e e o




50 DE QUADRAGESIMA SERMO V

remittantur offens®; severitas lenitate, indignatio
mansuetudine, discordia pace mutetur. Omnes nos
modestos, omnes placidos, omnes experiantur beni-
gnos; ut jejunia nostra accepta sint Deo. Cui ita
demum sacrificium vera abstinenti® et verw pietatis
offerimus, si nos ab omni malitia contineamus
auxiliante nobis per omnia Deo omnipotente, cui
cum Filio et Spiritu sancto una est Deitas, una
majestas in s@cula seculorum. Amen L.

30
(XLIII)

DE QUADRAGESIMA SERMO V

1. Apostolica, dilectissimi, doctrina nos admonet,
ut deponentes velerem hominem cum actibus suis?,
de die in diem sancta conversatione renovemur 3.
Si enim templum Dei sumus, et mentium nostrarum
Spiritus sanctus habitator est, dicente Apostolo
Vos estis templum Dei vivi %, multa nobis vigilantia

1. L’attaque vigoureuse contre les manichéens permet de dater ce sermon
du caréme de 444. C’est, en effet, en 443, et sans doute a la fin de I'année,
que, selon Prosper d’Aquitaine, saint Léon institua un procés contre ces
hérétiques a la suite d’un scandale retentissant (cf. Prosperi Chron., ad an.
443, dans Mon. Germ. Hist. Auct. antiquis. IX, 479); dans la lettre VII
(P. L., LIV, 620-621) adressée aux évéques d’Italie, il intima I’exécution de
la sentence rendue a I'égard des hérétiques qui s’étaient enfuis de Rome pour
se cacher dans la péninsule. Le présent sermon est un épisode de la répression
entreprise contre ceux qui étaient restés dans la Ville et se dissimulaient en
assistant aux assemblées chrétiennes. Nous avons emprunté cette mise au
point au mémoire inédit du R. P. LAURAS, S. J., Recherches sur le mani-
chéisme ¢ Rome sous le pontificat de Léon le Grand (440-461). On sait que
Mgr Callewaert s’est appuyé sur le fait de la campagne menée par saint Léon
contre les manichéens, campagne qui a laissé sa trace surtout dans les Ser-




CINQUIEME SERMON SUR LE CAREME 50

sons ou dans les chaines. Que cessent les vengeances,
que les offenses soient pardonnées ; changez la sévé-
rité en douceur, I'indignation en bienveillance, la dis-
corde en paix. Que tous trouvent en nous Eles hommes
modestes, calmes, bons : ainsi nos jeunes seront
agréés de Dieu. Enfin nous lui offrirons le sacrifice
d’une véritable abstinence et d’'une sincére pieté sl
nous savons nous retenir de toute malice ; aidés en
tout par le secours du Dieu tout-puissant a qu
appartient, avec le Fils et I'Esprit-Saint, une_§eule
divinité, une seule majesté dans les siécles des siecles.

Amen .

30
(XLIII)

CINQUIEME SERMON SUR LE CAREME

SommaIRE. — 1. Les tentations de la vie présente. — 2. M€me
sujet. — 3. Utilité du caréme pour tous. — 4. Pratique des vertus,
surtout de la charité.

1. L’enseignement de ’Apdtre nous avertit, bien-
aimés, de « dépouiller le vieil homme avec ses pra-
tiques » > et de nous renouveler de jour en jour par
une sainte maniére de vivre3. Si, en effet, nous
sommes le temple de Dieu et si I'Esprit-Saint est
’héte de nos dmes, suivant cette parole de I'Apotre :
« Vous étes le temple du Dieu vivant » ¢, il nous faut

mons, pour attribuer & ce pape plusieurs pidces du Sacramentaire Léonien.
Ct. Saint Léon le Grand et les textes du Léonien, p. 85 et ss. Une oraison du
missel conviendrait bien aussi a la situation décrite dans les sermons en ques-
tion, bien qu’elle ne se trouve pas dans le Léonien ; c’est la Collecte du
XVII° dimanche aprés la Pentecdte : « Da, quesumus, Domine, populo tuo
diabolica vitare contagia ; et te solum Deum pura mente sectari. »

2. Colos., IlI, 9.

3. CL ibid., 10, et 11 Cor., IV, 16. La sancta conversatio est la conversatio
in ceelis de Phil., III, 20.

4. II Cor., VI, 16.




51 DE QUADRAGESIMA SERMO V

laborandum est ut cordis nostri receptaculum tanto
hospite non sit indignum. Et sicut in domibus manu-
factis laudabili diligentia providetur ut si quid aut
infusione imbrium, aut turbine procellarum, vel ipsa
fuerit antiquitate corruptum, cita in integrum cura
restituat ; ita jugi oportet sollicitudine pracaveri
ne quid in nostris animis incompositum, ne quid inve-
niatur immundum. Quamvis enim @dificium nostrum
sine ope sul non subsistat artificis, nec fabrica nostra
possit esse incolumis, nisi ei protectio prafuerit con-
ditoris, tamen quia rationabiles lapides sumus et
viva materies, sic nos auctoris nostri exstruxit
manus, ut cum opifice suo etiam is qui reparatur, ope-
retur. Gratie igitur Dei obedientia se humana non
subtrahat, nec ab illo bono, sine quo non potest bona
esse, deficiat : ac si quid sibi impossibile aut arduum
in mandatorum effectibus experitur, non in se
remaneat, sed ad jubentem recurrat : qui ideo dat
preceptum, ut excitet desiderium et praestet auxi-
lium, dicente propheta : Jacta in Deum cogifationem
tuam, et ipse le enufriet'. An forte quisquam ita inso-
lenter superbit, et ita se illesum, ita immaculatum
esse prasumit, ut nullius jam renovationis indigeat ?
Fallitur prorsus ista persuasio, et nimia vanitate vete-
rascit quicumque inter tentationes hujus vite ab
omni se vulnere credit immunem. Plena omnia
periculis, plena sunt laqueis. Incitant cupiditates,
insidiantur illecebrz, blandiuntur lucra, damna deter-
rent, amara sunt obloquentium linguz ; nec semper

1. Ps. LIV, 23. Saint Léon énonce ici avec précision et justesse le prin-
cipe de la double action de Dieu et de I’homme dans I'ccuvre de notre sanc-
tification. A son époque, les controverses qui avaient agité les esprits au
sujet de la grace pendant 1'épiscopat de saint Augustin et les dix années qui
suivirent sa mort étaient apaisées ; saint Léon a contribué, par son génie
clair et pratique, a fixer sur ce point la doctrine qui devait devenir tradition-

‘o



CINQUIEME SERMON SUR LE CAREME 51

travailler avec une extréme vigilance a ce que I'asile
de notre cceur ne soit pas indigne d’un tel habitant.
Dans les maisons faites de main d’homme, on loue
le zéle qui pourvoit a remettre en état sans retard ce
qui a pu étre endommagé soit par 'infiltration des
pluies, soit par I’ébranlement des tempétes, soit
seulement par la vétusté; de la méme manieére il
faut apporter une sollicitude constante a ce que rien
de-désordonné; rien de souille ne se rencontre en nos
ames. Sans doute I'édifice que nous sommes ne sub-
siste pas sans le secours de son architecte, et notre
construction ne peut rester intacte si la vigilance de
son auteur n’y préside pas; mais, pierres raison-
nables et matériaux vivants, nous avons été assemblés
de telle maniére par la main de notre Créateur que
méme celui qui est restauré travaille avec son maitre
d’ceuvre. Que I'obéissance de I'homme ne se dérobe
donc pas a la grice de Dieu, et qu'elle ne renonce pas
a ce bien sans lequel elle ne saurait étre bonne : si,
dans l'accomplissement des préceptes, elle se heurte
a quelque chose d’impossible ou de difficile, qu’elle
ne demeure pas en elle-méme, mais recourre a celui
qui commande, car celui-ci ne donne le précepte
que pour exciter le désir et accorder I’aide, selon le
mot du Prophéte : « Jette en Dieu ton souci et il te
nourrira»!. Y aurait-il quelqu'un qui soit d'un
orgueil si démesuré, qui s’estime si indemne de bles-
sures, si exempt de souillures qu’il n’ait nul besoin
d’étre rénové ? Une telle opinion s’abuse du tout au
tout, et quiconque se croit 4 I’abri de toute atteinte
parmi les tentations de la vie présente se perd par
une excessive vanité. Tout est plein de périls, tout est
plein d’embiiches. Nous sommes exposés auX provo-
cations des convoitises, aux piéges des séductions, a
I'attrait captieux du gain, 4 la crainte des pertes ;
amere est la langue des détracteurs et les bouches
prodigues en louanges ne sont pas toujours sinceres :

nelle. Cf. sur ce sujet l'article déja cité du R. P. HERVE DE L'INCARNATION,
0.C.D. La grdce dans I’ceuvre de saint Léon le Grand, p. 17-55 et 193-212;
le passage qui nous occupe est commenté p. 195.




52 DE QUADRAGESIMA SERMO V

veracia sunt ora Jaudantium : inde s&vit odium, hinc
decipit mendax officium, ut facilius sit vitare dis-
cordem, quam declinare fallacem.

2. In ipsis autem virtutibus obtinendis tam dubius
modus et tam incerta discretio est, ut si quisquam
inter bonorum malorumque confinia, subtilissimi
discriminis potuerit servare mensuras, diflicile sit
ut bene sibi consciam probitatem obtrectantium
lingua non mordeat, et iniquorum evadat opprobria,
cui est amica justitia. Jam cum ad ipsas rerum tem-
poralium varietates cogitatio humana convertitur,
quante se opponunt caligines, quanti pravarum opi-
nionum oboriuntur errores, ut de objectu contra-
riorum sumatur materia querelarum. Nam licet
omnium fidelium corda non dubitent nullis hujus
mundi partibus, nullisque temporibus providentiam
abesse divinam, nec de stellarum potestate, quz
nulla est, secularium negotiorum pendere proventus,
sed @quissimo et clementissimo summi Regis arbitrio
cuncta disponi : quoniam, sicut scriptum est, Uni-
verse vie Domini misericordia el verilas!, tamen
cum quadam non secundum desideria nostra pro-
cedunt, et sub humani judicii errore superior est
plerumque iniqui causa quam justi, vicinum nimis
atque contiguum est, ut etiam magnos animos ista
concutiant et in aliquod illicitee causationis murmur
impellant. Siquidem istis varietatibus etiam excel-
lentissimus propheta David usque ad periculum se
turbatum profitetur, et dicit : Mei aufem pane moti
sunt pedes, pane effusi sunt gressus mei, quia zelavi
in peccatoribus, pacem peccatorum videns® Unde quia
paucorum est tam solida fortitudo, ut nulla inequa-

1. Ps. XXTV, 10.




CINQUIEME SERMON SUR LE CAREME 52

d'un coté, c’est la haine qui se donne libre cours, de
l'autre, c'est une civilité mensongére qui trompe,
tellement qu'il est plus facile d’éviter un contra-
dicteur que de s’écarter d’'un menteur.

2. Dans la poursuite méme des vertus, le juste
milieu est si imprécis et si incertain le discernement,
que, si quelqu’un, placé auxlimites du bien et du mal,
arrive 4 garder la mesure dans le plus subtil des
jugements, il est difficile que la langue des détracteurs
ne s’en prenne pas au sentiment qu’il a de sa droi-
ture, et que, ami de la justice, il échappe aux injures
des méchants. Mais, si 'homme tourne sa reflexion
vers les vicissitudes des choses temporelles, com-
bien d’obscurités vont se dresser, combien d’erreurs
s'élever, fruits d’opinions perverses, a4 qui la con-
frontation des contraires fournira matiére a querelles.
Par exemple, aucune ame fidéle ne met en doute
quaucune partie de ce monde et aucun temps
n’échappent a la Providence divine, que la réussite
des affaires séculiéres ne dépende pas du pouvoir
des astres, qui n’est rien, mais que tout soit réglé
par la trés juste et trés clémente décision du sou-

verain Roi, puisqu’il est écrit : « Toutes les voies du

Seigneur sont miséricorde et vérité»'. Pourtant,
lorsque certaines choses n’arrivent pas selon nos
désirs et que l'erreur de la justice humaine favorise
trop souvent la cause du méchant plutét que celle
du juste, les grandes 4mes elles-mémes ne sont pas
loin et sont méme trés preés d’en étre ébranlées et de
tomber dans les murmures de quelque critique cou-
pable. Car David lui-méme, le plus excellent des
prophétes, reconnait que ces vicissitudes 1'ont troublé
jusqu’a le mettre en danger, et il dit : « Un peu plus,
mon pied bronchait, un rien, et mes pas glissaient,
envieux que j’étais des insensés en voyant le bien-
étre des impies » . Si donc il en est peu qui possedent
une force assez assurée pour que nul trouble pro-
venant des inégalités ne puisse les ébranler, et si
beaucoup de fideles se laissent corrompre non seu-

2. Ps, LXX]1I, 2-3, traduction de la Bible de Jérusalem.




h3 DE QUADRAGESIMA SERMO V

litatum perturbatione quatiantur, et multos fidelium
non adversa tantum, sed etiam secunda corrumpant,
sanandis vulneribus quibus humana infirmitas sau-
ciatur, diligens est adhibenda curatio. Ideo enim de
periculis quibus mundus hic plenus est quadam bre-
viter percurri, ut dicente Scriptura : Quis gloriabitur
castum se habere cor, aut mundum se esse a peccato!?
omnes sibi intelligant delictorum indulgentiam et
reparationis necessariam esse medicinam.

3. Quando autem opportunius, dilectissimi, ad
remedia divina decurrimus, quam cum ipsa nobis
sacramenta redemptionis nostre temporum lege
referuntur ? Queae ut dignius celebremus, saluberrime
nos quadraginta dierum jejunio preparemus. Non
enim ii tantum qui per mortis Christi resurrectio-
nisque mysterium in novam vitam baptismo sunt
regenerante venturi, sed etiam omnes populi rena-
torum, utiliter sibi et necessarie prasidium hujus
sanctificationis assumunt : illi, ut quee nondum habent,
accipiant ; isti, ut accepta custodiant. Dicente
namque Apostolo : Qui stat videat ne cadat? nemo
est tanta firmitate suffultus, ut de stabilitate sua
debeat esse securus. Utamur igitur, dilectissimi,
saluberrimi ® temporis venerabilibus institutis, et
sollicitiore cura cordis nostri specula tergamus. Quan-
tumlibet enim caste et sobrie mortalis hec vita
ducatur, quodam tamen pulvere terrenz conversa-
tionis aspergitur, et nitor mentium ad Dei imaginem
conditarum non ita a fumo totius vanitatis alienus
est, ut nulla possit sorde fuscari, et non semper

1. Prov., XX, 9.

2. 1Cor.,, X, 12.

3. Le caréme est, selon le mot (saluberrimus) employé deux fois par saint
Léon dans le méme paragraphe, un temps de cure spirituelle destinée &
renouveler la santé de I'aAme. La collecte du samedi aprés les Cendres dit de




CINQUIEME SERMON SUR LE CAREME 53

lement par les épreuves, mais encore par les succés,
il faut nous appliquer avec diligence a traiter et a
guérir ces blessures qui meurtrissent I’humaine fai-
blesse. C’est pourquoi j'ai brievement rappelé quel-
ques-uns des périls dont le monde présent est rempli,
afin que tous comprennent qu’ils ont besoin d’indul-
gence pour leurs fautes et de reméde pour leur gué-
rison, puisque I'Ecriture dit : « Qui osera se glorifier
d’avoir le coeur chaste, ou d’étre pur de péché ? » 1,

3. Quel moment serait plus opportun, bien-aimés,
pour recourir aux divins remedes, que celui ou la
loi méme des saisons ramene & nous les mystéres de
notre rédemption ? Pour les célébrer plus dignement,
il nous sera trés salutaire de nous y préparer par un
jeiine de quarante jours. Le secours d’une telle sanc-
tification n’est pas seulement utile et nécessaire a
ceux qui, grace a la régénération du baptéme, doivent
passer 4 une vie nouvelle par le mystére de la mort et
de la résurrection du Christ ; elle ’est aussi a tout le
peuple des régénérés : les premiers en ont besoin
pour recevoir ce qu’ils'ne possédent pas encore, les
seconds pour conserver ce qu’ils ont recu. I’Apdtre
dit en effet : « Que celui qui se flatte d’étre debout
prenne garde de tomber » 2. Personne par conséquent
n’est si fermement soutenu qu’il doive étre assuré
de sa stabilité. Usons donc, bien-aimés, des insti-
tutions vénérables du plus favorable 3 des temps,
et polissons le miroir de notre cceur avec un soin
plus attentif. Quelque chastement, en effet, et
sobrement que nous menions cette vie mortelle,
celle-ci ne laisse pourtant pas de se couvrir lége-
rement de la poussiére de notre condition terrestre ;
et I'éclat des ames créées a I'image de Dieu n’est pas
tellement préservé de la fumée de toutes les vanités
qu'aucune tache ne puisse I'obscurcir et qu’il n’ait
pas sans cesse besoin d’étre ravivé. Et si cela est
nécessaire aux ames les plus délicates, combien davan-

méme du jedne quadragésimal : « Hoc solemne Jejunium, quod animabus
corporibusque curandis salubriter institutum est... » La premiére oraison
pour la bénédiction des Cendres emploie la méme expression : « Cineres, ut
sint remedium salubre.., »

49, Léon le Grand, 7




54 DE QUADRAGESIMA SERMO V

indigeat expoliri. Quod si etiam cautissimis animis
necessarium est, quanto illis amplius est expetendum,
qui tota fere anni spatia aut securius aut forte negli-
gentius transierunt ? Quos caritate debita commo-
nemus, ut non ideo sibimet blandiantur, quia nobis
conscientiee singulorum patere non possunt, cum
oculos Deil simul universa cernentis, non abdita
locorum, non parietum septa secludant ; nec solum ei
acta et cogitata, verum et agenda et cogitanda sint
cognita. Ista ergo scientia summi judicis, iste est
tremendus aspectus, cui pervium est omne solidum,
et apertum omne secretum; cui obscura clarent,
muta respondent, silentium confitetur, et sine voce
mens loquitur. Nemo patientiam bonitatis Dei’ de
peccatorum suorum impunitate contemnat ; nec ideo
illum sestimet non offensum, quia necdum est expertus
iratum. Non sunt longz vite mortalis induciz, nec diu-
turna est licentia insipientium voluntatum in sterna-
rum dolorem transitura pznarum, si dum justitiee sen-
tentia suspenditur, penitentie medicina non queritur.

4. Confugiamus igitur ad presentem ubique mise-
ricordiam Dei, et ut sanctum Pascha Domini digna
observantia celebretur, cunctorum se fidelium corda
sanctificent. Mitescat s®vitia, mansuescat iracundia,
remittant sibi omnes culpas invicem suas, nec exactor
sit vindictee, qui petitor est venie. Dicentes enim :
Dimilte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus
debiloribus nostris 2 ; durissimis nos vinculis illi-
gamus, nisi quod profitemur impleamus. Unde si
orationis hujus sacratissimum pactum 3 non tota sui

1. Cf. Rom., II, 4.

2. Math., VI, 12. .
3. La priere du « Pater » est un pacle que nous concluons avec Dieu :

nous mettons une condition 4 1’exaucement de notre demande de pardon,
c’est que nous pardonnions nous-mémes. Faute d’exécuternotre engagement,




CINQUIEME SERMON SUR LE CAREME 54

tage doivent le rechercher celles qui ont passé presque
tout le temps de 'année avec plus de confiance en
elles-mémes ou peut-étre plus de négligence ? Nous
les en avertissons, par le devoir de charité qui nous
incombe : qu'elles n’aillent pas se flatter de ce que
nous ne pouvons connaitre toutes les consciences,
puisque ni le secret des lieux, ni les enclos des murs
n’arrétent la vue de Dieu, qui voit tout en méme temps;
il connait non seulement ce que nous avons fait et
pensé, mais encore ce que nous ferons et penserons.
Telle est la connaissance du Souverain Juge, tel son
regard redoutable : l'opacité lui est transparente
et tout secret lui est découvert ; les choses obscures
s’illuminent pour lui, les muettes lui répondent, le
silence le proclame et I'esprit lul parle sans voix. Que
personne donc, parce que ses péchés sont restés
impunis, ne méprise la patience dont fait preuve la
bonté de Dieul. Que I'on n’aille pas penser, parce
qu’on n’a pas encore éprouvé l'effet de sa colere, qu’il
n’est pas offensé. Le sursis de cette vie mortelle n’est
pas long, ni ne dure longtemps la licence laissée aux
volontés folles ; elle fera place a la douleur des peines
éternelles, si I'on n’a pas recherché le remede de la
pénitence tandis que la justice suspendait sa sentence.

4. Réfugions-nous donc dans la miséricorde de
Dieu, partout présente, et que les cceurs de tous les
fidéles se sanctifient pour célébrer par une digne
observance la sainte PAque du Seigneur. Que la
rigueur s’apaise, que 'emportement s’adoucisse, que
tous se remettent mutuellement leurs fautes et que
celui qui sollicite le pardon n’exige pas lui-méme une
vengeance. S1 nous disons, en effet : « Remettez-nous
nos dettes, comme nous remettons nous-mémes i nos
débiteurs» ?, nous nous enchainons nous-mémes des
liens les plus rigoureux si nous n’accomplissons pas
ce que nous déclarons. C’est pourquoi, si 'on n’a pas
parfaitement observé les clauses de I'engagement
sacré¢ pris dans cette priére 3, que maintenant du

nous serons justement privés de Pexécution de celui que nous demandons
4 Dieu de prendre : « La sentence du juge dépendra de la bonté du sup-

"

—



25 DE QUADRAGESIMA SERMO V

conditione servatum est, nunc saltem conscientiam
suam unusquisque cognoscat, et alienis ignoscendo
delictis, abolitionem suorum obtineat peccatorum.
Dicente namque Domino : St dimiserifis hominibus
peccala eorum, dimiltet el vobis Palter vester, qui in
calis est, delicla vestra ' : non longe est ab unoquoque
quod poscit, cum de benignitate supplicis sententia
pendeat judicantis : qui humanarum precum mise-
ricors et justus auditor, ®quitati suse de nostra leni-
tate prescripsit, ut non haberet in eos jus severi-
tatis, quos non invenisset cupidos ultionis.
Clementes autem et mites animos etiam Jlargitas
decet. Nihil est enim dignius quam ut homo sit sui
auctoris imitator, et secundum modum proprie
facultatis, divini sit operis exsecutor. Nam cum aluntur
esurientes, vestiuntur nudi, foventur infirmi, nonne
auxilium Dei manus explet ministri, et benignitas
servi munus est Domini 2 Qui cum ad effectus
misericordizz suz adjutore non egeat, ita suam
omnipotentiam temperavit, ut laboribus hominum
per homines subveniret. Et merito Deo gratiee
referuntur de pietatis officiis, cujus opera videntur
in famulis. Propter quod ipse Dominus discipulis
ait - Sic luceat lumen vestrum coram hominibus, ut
videan! opera vestra bona, et magnificent Patrem
vestrum, qui est in celis?; qui cum eodem Patre
et Spiritu sancto vivit et regnat Deus in seecula secu-
lorum. Amen.
pliant. » Tous les termes de ce passage sont empruntés a la lJangue du droit
que les auditeurs romains de saint Léon étaient habitués a entendre. De
méme saint AUGUSTIN : « Quidquid parit nunc ista concupiscentia, si non sint

illi partus qui non solum peccata, verum etiom crimina nuncupantur, pacto
illo quotidianz orationis ubi dicimus:Dimitte nobis peccata nostra, sicut




CINQUIEME SERMON SUR LE CAREME 55

moins chacun reconnaisse ce que lui dicte sa con-
science, et, en pardonnantles manquements des autres,
obtienne la remise de ses propres péchés. Le Seigneur
a dit : « Si vous pardonnez aux hommes leurs offenses,
votre Pére céleste vous pardonnera aussi»''; chacun
n’a donc pas loin de lui ce qu’il demande, puisque
c’est de la bonté du suppliant que dépend la sentence
du juge : lui qui écoute avec miséricorde et justice
les priéres des hommes, s’est fixé comme regle d’équité
notre propre douceur, en sorte qu’il n’ait pas a user
de la rigueur du droit contre ceux qu’il n’aurait pas
trouvés avides de se venger.

Mais aux Ames clémentes et douces convient aussi
la libéralité. Rien n’est plus digne de I’homme que
d’imiter son Créateur et d’étre, dans la mesure de
ses possibilités, le mandataire de ’ceuvre divine. Car,
lorsqu’on nourrit les affamés, lorsqu’on habille ceux
qui sont nus, lorsqu’on prend soin des malades,
n’est-ce pas que la main du ministre apporte le
secours de Dieu, et la bonté de I’esclave n’est-elle pas
un don du Maitre ? Lui qui n’a pas besoin d’aide pour
exercer sa miséricorde, a réglé en telle maniere I'exer-
cice de sa toute-puissance que ce soit par des hommes
quelle vienne en aide aux peines des hommes. Et
c’est 4 bon droit que 1'on rend grices a Dieu pour les
secours de charité, car ce sont ses ceuvres qui appa-
raissent dans ses serviteurs. Aussi le Seigneur lui-
méme dit-il 4 ses disciples : « Que votre lumiere brille
aux yeux des hommes, afin qu’ils voient vos bonnes
ceuvres et glorifient votre Pére qui est dans les
cieux » ; lui qui, avec le méme Pere et 1I'Esprit-Saint,
Xit et regne comme Dieu dans les siécles des siecles.

men.

dimittimus, et eleemosynarum sinceritate mundantur. » (Conira duas epi-
stolas Pelagianorum, 1, 14, § 28; P. L., XLIV, 563, ou CSEL, IX, p. 446-
447).

1. Matth., VI, 14.

2. Ibid., V, 16.




56 DE QUADRAGESIMA SERMO VI

31
(XLIV)

DE QUADRAGESIMA SERMO VI

1. Semper quidem, dilectissimi, misericordia Domini
plena est terra’ ; et unicuique fidelium ad colendum
Deum ipsa rerum natura doctrina est, dum caelum
et terra, mare et omnia que in eis sunt, bonitatem et
omnipotentiam sui protestantur auctoris, et famu-
lantium elementorum mirabilis pulchritudo justam
ab intellectuali creatura gratiarum exigit actionem.

Sed cum ad istos recurritur dies, quos specialius
reparationis humana sacramenta signarunt, et qui
vicino ordine atque contiguo festum paschale pre-
cedunt, diligentius nobis praeparatio religiose puri-
ficationis indicitur. Quamvis enim in quolibet tem-
pore innocens vita sit multorum, et plurimos Deo
bonorum actuum consuetudo commendet, non adeo
tamen de conscientie integritate fidendum est, ut
humanam fragilitatem inter scandala tentationesque
degentem nihil potuisse arbitremur, quod lederet
eam, incidere ; cum propheta excellentissimus dicat :
Quis gloriabitur castum se habere cor, aut mundum se
esse a peccato®? Et iterum : Ab occullis mets munda
me, Domine, et ab alienis parce servo [uo®. Si autem,
quod experimentis probatur, talis conditio est eorum
qui concupiscentiis renituntur, qui iracundia motibus
reluctantur, et ipsarum quoque cogitationum arcana

1. Ps. XXXII, 5.
2. Prov., XX, 9.




SIXIEME SERMON SUR LE CAREME 56

31
(XLIV)

SIXIEME SERMON SUR LE CAREME

SommaIRE. — 1. Nécessité de se purifier au temps du caréme. — 2.
Le jetne spirituel, 'auméne. — 3. Exhortation a la pratique des
vertus, particuliérement au pardon des injures.

1. « La terre est en tout temps remplie de la miséri-
corde de Dieu»!, bien-aimés, et tout fideéle trouve
dans la nature méme un enseignement qui lui apprend
a honorer Dieu, puisque le ciel et la terre, la mer et
tout ce qu’ils renferment proclament la bonté et la
toute-puissance de leur Auteur et que l'admirable
beauté des éléments mis 4 notre service réclame de
la part de la créature intelligente une juste action de
graces.

Cependant le retour des jours plus spécialement
marqués par le mystere de la restauration humaine,
jours qui précedent immédiatement dans le temps la
féte pascale, nous commande de nous préparer plus
soigneusement par une religieuse purification. Sans
doute la vie de beaucoup est, a toute époque, inno-
cente, et un tres grand nombre sont agréables a Dieu
par leur habitude des bonnes ceuvres. Il ne faut tout
de meme pas se fier a tel point a I'intégrité de sa con-
science qu'on en vienne A penser qu'au milieu des
scandales et des tentations dont est constamment
entourée I’humaine fragilité, il ne se soit rien trouvé
qui ait pu la blesser ; le plus excellent des prophétes
ne dit-il pas en effet : « Qui pourra se glorifier d’avoir
le coeur chaste ou d’étre pur de péché » 2 ? Et encore :
~« Purifiez-moi, Seigneur, de ce qui m’est caché et
épargnez a votre serviteur ce qui lui est étranger » 8.

3. Ps. XVIII, 13-14.




57 DE QUADRAGESIMA SERMO VI

castigant, ut et numquam possint in cordibus suis
non invenire quod reprobent, et s@pe aut fallantur
occultis, aut graventur alienis!; considerandum est
hoc in tempore attentius, que vitia, qua =gritudines,
quantaque sint vulnera, quibus austerior sit adhi-
benda medicina : ut illius sacramenti 2, per quod
solvuntur opera diaboli, non inveniantur alieni. Pas-
chalis qu1ppt_3 fgst.lw'ltat.ls hoc proprium est, ut tota
Ecclesia remissione gaudeat peccatorum, qua non in
els tantum fiat qui sacro baptismate renascuntur,
sed etiam in eis qui dudum in adoptivorum sorte
numerantur. Quamvis enim principaliter novos ho-
mines faciat regenerationis ablutio, quia tamen
superest omnibus contra rubiginem mortalitatis quo-
tidiana renovatio, et inter profectuum gradus nullus
est qui non semper melior esse debeat, generaliter
annitendum est ut in die redemptionis nemo inve-
niatur in vitiis vetustatis 3.

2. Quod ergo, dilectissimi, in omni tempore unum-
quemque convenit facere Christianum, id nunc
sollicitius est et devotius exsequendum, ut aposto-
lica institutio quadraginta dierum jejuniis impleatur,

1. D’apreés l'interprétation traditionnelle des versets obscurs du Psaume
XVIII, les occulla sont des fautes qui nous échappent par suite d’impulsions
insuffisamment contrélées et auxquelles nous n’attribuons pas I'importance
qu’il faudrait ; les aliena sont des fautes causées par l'intervention d’autrui.
Ainsi saint AUGUSTIN : « Ab occulfis meis munda me, Domine : a cupiditatibus
in me latentibus munda me, Domine. Ef ab alienis parce servo tuo : ne seducar
ab aliis ; neque enim alienis capitur qui est mundus a suis. » (Enar. in
Ps.XVIIL, I, 14 ; P. L., XXXVI, 156). Et encore : « Delicta mea inquinant
me, delicta aliena aflligunt me : ab his munda me, ab illis parce. Tolle mihi
ex corde malam cogitationem, repelle a me malum suasorem : hoc est, Ab
occultis meis munda me, et ab alienis parce servo {uo. » (Ibid., 11, 13 ; 162).

2. Les occulla et les aliena sont également des ceuvres du diable que détruit
le « sacrement » pascal ; I'ascése du caréme doit leur étre appliquée pour les
guérir, afin que nous ne soyons pas étrangers a sa grace de rénovation comme
nous sommes étrangers aux influences qui nous viennent d’ailleurs.

3. Le mot vefustas est inspiré de saint Paul (Rom., VII, 6) qui I'applique
a la Loi ancienne déchue, attachée a la lettre, par opposition a la loi nou-




SIXIEME SERMON SUR LE CAREME 57

L’expérience le prouve, la condition de ceux qui
résistent a leurs convoitises, luttent contre les mou-
vements de la colere et vont jusqu'a mater leurs
pensées secrctes elles-mémes, est telle que, d’une
part, ils ne peuvent, a aucun moment, examiner
leur cceur sans y trouver quelque chose qu’ils ré-
prouvent, et que, de l'autre, ils sont souvent ou
trompés par des fautes cachées ou alourdis par des
. péchés qui leur sont étrangers?; il leur faut donc en
ce temps-ci examiner plus attentivement quels sont
les vices, quelles sont les maladies, quelles sont les
blessures auxquels doit étre appliqué un traitement
plus sévére : ainsi ne seront-ils pas trouvés étrangers
a la grice de ce sacrement 2, dont I'effet est d’anéantir
les ceuvres du diable. Il est propre a la solennité pas-
cale, en effet, de faire que I'Eglise entiére se réjouisse
du pardon des péchés, pardon qui ne se réalise pas seu-
lement en ceux qui renaissent par le saint baptéme,
mais aussi en ceux qui sont déja comptés dans le lot
des fils adoptifs. Sans doute c’est principalement le
bain de la régénération qui fait des hommes nouveaux;
maisil reste pour tous a se renouveler quotidiennement
pour remédier a la rouille inhérente a la condition
mortelle, et, sur le chemin de la perfection, il n’est
personne qui ne doive toujours devenir meilleur; aussi
tous ont a faire effort pour qu’au jour de la rédem-
ption nul ne se retrouve dans ses vices d’autrefois 3.

2. Ce que chaque chrétien doit faire en tout temps,
bien-aimés, il faut donc s’y consacrer maintenant
avec plus de foi et d’amour ; ainsi satisferons-nous a
cette obligation qui remonte aux Apdtres, de jeliner

velle inspirée par I'Esprit. Cette loi ancienne était une loi de mort qui
« agissait en nos membres pour leur faire porter des fruits de mort » (ibid.,
5); c’est d’elle que relévent les « vices d’autrefois », dont le fidéle régénéré
doit sans cesse se défaire. Le mot se trouve dans plusieurs oraisons du mis-
sel, par exemple au mardi de la Semaine sainte (Or. super populum) : « Tua
nos misericordia, Deus, et ab omni subreptione vetustatis expurget et
capaces sancte novitatis efficiat »; au Jeudi saint (Collecte) : « (Jesus
Christus Dominus noster) nobis, ablato vetustatis errore, resurrectionis
suz gratiam largiatur » ; au 1°f dimanche de caréme (Postcom.) : « Tul nos,
Domine, sacramenti libatio sancta restauret; et a vetustate purgatos, in
mysterii salutaris faciat transire consortium. »




58 DE QUADRAGESIMA SERMO VI

non ciborum tantummodo parcitate, sed privatione
maxime vitiorum. Nam cum ob hoc castigatio ista
sumatur, ut carnalium desideriorum fomites subtra-
hantur, nullum magis sectandum est continentie
genus, quam ut semper simus ab injusta voluntate
sobrii, et ab inhonesta actione jejuni. Qua devotio
non omittit a&egros, non secernit invalidos : quia etiam
in languido atque inutili corpore potest animi inte-
gritas reperiri, si ubi fuit sedes pravitatis, ibi confir-
mentur fundamenta virtutis. Et ideo infirme carnis
ista sufficit agritudo, qua s®pe mensuram volun-
tarie afflictionis excedit, tantum ut mens officii sui
impleat partes, et qua corporea epulatione non
utitur, nulla iniquitate pascatur.

Rationabilibus autem sanctisque jejuniis nulla
utilius quam eleemosynarum opera copulantur, que
uno misericordiee nomine multas laudabiles pietatis
continent actiones, ut omnium fidelium pares animi
esse possint etiam inter impares facultates. Dilectio
enim qua simul Deo hominique debetur, nullis
umquam ita impeditur obstaculis, ut non ei semper
bene velle sit liberum. Dicentibus quippe angelis :
Gloria in excelsis Deo, el in terra pax hominibus bone
voluntatis', non solum virtute benevolentiz, sed
etiam pacis bono beatus efficitur, quicumque aliis
quacumque miseria laborantibus caritate compa-
titur. Latissima enim sunt opera pietatis, qua ipsa
sui varietate id veris conferunt Christianis, ut in -
distributione eleemosynarum non solum divites et
abundantes, sed etiam mediocres et pauperes, suas
habeant portiones; et qui largitatis sunt viribus
inequales, mentis tamen affectione sint similes,

1. Lue, II, 14,




SIXIEME SERMON SUR LE CAREME H8

pendant quarante jours, non seulement en réduisant
notre nourriture, mais surtout en nous abstenant du
péché. En effet, puisque cette mortification a pour
fin de supprimer les foyers de désirs charnels, aucune
espéce d’abstinence n’est davantage 4 pratiquer que
celle par laquelle nous serons toujours sobres de vou-
loirs injustes et jetinerons d’actions déshonnétes. Une
telle dévotion ne laisse pas de coté les malades et ne
tient pas les infirmes a part : car, méme dans un corps
alangui et inutile, se peut trouver une Ame saine,
si les fondements de la vertu s’affermissent 14 méme ot
se tenait le siege du vice. Et cette maladie dune chair
infirme, maladie qui souvent dépasse la mesure d’une
souffrance imposée volontairement, laisse du moins
I’esprit tenir le role qui lui revient, et, alors qu'on ne
peut recourir a aucun festin pour le corps, permet
qu’on ne se repaisse d’aucune iniquité.

Mais rien ne s’unit plus utilement aux jelnes rai-
sonnables et saints que ces bonnes ceuvres que sont
les aumones ; sous le seul nom d’ceuvres de miséri-
corde, elles comprennent bien des actions louables
de bonté, grice auxquelles, malgré des ressources
inégales, les ames de tous les fidéles peuvent s’égaler
entre elles. L’amour que ’on doit pareillement a Dieu
et aux hommes ne se heurte, en effet, jamais a tant
d’obstacles qu’on ne soit plus libre de toujours vou-
loir conformément au bien. Siles anges ont dit : « Gloire
a Dieu au plus haut des cieux, et paix sur la terre
aux hommes de bonne volonté » !, c’est que la vertu
de bienveillance, mais aussi le bien de la paix rendent
heureux quiconque, par sa charité, compatit a toute
misere dont souffrent les autres. Les ceuvres de la
bonté sont infiniment étendues, et leur variété méme
donne aux vrais chrétiens d’avoir toute leur part dans
la distribution des aumones, qu’ils soient riches et
dans I’abondance ou, au contraire, pauvres et peu
a leur aise, en sorte que ceux qui sont inégaux dans
leurs facultés de bienfaisance soient du moins sem-
blables par l'affection du cceur. Lorsque, sous les
yeux du Seigneur, beaucoup mettaient dans le tré-
sor du temple de grosses sommes tirées de leur




959 DE QUADRAGESIMA SERMO VI

Nam cum sub oculis Domini multi in gazophylacio
ex opulentia sua multa conferrent, vidua quaedam
duos intulit nummos !, et tali Jesu Christi testimonio
meruit coronari, ut in tam parvo muneris modo
omnium fuerit collationi digna praferri : quia inter
magna eorum dona, quibus multa residebant, illius
quod fuit exiguum, fuit totum. Si vero aliquis tante
paupertatis coarctatur angustiis, ut nec ad duo @ra
inopl impartienda sufficiat, habet in praeceptis Domini
unde impleat bona voluntatis officium. Siquidem
qui sitienti pauperi calicem aquae frigide minis-
trarit, mercedem est sui operis adepturus? : tanta
servis suis Domino ad obtinendum regnum suum pree-
parante compendia, ut etiam prabitio aquee, cujus
usus gratuitus atque communis est, premio non
careret. Quod ne ulla intercluderet difficultas, de
aqua frigida forma est proposita pietatis, ne putaret
se mercede cariturum, cui de calefactione potus
lignorum impendium defuisset. De quo tamen calice
non frustra admonet Dominus ut in nomine ipsius
prebeatur : quia hec, qua per se sunt vilia, fides
efficit pretiosa, et quee ab infidelibus ministrantur,
etsi fuerint sumptu magna, omni tamen justificatione
sunt vacua.

3. Celebraturi igitur Pascha Domini, dilectissimi,
ita vos sanctis exercete jejuniis, ut ab omnibus per-
turbationibus liberi ad festa sacratissima veniatis.
Superbiz spiritus, de quo sunt omnia orta peccata,
humilitatis amore pellatur ; et qui elatione tumuerant,
mansuetudine mitigentur. Quorum vero animos aliqua
exasperavit offensio, reconciliati sibimet in unitatem
studeant redire concordiz. Nemini malum pro malo
reddentes, el donantes invicem vobis, sicut Christus
donavit nobis 3, humanas inimicitias pace delete ; et




SIXIEME SERMON SUR LE CAREME 59

opulence, une veuve y jeta deux piéces d’argent 1,
et mérita d’étre honorée du témoignage de Jésus-
Christ, son don si minime étant préféré a I'offrande
de tous les autres : car, en face des dons magniﬁques'
de ceux a qui restait encore beaucoup, le sien, si
petit qu’il fit, était tout son avoir. Si pour!:ant’guel-
qu'un est réduit a une si étroite pauvrete qu il ne
puisse méme pas donner deux as a un indigent, il
trouve dans les préceptes du Seigneur comment
remplir le devoir de la bienveillance. Car celui qul
aura donné un verre d’eau froide & un pauvre assoiffé
recevra la récompense de son geste * : quels raccourcis
le Seigneur n’a-t-il pas préparés a ses serviteurs pour
gagner son royaume, si méme le don de l’eau, chose
dont l'usage est gratuit et répandu, ne doit pas
manquer de récompense ! Et, pour que nulle diffi-
culté ne puisse y mettre obstacle, c’est de I'eau froide
qui est proposée en exemple de miséricorde, de peur
que quelqu’'un 4 qui manquerait le bois pour la faire
chauffer ne pensat étre frustré de récompense. Le
Seigneur avertit pourtant, et non sans raison, que ce
verre d’eau doit étre donné en son nom, parce que
c’est la foi quirend précieuses ces choses viles en elles-
memes et que les dons des infideles, fussent-ils faits
4 grands frais, sont cependant vides de toute justice.

3. Vous donc, bien-aimés, qui vous disposez a
célébrer la Paque du Seigneur, exercez-vous par les
saints je(ines, de facon a arriver a la plus sainte de
toutes les fétes libres de toute passion. Que 1’amour
de I'humilité expulse 'esprit de superbe, source de
tous les péchés, et que la mansuétude apaise ceux que
I'orgueil avait enflés. Ceux dont quelque offense
aurait exaspéré les ames, que, réconciliés entre eux,
ils cherchent a rentrer dans l'unité de la concorde.
« Ne rendant a personne le mal pour le mal, mais vous
pardonnant mutuellement comme le Christ nous a
pardonné » 3, effacez par la paix des inimitiés hu-

1. Cf. Lue, XXI, 2.
2. Cf. Matth., X, 42.

3. Cf. Rom., XII, 17 et Col,, III, 13. Saint Léon, citant sans doute de
mémoire, combine les deux textes.




60 DE QUADRAGESIMA SERMO VII

si qui de subditis vestris aut claustra custodie, aut
vincula meruerunt, misericorditer relaxentur : ut
qui quotidiane indulgenti® remediis indigemus,
non difficulter peccatis ignoscamus alienis. Dicentes
enim ad Dominum Patrem nostrum : Dimille nobis
debita nostra, sicut et nos dimittimus debiloribus
nostris !, certissimum est quod cum aliorum delictis
veniam tribuimus, nobis divinam clementiam pree-
paramus. Per Dominum nostrum Jesum Christum,
qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat in
szcula seculorum. Amen.

32
(XLV)

DE QUADRAGESIMA SERMO VII

1. Virtus, dilectissimi, et sapientia fidei Christianz,
amor Dei est, et amor proximi; neque ullo caret
pietatis officio, cui studium est colere Dominum, et
juvare conservum. Harum autem affectionum duplex
unitas omni quidem est tempore exercenda, et pro-
ficienter augenda, sed nunc incrementis amplioribus
dilatanda, ut quadraginta dierum jejunium, quod
festi paschalis est praevium, interiorem cordis auditum
illius vocis instar moveat, qua verbis Isaia proph('ata'e
Joannes Baptista dicebat : Parate viam Domint,
rectas facite semitas ejus?. Sive enim illam parte'm'
populi cogitemus que dudum certamina evangelici

1. Matth., VI, 12.
2. Is.,, XL, 3; Lue, III, 4.



SEPTIEME SERMON SUR LE CAREME 60

maines ; et si quelques-uns de vos subordonnés ont
mérité la prison ou les chaines, reldchez-les miséri-
cordieusement : nous qui, tous les jours, avons besoin
des remeédes de l'indulgence, pardonnons sans diffg-
culté les fautes des autres. Si nous disons au Sei-
gneur notre Pére : « Remettez-nous nos dettes comme
nous-mémes remettons a nos débiteurs »?, il est
absolument certain qu'en accordant le pardon aux
fautes des autres, nous nous préparons pour nous-
mémes la divine clémence. Par notre Seigneur Jésus-
Christ, qui, avec le Pére et I’Esprit-Saint, vit et
régne dans les siécles des siécles. Amen.

32
(XLV)

SEPTIEME SERMON SUR LE CAREME

SommarreE. — 1. Exhortation aux pratiques du temps de caréme
pour développer en nous la charité. — 2. Méme exhortation en
vue d'imiter Dieu ; la charité et la foi. — 3. Les récompenses de
la charité. — 4. Les vertus a pratiquer.

1. La force et la sagesse de la foi chrétienne, bien-
aimés, c’est I’amour de Dieu et ’amour du prochain ;
on ne manque a aucun des devoirs de la piété si I'on
a souci d’honorer le Seigneur et de venir en aide-a
quiconque le sert avec nous. Ce double amour, qui
n’en est qu’un, il faut certes en tout temps I'exercer
et 'augmenter par d’incessants progres ; mais, a
présent, c’est par de plus amples accroissements que
nous avons a le dilater ; il faut, en effet, que I'annonce
du jeine des quarante jours, prélude de la féte pas-
cale, émeuve l'oreille de notre cceur a l'instar de la
grande voix de Jean-Baptiste, qui, empruntant les
paroles du prophete Isaie, disait : « Préparez le chemin
du Seigneur, aplanissez ses sentiers!»2, Qu'il s’agisse,




61 DE QUADRAGESIMA SERMO VII

agonis ingressa, per spiritalis stadii cursum indesi-
nenter tendit ad palmam; sive illam qua lethalium
conscia peccatorum, per reconciliationis auxilium !
festinat ad veniam ; sive illam qua sancti Spiritus
regeneranda baptismate, vetustate Adam exui, et
Christi cupit novitate vestiri, apte et utiliter omnibus
dicitur : Parate viam Domini, rectas facite semitas
ejus. Quae autem vie Domini, quave sint semite,
ejusdem praedicatoris cohortatione discamus, qui
divinz gratie opera et dona promittens, futurarum
commutationum reserabat effectus, addens senten-
tiam prophetici sermonis, et dicens : Omnis vallis
implebitur, et omnis mons et collis humiliabitur ; et
erunt prava in directa, et aspera in vias planas . Vallis
itaque mansuetudinem humilium, mons et collis ela-
tionem indicat superborum. Sed quia, sicut Veritas
dicit, qui se humiliat, exaltabitur, et qui se exallal,
humiliabitur 8, merito et vallibus adimpletio, et mon-
tibus est annuntiatia depressio : ut et plana nihil
offensionis, et directa nihil habeant pravitatis. Quam-
vis enim angusta et ardua sit via, quz ducit ad vitam *,
non tamen in ea difficulter incedit, quem veritas
confirmat et pietas ; nec caret delectatione gradiendi,
cujus iter efficit virtutum petra solidum, non vitiorum
arena succiduum.

2. Verum ut plenius noverimus per cujusmodi vias
nobis sit ad Dei promissa tendendum, audiarpu.s
David prophetam quid doceat : Universz viee Dor'nln_z,
misericordia et verilas 5. Forma igitur conversationis

1. Tl s’agit de la réconciliation officielle des pénitents en usage dans I'Eglise

primitive et qui se faisait pendant le caréme.
2. Is., XL, 4 ; Luc, III, 5.
3. Lue, XTIV, 11.
4. Matth., VII, 14, cité de mémoire.
5. Ps. XXIV, 10.




SEPTIEME SERMON SUR LE CAREME 61

en effet, de cette portion du peuple qui, ayant déja
abord¢ les combats de I'aréne évangélique, s’efforce
sans reliche de conquérir la palme dans la course du
stade spirituel, ou de celle qui, consciente de fautes
mortelles, se hate vers le pardon par le remeéde de la
réconciliation!, ou de celle enfin qui, sur le point
d’étre régénérée par le baptéme de 1'Esprit-Saint,
aspire a se dépouiller de la vétusté d’Adam pour étre
revétue de la nouveauté du Christ, a tous l'invi-
tation est utile et adaptée : « Préparez le chemin du
Seigneur, aplanissez ses sentiers ! » Quels sont donc
les chemins du Seigneur et quels sont ses sentiers,
apprenons-le de la prédication du méme héraut, qui,
en promettant les ceuvres et les dons de la grace
divine, dévoilait quelles transformations allaient
s’opérer, ajoutant ces mots empruntés aux paroles
du prophete : « Toute vallée sera comblée, toute mon-
tagne et colline abaissée; les passages tortueux
deviendront droits et les chemins raboteux seront
nivelés » 2. La vallée signifie donc la douceur des
humbles, la montagne et la colline I'élévement des
superbes. Mais, selon la parole de la Vérité, «qui
s'abaisse sera élevé et qui s’éléve sera abaissé »®:
c’est donc & bon droit que les vallées s’entendent dire
quelles seront comblées et les montagnes qu’elles
seront abaissées, en sorte que ce qui aura été aplani
n’offre aucune occasion de chute et ce qui aura été
redressé¢ rien de tortueux. Car, bien qu’celle soit
étroite et ardue, la route qui conduit a la vie»4,
celui-la pourtant n’y marche pas difficilement, que
fortifient la vérité et la piété; et la joie d’avancer
ne manque pas a celui qui foule une route affermie
par l'empierrement des vertus et non un chemin
rendu mouvant par le sable des vices.

2. Mais pour apprendre plus complétement quelles
sont les routes par lesquelles nous devons tendre
aux biens promis par Dieu, écoutons I'enseignement
du propheéte David : « Toutes les voies du Seigneur
sont miséricorde et vérité » 5. La norme selon laquelle
les fidéles doivent se conduire vient done de I’exemple
des ceuvres divines ; et, & bon droit, Dieu exige d’étre

49. Léon le Grand. 8



62 DE QUADRAGESIMA SERMO VII

fidelium ab exemplo venit operum divinorum : et
merito Deus imitationem sui ab eis exigit quos ad
imaginem et similitudinem suam fecit. Cujus utique
glorie dignitate non aliter potiemur quam si in nobis
et misericordia inveniatur et veritas. Per qua enim
ad salvandos Salvator advenit, per haxc ad salvantem
debent properare salvati : ut nos et misericordia Dei
misericordes, et veritas faciat esse veraces. Sicut
itaque per viam veritatis mens justa, ita per viam
misericordi ambulat mens benigna. Nec tamen
umquam itinera ista divisa sunt, quasi horum
bonorum singula diversis tramitibus expetantur, et
aliud sit misericordia crescere, aliud veritate profi-
cere. Non est misericors, veritatis alienus; nec jus-
titie capax est, pietatis extraneus. Neutra virtute .
utitur, qui non utraque ditatur. Caritas robur fidei,
fides fortitudo est caritatis. Et tunc verum nomen ac
verus est fructus ambarum, cum insolubilis manet
utriusque connexio. Ubi enim non simul fuerint, simul
desunt, quia invicem sibi et juvamen et lumen sunt,
donec desiderium credulitatis impleat remuneratio
visionis, et incommutabiliter videatur et ametur,
quod nunc et sine fide non diligitur, et sine dilectione
non creditur. Quia ergo, sicut Apostolus ait, in Christo
Jesu neque circumcisio aliquid valel, neque prée-
putium, sed fides, qua per dilectionem operatur ',
simul atque conjunctim et caritati studeamus et
fidei. Hic est enim quidam efficacissimus geminarum
alarum volatus, quo ad promerendum et videndum
Deum puritas mentis attollitur, ne onere curarum
carnalium deprimatur 2. Nam qui ait : Sine fide impos-
sibile est placere Deo 3 ; idem dicit : Si habuero omnem
1. Gal,, V, 6.

2. Saint AUGUSTIN a souvent parlé des deux « ailes de la priére » qui sont
soit le pardon des offenses et 'auméne (par exemple Sermo CCV in Quadra-



SEPTIEME SERMON SUR LE CAREME 62

imité par ceux qu’il a faits a son image et ressem-
blance. IEn vérité, nous n’entrerons en possession
de I'honneur de sa gloire que si I'on trouve en nous la
miséricorde et la vérité. Par elles, en effet, le Sauveur
est venu a ceux qu’il voulait sauver, par elles les
sauvés doivent se hiter vers celui qui les sauve, de
sorte que la miséricorde de Dieu nous rende miséri-
cordieux et que sa vérité nous rende vrais. Aussi,
comme ’Ame juste marche sur la route de la vérité,
ainsi ’ame bonne sur celle de la miséricorde. Pourtant
ces chemins ne se séparent jamais, comme si chacun
de ces biens devait étre recherché par des sentiers
différents, et comme si croitre en miséricorde était
une chose et progresser en vérité une autre. Celui
qui est étranger a la vérité n’est pas miséricordieux,
pas plus que celul qui ignore la bonté n’est capable
de justice. Celui qui n’est pas riche de ces deux vertus
ne pratique aucune d’elles. La charité est la vigueur
de la foi, la foi est la force de la charité. Et toutes
deux ne trouvent leur vrai nom et leur vrai fruit que
lorsque leur union demeure indissoluble. Lorsqu’en
effet elles ne sont pas ensemble, elles manquent en-
semble, car elles sont 'une pour l'autre et secours
et lumiere, jusqu’a ce que la récompense de la vision
satisfasse le désir de la foi et que I’on voie et aime sans
changement possible ce qui, aujourd’hui, ne peut
étre aimé sans la foi ni cru sans I'amour. Puisque,
comme le d11_: lepétre, «dans le Christ Jésus, ni cir-
concision, ni 1_n01;'c0ncision n‘ont de wvaleur, mais
seulement la foi agissant par la charité » 1, appliquons-
nous donc en meéme temps et conjointement et a la
ch\arlte‘et a la foi. C’est 14, en effet, comme le vol
trés p’l\ussgmt d_e deux ailes, qui souléve I’Ame pure
Jusqu’a lui mériter de voir Dieu, afin que le poids des
soucis charnels ne Ientraine pas en bas2. Car celui
%1}1 dlg t «Sans la foi, il est impossible de plaire a

leu»®, dit aussi : « Quand j’aurais la plénitude de

gesima, 3 ; P. L., XXXVIII, 1040), soit I'aumdne et le jedne (Sermo CCVI

1]

2 et 3, ibid., 1041 ; Sermo CCVI], 3, 1044). L’image est appliquée ici & 'Ame
elle-méme, que soulévent vers Dieu foi ot charité,
3. Hébr., X1, 6.



(t

63 DE QUADRAGESIMA SERMO VII

fidem, ita ut montes {ransferam, caritalem autem non
habeam, nihil sum'. Unde ut sacramentorum pas-
chalium divina mysteria digno suscipiantur officio,
duo hec 2, in quibus omnium praeceptorum doctrina
concurrit, studiosius appetantur, quibus singuli quique
fidelium et sacrificium Deo efficiantur et templum.
Instet fides sperare quod credit ; instet caritas pro-
pitiare quod diligit : utrumque amantis est, utrumque
credentis. Et cui intelligentie concessione subjicimur,
eidem pietatis imitatione jungamur. Vox Dei est :
Sancli estole, quia ego sanctus sum ®; et vox Domini
est : Esfote misericordes, sicut el Pater vester mise-
ricors est 4.

3. Ac ne dubitemus Deo tribui quod impenditur
indigenti, dispensatores eleemosynarum qua Ccom-
mercia ineant audiamus, Domino dicente quee futura
sit judicii sui forma, cum dicet ad dexteram collo-
catis : Venite, benedicti Patris mei, possidete paratum
vobis regnum a constitutione mundi. Esurivi enim,
el dedistis mihi manducare. Sitivi, et dedistis mihi
bibere. Peregrinus eram, et collegistis me. Nudus
eram, el cooperuistis me. Infirmus, et visitastis me.
In carcere eram, et venistis ad me ®. Quarentibus autem
justis quando aut qualiter potuerint ista dependere,
respondens Rex dicet illis : Amen, amen dico vobis,
quamdiu fecistis hec uni er minimis fralribus mets,
mihi fecistis 6. Quid hoc opere fructuosius ? quid hac

1 Cor., X1II, 2.

« Duo hzee » ; allusion aux « Tria hzc » de I Cor., XIII, 13.

Lev., XIX, 2.

. Lue, VI, 36. Saint Léon vient de développer en termes presque lyriques
le théme traditionnel de la connexion nécessaire de la foi et de la charité.
En ce sens saint AUGUSTIN : « Cum queritur utrum quisque sit homo bonus,
non queritur quid credat aut speret, sed quid amat. Nam qui recte amat,
procul dubio recte credit et sperat ; qui vero non amat, inaniter credit,
etiamsi sint vera quz credit. » (Enchiridion, CX V11, 31; I L., XL, 286).

B e



SEPTIEME SERMON SUR LE CAREME 63

la foi, une foi & transporter les montagnes, si je n’ai
pas la charité, je ne suis rien » *. Aussl, pour reserver
aux mysteres divins des solennités pascales }hon}-
mage qui leur est di, recherchons avec plus d’appli-
cation ces deux choses 2, dans lesquelles se retrouve
I'enseignement de tous les préceptes, et par lesquelles
chaque fidele en particulier devient un sacrlfgce, en
méme temps qu'un temple de Dieu. Que la foi 5'ap-
plique a espérer ce qu’elle croit ; que la_charlt,e s'ap-
plique 4 se rendre favorable ce qu’elle aime : 1 une et
I’autre sont propres a celui qui aime, 'une et I'autre
a celui qui croit. Unissons-nous par limitation de
l’amour a celui & qui nous nous soumettons par
’hommage de 'intelligence. Cette parole est de Dieu :
« Soyez saints, car je suis saint »®; et cette parole
est du Seigneur : « Soyez miséricordieux, comme
votre Pére est miséricordieux » 4. -

3. Pour que nous ne puissions pas douter que ce
qui est prodigué au pauvre est donné a Dieu, appre-
nons a4 quels échanges se livrent les dispensateurs
d’aumones, en entendant le Seigneur déclarer quel
principe guidera son jugement lorsqu’il parlera en
ces termes a4 ceux qui seront placés a sa droite :
~« Venez, les bénis de mon Pére, prenez possession du
Royaume préparé pour vous depuis la fondation du
monde. Car j’ai eu faim, et vous m’avez donné a
manger ; J’'ai eu soif, et vous m’avez donné a boire ;
J'étais sans gite, et vous m’avez recueilli ; nu, et vous
m’avez vétu; malade, et vous m’avez visité ; en prison,
et vous étes venu me voir » 5. Et, les justes demandant
quand et comment ils auront pu s’acquitter de tout
cela, le Roi leur donnera cette réponse : « En vérité,
Je vous le dis, chaque fois que vous 'avez fait au
moindre de mes fréres, c’est & moi que vous I'avez
fait » . Quoi de plus profitable qu’'une telle ceuvre ?

L’évéque' d’Hippone voit dans la charité la robe nuptiale indispensable pour
étre admis au festin des noces ou la seule présence par la foi ne saurait suf-

fire, selon le texte de Gal., V, 6 que cite aussi saint Léo {V, 5
) n. (Sermo, XV, 5-8
P. L., XXXVIII, 561 ss.). ( 8

O. Matth., XXV, 34-36.
6. Ibid., 40.




64 DE QUADRAGESIMA SERMO VII

humanitate felicius ? qua utique laude sua frau-
danda non esset, si propter ipsam nature commu-
nionem juvando homini ab homine prastaretur. Sed
quia quod non ex fidei procedit fonte, ad premia
@terna non pervenit; alia est conditio operum ca-
lestium, alia terrenorum. Mundana benevolentia in
iis quos adjuvat, habet finem ; Christiana pietas in
suum transit auctorem; dum in ipsum dicimur
benigni, quem in nobis confitemur operari, dicente
Domino : Sic luceal lumen vestrum coram hominibus,
ut videant opera vestra bona, et magnificent Patrem
vestrum qui in cealis est 1.

4. Gaude igitur, mens fidelium, et gloriam tuam in
ejus gloria qui in te operatur agnoscens 2, de ipsa pas-
chali festivitate fervesce. Debiti enim tui est, ut ei
qui pro omnibus passus est parata sis compati
quoniam pia vita sanctorum numquam aliena est
crucis Christi, dum continentie clavis desideria
carnis configit, et corporeas cupiditates virtute Spi-
ritus in se habitantis interficit. Difficile est quem-
quam in se non habere quod perimat. Exstinguenda
est iracundia, mortificanda est superbia, destruenda
luxuria, radix quoque avaritie altius persequenda
est : ut omnium malorum germen excidi valeat, si
eorum potuerit fomes evelli . Cum autem hac dili-
gentia indesinenter sit animus excolendus, et utendum
ita sit corpore, ut rectori suo necessarium prebeat
natura inferior famulatum, nunc maxime frenis
continentizz caro moderanda est, et quidquid subli-
mibus desideriis obviat, amputandum. Dum enim
congruis purificationibus ad celebrandum Pascha
Domini utraque substantia preparatur, profutura

1. Matth., V, 16.
2. Cf. I Cor., I, 31 : « Qui gloriatur, in Domino glorfetur. »




SEPTIEME SERMON SUR LE CAREME 64

Quoi de plus heureux qu’une telle humanité ? Elle
ne serait déja pas indigne de louange si I'homme
I'exergait pour aider un autre homme au titre de leur
communauté de nature. Mais ce qui n a pas sa source
dans la foi n’obtient pas les éternelles récompenses ;
autre est donc la condition des ceuvres c‘elestes, autre
celle des ceuvres terrestres. La bienveillance de ce
monde a son terme dans ceux qu’elle aide ; la bonté
chrétienne passe jusqu’a son Auteur, et nous sommes
déclarés bons envers celui qui, nous le croyons, opeére
en nous, selon cette parole du Seigneur : « Qu ainsi
brille votre lumiére aux yeux des hommes, atin qu’ils
volent vos bonnes ceuvres et qu’ils glorifient votre
Pére qui est dans les cieux » 1. .

4. Réjouis-toi donc, ame ﬁdéle,. et, reconqajssant
ta gloire dans la gloire de celui qui agit en toi % que
la féte pascale te soit un motif de ferveur! Car il est
de ton devoir d’étre préte a souffrir avec celui qui a
souffert pour tous. La vie pieuse des saints, en effet,
n’est jamais étrangére a la croix du Christ, mais elle
crucifie les désirs de la chair par les clous de la conti-
nence et extermine les cupidités du corps par la vertu
de I'Esprit qui habite en eux. Il est difficile & qui-
conque de ne pas avoir en soi quelque chose qu’il ne
doive détruire. Il faut éteindre la colére, mortifier
la superbe, anéantir la Taxure, rechercher aussi, en
creusant plus profondément, la racine de I’avarice,
afin de pouvoir supprimer le germe de tous les maux
en réussissant 4 en anéantir le foyer 3. Il faut, sans
doute, avoir habituellement cette application a cul-
tiver son Ame, et user de son corps de telle facon que
la nature inférieure fournisse a celui qui la gouverne
un service indispensable ; mais c’est surtout main-
tenant que la chair doit étre retenue par les rénes de
la continence et qu’il importe de retrancher tout ce qul
s’oppose aux aspirations élevées. Lorsqu’en effet les
deux substances dont nous sommes faits se pré-
parent par des purifications convenables & célébrer
la Pique du Seigneur, on alimente alors en soi une

3. Cf. I Tim., VI, 10,




ll.ﬂll

65 DE QUADRAGESIMA SERMO VIII

omni tempore consuetudo nutritur. Severa in sub-
ditos imperia detumescant, cesset vindicta peccati,
et rei criminum ad hos dies pervenisse se gaudeant,
in quibus sub sanctis piisque principibus etiam publi-
carum austeritas remittitur ultionum !. Aboleantur
odia, deficiant simultates, pacis et benevolentie
multiplicetur affectus, et qui potuit malitia pollui,
studeat benignitate purgari. Quoniam judicium Dei,
sicut immitibus vehemens, ita erit misericordibus
clemens ; et detrusis in ignem gehenna propter inhu-
manitatem sinistris, dextros eleemosynarum pietate
laudatos, eterna celestis regni beatitudo suscipiet.
Per Dominum nostrum Jesum Christum, qui cum
Patre et Spiritu sancto vivit et regnat in scula

szculorum. Amen.

33
(XLVI)

DE QUADRAGESIMA SERMO VIII

1. Devotionis quidem vestre, dilectissimi, novimus
hunc esse fervorem, ut in jejuniis, qua Domini
Pascha precurrunt, multi nostros praveniatis hor-
tatus. Sed quia utilitas continentiee non solum carnis
castigationi, verum etiam mentis necessaria est puri-
tati, observantiam vestram sic cupimus esse per-
fectam, ut sicut a desideriis carnis reciditis volu-
ptates, ita ab animi sensibus excludatis errores. Nam

1. On a déja trouvé au 2¢ sermon pour le caréme I’allusion aux consti-
tutions impériales qui rendaient la liberté aux détenus le jour de Paques (cf.
note 1 p. 38 de ce sermon).




HUITIEME SERMON SUR LE CAREME 65

habitude qui doit étre utile en tout temps. Apaisons
vis-a-vis de nos subordonnés la sévérité de nos com-
mandements, renoncons a nous venger d’uqe faute,
que ceux qui sont coupables de crimes se réjoulssent
d’arriver a ces jours, ou, sous l'autorité de princes
saints et pieux, la rigueur méme des sanctions
publiques se relache '. Que les haines soient abolies,
que les rivalités s'apaisent, que I'amour de la paix
et de la bienveillance se multiplie partout ; que celui
enfin qui a pu se laisser souiller par la méchanceté
s’applique a se purifier par la bonté. Le jugement de
Dieu, en effet, sévére a ceux qui seront sans douceur,
se montrera clément pour les miséricordieux ; tandis
que les hommes de sa gauche seront jetés dans le feu
de la géhenne pour leur manque d’humanité, le
bonheur éternel du céleste royaume accueillera ceux
de sa droite qui auront été félicités pour le don géné-
reux de leurs aumones. Par notre Seigneur Jésus-
Christ qui, avec le Péere et I’Esprit-Saint, vit et regne
dans les sieécles des siecles. Amen.

33
(XLVI)

HUITIEME SERMON SUR LE CAREME

SoMMAIRE. — 1 11inté £ 1 :
FaALE . Une foi Integre est nécessaire pour rendre fécondes
observances du caréme. — 2. Vérité des deux natures en

Jésus-Christ. — 3. Fortifier sa foi :
3. Vivre selon sa foi. ol aux articles du Symbole. —

1. Nous connaissons assez, bien-aimés, la ferveur
de votre dévotion pour savoir que, dans les jelines
qui precgdgnt la Paque du Seigneur, beaucoup d’entre
vous previennent nos exhortations. Mais une utile
abstinence est nécessaire non seulement pour mater
le corps, mais encore pour purifier I’dme ; aussi



b L

66 DE QUADRAGESIMA SERMO VIII

paschali festo, in quo omnia religionis nostra sacra-
menta concurrunt, is vera et rationabili purifica-
tione se preparat, cujus cor nulla infidelitate pol-
luitur. Dicente enim Apostolo : Omne quod non est
ex fide, peccatum est', inutilia erunt et vana eorum
jejunia quos illusionibus suis mendacii pater decipit,
et vera Christi caro non pascit 2. Sicut ergo divinis
mandatis saneque doctrina toto corde famulandum
est, ita omni prudentia ab impiis est sensibus absti-
nendum. Tunc enim mens sanctum agit atque spiri-
tale jejunium, cum erroris cibos atque venena abjicit
falsitatis ; qua dolosus ac versutus inimicus nunc
insidiosius ingerit, quando ipso venerandz festivi-
tatis recursu omnis Ecclesia ad intelligenda salutis
suz mysteria generaliter commonetur. Is enim resur-
rectionis Christi verus confessor et cultor est, qui et
de passione ejus non confunditur, et de corporea
nativitate non fallitur. Nam quidam erubescentes
Evangelium crucis Christi 3, ut audentius evacuarent #
susceptum pro mundi redemptione supplicium, ipsam
vere carnis in Domino negavere naturam?® non
intelligentes impassibilem Dei Verbi atque incommu-
tabilem Deitatem, ita inclinatam ad humanam
salutem, ut et potenter propria non amitteret, et

1. Rom., XIV, 23. Dans le contexte de I'Epitre, le mot fides ne désigne pas
1a foi théologale, mais a le sens de conviction. Le sens adopté ici est accommo-
datice.

2. On verra par le contexte suivant qu’il ne s’agit pas ici, du moins direc-
tement, de la présence réelle du corps du Christ dans le sacrement de I'Eu-
charistie, mais de la foi en la réalité de I’Incarnation, foi qui est une nourri-
ture pour I’Ame, selon Jean, VI, 35.

3. Cf. Rom., I, 16.

4, Cf. I Cor., I, 17.

5. 11 s’agit des manichéens qui, renouvelant I’erreur des docétes, niaient
la réalité de I'Incarnation en vertu du principe que la matiére est mauvaise
et créée par le Démiurge mauvais, et la réalité de la passion du Seigneur,
qui devenait un pur simulacre ; mais ¢’était anéantir du coup la cause de la
rédemption des hommes et de leur régénération divine. (Cf. supra, 4° sermon




HUITIEME SERMON SUR LE CAREME 66

désirons-nous de vous une observance si parfaite
que vous sachiez aussi bien fermer les portes de votre
esprit & I'erreur que refuser aux convoitises du corps
les voluptés charnelles. A la féte de PAques, en effet,
cette féte vers laquelle convergent tous les mysteres
de notre vie religieuse, celui-la se prépare par une
purification authentique et convenable, _dont le coeur
n’est souillé d’aucun sentiment contraire a la foi.
Car, I'Apotre le dit, « tout ce qui ne procéde pas de la
foi est péché»'; inutiles donc et vains seront les
jelines de ceux que le pére du mensonge a trompes

ar ses illusions et que ne nourrit pas la vraie chair
du Christ 2. Soumettons-nous par conséquent de tout
notre coeur aux divins commandements et a la saine
doctrine et, semblablement, abstenons-nous en toute
prudence des opinions impies. L’ame, en,eﬂ’et, s'ac-
quitte d’un jeiine saint et spirituel lorsqu’elle rejette
les aliments de l'erreur et les poisons du mensonge ;
ces poisons, un ennemi rusé et hypocrite les admi-
nistre plus insidieusement en ce moment, & 1'heure
ou, par le retour méme de la solennité vénérable,
I'Eglise, dans son ensemble, est rappelée a I'intelli-
gence des mystéres de son salut. Le véritable con-
fesseur et adorateur de la résurrection du Christ
est, en effet, celui que ne déconcerte pas sa passion
et qui ne se trompe pas au sujet de sa naissance char-
nelle. Car certains rougissent de I'évangile de la
croix du Christ 3, et, pour réduire a néant? plus
audacieusement le supplice subi pour la rédemption
du monde, ils ont été jusqu’a nier dans le Seigneur
la nature d’une chair authentiques. Ils n’ont pas
compris que la divinité impassible et immuable du
Verbe de Dieu, en s’abaissant pour le salut des
hommes, n’a rien perdu, d’une part, par un effet de
puissance, de ce qui lui est propre, et a pris, de I'autre,
par un effet de miséricorde, ce qui nous appartient.
C’est pourquoi il y a dans le Christ une seule per-
sonne avec une double nature, et le Fils de Dieu, lui-

sur les collecles, note 1, p. 19 ; texte des « Actes de Jean » dans P. ALFARIC,
Les écritures manichéennes, II, p. 189-190).




67 DE QUADRAGESIMA SERMO VIII

misericorditer nostra susciperet. Duplicis itaque in
Christo forma una persona est, et Filius Dei, idemque
filius hominis, unus est Dominus, conditionem ser-
vilem consilio pietatis recipiens, non lege necessi-
tatis incurrens : quia potestate factus est humilis,
potestate passibilis, potestate mortalis; ut ad des-
truendum peccati mortisque dominatum, et pzna
capax esset substantia infirmitatis, et nihil gloriz
sue perderet natura virtutis.

2. Cum itaque, dilectissimi, legentes vel audientes
Evangelium, queedam in Domino nostro Jesu Christo
cognoscitis subjecta injuriis, queedam illustrata
miraculis, ita ut in eodem nunc humana appareant,
nunc divina resplendeant; nolite quidquam horum
ascribere falsitati, tamquam in Christo aut sola sit
humanitas, aut sola Divinitas ; sed utrumque fideliter
credite, utrumque humiliter adorate : ut in unitate
Verbi et carnis non sit ulla divisio, nec quia mani-
festa fuerunt in Jesu signa divina, falsa videantur
documenta corporea. Vera et copiosa sunt in ipso
utriusque testimonia nature, ad hoc ex divini consilii
altitudine concurrentia, ut Verbo inviolabili non
separato a carne passibili particeps per omnia intel-
ligatur et Deitas carnis, et caro Deitatis.

Mens igitur Christiana, fugax mendacii, discipula
veritatis, evangelica utere fidenter historia, et qua
visibiliter sunt gesta per Dominum, tamquam ipsa
cum apostolis aggregata, nunc spiritali intellectu,
nunc corporeo discerne conspectu. Da homini quod
de muliere puer nascitur; da Deo quod nec con-
ceptu leditur virginitas materna, nec partu. F ormam
servi obvolutam pannis, jacentem in prasepio
cognosce ; sed annuntiatam ab angelis, declaratarq
ab elementis, adoratam a magis formam Dominl




HUITIEME SERMON SUR LE CAREME 67

méme fils de I'homme, n'est qu'un seul Spi_gneur,
qui prend la condition servile par une ‘décision de
bonté sans y étre contraint par la loi d’'une nécessite ;
c’est, en effet, par puissance qu’il est devenu humble,
par puissance qu’il est devenu passible, par puissance
qu’il est devenu mortel : car, pour détruire 'l empire
du péche et de 1a mort, il fallait tout a la fois et que
la substance par laquelle il était faible fiit susceptible
de souffrir, et que la nature par laquelle il était puis-
sant ne perdit rien de sa gloire. .

9. Ainsi donc, bien-aimés, lisant ou entendant lire
I'Evangile, vous découvrez en notre Seigneur Jésus-
Christ certains traits selon lesquels il a été en butte
aux injures, et certains autres selon lesquels il a éte
glorifié par des miracles, en sorte que, dans le méme
homme, tantot apparaissent des caractéres humains,
tantot brillent des aspects divins ; gardez-vous alors
d’imputer les uns ou les autres a une falsification,
comme si, dans le Christ, il n'y avait que la seule
humanité ou que la seule divinité; mais croyez
fidélement 1'une et I'autre, adorez humblement 'une
et I'autre, reconnaissant que rien ne divise l'unité
du Verbe et de la chair ; et, parce qu’il y eut en Jésus
des signes manifestes de la Divinité, ne regardez pas
comme faux les faits et paroles concernant son corps.
Véritables et abondants sont les témoignages de I’'une
et l'autre natures en lui; le conseil divin, dans sa
profondeur, a voulu qu’ils concourussent a faire com-
prendre que la divinité dans la chair et la chair dans
la divinité participent en tout du Verbe impassible
qui ne se sépare pas d'une chair passible.

Ame chrétienne, toi qui fuis le mensonge pour te
mettre a I'école de la vérité, tire donc profit avec foi
de T'histoire évangélique : considére tantét d’une
intelligence spirituelle, tantdt d’un regard corporel
les actions visibles du Seigneur, tout comme si tu
te trouvais toi-méme en la compagnie des Apotres.
Attribue a l’h_omme le fait qu'enfant il soit né d’une
femme; a Dieu celui que ni sa conception, ni sa
naissance n'aient viol¢ la virginité de sa mere.
Reconnais la condition d’esclave enveloppée de



68 DE QUADRAGESIMA SERMO VIII

confitere. Humanum intellige, quod non declinavit
nuptiale convivium ; divinum approba, quod aquam
convertit in vinum. Nostra tibi innotescat affectio,
cum mortuo amico fletus impenditur ; divina potentia
sentiatur, cum idem post quatriduanam jam fetidus
sepulturam, solo vocis imperio vivificatus erigitur.
Lutum de sputo et terra fieri, corporei fuit operis ;
sed illinc superlitos caci oculos illuminari, non dubium
est illius fuisse virtutis, qua quod principiis naturae
non dederat, ad manifestationem suz glorize reser-
varat. Veri est hominis fatigationem -corpoream
somni quiete relevare ; sed veri Dei est, vim s@vien-
tium procellarum prezcepti increpatione compescere.
Cibos esurientibus apponere, humanaz benignitatis
est, et socialis est animi; sed quinque panibus et
duobus piscibus quinque millia virorum, exceptis
mulieribus et parvulis, satiare, quis negare audeat
opus esse Deitatis ? qua cooperantibus secum vere
carnis officiis, et se homini, et hominem sibi inesse
monstrabat : quia non aliter in humana natura sanari
poterant originalis vulnera vetustatis, nisi de utero
Virginis carnem sibi assumente Dei Verbo, in una
eademque persona simul et caro nasceretur et Verbum.

3. Hanc, dilectissimi, incarnationis Dominica fidem,
per quam tota Ecclesia corpus est Christi, inconcusso
corde servantes, ab omnibus hereticorum jejunate
mendaciis, et ita vobis misericordiee opera credite
profutura, ita fructuose habendam continentiz puri-
tatem, si mentes vestrae nulla pravarum opinionum
contaminatione sorduerint. Abjicite exosa Domino
sapientiz mundanz argumenta, per quam nemo ad
cognitionem veritatis potuit pervenire, et hoc fixum
habete in animo, quod dicitis in Symbolo. Credite
consempiternum Patri Filium Dei, per quem facta



HUITIEME SERMON SUR LE CAREME 63

langes, couchée dans une créche; mais confesse la
condition de Seigneur annoncée par les anges, pro-
clamée par les éléments, adorée par les Mages. Comj
prends qu'il reléve de I'homme de n’avoir pas refusé
le repas nuptial ; admets qu’il est de Dieu d’y avoir
changé I'eau en vin. Reconnais en lui ros senjuments
quand il verse des larmes sur un ami défunt ; eprouve
la puissance divine quand, par le seul commandement
de sa voix, il releve vivant le méme ami, sentant déja
aprés quatre jours de sépulture. Pour faire de la boue
avec de la terre et de la salive, ce fut le corps qui
travailla ; mais que les yeux d’un aveugle, oints de
cette boue, aient été éclairés, nul doute que cela
releve de cette puissance qui avait réservé a la
manifestation de sa gloire ce qu’elle n’avait pas donné
aux principes de la nature. Il est d’'un homme véri- _
table de soulager la fatigue du corps en se reposant
par le sommeil; mais il est d'un Dieu véritable
d’apaiser d’'un ordre impératif la violence des tem-
pétes en furie. Donner 4 manger a des affameés est
le fait de I'’humaine bonté et d’un cceur soucieux
d’autrui ; mais rassasier de cinq pains et de deux
poissons cinq mille hommes, sans compter femmes
et enfants, qui oserait nier que ce soit I’ceuvre de la
Divinité ? En faisant coopérer avec elle les ser-
vices d’une chair véritable, celle-ci montrait qu’elle
était dans 'homme et que ’homme était en elle :
car la nature humaine ne pouvait étre guérie des
blessures laissées en elle par I’ancienne faute origi-
nelle que si, le Verbe de Dieu prenant pour lui une
chair du sein de la Vierge, naissaient en une seule et
méme personne et la chair et le Verbe.

3. Gardant d’'un cceur inébranlable, bien-aimés,
cette foi en l'incarnation du Seigneur, elle qui fait
de I'Eglise entiére le corps du Christ, soyez A jeun de
tous les mensonges des hérétiques ; et croyez que les
ceuvres de ‘miséricorde vous profiteront, que vous
garderez utilement la pureté de I'abstinence, a cette
condition que nulle opinion perverse ne contamine
et ne souille vos ames. Rejetez les arguments de la
sagesse du monde : ils sont en horreur au Seigneur,




69 DE QUADRAGESIMA SERMO VIII

sunt omnia, et sine quo factum est nihil, secundum
carnem quoque in fine temporum generatum. Cre-
dite hunc corporaliter crucifixum, mortuum, susci-
tatum et super altitudines c@lestium dominationum
elevatum, in Patris dextera constitutum, ad judi-
candum vivos et mortuos in eadem carne, qua as-
cendit, venturum. Hoc enim universis fidelibus Apo-
stolus praedicat, dicens : Si consurrexistis cum Christo,
qua sursum sunt querile, ubi Christus est in dextera
Det sedens ; qua sursum sunt sapile, non quae super
terram. Mortui enim eslis, et vita vesira abscondita
est cum Christo in Deo. Cum enim Christus appa-
ruerit vita vestra, tunc et vos apparebitis cum ipso in
gloria *.

4. Habentes ergo, dilectissimi, tante promissionis
fiduciam, estote non solum spe, sed etiam conver-
satione cazlestes. Et quamvis omni tempore stu-
dendum sit sanctificationi et mentis et COTpOris, nunc
tamen in istis quadraginta dierum jejuniis, sollici-
tioribus vos pietatis operibus expolite, non solum
in distribuendis eleemosynis, quz magnum habent
emendationis effectum, sed etiam in remittendis
offensionibus et peccatorum reatibus relaxandis
ut conditio quam inter se et hominem Deus posuit,
non resistat orantibus. Dicentes enim, secundum
doctrinam Domini : Dimitfe nobis debita nostra, sicut
el nos dimittimus debitoribus nostris, debemus toto
corde implere quod dicimus. Tunc enim fiet omnino
quod in consequentibus postulamus, ut et in tenta-
tionem non inducamur, et a malis omnibus libe-
remur : per Dominum nostrum Jesum Christum, qui

cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat in s@cula
seculorum. Amen.

1. Col., III, 1-4.

h &i



HUITIEME SERMON SUR LE CAREME 69

et personne n'a pu, par elle, parvenir a la connais-
sance de la vérité; mais gardez solidement dans
I'Ame ce que vous dites dans le Symbole. Croyez au
Fils de Dieu, coéternel au Pére, par qui tout a été
fait et sans qui rien n’a été fait, engendré aussi selon
la chair a la fin des temps. Croyez que, corporellement,
il a été crucifié, qu’il est mort, qu’il est ressuscité,
qu’il a été élevé plus haut que les célestes domi-
nations, qu’il a été établi a la droite du Pére, qu’il
viendra juger les vivants et les morts dans la méme
chair avec laquelle il est remonté. C’est ce que I’Apotre
préche a tous les fidéles quand il dit : « Si vous étes
ressuscités avec le Christ, recherchez les biens d’en
haut, 14 ou se trouve le Christ, siégeant a la droite de
Dieu. Ayez le gout des biens d’en haut, non de ceux de
la terre. Vous étes morts, en effet, et votre vie demeure
cachée en Dieu avec le Christ. Quand le Christ,
votre vie, se manifestera au grand jour, alors vous
aussi vous serez manifestés avec lui dans la gloire » 1.

4. Ayant donc, bien-aimés, la confiance que donne
une telle promesse, soyez célestes, non seulement d’es-
pérance, mais encore de conduite. Et s’il faut en tout
temps s’appliquer a la sanctification de I’dme et du
corps, c’est maintenant cependant, au cours de ces
quarante jours de jetne, qu’'il faut vous rendre irré-
prochables par des ceuvres de piété plus empressées,
non seulement en distribuant des aumoénes — les-
quelles ont un grand pouvoir pour notre amen-
dement — mais aussi en pardonnant les offenses et
en renonc¢ant aux griefs ; ainsi la condition que
‘Dieu a mise entre lui et I'homme ne pourra pas étre
opposée a ceux qui prient. Lorsqu’en effet nous
disons, selon I'enseignement du Seigneur : « Remettez-
nous nos dettes, comme nous-mémes remettons a4 nos
débiteurs », nous devons accomplir de tout cceur
ce que nous disons. Alors se réalisera pleinement ce
qui est I'objet des demandes suivantes : que nous
ni¢ Soyons pas soumis 4 la tentation et que nous soyons
délivrés de tout mal ; par notre Seigneur J esus-Christ,
qui, avec le Pére et I'Esprit-Saint, vit et régne dans
les siécles des siecles. Amen.

49. Léon le Grand, 9




70 DE QUADRAGESIMA SERMO IX

34
(XLVII)

DE QUADRAGESIMA SERMO IX

1. In omnibus, dilectissimi, solemnitatibus Chris-
tianis non ignoramus paschale sacramentum esse
preecipuum, cui condigne et congrue suscipiendo
totius quidem nos temporis instituta preformant ;
sed devotionem nostram praesentes vel maxime dies
exigunt, quos illi sublimissimo divine misericordise
sacramento scimus esse contiguos. In quibus merito
a sanctis apostolis per doctrinam Spiritus sancti
majora sunt ordinata jejunia, ut per commune con-
sortium crucis Christi etiam nos aliquid in eo quod
propter nos gessit ageremus, sicut Apostolus ait :
Si compalimur, et conglorificabimur?!. Certa atque
secura est exspectatio promissa beatitudinis, ubi est
participatio Dominice passionis. Nemo non est, dile-
ctissimi, cui per conditionem temporis societas hujus
glorie denegetur, tamquam tranquillitas pacis vacua
sit occasione virtutis. Apostolus enim predicat,
dicens : Omnes qui pie volunt vivere in Christo, perse-
cutionem patientur * ; et ideo numquam deest tribu-
latio persecutionis, si numquam desit observantia
pietatis 3. Dominus ipse in exhortationibus suis dicit :
Qui non accipil crucem suam, et sequifur me, non est
me dignus *; nec dubitare debemus hanc vocem non

1. Cf. Rom., VITI, 17.

2. II Tim., 111, 12.

3. Cf. supra, 1¢* sermon pour le caréme, p. 28, la note renvoyant a I'article
de Ign. CArTON sur les sens du mot observantia chez saint Léon. Il désigne
ici la pratique générale de la religion.

4. Matth., X, 38.



NEUVIEME SERMON SUR LE CAREME 70

34
(XLVII)

NEUVIEME SERMON SUR LE CAREME

SoMmaire. — 1. La vie présente est une tentation ; s’armer de la
croix du Christ pour étre victorieux. — 2. Prendre garde aux
fausses doctrines touchant I'incarnation du Verbe. — 3. Exhor-
tation aux vertus, et surtout au pardon des injures.

1. Parmi toutes les solennités chrétiennes, bien-
aimés, nous n’ignorons pas que la premiere place
revient au mystere pascal ; c’est a le recevoir digne-
ment et convenablement que nous disposent les
institutions de I’année entiére. Cependant les jours
présents réclament, et au plus haut point, notre
dévotion, car nous les savons trés proches de ce
sacrement infiniment sublime de la divine miséri-
corde. En ces jours donc, des jelines majeurs ont été
a juste titre décrétés par les saints Apoétres sous
Iinspiration du Saint-Esprit, afin que, prenant notre
part de la croix du Christ, nous fassions, nous aussi,
quelque chose dans ce qu’il a fait pour nous, selon
ces paroles de I’Apétre : « Si nous souffrons avec lui,
nous serons aussi glorifiés avec lui » 1. Siire et certaine
est I'attente de la béatitude promise, 1a ou 'on par-
ticipe & la passion du Seigneur. Il n’est personne,
bien-aimés, que les conditions du temps ou il vit
empéchent d’'avoir part A cette gloire, comme si la
tranquillit¢ de la paix était vide d’occasions de
vertu. L’Apotre, en effet, nous apprend que «tous
ceux qui veulent vivre pieusement dans le Christ
souffriront persécution »2; et c’est pourquoi jamais
ne manquera I'épreuve de la persécution, si jamais
ne manque I'exercice de la piété3, Le Seigneur lui-
méme nous exhorte en ces termes : « Qui ne prend
Pas sa crolx et ne me suit pas n’est pas digne de moj »4,
Et, n’en doutons pas, cette parole s’adresse non seu-




71 DE QUADRAGESIMA SERMO IX

solum ad discipulos Christi, sed ad cunctos fideles,
totamque Ecclesiam pertinere, qu salutare suum
in his qui aderant universaliter audiebat. Sicut ergo
totius est temporis pie vivere, ita totius est temporis
crucem ferre : qua merito unicuique sua dicitur,
quia propriis modis atque mensuris ab unoquoque
toleratur. Unum nomen est persecutionis, sed non
una est causa certaminis, et plus plerumque periculi
est in insidiatore occulto quam in hoste manifesto.
Beatus Job alternantibus bonis ac malis mundi hujus
eruditus pie veraciterque dicebat : Nonne {tentatio
est vita hominis super terram'? quoniam non solis
doloribus corporis atque suppliciis anima fidelis
impetitur, verum etiam salva incolumitate mem-
brorum, gravi morbo urgetur, si carnis voluptate
mollitur. Sed cum caro concupiscit adversus spi-
ritum, spiritus autem adversus carnem 2, prasidio
crucis Christi mens rationalis instruitur : nec cupi-
ditatibus noxiis illecta consentit, quoniam conti-
nentiz clavis et Dei timore transfigitur. In bono ergo
proposito constitutis inimicitiee dissimilium diabolo
instigante non desunt, et facile in odia prorumpunt,
quorum improbi mores detestabiliores fiunt compara-
tione rectorum. Iniquitas cum justitia non habet
pacem ®, temperantiam odit ebrietas, falsitati nulla
est cum veritate concordia ; non amat superbia man-
suetudinem, petulantia verecundiam, avaritia largi-
tatem : et tam pertinaces habet diversitas ista con-
flictus, ut etiamsi exterius conquiescat, ipsa tamen
piorum cordium penetralia inquietare non desinat ;
ut verum sit quod qui voluerint in Christo pie vivere,

1. Job, VII, 1.
2. Cf, Gal,, V, 17.
3. Cf. 11 Cor., VI, 15.



NEUVIEME SERMON SUR LE CAREME 71

lement aux disciples du Christ, mais a tous les fidéles
et A I'Lglise universelle qui entendait alors tout |
entiére en ceux qui éfaient la présents les conditions
de son salut. Comme il est donc de tous les temps de
vivre pieusement, ainsi est-il de tous les temps de
porter la croix, cette croix qu’a juste titre chacun
peut dire sienne, car elle est portée par chacun sui-
vant des modes et des mesures qui lui sont propres.
La persécution n’a qu'un nom, mais la cause du com-
bat est multiple, et, bien souvent, il'y a plus de danger
dans un traitre caché que dans un ennemi manifeste.
Le saint homme Job, instruit par la succession des
biens et des maux en ce monde, disait en toute piété
et vérité : « La vie de I’homme sur la terre n’est-elle
pas une tentation ?»' Ce n’est pas seulement, en
effet, par les douleurs et les supplices du corps que
ame fidéle est attaquée : mais aussi, sans que I'inté-
grité de ses membres soit entamée, une grave maladie
la menace quand elle est amollie par la volupté de la
chair. Cependant, lorsque la chair convoite contre
I’esprit, I'esprit contre la chair?, I'ame raisonnable
est armée du secours de la croix du Christ ; et elle ne
consent pas aux coupables désirs qui la sollicitent,
parce qu’elle est transpercée des clous de la conti-
nence et de la crainte de Dieu. A ceux qui se sont
établis dans un bon propos, le diable ne manque donc

as de susciter I'hostilité de ceux qui ne leur res-
semblent pas; et facilement ces hommes déchainent
leur haine, dont les mceurs répréhensibles paraissent
plus détestables encore, comparées & celles des justes.
L’iniquité n’est jamais en paix avec la justice?,
Iivresse déteste la tempérance, le mensonge ne peut
s’accorder avec la vérité ; I’'orgueil n’aime pas la dou-
ceur, ni I'impudence la retenue, ni I’avarice la libéra-
lité : cette opposition donne naissance a des conflits
si opiniatres que, méme si, extérieurement, elle laisse
les choses en repos, elle ne cesse pourtant pas de jeter
le trouble au plus profond des ccoeurs des fideles ;
ainsi est-il vrai que « tous ceux qui veulent vivre pieu-
sement dans le Christ souflriront persécution »;
ainsi est-il vrai aussi que la vie présente est tout

A ™

_+‘4




72 DE QUADRAGESIMA SERMO IX

persecutionem palientur, et verum sit quod omnis
haec vita tentatio est. Ipsis experimentis suis unus-
quisque fidelis edoctus, Christi cruce armetur, ut
Christo dignus habeatur.

2. Per istum vero agonem, dilectissimi, ad preemia
a®terna tendentibus, in eo maxime diaboli insidiatur
astutia, ut quorum pervertere non potest probi-
tatem, subruat fidem. In aliam enim transfertur viam,
quisquis a confessione veritatis abducitur, totusque
ejus cursus abscessio est, et tanto erit morti vicinior,
quanto fuerit a catholica luce longinquior. Quod etiam
in diebus nostris per suam patiuntur incuriam, qui
de spiritu olim destructi erroris olimque damnati
veterem isaniam conceperunt, qui geminam in Christo
audent negare naturam, aut non suscepta carnis
scilicet veritate, aut in carnem Deitate conversa ;
ut aut secundum Manicha@um nulla ejus sit resurrectio,
cujus nulla est passio, aut secundum Apollinarem
1psa Deitas Verbi mutabilis, ipsa sit facta passibilis?.
Hoc autem sentire, hoc auribus Christiana plebis
ingerere, quid aliud est, quam ipsa religionis nostrae
fundamenta convellere, et quod verus Filius Dei,

1. L’opinion des apollinaristes n’a pas encore été abordée par saint
Léon dans les sermons qui nous occupent ; il en avait cependant parlé déja
dans le 4¢ sermon pour Noél, 5 (« Sources Chrétiennes », 22, p. 109). Cette
hérésie dérive d’Apollinaire, évéque de Laodicée vers 361, mort vers 390.
Ardent défenseur du dogme de Nicée, il ne put concevoir cependant que
I'humanité et la divinilé pussent, en s’unissant, faire du Christ un étre
unique ; il fut donc amené 4 mutiler en Jésus 'humanité, d’abord en lui
refusant une ame, dont le Verbe divin aurait tenu lieu, ensuite en limitant
cette substitution a I'ame spirituelle, le nols, selon la division trichotomiste
des anciens. Il en résultait qu'il n'y avait en Jésus qu’une seule nature con-
crete, celle du Verbe, que son incarnation était entendue au sens le plus
étroit, se bornant a la chair, et que la rédemption n'était que partielle et
limitée 4 la chair et a I’ame sensible. Certains apollinaristes poussérent les
doctrines du maitre jusqu’a leurs plus exirémes conséquences; en parti-
culier, celle que préte a celui-ci saint Léon n’a pas été professée par lui, 4
savoir que la divinité du Verbe aurait souflert dans la chair.

Apollinaire fut condamné une premiére fois par un synode d’Alexandrie




NEUVIEME SERMON SUR LE CAREME 72

entiére une tentation. Que le fidele instruit par sa
propre expérience s’arme donc de la croix du Christ -
afin d’étre reconnu digne du Christ. _

2. Quant 4 ceux qui s'efforcent de parvenir par ce
combat aux éternelles récompenses, hien-aimés, 1'as-
tuce du démon leur dresse tout spécialement ses
piéges dans le dessein de saper leur foi, puisqu’il
ne peut corrompre leur vertu. Quiconque, en effet,
est entrainé hors de la confession de la vérité se

trouve déplacé sur une autre route et toute sa marche

ne peut que I'éloigner davantage : il se rapprochera

d’autant plus de la mort qu’il sera plus loin de la
lumiére catholique. Cela, méme de nos jours, certains
I’éprouvent par la faute de leur insouciance, qui, dans
I'esprit d’une erreur autrefois détruite et autrefois
condamnée, ont concu une doctrine insensée, quoique
ancienne : ils osent nier la double nature du Christ,
disant, soit qu’il n’aurait pas pris de chair véritable,
soit que la divinité aurait été changée en chair :
ainsi, ou bien, selon Mani, il n’y aurait pas eu résur-
rection de celui qui n’aurait pas subi de passion ; ou
bien, selon Apollinaire, la divinité d’'un Verbe chan-
geant serait devenue elle-méme passible!. Mais
penser cela, le proposer aux oreilles du peuple chré-
tien, qu’est-ce autre chose que renverser les bases
mémes de notre religion et nier que le vrai Fils de
Dieu soit un vrai fils d’homme ? Or c’est sur cette

en 362 et, ensuite, par plusieurs conciles, dont le 2¢ de Constantinople en
381. Au Concile de Rome de 377, le pape Damase énongcait ainsi ’argument
essentiel & opposer 4 sa doctrine : « Quod si utique imperfectus homo sus-
ceptus est, imperfectum Dei munus est, imperfecta nostra salus, quia non
est totus homo salvatus. » (Damasi Epist., 11, fragm., 11 : P. L., XIII, 352).
C’est ce qu’en termes plus concis, saint Grégoire de Nazianze et saint Cyrille
d’Alexandrie exprimaient presque identiquement : « Ce qui n’est pas assumé
n’est pas guéri » (GREG. Naz., letfre CI a Cledonius ; P. G., XXXVII, 181) ;
« (?e qui n'est pas assumé n’est pas sauvé » (CYR. ALEX, Commenh;ire d;
saint Jean, X1I, 27 ; P. G., LXXI1V, 89). Sur I’apollinarisme, cf. C. E. Ra-
VEN, Apollinarianism, Cambridge, 1923 ; articles de G. BARDY duus-l'e;l—
cyclopédie « Catholicisme », I, 706 ss. et de R. AIGRAIN dans le DHGE
962-98. ‘ J‘,

Dans les erreurs que salnt Léon combat ici, tant celle des manichéens que
celle des apollinaristes, ’humanité du Sauveur était tronquée incomplélte
et, par conséquent, fictive ; la rédemption humaine manquait d‘e tondement:



73 DE QUADRAGESIMA SERMO IX

verus sit filius hominis, denegare ? In quo solo est
humani generis restitutio testificata per legem,
promissa per Prophetas, et omnibus veteris Testa-
menti significationibus nuntiata : ut magnum illud
et saeculis omnibus profuturum divine misericordiae
sacramentum, quod sxpe et diu fuerat significatum,
in prastituto tempore non dubitaretur impletum.
Unde licet, ex quo Verbum caro factum est, ita in
Christo Dei atque hominis una persona sit, ut in
nullis actionibus fiat natura utriusque divisio; studet
tamen evangelica veritas ipsum quem Dei Filium
pradicat, s@®pissime filium hominis profiteri : ut
quamvis ea qua disseruntur, alia sint humanitatis,
alia Deitatis, sub nomine tamen filii hominis utraque
memorentur : ne fides Dominum Jesum Christum
natum ex Maria Virgine, Deum simul atque hominem
creditura, cunctetur fateri aut in Deo humanitatem,
aut in homine Deitatem ; ut et in Verbo suscepti
hominis vera sit humilitas, et in carne suscipientis
Dei vera majestas. .

3. Hmzc, dilectissimi, per occasionem paschalis
festi, cui puritatem cordium preparare debemus,
de incarnatione Verbi perstrinxisse sufficiat, quoniam
aliquoties hinc instructos vos esse meministis. Nunc
devotionem vestram de eo, quod tempus poscit,
admoneo ut sanctum ac salubre jejunium operibus
pietatis ornetis. Et quia pro indulgentia maxime labo-
randum est delictorum, indubitabilem vobis divinam
misericordiam promittatis, si ipsi quoque circa sub-
ditos vestros omnem offensam transtuleritis ad
veniam. Placidos enim atque concordes ad tantam
festivitatem decet Dei populos convenire : ut seve-
ritas ultionum, qua nunc etiam in publicis judiciis
relaxatur, multo magis in Christianorum cordibus



NEUVIEME SERMON SUR LE CAREME 73

seule vérité que repose la restauration du genre
humain, attestée par la Loi, promise par les pro-
phétes et annoncée par tous les symboles de I’Ancien
Testament : tellement que personne ne peut douter
que ce grand mystere de la divine miséricorde, ap-
pelé a profiter a tous les siecles, apres avoir été long-
temps et fréquemment préfiguré, ne se soit réalisé
au temps fixé d’avance. Aussi, le Verbe s’étant fait
chair, il n’y a dans le Christ qu'une seule personne,

Dieu et homme, a tel point qu'en aucune action il

n’'y a division des deux natures; cependant I'Evan-
gile de vérité prend bien soin d'appeler tres souvent
fils de 'homme celui-la méme qu’il proclame Fils de
Dieu : bien que, parmi les choses racontées, les unes
soient propres 4 '’humanité, les autres a la divinité,
il les rappelle pourtant toutes sous le nom du Fils de
I’homme ; car on pouvait craindre qu'une foi tenue
a croire que le Seigneur Jésus-Christ, né de la Vierge
Marie, est en méme temps Dieu et homme, n’hé-
sitdit & confesser soit I’humanité en Dieu, soit la
divinité en ’homme, alors que se trouvent, et dans
le Verbe, 'humilité vraie de I'humanité assumeée,
et dans la chair, ]a majesté vraie de Dieu qui l'as-
sume,

3. A T'occasion de la féte pascale, bien-aimés, en
vue de laquelle nous devons purifier nos cceurs, nous
avons ainsi abordé ces questions touchant I'incar-
nation du Verbe; mais cela suffira, puisque vous
n’'oubliez pas linstruction que vous avez recue
plusieurs fois 4 ce sujet. A présent, j'exhorte votre
giéyotmn_, comme ce temps le demande, 4 orner ce
jeune saint et salutaire des ceuvres de la piété. Et
puisqu’il faut surtout travailler pour obtenir le
pardon des fautes, promettez-vous a vous-mémes
sans doute possible, la divine miséricorde, si, de votre
cpte, en ce qul concerne vos subordonnés, vous trans-
férez toute offense au crédit du pardon. Il convient,
en effet, que le‘s peuples de Dieu s’assemblent pour
une si g'rz}nde féte en paix et concorde ; si la sévérité
des punitions se reldche & présent dans les jugements
publics, combien plus doit-elle s’adoucir dans les

i
i

4
4 |
?




74 DE QUADRAGESIMA SERMO X

mitigetur, quia ad hoc potius intenta debet esse cura
sanctorum, ne ullus algeat, ne ullus esuriat, ne quis
inopia deficiat, ne quis merore tabescat, ne aliquem
vincula obstrictum, ne aliquem habeat carcer in-
clusum. Quantalibet enim existant caus@ offensionis,
ab homine tamen in hominem, non tam delicti
magnitudo quam natura est cogitanda communio ;
ut de judicio quo alterum judicat, misericordiam Dei
judicantis obtineat. Beali enim misericordes, quo-
niam ipsorum miserebitur Deus® : qui vivit et regnat
in secula seculorum. Amen.

35
(XLVIII)

DE QUADRAGESIMA SERMO X

1. Inter omnes, dilectissimi, dies quos multis modis
honorabiles habet Christiana devotio, nullus est
excellentior festivitate paschali, per quam in Ecclesia
Dei universarum solemnitatum dignitas consecratur.
Siquidem etiam ipsa Domini ex matre generatio
huic est impensa sacramento ; nec alia fuit Dei Filio
causa nascendi, quam ut cruci posset affigi. In utero
enim Virginis suscepta est caro mortalis; in carne
mortali completa est dispositio passionis ; effectumque
est ineffabili consilio misericordiz Dei, ut esset nobis
sacrificium redemptionis, abolitio peccati, et ad
@ternam vitam initium resurgendi. Considerantes

1. Matth,, V, 7.



DIXIEME SERMON SUR LE CAREME 74

coeurs chrétiens ; les saints, en effet, doivent avoir

surtout souci que nul n’ait froid, que nul n’ait faim,.

ue nul ne succombe de misére, que nul ne soit ac-
cablé de tristesse, que nul ne soit chargé de chaines,

ue nul ne soit retenu en prison. Si forts que puissent
étre les griefs, ils ne sont jamais que d’homme a
homme : ne pensons pas tant a4 la grandeur de la
faute qu’a la communauté de nature ; ainsi chacun,
selon le jugement dont il juge son prochain, trouvera
miséricorde auprés de Dieu qui le jugera : « Heu-
reux, en effet, les miséricordieux, parce que Dieu aura
pour eux miséricorde »!. Lui qui vit et regne dans les
siécles des siécles. Amen.

35
(XLVIII)

DIXIEME SERMON SUR LE CAREME

SomMAIRE. — 1. Se préparer a la solennité pascale. — 2. Craindre
les attaques du démon et de ses suppots. — 3. Excellence de la
charité par-dessus toutes les vertus. — 4. Le pardon des injures.
— 5. L’aumdne. -

1. Parmi tous les jours de I'année que la dévotion
chrétienne honore de fagons variées, il n'en est pas,
bien-aimés, qui dépasse en excellence la féte pascale,
car celle-ci consacre dans I'Eglise de Dieu la dignité
de toutes les solennités. Oui, méme la naissance
maternelle du Seigneur avait pour fin ce mystére ; et
le Fils de Dieu n’eut pas d’autre raison de naitre (’que

celle de pouvoir étre cloué sur la croix. Dans le sein ||

de la Vierge, en effet, fut prise une chair mortelle -
dans cette chair mortelle fut réalisée I’économie de
la passion; et ainsi advint-il, par un dessein inef-
fable de la miséricorde de Dieu, que celle-ci fut pour




75 DE QUADRAGESIMA SERMO X

autem quid per crucem Domini adepta est univer-
sitas mundi, cognoscimus ad celebrandum Pasch
diem merito nos quadraginta dierum jejunio pree-
parari, ut digni possimus divinis interesse mys-
teriis. Non enim summos tantum antistites, aut secundi
ordinis sacerdotes, nec solos sacramentorum mini-
stros!, sed omne corpus Ecclesi®, universumque
fidelium numerum, ab omnibus contaminationibus
oportet esse purgatum, ut templum Dei, cui funda-
mentum est ipse fundator, in omnibus lapidibus spe-
ciosum, et in tota sui parte sit lucidum. Nam si
regum @®des et sublimiorum praetoria potestatum
omni ornatu rationabiliter excoluntur, ut excel-
lentiora sint eorum domicilia quorum ampliora sunt
merita, quanto opere @dificandum, quanto est ho-
nore decorandum Deitatis ipsius habitaculum !
Quod licet inchoari et perfici sine suo auctore non
possit, habet tamen ab @dificante donatum, ut etiam
labore proprio querat augmentum?® Viva enim
rationabilisque materies ad exstructionem templi
hujus assumitur; et per spiritum gratie ut voluntarie
in unam compagem congruat incitatur. Qua ideo
dilecta, ideo quasita est, ut et ipsa ex non quarente
quaerens, et ex non diligente sit diligens, dicente
beato Joanne apostolo : Nos ergo diligamus invicem,
quia Deus prior dilexit nos® Cum igitur et omnes

1. Hiérarchie des évéques, des prétres et des diacres; I'énumération se
retrouve presque dans les mémes termes dans I’admonition du Pontifical
romain avant 'ordination des prétres : « Hac certe mira varietate Ecclesia
sancta circumdatur, ornatur et regitur : cum alii in ea Pontilices, alii minoris
ordinis Sacerdotes, Diaconi et Subdiaconi, diversorum ordinum viri conse-
crantur ; et ex multis, et alterne dignitatis membris unum Corpus Christi
efficitur, » Aprés la mention des différents ordres, I’évocation du corps du
Christ suit naturellement dans ce texte, comme dans celui de saint Léon,
Notons que les mots rappelés du Pontifical ne remontent qu'a Durand de
Mende, qui, au x1me siécle, compila, comme on le sait, des documents litur-
giques trés divers pour en composer un Pontifical &4 son usage ; ce dernier



DIXIEME SERMON SUR LE CAREME 79

nous sacrifice rédempteur, abolition du péché et
prémices de résurrection pour I'éternelle vie. Or, si
nous considérons ce que I'univers a regu par la croix
du Seigneur, nous reconnaitrons que, pour célébrer
le jour de Paques, il est juste de nous préparer par
un jetine de quarante jours, afin de pouvoir participer
dignement aux divins mysteres. Ce ne sont pas, en
effet, seulement les pontifes de 1'ordre le plus éleve,
ou les prétres de second rang, ou les seuls ministres
des sacrements !, mais le corps entier de I'Eglise et
I'universalité des fideles qui doivent se purifier de
toutes souillures, afin que le temple de Dieu, dont le
fondement est son fondateur lui-méme, soit beau dans
toutes ses pierres et lumineux dans toutes ses parties.
Car si I'on a raison d’orner de toutes les parures les
palais des rois et les prétoires des chefs les plus élevés,
en sorte que les plus méritants aient aussi les demeures
les plus distinguées, avec quel soin ne faut-il pas
édifier, avec quel honneur décorer le lieu ou la Divi-
nité elle-méme habite! Sans doute ne peut-on ni
entreprendre, ni achever cette demeure sans que son
Auteur y concourre ; pourtant celui qui I'a édifiée
lui a encore accordé de pouvoir rechercher son accrois-
sement par son propre travail 2. C’est, en effet, d'un
matériau vivant et raisonnable que I'on se sert pour
la construction de ce temple, et c’est de I'Esprit de
grace qu’il est animé pour s’assembler volontairement
en un seul tout ; matériau aimé, matériau recherché,
pour qu’a son tour il cherche, lui qui ne cherchait
pas, et qu'il aime, lui qui n’aimait pas, selon la
parole du bienheureux apotre Jean : « Quant a nous,
aimons en retour, puisque Dieu nous a aimés le pre-
mier » 8, Done, puisque tous les fideles ensemble et

eut un grand succés et devint par la suite le Pontifical de I'Eglise romaine.
Cf. ANDRIEU, Le Pontifical Romain au moyen dge, Cité du Vatican, 1940,
t. 111, Avant-propos et chap. I de I'Introduction.

2. Saint Léon décrit avec sa précision coutumiére la collaboration de Dieu
et de I'homme dans I'ceuvre de notre sanctification. Cf. I'article déja cité du
R. P. HERVE DE L’INCARNATION, O. C. D., La grdce dans I'euvre de saint
Léon le Grand, p. 195 ss.

3. I Jean, IV, 19.




76 DE QUADRAGESIMA SERMO X

simul et singuli quique fidelium unum idemque Dei
templum sint, sicut perfectum hoc in universis, ita
perfectum debet esse in singulis : quia etsi non eadem
est membrorum omnium pulchritudo, nec in tanta
varietate partium meritorum potest esse parilitas,
communionem tamen obtinet decoris, connexio cari-
tatis. In sancto enim amore consortes, etiamsi non
lisdem utuntur gratia@ beneficiis, gaudent tamen
invicem bonis suis, et non potest ab eis extraneum
esse quod diligunt, quia incremento ditescunt pro-
prio, qui profectu laetantur alieno.

2. In hac, dilectissimi, unitate sanctorum, ubi idem
amatur, idem diligitur, idemque sentitur, nec superbis
locus est, nec invidis, nec avaris, et quidquid est illud
quo aut vanitas gloriatur, aut ira s®vit, aut luxuria
lascivit, non in Christi feedere, sed in diaboli parte
censetur, longeque a sedibus pietatis excluditur. Fre-
mit itaque innocentie adversarius et pacis inimicus,
et quia ipse in verifale non stetit', totamque natura
sue gloriam, dum superbit, amisit, dolet hominem
Dei misericordia reparari, et in ea bona qua ipse
perdidit introduci 2. Nec mirum si peccati auctor
probitate recte agentium cruciatur, et eorum quos
dejicere non potest stabilitate torquetur : quando-
quidem etiam inter homines reperiuntur qui opera
hujus malignitatis imitentur. Multi enim, quod dolen-
dum est, profectibus uruntur alienis; et quia virtu-
tibus vitia displicere noverunt, armantur in eorum
odium quorum non sequuntur exemplum. Servi
autem Dei et discipuli veritatis etiam dissimiles sui

1. Cf. Jean, VI1II, 44.

2. De méme Saint AMBROISE : « Invidi® causa beatitudo hominis in para-
diso positi, et ideo quoniam ipse diabolus acceptam gratiam tenere non
potuit, invidit homini, eo quod figuratus e limo, ut incola paradisi esset,



DIXIEME SERMON SUR LE CAREME 76

chacun en particulier sont un seul et méme temple de
Dieu, il faut que celui-ci soit parfait en chacun comme
il doit étre parfait dans I’ensemble ; car, méme si la
beauté n’est pas égale dans tous les membres, ni les
mérites pareils dans une si grande variété des parties,
le lien de la charité obtient cependant la communion
dans la beauté. Ceux qu'un saint amour associe,
méme s’ils ne participent pas aux mémes dons de la
grace, se réjouissent pourtant mutuellement de leurs
biens, et ce qu’ils aiment ne peut leur étre étranger,
car c’est accroitre ses propres richesses que de trouver
sa joie dans le progres des autres.

2. Bien-aimés, dans cette unité des saints, ou tous
sont épris de la méme chose, tous aiment la méme
_chose, tous ont le méme sentiment, il n'y a place ni
pour les superbes, ni pour les envieux, ni pour les
avares ; tout ce dont la vanité peut se glorifier, ou la
colére s’irriter, ou la luxure s’amuser, tout cela
ne reléve pas de l'alliance du Christ, mais du parti
du diable, et est rejeté loin des demeures de la piété.
Aussi I’adversaire de I'innocence et l'ennemi de la
paix frémit-il de rage ; lui qui n’a pas persévéré dans
la vérité!, et a perdu par son orgueil toute la gloire
propre a sa nature, souffre de voir ’homme restauré
par Ja miséricorde de Dieu et introduit dans ces biens

que lui-méme a perdus 2 Et il n’est pas surprenant ;

que I'auteur du péché soit torturé par la loyauté de
ceux qui agissent avec rectitude et mis au supplice
par la persévérance de ceux qu’il ne peut jeter bas,
quand, méme parmi les hommes, il s’en trouve pour

gy

imiter les ceuvres de cette méchanceté. Beaucoup,

en effet, chose lamentable, se consument de dépit
en voyant les progres des autres, et, sachant que les
vices déplaisent aux vertus, s’arment de haine contre
ceux dont ils ne suivent pas I'exemple. Mais les ser-
viteurs de Dieu et les disciples de la vérité aiment
méme ceux-1a qui sont différents d’eux et c’est aux

electus est. Considerabat enim diabolus quod ipse qui fuisset superioris
nature in hec secularia et mundana deciderat, homo autem inferioris
nature sperabat sterna. » (In Ps. XXXVII enarral, 21 ; P. L., X1V, 1019)




77 DE QUADRAGESIMA SERMO X

diligunt, et bellum vitiis potius quam hominibus
indicunt, nulli malum pro malo reddentes?, sed correc-
tionem peccantium semper optantes. Pulchrum enim
valde est, et divine benevolentie comparandum, sui
quemque in altero meminisse, et amare propriam
etiam in hoste naturam. Siquidem plurimos novimus
in optimos mores transiisse de pessimis, ex ebriosis
sobrios, ex crudelibus misericordes, ex rapacibus
largos, ex incontinentibus castos, ex ferocibus factos
esse tranquillos. Dicente autem Domino : Non veni
vocare justos, sed peccaltores® mnulli Christiano quem-
quam odisse permittitur, quia nemo nisi in remissione
peccatorum salvatur; et quos viles fecit carnalis
sapientia, nescimus quam pretiosos spiritalis factura
sit gratia.

3. Sit ergo sanctus Dei populus, sit benignus
sanctus, ut declinet prohibita; benignus, ut faciat
imperata. Quamvis enim magnum sit habere fidem
rectam sanamque doctrinam, et multa laude digna
sit circumcisio gule, lenitas mansuetudinis, puritas
castitatis, nude sunt tamen omnes sine caritate vir-
tutes, nec potest dici in qualibet morum excellentia
fructuosum quod non dilectionis partus ediderit.
Unde in Joannis Evangelio Dominus dicit : In hoc
cognosceni omnes quia mei discipuli eslis, si dilec-
tionem habuerilis ad invicem ® et in ejusdem apostoli
Epistola legitur : Carissimi, diligamus invicem, quo-
niam caritas ex Deo est, et omnis qui diligil, ex Deo
natus est el cognoscit Deum : et qui non diligif, non
novit Deum, quoniam Deus cartlas est *. Discutiant ergo

1. Cf. Rom., XTI, 17.
2. Matth., IX, 13.
3. Jean, XIII, 35.
4. I Jean, IV, 7-8.



DIXIEME SERMON SUR LE CAREME 77

vices plutot qu'aux hommes qu’ils déclarent la guerre,
ne rendant a personne le mal pour le mal’!, mais
désirant toujours 'amendement des pécheurs. Il est
tres beau, en effet, et digne d’étre comparé a la bonté
de Dieu, de voir quelqu'un se souvenir de lui-méme en
autrui et aimer sa propre nature jusque dans un
ennemi. Car nous en connaissons plusieurs qui sont

assés d’'une vie détestable 4 une conduite excel-
lente, qui, d’ivrognes, sont devenus sobres, de
cruels miséricordieux, de rapaces généreux, d’incon-
tinents chastes, de féroces pacifiques. Si le Seigneur
a dit : « Je ne suis pas venu appeler les justes, mais les
pécheurs » 2, il n’est pas permis & un seul chrétien de
hair qui que ce soit, car personne ne trouve le salut
que dans le pardon des péchés ; et ceux qu’une sagesse
charnelle a rendus méprisables, nous ne savons pas
jusqu’a quel point la grace de I’Esprit peut les rendre
précieux.

3. Que le peuple de Dieu soit donc saint, qu’il
soit bon : saint pour fuir ce qui est défendu, bon pour
faire ce qui est commandé. C’est une grande chose,
certes, d’avoir une foi correcte et une saine doctrine,
et il est trés louable de circoncire la gloutonnerie, de
montrer une tendre bonté et une chasteté pure;
pourtant toutes les vertus sont comme nues sans la
charité et, dans une vie, si excellente soit-elle, on ne
peut dire fécond ce que I'amour n’a pas enfanté.
Aussi le Seigneur dit-il dans 1’évangile de Jean
«C’est & 'amour que vous aurez les uns pour les autres
que tous reconnaitront que vous étes mes disciples » 3 ;
et, dans I'épitre du méme apétre, on lit : « Mes bien-
aimés, aimons-nous les uns les autres, car ’amour
vient de Dieu, et quiconque aime est né de Dieu et
connait Dieu; qui n’aime pas, n’a pas connu Dieu,
car Dieu est amour » %. Que les fidéles scrutent donc
lc;ur ame, et soumettent & un examen sincere les sen-
timents intimes de leur ceeur : s’ils trouvent en bonne
place dans leur conscience quelque chose qui vienne
df;s fruljcs de la charité, qu’ils ne doutent pas que
Dieu soit en eux, et qu'ils se montrent plus larges
encore dans les ceuvres d’une persévérante misé-

49. Léon le Grand 10

4



78 DE QUADRAGESIMA SERMO X

se fidelium mentes, et intimos sui cordis affectus
vera examinatione dijudicent; ac si repositum aliquid
in conscientiis suis de fructibus caritatis invenerint,
Deum sibi inesse non dubitent, et ut magis magisque
tanti hospitis sint capaces, fiant perseverantis mise-
ricordiz operibus ampliores. Si enim dilectio Deus
est, nullum habere debet terminum caritas, quia nullo
potest claudi fine Divinitas.

4. Ad exercendum igitur, dilectissimi, caritatis
bonum !, quamvis tempus omne sit congruum, pree-
sentes tamen dies specialius cohortantur : ut qui
Pascha Domini cupiunt cum animi et corporis san-
ctificatione suscipere, hanc maxime gratiam 2 conentur
acquirere, qua et omnium continetur summa virtutum
et multitudo tegitur peccatorum 3. Et ideo cele-
braturi illud eminens super omnia sacramentum,
quo iniquitates nostras Jesu Christi sanguis abo-
levit, misericordi@ primitus hostias preparemus ;
ut quod nobis bonitas Dei contulit, nos quoque eis
qui in nos peccavere prestemus. In oblivionem mit-
tantur injuriee, supplicium jam nesciant culp, et a
vindictze metu omnes subditorum absolvantur offensz.
Neminem teneant claustra pznalia, nec in custodiis
tenebrosis tristes reorum gemitus perseverent *. Si
quisquam tales pro aliquo delicto obnoxios tenet,
peccatorem se esse non dubitet ; et ut indulgentiam
ipse accipiat, gaudeat se invenisse cui parcat, ut cum
secundum doctrinam Dei dicimus : Dimitte nobis debita
nostra sicul et nos dimitlimus debitoribus nostris,
non ambigamus per nostra orationis formam, divinam
nos obtinere clementiam.

1. Usant de la méme expression, saint BeNoir parlera dans sa Reégle du
bonum oboedientieze (Reg. Mon., cap. LXXI).

2. Nous traduisons ainsi le mot grafia qui implique ici le sens de vertu
rendant agréable a4 Dieu.



DIXIEME SERMON SUR LE CAREME 7 78

ricorde, afin d’étre de plus en plus aptes & recevoir
un tel hote. Si, en effet, Dieu est amour, 'amour ne
peut avoir de bornes, puisqu’aucune limite ne peut
enfermer la Divinité.

4. Tous les temps sont bons, il est vrai, bien-aimés,
pour pratiquer le bien de la charité!; pourtant les
jours présents nous y invitent plus instamment : sl
nous aspirons a recevoir la Paque du Seigneur avec
une dme et un corps sanctifiés, effor¢ons-nous surtout
d’acquérir cette perfection ? qui tient uni I’ensemble
de toutes les vertus et couvre la multitude des
péchés 3. Sur le point donc de célébrer ce mystere
qui dépasse tous les autres, par lequel le sang de Jésus-
Christ a aboli nos iniquités, préparons en premier lieu
des hosties de miséricorde : ce que la bonté de Dieu
nous a octroyé, donnons-le 4 notre tour a ceux qui
ont péché contre nous. Jetons dans I’oubli les injures,
faisons que les fautes ignorent désormais tout sup-
plice et que les offenses de nos subordonnés soient
libérées de la crainte du chatiment. Que personne
ne soit retenu en détention pénale et que les inculpés
cessent de gémir tristement en d’obscures prisons *.
Si quelqu’un détient de tels délinquants pour une
faute, il ne peut mettre en doute sa propre qualité
de pécheur; et, pour recevoir lui-méme son pardon,
qu’il se réjouisse d’avoir trouvé quelqu'un a qui par-
donner. Car nous qui disons, comme Dieu nous I'a
appris : « Remets-nous nos dettes comme nous-
mémes avons remis  nos débiteurs », ne doutons pas
d’obtenir la clémence divine selon la mesure formulée
par notre priére.

3. I Pierre, 1V, 8.

4. Saint Léon a en vueles chitiments réservés aux esclaves délinquants,
Ses ser:.nons, malgré leur caractére de catéchase populaire, s’adressaient a
un auditoire composé surtout d’hommes libres : on peut le déduire des
expressions qu’il emploie d’habitude et qui ne visent que les devoirs des
maitres envers leurs esclaves; ainsi au 4¢ sermon pour le caréme, 6 : « Servis
et his qui vobis subjecti sunt cum equitate dominamini » ; au 6¢ sermon, 3 :
« Si qui de subditis vestris aut claustra custodime aut vincula meruerunt .'- El'l;
9e serm.an, 3 : « Siipsi circa subditos vestros omnem offensam tmustulcl"iti‘
ad veniam... » Cependant, au 2¢ sermon, 5, on lit : « Sj denique dominory n:
atque servorum tam ordinati sint mores, ut et illorum potestas mi 1
istorum sit disciplina devotior. » PSSR ot




79 DE QUADRAGESIMA SERMO XI

5. In pauperes quoque et diversis debilitatibus
impeditos benignior nunc largitas exeratur, ut gratie
Deo multorum voce referantur !, et jejuniis nostris
egentium refectio suffragetur. Nulla enim devotione
fidelium magis Dominus delectatur, quam ista que
pauperibus ejus impenditur, et ubi curam miseri-
cordie invenit, ibi imaginem su® pietatis agnoscit.
Non timeatur in iis expensis defectio facultatum,
quoniam ipsa benignitas magna substantia est, nec
potest largitatis deesse materies, ubi Christus pascit
et pascitur. In omni hoc opere illa intervenit manus
quae panem frangendo auget 2, et erogando multi-
plicat. Securus et hilaris sit eleemosynz distributor 3,
quia tunc maximum lucrum habebit, quando sibi
minimum reservaverit, dicente beato apostolo Paulo :
Qui autem administrat semen seminanti, et panem ad
manducandum preastabit, et multiplicabit semen ve-
strum, ef augebit incrementa frugum justitie vesire * ;
in Christo Jesu Domino nostro, qui vivit et regnat

cum Patre et Spiritu sancto in szcula seculorum.
Amen.

36
(XLIX)

DE QUADRAGESIMA SERMO XI

1. In omnibus quidem, dilectissimi, diebus atque
temporibus quadam nobis divina bonitatis signa pre-

1. Cf. 11 Cor., IX, 12,
2. Cf. Jean, VI, 1-13.
3. Ci. 1I Cor., IX, 7.
4. Ibid., 10.



ONZIEME SERMON SUR LE CAREME 79

5. 11 faut aussi que maintenant notre libéralité
se montre plus compatissante envers les pauvres et
ceux qui souffrent de toutes sortes de faiblesses, afin
que graces soient rendues 4 Dieu par la voix de beau-
coup ! et que la réfection des indigents seconde nos
jetines. Nulle dévotion chez les fidcles n’est plus
agréable a Dieu que celle qui se consacre a ses pauvres;
14 ou il trouve le souci de la miséricorde, il reconnait
I'image de sa propre bonté. Ne craignons pas d’épuiser
nos ressources par ces dépenses, car la bonté elle-
méme est une grande richesse et la générosité ne
saurait manquer de moyens la ou c’est le Christ qui
nourrit et qui est nourri : en toute cette ceuvre
intervient la main qui augmente le pain en le rom-
pant et le multiplie en le distribuant . Que celui qui
fait ’aumone soit tranquille et joyeux ? : quand il ne
se sera réservé que la plus petite part, c’est alors, en
effet, qu’il aura gagné le plus, selon la parole du
bienheureux apétre Paul : «Celul qui fournit la
semence au laboureur et le pain qui le nourrit, vous
fournira la semence a vous aussi ; il la multipliera et
fera croitre les fruits de votre justice»*; dans le
Christ Jésus notre Seigneur, qui vit et régne avec le
iere et I'Esprit-Saint dans les siécles des siecles.

men.

36
(XLIX)

ONZIEME SERMON SUR LE CAREME

SOEIMA(IIRE. — 1. Dangers de la vie présente pour notre salut. — 2
es deux voies. — 3. La‘ 1}1tte contre le diable. — 4. Examiner
sa vie a la lumiére des divins commandements. — 5. Le pard

des offenses. — 6. L'auméne. ‘ pardon

1. En tous temps et tous les jours, bien-aimés, des
signes sont mis devant nos yeux, qui manifestent la




80 DE QUADRAGESIMA SERMO XI

fixa sunt, et nulla pars anni a sacris est aliena mys-
teriis, ut dum nobis ubique praesidia nostrae salutis
occurunt, invitantem nos semper misericordiam Dei
avidius expetamus. Sed quidquid illud est quod in
diversis gratie operibus et donis reparationi huma-
narum confertur animarum, totum id nobis nunc
evidentius et copiosius prasentatur, quando non par-
ticulatim quadam agenda, sed simul sunt omnia
celebranda. Appropinquante enim festivitate pas-
chali, adest maximum sacratissimumque jejunium
quod observantiam sul universis fidelibus sine exce-
ptione denuntiat : quia nemo tam sanctus est ut non
sanctior, nemo tam devotus ut non debeat esse
devotior. Quis enim in hujus vite constitutus incerto,
aut immunis a tentatione, aut liber inveniatur a
culpa ? Quis est qui nihil virtutis sibi adjici, aut qui
nihil vitii sibi optet auferri ? cum et adversa noceant
et secunda corrumpant, nec minoris sit periculi
carere desideratis quam abundare concessis. Insidie
sunt in divitiarum amplitudine, insidie in pau-
pertatis angustiis. Ille elevant ad superbiam, he
incitant ad querelam. Tentat sanitas, tentat infir-
mitas, dum et illa materia est negligentie, et heac
causa tristitize. Laqueus est in securitate, laqueus est
in timore ; nec interest utrum animus, qui terreno
tenetur affectu, gaudiis occupetur an curis, cum par
morbus sit vel sub vana delectatione languescere,
vel sub anxia sollicitudine laborare '.

1. Dans ces derniéres phrases, comme dans les sections 1 et 2 du 5° ser-
mon de caréme (voir ci-dessus), saint Léon décrit en termes désabusés les
périls qui menacent le salut del’homme en cette vie. Faudrait-il done parler
du « pessimisme de saint Léon » ? La misére de la vie présente est un lieu
commun des moralistes de tous les temps, et, s’il en était besoin, saint Léon
en aurait trouvé la lecon dans saint Augustin ; théme, en outre, qui préte a
des développements oratoires. Mais saint Léon ne s’y complait pas : la des-



ONZIEME SERMON SUR LE CAREME 80

bonté divine, et il n’est pas de période d‘e l’al}née qui
soit sans rapport avec les mysteéres sacres : ¢ est afin
que, voyant partout venir a notre rencontre des
secours pour notre salut, nous recherchions plus avi-
dement la miséricorde de Dieu qui nous invite sans
cesse. Pourtant, quoi que ce soit que la grace apporte
4 la rénovation des Ames humaines par des ceuvres
et des faveurs diverses, 'ensemble nous en est main-
tenant présenté plus clairement et plus abondamment,
alors qu'il ne s’agit plus de s’occuper de I'une ou de
I’'autre en particulier, mais de les célébrer toutes en-
semble. A I'approche de la féte de Paques, voicl, en
effet, venir le plus grand et le plus saint des jetines ;
il exige d’étre observé par tous les fideles sans excep-
tion, car personne n’est si saint qu’il ne doive étre
plus saint encore, personne si dévot quil ne doive
étre plus dévot encore. Qui donc, en effet, placé dans
I'incertain de cette vie, se trouvera exempt de ten-
tation ou libre de faute ? Qui donc ne souhaiterait
de se voir ajouter quelque chose dans le domaine
de la vertu ou retrancher quelque chose dans celui
du péché ?-Car I'adversité nuit et la prospérite cor-
rompt, et il n’y a pas moins de péril 4 manquer de ce
qu’on désire qu’a regorger de ce qu’on nous accorde.
Des guet-apens sont cachés dans l'abondance des
richesses, des guet-apens encore dans la géne de la
pauvreté : par celles-1a, on est élevé et rendu orgueil-
leux, par celle-ci, on est poussé aux plaintes. La santé
est cause de tentation, la maladie cause de tentation,
la premiere étant matiere a négligence et la seconde
sujet de tristesse. Un piége se dissimule dans la sécu-
rité, un piége dans la crainte, et il importe peu que
I'ame possédée d’un amour terrestre soit absorbée
par la joie ou par les soucis, puisque la maladie est la
méme, qu’c,)n languisse sous l'effet d’une volupté
vaine ou qu’on se fatigue sous 'effet d’une sollicitude

inquiéte 1.

cription qu'il fait de ces dangers, ainsi que celle de ’action diabolique dans
le monde, ne servent chez lul qu'a exciter son peuple a la vigilance et a
mettre en valeur la nécessité de la grace divine. '




81 DE QUADRAGESIMA SERMO XI

2. Impletur itaque per omnia sententia Veritatis
qua discimus angustam esse et arduam viam quea
ducit ad vitam ! ; et cum latitudo itineris ad mortem
trahentis multis frequentetur agminibus, in salutis
semitis paucorum intrantium sunt rara vestigia.
Unde autem populosior est via leva quam dextera,
nisi quia ad mundana gaudia et corporalia bona mul-
titudo proclivis est ? Et quamvis caducum incer-
tumque sit quod cupitur, libentius tamen suscipitur
labor pro desiderio voluptatis quam pro amore vir-
tutis. Ita cum innumeri sint qui visibilia concu-
piscant, vix inveniuntur qui temporalibus terna
preponant. Et ideo, dicente beato apostolo Paulo :
Que videntur temporalia sunt, que autem non videnfur
@terna sunt® : latet quodammodo et in abscondito est
virtutum via, quoniam spe salvi facti sumus?, et fides
vera 1d super omnia diligit, quod nullo sensu carnis
attingit. Magni est ergo operis et laboris mobilitatem
cordis ab omnibus continere peccatis, et cum undique
innumerz voluptatum illecebre blandiantur, ad
nulla contagia vigorem animi relaxare. Quis picem
tangit, et non inquinatur ab ea* ? quis non infir-
matur in carne ? quis non sordescit in pulvere ? quis
postremo est tante puritatis, ut iis non polluatur
sine quibus vita non ducitur ? Jubet enim per Apo-
stolum doctrina divina, ut qui habent uxores, tamquam
non habenles sint ; et qui flent, tamquam non flentes ;
et qui gaudent, tamquam non gaudentes ; et qui emunt,
tamquam non possidentes ; et qui uluntur hoc mundo,
tamquam non ufantur : preterit enim figura mundi
hujus 5. Beata igitur mens qua peregrinationis sue

Cf. Matth., VII, 14.
IT Cor., IV, 18.
. Rom., VIII, 24.

w



ONZIEME SERMON SUR LE CAREME 81

2. En tout s’accomplit donc cette parole de la
Vérité qui nous apprend qu’étroite et ardue est la
voie qui méne a la vie'. Des foules nombreuses se
pressent sur la route large qui entraine a la mort,
mais rares sont les pas de ceux qui s’engagent sur les
chemins du salut. Pourquoi donc la voie de gauche
est-elle plus fréquentée que celle de droite, sinon
parce que la multitude est portée aux joies du monde
et aux biens du corps ? En dépit de la caducité et de
Iincertitude de l'objet convoité, on se met plus
volontiers en peine pour I'appat de la volupté que
pour 'amour de la vertu. Ainsi, tandis que ceux qui
recherchent les choses visibles sont innombrables, a
peine s’en trouve-t-il qui mettent les biens éternels
au-dessus de ceux qui n’ont qu’un temps. Selon la
parole de 'apétre Paul, «les choses visibles n’ont
qu'un temps, les invisibles sont éternelles » ?; aussi
le chemin des vertus est-il en quelque facon caché
et secret, car «ce n’est qu'en espérance que nous
sommes sauvés» 3, et la vraie fol aime par-dessus
tout ce qui ne tombe pas sous le sens de la chair.
C’est donc une grande ceuvre et un grand travail
que de garder de tout péché un cceur inconstant et de
ne laisser atteindre la vigueur de son ame par aucune
contamination, alors que les attraits sans nombre des
voluptés la flattent de toutes parts. Qui ne manierait
de la poix sans en étre taché ¢ ? Qui ne serait faible
en cette chair ? Qui ne se salirait dans la poussiére ?
Qui enfin serait si pur qu’il ne soit pas souillé par les
choses mémes dont la vie ne peut se passer ? L’en-
seignement divin nous donne, en effet, cet ordre par
la bouche de I'Apoétre : « Que ceux qui ont femme
vivent comme s'ils n’en avaient pas; ceux qui pleurent
comme s'ils ne pleuraient pas ; ceux qui sont dans la
Jole comme s'ils n’étaient pas dans la joie ; ceux qui
achétent comme s’ils ne possédaient pas; ceux qui
usent de ce monde comme s’ils n’en usaient pas;
car elle passe, la figure de ce monde » 5. Heureuse donc

4. Sag. Sir., XIII, 1.
5. 1 Cor,, VII, 29-31.




82 DE QUADRAGESIMA SERMO XI

tempora casta sobrietate transcurrit, et in iis per quea
necesse est eam ambulare non remanet, ut hospita
magis quam domina terrenorum, nec aflectibus
desit humanis, et promissionibus sit innixa divinis.

3. Hanc autem fortitudinem, dilectissimi, nulli
magis quam praxsentes et exigunt et conferunt dies :
quibus dum observantia specialis impenditur, con-
suetudo in qua perseveretur acquiritur. Notum enim
vobis est hoc esse tempus quo per totum mundum,
seviente diabolo, acies debet Christiana confligere ;
et si quos aut desidia tepidos, aut sollicitudo habuit
occupatos, nunc oportet armis spiritalibus instrui,
et calesti tuba ad ineundum certamen accendi :
quoniam 1ille cujus invidia mors introivit in orbem
terrarum !, modo pracipuo livore uritur, modo
maximo dolore cruciatur. Videt enim de omnium
hominum genere, in adoptionem filiorum Dei novos
populos introduci, et per virgineam Ecclesie fecun-
ditatem, partus regenerationis augeri. Videt se domi-
nationis su@ jure privatum, a cordibus eorum quos
possidebat expelli ; eripi sibi in utroque sexu millia
senum, millia juvenum, millia parvulorum; nec
obesse cuiquam vel proprium, vel originale peccatum,
ubi justificatio non meritis retribuitur, sed sola
gratiee largitate donatur; lapsos quoque et insi-
diarum suarum fraude deceptos, p@nitentia lacrymis
ablui, et portas misericordiee apostolica clave rese-
rante, ad remedia reconciliationis admitti. Sentit
insuper diem Dominice passionis instare, et se illius
crucis potestate conteri, qua in Christo ab omni
debito mortis alieno, redemptio fuit mundi, non pena
peccati.

4. Ut itaque malignitas frementis inimici nullos

1. Sagesse, II, 24.



ONZIEME SERMON SUR LE CAREME 82

I'ame qui emploie le temps de son pélerinage dans une
chastc sobriété et ne s'attarde pas aux choses par les-
quelles il lui faut marcher : hotesse des biens ter-
restres plutot que leur maitresse, elle ne se dérobe
pas aux affections humaines, tout en prenant appui
sur les promesses divines.

3. Cette force d’Ame, bien-aimés, il n'est pas de
jours qui, a la fois, la réclament et la donnent comme
ceux d’a présent : en y consacrant une attention toute
spéciale, on y acquiert des habitudes durables. Vous
savez, en effet, que c’est le temps otl, par le monde
entier, le diable exercant ses ravages, I'armée chré-
tienne doit en venir aux mains, et, si la nonchalance
en a refroidi quelques-uns ou les soucis accapare,
il faut maintenant qu’ils se revétent des armes spiri-
tuelles et s’animent 4 I'appel de la trompette céleste
pour engager la lutte : car celui dont la haine a fait
entrer la mort dans le monde !, brille en ce moment
d’une jalousie sans égale, souffre en ce moment d’une
douleur extréme. Il voit, en effet, de nouveaux peuples,
venus de tout le genre humain, introduits dans
I’adoption des fils de Dieu, il voit se multiplier, par
la fécondité virginale de FEglise, I'enfantement des
régénérés. Il se voit privé du droit qui fondait son
empire et chassé des cceurs qu’il possédait; il se
voit enlever, dans I'un et 'autre sexes, des milliers
de vieillards, des milliers de jeunes gens, des milliers
d’enfants ; il voit que ni le péché personnel, ni le
péché originel ne sont un obstacle pour personne,
puisque la justification n’est pas accordée aux
mérites, mais concédée par la seule libéralité de la
grice. Méme ceux qui étaient tombés, trompés par
ses pieges et ses mensonges, il les voit se laver dans
les larmes de la pénitence et étre admis aux remedes
de la réconciliation, la clef apostolique leur ouvrant
les portes du pardon. II sent, de plus, 'approche du
Jour de la passion du Seigneur : il va étre brisé par la
puissance de cette croix qui, dans le Christ, exempt
de toute dette envers la mort, fut non la peine du
péché, mais la rédemption du monde.

4. Aussi, pour enlever a la méchanceté de ce furieux

e gy




83 DE QUADRAGESIMA SERMO XI

habeat sui livoris effectus, ad exsequenda Domini
mandata diligentior ' est assumenda devotio : ut
tempus in quo omnia divin misericordi® sacramenta
concurrunt, cum praparatione et animorum susci-
piamus et corporum, implorantes regimen et adju-
torium Dei, ut sine quo nihil possumus facere, per
ipsum omnia valeamus implere 2. Ideo enim datur
preceptum, ut precipientis queratur auxilium 2.
Nec se quisquam per occasionem infirmitatis excuset,
cum qui prestitit velle, donet et posse, dicente beato
apostolo Jacobo : Si quis vestrum indiget sapientia,
postulet a Deo, qui dat omnibus affluenter et non impro-
perat, et dabitur ei *. Quis fidelium nesciat quibus
virtutibus studere et quibus debeat vitiis repugnare ?
Quis conscientia suz aut tam gratiosus aut tam impe-
ritus est arbiter, qui ignoret quid a se auferri aut quid
in se oporteat augeri ? Nemo quippe ita rationis est
alienus qui aut conversationis suz non intelligat qua-
litatem, aut cordis sui secreta non noverit. Non ergo
per omnia sibi placeat, nec se secundum carnis oblec-
tamenta dijudicet, sed omnem consuetudinem suam
in divinorum praeceptorum lance constituat : ubi cum
alia jubeantur ut fiant, alia interdicantur ut non fiant,
justo se trutinabit examine, qui vite suz mores eX
utriusque ponderis comparatione pensaverit. Artifex
enim misericordia Dei splendidissimum in mandatis
suis condidit speculum, in quo homo faciem su
mentis inspiceret, et quam conformis imagini Del,
aut quam dissimilis esset agnosceret : precipue ut
rejectis paululum carnalibus curis et occupationibus

1. La diligens devotio est, au sens étymologique, un don de soi inspiré par
I'amour.

2. Comparez la Collecte du VIIT® Dimanche aprés la Pentecdte : « Ut qui
sine te esse non possumus, secundum te vivere valeamus. » Cf. Jean, XV, 5.



ONZIEME SERMON SUR LE CAREME 83

ennemi tous les fruits de sa jalousie, décidons-nous
4 obéir aux commandements de Dieu d'un cceur plus
diligent ! : abordons ainsi, I'dme et le corps préparés,
ce temps vers lequel convergent tous les sacrements
de la divine miséricorde ; implorons la conduite et
I'appui de Dieu, afin que nous qui, sans lui, ne pou-
vons rien faire, ayons, par lui, la force d’exécuter
tout ce qui est commandé * : car, si l'on nous com-
mande, c’est pour que nous recherchions l'aide de
celui qui nous commande . Et que personne ne s’ex-
cuse sous prétexte de faiblesse, puisque celui qui a
donné de vouloir, donne aussi de pouvoir, selon cette
parole du bienheureux apotre Jacques : «L’'un de
vous manque-t-il de sagesse, qu’il la demande & Dieu,
qui donne a tous libéralement et sans en faire reproche,
et elle lui sera donnée » *. Qui, parmi les fideles, ne
sait 4 quelles vertus il doit s’appliquer et contre quels
vices lutter ? Qui sera de sa conscience un juge assez
partial ou assez inexpérimenté pour ignorer ce qu’il
faut arracher en lui et ce qu’il faut y développer ?
Personne, certes, n’est assez déraisonnable pour ne
pas reconnaitre ce que vaut sa maniere de vivre ou
ne pas saisir les secrets de son cceur. Que nul donc ne
regarde avec complaisance tout ce qui est en lui, ni
ne se juge selon les attraits de la chair, mais qu’il
place tout son comportement dans la balance des
divins commandements : 13, en face de ce qu’il est
prescrit de faire et de ce qui est défendu et 4 ne pas
faire, il pésera sa conduite en la mettant en regard
de ce double poids, recherchant dans un juste examen
ce qu’en décide I'aiguille de la balance. L'industrieuse
miséricorde de Dieu a établi dans ses préceptes un
miroir extrémement clair, dans lequel I’homme
puisse contempler le visage de son Ame et recon-
naitre dans quelle mesure il est conforme a I'image de
Dieu et dans quelle mesure il en différe ; il arrivera
surtm_lt ainsi que, rejetant quelque peu les préoc-
Cupations charnelles et les soins inquiets, nous nous

3. On pense & la priere de saint Augustin : « Da quod jubes, et jube
quod vis, »
4. Jacques, I, 5.

=

o= e



84 DE QUADRAGESIMA SERMO XI

inquietis, saltem in diebus redemptionis et repara-
tionis nostra a terrenis nos ad celestia conferamus.

5. Quia vero, sicut scriptum est, in multis offen-
dimus omnes !, misericordia primus concipiatur affe-
ctus, et alienorum in nos delictorum fiat oblivio
ut illud piissimum pactum, cui nos in Dominica ora-
tione devinximus, nullo vindictz amore violemus
et dicentes : Dimille nobis debita nosira sicut ef nos
dimiftimus debitoribus nostris, non simus in remis-
sione difficiles : quia ad nos recurrit sive cupiditas
ultionis, sive indulgentia lenitatis ; magisque optan-
dum est homini, tentationum periculis semper expo-
sito, ut suas culpas habeat impunitas, quam ut
plectat alienas. Quid autem convenientius fidei
Christiane quam ut non solum in Ecclesia, sed etiam
in omnium domibus fiat remissio peccatorum ?
Deponantur mine ; vincula relaxentur, quibus se
multo perniciosius, qui ea non solverit, religabit.
Quod enim quisque in alterum statuit, hoc in semet-
Ipso sua lege decernit. Beafi vero misericordes, quo-
niam ipsorum miserebitur Deus ? : qui in judiciis suis
et justus est et benignus; ad hoc quosdam sub
aliorum esse potestate permittens, ut sub zqua
moderatione servetur et utilitas discipline, et man-
suetudo clementiz ; et nemo audeat alterius delictis
veniam denegare, quam pro suis optat accipere.

6. Dicente autem Domino, Beali pacifici, quoniam
filit Dei vocabuntur ®, deponantur omnium discor-
diarum odiorumque certamina; nec putet se quis-
quam in paschali festo habiturum esse consortium,
qui fraternam pacem redintegrare neglexerit. Apud
summum enim Patrem, qui non fuerit in caritate

1. Jacques, 111, 2.



ONZIEME SERMON SUR LE CAREME 84

ortions, au moins pendant les jours de notre ré-
demption et de notre rénovation, des choses de la
terre a celles du ciel.

5. 11 est vrai, comme il est écrit, « nous péchons
tous en bien des maniéres » ! ; que notre premier sen-
timent soit donc de miséricorde, et oublions les
offenses des autres a notre endroit : ainsi éviterons-
nous de violer d’aucune fagon par amour de la ven-
geance le pacte de supréme bonté auquel nous nous
sommes liés dans I’Oraison dominicale ; apres avoir
dit : « Remets-nous nos dettes, comme nous avons
remis a4 nos débiteurs», ne nous montrons pas dif-
ficiles pour pardonner : car voila, s’offrant a nous
soit 'appétit de la vengeance, soit la douceur de
I'indulgence ; et il est plus souhaitable a I'homme,
toujours exposé au danger des tentations, de recevoir
I'impunité pour ses fautes que de punir celles d’autrul.
Quoi d’ailleurs de plus conforme a la foi chrétienne
que d’accorder le pardon des offenses non seulement
dans I’Eglise, mais aussi dans toutes les maisons ?
Déposons les menaces, délions les entraves : on s’en
enchaine bien plus dangereusement en ne les défaisant
pas. Ce que chacun, en effet, décide envers les autres,
il le décréte envers lui-méme par sa propre loi. Mais
« heureux les miséricordieux, car Dieu leur fera misé-
ricorde » 2, lui qui est & la fois juste et bon dans ses |
jugements : il permet que certains soient soumis au i
pouvoir d’autrui, afin que soient gardées dans une
exacte mesure et I'utile discipline et la douce clé-
mence, et que nul n’ose refuser aux autres pour leurs
fautes le pardon qu’ilsouhaite recevoir pour les siennes.

6. Le Seigneur a dit : « Heureux les artisans de paix,
car ils seront appelés fils de Dieu » ®. Laissons donc la
les querelles qui naissent de toutes discordes et
h,gineg, ; que nul ne pense avoir part a la féte pascale
s’ll néglige de réintégrer la paix fraternelle. Aupres
(!u Pére supréme, en effet, qui ne sera pas dans
I'amour de ses fréres ne sera pas compté au nombre

o

2. Matth., V, 7.
3. Ibid., 9.




85 DE QUADRAGESIMA SERMO XII

fratrum, non habebitur in numero filiorum. In dis-
tributione quoque eleemosynarum, et pauperum cura,
pinguescant Christiana jejunia ; et quod suis quisque
deliciis subtrahit, debilibus impendat et egenis.
Detur opera ut omnes Deo uno ore benedicant, et
qui aliquam dat portionem substantie suw, intelligat
se ministrum esse misericordi® divin®, qui partem
pauperis in manu posuit largientis : ut peccata quea
aut baptismiaquis, aut panitentia lacrymis abluuntur,
etiam eleemosynis deleantur, dicente Scriptura :
Stcul aqua exslinguil ignem, ila eleemosyna exstinguit
peccatum . Per Dominum nostrum Jesum Chris-
tum, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et
regnat in secula seculorum. Amen.

37
(L)

DE QUADRAGESIMA SERMO XII

1. Appropinquante, dilectissimi, solemnitate pas-
chali, adest przcurrentis consuetudo jejunii, quod
nos quadraginta dierum numero ad sanctificationem
corporis et mentis exerceat. Suscepturi enim fes-
torum omnium maximum festum, ea nos debemus
observantia preparare, ut in cujus sumus resurre-
ctione conresuscitati, in ipsius inveniamur passione
commortui, dicente beato Paulo apostolo : Mortut
enim estis, el vita vestra abscondila est cum Christo

4. Sag. Sir., II1, 33.



DOUZIEME SERMON SUR LE CAREME 85

des fils. Par la distribution des aumdnes également
et par le soin des pauvres, que les chrétiens, tout en
jetinant, s’engraissent; et ce que chacun soustrait
a ses plaisirs, qu’il le dépense en faveur des faibles
et des indigents. Qu’on fasse en sorte que tous bé-
nissent Dieu d’une seule voix ; celui qui donne doit
se savoir le ministre de la divine miséricorde qui a
‘mis la part du pauvre dans la main de celui qui donne.
Les péchés que lavent 'eau du baptéme ou les larmes
du repentir sont aussi effacés par I'aumone, selon la

arole de I’Ecriture : « Comme I'eau éteint le feu, ainsi
I’auméne éteint le péché»!. Par notre Seigneur
Jésus-Christ, qui, avec le Péere et 1'Esprit-Saint, vit
et régne dans les siécles des siécles. Amen.

37
(L)

DOUZIEME SERMON SUR LE CAREME

SommaIre. — 1. La pureté nécessaire. — 2. Utilité de la tempé-
rance, — 3. Le pardon des offenses.

1. A Papproche de la solennité pascale, voici qu’ar-
rive, bien-aimés, le jelne qui a coutume de la pré-
céder, jeline qui doit nous exercer pendant quarante
jours, pour la sanctification de nos corps et de nos
ames. C’est, en effet, la plus grande de toutes les fétes
que nous allons accueillir ; il faut donc nous y pré-
parer par cette observance, afin de mourir dans sa
passion avec celui en la résurrection de qui nous
sommes aussi ressuscités, selon ces paroles du bien-
heureux apétre Paul : « Vous étes morts, en effet, et
votre vie demeure cachée en Dieu avec le Christ.
Quand le Christ, votre vie, se manifestera au grand
Jour, alors vous aussi vous serez manifestés avec lui

49. Léon le Grand. 11

Apeii g

TRy

TR,




|

86 DE QUADRAGESIMA SERMO XII

in Deo. Cum Christus apparuerit vita vesira, func
et vos apparebilis cum ipso in gloria . Qua vero nobis
est mortis cum Christo participatio, nisi ut desinamus
esse quod fuimus ? aut que similitudo resurrectionis,
nisi depositio vetustatis*? Unde qui sacramentum
sue reparationis intelligit, carnis se vitiis debet
exuere, et omnes sordes abjicere peccatorum : ut
intraturus nuptiale convivium, splendeat veste wvir-
tutum ®. Quamvis enim Dbenignitas sponsi cunctos
ad communionem reglarum invitet epularum, stu-
dendum est tamen universis vocatis, ut sacrorum
ciborum munere non inveniantur indigni. Abu-
tuntur autem quidam patientia Del, et qui non sunt
in conscientia liberi, fiunt de longa impunitate
securi : cum ideo differatur ultio, ut tempus possit
habere correctio. Misericordiam igitur Dei nostri,
quae non vult mortem peccaloris, sed tantum ut con-
vertatur ef vivat ¢, non ideo quisquam tardet amplecti,
quia quod meruit non recepit. Neque enim quidquid
differtur, aufertur; aut condemnationem evasit,
qui indulgentiam non quésivit. Cujus quidem implo-
randz non una omnibus causa est : quia multis modis
multisque mensuris et peccatum a peccato, et crimen
distat a crimine. Sed quia universitas fidelium ad per-
fectam innocentiam et ad plenam debet tendere
puritatem, ut eorum consortio mereatur ascribi, de
quibus dicitur : Beati mundo corde, quoniam ipsi
Deum videbunt ® : omni instantia et virtute nitendum
est, ut quidquid secretum conscientie maculat, quid-
quid aciem mentis obscurat, diligentissimis emun-
dationibus deleatur. Quamvis enim scriptum sit

Quis gloriabitur castum se habere cor, aut mundum se

1. Colos., 111, 3-4.



DOUZIEME SERMON SUR LE CAREME 86

dans la gloire » 1. Mais comment pa’rticiperons-nous
a la mort du Christ, sinon en cessant d’étre ce que nous
fames ? it quelle sera la ressemblance de sa resur-
rection, sinon 1’abandon de notre ancienne vie 2 ?
Aussi celui qui comprend ce qu’est le mystere de sa
rénovation doit se dépouiller des vices de la chair
et rejeter toutes les souillures des péchés, afin d’entrer
au festin nuptial resplendissant de la robe des vertus 3.
Sans doute, I'époux, dans sa bonté, invite-t-il toqt
le monde a prendre part a son banquet royal ; mais
tous ceux qui sont appelés doivent s’appliquer a
n’étre pas trouvés indignes de la faveur de partager
les mets sacrés. Or il en est qui abusent de la patience
de Dieu et, n’ayant pas la conscience libre, se ras-
surent sur leur longue impunité ; mais la punition
n’est que différée, pour qu’a I’amendement le temps
soit laissé. Que personne donc, sous prétexte qu’il
n’a pas regu ce qu’il méritait, ne tarde 4 embrasser
la miséricorde de notre Dieu « qui ne veut pas la mort
du pécheur, mais seulement qu’il se convertisse et
vive » 4. Ce qui est différé, en effet, n’est pas oté;
et celui qui n’a pas recherché le pardon n’a pas pour
autant évité la condamnation. II est vrai, tous n’'ont
pas la méme raison d’implorer ce pardon ; car, de mul-
tiples facons et en bien des mesures, le péché différe
du péché et ie crime du crime. Mais I’ensemble des
fidéles doit tendre & une parfaite innocence et a une
compléte pureté, afin de partager le sort de ceux dont
il est dit : « Heureux ceux qui ont le cceur pur, car
ils verront Dieu » 5, Appliquons-nous donc en toute
assiduité et vigueur a effacer par les purifications les
plus soigneuses tout ce qui souille I'intime de notre
conscience, tout ce qui obscurcit e regard de notre

2. Le mot vetustas, déja rencontré, repris de saint Paul (cf. Eph., IV, 29 .
Colos., III, 9) désigne les habitudes de I’homme charnel (le vieil homme) ;
ces conséquences de la déchéance originelle ne sont bas supprimées, comnn:
I'est cette déchéance méme, par la grice rénovatrice du Christ, CE. 6¢ sermon
sur le caréme, supra, p. 57, note. 3.

3. Cf. Matth., XXII, 11-12.

4. Ezéch., XXXIII, 11,

5. Matth., V, 8,




87 DE QUADRAGESIMA SERMO XII

esse a peccalo?’ non tamen desperanda est appre-
hensio puritatis, qua dum semper petitur, semper
accipitur, nec remanet judicio condemnandum, quod
fuerit confessione purgatum.

2. Hoc illud est, dilectissimi, quod orantes omnes
filii Ecclesi®e ex doctrina Domini uniformiter dicunt :
Dimitte nobis debita nostra sicut et nos dimittimus
debitoribus nostris : quia nemo tam sanctus, nemo tam
justus est, qui in tempore hujus vite, qua tota ten-
tatio est, cujuscumque peccati remissione non egeat.
Circumstant undique pericula innumerabilium deli-
ctorum, et per licitos usus ad immoderatos transitur
excessus, dum per curam salutis irrepit delectatio
voluptatis, et non sufficit concupiscentie, quod
potest satis esse nature. Hinc habendi amor num-
quam satiandus exoritur; hinc cupiditas eminendi,
quae vel stirpi sue innixa, vel soboli, nunc prolem
habet superbiam, nunc parentem. His autem et aliis
tentationibus, quarum multiplex est et infinita
connexio, qua rectius virtus quam continentia oppo-
nitur, que nutriendis atque servandis animi et cor-
poris bonis, et incrementa przbet et roborat ? Unde
in calestibus Ecclesiz disciplinis multum utilitatis
afferunt divinitus instituta jejunia? : ut dum conti-
nentie legibus carnalis subjicitur appetitus, motus
quoque interior temperetur, ac sicut corpus a cibis,
ita mens ab iniquitate jejunet . Dominus enim dicit :

1. Prov., XX, 9.

2. Expressions identiques dans la Collecte du lundi de la 1r¢ semaine de

caréme : « Ut nobis jejunium quadragesimale proficiat, mentes nostras
calestibus instrue disciplinis. »

3. On lit de méme dans la Collecte du lundi de la deuxiéme semaine de
caréme : « Ut familia tua que se, aflligendo carnem, ab alimentis abstinet,
sectando justitiam, a culpa jejunet » ; et dans la Secréte du premier dimanche
de caréme : « Ut, cum epularum restrictione carnalium, a noxiis quoque
voluptatibus temperemus. » Plus proche encore du texte de saint Léon celui
de 1a Collecte du vendredi de la troisitme semaine de caréme : « Ut sicut ab




DOUZIEME SERMON SUR LE CAREME 87

Ame. Encore qu'il soit écrit : « Qui pourra se glorifier
d’avoir le cceur chaste ou d’étre pur de péche 2» 1
on ne doit pourtant pas désespérer d’atteindre a la
ureté, qui, si on la demande t(_)ujours, es_l: !:Uu]ours
obtenue ; et, d’autre part, ce qui a été punﬁe par un
aveu cesse d’étre sujet a la condamnation. o
9. C’est bien ce que, dans leur priére, bien-aimes,
tous les enfants de I'Eglise disent & I'unisson, comme
ils Pont appris du Seigneur : « Remettez-nous nos
dettes, comme nous-meémes avons remis a nos debl-:
teurs. » Personne, en effet, n’est si saint, personne sl
juste que, dans le temps que dure cette vie, toute de
tentation, on n’ait besoin de se faire par_donner
quelque péché. Le danger de tomber dans d’innom-
brables fautes nous environne de toutes parts, et,
d’usages licites, on passe a des excés immoderés,
particuliérement lorsque, a la faveur du soin de la
santé, s’introduit la délectation du plaisir, et que notre
convoitise ne se contente pas de ce qui peut suffire
3 la nature. De 14 nait un amour jamais rassasié de
posséder ; de la un violent désir de se faire remarquer
qui, s’appuyant soit sur ses ancétres, soit sur ses des-
cendants, engendre tantdt l'orgueil et tantot nait
de lui. A ces tentations et a d’autres encore, qui
s’enchainent par des liens multiples et infinis, quelle
vertu opposer plus 4 propos que I'abstinence, puis-
qu’elle donne et développe les forces pour nourrir et
conserver les biens de I'ame et du corps ? Aussi,
parmi les disciplines célestes de I'Eglise, les jetines
divinement institués présentent-ils beaucoup d’uti-
lité 2 : tandis que I'appétit de la chair est soumis aux
lois de la sobriété, les mouvements intérieurs sont
aussi tempérés, et I'esprit jetine d’injustice comme le
corps de nourriture 3. Le Seigneur dit en effet : « Heu-

alimentis abstinemus in corpore, ita a vitiis jejunemus in mente » ; ou celui
de la seconde Collecte du mercredi des quatre-temps de septembre : « Ut,
dum a cibis corporalibus se abstinet, a vitiis quoque mente jejunet.» On
po'uFrait citer encore d’autres oraisons qui s’'inspirent de cette idée du je(ne
spmtuel répondant au je(ine corporel et lui donnant sa signification : c'est
l'a un théme traditionnel auquel saint Léon a donné une expression particu-
lierement nette en méme temps qu’heureuse.

Beran




88 DE QUADRAGESIMA SERMO XII

Beati qui esuriunl et sitiunt justitiam, quoniam ipsi
saturabuniur'. Habet ergo populus Dei spiritales
epulas castaque delicias, quas salubriter expetit et
laudabiliter concupiscit quoniam, laudante et dicente
propheta : Gustate ct videte, quoniam suavis est Domi-
nus *, quisquis dulcedinem justitiz et misericordix
Dei, quibus omnis providentia ejus dispensatur, gustu
cordis attigerit, et nullo umquam minuenda fastidio
experimenta supernorum hauserit gaudiorum, cor-
ruptibilia et temporalia bona wternorum admira-
tione despiciet : et in illo igne quem Dei accendit
caritas, concalescet : ut algore in fervorem converso,
et in lucem nocte mutata, uno opere in animis fide-
lium Spiritus sanctus et tenebras abigat, et peccata
consumat.

3. Unde quia tales fructus mater virtutum conti-
nentia parit, et jejunantes a vitiis ad ineffabilia
oblectamenta perducit ; studiosiori nunc opere,dilec-
tissimi, exsequamur precepta celestia : et quia
totum paschale sacramentum, in remissionem est
conditum peccatorum; quod celebrare optamus,
imitemur. Misericors enim et justus Dominus ita
promittit indulgentiam suam, ut eam etiam quibus
parcit, indicat. Exponens enim qua regul.?l Dfao
Patri nos voluerit supplicare : Si dimiseritis, inquit,
hominibus peccata eorum, dimittet vobis et Pater
vester, qui in cealis est, peccata vestra. Si autem non
remiseritis hominibus, nec Patfer vester remillet 1{0{)13
peccata vestra 3. Justa prorsus et benigna conditio,
qua divine potentie fit particeps homo, ut s.enl:'el.l-
tiam Dei ex suo libret arbitrio, et eo sibi judicio
obstringat Dominum, quo judicaverit ipse conser-

1. Matth., V, 6.



DOUZIEME SERMON SUR LE CAREME 38

reux ceux qui ont faim et soif de la justice, car ils
seront rassasi¢s»!. Le peuple de Dieu a donc ses fes-
tins spirituels et ses chastes délices, qu’il lui est salu-
taire de désirer et louable de convoiter, comme le
Prophéte nous y invite par ces paroles de louange :
« Gotitez et voyez que le Seigneur est doux» ® Qui-
" conque, en effet, aura gotité parle'coeur _la d_ouceur de la
justice et de la miséricorde de Dleu,’pymmpe‘de' toute
sa providence, el bu, en une expérience a jamals
préservée de toute satiété, les joies superieures, mepri-
sera, pris d’admiration pour les biens (:,ffernels,
ceux qui sont corruptibles et passagers ; il s'échauf-
fera a ce feu qu'allume la charité de Dieu : alors, le
froid se changeant en ardeur et la nuit tournant en
lumiére, I’Esprit-Saint, par une seule et méme action,
chassera les ténébres des ames des fideles en méme
temps qu’il consumera leurs péchés.’

3. Donc, puisque l'abstinence, meére des wvertus,
engendre de tels fruits, puisqu’elle arrache aux vices
ceux qui jetinent pour les conduire 4 d’ineffables
plaisirs, travaillons maintenant avec plus d’appli-
cation a4 obéir aux célestes commandements; et,
puisque tout le sacrement pascal a été institué pour
la rémission des péchés, imitons ce que nous sou-
haitons célébrer. Car le Seigneur miséricordieux et
juste, en nous promettant son pardon, indique en
méme temps a qui il le réserve. Lorsqu’il enseigne,
en effet, suivant quelle régle il veut que nous priions
le Pere, il dit : « Si vous pardonnez aux hommes leurs
offenses, votre Peére céleste vous pardonnera aussi.
Mais si vous.ne les pardonnez pas aux hommes, votre
Pere non plus ne vous pardonnera pas vos offenses » 2.
andltion parfaitement juste et bienveillante, qui
fait participer I'homme & la puissance divine en
réglgnt la sentence de Dieu sur sa propre décision et
en liant envers lui le Seigneur par le jugement dont
il aura jugé lui-méme son compagnon de service.
Aussi, qu'll s'agisse de nos subordonnés ou de nos

2. Ps. XXXIII, 9.
3. Matth., VI, 14.



89 DE QUADRAGESIMA SERMO XII

vum. Sive itaque circa subjectos, sive circa @quales,
natura parilitas diligatur : et quia nemo non peccat,
nemo non parcat; non difficulter praestemus quod
gratulanter accepimus : ut sive largitate eleemosy-
narum, sive indulgentia peccatorum, quanto magis
fuerimus misericordes, tanto simus perfectius inno-
centes. Per Dominum nostrum Jesum Christum,
qui vivit et regnat cum Patre et Spiritu sancto in
secula seculorum. Amen.



DOUZIEME SERMON SUR LE CAREME 89

égaux, aimons la nature qui nous est commune avec f
eux : et, comme il n’est personne qui ne péche, qu'il
n'y ait personne qui ne pardonne : donnons sans dif-

¢ ficulté ce que nous-mémes avons Tegu avec joie;

' alors, plus nous aurons été, soit par I'abondance des §
aumones, soit par 'oubli des fautes, miséricordieux, §
‘plus parfaitement serons-nous innocents. Par notre
Seigneur Jésus-Christ, qui vit et régne avec le Peére
et 'Esprit-Saint dans les siecles des siécles. Amen.






TABLE DE CONCORDANCE

DE L’EDITION BALLERINI-MIGNE (BM)
AVEC LA PRESENTE EDITION (PE)

(L’astérique * indique les sermons qui figurent dans ce second volume.)

BM PE
I 82
11 83
111 84
v 85
v 86
vI* 20
VII* 21
VIII* 22
IX* 23
X+ 24
XI* 25
XII 87
XIIT 88
XI1v 89
XV 90
XVI 91
XVII 92
XVIII 93
XIX 94.
XX 95
XXI 1
XXII 2
XXIII 3
XXI1V 4
XXV 5
XXVI 6
XXVII 7
XXVIIL 8
XXIX 9
XXX 10
XXXI 12

XXXII 13

BM

XXXIII
XXXIV
XXXV
XXXVI
XXXVII
XXXVIII
XXXIX*
XL*
XL1*
XLII*
XLIII*
XLIV*
XLV*
XLVI*
XLVII*
XLVIII*
XLIX*
L‘

LI

LII

LIII
LIV

LV

LVI
LVII
LVII1
LIX

LX

LXI
LXII
LXIII
LXI1V

PE

14
15
16
17
18

- 19

26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37
38
39
40
41
42
43
44
45
46
47
48
49
50

51

BM

LXV
LXVI
LXVII
LXVIII
LXIX
LXX
LXXI
LXXIT
LXXIII
LXXIV
LXXV
LXXV1
LXXVII
LXXVIII
LXXIX
LXXX
LXXXI
LXXXII
LXXXIII
LXXXIV
LXXXV
LXXXVI
LXXXVII
LXXXVIII
LXXXIX
X
Xl
XCI1I
XCILI
XC1V
XQCV
XCVI

PE

52
53
54
55
56
57
58
59
60
61
62
63

64

65
66
67
68
69
70

71

2
73
74
75
76
77
78
79
80
81
96
11



M g iy R M
- e 1 S sradrE ] e N

RS VI TV FPCEES




TABLE DES MATIERES

AVERTISSEMENT. ¢v vt v v vaeenenannnosssennsnens 7

TEXTE DES SERMONS :

Pour les collectes, 6 sermons (20-25). .. ... 10
Pour le caréme, 12 sermons (26-37)..... 26

Table de concordance de I’édition Ballerini-
Migne avec la présente édition.............. 91

Une table des citalions scripturaires
sera publiée @ la fin du tome 1V.



ACHEVE D IMPRIMER

LE 6 wmamrs 1957

SUR LES PRESSES

DE PROTAT FRERES,
A MACON

NUMEROS D'ORDRE : IMPRIMEUR, 5781 : EDITRUR, 4.809
DEPOT LRGAL : 2° TRIMESTRE 1957






o -

>t




33. A. Diognéte. Texle crilique el commentaire. I.-I. Marrou..... 930 fr.
31, Infixte or Lvox : Gontre les hérésies. Livre [II. Texle critique.

F. Sagnard, f) 2 T T 1.740 fr
35. Homélies Pascales, Il : Trois homélies dans la tradition d’Ori-

géne. Texte critique. P. Nautin..............ocoviinnn. 585 fr.
37. Onisive : Homélies sur le Cantique des Gantiques. Texte latin,

O.Rousseau, O.S. B.......o o R 480 fr
38. CLEMENT D Arr\\wnn - Les Stromates, tome II. Texte grec.

Cl. Mondésert, S. J. et P.-Th. Camelot, O. P 930 fr
i0. Tutoporer pe Cyr : Correspondance, I. Texte critique.

Y. Azéma..... e e 630 fr
il. Euvstne os Chsakir : Histoire Ecclésiastique. Livres V-VII,

Texte grec. G. Bauh ...................................... 1.690 fr

SERIE LATINE :

1o. Hiraire pe Porriers : Traité des Mystéres. Texte latin.

P. Brisson........ S-S SRS 560 fr.
91. Emugme : Journal de voyage. Texte latin, H. Pétré........... 570 fr.
99 Lfox re Granp : Sermons. Texte latin. J. Leclercq et R. Dolle,

0.8, Bt e e 540 fr.
95. Amproise peE Mman : Des Sacrements. Des Mystéres. Texle

critique. B. Botte, O.S. Bo..oooiiiiiiiiiis 425 fr
32. Gricoire LE Granp : Morales sur Job. Livres I et II. Texte

lalin, R. Gillet et A. de Gaudemaris, O. S.B............... 900 fr.
35. Tertvruiex : Traité du Bapteme. Texte latin. R.-F. Refoulé et

M.Drouzy, O. P.... oo e 495 fr.
39, Lactance : De la mort des persécuteurs. Texte critique et

commentaire. J. Morean. 2 vol.......ovecorveeciieressnnns 1.650 fr.
42. Jean Cassisy : Conférences. Livres I-VIL. Texte latin.

E. Piclhery, O. S. B..... e Tt e Sk B0 & P gs B g e n R 8w R e s 1.080 fr.
43. S. Jiroéme : Sur Jonas. Texte latin. P. Antin, 0. S.B.......... 750 fr.
45. Awmprotsz pe miay : Traité sur PEvangile de 8. Luc. I. Texte

latin, G, Tissot, O. S. B .o e 1.650 fr.
46, Tenturuies @ Traité de la prescri%tion contre les hérétiques.

Texte critique. R.-F. Refoulé et P. de Labriolle............. 870 fr.

SERIE ORIENTALE :

Puitoxi:Ne pr yannova : Homélies. Traduit du syriague.
B, Lemoine. ... ..ooueuununn i oon- e 1.200 fr.

SERIE ANNEXE DE TEXTES PARA-CHRETIENS:

. C:,ﬂ:.\mw p'arexanoiig : Extraits de Théodote. Texte grec.
F.o Sagnann, O, P e e 570 fr.

i. Proutimiie ; Lettre & Flora. Texte critique. G. Quispel.........





{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }

