
I. Introduction 

II. Lemonde de la souffrance humaine 

III. 

SOMMAIRE 

V. 

Recherche de la réponse à la question sur 

IV. Jésus-Chist: la souffrance vaincue 

par l'amour 

le sens de la souffrance 

VII. 

Participants des soufrances du Christ 

VI. LÉvangile de la souffrance 
VII. Le bon Samaritain 

Conclusion .. 

ISBN : 2-7403-0326-2 

9"782740"3032¬ 

1 

5 

15 

26 

46 

65 

80 

92 
LE 

SENS 

CHRÉTIEN DE 
LA 

SOUFFRANCE 

PIERRE TEQU editeur 



JEAN PAUL II 

le sens chréien 
de la 

SOLfranCe 
LETTRE APOSTOLIQUE 

salvifici doloris 
11 FÉVRIER 1984 

PIERRE TÉQUI, éditeur 





Vénérables Frères dans l'épiscopat, 
Chers Frères et Sæurs, 

1. E 

I 

Fn expliquant la valeur salvifque de 
la souffrance, l'Apôtre Paul écrit: 

INTRODUCTION 

« Je complète en ma chair ce qui manque aux 
épreuves du Christ pour son Corps, qui est 
l'Eglise ».! 

I Col 1, 24. 
Ibid. 

Ces paroles semblent se trouver au ternne 
du chemin qui parconut longuement les détours 
de la souffrance inscrite dans l'histoire de 
l'homme et éclairée par la Parole de Dieu. Elles 
ont presque la valeur d'une découverte défini 
tive qui s'accompagne de la joie; aussi l'Apôtre 
écrit-il: « Je trouve ma joie dans les souffrances 
que j'endure pour vous ».' La joie vient de la 

I 



découverte du sens de la souffrance, et mênme 
si Paul de Tarse, qui écrit ces paroles, y parti 
cipe d'une manière très personnelle, cette dé. 
couverte vaut en même temps pour les autres. 
L'Apôre fait part de sa propre découverte et 
il s'en réjouit à cause de tous ceux qu'elle peut 
aider comme elle l'a aidé lui-même 

pénétrer le sens salvifque de la soufrance. 

2. Le thème de la souffrance - précisément 
du point de vue de ce sens salvifique � semble 

s'intégrer profondément dans le contexte de 
l'Année de la Rédemption, le Jubilé extraordi 
naire de T'Eglise; et cette circonstance même 
paraît inviter directement à y être plus atten 
tif durant cette période. Indépendamment de 
cela, c'est un thème universel qui accompagne 
l'homme sous toutes les longitudes et toutes les 
latitudes: en un sens, il est présent avec lui dans 
le monde, et il exige donc d'être constamment 
repris. Même si Paul, dans sa lettre aux Romains, 
a écrit que « toute la création jusqu'à ce jour 
gémit en travail d'enfantement », même si les 

2 

Rm 8, 22. 



souffrances du monde animal sont connues de 
l'homme et lui sont proches, ce que nous expri 
mons par le mot « souffrance » semble cepen 

dant particulièrement essentiel à la nature de 
'homme. Le sens en est aussi profond que 

l'homme lui-même précisément parce qu'il ma 
nifeste à sa mnière la profondeur propre à 
P'homme, et à sa manière la dépasse. La souf 
france semble appartenir à la transcendance de 
l'homme; c'est un des points sur lesquels 
I'homme est en un sens « destiné » à se dépasser 

lui-même, et il y est appelé d'une façon mysté. 
rieuse. 

3. Si le thème de la souffrance doit être abordé 
tout particulièrement dans le contexte de l'Année 
de la Rédemption, cela tient avant tout à ce que 
la Rédemption s'est accomplie par la Croix du 
Christ, c'est-à-dire par sa soufjrance. Et juste 
ment, au moment de l'Année de la Rédemption, 
nous repensons à la vérité exprimée dans l'ency 
clique Redemptor hominis: dans le Christ, « tout 
homme devient la route de l'Eglise »." On peut 

Cf. nn. 14; 18; 21; 22: AAS 71 (1979), pp. 284-285; 304; 
320; 323. 

3 



dire que l'homme devient la route de lEglise 
particulièrement quand la souffrance entre dans 
sa vie. Cela arrive, on le sait, à diverses étapes 
de la vie, cela se produit de diverses manières 
et prend des dimensions différentes; mais, que 
ce soit sous une torme ou sous une autre, la 
soufirance semble être, et elle est, quasi insépa 
rable de l'existence terrestre de l'homme. 

Puisque donc, au cours de sa vie terrestre, 
l'homme marche d'une façon ou de l'autre sur 
le chemin de la souffrance, lEglise devrait en 
tout temps et spécialement peut-être en 
l'Année de la Rédemption -rencontrer l'homme 
précisément sur ce chemin. L'Eglise, qui nat 
du mystère de la Rédemption dans la Croix du 
Christ, a le devoir de rechercher la rencontre avec 

l'homme d'une façon particulière sur le chemin 
de sa souflrance, C'est dans cette rencontre que 
l'homme « devient la route de l'Eglise » et cette 
route-là est l'une des plus importantes. 

4. De là découle aussi la présente réflexion, en 
treprise justement en cette Année de la R 'demp 
tion: la réflexion sur la souffrance. La souffrance 
humaine inspire la compassion, elle inspire éga 
4 



lement le respect et, à sa manière, elle intimide. 
Car elle porte en elle la grandeur d'un mystère 
spécifique. Ce respect particulier pour toute souf 
france humaine doit être exprimé au début de 
tout ce qui va être développé ici et qui provient 
du besoin le plus profond du cSur comme aussi 
de l'impératif profond de la foi. Ces deux motifs 
semblent se rapprocher particulièrement Iun de 
I'autre et s'unir autour de ce thème de la souf 
france: le besoin du cSur nous ordonne de 
vaincre la timidité, et l'impératif de la foi 

formulé par exemple dans les paroles de 
saint Paul citées au début indique les moti 
vations au nom et en vertu desquelles nous osons 
toucher ce qui semble si inaccessible en chaque 
homme; car l'homme, dans sa souffrance, reste 
un mystère inaccessible. 

II 

LE MONDE DE LA SOUFFRANCE HUMAINE 

5. Même si dans sa dimension subjective, 
Comme fait personnel enfoui au plus intime de 
>'homme concret et unique, la souffrance semble 



quasi inexprimable et incommunicable, il n'est 
peut-être rien qui ne demande en même temps 
comme elle, dans sa « réalité objective », d'être 
traité, médité, conçu en donnant au problème 
une forme explicite; il n'est donc rien qui ne 
demande autant que l'on pose à son sujet des 
questions de fond et que l'on en cherche les 
réponses. l ne s'agit pas seulement ici, on le 
voit, de donner une description de la souffrance. 
Il y a d'autres critères qui dépassent le domaine 
de la description et que nous devons introduire 
si nous voulons pénétrer le monde de la souf 
france humaine. 

La médecine, en tant que science et en 
même temps comme art de soigner, découvre 
sur le vaste terrain des souffrances de l'homme 
leur aspect le plus connu, celui qui est iden 
tifié avec le plus de précision et est relative 
ment le mieux combattu par les méthodes de 
« réaction » (c'est-à-dire de la thérapeutique). 

Toutefois, ce n'est là qu'un aspect. Le terrain 
de la souffrance humaine est beaucoup plus vaste, 
beaucoup plus diversifié, il a de multiples dimen 
sions. L'homme souffre de diverses manières qui 

ne sont pas toujours observées par la médecine, 
6 



même dans ses branches les plus avancées, La 
souffrance est quelque chose d'encore plus ample 
que la maladie, de plus complexe et en même 
temps plus profondément enraciné dans l'huma 
nité elle-même. Une première approche de ce 
problème nous vient de la distinction entre la 
souffrance physique et la souffrance morale. Cette 
distinction se fonde sur la double dimension de 
l'être humain, et elle désigne l'élément cotporel 
et spirituel comme le sujet immédiat ou direct 
de la souffrance. Dans la mesure où lon peut, 
jusqu'à un certain point, employer comme syno 
nymes les mots « souftrance »> et « douleur », il 

y a soufrance pbysigque lorsque « le corps fait 
mal » d'une façon ou d'une autre, tandis que la 
souffrance morale est une « douleur de l'âme ». 
Il s'agit en effet de la douleur de nature spiri 
tuelle, et pas seulement de la dimension « psy 
chique » de la douleur qui accompagne la souf 
france morale comme la souffrance physique. 
L'ampleur de la souffrance morale et la multi 
plicité de ses formes ne sont pas moindres que 
celles de la souffrance physique; mais en même 
temps, il semble que la thérapeutique ait plus 
de mal à l'identifier et à l'atteindre. 

7 



6. L'Ecriture Sainte est un grand livre sur la 
soufrance. Citons seulement, d'après les Livres 
de Il'Ancien Testament, quelques exemples de 
situations qui portent les marques de la souf 
france, et avant tout de la souffrance morale: 
le danger de mort, la mort de ses propres en 
fants,° en particulier la mort du fils premier-né 
et unique;' et puis aussi: la privation de descen 

|dance, la nustalgie de sa patrie, la persécution 
et l'hostilité du milieu," la raillerie et la déri 
sion à l'égard de celui qui souffre," la solitude 
et l'abandon; et encore: les remords de cons 12 

5 Tel qu'il fut éprouvé par Ezékias (cf. Is 38, 1-3). 
" Celle que craignait Agar (cf. Gn 15-16), que s'imaginait 

Jacob (cf. Gn 37, 33-35), qu'expérimenta David (c. 2 S 19, 1). 
Comme le craignait Anna, la mère de Tobie (cf. Tb 10, 1-7); 

cf.'aussi Jr 6, 26; Am 8, 10; Za 12, 10. 
Telle fut l'épreuve d'Abraham (cf, Gn 15, 2), de Rachel 

(cf. Gn 30, 1) ou d'Anne, la mère de Samuel (cf. 1 S 1, 6-10). 
9 Comme l'exprime la plainte des exilés de Babylone (cf. Ps 

137 (136]). 
10. Subies, par exemple, par le psalmiste (cf. Ps 22 [21], 

17-21) ou par Jérémie (cf. Jr 18, 18). 
" Ce fut là une épreuve pour Job (ct. Jb 19, 18; 30, 1. 9), 

pour certains psalmistes (cf. Ps 22 (21], 7-9; 42 [41], 11; 44 
[43], 1617), pour Jérémie (ct. Jr 20, 7), pour le Serviteur souf 
frant (cf. Is 53, 3). 

8 

12 Dont eurent aussi à souffrir certains psalmistes (cf. Ps 22 
(21], 2-3; 31 [30], 13; 38 [37], 12; 88 [87], 9. 19), Jérémie 
(cf. Jr 15, 17) ou le Serviteur souffrant (cf. Is 53, 3). 



cience," la difficulté de comprendre la prospérité 
des méchants et la souffrance des justes," l'infi 
délité et l'ingratitude des amis et des voisins; 
enfin, les malheurs de sa propre patrie." 

L'Ancien Testament, traitant l'homme comme 

un « ensemble » psychopbysique, associe souvent 
les soufirances « morales » à la douleur ressentie 
dans telle partie précise de l'organisme: les os,!" 
les reins," le foie," les entrailles, le ceur."On 
ne peut nier en effet que les soufrances morales 

« 

Du psalmiste (cf. Ps 51 (50], 5), des témoins des souf 
frances du `erviteur (ct. Is 53, 3-6), du prophète Zacharie (cf. Za 
12, 10). 

Cela fut vivement ressenti par le psalmiste (cf. Ps 73 [72], 
3-14), et par Qohélet (cf. Qo 4, 1-3). 

17 

15 Ce fut là une souffrance pour Job (cf. Jb 19, 19), pour 
certains psalmistes (cf. Ps 41 [40], 10; 55 [54], 13-15), pour 
Jérémie (cf. Jr 20, 10); le Siracide méditait sur cette infottune 
(cf. Si 37, 1-6). 

16 En plus de nombreux passages des Lamentations, voir 
les plaintes des psalmistes (cf. Ps 44 [43], 10-17; 77 [76], 3-11; 
79 [78], 11; 89 [88], 51) ou des prophètes (cf. Is 22, 4; Jr 4, 
8; 13, 17; 14, 17-18; Ez 9, 8; 21, 11-12); voir aussi les prières 
d'Azarias (ct. Dn 3, 31-40) et de Daniel (cf. Dn 9, 16-19). 

1" Par exemple Is 38, 13; r 23, 9; Ps 31 (30], 10-11; 
Ps 42 [41], 10-11. 

Par exemple Ps 73 [72], 21; Jb 16, 13; Lm 3, 13. 
Par exemple Ln 2, 11. 

» Par exemple Is 16, 11; Jr 4, 19; Jb 30, 27; Lm 1, 20. 
21 Par exemple 1 S1, 8; Jr 4, 19; 8, 18; Lm 1, 20. 22; 

Ps 38 [37], 9. 11. 

9 



ont aussi une composante « physique >, ou so 
matique, et qu'elles affectent souvent l'état 
néral de l'organisme. 

gé 

7. On voit par ces exemples que nous trou 
vons dans PEcriture Sainte une grande variété 
de situations douloureuses pour l'homme. Cette 
liste déjà très diverse n'épuise pourtant pas tout 
ce qu'en fait de souffrance a déjà dit, et redit 
constamment, le livre de l'bistoire de l'homme 
(il s'agit plutôt d'un « livre non écrit ») et plus 
encore le livre de l'histoire de l'humanité lu à 
travers 1'histoire de chaque homme. 

On peut dire que l'homme soufre lorsqu'il 
éprouve un mal, quel qu'il soit. Dans le voca 
bulaire de l'Ancien Testament, le rapport entre 
souffrance et mal se présente clairement comme 
une identité. En effet, ce vocabulaire ne possé 
dait pas de mot spécifique pour désigner la 
« souffrance »; aussi définissait-il comme mal » 

tout ce qui était soufrance." Seule la langue 

2l est utile de rappeler à ce propos que la racine hébraïque 
désigne globalement ce qui est mal, par opposition à ce qui 

est bien (õb), sans distinction entre le sens physique, psychique 
ou éthique. On la trouve dans la forme substantive ra' et rå'i qui 
indique indifféremment le mal en soi, ou l'action mauvaise, ou 
Io 



grecque - et, avec elle, le Nouveau Testament 

(et les traductions grecques de 1'Ancien Tes 

tament) - se sert du verbe « rÁsJ (u = je suis 

affecté de ..., j'éprouve une sensation, je souffre », 

et grâce à ce terme, la souffrance n'est plus 
directement identifiable au mal (objectif), mais 

elle désigne une situation dans laquelle P'homme 

éprouve le mal et, en l'éprouvant, devient sujet 
de souffrance, Celle-ci, à vrai dire a un caractère 
à la fois actif et passif (de « patior >), Même 

lorsque l'homme s'inflige à lui-même une souf 
france, lorsqu'il en est l'auteur, cette souffrance 
reste quelque chose de passif dans son essence 
métaphysique. 

Cela ne veut pas dire toutefois que la souf 
france, au sens psychologique, soit dépourvue 
d'un caractère « actif » spécifigue. Il y a là en y 
effet une « activité » multiple, et subjectivement 
différenciée, de douleur, de tristesse, de décep 
celui qui l'accomplit. Dans les formes verbales, en plus de la 

forme simple (gal) désignant de façon variée le fait d'« etre mal », 
on trouve la fotme réflexive-passive (nipbal) « subir le mal », 
« être frappé par le mal », et la forme causative (bipbil) « faire 
le mal », « infliger le mal » à quelqu'un. Comme dans l'hébreu 
il n'y a pas de mot correspondant vraiment au grec TÁGY O « je Souffre >, ce not lui-même se trouve rarement dans la version des Septante. 

II 



tion, d'abattement ou même de désespoir, selon 
l'intensité de la souffrance, selon sa profondeur, 
et, indirectement, selon toute la structure du 
sujet qui souffre et sa sensibilité spécifique. 
Au sein de ce qui constitue la forme psycholo 
gique de la souffrance se trouve toujours ne 
expérience du mal qui entraîne la soufrance de 
l'homme. 

Ainsi donc, la réalité de la souffrance fait 
hsurgir la question de l'essence du mal; qu'est-ce 
que le mal? 

Cette question parait en en un sens inséparable 
du thème de la souffrance. La réponse chrétienne 
à ce sujet diffère de celle qui est donnée par 
certaines traditions culturelles et religieuses, pour 
lesquelles l'existence est un mal dont il faut se 
libérer. Le christianisme proclame que l'exis 
tence est fondamentalement un bien, que ce qui 
existe est un bien; il professe la bonté du Créa 
teur et proclame que les créatures sont bonnes. 
L'homme souffre à cause du mal qui est un à 

certain manque, une limitation ou une altération 
du bien. L'homme souffre, pourrait-on dire, en 
raison d'un bien auquel il ne participe pas, dont 
il est, en un sens, dépossédé ou dont il s'est 

I 2 



privé lui-même. Il souffre en particulier quand 
il « devrait » avoir part - dans l'ordre normal 

des choses - à ce bien, et quil n'y a pas part. 
Ainsi donc, dans la conception chrétienne, 

la réalité de la souffrance s'explique au mnoyen 
du mal, qui, d'une certaine façon, se réfère 

toujours à un bien. 

La souftrance humaine constitue en soi 

Comme un « monde » « monde » spécifique qui existe en 

même temps que l'homme, qui apparaît en lui 

et qui passe, et qui parfois au contraire ne passe 
pas mais s'établit et s'approfondit en lui. Ce 
monde de la soufrance, étendu à de nombreux, 

8. 

de très nombreux sujets, existe pour ainsi dire 
dans la dispersion. Tout homme, par sa sout 
france personnelle, constitue une petite partie 
de ce « monde »; mais aussi ce « monde» est 
en lui comme une entité finie et unique. Toute 
fois, la dimension inter-humaine et sociale va 

de pair avec cela, Le monde de la souffrance 
possède comme une solidarité qui lui est propre. 
Les hommes qui souffrent se rendent semblables 
les uns aux autres à cause de l'analogie de leur 
situation, de l'épreuve de leur destinée, ou à 

I3 



cause du besoin de compréhension et d'attention, 
et peut-être surtout à cause du problème persis 
tant du sens de la souffrance. Bien que le monde 
de la soufrance existe dans la dispersion, il est 
donc aussi par lui-même un singulier appel à la 
conmunion et à la solidarité. Nous essaierons de 
répondre à cet appel dans la présente réflexion. 

En pensant au mnonde de la souffrance dans 
sa signification personnelle et en même temps 
collective, on ne peut enfin éviter de noter aussi 
que ce monde, à certaines époques et dans cer 
tains espaces de l'existence humaine, prend pour 
ainsi dire une densité particulière. Cela se pro 
duit, par exemple, dans les cas de calamités natu 
relles, d'épidémies, de catastrophes et de cata 
clysmes, de divers fléaux sociaux: que l'on pense 
entre autres au cas d'une mauvaise récolte et, 
en lien avec elle à moins qu'il ne soit dû à 
diverses autres causes au fléau de la faim. 

Pensons enfin à la guerre. J'en parle avec 
quelque insistance. Je parle des deux dernières 
guerres mondiales, dont la seconde a fauché un 
total beaucoup plus élevé de vies et entrainé 
une accumulation plus lourde de souffrances 
humaines. A son tour, la deuxième moitié de 

4 

1 



notre siècle comme en proportion des erreurs 
et des transgressions de notre civilisation con 
temporaine porte en soi une menace si hor 

rible de guerre nucléaire que nous ne pouvons 
penser à cette période qu'en termes d'accumu 
lation incomparable de soufrances jusqu'à l'éven 
tualité d'une auto-destruction de l'humanité. De 
cette façon, ce monde de souffrance, qui, en défi 
nitive, a son sujet en chaque homme, semble se 
transformer à notre époque peut-être plus 
quà aucun autre moment en une particulière 
« souffrance du monde »; du monde qui est plus 
que jamais transformé par le progrès grâce à 
l'action de l'homme, et qui, en même temps, 
est plus que jamais en danger à cause des erreurs 
et des fautes de l'homme. 

III 

RECHERCHE DE LA RÉPONSE À LA QUESTION 
SUR LE SENS DE LA SOUFFRANCE 

9. Au cSur de toute souffrance éprouvée par 

P'homme, et aussi à la base du monde entier des 
souffrances, apparalt inévitablement la question: 

IS 



pourquoi? C'est une question sur la cause, la 
raison; c'est en même temps une question sur 

le but (pour quoi?) et, en définitive, sur le sens. 
Non seulement elle accompagne la souffrance 
humaine, mais elle semble aller jusqu'à en déter 
miner le contenu humain, ce pour quoi la souf 
france est à proprement parler une souffrance 
humaine. 

Evidemment, la douleur, spécialement la 
douleur physique, est largement répandue dans 
le monde des animaux. Mais seul Phomme, en 

souffrant, sait qu'il souffre et se demande pour 
quelle raison; et il souffre d'une manière humai 
nement plus profonde encore s'il ne trouve pas 
de réponse satisfaisante. C'est là une question 
difficile, comme l'est cette autre question, très 
proche, qui porte sur le mal, Pourquoi le mal? 
Pourquoi le mal dans le monde? Quand nous 
posons le problème de cette façon, nous posons 
toujours aussi, du moins dans une certaine me 
sure, une question sur la souffrance. 

Ces questions sont l'une et l'autre difficiles, 
quand l'homme les pose à l'homme, les hommes 
aux hommes, et aussi quand l'homme ies pose 
à Dieu. L'homme, en effet, ne pose pas cette 

I6 



question au monde, bien que la souffrance lui 
vienne souvent de lui, mais il la pose à Dieu 
comme Créateur et Seigneur du monde. Et l'on 
sait bien que, sur ce terrain, non seulement on 
arrive à de multiples frustrations et conflits dans 
les rapports de Phomme avec Dieu, mais il peut 
se faire aussi que l'on arrive à la négation méme 
de Dieu. Si, en effet, l'existence du monde ouvre 
pour ainsi dire le regard de l'âme humaine à 
P'existence de Dieu, à sa sagesse, sa puissance et 
sa magnificence, le mal et la souffrance semblent 
obscurcir cette image, parfois de façon radicale, 
et plus encore lorsqu'on voit le drame quoti 
dien de tant de souffrances sans qu'il y ait eu 
faute, et de tant de fautes sans peines adéquates 
en retour. Aussi cette situation - plus qu'aucune 
autre peut-être montre-t-elle combien im 
porte la question du sens de la soufrance et 
avec quelle acuité il faut examiner la question 
elle-même et toute réponse possible. 

10. Cette question, l'homme peut l'adresser 
à Dieu avec toute l'émotion de son cSur, >'esprit 
saisi d'étonnement et d'inquiétude; et Dieu 
attend la demande et l'écoute, comme nous le 

I7 



voyons dans la Révélation de l'Ancien Tes. 
tament. Dans le Livre de Job, la question a 
trouvé son expression la plus vive. 

On connaît l'histoire de cet homme juste, 
qui, sans aucune faute de sa part, est épfouvé 
par de multiples souffrances. Il perd ses biens, 
ses fils et ses flles, et finalement il est lui-même 
atteint d'une grave maladie. Dans cette horrible 
situation, il voit arriver chez lui trois vieux amis 
qui � chacun avec des mots différents - cher 
chent à le convaincre que, puisqu'il a été frappé 
par des souffrances aussi variées et aussi terribles, 
il doit avoir commis quelque faute grave. Car la 
souffrance disent-ils atteint toujours 
P'homme comme peine pour un délit. Elle est 
envoyée par Dieu, qui est absolument juste, et 
elle trouve sa motivation dans l'ordre de la jus 
tice. On dirait que non seulement les vieux amis 
de Job veulent le convaincre de la justesse morale 
du mal, mais qu'en un certain sens ils tentent de 
défendre à leurs propres yeux le sens moral de 
la souffrance. Pour eux, celle-ci ne peut avoir de 
sens que comme peine pour le péché, en se pla 
çant donc exclusivement sur le terrain de la 
justice de Dieu, qui récompense le bien par le 
bien et punit le mal par le mal. 



Le point de référence, dans ce cas, est la 
doctrine exprimée en d'autres écrits de l'Ancien 

Testament qui nous montrent la soufrance 
comme une peine infligée par Dieu pour les 
péchés des hommes. Le Dieu de la Révélation 
est Législateur et Juge à un degré qu'aucune 
autorité temporelle ne peut atteindre. En effet, 
le Dieu de la Révélation est avant tout le Créa 
teur de qui vient, en même temps que l'exis 

tence, le bien qui est qualité essentielle de la 
création. En conséquence, la violation consciente 
et libre de ce bien de la part de l'homme est 
non seulement une transgression de la loi mais 
en même temps une offense au Cr¿ateur, qui 
est le Premier Législateur. Cette transgression 
a le caractère de péché, au sens exact, C'est-à-dire 
biblique et théologique, de ce terme. Au mal 
moral du péché correspond la punition qui ga 
rantit l'ordre moral au sens transcendant où cet 
ordre est établi par la volonté du Créateur et 
Législateur suprême. De là découle aussi l'une 
des vérités fondamentales de la foi religieuse, 
fondée également sur la Révélation: Dieu est 
un juge juste qui récompense le bien et it 

I9 



le mal: « Tu es juste, Seigneur, en toutes les 
choses que tu as faites pour nous, toutes tes 

uyres sont vérité, toutes tes voies droites, tous 
tes jugements vérité. Tu as porté une sentence 
de vérit¿ en toutes les choses que tu as fait venir 
sur nous.. Car c'est dans la vérité et dans le 
droit que tu nous a traités à cause de nos 
péchés ». 23 

Dans I'opinion exprimée par les amis de Job 
se manifeste une conviction que l'on trouve aussi 
dans la conscience morale de l'humanit¿: l'ordre 
moral objectif requiert une peine pour la trans 
gression, pour le péché et pour le délit. A ce 
point de vue, la souffrance apparalt comme un 
« mal justifié ». La conviction de ceux qui expli 

quent la soufrance comme punition du péché 
s'appuie sur l'ordre de la justice, et cela corres 
pond à l'opinion exprimée par un ami de Job: 
« Je parle d'expérience, ceux qui labourent l'ini 
quité et sèment le malheur, les moissonnent »." 

20 

D Dn 3, 27-28; cf. Ps 19 [18], 10; 36 [35], 7; 48 [47], 
12; 51 [50], 6; 99 [98], 4; 119 [118], 75; MI 3, 16-21; M: 20, 
16; Mc 10, 31; Lc 17, 34; Jn 5, 30; Rm 2, 2. 

24 

Jb 4, 8. 



Toutefois, Job conteste la vérité du prin 
cipe qui identifie la souffrance avec la punition 
du péché. Et il le fait en se fondant sur sa propre 
réflexion. Il est en effet conscient de ne pas avoir 
mérité une telle punition; il montre au contraire 
le bien qu'il a fait dans sa vie. A la fn, Dieu lui 
même reproche aux amis de Job leurs accusa 
tions et reconnalt que Job n'est pas coupable. 
Sa souffrance est celle d'un innocent; elle doit 
être acceptée comme un mystère que l'intelli 
gence de l'homme n'est pas en mesure de péné 
trer à fond. 

11. 

Le Livre de Job n'attaque pas les bases de 
l'ordre moral transcendant fondé sur la justice, 
telles qu'elles sont proposées dans toute la Révé 
lation, dans l'ancienne comme dans la nouvelle AI 
liance. Mais simultanément ce Livre montre avec 

la plus grande fermeté que les principes de cet 
ordre ne peuvent pas s'appliquer de façon exclu 
sive et superficielle. S'il est vrai que la souf 
france a un sens comme punition lorsqu'elle est 
liée à la faute, il n'est pas vrai au contraire que 
toute soufrance soit une conséquence de la faute 
et ait un caractère de punition. La figure de Job 
le juste en est une preuve spéciale dans l'Ancien 

.2 I 



Testament. La Révélation, parole de Dieu même, 
pose en toute franchise le problème de la souf 
france de l'homme innocent: la souftrance sans 

faute. Job n'a pas été puni, il n'y avait pas de 
fondement pour lui infliger une peine, même 
s'il a été soumis à une très dure épreuve. De 
l'introduction du Livre, il ressort que Dieu a 
permis cette épreuve en raison de la provocation 

de Satan. Celui-ci avait en effet contesté devant 

le Seigneur la justice de Job: « Est-ce pour rien 
que Job craint Dieu? ... Tu as béni toutes ses 
entreprises, ses troupeaux pullulent dans le pays. 
Mais étends la main et touche à ses biens; je te 
jure qu'il te maudira en face! »" Et si le Sei 
gneur consent à éprouver Job par la souffrance, 
il le fait pour montrer la justice de ce dernier. 
La souffrance a un caractère d'épreuve. 

Le Livre de Job ne représente pas le dernier 
mot de la Révélation sur ce thème. Il est en un 
sens une annonce de la passion du Christ. Mais 
il est déjà par lui-même un argument sufisant 
pour que la réponse à la question sur le sens 
de la souffrance ne soit pas liée sans réserve à 

22 

Jb 1, 9-11. 



l'ordre moral fondé sur la seule justice. Si une 
telle réponse a en elle-même une raison d'être 
et une valeur fondamentales et transcendantes, 
en même temps non seulement elle parait insatis 
faisante dans des cas analogues à la souffrance 
de Job le juste mais, en plus, elle semble vrai 
ment réduire et appauvrir le concept de justice 
que nous rencontrons dans la Révélation. 

12. Le Livre de Job soulève de manière aiguë 

le « pourquoi » de la souffrance, il montre éga 
lement que celle-ci frappe l'innocent, mais il ne 
donne pas encore la solution du problème. 

Déjà dans lAncien Testament, nous remar 

quons une tendance qui cherche à dépasser l'idée 
selon laquelle la souffrancen'a de sens que comme 
punition. du péché, car on souligne en meme 
temps la valeur éducative de cette peine qu'est 
la souffrance. Ainsi donc, dans les souffrances 
infigées par Dieu au Peuple élu est contenue 
une invitation de sa miséricorde, qui châtie pour 
amener à la conversion: « Ces persécutions ont 
eu lieu non pour la ruine mais pour la correc 
tion de notre peuple ». 26 

26 2 M 6, 12. 

23 



Ainsi est afirmée la dimension personnelle de 
la peine. Selon cette dimension, la peine a un 
sens non seulement parce qu'elle sert à répondre 
au mal objectif de la transgression par un autre 
mal, mais avant tout parce qu'elle crée la possi 
bilité de reconstruire le bien dans le sujet même 
qui souffre. 

C'est là un aspect extrêmement important de 
la souffrance. II est profondément entaciné dans 
toute la Révélation de l'ancienne et surtout de la 
nouvelle Alliance. La souffrance doit servir à la 
conversion, c'est-à-dire à la reconstruction du 
bien dans le sujet, qui peut reconnaître la mi 
séricorde divine dans cet appel à la pénitence. 
La pénitence a pour but de triompher du mal, 
qui existe à l'état latent dans l'homme sous di 
verses formes, et de consolider le bien tant dans 
le sujet lui-m¿me que dans ses rapports avec 
les autres et surtout avec Dieu. 

13. Mais pour être en mesure de percevoir la 

vraie réponse au « pourquoi » de la souffrance, 
nous devons tourner nos regards vers la révéla 
tion de l'amour divin, source ultime du sens de 
tout ce qui existe. L'amour est également la 

24 



source la plus riche du sens de la souffrance, qui 
demeure toujours un mystère: nous sommes 
conscients de l'insuffisance et du 'caractère inadé 
quat de' nos explications. Le Christ nous fait 
entrer dans le mystère et nous fait découvrir le 
« pourquoi » de la souffrance, dans la mesure où 

nous sommes capables de comprendre la subli 

mité de l'amour divin. 
Pour découvrir le sens profond de la souf 

france, en suivant la Parole révélée de Dieu, il 
faut s'ouvrir largement au sujet humain dans sa 
potentialité multiple. Il faut surtout accueillir 

la lumière de la Révélation, non seulement parce 
qu'elle exprime l'ordre transcendant de la jus 
tice mais parce qu'elle éclaire cet ordre par 
l'amour, source définitive de tout ce qui existê. 

L'amour est aussi la source la plus complète de 
la réponse à la question sur le sens de la souf 
france. Cette réponse a ét¿ donnée par Dieu à 
l'homme dans la Croix de Jésus-Christ. 

25 



26 

IV 

JÉSUs-CHRIST: 
LA SOUFFRANCE VAINCUE PAR L'AMOUR 

14. « Dieu, en effet, a tant aimé le monde 

qu'il a donné son Fils unique pour que tout 
homme qui croit en lui ne périsse pas mais ait 
la vie éternelle »." Ces paroles, prononcées par 
le Christ au cours de son entretien avec Nico 
dème, nous introduisent au cSur même de 'action 
salvifique de Dieu. Elles expriment aussi les 
sence de la « sotériologie » chrétienne, c'est-à 
dire de la théologie du salut. Sauver signifie li 
bérer du mal; le salut est donc par là même lié 
étroitement au problème de la souffrance. Selon 
les paroles adressées à Nicodème, Dieu donne son 
Fils au « monde » pour libérer l'homme du mal, 
qui comnporte en lui-même la perspective défi 

nitive et absolue de la souffrance. En même 
temps, le mot « donne » (« il a donné ») signi 
fie que cette libération doit être accomplie par 
le Fils unique à travers sa propre souffrance. 

27 Jn 3. 16. 

27 



En cela se manifeste l'amour, l'amour infini 
tant de ce Fils unique que du Père qui 
« donne » pour cela son Fils. Tel est l'amour 
envers P'homme, l'amour envers le « monde >: 

c'est P'amour sauveur. 
Nous nous trouvons ici -il faut s'en rendre 

compte clairement dans notre réflexion com 
mune sur ce problème dans une dimension 

complètement nouvelle de notre thème. C'est 
ne dimension différente de celle qui détermi 

nait la recherche de la signification de la souf 
trance et, en un sens, l'enfermait dans les limites 

de la justice. C'est là la dimension de la Rédemp 
tion que semblaient déjà annoncer dans l'Ancien 
Testament, du moins selon le texte de la Vul 

gate, les paroles de Job le juste: « Je sais, moi, 
que mon rédempteur est vivant, et qu'au dernier 
jour... je verrai mon Dieu... ».° Si, jusqu'ici, nos 

considérations se sont concentrées avant tout 
et, en un sens, exclusivement sur la souftrance 

dans sa forme temporelle multiple (comme aussi 
les souffrances de Job le juste), les paroles de 
l'entretien de Jésus avec Nicodème rappelées 

28 " J6 19, 25-26. 

27 



ci-dessus concernent au contraire la soufrance 
dans son sens fondamental et définitif. Dieu 
donne son Fils unique afin que l'homme « ne pé 
risse pas », et la signification de ce « ne périsse 
pas » est soigneusement précisée par les mots qui 
suivent: « mais ait la vie éternelle ». 

L'homme « périt » quand il perd « la vie 
éternelle ». Le contraire du salut n'est donc pas 
seulement la souffrance temporelle, une souf 
france quelconque, mais la souffrance défnitive: 
la perte de la vie éternelle, le fait d'être rejeté 
par Dieu, la damnation. Le Fils unique a été 
donné à l'humanité pour protéger l'homme avant 

tout contre ce mal définitif et contre la souf 
france défnitive. Dans sa mission salvifique, 
doit donc atteindre le mal jusqu'en ses racines 
transcendantes à partir desquelles ce mal se dé 
veloppe dans l'histoire de l'homme. Ces racines 
transcendantes du mal sont ancrées dans le péché 
et dans la mort; elles se trouvent en eftet à la 
base de la perte de la vie éternelle. La mission 
du Fils unique consiste à vaincre le péché et a 
mort. II triomphe du péché par son obéissance 
jusqu'à la mort, et il triomphe de la mort par sa 
résurrection. 

« 



15. Quand on dit que le Christ, par sa mis 
sion, atteint le mal jusqu'en ses racines, nous 
pensons non seulement au mal et à la souffrance 

définitifs, eschatologiques (pour que l'homme « ne 
périsse pas mais ait la vie éternelle »), mais aussi 

au moins indirectement au mal et à la 

soufrance dans leur dimension temporelle et 
torique. Le mal reste en effet lié au péché et à la 

mort. Et même si c'est avec une grande prudence 
que l'on doit juger la souffrance de l'homme 

comme une conséquence de péchés concrets 
(comme le montre précisément l'exemple de Job 
le juste), on ne peut cependant pas la séparer 
du péché des origines, de ce qui, chez saint Jean, 
est appelé « le péché du monde » de l'arrière. 
plan pécheur des actions personnelles et des pro 
cessus sociaux dans l'histoire de l'homme. S'il 

n'est pas permis d'appliquer ici le critère res 
treint de la dépendance directe (comme le fai 
saient les trois amis de Job), on ne peut non 
plus renoncer au critère selon lequel, à la base 
des souffrances humaines, il y a des compromis 
sions de toutes sortes avec le péch¿. 

Jn 1, 29. 

his 

29 



Il en est de même quand il s'agit de la mort. 
On va jusqu'à l'attendre, bien souvent, comme 
une libération des souffrances de cette vie. Et en 
même temps, il ne saurait nous échapper qu'elle 
constitue comme une synthèse définitive de leur 
euvre destructrice, tant dans l'organisme corpo 
rel que dans la vie psychique. Mais la mort com 

porte avant tout la désagrégation de toute la per 
sonnalité psychophysique de l'homme. L'âme sur 
vit et subsiste séparée du corps tandis que le 
corps est soumis à une décomposition progres 
sive conformément aux paroles prononcées par 
le Seigneur Dieu, après le péché commis par 
I'homme au début de son histoire terrestre: « Tu 
es poussière et tu retourneras en poussière »." 30 

Ainsi donc, même si la mort n'est pas une souf 

france au sens temporel du mot, même si, d'une 
certaine façon, elle se trouve au-delà de toutes 
les souffrances, le mal que l'être humain expé 
timente en elle a un caractère définitif et totali 
sant. Par son euvre salvifique, le Fils unique li 
bère l'homme du péché et de la mort. Il com 
mence par effacer de l'histoire de l'homme la 
domination du péché qui s'est enraciné sous l'in 

30 

90 Gn 3, 19. 



fluence de l'Esprit du mal dès le péché originel, 
puis il donne à l'homme la possibilité de vivre 
dans la Grâce sanctifiante. Dans le sillage de la 
victoire sur le péché, il enlève aussi à la mort 

son pouvoir, ouvrant la porte, par sa Résurrec 
tion, à la future résurrection des corps. L'une 
et l'autre sont des conditions essentielles de la 
« vie éternelle », c'est-à-dire du bonheur déf 
nitif de l'homme en union avec Dieu; cela signi 
fie, pour les sauvés, que dans la perspective escha 
tologique, la souffrance est totalement efacée. 

En conséquence de l'euvre salvifique du 
Christ, l'homme, au long de son existence sur 

terre, a l'espérance de la vie et de la sainteté 
éternelles. Et même si la victoire sur le péché 
et sur la mort, remportée par le Christ gr¥ce à 
sa Croix et à sa Résurrection, ne supprime pas 
les souffrances temporelles de la vie humaine, et 
ne libère pas de la soufrance l'existence humaine 
dans la totalité de sa dimension historique, elle 
jette cependant une lumière nouvelle - la lu 
mière du salut sur toute cette dimension his 

torique et sur toute souffrance. Et cette lumière 
est celle de l'Evangile, c'est-à-dire de la Bonne 

3 I 



Nouvelle. Au centre de cette lumière se trouve 
la vérité énoncée lors de l'entretien avec Nico 
dème: « Dieu, en effet, a tant aimé le monde 
qu'il a donné son Fils unique »." Cette vérité a 
bouleverse jusqu'en ses fondements le cadre de 
l'histoire de l'homme et de sa situation terrestre: 

malgré le péché qui s'est enraciné dans cette his 
toire, et comme héritage originel et comme « pé 
ché du monde » et comme somme des péchés 
personnels, Dieu le Père a aimé son Fils unique, 
c'est-à dire qu'il l'aime toujours; puis dans le 
temps, en raison précisément de cet amour qui 
surpasse tout, il « donne » ce Fils afin quil at 
teigne les racines mêmes du mal humain et 
qu'ainsi, porteur du salut, il se rende proche 
du monde de la soufrance tout entier auquel 
l'homme participe. 
16. Dans son activité messianique au sein 

d'Israël, le Christ s'est sans cesse fait proche 
du monde de la soufrance humaine. « Il est 
passé en faisant le bien »," et son action le por 
tait en premier ieu vers ceux qui souffraient et 

32 

31 Jn 3, 16. 

32 

31 

J2 Ac 10, 38. 



ceux qui attendaicent de l'aide. Il guérissait les 
malades, consolait les afligés, donnait à manger 
aux affamés, délivrait les hommes de la surdité, 

de la cécité, de la lèpre, du démon, de divers 

handicaps physiques, trois fois il a rendu la vie 

à un mort. Il était sensible à toute souffrance hu 

maine, tant du corps que de l'âme. En même 

temps, il enseignait; et au centre de son ensei 

gnement se trouvent les buit béatitudes, qui sont 

adressées aux hommes éprouvés par différentes 
souffrances dans la vie tenmporelle. Ce sont ceux 

qui ont « une âme de pauvre » et « les affligés », 

« les affamés et assoifés de la justice » et « les 

persécutés pour la justice », ceux que l'on in 

sulte, que l'on persécute, contre lesquels on dit 

faussement toute sorte de mal à cause du 

Christ... Ceci selon saint Matthieu; Luc men 

tionne encore explicitement ceux qui ont « taim 

maintenant ». 
34 

De toute façon, le Christ s'est fait proche du 
monde de la souffrance humaine surtout en pre 

nant sur lui-méme cette soufrance. Durant son 

39 Cf. M 5, 3-11. 
4 Cf. Lc 6, 21. 

33 



activité publique, non seulement il a éprouvé la 
fatigue, l'absence de maison, l'incompréhension, 
même de ses plus proches, mais, par-dessus tout, 
il a été de plus en plus hermétiquement enfermé 
dans un cercle d'hostilité, et les préparatifs pour 
le faire disparaitre du monde des vivants sont 
devenus de plus en plus manifestes. Le Christ 
en est conscient et bien souvent il parle à ses 
disciples des soufrances et de la mort qui l'atten 
dent: « Voici que nous montons à Jérusalem, et 
le Fils de l'homme sera livré aux grands prêtres 
et aux scribes; ils le condamneront à mort et le 
livreront aux paiens, ils le bafoueront, crache 
ront sur lui, le flagelleront et le tueront, et après 
trois jours il ressuscitera »." Le Christ va au 
devant de sa passion et de sa mort en pleine 
conscicnce de la mission qu'il doit accomplir pré 
cisément de cette manière. C'est précisément 
par cette souffrance qu'il doit faire en sorte 

« que l'homme ne périsse pas mais ait la vie éter 
nelle ». C'est précisément par sa Croix qu'il doit 
atteindre les racines du mal enfoncées dans l'his 
toire de l'homme et dans l'âme humaine. C'est 

34 

34 Mc 10, 33-34. 



précisément par sa Croix quil doit accomplir 
l'euvre du salut. Cette euvre, dans le dessein 

de l'Amour éternel, a un caractère rédempteur. 
Et c'est pourquoi il reprend sévèrement 

Pierre lorsque celui-ci veut lui faire abandonner 
ses pensées sur la souffrance et sur la mort en 

croix. Et quand le même Pierre, au moment 
de l'arrestation à Gethsémani, tente de le dé 
fendre par l'épée, le Christ lui dit: « Rentre ton 
épée... Comment alors s'accompliraient les Ecri 

tures d'après lesquelles il doit en être ainsi? ». 
Et il dit aussi: « La coupe que m'a donnée le 
Père, ne la boirai-je pas? ». Cette réponse 

comme d'autres qui reviennent en divers 

points de l'Evangile montre combien le Christ 

était profondément pénétré de la pensée qu'il 
avait déjà exprimée lors de son entretien avec 
Nicodème: « Dieu, en effet, a tant aimé le 
monde quil a donné son Fils uniquc pour quc 
tout homme qui croit en lui ne périsse pas mais 
ait la vie éternelle»." Le Christ s'achemine vers 
sa propre souftrance, conscient de sa force sal 

Cf. Mt 16, 23. 
37 Mi 26, 52. 54. 

38 

Jn 18, 11. 
9 In 3, 16. 

37 

35 



vifique; il va, obéissant à son Père, mais surtout 
il est unià son Père dans l'amour méme dont le 
Père a aimé le monde et l'homme dans le monde. 
Et c'est pourquoi saint Paul écrira du Christ: 
il « m'a aimé et s'est livté pour moi »." 40 

17. Les Ecritures devaient s'accomplir. Nom 
breux étaient les textes messianiques de l'An 
cien Testament qui annonçaient les souffrances 
du futur Oint de Dieu. L'un d'entre eux est 
particulièrement touchant, celui que l'on appelle 
habituellement le quatrième chant du Serviteur 
de Yabvé, contenu dans le Livre d'Isaie. Le pro 
phète, appelé à juste titre « le cinquième évan 
géliste », présente dans ce chant l'image des souf 
frances du Serviteur aveC un réalisme aigu, comme 
s'il les voyait de ses propres yeux, les yeux du 
corps et ceux de l'esprit. A la lumière des ver 
sets d'Isaie, la passion du Christ devient presque 
plus expressive et émouvante encore que dans 

les descriptions des évangélistes eux-mêmes. Voici 
comment se présente devant nous le vrai Homme 
de douleur: 

36 
Ga 2, 20. 



«Il n'avait ni beauté ni éclat pour attirer nos 

Objet de mépris, abandonné des hommes, 
bomme de douleur, familier de la souffrance, 

comme quelqu'un devant qui on se voile la face, 

méprisé, nous n'en faisions aucun cas. 

Or ce sont nos souffrances qu'il portait 

et nos douleurs dont il était chargé. 

Et nous, nous le considérions comme puni, 

frappé par Dieu et humilié. 

[regards... 

Mais lui, il a été transpercé à cause de nos crimes, 

écrasé à cause de nos fautes. 

Le châtiment qui nous rend la paix est sur lui, 

et dans ses blessures nous trouvons la guérison. 

Tous, comme des moutons, nous étions errants, 

chacun suivant son propre chemin, 

et le Seigneur a fait retomber sur lui 
41 

nos fautes à tous »," 

4 Is 53, 2-6. 

Le chant du Serviteur souffrant contient une 

description dans laquelle on peut, en on peut, en un sens, 

identifier les étapes de la passion du Christ dans 

tous leurs détails: l'arrestation, l'humiliation, les 

soufflets, les crachats, le mépris de la dignité 

37 



même du prisonnier, le jugement inique, puis la 
flagellation, le couronnement d'épines et la dé. 
rision, le chemin de croix, la crucifixion, l'agonie. 

Ce qui nous touche dans les paroles du pro 
phète, plus encore que cette description de la 
passion, c'est la profondeur du sacrifce du Christ. 
Bien qu'innocent, voici qu'il se charge des souf 
frances de tous les hommes parce qu'il se charge 
des péchés de tous. « Le Seigneur a fait re 
tomber sur lui nos fautes à tous »: tout le 
péché de l'homme dans son étendue et sa pro 

fondeur devient la véritable cause de la souf 
france du Rédempteur. Si la souffrance se « me 
sure » en fonction du mal enduré, les paroles 
du prophète nous permettent de comprendre la 
mesure du mal et de la souffrance dont le Christ 
s'est chargé. On peut dire que c'est une souf 
france de « substitution »; mais elle est surtout 
une souffrance de « rédemption », LHomme de 
douleur de cette prophétie est vraiment « l'agneau de Dieu qui enlève le péché du monde »." Dans 
sa souffrance, les péchés sont effacés précisément 
parce que lui seul, comme Fils unique, a pu les 

38 
2 Jn 1, 29. 



prendre sur lui, les assumet avec un amour envers 
le Père qui surpasse le mal de tout péché; en un 
certain sens, il anéantit ce mal dans l'espace 

spirituel des rapports entre Dieu et l'humanité, 

et il remplit cet espace avec le bien. 
Nous touchons ici la dualité de nature d'un 

unique sujet personnel de la souffrance rédemp 
trice. Celui qui, par sa passion et sa mort sur 

la Croix, opère la Rédemption est le Fils unique 
que Dieu « a donné », Et en même temps, ce 

Fils de même nature que le Père soufre en tant 

qu'homne. Sa souffrance a des dimensions 

humaines, elle a aussi - à un degré unique dans 
l'histoire de l'humanité - une profondeur et 

une intensité qui, bien qu'humaines, peuvent 

être également une profondeur et une intensité 

incomparables de souffrance du fait que lHomme 

qui souffre est en personne le Fils unique: « Dieu 

de Dieu ». Lui seul par conséquent lui, le 
Fils unique est capable d'étreindre l'étendue 

du mal contenu dans le péché de l'homme: dans 

tout péché et dans le péché « total », selon les 

dimensions de l'existence historique de l'huma 

nité sur la terre. 

a 

39 



18. On peut dire qu'à présent les considéra 

tions ci-dessus nous mènent directement à Geth 

sémani et sur le Golgotha, où sest réalisé le 
chant du Serviteur souftrant contenu dans le 
Livre d'Isaie. Mais avant d'y aller, lisons les 
versets suivants du chant, qui donnent une anti 

cipation prophéique de la passion de Gethsémani 
et du Golgotha. Le Serviteur souffrant et cela 

est à son tour essentiel pour une analyse de la 
passion du Christ se charge d'une manière 
totalement volontaire des souffrances dont on a 
parlé: 
< « Maltraité, il s'humiliait, 

-

il n'ouvrait pas la bouche, 
comme l'agneau qui se laisse mener à l'abattoir, 
comme devant les tondeurs une brebis muette, 
il n'ouvrait pas la bouche. 
Par contrainte et jugement il a ét¿ saisi. 
Parmi ses contemporains, qui s'est inquiété 
qu'il ait été retranché de la terre des vivants, 
qu'l ait été frappé pour le crime de son peuple? 
On lui a donné un sépulcre avec les impies 
et sa tombe est avec le ric 

40 



bien qu'il n'ait pas commis de violence 
et qu'il n'y ait pas eu de tromperie dans sa 

[bouche ». 

Le Christ souffre volontairement et c'est 
innocent qu'il soufre. Il accueille par sa souf 
france la question posée nombre de fois par 
les hommes qui a été exprimée en un sens 

d'une manière radicale par le Livre de Job. Tou 
tefois, non seulement le Christ porte en lui l'in 
terrogation elle-même (et cela d'une façon encore 
plus radicale puisque, s'il est homme comme 
Job, il est aussi le Fils unique de Dieu), mais 
il apporte également la plus complète des réponses 
possiblesà cette question. La réponse vient, peut 
on dire, de la matière même dont est faite la 

demande. La réponse à l'interrogation sur la 
souffrance et sur le sens de la souffrance, le Christ 
la donne non seulement par son enseignement, 
C'est-à-dire par la Bonne Nouvelle, mais avant 
tout par sa propre souftrance qui est complétée 
d'une manière organique et indissoluble par cet 
enseignement de la Bonne Nouvelle. Et c'est là 

Is 53, 7-9. 

4I 



le mot ultime, la synthèse, de cet enseignement: 
« le langage de la Croix », comme le dira un 

jour saint Paul,4 
Ce « langage de la Croix » charge d'une 

réalité définitive l'image de la prophétie antique. 
Bien des textes, bien des discours, dans l'ensei 
gnement public du Christ, témoignent que celui 
ci accepte d'emblée cette souffrance, qui est la 
volonté du Père pour le salut du monde. Mais 
ici, le point décisif est la prière à Gethsémani. 
« Mon Père, s'il est possible, que cette coupe 

passe loin de moi! Cependant, non pas comme je 
veux, mais Comme tu veux », et un peu plus 
loin: « Mon Père, si cette coupe ne peut passer 
sans que je la boive, que ta volonté soit faite! »:* 
ces paroles sont expressives à plus d'un titre. 
Elles prouvent la vérité de l'amour que le Fils 
unique donne à son Père par son obéissance. En 
même temps, elles attestent la vérité de sa souf 
france. Les paroles de la prière du Christ à Geth 
sémani prouvent la vérité de l'amour par la vérité 
de la souffrance. Les paroles du Christ confirment 

42 

4 Ct. 1 Co 1, 18. 
45 Mt 26, 39. 
46 Mt 26, 42. 

45 

» 

46 



en toute simplicité cette vérité humaine de la 

souffrance, jusqu'au fond: la souffrance, c'est 
subir le mal, devant lequel l'homme frémit. II 

dit: « Qu'elle passe loin de moi! », précisément 
comme le Christ l'a dit à Gethsémani. 

Ses paroles attestent en même temps la pro 
fondeur et l'intensité uniques et incomparables 
de la souffrance que seul Homme qui est le 

Fils unique a pu expérimenter; elles attestent 

cette profondeur et cette intensité que les termes 

prophétiques cités ci-dessus aident, à leur ma 
nière, à comprendre: pas à fond, certes (il fau 

drait pour cela pénétrer le mystère divin et 
humain de celui qui en est le sujet), mais au 

moins à comprendre la différence (et en même 

temps la ressemblance) qui se vérifie entre toute 

souffrance possible de l'homme et celle du Dieu 
Homme. Gethsémani est le lieu où précisément 

cette souffrance, dans toute la vérité exprimée 

par le prophète sur le mal qu'elle fait ressentir, 

s'est révélée quasi définitivement d l'âme du 
Christ. 

Après les paroles de Gethsémani viennent 

les paroles prononcées sur le Golgotha: elles 
témoignent de la profondeur unique dans 

43 



l'histoire du monde du mal que représente 
l'épreuve de la souffrance. Lorsque le Christ dit 
« Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi m'as-tu aban 
donné? », ses paroles ne sont pas seulement l'ex 
pression de l'abandon qui s'exprimait souvent 
dans l'Ancien Testament, spécialement dans les 
Psaumes, et en particulier dans ce Psaume 22 
[21] d'où vient la phrase citée." On peut dire 

que ces paroles d'abandon naissent au plan de 
l'union indissoluble du Fils à son Père, et qu'elles 
naissent parce que le Père « a fait retomber 
lui nos fautes à tous », dans la ligne de ce que 
dira saint Paul: « Celui qui n'avait pas connu 
le péché, Dieu l'a pour nous identifié au péché ». 
En même temps que ce poids horrible, mesurant 
« tout » le mal contenu dans le péché -qui 

consiste à tourner le dos à Dieu, le Christ, par la 
profondeur divine de l'union fliale à son Père, 
perçoit d'une façon humainement inexprimable 
la soufrance qu'est la séparation, le rejet du Pere, 
la rupture avec Dieu. Mais c'est justement par 

44 

o Ps 22 (21], 2. 
4 Is 53, 6. 

2 Co 5, 21. 

48 



cette souffrance quil opère la Rédemption et 
qu'il peut dire en expirant: «Tout est ac 
compli » 50 

On peut dire aussi que PEcriture s'est ac 

complie, que se sont définitivement réalisées les 

paroles du chant du Serviteur souffrant: « Le 
Seigneur a voulu l'écraser par la souffrance »." 

La souffrance humaine a atteint son sommet dans 

la passion du Christ. Et, simultanément, elle a 

revêtu une dimension complètement nouvelle et 
est entrée dans un ordre nouveau: elle a été liée 

à l'amour, à l'amour dont le Christ parlait à Ni 

codème, à l'amour qui crée le bien, en le tirant 

même du mal, en le tirant au moyen de la souf 

france, de même que le bien suprême de la Ré. 

demption du monde a été tiré de la Croix du 
Christ et trouve continuellement en elle son point 

de départ. La Croix du Christ est devenue une 

source d'où coulent des fleuves d'eau vive. 

C'est en elle aussi que nous devons repos�r la 

question du sens de la souftrance et trouver 

jusqu'au bout la réponse à cette question. 

s0 Jn 19, 30. 
31 Is 53, 10. 
n Cf. Jn7, 37-38. 

31 

45 



PARTICIPANTS DES SOUFFRANCES DU CHRIST 

19. Le même chant du Serviteur souftrant, 
dans le Livre d'Isaie, nous conduit justement, 
par les versets qui suivent, dans la direction de 

cette question et de cette réponse: 

V 

« S'il offre sa vie en sacrifice expiatoire, 
il verra une postérité, il prolongera ses jours, 
par lui s'accomplira la volonté du Seigneur. 
A la suite de lépreuve endurée par son âme, 
il verra la lumière et sera comblé. 
Par sa connaissance, 
le juste, mon serviteur, justifera les multitudes 
en s'accablant lui-même de leurs fautes. 
C'est pourquoi il aura sa part parmi les mul 

[titudes, 
et avec les puissants il partagera le butin, 
parce qu'il s'est livré lui-même à la mort 
et qu'il a été compté parmi les criminels 
alors qu'il portait le péché des multitudes 
et qu'il intercédait pour les criminels ». 

46 
S3 Is 53, 10-12. 

53 



On peut dire qu'avec la passion du Christ, 
toute souffrance humaine s'est trouvée dans une 

situation nouvelle. Cette situation, il semble que 
Job l'ait pressentie quand il disait: « Je sais, 
moi, que mon rédempteur est vivant... », et 

qu'il ait orienté vers elle sa propre souffrance 

qui, sans la Rédemption, n'aurait pu lui révéler 
la plénitude de sa signification. Dans la Croix du 
Christ, non seulement la Rédemption s'est accom 
plie par la souffrance, mais de plus la soufrance 
bumaine elle-méme a été rachetée. Le Christ 

sans qu'il ait commis aucune faute - s'est 

chargé du « mal total du péché ». L'expérience 
de ce mal a déterminé la mesure incomparable 
de la souftrance du Christ, qui est devenue le 
prix de la Rédemption. C'est ce que dit le chant 
du Serviteur souffrant dans Isaie. En leur temps, 
les témoins de la Nouvelle Alliance, conclue dans 
le Sang du Christ, le diront aussi. Voici com 
ment s'exprime l'Apôre Pierre dans sa première 
lettre: « Sachez que ce n'est par rien de corrup 
tible, argent ou or, que vous avez été afranchis 
de la vaine conduite héritée de vos pères, mais 

Jb 19, 25. 

47 



par un sang précieux, comme d'un agncau sans 
défaut et sans tache, celtui du Christ »,$ Et 
l'Apôre Paul, dans sa lettre aux Galates, dira: 
«Il s'est livré pour nos péchés afin de nous ar 
racher à ce monde actuel et mauvais », et dans 
la première lettre aux Corinthiens: « Car le Sei 
gneur vous a achetés très cher. Rendez gloire 
à Dieu dans votre corps! »" 

48 

S7 

C'est ainsi, ou par des expressions semblables, 
que les témoins de la Nouvelle Alliance parlent 
de la grandeur de la Rédemption qui s'est ac 
complie par la soufrance du Christ. Le Rédemp 

teur a souffert à la place de l'homme et pour 
l'homme. Tout homme participe d'une manière 
ou d'une autre à la Rédemption. Chacun est ap 
pelé, lui aussi, à participer à la soufrance par 

laquelle la Rédemption s'est accomplie. Il est 
appelé à. participer à la souffrance par laquelle 
toute souffrance humaine a aussi été rachetée. 
En opérant la Rédemption par la soufrance, le 
Christ a élevé en même temps la soufrance bu 
maine jusqu'à lui doner valeur de Rédemption. 

55 1 P 1, 18-19. 
S Ga 1, 4. 
9 1 Co 6, 20. 

S6 



Tout homme peut donc, dans sa souffrance, par 
ticiper à la souffrance rédemptrice du Christ. 

20. Les textes du Nouveau Testament ex 

priment cette idée en bien des endroits. Dans 
la deuxième lettre aux Corinthiens, l'Apôtre 

écrit: « Pressés de toute part, mais non pas écra 
sés; ne sachant qu'espérer, mais non désespé 
rés; persécutés, mais non abandonnés; terrassés, 

mais non annihilés. Nous portons partout et tou 
Ijours en notre corps les souffrances de mort de 

Jésus, pour que la vie de Jésus soit,, elle aussi, 
manifestée dans notre corps. Quoique vivants, 
en effet, nous sommes continuellement livrés à la 
mort à cause de Jésus, pour que la vie de Jésus 
soit, elle aussi, manifestée dans notre chair mor 
telle.., sachant que Celui qui a ressuscité le 
Seigneur Jésus nous ressuscitera, nous aussi, avec 
Jésus ». 58 

Saint Paul parle des diverses souffrances et 
en particulier de celles que subissaient les pre 
miers chrétiens <«à cause de Jésus », Ces souf 
frances permettent aux destinataires de cette 

2 Co 4, 8-11. 14. 

49 



lettre de prendre part à l'euvre de la Rédemp 
tion accomplie moyennant les souffrances et la 
mort du Rédempteur. L'éloquence de la Croix 
et de la mort est complétée, toutefois, par l'élo 
guence de la Résurrection. L'homme trouve dans 
la Résurrection une lumière comnplètement nou 
velle qui l'aide à se frayer un chemin à travers 
les ténèbres épaisses des humiliations, des doutes, 
du désespoir et de la persécution. C'est pourquoi 
I'Apôtre écrira aussi dans la seconde lettre aux 
Corinthiens: « De même en effet que les souf 
frances du Christ abondent pour nous, ainsi, par 
le Christ, abonde aussi notre consolation ». Ail 
leurs, il adresse à ses destinataires des paroles 
d'encouragement: « Que le Seigneur dirige vos 
cSurs vers l'amour de Dieu et la constance du 

Christ ». Et dans la lettre aux Romains, il écrit: 
« Je vous exhorte, frères, par la miséricorde de 

Dieu, à ofrir vos personnes en hostie vivante, 
sainte, agréable à Dieu: c'est là le culte spirituel 
que vous avez à rendre ».° 

| La participation même à la souffrance du 
9 2 Co 1, 5. 

61 

o 2 Th 3, 5. 
Rm 12, 1. 



Christ trouve en ces expressions apostoliques 
comme une double dimension. Si un homme en 
vient à participer aux souffrances du Christ, c'est 

parce que le Christ a ouvert sa souffrance à 

P'homme, parce que Lui-même, dans sa soufrance 
rédemptrice, a participé en un sens à toutes les 
souffrances humaines. En découvrant grace à la 
foi la souffrance rédemptrice du Christ, l'homme 
découvte en même temps en elle ses propres 
souffrances, il les retrouve, grâce à la foi, enri 
chies d'un contenu nouveau et d'une signihca 
tion nouvelle.) 

Cette découverte a inspiré à saint Paul des 
paroles particulièrement fortes dans sa lettre aux 
Galates: « Je suis crucifié avec le Christ; et ce 
n'est plus moi qui vis, mais le Christ qui vit 
en moi. Ma vie présente dans la chair, je la vis 

dans la foi au Fils de Dieu qui m'a aimé et s'est 
livré pour moi ». La foi permet à lauteur de 
ces paroles de connaitre l'amour même qui a 
conduit le Christ sur la Croix. Et s'il a aimé 

ainsi, jusqu'à soufrir et mourir, c'est avec cette 
souftrance et cette mort qu'il vit en celui qu'il a 

62 Ga 2, 19-20. 



aimé ainsi, quil vit en l'homme: en Paul. Et en 
vivant en lui à mesure que Paul, conscient 

de cela grâce à la foi, répond par l'amour à son 
amour le Christ devient aussi d'une manière 
particulière uni à l'homme, à Paul, par la Croix. 
Cette union a dicté à Paul, dans la même lettre 
aux Galates, d'autres expressions non moins 
fortes: « Pour moi, que jamais je ne me glorifie 
sinon dans la Croix de notre Seigneur Jésus 
Christ, qui a fait du monde un crucifié pout moi 
et de moi un crucifié pour le monde ». 

21. La Croix du Christ jette la lumière sal 
vifique d'une manière aussi pénétrante sur la vie 
de l'homme, et en particulier sur sa souffrance, 
parce que grâce à la foi elle le rejoint en méme 
temps que la Résurrection: le mystère de la pas 
sion est contenu dans le mystère pascal. Les té 
moins de la passion du Christ sont tout à la fois 
t¿moins de sa Résurrection. Paul écrit: « I Il 
s'agit de le connaitre, lui, avec la puissance de 
sa Résurrection et la communion à ses souffrances, 
lui devenir conforme dans sa mort, afhn de par 

S2 

63 

Ga 6, 14. 



venir si possible à ressusciter d'entre les morts ».* 
L'Apôtre a vraiment expérimenté d'abord « la 
puissance de la Résurrection » du Christ, sur le 

chemin de Damas, et c'est seulement ensuite, 
dans cette lumière pascale, qu'il est arrivé à la 
« Communion à ses soufrances » dont il parle, 

par exemple, dans la lettre aux Galates. Le chemin 

de Paul est clairement pascal: la participation à 
la Croix du Christ se réalise à travers l'expé 
rience du Ressuscité, donc grâce à une partici 
pation spéciale à la Résurrection. C'est pourquoi 
dans les expressions de l'Apôtre sur le thème de 

la souffrance apparaît si souvent le motif de la 
gloire à laquelle la Croix du Christ donne nais 
sance. 

Les témoins de la Croix et de la Résurrection 

étaient Convaincus que « il nous faut passer par 
bien des tribulations pour entrer dans le Royaume 
de Dieu ».$Et Paul, écrivant aux Thessaloniciens, 
s'exprime ainsi: « Nous-mêmes sommes fiers de 
VOus..., de votre constance et de votre foi dans 

toutes les persécutions et tribulations que vous 
supportez. Par là se manifeste le juste jugement 

4 Pb 3, 10-11. 
Ac 14, 22. 

S3 



de Dieu, où vous serez trouvés dignes du Royaume 
de Dieu pour lequel vous souffrez vous aussi ». 
Ainsi donc, la communion aux souffrances du 
Christ est en même temps souftrance pour le 
Royaume de Dieu. Aux yeux du Dieu juste, selon 
son jugement, tous ceux qui communient aux 
souffrances du Christ deviennent dignes de ce 
Royaume. Par leurs souffrances, ils restituent en 
un sens le prix infini de la passion et de la mort 
du Christ, qui est devenu le prix de notre Ré 
demption: à ce prix, le Royaume de Dieu a été 
à nouveau consolidé dans l'histoire de l'homme, 

en devenant la perspective définitive de son exis 
tence terrestre. Le Christ nous a introduits dans 

ce Royaume par sa souffrance. Et c'est aussi par 
la souffrance que deviennent mors pour lui les 
hommes plongés dans le mystère de la Rédemp 
tion du Christ. 

22. A la perspective du Royaume de Dieu est 
liée l'espérance de la gloire dont l'origine se 
trouve dans la Croix du Christ. La Résurrection 

a révélé cette gloire -la gloire eschatologique 
qui, dans la Croix du Christ, était complètement 

54 

66 

* 2 Th 1, 4-5. 



obscurcie par I'immensité de la souffrance. Ceux 
qui communient aux souffrances du Christ sont 

aussi appelés, moyennant leurs propres souf 
frances, à prendre part à la gloire. C'est ce que 
Paul exprime en divers endroits. Il écrit aux 
Romains: « Nous sommes.. cohéritiers du Christ, 
puisque nous souftrons avec lui pour être aussi 

glorifiés avec lui. J'estime en effet que les souf 
frances du temps présent ne sont pas à comparer 
à la gloire qui doit se révéler en nous »." Dans 
la deuxième lettre aux Corinthiens, nous lisons: 
« Car la légère tribulation d'un instant nous pré 
pare, jusqu'à lexcès, une masse éternelle de 
gloire, à nous qui ne regardons pas aux choses 
visibles, mais aux invisibles ». L'Apôre Pierre 
exprimera cette vérité dans les paroles suivantes 
de sa première lettre: « Dans la mesure où vous 

participez aux souffrances du Christ, réjouissez 
vous, afin que, lors de la révélation de sa gloire, 

vous soyez aussi dans la joie et l'allégresse ».° 
Le motif de la soufrance et de la gloire a 

caractère strictement évangélique qui s'éclai 

Rn 8, 17-18. 
2 Co 4, 17-18. 
1 P4, 13. 

67 

9 

a un 



par la référence à la Croix et à la Résurrection. 
La Résurrection est devenue avant tout la ma 
nifestation de la gloire qui répond à l'elévation 
du Christ par la Croix. Si en effet la Croix a 
représenté aux yeux des hommes le dépouille 
ment du Christ, elle a représenté en même temps 
aux yeux de Dieu son élévation. Sur la Croix, 
le Christ a atteint et réalisé sa mission en toute 
plénitude: en accomplissant la volonté de son 
Père, il s'est réalisé en même temps lui-même. 
Dans la faiblesse, il a manifesté sa puissance, et 
dans l'humiliation, toute sa grandeur messianique. 
Ne trouve-t-on pas une preuve de cette grandeur 
dans toutes les paroles prononcées durant l'ago 
nie sur le Golgotha, et spécialement celles qui 
concernent les auteurs de la crucifixion: « Père, 
pardonne-leur: ils ne savent ce qu'ils font »? 
Ces paroles s'imposent comme un exemple su 
prême à ceux qui communient aux souffrances 
du Christ. La souffrance est aussi un appel à 
manifester la grandeur morale de l'homme, sa 
maturité spirituelle. Les martyrs et les confes 
seurs du Christ des diverses générations en ont 

S6 

70 Lc 23, 34. 



donné la preuve par leur fidélité à ces paroles: 
« Ne craignez rien de ceux qui tuent le corps, 

mais ne peuvent tuer 1'âme »." 71 

La Résurrection du Christ a révélé « la gloire 
du siècle à venir » et en même temps elle a 
confirmé « l'exaltation de la Croix »: cette gloire 
qui est comprise dans la soufrance même du 
Christ, telle qu'elle s'est bien souvent reflétée et 
qu'elle se reflète encore dans la souffrance de 
l'homme comme expression de sa grandeur spi 
rituelle. II faut rendre témoignage de cette gloire 
non seulement aux martyrs de la foi mais aussi 

aux nombreux autres hommes qui parfois, sans 

avoir la foi au Christ, souffrent et donnent leur 
vie pour la vérité ou pour une juste cause. Dans 
leurs souffrances à tous est confirmée d'une ma 
nière particulière la haute dignité de l'homme. 

23. La souffrance, en effet, est toujours une 
épreuve parfois une épreuve assez dure 
à laquelle l'humanité est soumise. Dans les pages 
des lettres de saint Paul, nous sommes souvent 
frappés par le paradoxe évangélique de la fai 

1 M: 10, 28. 

S7 



blesse et de la force, expérimenté d'une manière 
particulière par l'Apôtre et qu'éprouvent avec 
lui tous ceux qui communient aux souftrances 
du Christ. Il écrit dans la deuxième lettre aux 
Corinthiens: « Je me glorifierai surtout de mes 
faiblesses, afin que repose sur moi la puissance 
du Christ »." Dans la deuxième lettre à Timo à 
thée, nous lisons: « C'est à cause de cela que 
je connais cette nouvelle épreuve, mais je n'en 
rougis pas, car je sais en qui j'ai mis ma foi »" 
Et dans la lettre aux Philippiens, il dira même: 
« Je puis tout en Celui qui me rend fort »." 

Ceux qui communient aux souffrances du 
Christ ont devant les yeux le mystère pascal de 
la Croix et de la Résurrection, dans lequel 
le Christ descend, dans une première phase, 
jusqu'aux extrêmes limites de la faiblesse et de 
l'impuissance humaines: il meurt cloué sur la 
Croix. Mais si en même temps dans cette fai 
blesse s'accomplit son élévation, confirmée par 
la force de la Résurrection, cela signifte que les 
faiblesses de toutes les souffrances humaines 

peuvent être pénétrées de la puissance de Dieu 

72 

n 2 Co 12, 9. 2 Tm 1, 12. " Ph 4, 13. 

73 

74 



qui s'est manifestée dans la Croix du Christ. Selon 
cette conception, souffrir signifie devenir particu 
lièrement réceptif, particulièrement ouvert à l'ac 
tion des forces salvifgues de Dieu offertes à 
l'humanité dans le Christ. En lui, Dieu a confirmé 
qu'il veut agir spécialement au moyen de cette 

souftrance que sont en eux-mêmes la faiblesse 

et le dépouillement de l'homme, et que c'est pré 
cisément dans cette faiblesse et dans ce dépouil 
lement qu'il veut manifester sa puissance. Ainsi 
peut s'expliquer également la recommandation de 
la première lettre de Pierre: « Si c'est comme 
chrétien (que I'un de vous souffre), quil n'ait 
pas honte, qu'il glorifie Dieu de porter ce nom ». 

Dans la lettre aux Romains, l'Apôtre Paul 
se prononce de façon encore plus ample sur le 
thème de cette <« naissance de la force dans la 

faiblesse », de ce renouvellement d'énergie spiri. 
tuelle de l'homme au milieu des épreuves et des 
tribulations qui est la vocation spéciale de ceux 
qui communient aux souffrances du Christ: 
« Nous nous glorifions encore des tribulations, 
sachant bien que la tribulation produit la corns 

15 1 P4, 16. 

75 

59 



tance, la constance une vertu éprouvée, la vertu 
éprouvée l'espérance.] Et l'espérance ne déçoit 
point, parce que l'aour de Dieu a été répandu 
dans nos ceurs par le Saint-Esprit qui nous fut 
donné »."Dans la souffrance est comme contenu 
un appel particulier à la vertu que l'homme doit 
exercer pour sa part. Et cette vertu est celle de 
la persévérance dans l'acceptation de ce qui dé 
range et fait mal. En agissant ainsi, l'homme 
libère lespérance, qui maintient en lui la con 
viction que la souffrance ne l'emportera pas sur 
lui, ne le privera pas de la dignité propre à 
Phomme unie à la conscience du sens de sa vie. 
Et ce sens de la vie, i se manifeste en même 

temps que l'euvre de l'amour de Dieu, qui est 
le don suprême de l'Esprit Saint. A mesure qu'il 
participe à cet amour, l'homme se retrouve alors 
qu'il est au fond même de la souffrance: il re 
trouve <« l'âme » qu'il croyait avoir « perdue » " 
à cause de la souffrance. 

Toutefois, les expériences de lApôre, 
participant aux souffrances du Christ, vont encore 
24. 

6o 

6 Rm 5, 3-5. 
77 Cf. Mc 8, 35; Lc 9, 24; Jn 12, 25. 



plus loin. Dans la lettre aux Colossiens, nous pou 
vons lire une phrase qui constitue comme l'ultime 
étape de l'itinéraire spirituel lié à la souffrance. 
Saint Paul écrit: « Je trouve ma joie dans les 
souftrances que j'endure pour vous, et je com 
plète en ma chair ce qui manque aux épreuves 
du Christ pour son Corps, qui est l'Eglise »." Et 
il interroge les destinataires d'une autre lettre: 
« Ne savez-vous pas que VOs corps sont des 

membres du Christ? »." 79 

Dans le mystère pascal, le Christ a inauguré 
sOn union avec 'homme dans la communauté de 

l'Eglise. Le mystère de l'Eglise s'exprime dans 
le fait que dès le baptême, qui configure au Christ, 
puis par son Sacrifice sacramentellement, par 

l'Eucharistie -, I'Eglise ne cesse de se construire 
spirituellement comme corps du Christ. Dans ce 

corps, le Christ veut êttre uni à tous les hommes, 
et il est uni d'une façon particulière à ceux qui 
souffrent. Les paroles de la lettre aux Colossiens 
citées plus haut attestent le caractère exceptionnel 
de cette union. Voici en effet que celui qui soufre 

73 Co! 1, 24. 
79 1 Co 6, 15. 

61 



en union avec le Christ comme P'Apôtre Paul 
endure ses « tribulations » en union avec le 
Christ non seulement puise dans le Christ la 

force dont nous avons parlé précédemment mais 
aussi « complète » par sa souffrance « ce qui 
manque aux épreuves du Christ ». Dans ce con 
texte évangélique est mise en relief, de façon 
particulière, la vérité sur le caractère créateur de 
la soufrance. La souffrance du Christ a créé le 
bien de la Rédemption du monde. Ce bien en 
lui-même est inépuisable et infini. Aucun homme 
ne peut lui ajouter quoi que ce soit. Mais en 
même temps, dans le mystère de l'Eglise qui est 
son corps, le Christ, en un sens, a ouvert sa 
souftrance rédemptrice à toute souffrance de 
P'homme. Dans la mesure où l'homme devient 
participant des souffrances du Christ 
quelque lieu du monde et à quelque moment de 
Phistoire que ce soit -, il complète à sa façon 
la soufrance par laquelle le Christ a opéré la 
Rédemption du monde. 

« 

en 

Cela veut-il dire que la Rédemption ac 
complie par le Christ n'est pas complète? Non. 
Cela signifie seulement que la Rédemption, opérée 
par la force de l'amour réparateut, reste constam 



ment ouverte à tout amour qui s'exprime dans 
la soufrance bumaine. Dans cette dimension 

dans la dimension de l'amour , la Ré 
demption déjà accomplie totalement s'accomplit, 
en un sens, constamment. Le Christ a opéré la 

Rédemption entièrement et jusqu'à la fin; mais 
en même temps il n'y a pas mis un terme: dans 
la souffrance rédemptrice par laquelle s'est opérée 
la Rédemption du monde, le Christ s'est ouvert 
dès le début, et il s'ouvre constamment, à toute 
souffrance humaine. Oui, cela semble faire partie 
de l'essence même de la soufrance 'rédemptrice 
du Christ que de tendte à être sans cesse com 

plétée. 
C'est donc en ayant une telle ouverture à 

toute souffrance humaine que le Christ a opéré 
par sa propre souffrance la Rédemption du monde. 
En effet, cette Rédemption, bien qu'accomplie 

en toute plénitude par la souffrance du Christ, 
vit et se développe en même temps à sa manière à 
dans l'histoire de I'homme. Elle vit et se déve 
loppe comme le corps du Christ PEglise 
et dans cette dimension toute souffrance humaine, 
en vertu de I'union dans I'amour avec le Christ, 
complète la souffrance du Christ. Elle la com 

63 



plète comme l'Eglise complète l'euvre rédemp 
trice du Christ. Le mystère de l'Eglise de ce 
corps qui complète aussi en lui-même le corps 
crucifié et ressuscité du Christ indique l'espace 
dans lequel les souffrances humaines complètent 
les souffrances du Christ. C'est seulement dans 
ce domaine, dans cette dimension de l'Eglise 
corps du Christ se développant continuellement 
dans l'espace et dans le temps, que l'on peut 
penser à « ce qui manque » aux épreuves du 
Christ et que l'on peut en parler. L'Apôre, du 
reste, le met clairement en relief quand il parle 
de compléter « ce qui manque aux épreuves du 
Christ pour son corps, qui est >'Eglise ». 

L'Eglise, qui puise sans cesse aux sources 
infinies de la Rédemption, en introduisant cette 
Rédemption dans la vie de l'humanité, est pré 
cisément la dimension dans laquelle la souffrance 
rédemptrice du Christ peut être constamment 
complétée par la souffrance de l'homme. Cela 
met en relief la nature à la fois divine et humaine 

de P'Eglise. La souffrance semble relever en 
quelque sorte des caractéristiques de cette nature. 
Et c'est pourquoi aussi elle a une valeur spéciale 
aux yeux de I'Eglise. Elle est un bien, devant 
64 



lequel lEglise s'incline avec vénération, dans 
toute la profondeur de sa foi en la Rédemption. 
Elle s'incline aussi devant lui dans toute la pro 

fondeur de la foi avec laquelle elle accueille en 
elle-même l'inexprimable mystère du corps du 
Christ. 

VI 

L'EVANGILE DE LA SOUFFE ^NCE 

25. Les témoins de la Croix et de la Résur 
rection du Christ ont transmis à PEglise et à 

I'humanité un Evangile spécifique de la souf 
france. Le Rédempteur lui-même a écrit cet Evan 
gile avant tout par sa propre soufrance assumée 

par amour, afin que l'homme « ne périsse pas 
mais ait la vie éternelle ». Sa souffrance, avec 
la parole vivante de son enseignement, est deve 
nue une source abondante pour tous les hommes 

qui ont pris part aux souftrances de Jésus dans 

la première génération de ceux qui ont éé ses 
disciples et qui ont proclamé leur foi en lui, puis 
dans les générations qui se sont succédé au cours 
des siècles. 

80 Jn 3, 16. 

65 



Il est réconfortant tout d'abord et cela 
correspond à la vérité évangélique et histo 
rique - de noter qu'auprès du Christ, à la toute 
première place à côté de lui et bien en évidence, 
se trouve toujours sa très sainte Mère, car par 
toute sa vie elle rend un témoignage exemplaire 
à cet Evangile particulier de la souffrance. En 
elle, les souffrances innombrables et intenses s'ac 
cumulèrent avec une telle cohésion et un tel 
enchainement que, tout en montrant sa foi iné 
branlable, elles contribuèrent à la rédemption de 
tous. En réalit¿. dès son entretien secret avec 
l'ange, elle a pressenti que sa mission de mère 
la « destinait » à partager d'une manière abso 
lument unique la mission même de son Fils, et 
très vite elle en a eu la confirmation, que ce 
soit par s événements qui ont accompagné la 
naissance de Jésus à Bethléem, par les paroles 

claires du vieillard Syméon lui annonçant qu'une 
épée acérée lui transpercerait le cSur, ou par 
les angoisses et les privations subies lors de la 
fuite précipitée en Egypte à cause de la cruelle 
décision dHérode. 

Et après les vicissitudes de la vie cachée et 
publique çle son Fils, qu'elle partagea sans aucun 66 



doute avec une sensibilité aiguë, ce fut encore 
sur le Calvaire que la souffrance de Marie, auprès 
de celle de Jésus, atteignit un sommet difficile 
ment imaginable du point de vue humain mais, 

certes, mystérieux et surnaturellement fécond au 

plan du salut universel. Sa montée au Calvaire, 
Sa « « présence » au pied de la Croix avec le dis 

ciple bien-aimé ont été une participation tout 

à fait spéciale à la mort rédemptrice de son Fils, 
de même que les paroles qu'elle a pu recueillir 
de ses lèvres ont été comme une remise solen 

nelle de cet Evangile particulier, destiné à être 
annoncé à toute la communauté des croyants. 

Témoin de la passion de son Fils par sa pré 
sence, y participant par sa compassion, Marie la 

très sainte a apporté une contribution singulière 

à PEvangile de la souffrance, et elle a réalisé 

avant 1heure ce qu'affirmait saint Paul dans les 
paroles citées au début de ces pages. Oui, vrai 

ment, à des titres tout à fait spéciaux, elle peut 
affrmer qu'elle « complète en sa chair 
elle l'a déjà fait dans son ceur - ce qui manque 

aux épreuves du Christ ». 

Comme 

A la lumière de l'incomparable exemple du 
Christ, qui se reflète avec une évidence singu 

67 



lière dans la vie de sa Mère, l'Evangile de la 
souffrance, à travers l'expérience et la parole des 
Apôtres, devient source inépuisable pour les gé 
nérations toujours nouvelles qui se relaient au 
long de Ihistoire de l'Eglise. L'Evangile de la 
souffrance, cela veut dire non seulement la pré 
sence de la souffrance dans l'Evangile comme l'un 
des thèmes de la Bonne Nouvelle, mais également 
la révélation de la force salvifique et du sen 
salvifigue de la souffrance dans la mission mes 
sianique du Christ et, ensuite, dans la mission 
et la vocation de l'Eglise. 

Le Christ ne cachait pas à ceux qui l'écou 
taient la nécessité de la souffrance. Très claire 
ment, i disait: « Si quelqu'un veut venir à ma à 
suite.., qu'il se charge de sa croix chaque jour », 
et à ses ses disciples il posait des exigences de nature 
morale, dont la réalisation est possible seulement 
à condition de « se renier soi-même »." La route 

qui conduit au Royaume des cieux est « étroite 
et resserrée »> et le Christ l'oppose à la route 
< « large et spacieuse » qui, elle, « mène à la per 
dition ». Bien des fois, le Christ disait aussi 

68 
Le 9, 23. Ct. Lc 9, 23. D Cf. Mt 7, 13-14. 

81 



que ceux qui seraient ses disciples et confesse 
raient la foi auraient à subir de nombreuses per 
sécutions, ce qui on le sait est arrivé non 
seulement dans les premiers siècles de la vie de 
l'Eglise au temps de l'empire romain, mais n'a 
cessé de se produire au cours des différentes pé. 
riodes de l'histoire, et encore à notre époque. 

Voici quelques phrases du Christ à ce sujet: 
« On portera la main sur vous, on vous persé 
cutera, On vous livrera auX synagogues et aux 

prisons, on vous traduira devant des rois et des 
gouverneurs à cause de mon nom, et cela abou 
tira pOur vous au témoignage. Mettez-vous donc 
bien dans l'esprit que vous n'avez pas à préparer 
d'avance votre défense: car moi je vous don 
nerai un langage et une sagesse, à quoi nul de 
vOs adversaires ne pourra résister ni contredire. 
Vous serez livrés même par vos père et mère, 

vos frères, vos proches et vos amis; on fera mou 
rir plusieurs d'entre vous, et vous serez hais de 
tous à cause de mon nom. Mais pas un cheveu 
de votre tête ne se perdra. C'est par votre cons 

tance que vous sauverez vos vies! >». 

Lc 21, 12-19. 

84 

69 



L'Evangile de la souffrance parle d'abord en 
différents endroits de la souffrance « pour le 
Christ »>, «à cause du Christ », et cela à travers 

les paroles mêmes de Jésus ou de ses Apôtres. 
Le Maitre ne cache pas à ses disciples et à ceux 
qui le suivent la perspective d'une telle souf 
france. Au contraire, il la révèle très franche 
ment tout en annonçant les forces surnaturelles 

qui les accompagneront au milieu des persécu 
tions et des tribulations subies «à cause de son 

nom ». Celles-ci seront en même temps comme 
un test particulier de ressemblance au Christ et 
d'union avec lui. « Si le monde vous hait, sachez 
que moi, il m'a pris en haine avant vous...; mais 

parce que vous n'êtes pas du monde, puisque mon 

choix vous a tirés du monde, pour cette raison, 
le monde vous hait... Le serviteur n'est pas plus 
grand que son maître. S'ils m'ont persécuté, vous 

aussi, ils vous persécuteront... Mais tout cela, ils 
le feront contre vous à cause de mon nom, parce 
qu'ils ne connaissent pas celui qui m'a envoyé 
« Je vous ai dit ces choses, pour que vous ayez 

70 

Jn 15, 18-21. 

85 



la paix en moi. Dans le monde vous aurez à 
souffrir. Mais gardez courage! J'ai vaincu le 
monde ». 86 

Ce premier chapitre de l'Evangile de la souf. 
france, qui parle des persécutions, c'est-à-dire des 
tribulations à cause du Christ, contient en lui 
même un appel particulier au courage et à la 
force, soutenu par le fait éloquent de la Résur 
rection. Le Christ a vaincu définitivement le 
monde par sa Résurrection; toutefois, parce que 
sa Résurrection est liée à sa passion et à sa mort, 
il a vaincu en même temps ce monde par sa sout 
france. Oui, la souffrance a été insérée de façon 
particulière dans cette victoire sur le monde, ma 
nifestée dans la Résurrection. Le Christ garde 
dans son corps ressuscité les traces des blessures 
causées par le supplice de la croix, sur ses mains, 
sur ses pieds et dans són côt¿. Par la Résurrection, 
il manifeste la force victorieuse de la souffrance, 
il veut enraciner dans le cSur de ceux qu'il 
choisis comme ApÓtres, et de ceux quil conti 
nue de choisir et d'envoyer, la conviction que 

Jn 16, 33. 

a 

7! 



cette force existe. L'Apôtre Paul dira: « Tous 
ceux qui veulent vivre dans le Christ avec piété 
seront persécutés ». 

26. Si le premier grand chapitre de 'Evangile 
de la souffrance est écrit au cours des générations 
par ceux qui souffrent des persécutions pour le 
Christ, en même temps que lui un autre grand 
chapitre de cet Evangile se déploie tout au long 
de l'histoire. Il est écrit par tous ceux qui souf 
frent avec le Cbrist, en unissant leurs souffrances 
humaines à sa souffrance salvifique. En eux s'ac 
complit ce que les premiers témoins de la passion 
et de la Résurrection ont dit et ont écrit à propos 
de la participation aux souffrances du Christ. 

En eux, par conséquent, se réalise 1'Evangile de 
la souffrance, et en même temps, d'une certaine 
façon, chacun d'eux continue à l'écrire; chacun 
l'écrit et le proclame au monde, l'annonce à son 
propre milieu de vie et à ses contemporains. 

87 

A travers les siècles et les générations hu 

maines, on a constaté que dans la souffrance se 
cache une force particulière qui rapproche inté 

72 

2 Tm 3, 12. 



rieurement l'homme du Cbrist, une grâce spé 
ciale. C'est à elle que bien des saints doivent leur 
profonde conversion, tels saint François d'Assise, 
saint Ignace de Loyola, etc. Le fruit de cette 
conversion, cest non seulement le fait que 
I'homme découvre le sens salvifique de la souf. 
france, mais surtout que, dans la souffrance, il 
devient un homme totalement nouveau. Il y 
trouve comme une nouvelle dimension de toute 

sa vie et de sa vocation personnelle. Cette décou 
verte confirme particulièrement la grandeur spi 
rituelle qui, dans l'homme, dépasse le corps d'une 
manière absolument incomparable. Lorsque le 
corps est profondément atteint par la maladie, 
réduit à l'incapacit¿, lorsque la personne humaine 
se trouve presque dans l'impossibilité de vivre et 
d'agir, la maturité intérieure et la grandeur spi 
rituelle deviennent d'autant plus évidentes, et 
elles constituent une leçon émouvante pour les 
personnes qui jouissent d'une santé normale. 

Cette maturité intérieure et cette grandeur 
spirituelle dans la souffrance sont certainement 
le fruit d'une conversion remarquable et d'une 
coopération particulière à la grâce du Rédempteur 
crucifié. C'est lui-même qui agit au vif des souf 

73 



frances humaines par son Esprit de vérité, son 
Esprit consolateur. C'est lui qui transforme, en 
un sens, la substance même de la vie spirituelle, 
en donnant à la personne qui souffre une place 
à côté de lui. C'est lui � comme Maitre et Guide 

intérieur qui enseigne à ses frères et à ses 

seurs qui souffrent cet admirable échange, situé 
au cSur même du mystère de la Rédemption. La 
souffrance, en soi, c'est éprouver le mal. Mais 
le Christ en a fait le fondement le plus solide du 
bien définitif, c'est-à-dire du bien du salut éternel. 
Par ses souffrances sur la croix, le Christ a atteint 
les racines mêmes du mal, 'est-à-dire celles du 
péché et de la mort. Il a vaincu l'auteur du mal 

qu'est Satan, et sa révolte permanente contre le 
Créateut. A ses frères et sSurs souffrants, le 
Christ entrouvre et déploie progressivement les 
horizons du Royaume de Dieu: un monde con 
verti à son Créateur, un monde libéré du péché 
et qui se construit sur la puissance salvifique de 
l'amour. Et, lentement mais sârement, le Christ 
introduit l'homme qui souffre dans ce monde 
qu'est le Royaume du Pere, en un sens à travers 
le cSur même de sa souffrance. La souffrance, en 
effet, ne peut être transformée par une grâce 

74 



venant du dehors, mais par une gr¥ce intérieure. 

Le Christ, de par sa propre soufrance salvifique, 
se trouve au plus profond de toute souffrance 
humaine et peut agir de P'intérieur par la puis 
sance de son Esprit de vérité, de son Esprit 
consolateur. 

Et ce n'est pas tout: le divin Rédempteur 
veut pénétrer dans l'âme de toute personne qui 
souffre par l'intermédiaire du cSur de sa très 
sainte MÁre, prémices et sommet de tous les ra 

chetés. Comme pour prolonger cette maternité 
dont il avait reçu la vie par l'euvre du Saint 
Esprit, le Christ, au moment de mourir, a con 
féré à Marie toujours Vierge une maternité not 

velle spirituelle et universelle à l'égard de 
tous les hommes, afin que chacun, dans le che 
minement de la foi, Lui reste, avec elle, étroi 
tement uni jusqu'à la Croix et que toute sout 
france, régénérée par la force de cette Croix, de 
faiblesse de l'homme qu'elle était, devienne puis 
sance de Dieu. 

Mais un tel processus intérieur ne se dé 
veloppe pas toujours de la même manière. Bien 
souvent il commence et il s'établit avec difficulté. 

Déjà le point de départ est différent: c'est avec 
75 



des dispositions différentes que les hommes 
abordent leur souffrance.[On peut cependant 
affirmer d'emblée que chaque personne entre 
presque toujours dans la souftrance avec une pro 
testation tout à fait bumaine et en se posant la 
question: « pourquoi? ». Chacun se demande 
quel est le sens de la souffrance et cherche une 
réponse à cette question au plan humain, II 
adresse certainement maintes fois cette interro 
gation à Dieu, et il l'adresse aussi au Christ, En 
outre, la personne qui souffre ne peut pas ne 
point remarquer que celüi auquel elle demande 

« 

Ine explication souffre Lui-même et qu'll veut 
lui répondre de la Croix, du plus profond de sa 
propre soufrance. Pourtant, il faut parfois du 
temps, et même beaucoup de temps, pour que 
cette réponse commence à être perçue intérieu 
rement. Le Christ, en effet, ne répond ni direc 
tement ni de manière abstraite à cette interro 
gation humaine sur le sens de la souffrance. 
L'homme entend sa réponse salvifique au fur et 
à mesure quil devient participant des souffrances 
du Christ. 

La réponse qui vient ainsi dans cette partici 
pation, tout au long de la rencontre intérieure 
76 



avec le Maitre, est à son tour quelque chose de à 

plus que la sim ple réponse abstraite à la question 
sur le sens de la souffrance. Elle est en effet, 
par-dessus tout, un appel, Elle est appel. Elle est une vocation. 
Le Christ n'explique pas abstraitement les rai 
sons de la souffrance, mais avant tout il dit: 
« Suis-moi »! Viens! Prends part avec ta souf 

france à cette euvre de salut du monde qui s'ac 

complit par ma propre souffrance! Par ma Croix! 
Au fur et à mesure que l'homme prend sa croix, 
en s'unissant spirituellement à la Croix du Christ, 
le sens salvifique de la souffrance se manifeste 
davantage à lui. Lhomme ne découvre pas ce 
signification au niveau humain, mais au niveau 

de la souffrance du Christ. Mais, en même temps, 
de ce plan où le Christ se situe, ce sens salvifique 
de la souffrance descend au niveau de l'homme 

et devient en quelque sorte sa réponse person 
nelle. C'est alors que lPhomme trouve dans sa 

souffrance la paix intérieure et même la joie 

spirituelle. 

C'est bien de cette joie que l'Apôtre parle 
dans sa lettre aux Colossiens: <« Je trouve ma 
27. 

77 



joie dans les souffrances que j'endure pour 
vous ».° Surmonter le sentiment de l'inutilité 
de la souffrance, impression qui est parfois pro 
fondément enracinée dans la souffrance humaine, 
devient une source de joie. Non seulement la 
souffrance ronge intérieurement la personne, mais 
elle semble faire d'elle un poids pour autrui. 
Cette personne se sent condamnée à recevoir 
l'aide et l'assistance des autres et, en même 

temps, i. lui apparaît à elle-même qu'elle est 
inutile. ILa découverte du sens salvifique de la 
souffrance en union avec le Christ transforme 
ce sentiment déprimant. La foi dans la partici 
pation aux souffrances du Christ porte en elle 
même la certitude intérieure que l'homme qui 
souffre « complète ce qui manque aux épreuves 
du Christ » et que, dans la perspective spirituelle 
de l'euvre de la Rédemption, il est utile, comme 
le Christ, au salut de ses frères et sæurs. Non 
seulement il est utile aux autres, mais, en outre, 
il accomplit un service irremplaçable. Dans le 
Corps du Christ, qui grandit sans cesse à partir 
de la Croix du Rédempteut, la souffrance, im 

78 

88 

Col 1, 24. 



prégnée de l'esprit de sacrifice du Christ, est 
précisément, d'une manière irremplaçable, la 
médiation et la source des bienfaits indispensables 
au salut du monde. Cette souffrance, plus que 
tout autre chose, ouvre le chemin à la gr¥ce qui 
transforme les âmes. C'est elle, plus que tout 
autre chose, qui rend présentes dans l'histoire 
de l'humanité les forces de la Rédemption. Dans 
ce combat « cosmique » entre les forces spiri 
tuelles du bien et celles du mal, dont parle la 
lettre aux Ephésiens," les souffrances humaines, 
unies à la souffrance rédemptrice du Christ, cons 
tituent un soutien particulier pour les forces du 
bien, en ouvrant la route au triomphe de ces 
forces salvifiques. 

C'est pourquoi lEglise voit dans tous les 
frères et les soeurs souffrants du Christ comme 

un sujet multiple de sa force surnaturelle. Que 
de fois les pasteurs de 1'Eglise ont recours à 
eux, précisément parce qu'ils cherchent près d'eux 
aide et soutien! L'Evangile de la souffrance est 
écrit sans cesse, et il s'exprime sans cesse dans 
cet étrange paradoxe: les sources de la force di 

n CE. Ep 6, 12. 

79 



vine jaillissent vraiment au cSur de la faiblesse 
humaine. Ceux qui participent aux souffrances du 
Christ conservent dans leurs propres souftrances 
une parcelle tout à fait particulière du trésor in 
fini de la Rédemption du monde, et ils peuvent 
partager ce trésor avec les autres. Plus l'homme 
est menacé nar le péché, plus sont lourdes les 
structures c rhé que le monde actuel porte en 
lui-même, et plus est éloquente la souffrance 
humaine en elle-même. Et plus aussi P'Eglise 
éprouve le besoin de recourir à la valeur des 
souffrances humaines pour le salut du monde. 

aussi 

28. A l'rngile de la souffrance appartient 
et d'une manière organique - la para 

bole du bon Samaritain. Dans cette parabole, le 
Christ a voulu répondre à la question: « Qui est 
mon prochain? »." En effet, des trois passants 
sur la route de Jérusalem à Jéricho, au bord de 

8o 

VII 

0 Lc 10, 29. 

LE BON SAMARITAIN 



laquelle un homme dévalisé et blessé par des 
brigands gisait à terre à moitié mort, c'est pré 
cisément le Samaritain qui se montra en vérité 
être le « prochain » de ce malheureux: le « pro 
chain » veut dire également celui qui a accompli 
le commandement de l'amour du prochain. Deux 
autres voyageurs parcoururent la même route; 
l'un était prêre et l'autre lévite; mais chacun 
d'eux, « le vit et passa outre ». Par contre, le 
Samaritain « le vit et fut pris de pitié. Il s'ap 
procha, banda ses plaies », puis « le mena à l'hô 
tellerie et prit soin de lui »." Et, au moment de 
son départ, il recommanda soigneusement à l'hô 
telier l'homme qui souffrait et s'engagea à solder 
les dépenses nécessaires. 

La parabole du bon Samaritain appartient à 
lEvangile de la souffrance. Elle indique, en effet, 
quelle doit être la relation de chacun d'entre nous 
avec le prochain en état de souffrance. Il nous est 
interdit de « passer outre », avec indifférence, 
mais nous devons « nous arrêter » auprès de lui. 
Le bon Samaritain, c'est toute personne qui s'ar 
réte auprès de la soufrance d'un autre bomme, 
quelle qu'elle soit. S'arrêter ainsi, cela n'est pas 

1 Lc 10, 33-34. 

81 



faire preuve de curiosité mais de disponibilité. 
Celle-ci est comme une certaine disposition in 
térieure du cSur qui s'ouvre et qui est capable 
d'émotion. Le bon Samaritain est toute personne 
sensible à la soufrance d'autrui, la personne qui 
« s'émeut » du malheur de son prochain. Si le 
Christ, sachant ce qu'il y a dans 1homme, sou 

ligne cette capacité émotive, c'est qu'il veut en 
montrer l'importance dans nos comportements 
face à la souffrance des autres. Il importe donc 
de développer en soi cette sensibilité du coSur, 
qui t¿moigne de notre compassion pour un être 
souffrant. Parfois, cette compassion est la seule ou 
la principale expression possible de notre amour 
et de notre solidarité avec ceux qui souffrent. 

Mais le bon Samaritain de la parabole du 
Christ ne se contente pas seulement d'émotion 
et de compassion. Ces mouvements affectifs de 
viennent pour lui un stimulant qui l'amène à 
agir concrètement et à porter secours à lhomme 
blessé. Tout bomme qui porte secours à des souf 
frances, de quelque nature qu'elles soient, est 
donc un bon Samaritain. Secours effcace, si pos 
sible. Ce taisant, il y met tout son cSur, mais 
il n'épargne non plus les moyens d'ordre 
82 



matériel. On peut même dire qu'il se donne lui 
même, qu'il donne son propre « moi » en ouvrant 

ce « moi » à un autre. Nous touchons ici un des 

points clés de toute l'anthropologie chrétienne. 
La personne humaine ne peut « pleipement se « 

reconnaître que par le don désintéressé d'elle 
même »." Un bon Samaritain, cest justement 
P'homme capable d'un tel don de soi. 

29. En suivant la parabole évangélique, or 
pourrait dire que la souffrance, présentant des 
visages si divers à travers le monde humain, s'y 

trouve éégalement pour libérer dans P'bomme ses 
capacités d'aimer, très précisément ce don désin 

téressé du propre « moi » au moi » au profit d'autrui, de 
ceux qui souffrent. Le monde de la souffrance 
humaine ne cesse d'appeler, pour ainsi dire, un 
monde autre: celui de Il'amour humain; et cet 
amour désintéressé, qui s'éveille dans le cSur 
de l'homme et se manifeste dans ses actions, il 

le doit en un certain sens à la souffrance. L'homme 

qui est le « prochain » ne peut passer avec in 
différence devant la souffrance des autres, au 

92 CONC. EcUM. VAT. II, const. past. sur I'Eglise dans le 
monde de ce temps Gaudium et spes, n. 24. 

83 



nom de la loi fondamentale de la solidarité hu 
maine; il le peut encore moins au nom de la loi 
d'amour du prochain. II doit « s'arrêter », « avoir 
pitié », comme le fit le Samaritain de la patabole 

évangélique. La parabole en elle-même exprime 
une vérité profondément chrétienne, mais en 
même temps une vérité humaine on ne peut plus 
universelle. Ce n'est pas sans raison que, même 
dans le langage courant, on appelle euvre « de 
bon samaritain » toute activité en faveur des 

personnes qui souffrent et ont besoin d'aide. 
Cette activité a revêtu, au cours des siècles, 

des formnes institutionnelles organisées et dans 
son champ d'application elle a suscité les profes 
sions correspondantes. Combien la profession du 
médecin, celle de l'infirmière ou d'autres sem 
blables sont des activités « de bon samaritain >! 
Etant donné l'inspiration « évangélique » qui 
les anime, nous sommes enclins à penser dans 
ces cas plus à une vocation qu'à une simple pro 
fession. Et les institutions qui, au cours des gé 
nérations, ont accompli un service de « samari 

tain » se sont encore davantage développées et 
spécialisées en notre temps. Cela prouve sans 
aucun doute que Phomme d'aujourd'hui s'arrête 
84 



avec toujours plus d'attention et de perspicacité 
aux souffrances de son prochain, cherche à les 
comprendre et à les prévenir avec toujours plus 
d'application. En ce domaine, l'homme possède 

également une capacité et une spécialisation crois 
santes. En songeant à tout cela, on peut dire que 
la parabole du Samaritain de l'Evangile est de 
venue un des éléments essentiels de la culture 

morale et de la civilisation universellement hu 
maine. En pensant aussi à tous les hommes qui, 
par leur science et leurs capacités, rendent de mul 
tiples services au prochain qui souftre, on ne peut 
se dispenser de leur adresser des paroles de pro 
fonde reconnaissance. 

Ces paroles s'étendent à tous ceux qui se dé 
Vouent avec désintéressement au service du pro 
chain qui souffre, en s'engageant de leur propre 
gré dans des activités secourables « de bon sa 

maritain » et en leur consacrant tout le temps et 
toutes les forces dont ils disposent en dehors de 
leur travail professionnel. Cette activité sponta 
née « de bon samaritain » ou caritative peut être 
appelée activité sociale; elle peut aussi être définie 
comme un apostolat toutes les fois qu'elle est en 
treprise pour des motifs clairement évangéliques, 

8f 



surtout lorsque cela se produit en lien avec 
l'Eglise ou avec une autre Communauté chr¿. 

tienne. L'activit¿ volontaire « de bon samari 
tain » se réalise dans les milieux adaptés ou à 
travers des organisations créées à cet effet. Cette 
forme d'action a beaucoup d'importance, surtout 
s'il s'agit d'assumer de plus grandes tâches qui 
exigent la coopération et, l'utilisation de moyens 
techniques. Mais l'action individuelle est non 
moins précieuse, spécialement de la part des per 
sonnes plus aptes à s'occuper de diverses sortes 
de souffrances qui demandent précisément une 
aide individuelle, personnelle. Quant à l'aide fa 

miliale, elle désigne soit les actes d'amour du 
prochain accomplis au bénéfice des membres de 
la même famille, soit l'entraide entre les familles. 

Il est difficile d'énumérer ici tous les genres 
et toutes les sphères d'activité « de bon samari 
tain » qui existent dans lEglise comme dans la 
société. II faut du moins reconnaitre qu'ils sont 
très nombreux; et on doit s'en réjouir, car grâce 
à eux, les valeurs morales fondamentales, telles 

que la valeur de la solidarité humaine, la valeur 

de l'amour chrétien du prochain, forment le cadre 
de la vie sociale et des rapports humains et endi 

86 



guent à ce plan les formes variées de la haine, de 
la violence, de la cruauté, du mépris de l'homme, 
ou bien de la simple « insensibilité », autrement 
dit de l'indifférence vis-à-vis du prochain et de 
ses souffrances. 

Ici, on doit souligner 'importance considé 
rable des attitudes qu'il convient d'adopter en 
éducation. La famille, l'école et les autres insti 
tutions de formation ne serait-ce que pour 
des raisons humanitaires doivent Suvrer avec 
persévérance à l'éveil et à l'affinement de cette 
sensibilité envers le prochain et sa souffrance, 
dont la figure du bon Samaritain de l'Evangile 
est devenue le symbole. Evidemment, PEglise 
doit faire de même, et si possible approfondir 
davantage encore les motivations données par 
le Christ dans sa parabole et dans tout l'Evangile. 

L'éloquence de la parabole du bon Samaritain et 
de 1PEvangile entier se résume avant tout à ceci: 
l'homme doit se sentir comme appelé à titre vrai 
ment personnel à être le témoin de l'amour dans 
la souffrance. JLes institutions sont très impor 
tantes et indispensables; cependant aucune insti 
tution ne peut par elle-nmême remplacer le cSur 
humain, la compassion humaine, I'amour humain, 

87 



l'initiative humaine, lorsqu'il s'agit d'aller à la 
rencontre de la souftrance d'autrui. Ceci vaut pout 
les soufrances physiques, mais plus encore pour 
les nombreuses souffrances morales, et par-dessus 
tout lorsqu'il s'agit de la souffrance de l'âme. 
30. La parabole du bon Samaritain, qui 
l'a dit appartient à l'Evangile de la souf. 

france, se retrouve avec lui tout au long de Phis 
toire de l'Eglise et du christianisme, tout au long 
de l'histoire de l'homme et de l'humanité. Elle t¿ 
moigne que la révélation par le Christ du ser 
salvifique de la souftrance ne s'identifie nullement 
à une attitude de passivité. C'est tout le contraire. 

L'Evangile est la négation de la passivité en face 
de la souffrance. Le Christ lui-même, en ce do 
maine, est essentiellement actif. Et ainsi il réalise 

le programme messianique de sa mission confor 
mément aux paroles du prophète: « L'Esprit du 
Seigneur est sur moi, parce qu'il m'a consacré par 

l'onction, pour porter la bonne nouvelle aux pau 
Vres. Il m'a envoyé annoncer aux ux captifs la déli 
Vrance et aux aux aveugles le retour à la vue, renvoyer 
en liberté les opprimés, proclamer une année de 
grâce du Seigneur ». Le Christ accomplit de 

88 

93 

on 

3 Lc 4, 18-19; cf. Is 61, 1-2. 



manière surabondante ce programme messianique 
de sa mission: il passe « en faisant le bien », 
et le bien résultant de ses euvres a pris du reliet 
Surtout au au plan de la soufrance humaine. La 
parabole du bon Samaritain est en harmonie pro 
fonde avec le comportement du Christ lui-même. 

Cette parabole entrera, enfin, quant à son 
contenu essentiel, dans le discours bouleversant 
du jugement dernier, rapporté par Matthieu dans 
son Evangile: « Venez les bénis de mon Père, 
recevez en héritage le Royaume qui vous a été 
préparé depuis la fondation du monde. Car j'ai 

eu faim et vous m'avez donné à manger, j'ai eu 
soif et vous m'avez donné à boire, j'étais un 
étranger et vous m'avez accueilli, nu et vous 
m'avez vêtu, malade et vous m'avez visité, pri 
sonnier et vous êtes venu me voir »." Aux justes 

qui demandent quand il leur est arrivé de faire 
tout cela pour lui, le Fils de l'homme répondra: 
« En vérité, je vous le dis, dans la mesure où 
vOUs l'avez fait à l'un de ces plus petits de mes 
frères, c'est à moi que vous l'avex fait ».* Le 

* Ac 10, 38. 
** Mt 25, 34-36. 
% Mt 25, 40. 

94 

95 



jugement inverse tombera sur ceux qui se sont 
comportés autrement: « En vérité, je vous le dis, 
dans la mesure où vous ne l'avez pas fait à l'un 

de ces plus petits, à moi non plus vous ne l'avez 
pas fait ».9 

|On pourrait assurément allonger la liste des 
souffrances qui ont suscité l'émotion humaine, la 
compassion, la prise en charge, ou bien ne les 
ont point provoquées. La première et la seconde 
déclarations du Christ à propos du jugement 
dernier indiquent sans équivoque possible com 
bien est essentiel, dans la perspective de la vie 
éternelle à laquelle tout homme est appelé, le fait 
de « s'arrêter », à.l'exemple du bon Samaritain, 
près de la souffrance de son prochain, d'avoir 
pitié d'elle, et enfin de la soulager. Dans le pro 
gramme messianique du Christ, qui est le pro 
gramme du Royaume de Dieu, la souffrance est 
présente dans le monde pour libérer l'amoui, 
pour faire naître des euvres d'amour à légard 
du prochain, pour transformer toute la civilisa 
tion humaine en « civilisation de l'amour ».Dans 
cet amour, le sens salvifique de la souffrance se 
réalise à fond et atteint sa dimension définitive. 

90 

97 Mt 25, 45. 



Les paroles du Christ à propos du jugement 
dernier permettent de comprendre cela avec toute 
la simplicité et la clarté évangéliques. 

LCes paroles sur l'amour, sur les actions cha 
ritables liées à la souffrance humaine, nous per 
mettent encore une fois de découvrir, à la base 

de toutes les souffrances bumaines, la soufrance 
rédemptrice du Christ. Le Christ dit: « C'est à 
moi que vous l'avez fait ». II est bien celui qui, 

en chacun, expétrimente l'amour. C'est bien lui 
qui reçoit une aide, lorsque celle-ci est apportée 
à toute souffrance sans exception. C'est bien lui 

qui est présent dans telle ou telle personne qui 
souffre, puisque sa souffrance salvifique a été 
Ouverte une tois pour toutes à toute souftrance 

humaine. Et tous ceux qui souffrent ont été 
appelés une fois pour toutes à devenir partici 
pants « des soufrances du Christ », De même 

tous ont été appelés à « compléter » par leur 
propre souffrance « ce qui manque aux épreuves 
du Christ »." En même temps le Christ a enseigné 
à l'homme à faire du bien par la soufrance et 

98 

à faire du bien à celui qui soufre. Sous ce double 
aspect, ila révélé le sens profond de la souffrance. 

0 1 P 4, 13. 
9 Col 1, 24. 

91 



VIII 

CONCLUSION 

31. Tel est le sens, véritablement surnaturel 

et en même temps humain, de la souffrance. Il 
est surnaturel, parce qu'il s'enracine dans le divin 
mystère de la Rédemption du monde, et il est 
d'autre part profondément bumain, parce qu'en 
lui l'homme se reconnaît lui-mêmne dans so 
humanité, sa dignité et sa mission propre. 

La souffrance, c'est bien certain, fait partie 
du mystère de Phomme. Peut-être n'est-elle pas, 
autant que ce dernier, enveloppée de ce mystère 
particulièrement impénétrable. Le Concile Va 
tican II a exprimé cette vérité que « en réalité, 
le mystère de l'homme ne s'éclaire vraiment que 
dans le mystère du Verbe incarné. En effet..., 
nouvel Adam, le Christ, dans la révélation même 
du mystère du Pere et de son amour, manifeste 
pleinement l'homme à lui-même et lui découvre 
la grandeur de sa vocation >. Si ce texte se 

92 

100 

100 CONC. EcUM. VAT. II, const. past. sur 
monde de ce temps Gaudium et spes, n. 22. 

l'Eglise dans le 



rapporte à tout ce qui touche au mystère de 
Phomme, il concerne certainement et de manière 
particulière la soufrance humaine. Sur ce point 
précis, « manifester l'homme à lui-même et lui 
découvrir la grandeur de sa vocation » est parti 
culièrement indispensable. Il arrive aussi - l'ex 
périence le prouve que cela s'avère tout à fait 

dramatique. Par contre, lorsque c'est totalement 
réalisé et que la vie humaine en est éclairée, c'est 
évidemment très beureux. « Par le Christ et dans 
le Christ s'éclaire lénigme de la douleur et d� 
la mort ». 101 

Nous terminons ces considérations sur la 

soufrance en cette année où l'Eglise vit le Jubilé 
extraordinaire lié à l'anniversaire de la Ré 
demption, 

Le mystère de la Rédemption du monde est 
étonnamment enraciné dans la souffrance, et en 
retour celle-ci trouve en ce mystère sa référence 
suprême et la plus certaine. 

Nous désirons vivre cette Année de la Ré 
demption en union étroite avec tous ceux qui 
souffrent. Il est donc nécessaire qu'au pied de la 

101 Ibid. 

93 



Croix du Calvaire se rassemblent en esprit tous 
ceux qui souffrent et qui croient au Christ, en 
particulier ceux qui souffrent à cause de leur foi 
en lui, crucifié et ressuscité, afin que l'oblation 
de leurs souffrances hâte la réalisation de la prière 
du Sauveur lui-même pour I'unité de tous. 102 

Que 
se rassemblent là aussi les hommes de bonne vo 
lonté, car sur la Croix se tient le « Rédempteur 
de l'homme », lHomme de douleur qui a assumé 
en lui les soufrances physiques et morales des 
hommes de tous les temps, afin quls puissent 
trouver dans l'amour le sens salvifique de leurs 
souffrances et des réponses fondées à toutes leurs 
interrogations. 

Avec Marie, Mère du Christ, qui se tenait au 
pied de la Croix, nous nous arrêtons près de 
toutes les croix de l'homme d'aujourd'hui. 

Nous invoquons tous les saints qui au cours 
des siècles ont participé spécialement aux sout 
frances du Christ. Nous leur demandons de nous 
soutenir. 

de 

94 

103 

Et nous demandons à vous tous qui souffrez 
aider. A vous précisément qui êtes nous 

102 Cf. Jn 17, 11. 21-22. 
103 Cf. Jn 19, 25. 



faibles, nous demandons de devenir une source 
de force pour l'Eglise et pour l'humanité. Dans 
le terrible combat entre les forces du bien et du 
mal dont le monde contemporain nous offre le 
spectacle, que votre souffrance unie à la Croix 
du Christ soit victorieuse! 

A tous, Frères et Seurs très chers, j'adresse 
ma Bénédiction Apostolique. 

Donné à Rome, près de Saint-Pierre, en la 
célébration liturgique de Notre-Dame de Lourdes, 
le 11 févtier 1984, en la sixième année de mon 
pontificat. 

95 



A nos bureaux 

" Catéchèse de la souffrance 
Discours prononcés par le Saint-Père lors des cing premières 
audiences générales qui ont suivi l'attentat du 13 mai 1981. 
I br. 15 22- 40 p. 

" Le monde de la souffrance (Dolentium Hominum) 
Lettre apostolique, 1985. 





{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }

