X

—_—

IL
[IL

| v

VIL
VIIL

SOMMAIRE

Introduction ..., 1
[Le monde de la souffrance humaine ... 5

Recherche de la réponse a la question sur

le sens de la souffrance ................ 15
Jésus-Chnst : 1a souffrance vaincue

parlamour ...........ooooiiiiiii 26
Participants des souffrances du Chnst .. 46
L Evangile de la souffrance ............ 65
e bon Samantain .................... 80
Conclusion . .....ocvveeeeeuiiieannenn. 92

ISBN : 2-7403-0326-2

AT A0
2¢ ‘
Fr

97782740 303

LLE SENS CHRETIEN DE LA SOUFFRANCE



JEAN PAUL I

le sens cnretien
ae la

souffrance

LETTRE APOSTOLIQUE
salotfict doloris
11 FEVRIER 1984

PIERRE TEQUI, éditeur




2
T




Vénérables Fréres dans I'épiscopat,

Chers Fréres et Sceurs,

I

INTRODUCTION

1. n expliquant la valeur salvifique de

la souffrance, I’Ap6tre Paul écrit:
« Je compléte en ma chair ce qui manque aux
épreuves du Christ pour son Corps, qui est
I’Eglise ».!

Ces paroles semblent se trouver au terme
du chemin qui parcontt longuement les détours
de la souffrance inscrite dans Ihistoire de
’homme et éclaitée par la Parole de Dieu. Elles
ont presque la valeur d’une découverte défini-
tive qui s’accompagne de la joie; aussi I’Apdtre
écrit-il: « Je trouve ma joie dans les souffrances
que j’endure pour vous ».* La joie vient de la

''Col 1, 24.
? Ibid.




découverte du sens de la souffrance, et méme
si Paul de Tarse, qui écrit ces paroles, y parti-
cipe d’'une maniére trés personnelle, cette dé-
couvertec vaut en méme temps pour les autres.
L’Apétre fait part de sa propre découverte et
il s’en réjouit a cause de tous ceux qu’elle peut
aider — comme elle I'a aidé lui-méme — 3
pénétrer le sens salvifique de la souffrance.

2. Le theme de la souffrance — précisément
du point de vue de ce sens salvifique — semble
s'intégrer profondément dans le contexte de
’Année de la Rédemption, le Jubilé extraordi-
naire de I’Eglise; et cette circonstance méme
parait inviter directement 3 y étre plus atten-
tif durant cette période. Indépendamment de
cela, c’est un théme universel qui accompagne
’homme sous toutes les longitudes et toutes les
latitudes: en un sens, il est présent avec lui dans
le monde, et il exige donc d’étre constamment
repris. Méme si Paul, dans sa lettre aux Romains,
a écrit que « toute la création jusqu’a ce jour
gémit en travail d’enfantement »,” méme si les

* Rm 8, 22.



souffrances du monde animal sont connues de
’homme et lui sont proches, ce que nous expri-
mons par le mot « souffrance » semble cepen-
dant particulierement essentiel 2 la nature de
Phomme. Le sens en est aussi profond que
’homme lui-méme précisément parce qu’il ma-
nifeste 4 sa maniére la profondeur propre a
’homme, et 3 sa maniére la dépasse. La souf-
‘france semble appartenir 2 la transcendance de
Thomme; c’est un des points sur lesquels
'I’homme est en un sens « destiné » a se dépasser
/lui-méme, et il y est appelé d’une fagon mysté-
rieuse.

3.  Sile théme de la souffrance doit étre abordé
tout particuliérement dans le contexte de I’Année
de la Rédemption, cela tient avant tout i ce que
la Rédemption s’est accomplie par la Croix du
Christ, c’est-a-dire par sa souffrance. Et juste-
ment, au moment de I’Année de la Rédemption,
nous repensons a la vérité exprimée dans l’ency-
clique Redemptor hominis: dans le Christ, « tout
homme devient la route de I'Eglise ».* On peut

* Cf. nn. 14; 18; 21; 22: AAS 71 (19 .9 k. .
320; 323, ' (1979), pp. 284-285; 304;

3

...,




dire que I’homme devient la route de I'Eglise
particulitrement quand la souffrance entre dans
sa vie. Cela arrive, on le sait, 3 diverses étapes
de la vie, cela se produit de diverses manidres
et prend des dimensions différentes; mais, que
ce soit sous une forme ou sous une autre, la
souffrance semble étre, et elle est, quasi insépa-
rable de I'existence terrestre de I’bomme.

Puisque donc, au cours de sa vie terrestre,
’homme marche d’une facon ou de I'autre sur
le chemin dc la souffrance, I'Eglise devrait en
tout temps — et spécialement peut-étre en
I’Année de 1a Rédemption — rencontrer I’homme
précisément sur ce chemin. L’Eglise, qui nait
du mystere de la Rédemption dans la Croix du
Christ, a le devoir de rechercher la rencontre avec
’homme d’une fagon particulitre sur le chemin
de sa souflrance. C’est dans cette rencontre que
’homme « devient la route de I’Eglise » et cette
route-]a est 'une des plus importantes.

4. De la découle aussi la présente réflexion, en-
treprise justement en cette Année de la R ‘demp-
tion: la réflexion sur la souffrance. La souffrance

humaine inspire la compassion, elle inspire éga-
4

¥




lement le respect et, & sa maniere, elle intimide.
Car elle porte en elle la grandeur d’un mystére
spécifique. Ce respect particulier pour toute souf-
france humaine doit étre exprimé au début de
tout ce qui va étre développé ici et qui provient
du besoin le plus profond du ceeur comme aussi
de I'impératif profond de la foi. Ces deux motifs
semblent se rapprocher particulierement I'un de
lautre et s’unir autour de ce théme de la souf-
france: le besoin du cceur nous ordonne de
vaincre la timidité, et I'impératif de la foi
— formulé par exemple dans les paroles de
saint Paul citées au début — indique les moti-
vations au nom et en vertu desquelles nous osons
toucher ce qui semble si inaccessible en chaque
homme; car ’homme, dans sa souffrance, reste
un mystere inaccessible.

I1
LE MONDE DE LA SOUFFRANCE HUMAINE
5. Méme si dans sa dimension subjective,

comme fait personnel enfoui au plus intime de

I’homme concret et unique, la souffrance semble
)



quasi inexprimable et incommunicable, il n’est
peut-étre rien qui ne demande en méme temps
comme elle, dans sa « réalité objective », d’étre
traité, médité, congu en donnant au probleme |
une forme explicite; il n’est donc rien qui ne
demande autant que I'on pose i son sujet des
questions de fond et que l'on en cherche les
réponses. Il ne s’agit pas seulement ici, on le
voit, de donner une description de la souffrance.
Il y a dautres critéres qui dépassent le domaine
de la description et que nous devons introduire
si nous voulons pénétrer le monde de la souf- |
france humaine.

La médecine, en tant que science et en
méme temps comme art de soigner, découvre
sur le vaste terrain des souffrances de I’homme
leur aspect le plus connu, celui qui est iden-
tifié avec le plus de précision et est relative-
ment le mieux combattu par les méthodes de
« réaction » (C’est-a-dire de la thérapeutique).
Toutefois, ce n'est la qu’un aspect. Le terrain
de la souffrance humaine est beaucoup plus vaste, |
beaucoup plus diversifié, il a de multiples dimen-
sions. L’homme souffre de diverses maniéres qui
ne sont pas toujours observées par la médecine,

6 |

4_4



méme dans ses branches les plus avancées. La
souffrance est quelque chose d’encore plus ample
que la maladie, de plus complexe et en méme
temps plus profondément enraciné dans I’huma-
nité elle-méme. Une premiére approche de ce
probléeme nous vient de la distinction entre la
souffrance physique et la souffrance morale. Cette
distinction se fonde sur la double dimension de
I’étre humain, et elle désigne 1I’élément corporel
et spirituel comme le sujet immédiat ou direct
de la souffrance. Dans la mesure ou I’on peut,
jusqu’a un certain point, employer comme syno-
nymes les mots « souffrance » et « douleur », il
y a souffrance physique lorsque « le corps fait
mal » d’une fagon ou d’une autre, tandis que la -
souffrance morale est une « douleur de I’Ame ».
Il s’agit en effet de la douleur de nature spiri-
tuelle, et pas seulement de la dimension « psy-
chique » de la douleur qui accompagne la souf-
france morale comme la souffrance physique.
L’ampleur de la souffrance morale et la multi-
plicité de ses formes ne sont pas moindres que
celles de la souffrance physique; mais en méme
temps, il semble que la thérapeutique ait plus
de mal i lidentifier et 3 Iatteindre,




6. L’Ecriture Sainte est un grand livre sur la
souffrance. Citons seulement, d’aprés les Livres
de I'Ancien Testament, quelques exemples de
situations qui portent les marques de la souf-
france, et avant tout de la souffrance morale:
le danger de mort,’ la mort de ses propres en-
fants,’ en particulier la mort du fils premier-né
' et unique; ' et puis aussi: la privation de descen-
dance,* la nostalgie de sa patrie,” la persécution
et I’hostilité du milieu,” la raillerie et la déri-
sion 4 I’égard de celui qui souffre,”" la solitude
et 'abandon; * et encore: les remords de cons-

 Tel qu'il fut éprouvé par Ezékias (cf. Is 38, 1-3).
¢ Celle que craignait Agar (cf. G# 15-16), que s’imaginait
Jacob (cf. Gn 37, 33-35), qu'expérimenta David (cf. 2 § 19, 1).
7 Comme le craignait Anna, la mere de Tobie (cf. T6 10, 1-7);
cof. aussi Jr 6, 26; Am 8, 10; Za 12, 10.
8 Telle fut I’épreuve d’Abraham (cf. Gn 15, 2), de Rachel
(cf. Gn 30, 1) ou d’Anne, la mére de Samuel (cf. 1 S 1, 6-10).
' Comme I'exprime la plainte des exilés de Babylone (cf. Ps
137 [136]).
0 Subies, par exemple, par le psalmiste (cf. Ps 22 [21],
17-21) ou par Jérémie (cf. Jr 18, 18).
1t Ce fut 1A une épreuve pour Job (cf. Jb 19, 18; 30, 1. 9),
pour certains psalmistes (cf. Ps 22 [21], 7-9; 42 [41], 11; 44
[43], 16-17), pour Jérémie (cf. Jr 20, 7), pour le Serviteur souf-
frant (cf. Is 53, 3).
2 Dont eurent aussi & souffrir certains psalmistes (cf. Ps 22
[21], 23; 31 [30], 13; 38 [37], 12; 88 [87], 9. 19), Jérémie
(cf. Jr 15, 17) ou le Serviteur souffrant (cf. Is 53, 3).

8




cience,” la difficulté de comprendre la prospérité
des méchants et la souffrance des justes,” I'infi-
délité et lingratitude des amis et des voisins;-"

enfin, les malheurs de sa propre patrie.”
L’Ancien Testament, traitant ’homme comme
un « ensemble » psychophysique, associe souvent
les souffrances « morales » a la douleur ressentie
dans telle partie précise de I'organisme: les os,”
les reins,” le foie,” les entrailles,” le cceur.” On
ne peut nier en effet que les souffrances morales

3 Du psalmiste (cf. Ps 51 [50], 5), des témoins des souf-
frances du Serviteur (cf. Is 53, 3-6), du prophéte Zacharie (cf. Za
12, 10).

4 Cela fut vivement ressenti par le psalmiste (cf. Ps 73 [72],
3-14), et par Qohélet (cf. Qo 4, 1-3).

5 Ce fut 12 une souffrance pour Job (cf. J& 19, 19), pour
certains psalmistes (cf. Ps 41 [40], 10; 55 [54], 13-15), pour
Jérémie (cf. Jr 20, 10); le Siracide méditait sur cette infortune
(cf. Si 37, 1-6).

1 En plus de nombreux passages des Lamentations, voir
les plaintes des psalmistes (cf. Ps 44 [43], 10-17; 77 [76], 3-11;
79 [78], 11; 89 [88], 51) ou des prophétes (cf. Is 22, 4; Jr 4,
8; 13, 17; 14, 17-18; Ez 9, 8; 21, 11-12); voir aussi les prieres
d’Azarias (cf. Dn 3, 31-40) et de Daniel (cf. Dn 9, 16-19).

" Par exemple Is 38, 13; ¢r 23, 9; Ps 31 [30], 10-11;
Ps 42 (417, 10-11. '

* Par exemple Ps 73 [72], 21; Jb 16, 13; Lm 3, 13.

¥ Par exemple Lm 2, 11. :

® Par exemple Is 16, 11; Jr 4, 19; Jb 30, 27; Lm 1, 20.

2 Par exemple 1 S 1, 8; Jr 4, 19; 8, 18; Lm 1, 20. 22;
Ps 38 [37], 9. 11.

9




ont aussi une composante « physique », ou so-
matique, et qu’elles affectent souvent I’état gé-
néral de 'organisme.

7. On voit par ces exemples que nous trou-
vons dans DI’Ecriture Sainte une grande variété
de situations douloureuses pour ’homme. Cette
liste déja trés diverse n’épuise pourtant pas tout
ce qu'en fait de souffrance a déja dit, et redit
constamment, le livre de I’histoire de I’homme
(il s’agit plutét d’un « livre non écrit ») et plus
encore le livre de ’histoire de I’humanité lu 2
travers l’histoire de chaque homme.

On peut dire que I'homme souftre lorsqu’il
éprouve un mal, quel qu’il soit. Dans le voca-
bulaire de I’Ancien Testament, le rapport entre
souffrance et mal se présente clairement comme
une identité. En effet, ce vocabulaire ne possé-
'dait pas de mot spécifique pour désigner la
-« souffrance »; aussi définissait-il comme « mal »
tout ce qui était souffrance.” Seule la langue

2 ] est utile de rappeler i ce propos que la racine hébraique
r'* désigne globalement ce qui est mal, par opposition & ce qui
est bien (fob), sans distinction entre le sens phy51que psychlque
ou éthique. On la trouve dans la forme substantive ra' et rd'd qui
indique indifféremment le mal en soi, ou l'action mauvaise, ou

10



grecque — et, avec elle, le Nouveau Testament
(et les traductions grecques de I’Ancien Tes-
tament) — se sert du verbe « m4s7w = je suis
affecté de ..., j’éprouve une sensation, je souffre »,
et grice 4 ce terme, la souffrance n’est plus
directement identifiable au mal (objectif), mais
elle désigne une situation dans laquelle ’'homme
éprouve le mal et, en I’éprouvant, devient sujet
de souffrance. Celle-ci, 4 vrai dire a un caractere
5 la fois actif et passif (de « patior »). Méme
lorsque ’homme s’inflige 2 lui-méme une souf-
france, lorsqu’il en est l'auteur, cette souffrance
reste quelque chose de passif dans son essence
métaphysique.

Cela ne veut pas dire toutefois que la souf-
france, au sens psychologique, soit dépourvue
d’un caractére « actif » spécifique. Il y a 1a en
effet une « activité » multiple, et subjectivement
différenciée, de douleur, de tristesse, de décep-
celui qui l'accomplit. Dans les formes verbales, en plus de la
forme simple (gal) désignant de fagon variée le fait d’« &tre mal »,
on trouve la forme réflexive-passive (miphal) « subir le mal »,
«€tre frappé par le mal », et la forme causative (biphil) « faire

!e r’nal », «infliger le mal» i quelqu’un. Comme dans I’hébreu
il n’y a pas de mot correspondant vraiment au grec mACY W = « je

souffre », ce mot lui-méme se trouve rarement dans la version
des Septante.

II




tion, d’abattement ou méme de désespoir, selon
I'intensité de la souffrance, selon sa profondeur,
et, indirectement, selon toute la structure du
sujet qui souftre et sa sensibilit¢ spécifique.
Au sein de ce qui constitue la forme psycholo-
gique de la souffrance se trouve toujours wne
expérience du mal qui entraine la souffrance de

I’homme.

( Ainsi done, la réalité de la souffrance -fait
rsurgir la question de I’essence du mal: qu’est-ce
/ que le mal?

Cette question parait en un sens inséparable
du théme de la souffrance. La réponse chrétienne
a ce sujet differe de celle qui est donnée par
certaines traditions culturelles et religieuses, pour
lesquelles I’existence est un mal dont il faut se
libérer. Le christianisme proclame qu_e;_ﬁl’exzs—

tence est fondamentalement un bien, que ce qui
existe est un bien; il professe la bonté du Créa—

S S

L’homme souffre 4 cause du mal qui est un
certain manque, une limitation ou une altération
du bien. L’homme souflre, pourrait-on dire, en
raison d'un bien auquel il ne participe pas, dont
il .est, en un sens, dépossédé ou dont il s’est
I2



privé lui-méme. Il souftre en particulier quand
il « devrait » avoir part — dans l'ordre normal
des choses — 4 ce bien, et qu’il n’y a pas part.

Ainsi donc, dans la conception chrétienne,
la réalité de la souffrance s’explique au moyen
du mal, qui, d’une certaine fagon, se référe

toujours a un bien.

8. La souffrance humaine constitue en soi
comme un « wonde » spécifique qui existe en
méme temps que I’homme, qui apparait en lui
et qui passe, et qui parfois au contraire ne passe
pas mais s'établit et s’approfondit en lui. Ce
monde de la souffrance, étendu 3 de nombreux,

de trés nombreux sujets, existe pour ainsi dire
dans la dispersion. Tout homme, par sa souf-

france personnelle, constitue une petite partie
de ce « monde »; mais aussi ce « monde » est
en lui comme une entité finie et unique. Toute-
fois, la dimension inter-humaine et sociale va
de pair avec cela. Le monde de la souffrance
posséde comme une solidarité qui lui est propre.
Les hommes qui souffrent se rendent semblables
les uns aux autres 3 cause de I'analogie de leur
situation, de I’épreuve de leur destinée, ou 2

L3




cause du besoin de compréhension et d’attention,
et peut-étre surtout a cause du probléme persis-
tant du sens de la souffrance. Bien que le monde
de la souffrance existe dans la dispersion, il est
“donc aussi par lui-méme un singulier appel a /s
communion et a la solidarité. Nous essaierons de
répondre a cet appel dans la présente réflexion.

En pensant au monde de la souffrance dans
sa signification personnelle et en méme temps
collective, on ne peut enfin éviter de noter aussi
que ce monde, a certaines époques et dans cer-
tains espaces de I'existence humaine, prend pour
ainsi dire une densité particuliere. Cela se pro-
duit, par exemple, dans les cas de calamités natu-
relles, d’épidémies, de catastrophes et de cata-
clysmes, de divers fléaux sociaux: que I'on pense
entre autres au cas d’'une mauvaise récolte et,
en lien avec elle — & moins qu’il ne soit dd 2
diverses autres causes — au fléau de la faim.

Pensons enfin 3 la guerre. J'en parle avec
quelque insistance. Je parle des deux dernitres

guerres mondiales, dont la seconde a fauché un
total beaucoup plus élevé de vies et entrainé

une accumulation plus lourde de souffrances
humaines. A son tour, la deuxiéme moitié de

4




notre si¢cle — comme en proportion des erreurs
et des transgressions de notre civilisation con-
temporaine — porte en soi une menace si hot-
rible de guerre nucléaire que nous ne pouvons
penser i cette période qu'en termes d’accumu-
lation incomparable de souffrances jusqu’a I'éven-
tualité d’une auto-destruction de I’humanité. De
cette facon, ce monde de souffrance, qui, en défi-
nitive, a son sujet en chaque homme, semble se
transformer 3 notre époque — peut-étre plus
qu’3 aucun autre moment — en une particuliére
« souffrance du monde »: du monde qui est plus
que jamais transformé par le progres grice a
I’action de I’homme, et qui, en méme temps,
est plus que jamais en danger A cause des erreurs
et des fautes de I’homme.

III

RECHERCHE DE LA REPONSE A LA QUESTION
SUR LE SENS DE LA SOUFFRANCE

9.  Au cceur de toute souffrance éprouvée par
’homme, et aussi 4 la base du monde entier des
souffrances, apparalt inévitablement la guestion:

1y



pourquoi? C’est une question sur la cause, la
raison; c’est en méme temps une question sur
le but (pour quoi?) et, en définitive, sur le sens.

Non seulement elle accompagne la souffrance
humaine, mais elle semble aller jusqu’a en déter-

miner le contenu humain, ce pour quoi la souf-
france est & proprement parler une souffrance
humaine.

Evidemment, la douleur, spécialement la
douleur physique, est largement répandue dans
le monde des animaux. Mais seul I’homme, en
souffrant, sait qu’il souffre et se demande pour
quelle raison; et il souffre d’'une maniére humai-
nement plus profonde encore s’il ne trouve pas
de réponse satisfaisante. C'est 13 une question
difficile, comme l’est cette autre question, trés
proche, qui porte sur le mal. Pourquoi le mal?
Pourquoi le mal dans le monde? Quand nous
posons le probléme de cette fagon, nous posons
toujours aussi, du moins dans une certaine me-
sure, une question sur la souffrance,

Ces questions sont 'une et I'autre difficiles,
quand ’homme les pose 4 I’homme, les hommes
aux hommes, et aussi quand ’homme les pose
a Dieu. L’homme, en effet, ne pose pas cette

16




question au monde, bien que la souffrance lui
vienne souvent de lui, mais il la pose a Dieu
comme Créateur et Seigneur du monde. Et I'on
sait bien que, sur ce terrain, non seulement on
arrive 2 de multiples frustrations et conflits dans
les rapports de ’homme avec Dieu, mais il peut
se faire aussi que 1'on arrive a la négation méme
de Dieu. Si, en effet, I'existence du monde ouvre
pour ainsi dire le regard de I’dame humaine 2
I’existence de Dieu, 2 sa sagesse, sa puissance et
sa magnificence, le mal et la souffrance semblent
obscurcir cette image, parfois de facon radicale,
et plus encore lorsqu’on voit le drame quoti-
dien de tant de souffrances sans qu’il y ait eu
faute, et de tant de fautes sans peines adéquates
en retour. Aussi cette situation — plus qu’aucune
autre peut-étre — montre-t-elle combien im-
porte la question du sens de la souffrance et
avec quelle acuité il faut examiner la question
elle-méme et toute réponse possible.

10.  Cette question, ’homme peut 1’adresser
a Dieu avec toute I’émotion de son ceeur, Pesprit ¢
saisi d’étonnement et d’inquiétude; et Dieu
attend la demande et I’écoute, comme nous le

17

¥—l




voyons dans la Révélation de I’Ancien Tes-
tament. Dans le Livre de Job, la question a
trouvé son expression la plus vive.

On connait T'histoire de cet homme juste,

V' qui, sans aucune faute de sa part, est éprouvé

" par de multiples souffrances. Il perd ses biens,
b , o

ses fils et ses filles, et finalement il est lui-méme

atteint d’'une grave maladie. Dans cette horrible

situation, il voit arriver chez lui trois vieux amis

qui — chacun avec des mots différents — cher-

chent 2 le convaincre que, puisqu’il a été frappé

par des souffrances aussi variées et aussi terribles,

il doit avoir commis quelque faute grave. Car la

souffrance — disent-ils — atteint toujours

’homme comme peine pour un délit. Elle est

envoy€e par Dieu, qui est absolument juste, et

elle trouve sa motivation dans l'ordre de la jus-

tice. On dirait que non seulement les vieux amis
de Job veulent fe convaincre de la justesse morale

du mal, mais qu’en un certain sens ils tentent de
défendre a leurs propres yeux le sens moral de
la souffrance. Pour eux, celle-ci ne peut avoir de
sens que comme peine pour le péché, en se pla-
¢ant donc exclusivement sur le terrain de la
justice de Dieu, qui récompense le bien par le
bien et punit le mal par le mal. )

—“—




Le point de référence, dans ce cas, est la
doctrine exprimée en d’autres écrits de I’Ancien
Testament qui nous montrent la souffrance
comme une peine inflige par Dieu pour les
péchés des hommes. Le Dieu de la Révélation
est Législateur et Juge a2 un degré qu’aucune
autorité temporelle ne peut atteindre. En effet,
le Dieu de la Révélation est avant tout le Créa-
teur de qui vient, en méme temps que l'exis-
tence, le bien qui est qualité essentielle de la
création. En conséquence, la violation consciente
et libre de ce bien de la part de ’homme est
non seulement une transgression de la loi mais
en méme temps une offense au Créateur, qui
est le Premier Législateur. Cette transgression
a le caractére de péché, au sens exact, c’est-a-dire
biblique et théologique, de ce terme. Au mal
moral du péché correspond la punition qui ga-
rantit 'ordre moral au sens transcendant ou cet
ordre est établi par la volonté du Créateur et
Législateur supréme. De 14 découle aussi I'une
des vérités fondamentales de la foi religieuse,

fondée également sur la Révélation: Dieu est
un juge juste qui récompense le bien et punit

a



le mal: « Tu es juste, Seigneur, en toutes les
choses que tu as faites pour nous, toutes tes
ceuvres sont vérité, toutes tes voies droites, tous
tes jugements vérité, Tu as porté une sentence
de vérité en toutes les choses que tu as fait venir
sur nous... Car c’est dans la vérité et dans le
droit que tu nous a traités i cause de nos
péchés ».”

Dans I'opinion exprimée par les amis de Job
se manifeste une conviction que 'on trouve aussi
dans la conscience morale de I’humanité: I'ordre
moral objectif requiert une peine pour la trans-
gression, pour le péché et pour le délit. A ce
point de vue, la souffrance apparait comnie un
« mal justifié ». La conviction de ceux qui expli-
quent la souffrance comme punition du péché
s’appuie sur I'ordre de la justice, et cela corres-
pond i l'opinion exprimée par un ami ‘de Job:
« Je parle d’expérience, ceux qui laboureqt T'ini-
quité et stment le malheur, les moissonnent ».”

2 Dn 3, 27-28; of. Ps 19 [18], 10; 36 [35], 7; 48 [47],
12; 51 [50], 6; 99 [98], 4; 119 [118], 75; MI 3, 16-21; Mt 20,
16; Mc 10, 31; Lc 17, 34; Jn 5, 30; Rm 2, 2.

» Jb 4, 8.

20



11.  Toutefois, Job conteste la vérité du prin-
cipe qui identifie la souffrance avec la punition
du péché. Et il le fait en se fondant sur sa propre

réflexion. Il est en effet conscient de ne pas avoir

mérité une telle punition; il montre au contraire
le bien qu’il a fait dans sa vie. A la fin, Dieu lui-
méme reproche aux amis de Job leurs accusa-
tions et reconnait que Job n’est pas coupable.
Sa souffrance est celle d’'un innocent; elle doit
étre acceptée comme un mystére que lintelli-
gence de ’homme n’est pas en mesure de péné-
trer a fond. J
Le Livre de Job n’attaque pas les bases de
'ordre moral transcendant fondé sur la justice,
telles qu’elles sont proposées dans toute la Révé-
lation, dans I’ancienne comme dans la nouvelle Al-
liance. Mais simultanément ce Livre montre avec
la plus grande fermeté que les principes de cet
ordre ne peuvent pas s’appliquer de facon exclu-
sive et superficielle. S’il est vrai que la souf-
france a un sens comme punition lorsqu’elle est
liée a la faute, i/ n'est pas vrai au contraire gue
toute souffrance soit une conséquence de la faute
et ait un caractere de punition. La figure de Job
le juste en est une preuve spéciale dans I’Ancien
21

7~
7

LY 'J
-
n; t
& v



Testament. La Révélation, parole de Dieu méme,
pose en toute franchise le probleme de la souf-
france de ’homme innocent: la souffrance sans
faute. Job n’a pas été puni, il n’y avait pas de
fondement pour lui infliger une peine, méme
s'il a été soumis a une trés dure épreuve. De
Iintroduction du Livre, il ressort que Dieu a
permis cette épreuve en raison de la provocaﬁén
de Satan. Celui-ci avait en effet contesté devant
le Se1gneur la justice de Job: « Est-ce pour rien
que Job craint Dieu? ... Tu as béni toutes ses
entreprises, ses troupeaux pullulent dans le pays.
Mais étends la main et touche a ses biens; je te
jure quil te maudira en face! »* Et si le Sei-
gneur consent a éprouver Job par la souffrance,
il le fait pour montrer la justice de ce dernier.
La souffrance a un caractére d’épreuve..

Le Livre de Job ne représente pas le dernier
mot de la Révélation sur ce théme. Il est en un
sens une annonce de la passion du Christ. Mais
il est déja par lui-méme un argument suffisant
pour que la réponse a la question sur le sens

de la souffrance ne soit pas liée sans réserve 2

*]b 1,911,
22




'ordre moral fondé sur la seule justice. Si une
telle réponse a en elle-méme une raison d’étre
et une valeur fondamentales et transcendantes,
en méme temps non seulement elle parait insatis-
faisante dans des cas analogues i la souffrance
de Job le juste mais, en plus, elle semble vrai-
ment réduire et appauvrir le concept de justice
que nous rencontrons dans la Révélation.

12.  Le Livre de Job souléve de maniére aigué
le « pourquoi » de la souffrance, il montre éga-
lement que celle-ci frappe I’innocent, mais il ne
donne pas encore la solution du probléme.

Déja dans I’Ancien Testament, nous remar-
quons une tendance qui cherche & dépasser I'idée
selon laquelle la souffrance n’a de sens que comme
punition. du péché, car on souligne en méme
temps la valeur éducative de cette peine qu’est
la souffrance. Ainsi donc, dans les souffrances.
infliges par Dieu au Peuple élu est contenue
une invitation de sa miséricorde, qui chitie pour/ ¥
amener 2 la conversion: « Ces persécutions ont |
eu lieu non pour la ruine mais pour la correc-

tion de notre peuple ».*
“2 M6, 12.
23



Ainsi est affirmée la dimension personnelle de
la peine. Selon cette dimension, la peine a un
_sens non seulement parce qu’elle sert & répondre
au mal objectif de la transgression par un autre

mal, mais avant tout parce qu’elle crée la possi-
 bilité de reconstruire le bien dans le sujet méme
l qui souffre.

C’est 12 un aspect extrémement important de
la souffrance. Il est profondément enraciné dans
toute la Révélation de I’ancienne et surtout de la
nouvelle Alliance. La souffrance doit servir 4 la

—

conversion, c’est-a-dire 4 la reconstruction du
bien dans le sujet, qui peut reconnaitre la mi-
‘séricorde divine dans cet appel a la pénitence.
La pénitence a pour but de triompher du mal,
qui existe 3 ’état latent dans I’homme sous di-
verses formes, et de consolider le bien tant dans
le sujet lui-méme que dans ses rapports avec

les autres et surtout avec Dieu.

13.  Mais pour étre en mesure de percevoir la
vraie réponse au « pourquoi » de la souffrance,
nous devons tourner nos regards vers la révéla-
tion de I’'amour divin, source ultime du sens de
tout ce qui existe. L’amour est également la

24



source la plus riche du sens de la souffrance, qui

demeure toujours un mystére: nous sommes
conscients de I'insuffisance et du caractére inadé-

quat de nos explications. Le Christ nous fait
entrer dans le mystére et nous fait découvrir le
« pourquoi » de la souffrance, dans la mesure ou
nous sommes capables de comprendre la subli-
mité de ’amour divin.

Pour découvrir le sens profond de la souf-
france, en suivant la Parole révélée de Dieu, il
faut s’ouvrir largement au sujet humain dans sa
potentialité multiple. Il faut surtout accueillir
la lumiére de la Révélation, non seulement parce
qu'elle exprime l'ordre transcendant de la jus-
tice mais parce qu'elle éclaire cet ordre par
I’amour, source définitive de tout ce qui existe.
L’amour est aussi la source la plus compléte de
1la réponse 2 la question sur le sens de la souf-
france. Cette réponse a été donnée par Dleu a

" I’homme dans la Croix de Jésus-Christ.

25



IV

JEsus-CHRIST:
LA SOUFFRANCE VAINCUE PAR L’AMOUR

14. «Dieu, en effet, a tant aimé le monde
qu’il a donné son Fils unique pour que tout
Whomme' qui croit en lui ne périsse pas mais ait
la vie éternelle ».” Ces paroles, prononcées par
le Christ au cours de son entretien avec Nico-
déme, nous introduisent au cceur méme de [’action
salvifiqgue de Dieu. Elles expriment aussi l’es-
sence de la « sotériologie » chrétienne, c’est-a-
dire de la théologie du salut. Sauver signifie li-
‘bérer du mal; le salut est donc par 13 méme lié
étroitement au probléme de la souffrance. Selon
les paroles adressées a Nicodéme, Dieu donne son
Fils au « monde » pour libérer I’homme du mal,
qui comporte en lui-méme la perspective défi-
nitive et absolue de la souffrance. En méme
temps, le mot « donne » (« il a donné ») signi-
fie que cette libération doit étre accomplie par
le Fils unique a travers sa propre souffrance.

7 In 3, 16.
26



En cela se manifeste ’amour, I’amour infini
tant de ce Fils unique que du Pere qui
« donne » pour cela son Fils. Tel est Pamour
envers I’homme, 'amour envers le « monde »:

c’est I'amour sauveur.
Nous nous trouvons ici — il faut s’en rendre

compte clairement dans notre réflexion com-
mune sur ce probléme — dans une dimension
complétement nouvelle de notre théme. Clest
une dimension différente de celle qui détermi-
nait la recherche de la signification de la souf-
france et, en un sens, I’enfermait dans les limites
de la justice. Cest 12 la dimension de la Rédemp-
tion que semblaient 'déja annoncer dans 1’Ancien
Testament, du moins selon le texte de la Vul-
gate, les paroles de Job le juste: « Je sais, moi,
que mon rédempteur est vivant et qu'au dernier

jour... je verrai mon Dieu... ».” Si, jusqu’ici, nos
considérations se sont concentrées avant tout

et, en un sens, exclusivement sur la souffrance
dans sa forme temporelle multiple (comme aussi
les souffrances de Job le juste), les paroles de
'entretien de Jésus avec Nicodéme rappelées

" Jb 19, 25-26.
27




ci-dessus concernent au contraite la souffrance
dans son sens fondamental et définitif. Dieu
donne son Fils unique afin que ’homme « ne pé-
risse pas », et la signification de ce « ne périsse
pas » est soigneusement précisée par les mots qui
suivent: « mais ait la vie éternelle ». ”

L’homme « périt » quand il perd «la vie
éternelle ». Le contraire du salut n’est donc pas
seulement la souffrance temporelle, une souf-
france quelconque, mais la souffrance définitive:
la perte de la vie éternelle, le fait d’étre . rejeté
par Dieu, la damnation. Le Fils unique a été
donné 4 ’humanité pour protéger ’homme avant
t})ﬁt contre ce mal définitif et contre la_soi;fé
jrafzce définitive. Dans sa mission salvifique, il
doit donc atteindre le mal jusqu’en ses racines
transcendantes a partir desquelles ce mal se dé-
veloppe dans I'histoire de ’homme. Ces racines
transcendantes du mal sont ancrées dans le péché
et dans la mort; elles se trouvent en effet a la
base de la perte de la vie éternelle. La mission
du Fils unique consiste & vaincre le péché et la
mort. 1] triomphe du péché par son obéissance
jusqu’a la mort, et il triomphe de la mort par sa
résurrection.




15. Quand on dit que le Christ, par sa mis-
sion, atteint le mal jusqu’en ses racines, nous
pensons non seulement au mal et 2 la souffrance
définitifs, eschatologiques (pour que I’homme « ne
'_périsse pas mais ait la vie éternelle »), mais aussi
— au moins indirectement — au mal et a la
souffrance dans leur dimension temporelle et his-
torique. Le mal reste en effet lié au péché et 2 1a
“mort. Et méme si c’est avec une grande prudence
‘que l'on doit juger la souffrance de I’homme
comme une conséquence de péchés concrets
_(comme le montre précisément 1’exemple de Job
le juste), on ne peut cependant pas la séparer
du péché des origines, de ce qui, chez saint Jean,
est appelé « le péché du monde »,® de arriére-
plan pécheur des actions personnelles et des pro-
cessus sociaux dans l’histoire de I’homme. S’il
n’est. pas permis d’appliquer ici le critére res-
treint de la dépendance directe (comme le fai-
saient les trois amis de Job), on ne peut non
plus renoncer au critére selon lequel, 4 la base
des souffrances humaines, il y a des compromis-
sions de toutes sortes avec le péché.

P In 1, 29,
29




Il en est de méme quand il s’agit de la mort.
On va jusqu’a DPattendre, bien souvent, comme
une libération des souffrances de cette vie. Et en
méme temps, il ne saurait nous échapper qu’elle
constitue comme une synthese définitive de leur

ceuvre destructrice, tant dans I'organisme corpo-
rel que dans la vie psychique. Mais la mort com-

porte avant tout la désagrégation de toute la per-
sonnalité psychophysique de I’homme. L’Ame sur-
vit et subsiste séparée du corps tandis que le
corps est soumis a une décomposition progres-
sive conformément aux paroles prononcées par
le Seigneur Dieu, aprés le péché commis par
’homme au début de son histoire terrestre: « Tu
€s poussiere et tu retourneras en poussiere ».”
Ainsi donc, méme si la mort n’est pas une souf-
france au sens temporel du mot, méme si, d’une
certaine facon, elle se trouve au-deld de toutes
les souffrances, le mal que I’étre humain expé-
rimente en elle a un caractére définitif et totali-
sant. Par son ceuvre salvifique, le Fils unique li-
bere ’homme du péché et de la mort. Il com-
mence par effacer de I’histoire de I’homme la

domination du péché qui s’est enraciné sous 'in-
* Gn 3, 19.

30

D




fluence de I’Esprit du mal dés le péché originel,
puis il donne a2 ’homme la possibilité de vivre
dans la Grice sanctifiante. Dans le sillage de la
victoire sur le péché, il enléve aussi 4 la mort
son pouvoir, ouvrant la porte, par sa Résurrec-
tion, a la future résurrection des corps. L’une
et l'autre sont des conditions essentielles de la
« vie éternelle », c’est-a-dire du bonheur défi-
nitif de ’homme en union avec Dieu; cela signi-
fie, pour les sauvés, que dans la perspective escha-
tologique, la souffrance est totalement effacée.

En_conséquence de I'’ceuvre salvifique du
Christ, lhomme au long de son existence sur

terre, a Uespérance de la vie et de la sainteté
éternelles. Et méme si la victoire sur le péché
et sur la mort, remportée par le Christ grice a
sa Croix et a sa Résurrection, ne supprime pas
les souffrances temporelles de la vie humaine, et
ne libére pas de la souffrance I’existence humaine
dans la totalité de sa dimension historique, elle
jette cependant wune lumiére nouvelle — la lu-
mi¢re du salut — sur toute cette dimension his-
torique et sur toute souffrance. Et cette lumiére
est celle de I'Evangile, c’est-a-dire de la Bonne

31



Nouvelle. Au centre de cette lumieére se trouve
la vérité énoncée lors de l'entretien avec Nico-
déme: « Dieu, en effet, a tant aimé le monde
qu’il a donné son Fils unique »." Cette vérité
bouleverse jusqu’en ses fondements le cadre de
I’histoire de ’homme et de sa situation terrestre:
malgré le péché qui s’est enraciné dans cette his-
toire, et comme héritage originel et comme « pé-
ché du monde » et comme somme des péchés
personnels, Dieu le Pére a aimé son Fils unique,
c’est-a-dire qu’il I'aime toujours; puis dans le
temps, en raison précisément de cet amout qui
surpasse tout, il « donne » ce Fils afin qu'il at-
teigne les racines mémes du mal humain et
qu’ainsi, porteur du salut, il se rende proche
du monde de la souffrance tout entier auquel
’homme participe.

16. Dans son activité messianique au sein
d’Israél, le Christ s’est sans cesse fait proche
du monde de la souffrance humaine. « 1l est
passé en faisant le bien »,* et son action le por-
tait en premier lieu vers ceux qui souffraient et

' In 3, 16. * Ac 10, 38.
32



ceux qui attendaient de l'aide. Il guérissait les
malades, consolait les affligés, donnait a manger
aux affamés, délivrait les hommes de la surdité,
de la cécité, de la lepre, du démon, de divers
handicaps physiques, trois fois il a rendu la vie
5 un mort. Il était sensible a toute souffrance hu-
maine, tant du corps que de I'ime. En méme
temps, il enseignait; et au centre de son ensel-
gnement se trouvent les huit béatitudes, qui sont
adressées aux hommes éprouvés par différentes
souffrances dans la vie temporelle. Ce sont ceux
qui ont « une 4me de pauvre » et « les affligés »,
« les affamés et assoiffés de la justice » et «les
persécutés pour la justice », ceux que 'on in-
sulte, que l'on persécute, contre lesquels on dit
faussement toute sorte de mal 2 cause du
Christ..” Ceci selon saint Matthieu; Luc men-
tionne encore explicitement ceux qui ont « faim
maintenant ».**

De toute facon, le Christ s’est fait proche du
monde de la souffrance humaine surtout en pre-
nant sur lui-méme cette souffrance. Durant son

" Cf. Mt 5, 3-11.
“Cf. Lc 6, 21,

33




activité publique, non seulement il a éprouvé la
fatigue, I'absence de maison, I'incompréhension,

méme de ses plus proches, mais, par-dessus tout,
il a été de plus en plus hermétiquement enfermé
dans un cercle d’hostilité, et les préparatifs pour
le faire disparaitre du monde des vivants sont
devenus de plus en plus manifestes. Le Christ
en est conscient et bien souvent il parle a ses
disciples des souflrances et de la mort qui latten-
dent: « Voici que nous montons a Jérusalem, et
le Fils de ’homme sera livré aux grands prétres
et aux scribes; ils le condamneront a mort et le
livreront aux paiens, ils le bafoueront, crache-
ront sur lui, le flagelleront et le tueront, et apreés
trois jours il ressuscitera ».* Le Christ va au-
devant de sa passion et de sa mort en pleine
conscience de la mission qu’il doit accomplir pré-
cisément de cette maniére. C’est précisément
par cette souffrance qu'il doit faire en sorte
« que ’lhomme ne périsse pas mais ait la vie €ter-
nelle ». Cest précisément par sa Croix qu’il doit
atteindre les racines du mal enfoncées dans I'his-
toire de I'homme et dans I’Ame humaine. C’est

e e et

* Mc 10, 3334,
34



précisément par sa Croix qu'il doit accomplir
Peenvre du salut. Cette ceuvre, dans le dessein
de I"’Amour éternel, a un caractére rédempteur.
- Et c’est pourquoi il reprend séverement
Pierre lorsque celui-ci veut lui faire abandonner
ses pensées sur la souffrance et sur la mort en

croix.* Et quand le méme Pierre, au moment
de Darrestation 2 Gethsémani, tente de le dé-

fendre par I’épée, le Christ lui dit: « Rentre ton
épée... Comment alors s’accompliraient les Ecri-
tures d’aprés lesquelles il doit en étre ainsi? ».”
Et il dit aussi: « La coupe que m’a donnée le
Pére, ne la boirai-je pas? ».* Cette réponse
— comme d’autres qui reviennent en divers
points de I'Evangile — montre combien le Christ
était profondément pénétré de la pensée qu'’il
avait déja exprimée lors de son entretien avec
Nicodéme: « Dieu, en effet, a tant aimé le
monde qu’il a donné son Fils unique pour quc
tout homme qui croit en lui ne périsse pas mais
ait la vie éternelle ».” Le Christ s’achemine vers
sa propre souffrance, conscient de sa force sal-

% Cf. Mt 16, 23. * Jn 18, 11.
" Mt 26, 52. 54. » Ty 3, 16.

39




vifique; il va, obéissant 4 son Pére, mais surtout
il est uni a son Pére dans 'amour méme dont le
Pére a aimé le monde et ’lhomme dans le monde.
Et c’est pourquoi saint Paul écrira du Christ:
il « m’a aimé et s’est livré pour moi ».*

17.  Les Ecritures devaient s’accomplir. Nom-
breux étaient les textes messianiques de 1’An.
cien Testament gui annoncaient les souffrances
du futur Oint de Dieu. L’un d’entre eux est
particulierement touchant, celui que I'on appelle

habituellement le guatriéme chant du Serviteur
de Yahvé, contenu dans le Livre d'Isaie. Le pro-

phéte, appelé 2 juste titre « le cinquiéme évan-
géliste », présente dans ce chant I'image des souf-
frances du Serviteur avec un réalisme aigu, comme
s'il les voyait de ses propres yeux, les yeux du
corps et ceux de l'esprit. A la lumicre des ver-
sets d'Isaie, la passion du Christ devient presque
plus expressive et émouvante encore que dans
les descriptions des évangélistes cux-mémes. Voici

comment se présente devant nous le vrai Homme
de douleur:

“ Ga 2, 20.
36




« Il n’avait ni beauté ni éclat pour attirer nos
[ regards...

Objet de mépris, abandonné des hommes,

bomme de douleur, familier de la souffrance,

comme quelqu’un devant qui on se voile la face,

méprisé, nous n’en faisions aucun cas.

Or ce sont nos souffrances qu’il portait

et nos douleurs dont il était chargé.

Et nous, nous le considérions comme puni,

frappé par Dieu et humilié.

Mais lui, il a été transpercé a cause de nos crimes,

&crasé 4 cause de nos fautes.

Le chitiment qui nous rend la paix est sur lui,

et dans ses blessures nous trouvons la guérison.

Tous, comme des moutons, nous €tions errants,

chacun suivant son propre chemin,

et le Seigneur a fait retomber sur lui

nos fautes a tous »."
Le chant du Serviteur souffrant contient une

description dans laquelle on peut, en un sens,
identifier les étapes de la passion du Christ dans
tous leurs détails: I'arrestation, I’humiliation, les
soufflets, les crachats, le mépris de la dignité

“ Js 53, 2-6.
37




méme du prisonnier, le jugement inique, puis la
flagellation, le couronnement d’épines et la dé-
rision, le chemin de croix, la crucifixion, I’agonie,

Ce qui nous touche dans les paroles du pro-
phete, plus encore que cette description de la
passion, c’est la profondeur du sacrifice du Christ.
Bien qu’innocent, voici qu’il se charge des souf-
frances de tous les hommes parce qu’il se charge
des péchés de tous. « Le Seigneur a fait re-
tomber sur lui nos fautes A tous »: rout le
péché de ’homme dans son étendue et sa pro-
fondeur devient la véritable cause de la souf-
france du Rédempteur. Si la souffrance se « me-
sure » en fonction du mal enduré, les paroles
du prophete nous permettent de comprendre /g
mesure du mal et de la souffrance dont le Christ
s’est chargé. On peut dire que c’est une souf-
france de « substitution »; mais elle est surtout
une souffrance de « rédemption ». L'Homme de
douleur de cette prophétie est vraiment « ’agneau
de Dieu qui enléve le péché du monde ».? Dans
sa souffrance, les péchés sont effacés précisément
parce que lui seul, comme Fils unique, a pu les

/

“In 1, 29.
38

k



prendre sur lui, les assumer avec un amour envers

le Pére qui surpasse le mal de tout péché; en un
certain sens, il anéantit ce mal dans I'espace

spirituel des rapports entre Dieu et I’humanité,
et il remplit cet espace avec le bien,

Nous touchons ici la dualité de nature d’un
unique sujet personnel de la souffrance rédemp-
trice. Celui qui, par sa passion et sa mort sur
la Croix, opere la Rédemption est le Fils unique
que Dieu « a donné ». Et en méme temps, ce
Fils de méme nature que le Pére souffre en tant
gu'homme. Sa souffrance a des dimensions
humaines, elle a aussi — 4 un degré unique dans
I’histoire de I’humanité — une profondeur et
une intensité qui, bien qu’humaines, peuvent
&tre également une profondeur et une intensité
incomparables de souffrance du fait que 'Homme
qui souffre est en personne le Fils unique: « Dieu
de Dieu ». Lui seul par conséquent — lui, le
Fils unique — est capable d’étreindre I’étendue
du mal contenu dans le péché de ’homme: dans
tout péché et dans le péché « total », selon les
dimensions de lexistence historique de I’huma-

nité sur la terre.

39




18. On peut dire qu'a présent les considéra-
tions ci-dessus nous meénent directement a Geth-
sémani et sur le Golgotha, ol s’est réalis¢ le
chant du Serviteur souffrant contenu dans le
Livre d’Isaie. Mais avant d’y aller, lisons les
versets suivants du chant, qui donnent une anti-
cipation prophétique de la passion de Gethsémani
et du Golgotha. Le Serviteur souffrant — et cela

est A son tour essentiel pour une analyse de la
passion du Christ — se charge d’une maniére

totalement volontaire des souffrances dont on a
parlé:

« Maltraité, il s’humiliait,

il n’ouvrait pas la bouche,

comme |’agneau qui se laisse mener a I’abattoir,
comme devant les tondeurs une brebis muette,
il n’ouvrait pas la bouche.

Par contrainte et jugement il a été saisi.

Parmi ses contemporains, qui s’est inquiété
qu’il ait été retranché de la terre des vivants,
qu’il ait été frappé pour le crime de son peuple?
On lui a donné un sépulcre avec les impies

et sa tombe est avec le riche,

40




bien qu’il n’ait pas commis de violence

et qu'il n'y ait pas eu de tromperie dans sa
[bouche ».°

Le Christ souffre volontairement et c’est
innocent qu’il souffre. 1l accueille par sa souf-
france la question — posée nombre de fois par
les hommes — qui a été exprimée en un sens
d’une maniére radicale par le Livre de Job. Tou-
tefois, non seulement le Christ porte en lui I'in-
terrogation elle-méme (et cela d’une fagon encore
plus radicale puisque, s’il est homme comme
Job, il est aussi le Fils unique de Dieu), mais
il apporte également la plus compléte des réponses

possibles a cette question. La réponse vient, peut-
on dire, de la matiere méme dont est faite la

demande. La réponse i l'interrogation sur la
souffrance et sur le sens de la souffrance, le Christ
la donne non seulement par son enseignement,
c’est-a-dire par la Bonne Nouvelle, mais avant
tout par sa propre souffrance qui est complétée
d’'une maniére organique et indissoluble par cet
enseignement de la Bonne Nouvelle. Et c’est 13

v Is 53, 7.9.
41




le mot ultime, la synthese, de cet enseignement:
« le langage de la Croix », comme le dira un
jour saint Paul.*

Ce «langage de la Croix » charge d’une
réalité définitive I'image de la prophétie antique.
Bien des textes, bien des discours, dans I’ensei-
gnement public du Christ, témoignent que celui-
ci accepte d’emblée cette souffrance, qui est la
volonté du Peére pour le salut du monde. Mais
ici, le point décisif est la priére @ Gethsémani.
« Mon Pere, s’il est possible, que cette coupe
passe loin de moi! Cependant, non pas comme je
Veux, mais comme tu veux »,° et un peu plus
loin: « Mon Pere, si cette coupe ne peut passer
sans que je la boive, que ta volonté soit faite! »: %
ces paroles sont expressives a plus d’un titre.
Elles prouvent la vérité de ’amour que le Fils
unique donne i son Pére par son obéissance. En
méme temps, elles attestent la vérité de sa souf-

france. Les paroles de la priere du Christ 2 Geth-
sémani prouvent la vérité de I'amour par la vérité

de la souffrance. Les paroles du Christ confirment

“Cf1Co0 1. 18
“ Mt 26, 39.
“ Mt 26, 42.

42




en toute simplicité cette vérité humaine de la
souffrance, jusqu’au fond: la souffrance, c’est
subir le mal, devant lequel I’homme frémit. Il
dit: « Qu’elle passe loin de moi! », précisément
comme le Christ I'a dit 2 Gethsémani.

Ses paroles attestent en méme temps la pro-
fondeur et lintensité uniques et incomparables
de la souffrance que seul I'Homme qui est le
Fils unique a pu expérimenter; elles attestent
cette profondeur et cette intensité que les termes
prophétiques cités ci-dessus aident, a leur ma-
nidre, 4 comprendre: pas a fond, certes (il fau-
drait pour cela pénétrer le mystére divin et
humain de celui qui en est le sujet), mais au
moins 4 comprendre la différence (et en méme
temps la ressemblance) qui se vérifie entre toute
souffrance possible de ’homme et celle du Dieu-
Homme. Gethsémani est le lieu ou précisément
cette souffrance, dans toute la vérité exprimée
par le prophéte sur le mal qu’elle fait ressentir,
s'est révélée quasi définitivement & Vime du
Christ.

Aprés les paroles de Gethsémani viennent
les paroles prononcées sur le Golgotha: elles

témoignent de la profondeur — unique dans
43




I’histoire du monde — du mal que représente
I'épreuve de la souffrance. Lorsque le Christ dit
« Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi m’as-tu aban-
donné? », ses paroles ne sont pas seulement I’ex-

pression de I'abandon qui s’exprimait souvent
dans I'’Ancien Testament, spécialement dans les

Psaumes, et en particulier dans ce Psaume 22
[21] d’ou vient la phrase citée.” On peut dire
que ces paroles d’abandon naissent au plan de
I'union indissoluble du Fils 2 son Pére, et qu’elles
naissent parce que le Pére « a fait retomber sur
lui nos fautes 2 tous »,* dans la ligne de ce que
dira saint Paul: « Celui qui n’avait pas connu
le péché, Dieu I'a pour nous identifié au péché » .
En méme temps que ce poids horrible, mesurant
« tout » le mal — contenu dans le péché — qui
consiste a tourner le dos a Dieu, le Christ, par la
profondeur divine de I'union filiale 4 son Pére,
peroit d’une fagon humainement inexprimable
la souffrance qu’est la séparation, le rejet du Pére,
la rupture avec Dieu. Mais c’est justement par

¥ Ps 22 [21], 2.
® Is 53, 6.
®#2Co 5 21.

44



cette souffrance qu’il opeére la Rédemption et
qu'il peut dire en expirant: « Tout est ac-
compli ».”

On peut dire aussi que I'Ecriture s'est ac-
complie, que se sont définitivement réalisées les
paroles du chant du Serviteur souffrant: « Le
Seigneur a voulu I'écraser par la souftrance ».
La souffrance humaine a atteint son sommet dans
la passion du Christ. Et, simultanément, elle a
revétu une dimension complétement nouvelle et

est entrée dans un ordre nouveau: elle a été liée
" 4 Vamour, 4 I'amour dont le Christ parlait 2 Ni-

codeme, 4 'amour qui crée le bien, en le tirant
méme du mal, en le tirant au moyen de la souf-
france, de méme que le bien supréme de la Re-
demption du monde a été tiré de la Croix du
" Christ et trouve continuellement en elle son point
" de départ. La Croix du Christ est devenue une
source d’ott coulent des fleuves d’eau vive.”
Clest en elle aussi que nous devons reposer la
question du sens de la souffrance et trouver

jusqu’au bout la réponse a cette question.

% In 19, 30.
% Is 53, 10.
= Cf. Jn 7, 37-38.

49




v

PARTICIPANTS DES SOUFFRANCES DU CHRIST

19. Le méme chant du Serviteur souffrant,
dans le Livre d’Isaie, nous conduit justement,
par les versets qui suivent, dans la direction de

cette question et de cette réponse:

« S’ offre sa vie en sacrifice expiatoire,

il verra une postérité, il prolongera ses jours,
par lui s’accomplira la volonté du Seigneur.

A la suite de I'épreuve endurée par son dme,
il verra la lumiére et sera comblé.

Par sa connaissance,
le juste, mon serviteur, justifiera les multitudes

en s’accablant lui-méme de leurs fautes.
C’est pourquoi il aura sa part parmi les mul-

[ titudes,
et avec les puissants il partagera le butin,
parce qu’'il s’est livré lui-méme a la mort
et qu'il a été compté parmi les criminels
alors qu’il portait le péché des multitudes
et qu'il intercédait pour les criminels ».”

= Is 53, 10-12.
46




On peut dire qu’avec la passion du Christ,
toute souffrance humaine s’est trouvée dans une
situation nouvelle. Cette situation, il semble que
Job lait pressentie quand il disait: « Je sais,
moi, que mon rédempteur est vivant...», et
qu’il ait orienté vers elle sa propre souffrance
qui, sans la Rédemption, n’aurait pu lui révéler
la plénitude de sa signification. Dans la Croix du
Christ, non seulement la Rédemption s’est accom-
plie par la souffrance, mais de plus la souffrance
" humaine elle-méme a été rachetée. Le Christ
— sans qu’il ait commis aucune faute — s’est
chargé du « mal total du péché ». L’expérience
de ce mal a déterminé la mesure incomparable
de la souffrance du Christ, qui est devenue le
prix de la Rédemption. C'est ce que dit le chant
du Serviteur souffrant dans Isaie. En leur temps,
les témoins de la Nouvelle Alliance, conclue dans
le Sang du Christ, le diront aussi. Voici com-
ment s’exprime ’Apdtre Pierre dans sa premiere

lettre: « Sachez que ce n’est par rien de corrup-
tible, argent ou or, que vous avez été affranchis

de la vaine conduite héritée de vos péres, mais

* Jb 19, 25.
47




par un sang précieux, comme d'un agneau sans
défaut et sans tache, celui du Christ »° FEt
I’Apdtre Paul, dans sa lettre aux Galates, dira:
« Il s’est livré pour nos péchés afin de nous ar-
racher 2 ce monde actuel et mauvais »* et dans
la premiere lettre aux Corinthiens: « Car le Sei-
gneur vous a achetés trés cher. Rendez gloire
& Dieu dans votre corps! ».”

Cest ainsi, ou par des expressions semblables,
que les témoins de la Nouvelle Alliance parlent
de la grandeur de la Rédemption qui s'est ac-
complie par la souffrance du Christ. Le Rédemp-
teur a souffert a la place de ’homme et pour
I'’homme. Tout homme participe d’une maniére
ou d'une autre d la Rédemption. Chacun est st ap-
pelé, lui aussi, 4 participer a la souffrance par
laquelle la Rédemption s’est accomplie. Il est
appelé a_ participer a la souffrance par laquelle
toute souffrance humaine a aussi été rachetée.
En opérant la Rédemption par la souffrance, le
Christ a élevé en méme temps la souffrance hu-
maine jusqu’a lui donner valeur de Rédemption.

¥ 1P1, 1819,
* Ga 1, 4.
%1 Co 6, 20.

48



Tout homme peut donc, dans sa souffrance, par-
ticiper 4 la souffrance rédemptrice du Christ.

20. Les textes du Nouveau Testament ex-

priment cette idée en bien des endroits. Dans
la deuxieme lettre aux Corinthiens, I’Apdtre

écrit: « Pressés de toute part, mais non pas €cra-
sés; ne sachant qu’espérer, mais non désespé-
rés; persécutés, mais non abandonnés; terrassés,
mais non annihilés. Nous portons partout et tou-
jouts en notre corps les souffrances de mort de
Jésus, pour que la vie de Jésus soit, elle aussi,
manifestée dans notre corps. Quoique vivants,
en effet, nous sommes continuellement livrés 2 la
mort a cause de Jésus, pour que la vie de Jésus
soit, elle aussi, manifestée dans notre chair mor-
telle..., sachant que Celui qui a ressuscité le
Seigneur Jésus nous ressuscitera, nous aussi, avec
Jésus ».*

Saint Paul parle des diverses souffrances et
en particulier de celles que subissaient les pre-
miers chrétiens « 4 cause de Jésus ». Ces souf-
frances permettent aux destinataires de cette

% 2 Co 4, 811. 14.
49




lettre de prendre part a I'ceuvre de la Rédemp-
tion accomplie moyennant les souffrances et la
mort du Rédempteur. L’éloguence de la Croix
et de la mort est complétée, toutefois, par ’élo-
quence de la Résurrection. L’homme trouve dans
la Résurrection une lumidre complétement nou-
velle qui 'aide a se frayer un chemin A travers
les ténebres épaisses des humiliations, des doutes,
du désespoir et de la persécution. Clest pourquoi
PApétre écrira aussi dans la seconde lettre aux
Corinthiens: « De méme en effet que les souf-

frances du Christ abondent pour nous, ainsi, par
le Christ, abonde aussi notre consolation ».* Ail-

leurs, il adresse 4 ses destinataires des paroles
d’encouragement: « Que le Seigneur dirige vos
ceeurs vers I’amour de Dieu et la constance du
Christ ».“ Et dans la lettre aux Romains, il écrit:
« Je vous exhorte, fréres, par la miséricorde de
Dieu, a offrir vos personnes en hostie vivante,
sainte, agréable a Dieu: c’est la le culte spirituel
que vous avez a rendre ».*

LLa participation méme 3 la souffrance du

®2Co 1, 5.

“27Th 3 5.

" Rm 12, 1.
O




#/

Christ trouve en ces expressions apostoliques
comme une double dimension. Si un homme en
vient a participer aux souffrances du Christ, c’est

parce que le Christ a ouvert sa souffrance a
I’homme, parce que Lui-méme, dans sa souffrance
rédemptrice, a participé en un sens a toutes les
souffrances humaines. En découvrant grice a la
foi la souffrance rédemptrice du Christ, ’'homme
découvre en méme temps en elle ses propres
souffrances, il les retrouve, grice a la foi, enri-
chies d’un contenu nouveau et d’une significa-
tion nouvelleJ

[Cette découverte a inspiré a saint Paul des
paroles particuliérement fortes dans sa lettre aux
Galates: « Je suis crucifié avec le Christ; et ce
n’est plus moi qui vis, mais le Christ qui vit
en moi. Ma vie présente dans la chair, je la vis

dans la foi au Fils de Dieu qui m’a aimé et s’est
liveé pour moi ».# La foi permet a l'auteur de

ces paroles de connaitre I'amour méme qui a
conduit le Christ sur la Croix. Et s’il a aimé
ainsi, jusqu’a souflrir et mourir, c’est avec cette
souffrance et cette mort qu’il vit en celui qu’il a

© Ga 2, 19-20.
51



aimé ainsi, qu’il vit en ’homme: en Paul. Et ep
vivant en lui — a mesure que Paul, conscient
de cela grice a la foi, répond par I’amour 3 son
amour —, le Christ devient aussi d’une maniére
particuliere uni a I'’homme, A Paul, par la Croix.
Cette union a dicté a Paul, dans la méme lettre
aux Galates, d’autres expressions non moins
fortes: « Pour moi, que jamais je ne me glorifie
sinon dans la Croix de notre Seigneur Jésus-
Christ, qui a fait du monde un crucifié pour moi
et de moi un crucifié pour le monde ».®

21.  La Croix du Christ jette la lumiére sal-
vifique d’'une maniére aussi pénétrante sur la vie
de ’homme, et en particulier sur sa souffrance,
parce que grace a la foi elle le rejoint en méme
temps que la Résurrection: le mystére de la pas-
sion est contenu dans le mystére pascal. Les té-
moins de la passion du Christ sont tout 2 la fois
témoins de sa Résurrection. Paul écrit: « Il
s’agit de le connaitre, lui, avec la puissance de
sa Résurrection et la communion 2 ses souffrances,
lui devenir conforme dans sa mort, afin de pat-

“ Ga 6, 14.
52




venir si possible a ressusciter d’entre les morts ».”
L’Apétre a vraiment expérimenté d’abord « la

puissance de la Résurrection » du Christ, sur le
chemin de Damas, et c’est seulement ensuite,
dans cette lumidre pascale, qu'il est arrivé a la
« communion 3 ses souffrances » dont il parle,
par exemple, dans la lettre aux Galates. Le chemin
de Paul est clairement pascal: la participation a
la- Croix du Christ se réalise a travers expé-
rience du Ressuscité, donc grice a une particl-
pation .spéciale 3 la Résurrection. C'est pourquot
dans les expressions de ’Apdtre sur le theme de
la souffrance apparait si souvent le motif de la
gloire 4 laquelle la Croix du Christ donne nais-
sance.

Les témoins de la Croix et de la Résurrection
étaient convaincus que « il nous faut passer par
bien des tribulations pour entrer dans le Royaume
de Dieu ».© Et Paul, écrivant aux Thessaloniciens,
s’exprime ainsi: « Nous-mémes sommes fiers de
vous..., de votre constance et de votre foi dans
toutes -les persécutions et tribulations que vous
supportez. Par 13 se manifeste le juste jugement

“ Ph 3 10-11,
S Ac 14, 22.

)3



de Dieu, ou vous serez trouvés dignes du Royaume
de Dieu pour lequel vous souffrez vous aussi ».%
Ainsi donc, la communion aux souffrances du
Christ est en méme temps souffrance pour le
Royaume de Dieu. Aux yeux du Dieu juste, selon
son jugement, tous ceux qui communient aux
souffrances du Christ deviennent dignes de ce

Royaume. Par leurs souffrances, ils restituent en
un sens le prix infini de la passion et de la mort
du Christ, qui est devenu le prix de notre Ré-
demption: a ce prix, le Royaume de Dieu a été
a nouveau consolidé dans I’histoire de I’homme,
en devenant la perspective définitive de son exis-
tence terrestre. Le Christ nous a introduits dans
ce Royaume par sa souffrance. Et c’est aussi par
la souffrance que deviennent widirs pour lui les
hommes plongés dans le mystére de la Rédemp-
tion du Christ.

22. A la perspective du Royaume de Dieu est
liée l'espérance de la gloire dont I’origine se
trouve dans la Croix du Christ. La Résurrection
a révélé cette gloire — la gloire eschatologique —
qui, dans 1a Croix du Christ, était complétement

2Th1,45.
4




F

obscurcie par I'immensité de la souffrance. Ceux
qui communient aux souffrances du Christ sont
aussi appelés, moyennant leurs propres souf-
frances, a prendre part a la gloire. Clest ce que
Paul exprime en divers endroits. Il écrit aux
; Romains: « Nous sommes.. . cohéritiers du Christ,
pmsque nous souffrons avec lui pour étre aussi
w / glorifiés avec lui. J’estime en effet que les souf-
frances du temps présent ne sont pas a comparer
4 la gloire qui doit se révéler en nous ». Dansf
la deuxiéme lettre aux Cormtlnens, nous lisons:
" « Car la légere tribulation d’un instant nous pré-
pare, ]usqua ’excés, une masse éternelle de
. gloire, a2 nous qui ne regardons pas aux choses

visibles, mais aux invisibles ».” L’Apotre Pierre
exprimera cette vérité dans les paroles suivantes
de sa premiére lettre: « Dans la mesure ou vous
participez aux souffrances du Christ, réjouissez-
vous, afin que, lors de la révélation de sa gloire,
vous soyez aussi dans la joie et lallégresse ».°

Le motif de la souffrance et de la gloire a un
caractére strictement évangélique qui s’éclaire

Y Rin 8, 17-18.
“ 2 Co 4, 17-18.
“ 1P4, 13

D)




-

par la référence a la Croix et a la Résurrection.
La Résurrection est devenue avant tout la ma-
nifestation de la gloire qui répond a 1’élévation
du Christ par la Croix. Si en effet la Croix a
représenté aux yeux des hommes le dépouille-
ment du Christ, elle a représenté en méme temps
aux yeux de Dieu son élévation. Sur la Croix,
le Christ a atteint et réalisé sa mission en toute
plénitude: en accomplissant la volonté de son
Pere, il s’est réalisé en méme temps lui-méme.
Dans la faiblesse, il a manifesté sa puissance, et
dans 'humiliation, toute sa grandeur messianique.
Ne trouve-t-on pas une preuve de cette grandeur
dans toutes les paroles prononcées durant 1’ago-
nie sur le Golgotha, et spécialement celles qui
concernent les auteurs de la crucifixion: « Pére,
pardonne-leur: ils ne savent ce qu’ils font »? ®
Ces paroles s’imposent comme un exemple su-
préme a ceux qui communient aux souffrances

du Christ. La souffrance est aussi un appel 3
manifester la grandeur morale de I’homme, sa

maturité spirituelle. Les martyrs et les confes-
seurs du Christ des diverses générations en ont

™ Lc 23, 34,
56




(

donné la preuve par leur fidélité a ces paroles:
« Ne craignez rien de ceux qui tuent le corps,
mais ne peuvent tuer I’dAme »."

La Résurrection du Christ a révélé « la gloire
du siécle A venir » et en méme temps elle a
confirmé « P’exaltation de la Croix »: cette gloire
qui est comprise dans la souffrance méme du
Christ, telle qu’elle s’est bien souvent reflétée et
qu'elle se refléte encore dans la souffrance de
’homme comme expression de sa grandeur spi-
rituelle. Il faut rendre témoignage de cette gloire
non seulement aux martyrs de la foi mais aussi
aux nombreux autres hommes qui parfois, sans
avoir la foi au Christ, souffrent et donnent leur
vie pour la vérité ou pour une juste cause. Dans
leurs souffrances A tous est confirmée d’une ma-
niere particuliére la haute dignité de I’homme.

23. La souffrance, en eflet, est toujours une
épreuve — parfois une épreuve assez dure —
a laquelle ’humanité est soumise. Dans les pages
des lettres de saint Paul, nous sommes souvent
frappés par le paradoxe évangélique de la fai-

" Mt 10, 28.
57



/:i
blesse et de la force, expérimenté d’'une maniére
particuliere par 1’Apotre et qu’éprouvent avec
lui tous ceux qui communient aux souffrances

du Christ. Il écrit dans la deuxi¢me lettre aux
Corinthiens: « Je me glorifierai surtout de mes

faiblesses, afin que repose sur moi la puissance
du Christ ».” Dans la deuxi¢me lettre 2 Timo-
thée, nous lisons: « Cest 2 cause de cela que
je connais cette nouvelle épreuve, mais je n’en
rougis pas, car je sais en qui j’ai mis ma foi ».”
Et dans la lettre aux Philippiens, il dira méme:
« Je puis tout en Celui qui me rend fort ».”

Ceux qui communient aux souffrances du
Christ ont devant les yeux le mystére pascal de
la Croix et de la Résurrection, dans lequel
le Christ descend, dans une premiere phase,
jusqu’aux extrémes limites de la faiblesse et de
I'impuissance humaines: il meurt cloué sur la
Croix. Mais si en méme temps dans cette fai-
blesse s’accomplit son élévation, confirmée par
la force de la Résurrection, cela signifie que les
faiblesses de toutes les souffrances humaines
peuvent étre pénétrées de la puissance de Dieu

"2 Co 12, 9. B2 Tm 1, 12. " Pp 4, 13.
58




¢

qui s’est manifestée dans la Croix du Christ. Selon
cette conception, souffrir signifie devenir particu-
lierement réceptif, particulierement owvert a l'ac-
tion des forces salvifigues de Dieu offertes a
’humanité dans le Christ. En lui, Dieu a confirmé
qu’il veut agir spécialement au moyen de cette
souffrance que sont en eux-mémes la faiblesse
et le dépouillement de ’homme, et que c’est pré-
cisément dans cette faiblesse et dans ce dépouil-

lement qu’il veut manifester sa puissance. Ainsi
peut s’expliquer également la recommandation de

la premiére lettre de Pierre: « Si c’est comme
chrétien (que I'un de vous souffre), qu’il n’ait
pas honte, qu’il glorifie Dieu de porter ce nom ».”

Dans la lettre aux Romains, ’Apotre Paul
se prononce de fagon encore plus ample sur le
theme de cette « naissance de la force dans la
faiblesse », de ce renouvellement d’énergie spiri-
tuelle de ’homme au milieu des épreuves et des
tribulations qui est la vocation spéciale de ceux
qui communient aux souffrances du Christ:
« Nous nous glorifions encore des tribulations,
sachant bien que la tribulation prodmt la cons-

" 1P 4,16
)9



tance, la constance une vertu éprouvée, la vertu
éprouvée l’espérance.}Et ’espérance ne décoit
point, parce que I'antour de Dieu a été répandu
dans nos cceurs par le Saint-Esprit qui nous fut
donné »."[Dans la souffrance est comme contenu
un appel particulier @ la vertu que ’homme doit
exercer pour sa part. Et cette vertu est celle de
la persévérance dans I'acceptation de ce qui dé-
range et fait mal. En agissant ainsi, I’homme
libére I'espérance, qui maintient en lui la con-
viction que la souffrance ne ’emportera pas sur
lui, ne le privera pas de la dignité propre 2
’homme unie 4 la conscience du sens de sa vie.
Et ce sens de la vie, il se manifeste en méme
temps que l'ceuvre de I'amour de Dieu, qui est

le don supréme de I’Esprit Saint. A mesure qu'il
participe a cet amour, ’homme se retrouve alors

qu’il est au fond méme de la souffrance: il re-
trouve « I'dme » qu’il croyait avoir « perdue » 7
a cause de la souffrance.

24.  Toutefois, les expériences de I’Apétre,
participant aux souffrances du Christ, vont encore

* Rm 5, 3.5.
7 CE. Mc 8, 35; Lc 9, 24; Jn 12, 25.
6o




"j/,,

plus loin. Dans la lettre aux Colossiens, nous pou-
vons lire une phrase qui constitue comme I'ultime
étape de l'itinéraire spirituel lié a la souffrance.
Saint Paul écrit: « Je trouve ma joie dans les
souffrances que j’endure pour vous, et je com-
pléte en ma chair ce qui manque aux épreuves
du Christ pour son Corps, qui est 'Eglise ».* Et
il interroge les destinataires d’une autre lettre:
« Ne savez-vous pas que vos corps sont des
membres du Christ? ».”

Dans le mystére pascal, le Christ a inauguré
son union avec I’homme dans la communauté de
'Eglise. Le mystere de I'Eglise s’exprime dans
le fait que dés le baptéme, qui configure au Christ,
puis par son Sacrifice — sacramentellement, par
I’Eucharistie —, ’Eglise ne cesse de se construire
spirituellement comme corps du Christ. Dans ce
corps, le Christ veut étre uni a tous les hommes,
et il est uni d’une facon particuliere a ceux qui
souffrent. Les paroles de la lettre aux Colossiens
citées plus haut attestent le caractére exceptionnel
de cette union. Voici en effet que celui qui souffre

" Col 1, 24.
® 1 Co 6, 15.

61




v

en union avec le Christ — comme I’Apotre Paul
endure ses « tribulations » en union avec le
Christ — non seulement puise dans le Christ la
force dont nous avons parlé précédemment mais
aussi « compléte » par sa souflrance « ce qui
manque aux épreuves du Christ ». Dans ce con-
texte évangélique est mise en relief, de facon
particuliere, la vérité sur le caractére créateur de
la souffrance. La souffrance du Christ a créé le
bien de la Rédemption du monde. Ce bien en
lui-méme est inépuisable et infini. Aucun homme
ne pcut lui ajouter quoi que ce soit. Mais en
méme temps, dans le mystére de I'Eglise qui est
son corps, le Christ, en un sens, a ouvert sa
souffrance rédemptrice a toute souffrance de
’homme. Dans la mesure ou I’homme devient
participant des souffrances du Christ — en
quelque lieu du monde et a quelque moment de
I’histoire que ce soit —, il complete a sa facon
la souffrance par laquelle le Christ a opéré la
Rédemption du monde.

Cela veut-il dire que la Rédemption ac-
complie par le Christ n’est pas complete? Non.
Cela signifie seulement que la Rédemption, opérée
par la force de ’amour réparateur, reste constam-




ment ouverte a tout amour qui s’exprime dans
la souffrance humaine. Dans cette dimension
— dans la dimension de 'amour —, la Ré-
demption déja accomplie totalement s’accomplit,
en un sens, constamment. Le Christ a opéré la
Rédemption entierement et jusqu’a la fin; mais
en méme temps il n’y a pas mis un terme: dans
la souffrance rédemptrice par laquelle s’est opérée
la Rédemption du monde, le Christ s’est ouvert
des le début, et il s’ouvre constamment, a toute
souffrance humaine. Oui, cela semble faire partie
‘de lessence méme de la souffrance rédemptrice
du Christ que de tendre 3 étre sans cesse com-
plétée.

C’est donc en ayant une telle ouverture 3
toute souffrance humaine que le Christ a opéré
par sa propre souffrance la Rédemption du monde.
En effet, cette Rédemption, bien qu’accomplie
en toute plénitude par la souffrance du Christ,
vit et se développe en méme temps 4 sa maniere
dans I'histoire de ’homme. Elle vit et se déve-
loppe comme le corps du Christ — I’Eglise —,
et dans cette dimension toute souffrance humaine,
en vertu de 'union dans I’amour avec le Christ,
compléte la souffrance du Christ. Elle la com-

03

4



plete comme UEglise compléte I'ceuvre rédemp-
trice du Christ. Le mystére de I'Eglise — de ce
corps qui compléte aussi en lui-méme le corps
crucifié et ressuscité du Christ — indique ’espace
dans lequel les souffrances humaines complétent
les souffrances du Christ. C’est seulement dans
ce domaine, dans cette dimension de I’Eglise-
corps du Christ se développant continuellement
dans l'espace et dans le temps, que l'on peut
penser a « ce qui manque » aux épreuves du
Christ et que 'on peut en parler. L’Ap6tre, du
reste, le met clairement en relief quand il parle
de compléter « ce qui manque aux épreuves du

Christ pour son corps, qui est I’Eglise ».
L’Eglise, qui puise sans cesse aux sources

infinies de la Rédemption, en introduisant cette
Rédemption dans la vie de ’humanité, esz pré-
cisément la dimension dans laquelle la souffrance
rédemptrice du Christ peut étre constamment
complétée par la souffrance de I’homme. Cela
met en relief la nature a la fois divine et humaine
de I'’Eglise. La souffrance semble relever en
quelque sorte des caractéristiques de cette nature.
Et c’est pourquoi aussi elle a une valeur spéciale
aux yeux de I’Eglise. Elle est un bien, devant

64




lequel I'Eglise s’incline avec vénération, dans
toute la profondeur de sa foi en la Rédemption.
Elle s’incline aussi devant lui dans toute la pro-
fondeur de la foi avec laquelle elle accueille en
elle-méme I’inexprimable mystére du corps du

Christ.
VI

L’EVANGILE DE LA SOUIFFF*NCE

25. Les témoins de la Croix et de la Résur-
tection du Christ ont transmis a I'Eglise et a
Phumanité un Evangile spécifique de la souf-
france. Le Rédempteur lui-méme a écrit cet Evan-
gile avant tout par sa propre souffrance assumée
par amour, afin” que l’homme « ne périsse pas
mais ait la vie éternelle ».* Sa souffrance, avec
la parole vivanite de son enseignement, est deve-
nue une source abondante pour tous les hommes
qui ont pris part aux souffrances de Jésus dans
la premiére génération de ceux qui ont été ses
disciples et qui ont proclamé leur foi en lui, puis
dans les générations qui se sont succédé au cours

des siécles.

“ In 3, 16.
65




Il est réconfortant tout d’abord — et cela
correspond a la vérité évangélique et histo-
rique — de noter qu’auprés du Christ, a la toute
premiere place a c6té de lui et bien en évidence,
se trouve toujours sa tres sainte Mere, car par
toute sa vie elle rend un témoignage exemplaire
a cet Evangile particulier de la souffrance. En
elle, les souffrances innombrables et intenses s’ac-
cumulérent avec une telle cohésion et un tel
enchainement que, tout en montrant sa foi iné-
branlable, elles contribuérent i la rédemption de
tous. En réalité, dés son entretien secret avec
I'ange, elle a pressenti que sa mission de mére
la « lestinait » & partager d’une maniere abso-
lument unique la mission méme de son Fils, et
tres vite elle en a eu la confirmation, que ce
soit par ''s événements qui ont accompagné la
naissance de Jésus a Bethléem, par les paroles
claires du vieillard Syméon lui annongant qu’une
€pée acérée lui transpercerait le cceur, ou par
les angoisses et les privations subies lors de la
fuite précipitée en Egypte 2 cause de la cruelle
décision d’Hérode.

Et apres les vicissitudes de la vie cachée et

publique de son Fils, qu’elle partagea sans aucun
66

‘f‘




doute avec une sensibilité aigué, ce fut encore
sur le Calvaire que la souffrance de Marie, aupres
de celle de Jésus, atteignit un sommet difficile-
ment imaginable du point de vue humain mais,
certes, mystérieux et surnaturellement fécond au
plan du salut universel. Sa montée au Calvaire,
sa « présence » au pied de la Croix avec le dis-
ciple bien-aimé ont été une participation tout
A fait spéciale 2 la mort rédemptrice de son Fils,
de méme que les paroles qu’elle a pu recueillir
de ses levres ont été comme une remise solen-
nelle de cet Evangile particulier, destiné a étre
annoncé 3 toute la communauté des croyants.

Témoin de la passion de son Fils par sa pré-
sence, y participant par sa compassion, Marie la
trés sainte a apporté une contribution singuliere
3 I'Evangile de la souffrance, et elle a réalisé
avant I’heure ce qu’affirmait saint Paul dans les
paroles citées au début de ces pages. Oui, vrai-
ment, 3 des titres tout a fait spéciaux, elle peut
affirmer qu’elle « compléte en sa chair — comme
elle I’a déja fait dans son coeur — ce qui manque
aux épreuves du Christ ».

A la lumidre de I'incomparable exemple du
Christ, qui se refléte avec une évidence singu-

67




liecre dans la vie de sa Mere, I'Evangile de la
souffrance, a travers l’expérience et la parole des
Apbtres, devient source inépuisable pour les gé-
nérations toujours nouvelles qui se relaient au
long de Phistoire de I’Eglise. L’Evangile de la
souffrance, cela veut dire non seulement la pré-
sence de la souffrance dans ’Evangile comme 1'un
des thémes de la Bonne Nouvelle, mais également

la révélation de la force salvifiqgue et du sens
salvifigue de la souffrance dans la mission mes-

sianique du Christ et, ensuite, dans la mission
et la vocation de I’Eglise.

_Le Christ ne cachait pas a ceux qui ’écou-
talent la nécessité de la souffrance. Tres cla1re-
ment, il disait: « Si quelqu’un veut venir a ma
suite..., qu’il se charge de sa croix chaque jour »,'
et a ses disciples il posait des exigences de nature
morale, dont la réalisation est possible seulement
a condition de « se renier soi-méme ».” La route
qui conduit au Royaume des cieux est « étroite
et resserrée » et le Christ 'oppose a la route
« large et spacieuse » qui, elle, « méne 2 la per-
dition ».* Bien des fois, le Christ disait aussi

“Lc9,23.  ecf Lc9 23  ®Cf M7, 1314
68



que ceux qui seraient ses disciples et confesse-
raient la foi auraient 3 subir de nombreuses per-
sécutions, ce qui — on le sait — est arrivé non
seulement dans les premiers siécles de la vie de
Eglise au temps de I’empire romain, mais n’a
cessé de se produire au cours des différentes pé-
riodes de I’histoire, et encore 4 notre époque.
Voici quelques phrases du Christ 4 ce sujet:
« On portera la main sur vous, on vous persé-
cutera, on vous livrera aux synagogues et aux
prisons, on vous traduira devant des rois et des
gouverneurs a cause de mon nom, et cela abou-
tira pour vous au témoignage. Mettez-vous donc
bien dans I’esprit que vous n’avez pas a préparer

d’avance votre défense: car moi je vous don-
nerai un langage et une sagesse, 3 quoi nul de

vos adversaires ne pourra résister ni contredire.
Vous serez liviés méme par vos pére et mére,
vos fréres, vos proches et vos amis; on fera mou-
rir plusieurs d’entre vous, et vous serez hais de
tous @ cause de mon nom. Mais pas un cheveu
de votre téte ne se perdra. C’est par votre cons-
tance que vous sauverez vos vies! »

“ Lc 21, 12-19.




L’Evangile de la souffrance parle d’abord en
diffiérents endroits de la souffrance "« pour le
Christ », « 2 cause du Christ », et cela a travers
les paroles mémes de Jésus ou de ses Apbtres.
Le Maitre ne cache pas i ses disciples et a ceux
qui le suivent la perspective d’une telle souf-
france. Au contraire, il la révéle trés franche-
ment tout en annoncant les forces surnaturelles
qui les accompagneront au milieu des persécu-
tions et des tribulations subies « a cause de son
nom ». Celles-ci seront en méme temps comme
un test particulier de ressemblance au Christ et
d’union avec lui. « Si le monde vous hait, sachez
que moi, il m’a pris en haine avant vous...; mais
parce que vous n’étes pas du monde, puisque mon
choix vous a tirés du monde, pour cette raison,
le monde vous hait... Le serviteur n’est pas plus
grand que son maitre. S’ils m’ont persécuté, vous
aussi, ils vous persécuteront... Mais tout cela, ils
le feront contre vous a cause de mon nom, parce

. . . 4 ’ 8s
qu’ils ne connaissent pas celui qui m’a envoyé ».
« Je vous ai dit ces choses, pour que vous ayez

“ Jn 15, 18-21.
70



la paix en moi. Dans le monde vous aurez 2
souffrir. Mais gardez courage! J’ai vaincu le
‘monde ».* |

Ce premier chapitre de ’Evangile de la souf-
france, qui parle des persécutions, c’est-a-dire des
tribulations a cause du Christ, contient en lui-
méme un appel particulier au courage et a la
force, soutenu par le fait éloquent de la Résur-
rection. Le Christ a vaincu définitivement le
monde par sa Résurrection; toutefois, parce que
sa Résurrection est liée 2 sa passion et 4 sa mort,
il a vaincu en méme temps ce monde par sa souf-
france. Oui, la souffrance a été insérée de facon
partlcuhere dans cette victoire sur le monde, ma-
nifestée dans la Résurrection. Le Christ garde
dans son corps ressuscité les traces des blessures
causées par le supplice de la croix, sur ses mains,
sur ses pieds et dans son coté. Par la Résurrection,
il manifeste la force victorieuse de la souffrance,
il veut enraciner dans le cceur de ceux qu’il a
'~ choisis comme Apbtres, et de ceux qu’il conti-
- nue de choisir et d’envoyer, la conviction que

“ Jn 16, 33,
71




cette force existe. L’Apdtre Paul dira: « Tous
ceux qui veulent vivre dans le Christ avec piété
seront persécutés »."

26.  Si le premier grand chapitre de ’Evangile

de la souffrance est écrit au cours des générations
par ceux qui souffrent des persécutions pour le

Christ, en méme temps que lui un autre grand
chapitre de cet Evangile se déploie tout au long
de l'histoire. Il est écrit par tous ceux qui souf-
frent avec le Christ, en unissant leurs souffrances
humaines a sa souffrance salvifique. En eux s’ac-
complit ce que les premiers témoins de la passion
et de la Résurrection ont dit et ont écrit a propos
de la participation aux souffrances du Christ.
En eux, par conséquent, se réalise I’Evangile de
la souffrance, et en méme temps, d’'une certaine
facon, chacun d’eux continue 2 'écrire; chacun
I’écrit et le proclame au monde, I’annonce a son
propre milieu de vie et 4 ses contemporains.

| [ A travers les siécles et les générations hu-

| maines, on a constaté que dans la souffrance se

*J._ca_cbe une force particuliere qui rapproche inté-

(
7 2Tm 3, 12.

72




/

rieurement '’homme du Christ, une grice spé-
ciale. Clest 2 elle que bien des saints doivent leur
profonde conversion, tels saint Francois d’Assise,
saint Ignace de Loyola, etc. Le fruit de cette
conversion, c’est non seulement le fait que
Thomme découvre le sens salvifique de la souf-
france, mais surtout que, dans la souffrance, il
‘devient un homme totalement nouveau. Il y
trouve comme une nouvelle dimension de toute
sa vie et de sa vocation personnelle. Cette décou-
verte confirme particuliérement la grandeur spi-
 rituelle qui, dans ’homme, dépasse le corps d’une
maniére absolument incomparable. Lorsque le
corps est profondément atteint par la maladie,

‘ redult a 'incapacité, lorsque la personne humaine
| se trouve presque dans I'impossibilité de vivre et

d’agir, la maturité intérieure et la grandeur spi-
‘rituelle deviennent d’autant plus évidentes, et
elles constituent une lecon émouvante pour les
personnes qui jouissent d’une santé normale,
Cette maturité intérieure et cette grandeur
spirituelle dans la souffrance sont certainement
le fruit d’une conversion remarquable et d’une
coopération particuliere a la grice du Rédempteur
crucifié. C'est lui-méme qui agit au vif des souf-

73




¢

frances humaines par son Esprit de vérité, son
Esprit consolateur. C’est lui qui transforme, en
un sens, la substance méme de la vie spirituelle,

‘en donnant a la personne qui souffre une place
a coté de lui. C’est lui — comme Maitre et Guide

intérieur — qui enseigne a ses fréres et A ses
sceurs qui souffrent cet admirable échange, situé
au cceur méme du mystere de la Rédemption. La
souffrance, en soi, c’est éprouver le mal. Mais

le Christ en a fait le fondement le plus solide du
bien définitif, c’est-a-dire du bien du salut éternel.
Par ses souffrances sur la croix, le Christ a atteint
les racines mémes du mal, c’est-a-dire celles du
péché et de la mort. Il a vaincu I'auteur du mal
qu’est Satan, et sa révolte permanente contre le
Créateur. A ses fréres et sceurs souffrants, le
Christ entrouvre et déploie progressivement les
horizons du Royaume de Dieu: un monde con-
verti 2 son Créateur, un monde libéré du péché
et qui se construit sur la puissance salvifique de
amour. Et, lentement mais stirement, le Christ
introduit ’homme qui souffre dans ce monde

'qu est le Royaume du Pére, en un sens a travers

le cceur méme de sa souffrance. La souffrance, en
eflet, ne peut étre transformée par une grace

74



venant du dehors, mais par une grace intérieure.
Le Christ, de par sa propre souffrance salvifique,
se trouve au plus profond de toute souffrance
humaine et peut agir de I'intérieur par la puis-
sance de son Esprit de vérité, de son Esprit
consolateur, :]

Et ce n’est pas tout: le divin Rédempteur
veut pénétrer dans I'dme de toute personne qui
souffre par l'intermédiaire du cceur de sa tres
sainte Mére, prémices et sommet de tous les ra-
chetés. Comme pour prolonger cette maternité
dont il avait recu la vie par I’cuvre du Saint-
Esprit, le Christ, au moment de mourir, a con-
féré 2 Marie toujours Vierge une maternité nou-
velle — spirituelle et universelle — a I'égard de
tous les hommes, afin que chacun, dans le che-
minement de la foi, Lui reste, avec elle, étroi-
tement uni jusqu’a la Croix et que toute souf-
france, régénérée par la force de cette Croix, de
faiblesse de ’homme qu’elle était, devienne puis-
sance de Dieu.

Mais un tel processus intérieur ne se dé-
veloppe pas toujours de la méme manicre. Bien
souvent il commence et il s’établit avec difficulté.
Déja le point de départ est différent: c’est avec

79




d

des dispositions différentes que les hommes
abordent leur souffrance.[ On peut cependant
affirmer d’emblée que chaque personne entre

presque toujours dans la souffrance avec une pro-
testation tout a fait humaine et en se posant la

question: « pourquoi? ». Chacun se demande
quel est le sens de la souffrance et cherche une
réponse a cette question au plan humain. Il
adresse certainement maintes fois cette interro-
gation a Dieu, et il ’adresse aussi au Christ. En
outre, la personne qui souffre ne peut pas ne
point remarquer que celui auquel elle demande
une explication souffre Lui-méme et qu’ll veut
lui répondre de la Croix, du plus profond de sa
propre souffrance. Pourtant, il faut parfois du
temps, et méme beaucoup de temps, pour que
cette réponse commence a étre percue intérieu-
rement. Le Christ, en effet, ne répond ni direc-
tement ni de maniére abstraite 4 cette interro-
gation humaine sur le sens de la souffrance.
L’homme entend sa réponse salvifique au fur et
a mesure qu’il devient participant des souffrances
du Christ.

La réponse qui vient ainsi dans cette partici-
pation, tout au long de la rencontre intérieure

76



/

avec le Maitre, est a son tour quelque chose de
plus que la simple réponse abstraite a la question
sur le sens de la souffrance. Elle est en effet,
_par-dessus_tout, un appel. Elle est une vocation.
Le Christ n’explique pas abstraitement les rai-
sons de la souffrance, mais avant tout il dit:
« Suis-moi »! Viens! Prends part avec ta souf-
france a cette ceuvre de salut du monde qui s’ac-
complit par ma propre souffrance! Par ma Croix!
" Au fur et 2 mesure gue I’homme prend sa croix,

en s’unissant spirituellement 2 la Croix du Christ,
le sens salvifique de la souffrance se manifeste

davantage 4 lui. L’homme ne découvre pas cette
signification au niveau humain, mais au niveau
de la souffrance du Christ. Mais, en méme temps,
de ce plan ou le Christ se situe, ce sens salvifique
de la souffrance descend au niveau de I'homme
et devient en quelque sorte sa réponse person-
nelle. C’est alors que I’homme trouve dans sa
souffrance la paix intérieure et méme la joie

spirituelle.

27.  Cest bien de cette joie que ’Apétre parle
dans sa lettre aux Colossiens: « Je trouve ma

17




A

joie dans les souffrances que j’endure pour
vous »." Surmonter le sentiment de I'inutilité
de la souffrance, impression qui est parfois pro-

fondément enracinée dans la souffrance humaine,

devient une source de joie. Non seulement la

souffrance ronge intérieurement la personne, mais
elle semble faire d’elle un poids pour autrui.
Cette personne se sent condamnée i recevoir
'aide et l’'assistance des autres et, en méme
temps, L lui apparait 4 elleeméme qu’elle est

. inutile. La découverte du sens salvifique de la

souffrance en union avec le Christ transforme
ce sentiment déprimant. La foi dans la partici-
pation aux souffrances du Christ porte en elle-
méme la certitude intérieure que I’homme qui

souffre « compléte ce qui manque aux épreuves
du Christ » et que, dans la perspective spirituelle

de Pceuvre de la Rédemption, il est utile, comme
le Christ, au salut de ses fréres et sceurs. Non
seulement il est utile aux autres, mais, en outre,
il accomplit un service irremplagable. Dans le
Corps du Christ, qui grandit sans cesse a partir
de la Croix du Rédempteur, la souffrance, im-

® Col 1, 24.
78



-
prégnée de l'esprit de sacrifice du Christ, est
précisément, d’une manitre irremplagable, la
médiation et la source des bienfaits indispensables
au salut du monde. Cette souffrance, plus que
tout autre chose, ouvre le chemin 2 la grice qui

—————

transforme les ames. Clest elle, plus que tout
‘autre chose, qui rend présentes dans Ihistoire
de ’humanité les forces de la Rédemption. Dans
ce combat « cosmique » entre les forces spiri-
tuelles du bien et celles du mal, dont parle la
lettre aux Ephésiens,” les souffrances humaines,
unies 2 la souffrance rédemptrice du Christ, cons-
tituent un soutien particulier pour les forces du
bien, en ouvrant la route au triomphe de ces
forces salvifiques.

Clest pourquoi I’Eglise voit dans tous les
fréres et les sceurs souffrants du Christ comme
un sujet multiple de sa force surnaturelle. Que
de fois les pasteurs de I’Eglise ont recours 2
eux, précisément parce qu’ils cherchent prés d’eux
aide et soutien! L’Evangile de la souffrance est
écrit sans cesse, et il s’exprime sans cesse dans

cet étrange paradoxe: les sources de la force di-

® Cf. Ep 6, 12.
79




vine jaillissent vraiment au cceur de la faiblesse
humaine. Ceux qui participent aux souffrances du
Christ conservent dans leurs propres souffrances
une parcelle tout a fait particuliere du trésor in-
fini de la Rédemption du monde, et ils peuvent
‘partager ce trésor avec les autresPlus I’homme
est menacé nar le péché, plus sont lourdes les
structures "+ “rh4 que le monde actuel porte en
lui-méme, et plus est éloquente la souffrance
humaine en elle-méme. Et plus aussi I’Eglise
éprouve le besoin de recourir 3 la valeur des
souftrances humaines pour le salut du monde.

VII

LE BON SAMARITAIN

28. [ A I'rvengile de la souffrance appartient
aussi — et d'une maniére organique — la para-
bole du bon Samaritain. Dans cette parabole, le
Christ a voulu répondre a la question: « Qui est
mon prochain? ».” En effet, des trois passants
sur la route de Jérusalem a Jéricho, au bord de

*» Le 10, 29.

80



4

laquelle un homme dévalisé et blessé par des
brigands gisait 4 terre 2 moitié mort, c’est pré-
cisément le Samaritain qui se montra en vérité
étre le « prochain » de ce malheureux: le « pro-
chain » veut dire également celui qui a accompli
le commandement de I'amour du prochain. Deux

autres voyageurs parcoururent la méme route;
I'un était prétre et l'autre lévite; mais chacun
d’eux, « le vit et passa outre ». Par contre, le
Samaritain « le vit et fut pris de pitié. Il s’ap-
procha, banda ses plaies », puis « le mena a I’h6-
tellerie et prit soin de lui ».” Et, au moment de
son départ, il recommanda soigneusement a I’hé-
telier ’homme qui souffrait et s’engagea a solder
les dépenses nécessaires.

La parabole du bon Samaritain appartient 2
’Evangile de la souffrance. Elle indique, en effet,
quelle doit étre la relation de chacun d’entre nous
avec le prochain en état de souffrance. Il nous est
interdit de « passer outre », avec indifférence,
mais nous devons « nous arréter » aupreés de lui.
._Iif_ bon Samaritain, c’est toute personne qui s'ar-

réte aupres de la souffrance d’'un autre homme,
quelle qu’elle soit. S’arréter ainsi, cela n’est pas

" Lo 10, 33-34.
81




7

faire preuve de curiosité mais de disponibilité.
Celle-ci est comme une certaine disposition in-
térieure du coeur qui s’ouvre et qui est capable
d’émotion. Le bon Samaritain est toute personne
sensible a la souffrance d’autrui, la personne qui
« s’émeut » du malheur de son prochain. Si le
Christ, sachant ce qu’il y a dans ’homme, sou-
ligne cette capacité émotive, c’est qu’il veut en
montrer 'importance dans nos comportements
face a la souffrance des autres. Il importe donc
de développer en soi cette sensibilité du cceur,
qui témoigne de notre compassion pour un Etre

souffrant. Parfois, cette compassion est la seule ou
la principale expression possible de notre amour

et de notre solidarité avec ceux qui souffrent.
Mais le bon Samaritain de la parabole du
Christ ne se contente pas seulement d’émotion
et de compassion. Ces mouvements affectifs de-
viennent pour lui un stimulant qui ’ameéne a
agir concrétement et a porter secours a2 ’homme
blessé. Tout homme qui porte secours a des souf-
frances, de quelque nature qu’elles soient, est
donc un bon Samaritain. Secours efficace, si pos-
sible. Ce faisant, il y met tout son cceur, mais
il n’épargne * non plus les moyens d’ordre

82



s
matérie]l. On peut méme dire qu’il se donne lui- ‘y
méme, qu’il donne son propre « moi » en ouvrant ¥
ce « moi » a un autre. Nous touchons ici un des
points clés de toute I’anthropologie chrétienne.
La personne humaine ne peut « pleipement se
reconnaitre que par le don désintéressé d’elle-
méme ».” Un bon Samaritain, c’est justement
Uhomme capable d’un tel don de soi.

' 29.  En suivant la parabole évangélique, on
pourralt dite que la souffrance, présentant des

y, | visages si divers a travers le monde humain, s’y

A Y

trouve également pour libérer dans I’ homme ses

capacités d’aimer, trés précisément ce don désin-
téressé du propre « moi » au profit d’autrui, de
ceux qui souffrent. Le monde de la souffrance

—— e ——

humaine ne cesse d’ appeler pour ainsi dire, un

—_—

monde autre: celui de 'amour humain; et cet
“amour désintéressé, qui s'éveille dans le cceur

de I’homme et se manifeste dans ses actions, il

——— - — ——

le d01p en un certain sens a la souffrance. L homme

qui est le « prochain » ne peut passer avec in-
différence devant la souffrance des autres] au

" Conc. (EcuM. VAT. 1I, const. past. sur I'Eglise dans le
monde de ce temps Gaudium et spes, n. 24.
83

4




nom de la loi fondamentale de la solidarité hu-
maine; il le peut encore moins au nom de la loi
d’amour du prochain. Il doit « s’arréter », « avoir
pitié », comme le fit le Samaritain de Ja parabole
évangélique. La parabole en elle-méme exprime
une vérité profondément chrétienne, mais en
méme temps une vérité humaine on ne peut plus
universelle. Ce n’est pas sans raison que, méme
dans le langage courant, on appelle ceuvre « de
bon samaritain » toute activité en faveur des
personnes qui souffrent et ont besoin d’aide.
Cette activité a revétu, au cours des siécles,
des formes institutionnelles organisées et dans
son champ d’application elle a suscité les profes-
sions correspondantes. Combien la profession du
médecin, celle de D'infirmiére ou d’autres sem-
blables sont des activités « de bon samaritain »!
Etant donné [linspiration « évangélique » qui
les anime, nous sommes enclins 4 penser dans
ces cas plus a une vocation qu’a une simple pro-
fession. Et les institutions qui, au cours des gé-
nérations, ont accompli un service de « samari-
tain » se sont encore davantage développées et
spécialisées en notre temps. Cela prouve sans
aucun doute que I’homme d’aujourd’hui s’arréte

8.4




avec toujours plus d’attention et de perspicacité

aux souffrances de son prochain, cherche a les
comprendre et 2 les prévenir avec toujours plus

d’application. En ce domaine, ’homme posséde
également une capacité et une spécialisation crois-
santes. En songeant a tout cela, on peut dire que
la parabole du Samaritain de I’Evangile est de-
venue un des éléments essentiels de la culture
morale et de la civilisation universellement hu-
maine. En pensant aussi 4 tous les hommes qui,
par leur science et leurs capacités, rendent de mul-
tiples services au prochain qui souffre, on ne peut
se dispenser de leur adresser des paroles de pro-
fonde reconnaissance.

Ces paroles s’étendent 2 tous ceux qui se dé-
vouent avec désintéressement au service du pro-
chain qui souffre, en s’engageant de leur propre
gré dans des activités secourables « de bon sa-
maritain » et en leur consacrant tout le temps et
toutes les forces dont ils disposent en dehors de
leur travail professionnel. Cette activité sponta-
née « de bon samaritain » ou caritative peut é&tre
appelée activité sociale; elle peut aussi étre définie
comme un apostolat toutes les fois qu’elle est en-
treprise pour des motifs clairement évangéliques,

85




surtout lorsque cela se produit en lien avec
’Eglise ou avec une autre Communauté chré-
tienne. L’activité volontaire « de bon samari-
tain » se réalise dans les milieux adaptés ou a
travers des organisations créées a cet effet. Cette
forme d’action a beaucoup d’importance, surtout
s’il s’agit d’assumer de plus grandes tiches qui
exigent la coopération et 'utilisation de moyens

techniques. Mais [’action individuelle est non
moins précieuse, spécialement de la part des per-

sonnes plus aptes a s’occuper de diverses sortes
de souffrances qui demandent précisément une
aide individuelle, personnelle. Quant a 'aide fa-
miliale, elle désigne soit les actes d’amour du
prochain accomplis au bénéfice des membres de
la méme famille, soit I’entraide entre les familles.

Il est difficile d’énumérer ici tous les genres
et toutes les spheres d’activité « de bon samari-
tain » qui existent dans I'Eglise comme dans la
société. Il faut du moins reconnaitre qu’ils sont
trés nombreux; et on doit s’en réjouir, car grace
a eux, les valeurs morales fondamentales, telles
que la valeur de la solidarité humaine, la valeur
de I’amour chrétien du prochain, forment le cadre
de la vie sociale et des rapports humains et endi-

86




guent a ce plan les formes variées de la haine, de
la violence, de la cruauté, du mépris de ’homme,
ou bien de la simple « insensibilité », autrement
dit de I'indifférence vis-a-vis du prochain et de
ses souffrances.

Ici, on doit souligner l'importance considé-
rable des attitudes qu’il convient d’adopter en
éducation. La famille, I’école et les autres insti-
tutions de formation — ne serait-ce que pour
des raisons humanitaires — doivent ceuvrer avec
persévérance a l’éveil et a ’affinement de cette
sensibilité envers le prochain et sa souffrance,
dont la figure du bon Samaritain de I’Evangile
est devenue le symbole. Evidemment, I’Eglise
doit faire de méme, et si possible approfondir

davantage encore les motivations données par
le Christ dans sa parabole et dans tout ’Evangile.

(L’éloquence de la parabole du bon Samaritain et
de I’Evangile entier se résume avant tout A ceci:
’homme doit se sentir comme appelé a titre vrai-
ment personnel a étre le témoin de ’amour dans
la souffrance.)Les institutions sont trés impor-
tantes et indispensables; cependant aucune insti-
tution ne peut par elle-méme remplacer le cceur
humain, la compassion humaine, I’amour humain,

87




I'initiative humaine, lorsqu’il s’agit d’aller a la
rencontre de la souffrance d’autrui. Ceci vaut pour
les souffrances physiques, mais plus encore pour
les nombreuses souffrances morales, et par-dessus
tout lorsqu’il s’agit de la souftrance de I’dme.

30. La parabole du bon Samaritain, qui — on
’a dit — appartient & I’Evangile de la souf-
france, se retrouve avec lui tout au long de I’his-
toire de I’Eglise et du christianisme, tout au long
de I’histoire de ’homme et de ’humanité. Elle té-
moigne que la révélation par le Christ du sens
salvifique de la souffrance ne s’identifie nullement
a une attitude de passivité. C'est tout le contraire.
L’Evangile est la négation de la passivité en face
de la souffrance. Le Christ lui-méme, en ce do-
maine, est essentiellement actif. Et ainsi il réalise
le programme messianique de sa mission confor-
mément aux paroles du prophéte: « L’Esprit du
Seigneur est sur moi, parce qu’il m’a consacré par
I’onction, pour porter la bonne nouvelle aux pau-
vres. Il m’a envoyé annoncer aux captifs la déli-

vrance et aux aveugles le retour 2 la vue, renvoyer
en liberté les opprimés, proclamer une année de

grice du Seigneur ».* Le Christ accomplit de

® Lc 4, 18-19; of. Is 61, 1-2.
88



maniére surabondante ce programme messianique
de sa mission: il passe « en faisant le bien »,*
et le bien résultant de ses ceuvres a pris du relief
surtout au plan de la souffrance humaine. La
parabole du bon Samaritain est en harmonie pro-
fonde avec le comportement du Christ lui-méme.

Cette parabole entrera, enfin, quant a4 son
contenu essentiel, dans le discours bouleversant
du jugement dernier, rapporté par Matthieu dans
son Evangile: « Venez les bénis de mon Pere,
recevez en héritage le Royaume qui vous a été
préparé depuis la fondation du monde. Car j’ai
eu faim et vous m’avez donné a manger, j’al eu
soif et vous m’avez donné a boire, j’étais un
étranger et vous m’avez accueilli, nu et vous
m’avez vétu, malade et vous m’avez visité, pri-
sonnier et vous étes venu me voir ».” Aux justes
qui demandent quand il leur est arrivé de faire
tout cela pour lui, le Fils de 'homme répondra:
« En vérité, je vous le dis, dans la mesure ou
vous l'avez fait a l'un de ces plus petits de mes
fréres, c’est @ moi que vous 'aver fait »> Le

# Ac 10, 38,
5 Mt 25, 34-36.
% Mt 25, 40.

89




jugement inverse tombera sur ceux qui se sont
comportés autrement: « En vérité, je vous le dis,

dans la mesure ou vous ne l’avez pas fait a I'un
de ces plus petits, a mol non plus vous ne I'avez
pas fait ».”

[On pourrait assurément allonger la liste des
souffrances qui ont suscité I’émotion humaine, la
compassion, la prise en charge, ou bien ne les
ont point provoquées. La premiere et la seconde
déclarations du Christ & propos du jugement
dernier indiquent sans équivoque possible com-
bien est essentiel, dans la perspective de la vie
éternelle 2 laquelle tout homme est appel¢, le fait
de « s’arréter », 3-'exemple du bon Samaritain,
pres de la souffrance de son prochain, d’avoir
pitié d’elle, et enfin de la soulager. Dans le pro-
gramme messianique du Christ, qui est le pro-
gramme du Royaume de Dieu, la souffrance est
présente dans le monde pour libérer 'amour,

pour faire naitre des ceuvres d’amour 3 Pégard
du prochain, pour transformer toute la civilisa-
tion humaine en « civilisation de 'amour ».[Dans

cet amour, le sens salvifique de la souffrance se

réalise 4 fond et atteint sa dimension définitive.

7 Mt 25, 45.

0o




Les paroles du Christ a4 propos du jugement
dernier permettent de comprendre cela avec toute
la simplicité et la clarté évangéliques.

[ Ces paroles sur ’amour, sur les actions cha-
ritables liées a la souffrance humaine, nous per-
mettent encore une fois de découvrir, a la base

de toutes les souffrances bumaines, la souffrance
‘rédemptrice du Christ. Le Christ dit: « Clest a

‘moi que vous l'avez fait ». Il est bien celui qu1
en chacun, expérimente I’amour. C’est bien lui
qui recoit une aide, lorsque celle-ci est apportée
3 toute souffrance sans exception. C’est bien lui
qui est présent dans telle ou telle personne qui

souﬁre puisque sa souffrance salvifique a été
ouverte une fois pour toutes a toute souﬁrance

—

_appeles une fois pour toutes 2 devemr part1c1-

S ——

pants « des souffrances du Christ ».” De méme

tous ont été appelés a « compléter » par leur
_propre souffrance « ce qui manque aux épreuves
du Christ ».” En méme temps le Christ a enseigné

3 Phomme & faire du bien par la souffrance et

m———

a fazre du bien a celui qui souffre. Sous ce double

— e

aspect, il a révélé le sens profond de Ia souﬁrance ]

% 1P4, 13.
» Col 1, 24. 91

[ S—



VIII

CONCLUSION

31. Tel est le sens, véritablement surnaturel
et en méme temps humain, de la souffrance. 1l
est surnaturel, parce qu’il s’enracine dans le divin
mystére de la Rédemption du monde, et il est
d’autre part profondément humain, parce qu’en
lui ’homme se reconnait lui-méme dans son
‘humanité, sa dignité et sa mission propre.

La souffrance, c’est bien certain, fait partie

_du mystere de ’homme. Peut-étre n’est-elle pas,
autant que ce dernier, enveloppée de ce mystére

particulierement impénétrable. Le Concile Va-
tican II a exprimé cette vérité que « en réalité,
le mystére de ’homme ne s’éclaire vraiment que
dans le mystére du Verbe incarné. En effet...,
nouvel Adam, le Christ, dans la révélation méme
du mystére du Pére et de son amour, manifeste
pleinement I’bomme a lui-méme et lui découvre
la grandeur de sa vocation ».'” Si ce texte se

'® Conc. (Ecum. VAT. II, const. past. sur I'Eglise dans le
monde de ce temps Gaudium et spes, n. 22.

02




rapporte a tout ce qui touche au mystere de
I’homme, il concerne certainement et de maniére
particuliere la souffrance humaine. Sur ce point
précis, « manifester '’homme a lui-méme et lui
découvrir la grandeur de sa vocation » est parti-
culierement indispensable. 1l arrive aussi — |’ex-
périence le prouve — que cela s’avere tout a fait
dramatique. Par contre, lorsque c’est totalement
réalisé et que la vie humaine en est éclairée, c’est
évidemment tres heureux. « Par le Christ et dans
le Christ = eclalre 1’énigme de la douleur et de
la mort »."

Nous terminons ces considérations sur Ia
souffrance en cette année ou I’Eglise vit le Jubilé
extraordinaire lié 4 I’anniversaire de la Ré-
demption,

Le mystere de la Rédemption du monde est
étonnamment enraciné dans la souffrance, et en
retour celle-ci trouve en ce mystére sa référence

supréme et la plus certaine.
Nous désirons vivre cette Année de la Ré-

demption en union étroite avec tous ceux qui
soufrent. Il est donc nécessaire qu’au pied de la

" 1bid.




Croix du Calvaire se rassemblent en esprit tous
ceux qui souffrent et qui croient au Christ, en
particulier ceux qui souffrent a cause de leur foi
en lui, crucifié et ressuscité, afin que I’oblation
de leurs souffrances hate la réalisation de la priere
du Sauveur lui-méme pour 'unité de tous.'? Que
se rassemblent 1a aussi les hommes de bonne vo-
lonté, car sur la Croix se tient le « Rédempteur
de I’homme », 'Homme de douleur qui a assumé
en lui les souffrances physiques et morales des
hommes de tous les temps, afin qu’ils puissent
trouver dans l'amour le sens salvifique de leurs
souffrances et des réponses fondées 2 toutes leurs

interrogations.

Avec Marie, Mére du Christ, qui se tenait au
pied de la Croix," nous nous arrétons pres de
toutes les croix de ’homme d’aujourd’hui.

Nous invoquons tous les saints qui au cours
des siecles ont participé spécialement aux souf-

frances du Christ. Nous leur demandons de nous
soutenir.

Et nous demandons 4 vous tous qui souffrez
de nous aider. A vous précisément qui étes

w Cf Jn 17, 11. 21-22.
% Cf. In 19, 25.

94




faibles, nous demandons de devenir une source
de force pour I’Eglise et pour ’humanité. Dans

le terrible combat entre les forces du bien et du
mal dont le monde contemporain nous offre le

spectacle, que votre souffrance unie a la Croix

du Christ soit victorieuse!
A tous, Fréres et Sceurs trés chers, j’adresse

ma Bénédiction Apostolique.
Donné a Rome, prés de Saint-Pierre, en la

célébration liturgique de Notre-Dame de Lourdes,
le 11 février 1984, en la sixiéme année de mon

pontificat.

jo—nw N

993



- —

A nos bureaux

- Catéchese de la souffrance |
Discours prononcés par le Saint-Pere lors des cinq premidres
audiences générales qui ont suivi I'attentat du 13 mai 1981.
1br. 15x22-40p.

+ Le monde de la souffrance (Dolentium Hominum)
Lettre apostolique, 1985.




[

L A
AR





{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }

