APOTRE DU FOYER
7, rue Barra - ST-ETIENNE

LIVERSAIN PERE ET FILS IMPRIMEURS - SAINT-ETIENNE




LES PLUS BEAUX TEXTES DE
SAINT ALPHONSE

—— e ——

LE

CRAND MOYEN
DE LA

PRIERE

Traduction du R.P. LUPI, c. ss. r.




Permis d'imprimer

Champagne-au-Mont d'Or, 9 Avril 1986
G. DARLIX, c. ss. r.

sup. prowv.

Imprimatur
Saint-Etienne, le 9 Avril 1986
DIEGO MARTINEZ
délégué par |'Ordinaire
du diocese de Saint-Etienne



&
= 5859

161

LB
GRAND MOYEN
DE LA

PRIERE

Traduction du R.P. LUPI. c. ss. r.




PREFACE DU TRADUCTEUR

Le ““Grand Moyen de la Priere” est un des
ouvrages les plus célebres de Saint Alphonse.
Une sentence lapidaire le résume, elle est dans
toutes les mémoires, elle retentit dans toutes les
chaires : Celui qui prie se sauve certainement,
celui qui ne prie pas se damne certainement.

La priere est la clef de voiite du systeme
ascétique et apostolique de notre Docteur trés
zélé, la fléche qui s’élance vers le ciel et domine
tout I'édifice de sa théologie sur la grace.

Aprés deux siécles de luttes passionnées entre
théologiens au sujet de la grdce, Alphonse vient
mettre en lumiére les éléments certains, indis-
pensables au salut des dmes et que les contro-
verses risquent de jeter dans I'ombre. Il vient
donner la réplique la plus décisive au Jansé-
nisme, relever le courage et l'espérance des
dmes abattues et désespérées par les sombres
théories de cette lugubre hérésie.

Dieu veut efficacement le salut de tous les
hommes, proclame notre grand Docteur. A tous




sl i

sans exception, la Rédemption ouvre ses tré-
sors. Tous les hommes regoivent des grdces suf-
fisantes pour réaliser effectivement leur salut,
s'ils le veulent. Parmi ces grdces suffisantes, il
en est une de facile emploi, a la portée des
peécheurs les plus eloignés de Dieu, a la portée
des dmes les plus en danger de se perdre: la
grdce de la priére. Par la priéere nous pouvons et
nous devons obtenir de Dieu les secours les plus
efficaces, et ainsi nous soustraire aux plus
grands périls, nous sortir des situations les plus
désespérées, remporter les victoires les plus
signalées, étre, en un mot, a la hauteur de tous
nos devoirs et méme étre capables des plus diffi-
ciles héroismes. La priére persévérante forgera
les anneaux de cette chaine bénie : la persévé-
rance finale, et nous reliera au ciel.

Pour faciliter la priére, rendre notre confiance
plus douce et plus spontanée, Dieu nous a donné
la Sainte Vierge pour Mére. Ainsi “‘Les Gloires
de Marie” cet hymne a la Reine de Miséricorde,
a la Médiatrice des grices, continuent et aché-
vent l'exposé de la consolante doctrine du
“Grand Moyen de la Priere” .

Un préjugé actuel tend a montrer Saint
Alphonse, lui, suscité par Dieu pour terrasser le
Jansénisme, comme un auteur Irop sévere et
décourageant. Oui, Alphonse nous met bien en

Jace de nos destinées éternelles, de nos inéluc-
tables responsabilités ; il ne cache pas les ris-
ques terribles courus par les chrétiens négli-




i ol e

gents. Mais ayant éveillé la foi en I'au-dela et la
préoccupation du salut éternel, il nous montre le
ciel accessible et sa conquéte facile, moyennant
la priere. Combien se rejetient vers une fausse
idée de la bonté et de la miséricorde de Dieu
pour se dispenser d'agir et de lutter, précisé-
ment parce qu’ils désesperent de jamais parve-
nir a surmonter leurs passions et accomplir
leurs devoirs ! Notre Docteur trés zélé, en rap-
pelant la puissance de la priere, arme invinci-
ble du chrétien, se révéle un animateur merveil-
leux, un foyer d’'énergie.

L’ouvrage de Saint Alphonse se compose de
deux parties. Dans la premiére, davantage
accessible au grand public, aprés avoir exposé
la nécessité et I'efficacité de la priere, il en
détaille les conditions et les qualités. Nous ins-
pirant de I'exemple donné par ['auteur lui-
méme, dans une édition parue a Naples, nous
nous contentons de publier cette premiere par-
tie de I'ouvrage. Saint Alphonse dans une lettre
a Remondini, constate que son livre ainsi pré-
senté est a la portée de tous. 1l le sera égale-
ment, espérons-le, grdce a notre traduction
pour nos contemporains.

Saint Alphonse aurait voulu étre assez riche
pour imprimer autant d'exemplaires de son
livre sur la priére qu’il y avait de chrétiens dans
le monde. Souhaitons une trés large diffusion d
son livre préféré. Que partout relentisse son
message de priére, écho de celui du Sauveur:




-

“I] faut toujours prier sans se lasser jamais.”
“Celui qui prie se sauve certainement.
Celui qui ne prie pas se damne certainement.”

Marseille, le 15 mai 1944




AU VERBE INCARNE JESUS-CHRIST

BIEN-AIME DU PERE ETERNEL,

BENI DU SEIGNEUR,

AUTEUR DE LA VIE,

ROI DE GLOIRE,

SAUVEUR DU MONDE,

ATTENTE DES NATIONS,

DESIR DES COLLINES ETERNELLES,
PAIN CELESTE,

JUGE UNIVERSEL,

MEDIATEUR ENTRE DIEU ET LES HOMMES,
MAITRE DES VERTUS,
AGNEAU SANS TACHE,

HOMME DES DOULEURS,

PRETRE ETERNEL ET VICTIME D’AMOUR,
ESPERANCE DES PECHEURS,

SOURCE DES GRACES,

BON PASTEUR,

PLEIN D’AMOUR POUR LES AMES.

Alphonse, pécheur,
consacre cet ouvrage




DEDICACE A JESUS ET A MARIE

O Verbe Incarné. Vous avez donné votre
sang et votre vie, pour conférer a nos
priéres, selon votre promesse, une valeur
capable d’obtenir tout ce qu’elles implo-
rent. Et nous, grand Dieu! nous sommes
négligents pour notre salut au point de ne
pas vouloir demander les graces requises
pour nous sauver. Vous, avec ce moyen de
la priére, Vous nous avez remis la clef de
tous nos divins trésors, et nous, en ne
priant pas, nous nous obstinons a rester
dans notre misére. Ah! Seigneur, éclairez-
nous et faites-nous connaitre le pouvoir
aupres de votre Pére, des requétes adres-
sées en votre nom et par vos mérites.

Je Vous dédie mon petit livre. Daignez le
bénir. Accordez a tous ceux quil’auronten
mains la volonté de toujours prier. Qu'ils
s’efforcent d’enflammer aussi les autres du
désir de mettre a profit ce grand moyen de
salut.

A Vous aussi, je recommande cet humble
Ouvrage, auguste Mére de Dieu, Marie.
Favorisez-le, en obtenant a tous ses lec-




— 8 —

teurs, l'esprit de priere et de constant
recours, en tous leurs besoins, a votre
divin Fils, et a Vous, dispensatrice des
graces et mere de miséricorde! Vous ne
savez renvoyer mécontent qui se recom-
mande a Vous... Vous étes la Vierge puis-
sante qui obtient de Dieu tout ce qu’elle
sollicite en faveur de ses serviteurs.




INTRODUCTION NECESSAIRE A LIRE

1°) J’ai fait paraitre divers ouvrages de spi-
ritualité. Mais j’estime n’avoir rien composé
de plus utile que ce petit livre ou je parle de la
priére, indispensable et sir moyen d’obtenir le
salut éternel et les graces requises a cet effet.

Je n’en ai pas la possibilité, mais si je le
pouvais, je voudrais imprimer autant
d’exemplaires de ce petit livre qu’il se trouve
de fidéles vivants sur terre et les distribuer a
chacun d’eux, afin que chacun comprit la
nécessité ou nous sommes tous de prier pour
nous sauver.

2°) Je dis cela, car d’une part, je vois cette
absolue nécessité de la priére si fort inculquée
par la sainte Ecriture tout entiére et par tous
les saints Péres. D’autre part, je vois les chré-
tiens peu attentifs a utiliser ce grand moyen de
salut. Ce qui m’afflige le plus c’est de consta-
ter que les prédicateurs et les confesseurs sont
peu préoccupés d’en parler a leurs auditeurs et
a leurs pénitents. Les livres de spiritualité
répandus aujourd’hui parmi les fidéles, eux
non plus, n’en parlent pas suffisamment.




== T =

Cependant tous les prédicateurs et confes-
seurs, tous les livres ne devraient rien insinuer
avec plus d’insistance et de chaleur que I’obli-
gation de prier. Ils inculquent, sans doute, aux
ames de nombreuses et excellentes méthodes
pour conserver en soi la grace de Dieu, telle 1a
fuite des occasions, la fréquentation des
sacrements, la résistance aux tentations, 1’au-
dition de la parole de Dieu, la méditation des
vérités ¢ternelles... et choses semblables, toutes
fort utiles, on ne le nie point.

Mais, je le demande, a quoi servent les ser-
mons, les méditations et tous les autres moyens
indiqués par les maitres en spiritualité, sans /la
priere, quand le Seigneur a déclaré ne vouloir
octroyer les graces sinon a qui prie : ‘““Deman-
dezet vousrecevrez’. (Jean, XVI, 24.) Sans la
priére, selon la Providence ordinaire, reste-
ront inutiles toutes nos méditations, toutes
nos résolutions et toutes nos promesses. Si
nous ne prions pas, nous serons toujours infi-
déles a toutes les lumiéres regues de Dieu et a
tous les engagements pris.

La raison en est que, pour faire actuelle-
ment le bien, vaincre les tentations, pratiquer
la vertu, en somme pour observer entierement
les divins préceptes, sont insuffisantes les
lumiéres regues, nos propres considérations et
nos résolutions. Il y faut de plus le secours
actuel de Dicu. Or le Seigneur n'accorde ce
sccours actuel comme nous le verrons cl-apres




—_ 11 —

- qu’a celui qui prie et prie avec persévérance.
Les lumiéres regues, les considérations et les
résolutions formées par nous servent a ceci : a
nous faire actuellement prier dans les tenta-
tions et dans les périls de transgresser la loi de
Dieu. Avec la priére nous obtenons le secours
divin qui, a son tour, nous préserve du péché.
Mais st alors nous ne prions pas, nous sommes
perdus.

3°) J’a1 voulu, cher lecteur, faire précéder,
par I’exposé de mon sentiment, tout ce que
j’écriral dans la suite, afin que vous remerciez
le Seigneur qui, par I'intermédiaire de mon
petit livre, vous accorde la grace de prier avec
une conviction plus profonde sur I'impor-
tance de ce grand moyen. En effet, tous ceux
— nous parlons des adultes — qui se sauvent
ordinairement se sauvent par cet unique
moyen. C’est pourquoi, dis-je, remerciez-en
Dieu. Car elle est bien grande sa miséricorde
envers les Ames auxquelles il départit lumiére
et grice pour prier.

Et vous, mon frére bien-aimé, je espére,
apres avoir parcouru ce court traité, vous ne
manquerez plus de recourir a Dieu chaque
fois que vous serez tenté de 'offenser. Et si
Jamais vous vous sentez la conscience chargée
de nombreux péchés, vous en reconnaitrez la
cause dans votre négligence a prier et a cher-
cher, auprés de Dieu, le secours pour résister
aux tentations qui vous ont assailli.




e P 2

Je vous engage doncalelire et le relire avec
toute votre attention, non parce qu'il est le
produit de mon esprit, mais un moyen offert
par Dieu enfaveur de Votre salut éternel. Dieu
vous donne la un gage particulier de sa
volonte de vous sauver. L’ayant lu, faites
votre possible pour en amener d’autres a le
lire, amis ou gens de votre pays, avec qui vous
converserez.

Commengons donc, au nom du Seigneur.

NOTIONS PRELIMINAIRES

4°) L’ Apotre écrivait a Timothée : **Je vous
conjure donc d’avoir soin surtout que I’on
fasse des obsécrations, des prieres, des
demandes et des actions de graces’ (I. Tim.,
II, I.) Le Docteur angélique, saint Thomas,
explique que la priere est une €lévation de
I’ame vers Dieu. La demande est a proprement
parler la priere ; elle s’appelle ainsi quand elle
a pour objet des choses déterminées. Sont-
elles indéterminées, comme dans I'invocation
“Seigneur, venez a mon aide” (Ps., 69, I), la
priere se nomme une supplication. L' obsécra-
tion est une pieuse adjuration ou instance
pour implorer la griace, comme dans ces
paroles “Par votre Croix et votre Passion,
délivrez-nous, Seigneur!” Enfin, l'action de




S 5 -

graces est le remerciement pour les bienfaits
recus. ‘‘Par lui, dit saint Thomas, nous meéri-
tons d’en recevoir de plus grands™.

La priére, dans son acception spéciale,
d’apres ce saint Docteur, signifie le recours a
Dieu, mais dans son acception générale, elle
contient les autres parties mentionnées plus
haut. Et telle nous I’entendrons, I'appelant
désormais du nom d’oraison ou de priere.

Pour nous attacher a ce grand moyen de
salut : la priére, il nous faut donc considérer a
quel point elle nous est nécessaire et quelle est
son efficacité pour nous obtenir toutes les
graces par nous attendues de Dieu, s1 nous
savons les demander comme de juste.







PREMIERE PARTIE

Nécessite, Efficacité de la Priere




CHAPITRE PREMIER

NECESSITE DE LA PRIERE

§ 1

LA PRIERE, NECESSAIRE AU SALUT, DE
NECESSITE DE PRECEPTE ET DE MOYEN.

1°) Les Pélagiens - c’était une de leurs
erreurs - prétendaient que la priére n’était pas
necessaire pour parvenir au salut. Au dire de
I'tmpie Pélage, leur maitre, ’homme se perd
seulement par la négligence a s’instruire des
vErités nécessaires a connaitre. Mais, chose
étonnante, écrivait saint Augustin, Pélage
voulait traiter de n’importe quoi, sauf de la
priere, cet unique moyen, comme pensait et
enseignait le saint Docteur, d’acquérir la
science des saints, selon cet avis de saint Jac-
ques “*Sil’'un de vous manque de sagesse, qu’ll
la demande a Dieu qui donne a tous large-
ment et sans faire de reproches”. (Jacques
]

2°) Bien clairs sont les textes de I'Ecriture
qui nous font voir la nécessité ol nous
sommes de prier si nous voulons nous sauver.
M faur toujours prier sans se lasser’’ (Luc,




-

XVIII, 1), “Veillez et priez pour ne pas entrer
en tentation”’ (Math, XXVII, 41), “Demande:z
et vous recevrez”’ (Math. VII, 7). Ces paroles
il faut.... priez... demandez... suivant |’opinion
commune des théologiens, signifient et im-
pliquent précepte et nécessite.

Wicleff soutenait que ces textes s’enten-
daient non de la priére, mais seulement de la
nécessité des bonnes ceuvres. De la sorte, a son
sens, prier n’était pas autre chose que bien
agir. En quoi il faisait drreur, erreur expres-
sément condamnée par I’Eglise. D’ou le savant
Lessius écrivait : ““On ne peut nier, sans erreur
dans la foi, que la priére soit nécessaire aux
adultes pour le salut. Car il ressort que la
priére est 'unique moyen d’obtenir les secours
nécessaires au salut”.

3°) La raison en est claire. Sans le secours
de la grace, nous ne pouvons faire aucun bien.
“Sans moi, vous ne pouvez rien faire’’ (Jean,
XV, 5). Ausujet de ces paroles, saint Augustin
observe que Jésus Christ ne dit pas: Vous ne
pouvez rien achever, mais rien faire. Par la,
notre Sauveur nous donne a entendre que,
sans la grice, nous ne pouvons pas méme
commencer a faire le bien. Il y a plus. De
nous-mémes, écrivait I’Apotre, nous ne pou-
vons concevolr le désir de le taire. **De nous-
mémes, nous sommes incapables méme d’'une
bonne pensée. Toute notre capacité nous vient
de Dieu’”’ (2 Corinth. I11, §). Sidonc il nous est




S - -

méme 1mpossible de penser au bien, encore
moins nous sera-t-il possible de le désirer. De
nombreux passages de la Sainte Ecriture nous
expriment la méme veérité. “C'est Dieu qui
opere tout en tout’”’ (1 Corinth. XII. 6), “Je
ferai en sorte que vous marchiez dans la voie de
mes préceptes et que vous gardiez et accomplis-
siez mes ordonnances” (Ezech. XXXVI, 27).
De la sorte, comme dit le deuxiéme Concile
d’Orange, ““Nous ne faisons aucun bien, hors
celul que Dieu, par sa grace, nous fait accom-
plir”. Aussi le Concile de Trente a-t-il déclaré
*“S1 quelqu’un dit que sans étre prévenu par
I'inspiration du Saint-Esprit et sans son
secours, I’homme peut croire, espérer, aimer
ou se repentir comme 1l doit, pour que lui soit
conférée la grace de la justification, qu’il soit
anatheme”.

4°) L’auteur de I’Oeuvre Imparfaite, parlant
des animaux, nous dit : “‘LLe Seigneur a fourni
aux animaux de quoi préserver leur existence :
aux uns la course, aux autres les griffes ou les
ailes. Mais I’homme a été formé de telle sorte
que Dieu, lui seul, fit toute sa force. L’homme
est donc totalement impuissant a se procurer,
de lui-méme, son salut, Dieu le voulant ainsi
tout ce qu’il a et peut avoir, 1l doit tout rece-
voir du secours de la grace’.

5°) Or, ce secours, la grace, le Seigneur,
selon le cours ordinaire de sa Providence, ne
I’accorde qu’a celui qui prie, suivant la célebre




s 0 ==

sentence de Gennade ““Nous le croyons, per-
sonne ne se dirige vers le salut éternel, sans
une invitation divine, Personne, étant appelé¢,
n’opére son salut sans le secours de Dieu.
Personne, s’il ne prie, ne mérite ce secours’

Voicidonc posé d’une part : sans le secours
de la grace, nous ne pouvons rien; et d’a.utr_e
part : un tel secours Dieu ne le donne ordinai-
rement qu’a celur qui prie. Qui ne voit s’en
dégager la conséquence : la priére est absolu-
ment nécessaire a notre salut.

Les premicres graces, 1l est vrai, comme la
vocation a la foi ou a la pénitence, nous par-
viennent sans aucune coopération de notre
part. “Dieu les donne, dit saint Augustin,
méme a ceux qul ne prient pas.”” Néanmoins le
saint Docteur tient pour certain que les autres
graces, et spécialement le don de la persévé-
rance, sont accordées seulement a celui qui
prie.

6°) De 14, les théologiens, avec saint Basile,
saint Jean Chrysostome, Clément d’Alexan-
drie et autres, avec ce méme saint Augustin
enselgnent communément que la priére est
nécessaire aux adultes, non seulement de
nécessité de précepte, comme nous ’avons vu,
mais encore de nécessité de moyen. Cela
revient a dire que, selon la Providence ordi-
naire, il est impossible a un fidéle de se sauver
Sans se recommander a Dieu, lui demandant
les graces indispensables au salut.




— 90 —

Saint Thomas enseigne la méme chose en
ces termes ‘‘Apres le baptéme une continuelle
priere est nécessaire a ’homme pour entrer au
ciel. Le baptéme, 1l est vrai, nous remet nos
péchés ; mais il nous reste a vaincre le foyer du
péché, quinous attaque au dedans et le monde
et le démon qui nous attaquent au dehors’’.
La raison donc, qui, selon le Docteur angéli-
que, nous rend certains de la nécessité pour
nous de la priere, tient en deux mots: pour
nous sauver, nous devons combattre et vain-
cre. “"Celui qui lutte dans I'aréne ne sera pas
couronné a moins d’avoir lutté selon les régles”
(IT Tim., II, 5). Par contre, sans le secours
divin, nous sommes incapables de résister aux
forces d’ennemis si nombreux et si puissants.
Donc, sans priere, pas de salut.

7°) Qu’ensuite la priere soit I’'unique moyen
ordinaire pour obtenir les dons de Dieu, le
meéme Docteur le confirme plus distinctement
en un autre endroit. “Toutes les graces, dit-il,
que le Seigneur, dans ses décrets éternels, a
déterminé de nous accorder, il ne veut nous les
donner par d’autre moyen que la priere”.
Saint Grégoire écrit de méme : ““Les hommes,
en demandant, méritent de recevoir ce que
Dieu, avant les siécles, a résolu de leur don-
ner”’. ““Non pas, ajoute saint Thomas, que
prier soit requis pour que Dieu connaisse nos
besoins, mais pour que nous entendions,
nous, la nécessité ou nous sommes de recourir



e, B =

4 Dieu afin de recevoir les secours utiles au
salut et, par la, le reconnaitre pour unique
auteur de tout bien”. Ainsi donc, comme le
Seigneur a établi que nous soyons pourvus de
pain en semant le blé et de vin en plantant la
vigne, de méme il a voulu que nous recevions
les graces nécessaires au salut, au moyen de la
priere ; 1l nous dit: “Demandez et il vous sera
donné: cherchez et vous trouverez’' (Math.,
VII, 7.) ' _

8°) En définitive, nous ne sommes rien
d’autre, que de pauvres mendiants, avec pour
unique avoir, ce que Dieu nous donne en
aumone. ‘‘Je suis mendiant et indigent”
(Psaume XXXIX, 18). Le Seigneur, dit saint
Augustin, désire et veut certes nous dispenser
ses graces, mais seulement a qui les demande.
Dieu le déclare en ces termes : ‘“‘Demandez et
il vous sera donné”’. “Donc, conclut sainte
Thérése, qui ne demande pas, ne regoit pas.”
Comme les sucs de la terre sont indispensables
pour que les plantes poussent et ne se desse-
chent point, ainsi, explique saint Jean Chri-
sostome, la priere est de rigueur pour notre
salut.

Et un autre endroit, le méme saint, nous dit
que, comme I’Ame donne la vie au corps ainsi
la priere maintient I’Ame en vie. “‘Le corps
sans I’ame ne peut vivre, ainsi I’ame sans
priere est morte et répand une odeur cadavé-
rique’. Il dit “‘répand une odeur cadavéri-




— 29

que”’, en effet, celur qui néglige de se recom-
mander a Dieu ne tarde pas a étre infecté de
péchés.

La priere est encore appelée nourriture de
I’ame, car “s1le corps ne peut se soutenir sans
nourriture, I’ame, sans la priére, dit saint
Augustin, ne peut se conserver en vie’’.

Toutes ces comparaisons employées par les
saints Peres soulignent I’absolue nécessité
pour tous de prier pour aboutir au salut.

§ 2

SANS LA PRIERE, IMPOSSIBLE DE RESISTER
AUX TENTATIONS ET DE PRATIQUER LES
COMMANDEMENTS.

9°) La priére est I’arme la plus indispensa-
ble pour nous défendre contre nos ennemis.
Qui ne I'utilise pas, affirme saint Thomas, est
perdu. Ce saint n’en doute pas. Adam tomba
précisément faute de s’étre recommandé a
Dieu, lors de sa tentation. Saint Gélase a écrit
la méme chose, parlant des anges rebelles.
“Recevant en vain la grace divine, ils ne surent
s’y maintenir, faute de priére”’.

Selon la remarque de saint Charles Borro-
mée, dans une lettre pastorale, entre tous les



—_ 93 —

moyens que Jésus Christ, nous a recomman-
dés dans I'Evangile, il a donné le premier rang
3 la priere. Il a voulu que son Eglise, sa reli-
gion se distinguat des autres sectes, en s’appe-
lant par excellence la maison de la priere..“Ma
maison s'appellera la maison de la priere”
(Math., XXI, 13). Et le saint de conclure dans
sa lettre: “‘La priere est le commencement, le
progrés et le couronnement de toutes les
vertus’’.

Ainsi, dans les ténébres, dans les miseres,
dans les dangers ou nous nous trouvons, plus
d’autre recours pour fonder notre espoir que
de lever les yeux vers Dieu et, par la priere,
implorer notre salut de sa miséricorde. “*Ne
sachant plus quel parti prendre, disait le ro1
Josaphat, il nous reste seulement a diriger vers
vous nos regards.”” (11, Par., XX, 12.) David
disait de méme, lui aussi ne découvrant d’au-
tre moyen pour éviter d’étre la proie de ses
ennemis que de supplier continuellement le
Seigneur de le délivrer de leurs embuches.
“Mes veux, toujours vers le Seigneur, car lui-
méme, du piége arrachera mes pieds’. (Psaume
XXIV, 15). Aussi ne faisait-il rien d’autre que
prier et dire a Dieu: ‘““Regardez-moi, ayez
pitié de moi, car je suls pauvre et délaisse’’.
“J'ai crié vers vous, sauvez-moi, afin que je
garde vos commandements.” (Psaume
CXVIII, 146.) Seigneur, dirigez vers mo1 VOS
yeux, ayez piti¢ de moi et sauvez-moil car )e




— 24 —

suis impuissant et, hors vous, je n’ai aucun
secours a attendre.

10°) Et de fait, surtout aprés que le péché
d’Adam, notre premier pére, nous a rendus sj
faibles et si infirmes, comment pourrions-
nous résister a la puissance de nos ennemis et
observer les préceptes divins, si nous n’avions
pas dans la priere le moyen capable d’obtenir
de Dieu la lumiére et la force suffisantes pour
les observer ?

Blasphématoire, certes, cette affirmation
de Luther. “Apres le péché d’Adam, I’obser-
vation de la loi divine est devenue absolument
impossible aux hommes”. Jansénius, i son
tour, soutient que ‘“‘certains commandements
¢taient impossibles méme aux justes, eu égard
a leurs forces actuelles.” Telle quelle, sa pro-
position aurait été susceptible d’une bonne
interprétation. Mais I’Eglise la condamna
avecraison, a cause de ce qu’ensuite il y ajoute
“I’homme est en outre privé de la grace qui
rendrait possibles ces commandements.”

C’est vrai, dit saint Augustin, vu sa fai-
blesse, ’homme ne peut accomplir certains
préceptes, avec ses forces actuelles et avec la
grace ordinaire -ou commune a tous: mais il
peut obtenir par la priére le secours plus puis-
sant exigé pour leur observation. Car *“Dieu

i ne commande pas des choses impossibles,
| mais quand il commande, il nous avertit de
faire ce quinous est possible, de lui demander




— 25 —

ce qui ne nous est pas p'ossible, et.il nous aide
pour que cela nous devienne possible™. Tex_te
célebre, adopté comme dogme par le Concile
de Trente. Le saint Docteur ajoute immedia-
tement : ‘““Voyons comment par le remede
"homme pourra ce que par défaut il ne pou-
vait pas”’, c’est-a-dire comment [’homme peut
accomplir ce dontil est incapable. En d’autres
termes, par la priére nous obtenons le remede
3 notre faiblesse, car, si nous prions, Dieu
nous accorde la force de réaliser ce qui n’était
pas en notre pouvoir.

11°)“Il n’est pas croyable, poursuit saint
Augustin, que le Seigneur ait voulu nous obli-
ger a I'observation de la loi et qu’ensuite il
nous ait imposé une loi impossible”. C’est
pourquoi le saint ajoute: “Lors donc que
Dieu nous fait connaitre notre impuissance a
garder tous ses commandements, 1l nous aver-
tit de faire les choses faciles, avec la grace
ordinaire qu’il nous donne et ensuite les
choses difficiles, avec le secours supérieur que
nous pouvons obtenir au moyen de la priere™.

Mais pourquoi, objectera quelqu’un, Dieu
nous a-t-il donné des préceptes au-dessus de
nos forces ? Précisément, répond le saint, afin
que nous veillons a obtenir, par la priere,
I’aide pour accomplir ce que nous ne pour-
rions pas. Et dans un autre passage, ‘‘La loine
peut s’observer sans la grace, et Dieu, dans ce
but, nous a donné la lo1 afin que nous le




supplitons toujours de nous donner la grace
d’y obéir.” Ailleurs il demande: ““La loj est
bonne si quelqu’un en use bien. Qu’entendre
par ce bon usage?” - Il répond: “Par la loj
connaitre sa maladie et chercher le divin
secours pour recouvrer la santé.” Saint
Augustin I’affirme donc: nous devons nous
servir de la loi, mais dans quel but? Pour
connaitre au moyen de la loi - ce qui sans elle
serait impossible - notre impuissance a ’ob-
server et obtenir ainsi, avec la priére, le
secours divin qui guérit notre faiblesse.

12°) Saint Bernard écrit dans le méme sens :
“Que sommes-nous, dit-il, ou donc notre
force pour étre capables de résister a de si
nombreuses tentations ? Certes, le dessein de
Dieu était que, nous voyant déficients et sans
espoir d’autre secours, nous recourions en
toute humilité a sa miséricorde.”

Le Seigneur savait combien cette nécessité
de prier nous était utile pour nous maintenir
dans I’humilité et pour exercer notre confiance.
Il permet I’assaut d’ennemis supérieurs a nos
forces, dans le but de nous obliger a obtenir de
sa miséricorde par la priére, le secours pour
résister.

Remarquez spécialement que personne ne
peut résister aux tentations impures, char-
nelles, s’il ne se recommande a Dieu, quand il
est tenté. Ennemi si terrible qu’il nous enléve,
lors de ses attaques, toute lumiére, et nous ote



— DY

le souvenir de toutes nos méditations et de nos
bonnes résolutions. Il nous porte a faire peu
de cas des vérités de la foi et nous fait presque
perdre la crainte des chatiments divins. Cette
tentation, en effet, s’allie au penchant naturel
qui nous pousse avec une extréme violence
vers les plaisirs des sens. Qui, alors, ne recourt
pas a Dieu est perdu. L’unique défense contre
cette tentation, c’est la priére, dit saint Gre-
goire de Nysse. “‘La priereestla sauvegarde de
la pureté.” Et Salomon s’était déja exprimé
dans le méme sens. ‘‘Persuadé que je ne pouvais
posséder ce trésor si Dieu ne me le donnait, je
m’adressai a Dieu et le pria”’. (Sap. VIII, 21).

La chasteté est une vertu que nous n’avons
pas la force de pratiquer si Dieu ne nous I’ac-
corde pas; et Dieu n’accorde cette force qu’a
celui qui la demande. Mais qui la demande
certainement ’obtiendra.

13°) En conséquence, enseignait d’avance
saint Thomas contre Jansénius: ““Nous ne
devons pas déclarer impossible la chasteteé ou
tout autre précepte, puisque, malgré I'impos-
sibilité de I’observer par nos propres forces,
nous le pouvons néanmoins avec l’aide de
Dieu.” Ne dites pas : commander a un boiteux
de marcher droit me semble une injustice.
Non, répond saint Augustin, il n’y aura pas
d’injustice tant qu’on lui fournira le moyen de
trouver le reméde qui guérira son infirmite. Si,




— 9B

apres cela, 1l continue a marcher de travers, a
lui la faute.

14°) “En résumé, dit le méme saint Doc-
teur, ne saura jamais bien vivre qui ne saurg
bien prier.” Et par contre, ajoutait saint
Frangois d’Assise, sans priére on ne peut
jamais espérer aucun bon fruit dans une ame.
lIs s’excusent donc a tort ces pécheurs qui
déclarent ne pas avoir la force de résister aux
tentations. Mais, comme le leur reproche
saint Jacques, si cette force vous manque,
pourquoi ne pas la demander ? “Vous ne I’avez
pas, parce que vous ne I'implorez pas.” (Jac-
ques, IV, 2))

Nul doute, nous sommes trop faibles pour
résister aux assauts de nos ennemis. Mais il est
non moins certain que ““Dieu est fidéle, comme
dit1’Apbtre, il ne permettra pas que vous soyez
tentés au-dela de vos forces. Avec la tentation, il
vous donnera le moyen d’en sortir et la force de
la supporter”. (1 Cor., X. 13).

Nous sommes faibles, mais Dieu est fort.
Quand nous I’appelons a notre aide, il nous
communique sa force. Alors, nous pourrons
tout, comme se le promettait le méme Apotre
€n ces termes: “Je puis tout en Celui qui me
Jortifie.”” (Philipp., IV. 13.) Il est donc sans
€xcuse, au dire de Saint Jean Chrysostome,
celul qui succombe, parce qu’il néglige de
prier, car s’il avait prié, il n’aurait pas été
vaincu par ses ennemis.”’



e DY ==

§3

L'INVOCATION DES SAINTS ET DES AMES
DU PURGATOIRE.

| — L’intercession des saints.

15°) Ici surgit un doute : ““Est-il nécessaire
de recourir aussi & l'intercession des saints
pour obtenir les graces de Dieu? Quant a la
proposition : il est licite et utile d’invoquer les
saints, comme intercesseurs, pour nous obte-
nir, par les mérites de Jésus Christ, ce dont,
par nos démérites, nous ne sommes pas
dignes...”” Cette proposition est la doctrine
méme de I’Eglise, comme I’a déclare le
Concile de Trente. Une telle invocation est
condamnée par I’impie Calvin, mais par trop
injustement. Il est permis et avantageux d’ap-
peler a notre secours les saints encore vivants,
et de leur demander I’assistance de leur
priéres. Témoins, le prophéte Baruch qui
disait : ““Priez aussi pour nous le Seigneur notre
Dieu” (Baruch, 1, 13), et saint Paul: “Mes
fréres, priez pour nous” (1 Thess, V, 2), et Dieu
lui-méme veut que les amis de Job se recom-
mandent a ses priéres, afin qu’en vertu des
mérites de ce saint homme, il leur rendit ses
taveurs: ‘““Allez a mon serviteur... mon servi-
teur Job priera pour vous, et j agréeral ses




priéres.”” (Job XLII, 8‘.). Or, s’1] est pe_rmis de
se recommander aux vivants, pourquoi serait-
il défendu d’invoquer les saints qui, au ciel, de
plus pres, jouissent de Dieu ? Ce n’est point 13
déroger a I’honneur du a Dieu, mais le redou-
bler ;: comme le serait d’honorer un roi, non
seulement dans sa personne, mais dans ses
serviteurs. C’est pourquoi saint Thomas
estime bon de recourir a plusieurs saints,
“parce qu'on obtient parfois par l'interces-
sion de plusieurs ce qu’on n’obtiendrait pas
par I'intercession d’un seul.” Et si quelqu’un
objectait: mais a quoi sert de recourir aux
saints afin qu’ils prient pour nous, quand déja
ils prient pour nous, quand déja ils prient
pour tous ceux qui en sont dignes ? Le méme
saint Docteur répond: “Quelqu’un pourrait
étre indigne que les saints intercédent pour
lui; mais il en devient digne par cela méme
qu’il recourt a un saint avec dévotion’’.

Il — L’intercession des ames
du Purgatoire.

16°) On discute ensuite s’il est expédient de
s¢ recommander aux ames du Purgatoire.
D’aucuns soutiennent que les 4mes en expia-
tion ne peuvent prier pour nous. Ils y sont
amenés par |’autorité de saint Thomas qui
enseigne que ces 4mes, étant la pour se puri-



o Ol e

fier au sein des peines, nous sont inférieu_res
et, partant, ne sont pas en situation de prier,
mais plutot de bénéficier de nos prieres.
Mais de nombreux autres Docteurs, comme
saint Bellarmin, Silvius, le cardinal Gotti,
Lessius, Medina affirment avec beaucoup
plus de probabilité: On doit le croire pieuse-
ment, Dieu leur manifeste nos prieres afin que
ces saintes dmes interceédent pour nous et
qu’ainsi entre elles et nous soit conserveé ce bel
échange de charité; elles prient pour nous et
nous prions pour elles. N’y fait pas obstacle,
au dire de Sylvius et de Gotti, I’allégation de
saint Thomas d’apres laquelle les ames en
expiation ne sont pas en ¢€tat de prier. Car
autre chose est de ne pas se trouver en état de
prier et autre chose de ne pouvoir pas prier.
C’est vrai, ces ames saintes ne sont pas en €tat
de prier parce que, comme le dit saint Tho-
mas, se trouvant la pour souffrir, elles nous
sont inférieures, ayant plutdt besoin de nos
pricres. Néanmoins, en une telle situation,
elles peuvent bien prier, étant des Ames amies
de Dieu. Si un pére, malgré son tendre amour
pour son fils, le tenait en prison, en punition
d’€tre tombé en quelque faute, le fils alors, ne
serait certes pas en situation de prier. Mais
pourquoi serait-il incapable de prier pour les
autres, avec |’espoir d’obtenir ce qu’il
df}mande, sachant I’affection que lui porte son
pere? Les 4mes du Purgatoire étant ainsi trés




— 39 —

aimées de Dieu et confirmées en grace, il
n’'existe aucune empéchement leur interdisant
de prier pour nous.

L’Eglise cependant n’a pas coutume de Jes
invoquer et d'implorer leur intercession, car,
ordinairement, elles ignorent nos prieres. Mais
On Croit pieusement, comme nous avons dit,
que Dieu leur manifeste nos priéres. Et alors,
elles, toutes remplies de charité, ne laissent
pas certainement de prier pour nous, Sainte
Catherine de Bologne désirait-elle quelque
grace, elle recourait aux Ames du Purgatoire
et, vite, se voyait exaucée. Et méme elle attes-
tait que beaucoup de graces non obtenues par
I'intercession des saints, elles les avait ensuite

recues par I'intermédiaire des Ames du Purga-
toire.

Il — Obligation de prier
pour les ames du Purgatoire.

I7°) Mais qu’on me permette ici une digres-
sion au bénéfice de ces saintes Ames. Si nous
voulons, nous, le secours de leurs prieres, il est
bon que nous, de notre cOté, nous veillions a
les secourir par nos prieres et nos ceuvres. J’ai
dit: i/ est bon, mais on doit méme ajouter:
c’est au nombre des obligations chrétiennes.
La charité exige, en effet, que nous venions en
aide ay prochain, quand il se trouve dans la



nécessité d’étre secouru et que nous le pou-
yons sans grand inconvénient. Or, c’est cer-
tain, les Aames du Purgatoire sont encore pour
nous au rang du prochain. Bien que n’étant
plus en cette vie, ces ames ne laissent pas
d’avoir part a la communion des saints. Les
ames des justes qul sont morts ne sont pas
séparées de I'Eglise, dit saint Augustin. Saint
Thomas le déclare plus expressément, en
affirmant : “‘La charité due aux défunts entreés
dans ’autre vie en état de grace est une exten-
sion de cette méme charité obligatoire envers
nos fréres vivants’”. De la découle notre
devoir de secourir, selon notre pouvoir, ces
saintes Ames comme notre prochain. Et leurs
besoins dépassant ceux des autres freres, plus
grand encore, a ce point de vue, semble notre
devoir de leur préter assistance.

18°) Or, en quelle détresse se trouvent ces
saintes prisonnieres? Pas de doute, leurs
peines sont immenses. “‘Le feu qui les tour-
mente est plus torturant, dit saint Augustin,
que n’importe quelle peine capable de faire
souffrir ’homme en cette vie.” Saint Thomas
pense de méme ; puis il ajoute: ‘“‘ce feu est
identique a celui de 'enfer”. Voila quant a la
peine des sens. Mais bien plus grande est
enspite la peine du ““dam”, ¢’est-a-dire la pri-
vation de la vue de Dieu, qui afflige ces saintes
¢pouses de Jésus, Notre-Seigneur. En effet,
enflammeées d’amour pour Dieu, non seule-




— 34 —

ment d’un amour naturel, mais aussi d’up
amour surnaturel, un vif €lan les pousse 3
s'unir a leur souverain bien. Mais se voyant
ensuite retenues par leurs fautes, elles éprou-
vent une peine s1 amere que, si elles étaient
capables de mourir, elles mourraient a tout
instant. Ainsi, d’aprés saint Jean Chrysos-
tome, ce supplice de la privation de Dieu les
tourmente immensément plus que la peine des
sens : “Mille enfers de feu unis ensemble ne
causeralent pas tant de peine que la peine du
dam”. Des lors ces saintes épouses préfere-
raient endurer tout autre supplice plutot que
la privation, un seul moment, de cette union
avec Dieu, objet de tant de soupirs. Et partant
le Docteur angélique assure que le Purgatoire
“T'emporte en souffrances sur toute douleur
possible en cette vie”. Aurapport de Denys le
Chartreux, un certain défunt, ressuscité par
I'intercession de saint Jéréme, dit a saint
Cyrille de Jérusalem que tous les tourments
de cette terre sont soulagement et délices
comparés a la moindre peine existant en Pur-
gatoire. Si un homme, ajoute-t-il, avait
éprouvé ces peines, il voudrait endurer toutes
les souffrances subies ou a subir par les
hommes jusqu’au jour du jugement plutot
que d’€tre soumis, un seul jour, a la plus petite
des peines du Purgatoire. C’est pourquoi saint
Cyrille mentionné plus haut écrivait: “Ces
peines, quant 4 leur rigueur, sont identiques &



it B8 e

celles de I’enfer; elles différent en cela seul
qu’elles ne sont pas éternelles.”

19°) Les douleurs de ces ames sont donc
extrémes. D’ailleurs, elles ne sont pas en
mesure de s’aider elles-mémes. Suivant I’ex-
pression de Job “elles sont tombées dans les
fers et sont prises dans les liens du malheur”
(Job XXXVI, 18). Reines, elles sont déja des-
tinées au trone; mais elles sdnt empéchées
d’en prendre possession avant le terme de leur
purification. Elles sont donc dans I'impossibi-
lité de se secourir elles-mémes, au moins d’une
facon suffisante, méme en tenant compte de
I’opinion de ces docteurs qui leur attribuent la
capacité de se procurer, par leurs prieres,
quelque soulagement. Il ne leur est pas possi-
ble de rompre leurs chaines tant qu’elles n’au-
ront pas entiérement satisfait a la divine jus-
tice, comme le disait précisément, depuis le
Purgatoire, un moine cistercien au sacristain
de son monasteére : “‘Aidez-moi de vos prieres,
suppliait-il, par moi-méme, je ne puis rien
obtenir”’, Et c’est conforme au mot de saint
Bonaventure: “La mendicité empéche l'ac-
quittement des dettes”. En d’autres termes,
ces ames sont si pauvres qu’elles sont
insolvables.

20°) D’autre part, il est certain et méme de
foi, que nous pouvons soulager ces saintes
ames par nos suffrages et principalement par
les priéres approuvées de maniére speéciale et




= U oo

en usage aussi dans I'Eglise. Je ne sais donc
commént pourrait étre excusé de faute celui
qui négligerait de leur procurer quelque
SeCOours, au moins par ses prieres.

21°) Pour leur venir donc en aide, a défaut
de devoir, laissons-nous toucher par le plaisir
procuré a Jésus Christ par la vue de notre zéle
a délivrer ses épouses chéries et a lui permettre
de se les unir en Paradis. Enfin, nous y décide
au moins [’acquisition de précieux mérites en
notre pouvoir, st nous usons de cette grande
charité envers ces saintes ames. De leur coté,
tres reconnaissantes, elles apprécient le ser-
vice signalé que nous leur rendons en adoucis-
sant leurs peines et en avang¢ant, par nos
prieres, ’heure de leur entrée dans la gloire.
Une fois au ciel, elles ne manqueront pas de
prier pour nous. Et si le Seigneur promet sa
miséricorde a qui exerce la miséricorde envers
le prochain “bienheureux les miséricordieux,
car il leur sera fait miséricorde’’ (Math. V, 7), il
a tout lieu d’espérer son salut celui qui s’ap-
plique a soulager ces saintes ames si affligées
et si cheres a Dieu.

Apres avoir assuré le salut des Hébreux par
sa victoire sur leurs ennemis, Jonathas fut
condamné a mort par son pére pour avoir
gouté du miel contre son ordre. Mais le peuple
Se présenta au roi en criant : “‘Jonathas mour-
rait donc. lui qui a opéré cetie grande délivrance
en Israél?”” (1 Reg. XIV, 45.) Nous devons




N

espérer exactement la méme ¢ ose si I'un de
nous obtient par ses priéres g une Ame sorte
du Purgatoire et monte en pu 1dis. Cette Ame
dira a Dieu: ““Seigneur, ne y :rmettez pas que
se perde celul qui m’a déli rée de mes tour-
ments. Et st Saiil accorde '4 vie de Jonathas,
sur les instances du peuple, Dieu ne refusera
pas aux prieres d’'une ame, son épouse, le salut
de e fidele:

En outre, saint Augustin nous [’assure,
ceux qui, en cette vie, auront davantage
secouru ces saintes ames, étant a leur tour au
Purgatoire, Dieu les fera secourir aussi davan-
tage par les autres.

22°) Signalons ici, pour la pratique, un
excellent suffrage pour les ames du Purga-
toire : entendre la messe pour elles et les y
recommander a Dieu par les mérites de la
Passion de Jésus-Christ, en disant par exem-
ple : “Pere éternel, je vous offre ce sacrifice du
corps et du sang de Jésus Christ, avec toutes
les douleurs qu’il a souffertes dans sa vie et sa
mort. Et par les mérites de sa Passion, je vous
recommande les ames du Purgatoire et spécia-
lement... etc.”

C’est aussi un acte de grande charité de
recommander, en méme temps, les Ames de
tous les agonisants.



= BB -

IV — Est-il nécessaire d’invoquer
les saints ?

23°) Ce que nous avons dit par rapport aux
ames du Purgatoire, sur le point de savoir sj
elles peuvent ou non prier pour nous, et si,
partant, 1l nous est avantageux de nous
recommander a leurs priéres, ces questions ne
se posent pas certes a I’égard des saints cano-
nisés par I'Eglise et qui, déja, jouissent de la
vue de Dieu.

Croire I'Eglise faillible dans la canonisa-
tion des saints ne saurait étre exempt de faute
ou d’hérésie, comme le veulent saint Bona-
venture, saint Bellarmin et d’autres, ou du
moins proche de I’hérésie, comme le tiennent
Suarez, Azor, Gotti, etc. Car, suivant I’ensei-
gnement du Docteur angélique, dans la cano-
nisation des saints tout particuliérement, le
souverain Pontife est guidé par I’assistance
infaillible de I’Esprit-Saint.

24°) Mais revenons au doute proposé¢ plus
haut: Y a-t-il aussi obligation de recourir a
I'intercession des saints? Je ne veux pas me
méler de décider ce point, mais je ne puis
m’empécher d’exposer une doctrine du Doc-
teur angélique.

Tout d’abord en plusieurs endroits cités
plus haut et spécialement au livre deés Sen-
tences, il suppose comme certaine ’obligation
de chacun 4 prier: Parce que, assure-t-il, si on




39 —

ne les demande, les graces nécessaires au salut
ne peuvent s’obtenir d’une autre maniére.
Dans un autre endroit du méme livre, le saint
propose justement ce doute: “Devons-nous
prier les saints, pour qu’ils intercedent pour
nous ?”” Et il répond ainsi - pour faire bien
comprendre le sentiment du saint la citation
intégrale de, son texte s’impose - “‘c’est un
ordre établi par Dieu en toute chose, selon
Denys I'Aréopagite, que les créatures infe-
rieures soient ramenées a Dieu par des inter-
médiaires. Or, comme les saints quisont dansla
patrie sont trés proches de Dieu, 'ordre établi
par cette loi divine exige que nous, demeurant
dans un corps et voyageant loin de Dieu, nous
soyons reconduits a Lui par les saints, nos
intermédiaires. Ce qui arrive lorsque, par eux,
la divine bonté étend son eftet. Notre retour
vers Dieu devant répondre au processus de ses
bontés envers nous, puisque les bienfaits de
Dieu nous parviennent au moyen des suf-
frages des saints, ainsi nous faut-il étre rame-
nés a Dieu pour recevoir de nouveau ses bien-
faits par I’entremise des saints. De la vient que
nous les constituons nos intercesseurs pour
nous auprés de Dieu et presque nos media-
teurs, quand nous leur demandons de prier
pour nous”.

Notons ces paroles “‘L’ordre établi par Dieu
demande’’, et ensuite soulignons speclalement
les derniéres ““De méme que par le moyen des




= T

suffrages des saints nous parviennent les bien-
faits de Dieu, ainsi nous faut-il étre ramenés 3
Dieu pour recevoir de nouveau ses bienfaits par
I'entremise des saints™. Ainsi donc, d’aprés
saint Thomas, I’ordre de la loi divine exige de
nous, mortels, que nous nous sauvions par le
moyen des saints, en recevant, par leur entre-
mise, les secours nécessaires au salut. A I’ob-
jection qu’il se pose, a savoir: ‘]| semble
superflu de recourir aux saints, tandis que
Dieu est infiniment plus qu’eux miséricor-
dieux et porté a nous exaucer”, le Docteur
angelique répond : ““Le Seigneur en a disposé
de la sorte, non point par un défaut de puis-
sance, mais pour conserver cet ordre équita-
ble, étendu a tout I'univers, d’opérer par le
moyen des causes secondes”’.

25°) Appuyé sur l’autorité de saint Tho-
mas, le continuateur de Tournely, avec Syl-
vius, €crit : “Bien que Dieu seul doive étre prié
comme auteur de la grice, néanmoins nous
sommes tenus de recourir aussi a I’interces-
sion des saints, pour nous conformer, au sujet
de notre salut, a I’ordre établi par le Seigneur,

a savoir: les inférieurs doivent se sauver en
implorant I’aide des supérieurs”’.



§ 4
L’'INTERCESSION DE LA SAINTE VIERGE.

26°) Sinous sommes dans le vrai en parlant
ainsi de I'intercession des saints, a plus forte
raison le serons-nous en I’appliquant a I'inter-
cession de la divine Meére: ses priéres sont
certainement plus puissantes aupres de Dieu
que celles de tout le paradis. “En effet, dit
saint Thomas, les saints, en proportlon des
mérites avec lesquels 1ls se sont acquis la
grice, ont le pouvoir de sauver nombre d’au-
tres ames. Mais Jésus Christ, comme aussi sa
Mcre, ont mérité tellement de graces qu’ils
peuvent sauver tous les hommes. Et saint
Bernard, parlant de Marie, a écrit: ““Par toi,
nous avons acces aupres du Fils, 6 inventrice
de la grace, mére du salut. Que par toi nous
regoive Celui qui par toi nous fut donné !” Il
veut dire par 1a : Comme nous n’avons acces
aupres du Pére que par le moyen du Fils,
mediateur de justice, ainsi nous n’avons acces
aupres du Fils que par le moyen de sa Meére,
mediatrice de grace. Elle nous obtient parson
Intercession les biens que Jésus Christ nous a
mérités. En conséquence, le méme saint Ber-
hard dit, en un autre passage, que Marie a
re¢u de Dieu deux plénitudes de grices, la
Premiére a été I'Incarnation du Verbe éternel




— 42 —

fait homme dans son sein tres pur, la seconde
a été la plénitude des graces que nous recevons
de Dieu par I'entremise des priéres de cette
divine Mére. C’est pourquoi le saint ajoute :
“Dieu a placé en Marie la plénitude de tout
bien de sorte que s'1l est pour nous quelque
espoir, quelque grace, quelque salut, at-
tribuons-le a la surabondance de celle qui
s’eleve remplie de délices. Jardin de délices ou
affluent et d’ou découlent les plus précieux
aromates, c’est-a-dire les dons de la grace”,

Ainsi tous les biens qui nous viennent du
Seigneur, nous les recevons tous par I'inter-
mediaire de I'intercession de Marie. Et pour-
quoi donc cela? Parce que, répond le méme
saint Bernard, Dieu le veut ainsi : “Telle est la
volonté de Celui qui a voulu que nous ayons
tout par Marie”. Mais la raison spéciale se
déduit de ces paroles de saint Augustin:
“Marie, a juste titre, est dite notre Mére, parce
qu'elle a coopéré par sa charité, pour nous”
fideles a notre naissance a la vie de la grace,
comme membres de notre chef Jésus Christ.
“C’est pourquoi la sainte Eglise nous la fait
invoquer et saluer, en termes absolus: vita,
dulcedo et spes nostra, salve notre vie, notre
douceur, notre espérance”.

27°) Dés lors saint Bernard nous exhorte a
recourir toujours a cette divine Meére, parce
que ses priéres sont certainement exaucées par
son Fils: “Recours a Marie, je le dis sans



— 48 =

hésitation, le Fils exaucera certainement sa
Mere”. Etil ajoute: “Mes petits enfants, c’est
elle. I’échelle des pécheurs; elle, ma plus
grande confiance; en elle toute ma raison
d’espérer’.

Le saint I’appelle “I’échelle” parce que,
comme sur une échelle on ne monte au troi-
sieme échelon que sl d’abord on ne met le pied
sur le premier, ainsi on ne parvient a Dieu que
par le moyen de Jésus-Christ, et on ne par-
vient a Jésus Christ que par le moyen de
Marie.

[1’appelle ensuite ‘“‘sa plus grande confiance
et toute la raison de son espérance’’. parce que
Dieu — comme il le tient pour acquis — veut
faire passer par les mains de Marie toutes les
graces qu'il nous distribue. Il conclut finale-
ment en disant que toutes les graces désirees
par nous, nous avons a les solliciter par l’en-
tremise de Marie. ““Car tout ce qu’elle demande
elle ’obtient, et ses prieres ne peuvent essuyer
un refus’.

En conformité de sentiment avec saint Ber-
nard, parlent d’autres docteurs. Saint Ephrem
“Il n’est pour nous d’autre espoir que celul
venant de vous, Vierge trés pure”. Saint Ilde-
phonse : “Tous les biens que la souveraine
Majesté a décrété d’octroyer, elle a établi de
les confier a vos mains. Oui, vous sont confies
tous les trésors et les beautés de la grace.”
Saint Germain: ““Si vous nous abandonnez,




— 44 —

qu’en sera-t-il de vous, 0 vie des chrétiens 2’
Saint Pierre Damien: “En tes mains se trou-
vent tous les trésors des divines miséricordes”.
Saint Antonin: ‘“‘Demander sans Marie, c’est
tenter de voler sans ailes”. Saint Bernardin de
Sienne dit quelque part : *“Vous €tes la dispen-
satrice de toutes les graces, notre salut est
entre vos mains’’. Ailleurs non seulement il
enseigne que par l'intermédiaire de Marie
nous sont transmises toutes les graces, mais
encore 1l avance cette assertion : La bienheu-
reuse Vierge, en devenant Mére de Dieu, par
le fait, acquit une certaine juridiction sur
toutes les graces qui nous sont distribuées.
“Par la Vierge, dit-il, les graces vitales sont
transfusées du chef, le Christ, dans son corps
mystique. Dés I'instant que la Vierge-Mére
congut dans son sein le Verbe divin, elle
obtint, si j'ose ainsi parler, une certaine juri-
diction sur toute procession temporelle du
Saint-Esprit. De la sorte, nulle créature n’ob-
tiendra de Dieu une grace qui ne reléve de la
distribution faite par cette tendre Mére”. Et il
conclut : “C’est pourquoi tous les dons, vertus
et graces sont dispensées par ses mains a qui
elle veut, quand elle veut et comme elle veut”.
Saint Bonaventure écrit de méme : ““La nature
divine tout entiére s’étant renfermée dans le
sein de la Vierge, je ne crains pas de dire que
Cette vierge n’ait obtenu une certaine juridic-
tion sur toutes les graces qui en découlent.



= ulfily i

Dans son sein, comme dans un océan divin,
prennent leur source les fleuves de toutes les
graces’.

Appuyé dées lors sur I’autorité de ces saints,
beaucoup de théologiens, avec piété et raison,
ont soutenu l’opinion qu’aucune grace ne
nous est distribuée que par le moyen de 'in-
tercession de Marie. Ainsi, pensent Vega,
Mendoza, Paciucchelli, Segneri, Poiré, Gras-
set et beaucoup d’autres auteurs, avec le
savant Pére Noél Alexandre qui s’exprime
ainsi : “Dieu veut que nous attendions de Lui
touts les biens, devant les obtenir de la tres
puissante intercession de Marie, quand nous
I'invoquons comme il convient”. Et 1l cite a
I’appui le passage de saint Bernard rapporte
plus haut : “Telle est la volonté de Dieu qui a
voulu que nous tenions tout de Marie™.

Le pére Contenson écrit de méme a propos
des paroles adressées a saint Jean par Jésus en
Croix : “Voici votre Mére”. C’est comme s’il
disait: ““‘aucun ne participera aux meérites de
mon sang si ce n’est par I'intercession de ma
Mcére. Mes plaies sont les sources de la grace.
Mais leurs ruisseaux ne parviendront a per-
sonne, sinon par le canal de Marie. Jean, mon
disciple, tu seras aimé de moi en raison de ton
amour pour Marie”.

Du reste, il est certain que si Dieu agrée
notre recours aux saints, bien plus aura-t-il
pour agréable de nous voir mettre a profit




— 46 —

I'intercession de Marie. A elle de suppléer, par
ses meérites, a notre indignité, suivant cette
parole de Suarez: “Afin que la dignité de
I'intercesseur supplée a notre indigence. D’oy
invoquer Marie, ce n’est point se défier de |a
divine miséricorde, mais redouter notre pro-
pre indignité”. Parlant ensuite de la dignité de
Marie, saint Thomas I'appelle presque infinje.
Donc nous disons avec raison que les priéres
de Marie sont plus puissantes auprés de Diey
que les prieres de tout le paradis réuni.

Conclusion

28°) Terminons ce premier point. En défini-
tive, une conclusion découle de tout notre
exposé ““Celui qui prie se sauve certainement,
celui qui ne prie pas se damne certainement”’.
Tous les élus, a I’exception des enfants, se sont
sauvés par la priere. Tous les damnés se sont
perdus faute de priére ; s’ils avait prié, ils ne se
seraient pas perdus. Tel est et tel sera dans
I'enfer leur principal sujet de désespoir : avoir
pusesauver avec tant de facilité, en implorant
de Dieu les graces nécessaires et maintenant,

les malheureux, n’étre plus 4 méme de les
demander.




CHAPITRE DEUXIEME

EFFICACITE DE LA PRIERE

§ 1

Excellence de la priere
et son pouvoir auprés de Dieu.

1°) Nos priéres sont si agréables a Dieu
qu’il a chargé les anges de les Lui présenter des
que nous les Lui adressons. *“‘Les anges, dit
saint Hilaire, président aux prieres des fideles
et les présentent chaque jour a Dieu”. Les
priéres des saints sont précisément cette
fumée d’encens sacré que saint Jean vit mon-
ter vers le Seigneur, offerte par les mains des
Anges. Le méme saint Apotre €crit que les
priéres des saints sont comme des vases d’or
pleins de parfums suaves et trés agréables a
Dieu. |

Mais pour mieux apprécier encore la valeur
de nos prieres aupres de Dieu, il suffit de lire
dans la sainte Ecriture, dans I’Ancien comme
dans le Nouveau Testament, les innombrables
promesses de Dieu en faveur de ceux qui
prient. ‘“Crie vers moi... et je t'exaucerai’.
(Jér. XXXIII, 13). “Invoque-moi et je te déli-
vrerai”’ (Psaume, XILX, 15.) “Demandez et



N[ - —

I'on vous donnera, cherchez et vous trouvere; :
frappez et I'on vous ouvrira”, (Math. XVIII,
19.) “Tout ce que vous demanderez dans Iq
priére, croyez que vous l'obtiendrez et vous le
verrez s’accomplir”. (Marc, XI, 24) “Si vous
me demandez quelque chose en mon nom, je le
ferai”’ (Joan, X1V, 14) *“Vous demanderez ce
'que vous voudrez et cela vous sera accordé’’.
(Joan., XV, 7.) “En vérité, en veérité, je vous le
dis, tout ce que vous demanderez a mon Pere, il
vous le donnera en mon nom” (Joan., XVI, 23),
et mille textes semblables que nous omettons
par brieveté.

2°) Dieu veut notre salut ; mais pour notre
plus grand bien, il veut nous voir sauvés en
vainqueurs. Durant notre terrestre existence,
NOUs aurons a vivre en une guerre continuelle.
Pour nous sauver, il nous faudra combattre et
vaincre. ““Sans la victoire, nul ne pourra cein-
dre la couronne” dit saint Jean Chrysostome.
Nous sommes bien faibles ; nombreux et trés
puissants nos ennemis; comment leur tenir
téte et les terrasser ? Prenons courage ; comme
I’Apbétre, chacun doit se dire : ““Je puis tout en
Celui qui me fortifie”. (Phil., IV, 13.) Tout
nous est possible avec la priére; par son
moyen, le Seigneur nous donnera cette force
qui nous fait défaut. Théodoret écrit: La
priere est toute puissante ; “‘a elle seule, elle
peut tout obtenir”, Et saint Bonaventure
affirme : “Par la priére, on s’assure I’acquisi-



— 49 —

tion de tout bien et la préservation de tout
mal”. D’aprés saint Laurent Justinien “‘par
I’emploi de la priere nous nous batissons une
tour trés solide ou nous trouverons défense et
sécurité contre toutes les emblches et vio-
lences de nos ennemis’’.

Les puissances de I’enfer sont redoutables,
mais ‘‘la priere, dit saint Bernard, est plus
forte que tous les démons”. Oul, parce que,
par la priere, ’dme acquiert le secours divin
qui surpasse toute puissance créée. David,
dans ses craintes, ranimait ainsi son courage :
“J'appellerai le Seigneur a mon aide et je serai
délivré de tous mes ennemis”’ (Psaume XVII,
4).
En somme, dit saint Jean Chrysostome,
“forte armure, la priére, une défense, un port
et un trésor’’. La priere est une arme capable
de briser tout assaut du démon ; une défense
qui nous préserve de tout danger ; un port qui
nous abrite contre toute tempéte ; en méme
temps, un trésor qui nous pourvoit de tout

bien.
§ 2
Force de la priére contre les tentations.

3°) Connaissant le grand avantage qui
résulte pour nous de la nécessité de la priere,
dans ce but - comme nous I’avons vu au chapi-




tre premier - Dieu permet a nos ennemis de
nous assaillir, afin que nous implorions le
secours qu’il nous offre et nous promet. Mais
autant il se complait a nous voir recourir a luj
dans nos périls, autant il lui déplait de nous
voir négligents a prier.

Un roi, remarque saint Bonaventure, taxe-
rait d'infidélité le capitaine qui, assiégé dans
une place, ne lul réclamerait pas de renfort.
Ainsi Dieu s’estime trahi par celui qui,
menace par la tentation, ne I’appelle pas a son
aide. Désireux de nous secourir, il n’attend
que notre demande pour nous préter large-
ment son appul, Isaie met bien en lumiére
cette vérité quand de la part de Dieu, il dit au
roir Achaz de lui demander un signe pour
acquerir la certitude du secours que Dieu était
disposé a lui accorder: “Demande un signe au
Seigneur ton Dieu”. Et ce roi impie de répli-
quer : ““Je ne veux pas le demander, ne voulant
pas tenter Dieuw”. (Isaie VII, II.). Il dit cela
parce qu’ll se confiait dans ses forces pour
vaincre ses ennemis sans le secours de Dieu,
mais le prophete ’en reprit : ““Ecoutez, maison
de David, est-ce trop pour vous de fatiguer les
hommes que vous fatiguiez aussi mon Dieu? 1l
nous le donne a entendre par ces paroles :esta
charge a Dieu et I’offense celui qui néglige de
lur demander les graces qu’il nous offre.

4°) “Venez a moi, vous tous qui étes fatigués
et ployez sous le fardeau et je vous soulagerai’.



— 81 —

(Math. XI, 28.) Mes pauvres enfa.nts, dit le
Sauveur, en lutte avec vos ennemis, €crasés
sous le poids de vos péchés, ne perdez pas
courage, recourez a moi dans la priere. Je
vous communiquerai la force de résister et

orterai reméde a tous vos malheurs. Ailleurs,
par la bouche d’lsaie: ""Venez et discutons
ensemble. Sivos péchés sont comme ["écarlate,
ils deviendront blancs comme la neige’’ (Isaie
I, 18). O hommes, recoureza moi ! Auriez-vous
la conscience toute souillée, ne laissez pas de
venir. Je vous permets de me reprendre, pour
ainsi dire, s1 jamais, apreés avoir recouru a
mol, je ne vous rends point, par ma grace,
blancs comme neige.

Qu’est-ce que la priere? Ecoutons saint
Jean Chrysostome: ‘““La priére est une ancre
assurée pour qui est en péril de naufrager, un
trésor immense de richesses pour qui est pau-
vre, un remede treés efficace pour qui est
infirme et un préservatif infaillible pour qui
veut se conserver en santé’’. Ecoutons encore
saint Laurent Justinien: ‘“‘La priére apaise le
courroux de Dieu : il s’empresse de pardonner
a qui le prie avec humilité”’. Elle obtient en
grace tout ce qu’on demande, surmonte toutes
ies forces de I’ennemi. En somme, elle change
les hommes, d’aveugles en clairvoyants, de
faibles en forts, de pécheurs en saints”.

Quia besoin de lumiére la demande a Dieu.
et elle lui sera accordée : ““ Aussitér aprés avoir



— 52 —

recouru a lui, dit Salomon, Dieu m'a communi-
gué la sagesse” (Sagesse VII. 7). Qui a besoin
de force la réclame a Dieu, elle lui sera com-
muniquee : “°4 peine ai-je ouvert la bouche pour
prier, dit David, j'ai recu de Dieu son secours’’
(Psaume, CXVIII, 131.) Et comment les mar-
tyrs auraient-ils jamais acquis assez d’énergie
pour resister aux tyrans sans la priére qui leur
valut une force capable de braver les tour-
ments et la mort ?

5°) Bref, celui qui emploie cette arme puis-
sante de la priere, affirme saint Pierre Chryso-
logue, ne tombe pas dans le péché, se détache
de la terre, s’éleve vers le ciel pour y demeurer
et commence, des cette vie, a jouir de la
conversation avec Dieu”.

Que sert donc de s’inquiéter et de dire:
“Qui sait si je suis inscrit ou non au livre de
vie? Qui sait si Dieu m’accordera la grace
efficace et la persévérance ? ““ Ne vous inquiétez
de rien, répond I’ ApOtre, mais en toute circons-
lance, faites connaitre vos besoins a Dieu par
des priéres et des supplications avec des actions
de grdces” (Phil., IV, 6.) Quelle utilité a se
morfondre, dit-il, dans ces angoisses et ces
craintes ? Allons, chassez toutes ces préoccu-
pations ; elles ne sont bonnes qu’a diminuer
votre conflance et 4 vous rendre plus tiéde et
plus paresseux dans votre marche sur le che-
min du salut. Priez, implorez sans cesse, faites
entendre a Dieu vos priéres, remerciez-le tou-



jours de s’étre engagé a vous accorder les
faveurs que vous désirez a la seule condition
de les lui demander : la grace efficace, la per-
sévérance, le salut et tout ce a quoi vous aspi-
fEZ.
Le Seigneur nous a jetés dans la bataille
pour y lutter contre de puissants ennemis.
Mais il est fidéle a ses promesses, il ne souffre
pas que l’attaque dépasse notre capacité de
résistance : ““‘Dieu est fidéle, il ne permettra pas
que vous soyez tentés au-dela de vos forces” . (I
Cor., X, 13). Il est fidele, secourant aussitot
qui I'invoque. Le docte cardinal Gotti écrit:
“Le Seigneur n’est pas tenu de nous donner
toujours une grice égale a la tentation; mais
quand, dans la tentation, nous recourons a
lui, il est obligé de nous communiquer la force
suffisante pour nous rendre capables de résis-
ter actuellement, au moyen de la grace toute
préte et offerte a chacun”.

Nous pouvons tout, avec le divin secours,
donné a chacun s’il le sollicite humblement.
Nous sommes donc sans excuse si nous nous
laissons vaincre par la tentation. Nous subis-
sons la défaite par notre seule faute, parce que
nous ne prions pas. Avec la priere nous
triompherons sirement de toutes les em-
bliches et de toutes les violences de nos adver-
saires. ““Par la priére, écrit saint Augustin, on
échappe a tout danger”.




— 54 —

§3
Dieu est toujours prét a nous exaucer.

6°) Selon saint Bernardin de Sienne, la
priére est une ambassadrice fidele, avantageu-
sement connue du roi du ciel. Habituée a étre
regue jusque dans la chambre royale et a flé-
chir par ses instances le cceur d’un roienclin a
la piti€, elle en obtient toute espece de secours
pour nous, pauvres malheureux, qui gémis-
sons, en proie a tant de luttes et de miséres,
dans cette vallée de larmes™.

Quand le Seigneur entend nos prieres, nous
assure Isaie, aussitot il se sent ému de compas-
sion pour nous. Il ne nous laisse pas pleurer
Jongtemps. A I'instant méme 1l nous répond et
satisfait a toutes nos demandes: “‘Tu ne pleu-
reras plus désormais. A ton premier cri, il te
fera grdce ; dés qu'il t'aura entendu, il t’exau-
cera.” (Isaie XXX , 19). Dans un autre pas-
sage, le Seigneur parle par la bouche de Jére-
mie. Se plaignant de nous, il dit : ““Suis-je devenu
pour Israél un désert ou une terre de ténébres?
Pourquoi donc mon peuple a-t-il dit : Nous nous
retirons, nous ne viendrons plus a vous”. (Jer.,
11, 31.) Pourquoi, dit le Seigneur, déclarez-
vous ne plus vouloir recourir a moi? Ma misé-
ricorde serait-elle pour vous par hasard une
terre stérile, incapable de produire aucun fruit
de grace une terre tardive, trop lente a porter

o



du fruit ? Notre Maitre plein d’amour a voulu,
par ces mots, nous donner a entendre qu’il ne
laisse jamais d’exaucer nos priéres sans
retard. Il veut aussireprendre ceux qui cessent
de le prier par crainte de n’€tre pas exauces.
7°) Si Dieu nous admettait a lui exposer nos
suppliques seulement une fois par mois, ce
serait une insigne faveur. Les rois de la terre
donnent audience de rares fois dans 'annee,
mais Dieu donne toujours audience. “A tout
instant, écrit saint Jean Chrysostome, il est
disposé a entendre nos requétes. Etant pric,
jamais ne se vérifie le cas d’un refus envers qul
’implore”. Ailleurs il ajoute: “Quand nous
prions Dieu, avant que nous terminions de lui
exposer nos désirs, déja il nous exauce™. Du
reste, nous en avons la promesse de Dieu
méme : “Lorsqu’ils parleront encore, je les
aurai écoutés”’. (Isaie, LXV, 24.) “Le Sei-
gneur, dit David, se tient prés de tous ceux qui
'invoquent avec sincérité (c’est-a-dire comme
on doit). I/ fera la volonté de ceux qui le crai-
gnent ; il exaucera leurs priéres et il les sau-
vera” (Psaume, CXLIV, 19.) C¢tait la un
sujet de gloire pour Moise, il s’écriait : **Quelle
est la grande nation qui ait des dieux prés d'elle
comme nous avons notre Dieu, toutes les fois
que nous I'invoquons”’. (Deut., IV, 7.) Pauvres
et impuissantes créatures, les dieux des paiens
€taient sourds aux supplications de leurs ado-
rateurs. Mais notre Dieu tout puissant n’est




pas sourd a nos prieres : toujours présent a qui
I'implore et prompt a lul octroyer toutes les
graces sollicitées. “Au jour ou je I'invoquerai, je
le sais, Dieu est pour moi’’ s’écriait le Psalmiste
(Psaume, LV, 10). Seigneur, en ceci je vous ai
reconnu pour mon Dieu, tout de bonté et de
miséricorde, en vous voyant me secourir aus-
sitot a chacun de mes recours vers vous.

§ 4

Ne pas demander des choses
de peu de valeur.
Prier vaut mieux que méditer.

8°) Nous sommes dénués de tout. Mais si
nous prions, nous cessons d’étre pauvres. Si
nous sommes pauvres, Dieu est riche: Dieu
est libéral, dit I’Apétre, envers qui I’appelle &
son aide: “Riche envers tous ceux qui I'in-
voguent”. (Rom. X, 12.) Puisque nous avons a
faire a un Maitre d’infinie puissance et d’infi-
nie richesse — saint Augustin nous y exhorte
— ne lui réclamons pas des riens, des choses
sans valeur, mais de précieuses faveurs. Si
quelqu’un mendiait 4 un roi une petite piéce
de monnaie, un sou, il semblerait lui faire
injure. Par contre nous honorons Dieu, nous
honorons sa miséricorde et sa libéralité



— 57 —

quand, a la vue de notre misére et de notre
totale indignité, nous implorons néanmoins
ses griaces, nous flant a sa bonté et a sa fidélité,
de par sa promesse d’accorder a qui le prie
toute grace demandée: ‘““Vous demanderez
tout ce que vous voudrez et vous I'obtiendrez” .
(Joan., XV, 7.) Au dire de sainte Marie-
Madeleine de Pazzi, le Seigneur se sent si
honoré et si consolé, quand nous réclamons
ses graces, qu’il nous en remercie en quelque
sorte. Nous semblons alors lui ouvrir la voie
pour nous combler de ses bienfaits et pour
contenter son inclination a faire du bien a
tous. Soyons-en persuadés, quand nous solli-
citons de Dieu ses graces, il nous donne tou-
jours plus que nous ne demandons. ““Si la
sagesse fait défaut a quelqu’un d’entre vous,
qu’il la demande a Dieu, qui donne a tous abon-
damment, sans rien reprocher”. (Jac., 1, 5).
Ainsi parle saint Jacques, pour nous démon-
trer que Dieu n’est pas comme les hommes,
avare de ses biens. Les hommes, méme riches,
meéme charitables et généreux s’ils distribuent
des aumones, n’ont pas la main large, et le
plus souvent donnent moins qu’on ne leur
demande, parce que leur richesse, si grande
soit-elle, est toujours limitée ; ainsi plus ils en
donnent et plus il leur en manque. Mais Dieu
donne de ses biens, quand on le prie (af-
fluenter), c’est-a-dire a large main, donnant
toujours plus qu’on ne lul réclame, parce que




— B8 —=

sa richesse est infinie : plus il donne et plus i
lui reste a donner.
“Vous étes bon, Seigneur et clément et plein de
COmMpassion pour 10us ceux qui vous invoquent’’.
(Psaume LXXXYV,5.) Vous, mon Dieu, disait
donc David, vous étes par trop libéral et
condescendant avec qui vous invoque. Vos
misericordes a son égard sont tellement
abondantes qu’elles dépassent ses demandes.
9°) Toute notre attention doit donc porter
sur ce point: prier avec confiance, certains
que, sl nous prions, s’ouvriront pour nous
tous les trésors du ciel. “Appliquons-nous-y,
dit saint Jean Chrysostome, et nous nous
ouvrirons le ciel”. La priére est un trésor : plus
on prie, plus on en recueille de graces. ““Cha-
que fois que I'homme recourt a Dieu, avec
ferveur, par la priére, affirme saint Bonaven-
ture, 1l acquiert des biens plus précieux que le
monde entier”,

Certaines ames dévotes consacrent beau-
coup de temps a la lecture et a la méditation,
mais s’appliquent peu a la priére. Il est hors de
doute que la lecture spirituelle et la médita-
tion des vérités éternelles sont choses fort
utiles. Mais bien plus utiles, dit saint Augus-
tin, la priere: *“Par la lecture et la méditation
nous comprenons nos devoirs, mais par la
priere nous obtenons la grace de Jes remplir”.
Que sert de connaitre a quol nous sommes
tenus et ne pas le faire, sinon nous rendre plus




— 59 —

coupables devant Dieu? Lisons et méditons

tant qu’il nous plaira, nous n’accomplirons

jamais nos obllggtlons, si nous ne demandons
as a Dieu son aide a cet effet.

10°) De la cette réflexion de saint Isidore:
¢““A aucun moment, le démon ne s’efforce
davantage de nous distraire avecla pensée des
affaires temporelles comme quand il s’aper-
¢oit que nous sOmmes occupés a prier et a
demander a Dieu ses graces’. Et pourquot?
Parce qu’il voit, cet ennemi, qu’en aucun
autre temps nous n’acquérons plus de treésors
en biens célestes qu’au moment ou nous
prions.

Le fruit le plus précieux de ’oraison men-
tale, le voici: demander a Dieu des graces
nécessaires a la persévérance et au salut eter-
nel. Pour ce motif principalement, I’oraison
mentale est moralement nécessaire a l'ame
pour se maintenir en grace avec Dieu : parce
que si une personne ne se recueille pas dans le
temps de la méditation pour demander les
secours nécessaires a sa persévérance, elle ne
le fera pas a d’autres moments. Sans la médi-
tation, en effet, elle ne pensera pas a les
demander. Elle ne songera méme pas au
besoin qu’elle a de les demander. Au
contraire, celui qui chaque jour, fait sa medi-
tation verra bien les besoins de son ame, les
dangers qui I’entourent, la nécessit¢ ou il est
de prier. Aussi priera-t-il et obtiendra-t-il les




= Bl ==

graces qui lul permettront ensuite de perséyé-
rer et d’opérer son salut.

Le pere Segneri, parlant de lui, racontajt
comment, au debut, 1l s’attachait a produire
plus d’affections que de priéres. Mais recon-
naissant ensuite la nécessité et I'immense utj-
lite de la priére, depuis lors, en se livrant beau-
coup a l'oraison mentale, il s’appliquait
surtout a prier.

11°)“Comme le petit de I'hirondelle, ainsi je
criergi’”’, disait le pieux roi Eséchias (Is.
XXXVIII, 14) Les petits de ’hirondelle ne
font autre chose que crier, réclamant ainsj
secours et nourriture a leurs méres. Tous,
nous devons agir de méme si nous voulons
conserver la vie de la grace. Il nous faut tou-
jours crier, implorant I’aide de Dieu pour évi-
ter la mort du péché et progresser dans son
amour. Le pere Rodriguez rapporte que les
anciens peres du désert, nos premiers maitres
en spiritualité, tinrent conseil entre eux pour
savolir quel serait I’exercice le plus utile et le
plus nécessaire au salut éternel. Ils se décide-
rent pour la répétition fréquente de cette
breve invocation de David : ““‘Deus, in adjuto-
rium meum intende — Seigneur venez a mon
aide”. Doit agir de méme, écrit Cassien, qui
veut se sauver, répétant sans cesse: Mon
Dieu, aidez-moi; mon Dieu, aidez-moi. Il
nous faut le faire dés le premier instant de
notre réveil, y persister dans toutes nos néces-




EETY -4 e

sités et occupations spirituelles et temporelles,
mais plus spécialement quand nous nous
voyons molestés par quelque tentation ou
passion. |

Au dire de saint Bonaventure, on obtient
parfois la grice, par une courte priére, plus
vite qu’avec beaucoup d’autres cuvres
saintes. Et, ajoute saint Ambroise, ‘‘qui prie
obtient déja, car demander c’est recevolr’’.

Il n’y a donc point, conclut saint Jean
Chrysostome, d’homme plus puissant qu’un
homme en priére “‘car il se rend participant de
la puissance de Dieu”. “Pour s’¢lever a la
perfection, disait saint Bernard, il y faut la

méditation et la priére. Avec la méditation |

nous voyons ce qui nous manque, avec la
priére nous obtenons ce dont nous avons

besoin’’.

Conclusion

12°) En somme, sans la priere, le salut est
fort difficile et méme impossible, comme nous
I’avons vu, selon la Providence ordinaire.
Mais avec la priére, le salut est chose sure et
trés facile. Il n’est pas nécessaire de nous reti-
rer dans un désert et nous y nourrir d’herbes.
Que nous coilte de dire: ‘“Mon Dieu, aidez-
moi; Seigneur, assistez-moi, ayez piti¢ de
moi1?”’ Est-il rien de plus facile? Et ce peu

-




suffira pour nous sauver, sl nous sommes
attentifs a le faire.

Saint Laurent Justinien nous exhorte de
fagon particuliére a nous efforcer de prier, au
moins au début de chaque action. Cassien
atteste que les anciens Peres insistaient vive-
ment sur le recours a Dieu par de courtes et
fréquentes invocations. “Que personne, disait
saint Bernard, ne fasse peu de cas de sa priére,
puisque Dieu en fait cas et nous accorde ce
que nous demandons ou le plus utile pour
nous’’.

Comprenons-le, sinous ne prions pas nous
sommes sans excuse. En effet, la grace de la
priere est donnée a chacun. Il est toujours en
notre pouvoir de prier, dés lors que nous le
voulons, comme I’affirmait David en parlant
de lui-méme : “Au dedans de moi est une priére
pour le Dieu de ma vie, je dirais a Dieu: Vous
étes mon défenseur”. (Psaume, XLI, 9, 10.) Si
nous ne sommes pas sauvés, a nous seuls la
faute. Nous manquerons notre salut unique-
ment pour n’avoir pas prié.



CHAPITRE TROISIEME

e ————————
— ——
- —

“,-Hv

_LES CONDITIONS DE LA PRIER\)

. i

1°) “En vérité, en vérité, je vous le dis, si vous
demandez quelque chose a mon Pere en mon
nom, il vous le donnera’. (Joan., XVI, 23.)
C’est donc une promesse de Jésus Christ:
tout ce qu’en son nom nous demanderons
avec les conditions requises. ‘‘Beaucoup, dit
saint Jacques, demandent et n’obtiennent
pas, parce qu’ils demandent mal’ (Jacq., IV,
3.) Saint Basile, a la suite de cette parole de
I’Apotre, a écrit: “C’est pourquoi, parfois tu
demandes et ne regois pas, parce que tu as prié
de fagon défectueuse, avec peu de foi ou de
confiance, avec peu de désir d’obtenir la
grace, ou réclamant des biens non favorables
au salut, ou sans persévérance. Partant, saint

Thomas réduit a quatre les conditions re- |

quises pour que la priere obtienne son effet:

que 'homme demande — pour lui-méme

— des choses nécessaires au salut — avec
piété et persévérance.




— B .

§ 1

OBJET DE LA PRIERE

| — Peut-on prier efficacement
pour les autres ?

2°) La premiere condition de la priére est
donc que I'on demande pour soi. Le Docteur
angélique, en effet, pense qu’un homme ne
peut obtenir pour les autres — a titre de jus-
tice — la vie éternelle et non plus, par consé-
quent, les graces en relation avec le salut. Car
la promesse, comme il le rappelle, a été faite,
non pour les autres, mais pour ceux qui prient
“il vous donnera”. Ce nonobstant, beaucoup
de docteurs tiennent pour une opinion
contraire. Ils s’appuient sur ’autorité de saint
Basile qui enseigne que la priére, en vertu de la
divine promesse, obtient infaillibiement son
effet méme en faveur des autres, pourvu que
ceux-cin’y mettent pas un obstacle positif. Ils
se basent sur les Ecritures : ““Priez les uns pour
les autres afin d’étre guéris. La priere fervente
du juste est trés efficace”’. (Jac. V, 16.) Priez
pour ceux qui vous persécutent et vous calom-
nient”. (Luc VI, 28.) Et mieux encore sur ce
texte de saint Jean: ““Si quelqu’un voit com-
metire a son frére un péché qui ne donne pas la
morl, qu'il prie, et Dieu laissera la vie a celui qui




commet de ces pechés qui ne donnent pas la
mort”. (I Joan., V, 16.) Saint-Augustin, saint
Béde, saint Ambroise et d’autres expliquent
ces mots: péchés qui ne donnent pas la mort,
pourvu que ce pécheur ne soit pas dans I'inten-
tion de rester obstiné jusqu’a la mort ! Pour un
tel obstiné serait requise une grdce fort extra-
ordinaire. Du reste, pour les autres pécheurs
non coupables de pareille malice, I’Apotre pro-
met leur conversion a qui prie pour eux . “Qu’il
prie, et Dieu donnera la vie a ce pécheur”.

I — Nous devons prier
pour les pécheurs

3°) D’ailleurs, personne ne met en doute
que les priéres des autres n’aident beaucoup
les pécheurs et ne soient trés agréables a Dieu.
Et Dieu se plaint de ses serviteurs oublieux de
lui recommander les pécheurs, comme 1l s’en
plaignait un jour a sainte Marie-Madeleine de
Pazzi: ‘““Vois, ma fille, comme les chrétiens se
trouvent entre les mains du démon. Ils en
seralent dévorés, si les élus ne les délivraient
pas par leur priéres’’. Dieu attend cela plus
spécialement des prétres et des religieux. Cette
méme sainte disait a ses religieuses: ‘“‘Mes
sceurs, Dieu ne nous a pas séparés du monde
pour que nous fassions le bien seulement pour
nous, mais encore pour que nous l’apaisions
en faveur des pécheurs’”. Le Seigneur lui-




— BB —

méme dit a cette sainte: ““Je vous ai donné 3
vous. mes épouses de choix, la cité du refuge
(c’est-a-dire la Passion de Jésus-Christ), afin
que vous ayez Ou recourir pour aider mes
créatures. C’est pourquoi recourez a elle; 13,
portez secours a mes créatures en perdition et
donnez la vie pour elles”. Pour lors, la sainte,
enflammeée d'un saint zele, offrait a Dieu, cin-
quante fois par jour, pcur les pécheurs, le sang
du Rédempteur et se consumait du désir de
leur conversion, en disant: “Oh ! quelle peine,
Seigneur, de voir qu’on pourrait secourir tes
creatures en donnant sa vie pour elles et ne
pouvorr le faire!”” Du reste, dans tout exercice
de pieté, elle recommandait a Dieu les
pécheurs. Il est écrit dans sa vie qu’elle ne
passait pas une heure du jour sans prier pour
eux. Fréquemment aussi, elle se levait au
milieu de la nuit et s’en allait devant le saint
Sacrement, prier pour les pécheurs. Et néan-
moins, elle fut rencontrée, une fois, fondant
en larmes; on lui en demanda la cause, elle
repondit: ““Parce qu’il me semble ne rien faire
pour le salut des pécheurs”.

Elle en arrivait a s’offrir, pour leur conver-
sion, a souffrir méme les peines de I’enfer,
pourvu qu’elle n’y elit point a hair Dieu. Plu-
sieurs fois, il plut a Dieu de I’affliger de graves
douleurs et maladies pour le salut des
pecheurs. Elle priait spécialement pour les
préetres, voyant que leur vie édifiante était une




— 87 —

occasion de salut pour les autres, et leur vie
peu édifiante, une occasion de ruine pour
beaucoup. C’est pourquoi, elle priait le Sei-
gneur de punir sur elle leurs fautes: ‘“Sei-
gneur, disait-elle, fais-moi mourir et revenir a
la vie, tant et tant de fois... jusqu’a ce que je
satisfasse pour eux a ta justice”’. Et 'on
raconte, dans sa vie, que cette sainte, par ses
priéres, délivra, en effet, beaucoup d’ames des
mains de Lucifer.

4°) J’ai voulu entrer dans ces détails tou-
chant le zéle de cette sainte. Mais au reste,
toutes les Ames qui sont vraiment enflammeées
d’amour pour Dieu ne cessent de prier pour
les pécheurs. Et comment est-1] possible a une
personne qui aime Dieu, voyant ’'amour qu’il
porte aux ames, ce qu’a fait et souffert Jésus
Christ pour leur salut et le désir du Sauveur
que nous le prions pour les pécheurs, com-
ment, dis-je, est-i1l possible a cette personne de
considérer ensuite avec indifférence tant de
pauvres ames qui vivent sans Dieu, esclaves
de I’enfer, et ne pas se décider et s’appliquer a
prier, fréquemment le Seigneur de donner
lumiére et force a ces malheureux pour sortir
du misérable état dans lequel ils dorment et
vivent pour leur perte !

Dieu, il est vrai, ne nous a pas promis de
nous exaucer lorsque ceux, pour lesquels nous
prions, mettent un obstacle positif 4 leur
conversion. Mais, bien des fois, le Seigneur,




— 68 —

par sa bonté, eu égard aux prieres de ses servi-
teurs, s’est plu, par des graces extraordinaires,
aremettre en €tat de salut les pécheurs les plus
aveuglés et les plus obstinés. Pourtant ne lajs-
sons jamais, dans la célébration ou ’audition
de la messe, dans la communion, la médita-
tion ou la visite au saint Sacrement, de
recommander toujours & Dieu les pauvres
pecheurs. Au dire d’un savant auteur, celuj
qui prie pour les autres verra d’autant plus
vite exaucées les priéres qu’il fait pour lui-
meéme.

Ceci soit dit en passant. Mais revenons i
considérer les autres conditions requises par

saint Thomas pour que la priére obtienne son
effet.

Il — Demander des graces
nécessaires au salut.

5°) L’autre condition assignée par ce saint
Docteur est de demander les graces néces-
saires au salut. Car la promesse d’exaucer la
priere n’est pas faite pour les graces tempo-
relles, non nécessaires au salut de I’Ame. Saint
Augustin enseigne, expliquant les paroles de
'Evangile “en mon nom” citées plus haut:
"N’est pas demandé au nom du Sauveur tout
ce qui est demandé contre ’objet du salut”.

6°) Certaines fois, nous réclamons des
faveurs temporelles et Dieu ne nous exauce




pas. Mais il ne nous exauce pas, ajoute le
méme saint Docteur, parce qu’il nous aime et
veut user de miséricorde envers nous : ““Celui
qui supplie Dieuavec fidélité pour les besoins
de cette vie est écouté par miséricorde, et, par
miséricorde, non exaucé. Ce qui est utile au
malade, le médecin ne le connait-il pas mieux
ue le malade?”’ Le médecin qui aime son
malade ne lui concéde pas ce qu’il sait devoir
lui étre nuisible. Oh! combien s’ils étaient
malades ou pauvres, ne tomberaient pas dans
les péchés dans lesquels ils tombent, étant
riches ou bien portants. C’est pourquol, le
Seigneur, 4 certains qui implorent la santé du
corps ou les biens dela fortune, les leur refuse,
parce qu’il les aime: voyant qu’ils leur
seraient une occasion de perdre la grace oudu
moins de s’attiédir dans la vie spirituelle.

Du reste, nous n’entendons pas par la
imputer a défaut la demande a Dieu des
choses nécessaires a la vie présente pour
autant qu’elles conviennent au salut éternel, a
I’exemple de la priere du Sage: “Accorde-moi
seulement le nécessaire @ ma subsistance.”
(Prov. XXX.) Ce n’est donc pas défectueux,
explique saint Thomas, d’¢prouver pour de
tels biens une sollicitude modérée. Le défaut
consiste 4 concevoir pour eux une preoccupa-
tion exagérée, comme s’ils constituaient tout

notre bien.




— 70 —

Aussi, lorsque nous demandons a Dieu ces
graces temporelles, nous devons toujours le
faire avec résignation et a cette condition
qu’elles soient utiles a nos ames. Voyons-nous
le Seigneur ne pas nous les accorder ? Tenons-
le pour certain : 1l nous les refuse alors par un
effet de son amour envers nous et en prévision
du tort qui en résulterait pour notre santé
spirituelle.

7°) Souvent nous réclamons a Dieu d’étre
délivrés d’une tentation dangereuse, et Dieu
ne nous exauce pas non plus. Il permet qu’elle
continue a nous harceler. Comprenons qu’a-
lors Dieu le permet pour notre plus grand
bien. Ni les tentations, ni les mauvaises pen-
sées ne nous ¢€loignent de Dieu, mais le
consentement. Quand ’dme, dans les tenta-
tions, se recommande a Dieu et, avec son aide,
résiste, oh ! comme elle s’avance alors dans la
perfection et parvient a une plus étroite union
avec Dieu! Voila pourquoi Dieu ne I’exauce
pas.

Saint Paul priait instamment pour étre déli-
vré des tentations d’impureté: “Il m’a été
donné un aiguillon dans ma chair, un ange de
Satan pour me souffleter. C’est pourquoi trois
fois, jai prié le Seigneur de I’éloigner de moi”.
Mais le Seigneur lui répondait: “I/ te suffit
d’avoir ma grdce”. (2 Cor., XII, 7-9) Ainsi,
méme dans les tentations, nous devons prier
Dieu avec résignation, en disant : ‘‘Seigneur,

-



=

délivrez-moi de cet ennui s’il est expédient de
m’en délivrer; ou alors portez-moi secours
pour résister a tout assaut de mes ennemis.
Voici comment lui-méme nous en assure par
la bouche du Psalmiste : “Dans la tribulation
tu m’'as invoqué el je t'ai délivré; je t'ai exaucé
au sein de la tempéte, je t'ai éprouvé dans les
caux de la contradiction”. (Psaume LXXX, 8.)
8°) Les autres conditions finalement assi-
gnées par saint Thomas a la priere sont de
rier avec piété et avec persévérance. Par piéte
on entend I’humilité et la confiance; par la
persévérance, ne pas Cesser de prier jusqu’a la
mort. Or de ces conditions, les plus néces-
saires a la priére sont: I’humilité, la confiance
et la persévérance. Il nous faut ici parler de

chacune en particulier.

§2
PRIER AVEC HUMILITE

9°) Le Seigneur, certes, regarde les prieres
de ses serviteurs, mais de ses serviteurs hum-
bles. “Il a regardé la priére des humbles”
(Psaume CI, 18). Autrement, loin de les
regarder, il les rejette : **Dieu résiste aux super-
bes, et aux humbles il donne sa grdce’’. (Jac. 1V,
6.) Dieu n’écoute pas les priéres des orgueil-




— 72 —

leux, confiants dans leur force. Aussi les
laisse-t-il dans leur propre misére. En cet état
privés du divin secours, sans aucun doute is
se perdront. David le déplorait: “Avant @’ é1re
humilié, j'ai péché’” (Psaume CXVIII, 67). Jai
péche, disait-il, parce que je n’ai pas été hum-
ble. Il en advint de méme a saint Pierre. Jésus
Christ I'avait pourtant bien averti: cette nuit
tous les disciples devaient abandonner leur
Maitre: “Vous tous, vous serez scandalisés 4
mon sujet”. (Math. XXVI, 31)) Néanmoins,
au lieu de reconnaitre sa faiblesse et d’appeler
le Seigneur a son aide pour ne pas lui étre
infidele, trop confiant dans ses forces, Pierre
déclare: “Méme si tous étaient scandalisés g
lon sujet, moi je ne le serai jamais!”’ (Math.,
XXVI, 33) Etle Rédempteur eut beau réitérer
sa prediction et avec cette particularité qu’en
cette nuit, avant le chant du coq, il I'aurait
reni€ trois fois, malgré cela, se fiant 4 son
courage, il se vanta en ces termes : ‘“Méme s5’il
fallait mourir avec toi, je ne te renierai pas!”’
(Ibid., 35) Mais qu’arriva-t-il? A peine, le
malheureux entra-t-il dans la maison du Pon-
tife, accusé d’étre disciple de Jésus Christ, par
trois fois, de fait, il le renia et avec serment,
affirmant ne I’avoir jamais connu: “Er, de
nouveau, il nia avec serment : je ne connais pas
cet homme”. (Ibid., 72.) Si Pierre s’était humi-
lié et avait demandé au Seigneur la grace de la
Constance, 1l ne I’aurait pas renié.




e (7

10°) Nous devons tous nous persuader
quélevés a la cime d’une montagne nous
sommes comme suspendus au-dessus de
I’abime de tous les pécheurs, soutenus par cet
unique fil: la grace. Si ce fil se détache de
nous, certainement nous tomberons dans cet
abime et commettrons les scélératesses les
plus horribles. *“Si Dieu ne m’eit assisté, il s’en
serait peu fallu que mon dme n’habitat le séjour
des morts”’. (Psaume XCIII, 17.) Si Dieu ne
m’avait secouru, je serais tombé en mille
péchés et me trouverais maintenant en enfer.
Ainsi parlait le Psalmiste, ainsi devrait parler
chacun de nous. Saint Frangois d’Assise l'en-
tendait de méme quand il se déclarait le plus
grand pécheur du monde. “Mais, mon Pére,
lui répliqua son compagnon, ce€ que VOus
affirmez 12 n’est pas vrai. Il en est beaucoup
dans le monde certainement pires que vous.
Oui, ce que je dis n’est que trop vrai, répondit
le saint, car si Dieu n’étendait pas ses mains
sur moi, je commettrais tous les pécheés”. (St
Bonav. Legenda S. Francisci ch. 6.)

11°)11 est de fo1r que, sans l’appui de la
grace, nous ne pouvons accomplir aucune
®uvre bonne et pas méme concevolr une
bonne pensée : Sans la grace, dit saint Augus-
tin, les hommes ne font absolument aucun
bien ni par pensée, ni par action. (De correp-
tione et gratia, ch. II.) Comme I’ceil ne peut
voir sans lumiére, ainsi, ajoutait-il, I’lhomme




=: il ==

ne peut effectuer aucun bien sans la grice.
L’Apdtre 'avait dit avant lut: ““Non que nous
sovons capables par nous-mémes de penser
guelque chose, comme de nous-mémes, mais
notre capacité vient de Dieu’” (2 Cor. 111, 5). Et,
avant ’Apdtre ’avait proclamé David: ““Si /e
Seigneur ne batit la maison, c’est en vain que
travaillent ceux qui la batissent” (Psaume
CXXXVI. I.) En vain I’homme se travaille
pour se sanctifier, si Dieu n’y met pas la main.
“Sile Seigneur ne garde la citc, veille en vain
celui qui la garde.”” S1 Dieu ne¢ garde ’Ame du
péché, en vain cherchera-t-elle a s’en garder
par ses propres forces. De 1a, cette protesta-
tion du saint propheéte: *“Non, je ne me confie-
rai pas dans mon arc”. (Psaume XLIII, 7.)
Donc, je ne veux pas espérer dans mes armes,
mais seulement en Dieu qui peut me sauver.
Des lors, qui a conscience d’avoir fait quel-
que chose de bien et de n’étre pas tombé dans
des péchés plus graves que ceux qu’il a com-
mis, doit s’écrier avec saint Paul: “Par la
grace de Dieu, je suis ce que je suis’’ (1 Cor. XV,
10). Et pour la méme raison, il ne doit cesser
de trembler et doit craindre de tomber en
toute occasion : “Ainsi donc, que celui qui croit
étre debout prenne garde de tomber” (I Cor.
XV 12). Et I’Apbtre en signale la raison dans
un autre endroit ou il dit: *“Car si quelqu’un
S'imagine étre quelque chose, alors qu’il n’est
rien, il se séduit lui-méme’’. (Gal. VI, 3.) C’est

A
|
|
|

O



pourquol saint Augustin a écrit sagement :
‘““La présomption de la fermeté empéche la
fermeté d’un grand nombre ; personne ne sera
bien ferme, s’il ne se sent infirme’ (Sermon
LXXVI, 6.) Si quelqu’un déclare ne pas avoir
peur, c’est un signe qu’il se fie en lui-méme et
dans ses résolutions prises. Et, par une si per-
nicieuse confiance, il se séduit lui-méme. Se
fiant a ses propres forces, il cesse de craindre,
et, ne craignant pas 1l cesse de se recomman-
der a Dieu ; et alors, certainement, 1l tombera.
Ainsi, également, chacun doit se garder de
s’admirer, tirant vaine gloire des péchés des
autres. Il doit alors plutdt se croire, de par lui,
plus mauvais que les autres et dire : ““‘Seigneur,
s1 vous ne m’aviez aidé, j’aurais fait pire!”
Autrement le Seigneur permettra, en chati-
ment de son orgueil, qu’il tombe en des fautes
plus graves et plus honteuses.

Partout I’Apdtre nous avertit de nous pro-
curer le salut éternel, mais comment ? en crai-
gnant et tremblant toujours. *“Opérez votre
salut avec crainte et tremblement’”’. (Philip., 11,
12.) Oui, parce que celui qui craint beaucoup
de tomber se défie de ses forces. Et ¢’est pour-
quoi, plagant en Dieu sa confiance, il
recourra a lui dans les dangers. Dieu le
secourra, 1l vaincra de la sorte les tentations et
se sauvera.

Saint Philippe Néri marchant, un jour, a
travers Rome, s’en allait répétant: **Je suis




s T =

désesperé I Un religieux I’en reprit. Majs Je
saint dit alors: ““Mon Pére, je suis désespéré
de moi, mais j'ai confiance en Dieu”. Ains;
faut-1l agir nous-mémes si nous voulons nous
sauver. Il faut vivre toujours désespérés de
nos propres forces. De la sorte, nous imite-
rons la conduite de saint Philippe qui, dés |e
premier instant, & son réveil, disait i Dieu:
“Seigneur, aujourd’hui, étendez vos mains

sur Philippe, carautrement Philippe vous tra-
hira™.

13°) Voici donc, pour conclure, toute la
science, la grande science du chrétien, dit saint
Augustin : Connaitre qu’il n’est rien et ne peut
rien: “Ceci est la grande science : savoir que
I’homme n’est rien”. Ainsi il ne cessera de se
procurer aupres de Dieu, par ses priéres, cette
force dont il est dépourvu et dont il a besoin
pour résister aux tentations et faire le bien. Et
alors 1l accomplira tout avec humilité: “La
priere d’'un homme qui s’humilie percera les
nues... et il ne se retirera point jusqu’a ce que le
Trés-haut I'ait regardé” (Eccles. 35, 21). La
priere d’une 4me humble pénétre les cieux. Se
présentant devant le trone divin, elle ne par-
tira de 1a sans que Dieu la regarde et I’exauce.
Cette 4me serait-elle coupable d’autant de
Péchés qu’on veut, Dieu ne sait pas mépriser
un ceeur qui s’humilie : “Dieu ne méprise pas
Un ceur contrit et humili¢”’. (Psaume, L, 6.)




—

“Dieu résiste aux superbes et il donne sa grace
aux humbles’”. (Jacques, IV, 6.) Autant le Sei-
gneur est sévére avec les orgueilleux et résiste
3 leurs demandes, autant il est doux et libéral
avec les humbles. C’est ce que dit précisément
un jour, Jésus Christ, a sainte Catherine de
Sienne : “Sache, ma fille, que celui qui perse-
verera humblement a me demander les graces
fera I’acquisition de toutes les vertus”.

14°)I1 est utile d’insérer ici un excellent
avertissement fort appropri€ aux personnes
de dévotion, désireuses de se sanctifier. Ces
paroles sont du trés pieux Mgr Palafox, dans
une annotation a la lettre dix-huitieme de
sainte Thérese. Elle y écrivait a son confesseur
et lui rendait compte de tous les degrés d’orai-
son surnaturelle dont le Seigneur la favorisait.
Par contre ce prélat écrit que ces graces surna-
turelles que Dieu daigna accorder a sainte
Thérése et a d’autres saints, ne sont pas néces-
saires pour arriver a la sainteté, puisque beau-
coup d’Ames y sont parvenues sans elles et, au
contraire, beaucoup se sont damnées apres les
avoir obtenues. Partant, il dit étre superflu et
méme présomptueux de désirer et chercher de
tels dons surnaturels. La vraie et unique voie
pour devenir une dme sainte est de s’exercer
dans les vertus et d’aimer Dieu. On y parvient
au moyen de ’oraison et en correspondant
aux lumiéres et secours de Dieu qui ne veut
rien autre que de nous voir saints : *“La volonté




de Dieu est que vous sovez saints”’. (I Thess.
IV, 3.)

15°) Aussi, notre pieux €crivain, parlant des
degrés de ['oraison surnaturelle — sujet de 13
lettre de la sainte — c’est-a-dire de ’oraison
de qui¢tude. du sommelil et de la suspension
des puissances, de l'union, de I’extase, du
rapt. du vol et €lan d’esprit, de la blessure
spirituelle enfin, €crit sagement et dit : “Quant
a ['oraison de quiétude, ce que nous devons
desirer et demander a Dieu, c’est qu’il nous
délivre de I’'attachement et du désir des biens
terrestres ; 1ls ne donnent pas la paix, mais
apportent inquiétude et affliction d’esprit.
“Vanite des vanités’’, comme ’appelle si bien
Salomon, et “affliction d’esprit”. (Eccl., I, 14.)
Le ceeur de ’homme ne trouvera jamais la
vraie paix, s’il ne se vide de tout ce qui n’est
pas Dieu, afin de laisser toute la place a son
salnt amour, pour que lui seul le posséde tout
entier. Mais I’Ame ne peut réaliser cela d’elle-
meéme. Il faut obtenir du Seigneur par des
prieres répétées.

Quant au sommeil et suspension des puis-
sances, nous devons demander a Dieu la grace
de les tenir assoupies par rapport a tout le
temporel et seulement en éveil pour considé-
rer la divine bonté et ambitionner ’amour
divin et les biens éternels.

Quant a "union des puissances, prions pour
qu’il nous donne la griace de ne penser, de ne




—_ 7 =

cherche; et de ne vouloir sinon ce que Dieu
veut, puisque toute la sainteté et la perfection
de I'amour consiste a unir notre volonté a
celle de Dieu.

Quant a /'extase et au rapt, prions Dieu
pour qu’il nous sorte hors de I'amour dé-
sordonné de nous-méme et des créatures pour
nous attirer tout a lui.

Quant au vol d’esprit, prions-le de nous
donner la grice de vivre tous détachés de ce
monde et d’imiter les hirondelles qui, méme
pour s’alimenter, ne s’arrétent pas sur la terre,
mais prennent leur nourriture en volant. Cecl
revient a dire : servons-nous de ces biens tem-
porels autant qu’il faut pour sustenter notre
vie, mais toujours en volant, sans nous arréter
sur la terre pour chercher les joies mondaines.

Quant a 'élan d’esprit, prions Dieu qu'il
nous donne le courage et la force de nous faire
violence, quand il le faut, pour résister aux
assauts de nos ennemis, pour surmonter les
passions et embrasser les croix, méme au
milieu de désolations et dégolits spirituels.

Enfin quant a la blessure d’amour, de méme
que la blessure, par sa douleur ravive toujours
dans une personne, le souvenir de son mal,
ainsi nous devons prier Dieu de nous blesser
tellement le cceur, avec son saint amour, que
nous ayons toujours a nous rappeler sa bonté
et l’affection qu’il nous a portées. Qu'ainsi
nous vivions, en l’aimant continuellement, le




— 80 —

contentant par nos actions et nos sentiments.

Mais toutes ces graces ne s’obtiennent pas
sans la priere. Avec la priére, pourvu qu’elle
soit humble, confiante et persévérante, on
obtient tout.

§3
PRIER AVEC CONFIANCE |

| — Role de la confiance

16°) L’avertissement le plus important que
nous donne ’apodtre saint Jacques, si nous
voulons, par la priere, obtenir de Dieu ses
graces, est de prier avec une confiance sire
d’étre exaucée et sans hésiter : ““Qu’il demande
avec foi, sans hésiter’’. (Jacques I, 6.) La
priere, enseigne saint Thomas, comme elle
puise dans la charité la force de mériter, ainsi |
d’autre part, regoit de la foi et de la confiance |
son efficacité d’impétration. Méme ensei-
gnement chez saint Bernard: ‘‘Seule notre
confiance, dit-il, nous obtient les divines
miséricordes. Dieu se complait grandement
dans notre confiance en sa miséricorde : c’est
la honorer et exalter cette infinie bonté qu’en
nous créant, il a voulu manifester au monde.
Qu'’ils se réjouissent donc, 6 mon Dieu, disait le
prophete royal, tous ceux qui espeérent en vous,

-



= 8 —

car ils seront éternellement heureux, et vous,
vous habiterez toujours en eux”’. (Psaume V,
12.) Dieu protége et sauve tous ceux qui se
confient en lui: *““Il est le protecteur de tous
ceux qui esperent en lui”’. (Psaume, XVII, 31.)
Vous sauverez ceux qui esperent en vous’ .
(Psaume X VI, 7.) Oh! les grandes promesses
adressées dans les Saintes Ecritures, a ceux
qui esperent en Dieu! Qui espére en Dieu ne
tombera pas dans le péché: “Tous ceux qui
mettent leur espérance en lui ne seront point
frustrés’’. (Psaume, XX XIII, 23.) Oui, expli-
que David, le Seigneur tient ses yeux tournés
vers tous ceux qui se confient en sa bonté,
pour les délivrer, par son secours de la mort
du péché: “Voici, les yeux du Seigneur sont sur
ceux quile craignent et sur ceux qui espérent en
sa miséricorde pour délivrer leurs dmes de la
mort”. (Psaume XXXII. 18-19.) Ailleurs,
Dieu parle lui-méme : *“Parce qu’il a espéré en
moi, je le délivrerai, je le protégerai... je le
sauverai, je le glorifierai” (Psaume XC, 14-
15.) Notez le mot - parce que -; parce que
celui-ci a mis en moi sa confiance, je le prote-
geral, le délivrerai de ses ennemis et du péril de
tomber. Finalement, je lui donnerai la gloire
¢ternelle. Isaie, parlant de ceux qui placent en
Dieu leur espoir, écrit: “Mais ceux qui espe-
rent dans le Seigneur renouvelleront leur force ;
ils prendront des ailes comme I'aigle ;: ils cour-
Yont sans se fatiguer et ils marcheront sans se




— 89 —

lasser’’ (Isaie XI, 31). Ceux-c1 laisseront leur
faiblesse présente et acquerront en Dieu une
grande force. Ils n’éprouveront ni défaillance,
ni fatigue a marcher dans la voie du salut;
mais 1ls courront, ils y voleront comme des
aigles. ““Votre force sera dans le silence et I’es-
pérance”’. (Isaie, XXX, 15.) Toute notre force,
en somme, ce méme prophéte nous en avertit,
consiste a mettre toute notre confiance en
Dieu et a nous taire, c’est-a-dire a reposer
dans les bras de sa miséricorde, sans nous fier
a nos propres 1industries et aux moyens
humains.

17°) Ou s’est-1l jamais vérifié le cas de quel-
qu’un se perdant aprés avoir eu confiance en
Dieu ? ““Personne n’a espéré dans le Seigneur et
a été confondu’’ (Eccli., 11, 11.) Cette confiance
donnait a David la certitude de n’avoir jamais
a se perdre : “En toi, j'ai espéré Seigneur, je ne
serai pas éternellement confondu”. (Psaume,
XXX, 1)

Est-ce que, par hasard, demande saint
Augustin, Dieu pourrait étre trompeur? Et
tandis qu’il s’offre & nous soutenir dans les
dangers, si nous nous appuyons sur lui,
voudrait-il, ensuite, se retirer de nous, quand
nous recourons a lui? David proclame heu-
reux qui se fie a Dieu : ““‘Bienheureux I"homme
qui espere en vous”’. (Psaume, LXXXIII, 13.)
Et pourquoi? parce que, répond le méme
prophéte, “celui qui se confie en Dieu se trouve

e




— g =

toujours entouré de la divine miséricorde’ .
(Psaume, XXXI, 10.) Ainsi il sera a tel point
entouré et gardé tout a I’entour par Dieu, qu’il
sera a I’abri de ses ennemis et du danger de se
perdre.

18°) C’est pourquoi I’Apdtre nous recom-
mande tant de conserver en nous la confiance
en Dieu, laquelle — il nous en avertit — cer-
tainement regoit de lui une précieuse récom-
pense: ‘“N’abandonnez pas votre confiance qui
aura une grande rémunération”’. (Hébr. X, 35.)
Telle sera notre confiance, telles seront les
graces que nous recevrons de lui. Si notre
confiance est grande, grandes seront aussi les
graces. ‘“Une grande confiance, mérite de
grandes faveurs’ écrit saint Bernard. Il com-
pare la miséricorde divine a une immense fon-
taine: qui y puise avec le récipient d’une
confiance plus grande en retire une plus
grande abondance de biens. “L’huile de la
miséricorde, Seigneur, vous ne la servez, dit-
il, que dans les vases de la confiance’’. Déja le
prophete l’avait exprimé par ces mots:
“Faites paraitre votre miséricorde sur nous,
Seigneur, selon I’espérance que nous avons eue
en vous”’. (Psaume XXXII, 22.) Et cela se
vérifie bien dans le centurion a qui le Rédemp-
teur dit: “Va et qu’il te soit fait comme tu as
cru”. (Math., VIII, 13.)

Le Seigneur le révéla a sainte Gertrude:
celui qui le prie avec confiance, 1l lui fait,




_ 84 —

d’une certaine maniére, une telle violence
qu’il ne peut pas ne pas I’exaucer en tout ce
qu’il lui réclame. “La priere, dit saint Jean
Climaque, fait une sainte violence a Dieu”.
Oui, elle lui fait violence, mais une chere et
agréable violence.

19°) ““Approchons-nous donc, nous avertit
saint Paul, approchons-nous avec assurance du
tréne de la grdce, afin d’obtenir miséricorde et
de trouver grdce dans un secours opportun’’.
(Hébr. IV, 16.) Le trone de la grace, c’est
Jésus. Il est assis maintenant a la droite du
Pére, non sur un trone de justice, mais de
grace : pour nous obtenir le pardon, si nous
nous trouvons en état de péché ; nous aider a
persévérer, si nous jouissons de son amitié. A
ce trone, il nous faut recourir toujours avec
confiance, c’est-a-dire avec cette confiance
que nous inspire la foi dans la bonté et la
fidélité de Dieu. N’a-t-il pas promis d’exaucer
qui le prie avec confiance, une confiance
durable et siire. Par contre qui le prie avec
hésitation, dit saint Jacques, qu’il ne pense
pas recevoir quelque chose. “Celui qui hésite
est semblable au flot de la mer qui est agité et
poussé de coté et d’autre par le vent. Que cet
homme la ne s’'imagine pas qu’il recevra quelque
chose du Seigneur”’. (Jacques I, 6-7.) 1l ne
recevra rien, car I’injuste défiance qui I’agite
empéche la divine miséricorde d’accueillir ses
requétes... ““Tu n’as pas demandé comme il




convient, dit saint Basile, parce que tu a
demandé en doutant”. Tu n’as pas regu la
griace, parce que tu as demandée sans
confiance.

David a dit que notre confiance doit étre
solide comme une montagne qui ne s’ébranle
sous le choc d’aucun vent. “Ceux qui se
confient dans le Seigneur sont comme la mon-
tagne de Sion. Il ne sera jamais ébranlé celui qui
habite dans Jérusalem”. (Psaume, CXXXIV,
I.) Et voici ce dont nous avertit le Rédemp-
teur, si nous voulons obtenir les graces dési-
rées: ““Quoi que ce soit que vous demandiez en
priant, croyez que vous le recevrez, et cela vous
arrivera”. (Marc, XI, 24.) N’'importe quelle
grace demandée, soyez slrs de [’obtenir et
ainsi vous l’aurez,

Il — Fondement de notre confiance.

20°) Mais dira quelqu’un: moi, misérable,
sur quoi fonder cette confiance stire d’obtenir
’objet de ma demande ? Sur la promesse faite
par Jésus Christ: ‘““Demandez et vous rece-
vrez”’. (Joan., XVI, 24.) Qui craindra d’étre
trompé, s’écrit saint Augustin, quand la Vérité
nous promet? ‘“Comment pourrons-nous
douter d’étre exaucés quand Dieu, la Vérité
méme, s’engage a nous accorder ce que, dans
la pri¢re, nous implorons de lui? “Certaine-

e




— BB —

ment, poursuit-il, le Seigneur ne nous exhor-
terait pas a lurdemander ses graces s’il n’avait
I'intention de nous les distribuer. ““C’est pré-
cisément ce que Dieu nous inculque si fort et,
si souvent répete dans la sainte Ecriture:
“Priez... demandecz... cherchecz..., etc’’ (Math.,
VII), et vous obtiendrez selon vos désirs.
“Vous demanderez ce que vous voudrez et cela
vous sera accordeé’’. (Joan., XV, 7.) Pour nous
amener a prier avec la confiance voulue, le
Sauveur nous apprend dans sa priere, le Notre
Peére, que recourant a Dieu pour recevolr les
graces nécessaires au salut, — le Pater les
contient toutes, — nous lI’appelions non pas
Seigneur, mais Pére: ‘““‘Pater noster”. Car 1l
veut que nous sollicitions de Dieu les graces
avec la confiance d’un enfant pauvre et
malade, implorant de son propre pére nourri-
ture et remeédes. Si un fils est mourant de faim,
il lui suffit de le manifester a son pére et aussi-
t6t, son peére lui procurera des aliments.
Atteint par la morsure d’un serpent veni-
meux, il n’a qu’a montrer sa blessure a son
pére, et son pére, tout de suite,y appliquera le
reméde déja en sa possession.

21°) Donc, appuyés sur les divines pro-
messes, demandons toujours avec une
confiance, non vacillante, mais ferme et iné-
branlable, comme nous Yy invite I’Apotre:
“Restons inébranlablement attachés a la pro-
fession de notre espérance, car celui qui a faitla




— B

promesse est fidele”’. (Hébr. X, 23.) Autant est
certaine la fidélité de Dieu a ses promesses,
autant doit étre sure notre confiance d’étre
exaucés quand nous prions Dieu. Et quand
méme, parfois, soit peut-étre aridité, soit
trouble provenant d’une faute, nous n’éprou-
verions pas, en priant, cette confiance sensible
que nous voudrions avoir, faisons effort, mal-
gré tout, pour prier, pour ne pas nous lasser de
prier, car Dieu ne se lassera pas de nous exau-
cer. Il nous écoutera méme mieux parce que
nous l’'invoquerons alors avec plus de
défiance de nous-mémes et avec la seule
confilance en sa bonté et en sa fidélité, étant
donnée sa promesse d’exaucer qui le prie.

Dans nos tribulations, nos craintes et nos
tentations, oh! combien est agréable a Dieu
de nous voir espérer contre toute espérance,
c’est-a-dire contre ce sentiment de défiance
éprouvé alors a cause de notre désolation.
C’est de quoi saint Paul loue le patriarche
Abraham : “Ayant espéré contre I'espérance””.
(Rom., IV, 18.)

22°) Au dire de saint Jean: qui place en
Dieu une ferme confiance certainement se
sanctifie : ““Quiconque espére ainsi en lui se
Sanctifie a sa ressemblance, car il est lui-méme
saint”. (Joan, III, 3.) Car Dieu fait abonder
les graces en tous ceux qui se confient en lui.
Par cette confiance, tant de martyrs, tant de
Jeunes vierges, tant d’enfants, malgré I’épou-



— B —

vante produite par'les tourments que leur
préparaient les tyrans, ont surmonté tour-
ments et tyrans.

Parfois nous prions et Dieu, nous semble-t-
11, ne peut pas nous écouter. Ne nous lassons
pas alors de persévérer dans la priére et I’es-
poir. Disons alors avec Job : “Quand méme il
me tuerait, J'espererais en lui”’ (Job, XIII, 15.)
Mon Dieu, me chasseriez-vous de devant
votre face, je n’en continuerais pas moins a
vous prier et a espérer dans votre miséricorde.
Agissons ainsi et nous recevrons du Seigneur
tout ce que nous désirons. Telle fut la conduite
de la Chananéenne, et elle obtint de Jésus tout
ce qu’elle voulait. Cette femme, ayant sa fille
possédée du démon, pria le Rédempteur de
délivrer son enfant : “Ayez pitié de moi, j’ai ma
fille affreusement tourmentée par le démon”.
(Math., XV, 22.) Le Seigneur lui répondit ne
pas étre envoyé pour les paiens dont elle était,
mais pour les Juifs. Elle ne perdit pas courage
et se reprit a prier avec confiance : ““Seigneur,
vous pouvez me consoler, a vous de me conso-
ler: “Seigneur, a mon secours”. (Ibid., 25.)
Jésus répliqua: ““Il n’est pas bon de prendre le
pain des enfants pour le jeter aux chiens” .
(Ibid., 27.) Mais Seigneur, reprit-elle, méme
aux petits chiens on distribue les miettes de
pain qui tombent de la table : “méme les petits
chiens mangent les miettes”. (Ibid. 27.) Le
Sauveur voyant la grande confiance de cette




femme la félicite et lui accorde la grace
s’écriant : ‘O femme, grande est ta foi, qu’il te
soit fait selon tes désirs”’. (Ibid., 28.) Et qui
jamais, dit ’Ecclésiastique, a-t-il appelé Dieu
3 son aide et Dieu Il’a-t-il méprisé et non
secouru ?

23°) Saint Augustin nous dit : “La priere est
une clef qui ouvre le ciel en notre faveur. Au
méme instant ol notre priére monte Vers
Dieu, descend vers nous la grace demandée”.
Le prophéte royal déclare aller de pair et nos
supplications et la miséricorde divine : “Béni
soit Dieu qui n’a pas rejeté ma priere, ni éloigné
de moi sa miséricorde”’. (Psaume LXV,20.) Le
méme saint Augustin conclut de la: Quand
nous sommes en priére, nous devons étre
assurés que le Seigneur nous a déja exaucés:
““Quand tu verras que [a priere n’est pas éloi-
gnée de toi, sois certain que n’est pas éloignée
sa miséricorde’’.

Quant a moi, je le dis franchement, jamais
je ne me sens au ceeur plus de consolation et
plus de confiance pour mon salut qu’en étant
occupé a prier et & me recommander a Dieu.
Le méme effet, je pense, est produit chez les
autres fideéles. De fait, les autres signes de
salut sont tous incertains et sujets a l'erreur;
mais que Dieu exauce qui le prie avec
confiance, c’est vérité certaine et infaillible,
comme est infaillible que Dieu ne puisse man-
quer a ses promesses.




— 90 —

24°) Lorsque nous nous voyons faibles et
Impuissants a surmonter une passion ou une
grande difficulté pour exécuter ce que Diecu
exige de nous, disons hardiment avec ’Ap6-
tre: “Je puis tout en celui qui me fortifie .
(Philip., IV, 13.) Ne disons pas comme d’au-
cuns: “‘Je ne peux pas, je n’ose pas’’. Par nos
propres forces, c’est certain, nous ne pouvons
rien, mais avec le secours divin nous pouvons
tout. Si Dieu disait a quelqu’un: “Prends
cette montagne sur tes épaules et porte-la, je
t’aiderai’ ne serait-il pas insensé et incrédule
s’1l répondait : je ne veux pas la prendre, car je
n’ai pas la force de la porter? Ainsi, quand
nous connaissons toute I’étendue de notre
misere et de notre faiblesse et que nous nous
sentons plus assaillis par les tentations, ne
perdons pas courage, levons les yeux vers
Dieu et disons avec David: ““Le Seigneur est
mon Ssecours et je mépriserai mes ennemis’’
(Psaume, CXVII, 6.) Avec I’aide de Dieu, je
vaincrai et mépriserai tous les assauts de mes
ennemis. Et quand nous nous trouvons en
danger d’offenser Dieu ou en une autre affaire
de conséquence, et, incertains, ne savons a
quoi nous résoudre, recommandons-nous a
Dieu, lui disant: ‘“‘Le Seigneur est ma lumiére
et mon salut, qui craindrais-je?”’ (Psaume
XXVI,1.) Et Dieu, soyons-en sirs, nous éclai-
rera et nous préservera de tout mal,



— 5] =

Il — La priére des pécheurs.

25°) Mais, je suis pécheur, dira quelqu’un,
et dans I’Ecriture je lis : “Dieu n’exauce pas les
pécheurs”. (Joan., IX, 31.) Saint Thomas
répond avec saint Augustin que ces paroles
furent prononcées par ’aveugle-né ““quand 1l
n’était pas encore parfaitement éclairé”’.
D’autre part, le Docteur Angélique observe
que cette réflexion est juste si on parle de la
priere faite par le pécheur “en tant que
pécheur” c’est-a-dire quand il demande par
désir de continuer a pécher, par exemple, sl
appelait a son aide pour se venger de son
ennemi ou venir a bout d’un coupable dessein.
Cette remarque s’applique aussi au pécheur
qui prie Dieu de le sauver mais sans avoir le
moindre désir de sortir de I’état de pécheé. Il est
de ces malheureux qui aiment les chaines avec
lesquelles le démon les tient liés comme des
esclaves. Leurs prieres ne sont pas exaucees
par Dieu, parce que prieres téméraires et
abominables. Se peut-il témérité comparable
A celle d’un homme résolu a solliciter la faveur
d’un prince que non seulement 1l a plusieurs
fois offensé, mais qu’il se propose de conti-
nuer 4 offenser ? C’est dans ce sens que I’Es-
prit Saint déclare détestable et odieuse a Dieu
la priére de celui qui “‘détourne les oreilles” de
peur d’entendre les ordres du Seigneur. **Si




— 92 —

quelqu’'un détourne I'oreille pour ne pas écouter
la loi, sa priéere méme est une abomination’’.
(Prov.. XXVIII, 9.) A de tels suppliants le
Seigneur déclare: “Il ne vous sert de rien de
me prier, car je détournerai de vous mes yeux,
et lorsque vous multiplierez les priéres, je
n'écouterai point”. Telle était précisément la
priere de 'impie roi Antiochus: il suppliait
Dieu et lui promettait beaucoup, mais avec
feinte et avec un ceeur obstiné dans le péché. Il
le faisait seulement pour echapper au chati-
ment qui pesait sur lui. C’est pourquoi le Sei-
gneur ne préta pas ’oreille A ses priéres et le fit
mourir rongé de vers: “Ce scélérat priait le
Seigneur, mais ne devait pas obtenir miséri-
corde”,

26°) D’autres péchent par fragilité ou sous
I'impulsion d’une violente passion. Ils gémis-
sent sous le joug de I’ennemi, désirent rompre
ces chaines de la mort et sortir de ce misérable
esclavage. Dans ce but, ils demandent secours
a Dieu. Leur priére, si elle est persévérante,
Certes sera exaucée par le Seigneur qui a dit :
“Quiconque demande recoit et qui cherche
trouve” (Math., VII, 8.) Quiconque, explique
l"auteur de I’ceuvre imparfaite, soit juste, soit
pécheur. Et en saint Luc parlant de celui qui
donna tous les pains 4 son ami, moins 4 cause
de son amitié que de son importunité, Jésus
Christ déclare: “Je vous le dis, alors méme
qu’il ne se leverait pas pour les lui donner en sq




qualité d’ami, néanmoins a cause de son impor-
tunité, il se lévera pour lui donner tout ce dont il
a besoin”’. (Luc, XI, 8.) Ainsi donc la priere
persévérante obtient de Dieu la miséricorde,
méme pour ceux qui ne sont pas ses amis.
Ce que I’on n’obtient pas au titre de I'ami-
tié, dit saint Jean Chrysostome, on [’obtient
par la priére. Bien plus, ajoute-t-il, aupres de
Dieu, la priére a plus de poids que I’amitié. Et
saint Basile ne doute pas que les pécheurs
n’obtiennent ce qu’ils demandent s’ils persé-
verent dans la priére. Saint Grégoire parle de
méme: “Qu’il crie, le pécheur, et sa priere
parviendra jusqu’a Dieu”. Méme doctrine.
sous la plume de saint Jérome: “Méme le
pécheur, dit-1l, p ;ut appeler Dieu son Pere, s’1l
supplie de I’accepter a nouveau pour son fils.
Il suivra ’exemple du Prodigue, qui, avec ce
nom, s’adressait a son pere: “Pére, j’al
péché”, bien qu’il ne fut pas encore pardonné.
Si Dieu n’exauce pas les pécheurs, dit saint
Augustin, en vain le publicain aurait-il
imploré son pardon: “Seigneur, ayez pitié de
moi, pécheur’’. (Luc X, 13.) Or I’Evangile I'at-
teste, le publicain, a sa priere, requt le pardon:
“Celui-ci descendit justifié dans sa maison”’.
27°) Plus que tous les autres, le Docteur
angélique examine C¢€ point par le menu. Il
n’hésite pas a affirmer que le méme pecheur
est exaucé, s’il prie. Bien que sa priere ne soit
pas méritoire, dit-1l, elle a cependant la force

__—-4



— 94 —

d’obtenir “‘I'impétration ne s’appuyant pas
sur la justice, mais sur la divine bonté”’.

Ainsi, précisément priait Daniel: “Mon
Dieu, prétez I'oreille et écoutez, car ce n’est pas
a cause de nos justices que nous déposons devant
vous nos supplications, mais a cause de vos
grandes miséricordes’’. (Dan., IX, 18.)

Lors donc que nous prions, dit saint Tho-
mas, €tre amis de Dieu n’est pas nécessaire
pour en recevoir les graces demandées, “la
priere méme nous rend ses amis’’.- Saint Ber-
nard y ajoute une trés belle raison : ““La priére
du pécheur en vue de sortir du péché nait du
désir de rentrer en graces avec Dieu. “Pour-
quoi donc, interroge le saint, Dieu donnerait-
il au pécheur un tel désir, s’il ne voulait pas
’exaucer ?”’

La sainte Ecriture relate beaucoup
d’exemples de pécheurs délivrés du péché en
priant. Tels furent le roi Achab, Manassé,
Nabuchodonosor. Ainsile bonlarron. Grand
effet, grande valeur de la priere! Deux
pécheurs meurent sur le Calvaire a coté de
Jésus Christ. L’un, parce qu’il prie “souvenez-
vous de moi’’ se sauve ; I’autre parce qu’il ne
prie pas, se damne.

28°) Somme toute, dit saint Jean Chrysos-
tome, “‘aucun pécheur repentant n’a imploré
le Seigneur sans obtenir ce qu’il désirait”.
Mais 4 quoi bon alléguer davantage autorités
et raisons pour démontrer cette vérité, quand




— 05 —

Jésus lui-méme nous dit: “Venez a moi, vous
tous qui peinez et qui étes chargés et je vous
soulagerai”’. (Math. XI, 28.) ““Qui étes char-
gés’”’ d’aprés saint Jérome, saint Augustinet le
commun des interpretes, donne a entendre les
pécheurs qui gémissent sous le poids de leurs
fautes. Recourant a Dieu, ils seront, certes,
suivant cette promesse soulagés par lui et sau-
vés moyennant sa grace. ““Ah! s’€crie saint
Jean Chrysostome, nous désirons moins étre
pardonnés que Dieu n’aspire a nous pardon-
ner.”” Il n’est point de grace, ajoute-t-il, quine
s’obtienne par la priere, émanerait-elle du
pécheur le plus désespéré soit-il, a la condition
d’étre persévérante. ‘Il n’est rien que la priere
n’obtienne, méme si tu es coupable de mille
péchés ; mais priére véhémente, instante’.
Notons cette parole de saint Jacques: **Si
quelqu’un de vous manque de sagesse ; qu’il la
demande a Dieu, qui donne a tous abon-
damment et sans rien reprocher et elle lui sera
donnée’’. (Jacques, I, 5.) Tous ceux quirecou-
rent a Dieu par la priére sont par lui exauces et
comblés de biens ‘il donne abondamment™.
Mais prétons une attention particuliére aux
mots qui suivent: ‘‘et sans rien reprocher’.
Cela signifie que Dieu n’agit pas comme les
hommes. Nous, quand une personne vient
nous demander un service, sl auparavant, en
quelque circonstance, elle nous a offenses,
nous lui reprochons aussitdt ses torts a notre



— 96 —

égard. Le Seigneur ne procede pas de la sorte
avec qui le prie, serait-il le plus grand
pécheur du monde. Quand il lui demande une
grace utile a son salut éternel, Dieu, sans lui
reprocher les déplaisirs regus, I’accueille sans
délai, le console, I’exauce, I’enrichit libérale-
ment de ses dons comme s’il n’en avait jamais
eté offensé.

29°) Avant tout, pour nous encourager a
prier, le Rédempteur nous dit: “En vérité, je
vous le dis, tout ce que vous demanderez a mon
Pere, en mon nom, il vous I'accordera’. (Joan.,
XVI, 2.) Cest comme s’il disait: “Allons,
pécheurs, ne vous découragez pas, ne souffrez
pas que vos fautes vous empéchent de recourir
a mon Pere et d’espérer de lui votre salut, si
vous le désirez. Vous n’avez de mérites pour
obtenir les graces sollicitées, mais seulement
des démérites pour recevoir des chitiments.
Agissez ainsi : allez 3 mon Pére, en mon nom,
et, par mes mérites, réclamez-lui les graces
que vous désirez. Et moi, je vous promets et je
vous jure (les mots ““en vérité, en vérité, je vous
le dis’’ sont une sorte de serment) tout ce que
vous demanderez, mon Pére vous I’accordera.
Oh! Dieu, quelle consolation plus grande
pour un pécheur, aprés sa ruine, que cette
certitude de recevoir tout ce qu’il implorera de
Dieu au nom de Jésus Christ.

30°)Je dis — tout ce qui regarde le salut
éternel —. Car, pour les biens temporels, nous



— 97 —

’avons déja c_lit plus haut, le Seigneur, méme
supplié, certaines fois ne nous les accorde pas,
voyant que ces biens nuiraient a notre Ame.
Quant aux biens spirituels, sa promesse de
nous exaucer n’est pas conditionnelle, mais
absolue. D’ou cet avertissement de saint
Augustin: “Les choses que Dieu promet
absolument, nous devons les demander avec
la certitude de les obtenir”. Et comment donc
le Seigneur, ajoute le saint, pourra-t-il nous
rien refuser, quand nous le prions avec
confiance, alors qu’il désire plus nous dispen-
ser ses graces que nous de les recevoir™.

31°) Selon saint Jean Chrysostome ‘‘le Sei-
gneur s’irrite contre nous seulement quand
nous négligeons de lui réclamer ses dons. Et
comment arriverait-il que Dieu refusat
d’exaucer une Ame quilui demande des choses
en tout conformes a son bon plaisir ? Quand
’ame lui dit: “Seigneur, je ne sollicite point
les biens de cette terre: richesses, plaisirs,
honneurs, je vous demande seulement votre
grace ; délivrez-moi du péché, accordez-moi
une bonne mort et le paradis; donnez-mol
surtout votre saint amour, grace, selon saint
Frangois de Sales, a réclamer par-dessus
toutes les autres ; donnez-moi la résignation a
votre volonté... Quand une ame prie de la
sorte, comment est-il possible que Dieu ne
veuille pas I’exaucer? Et quelles demandes
écouterez-vous donc, mon Dieu, interroge

pns e ——4




saint Augustin si vous n'exaucez pas celles qui
sont toutes selon votre cceeur ?

Mais ce qui doit surtout raviver notre
confiance, lorsque nous sollicitons de Dieu
des graces spirituelles, c’est cette parole de
Jésus Christ: ““Si donc, vous autres, tout
mechants que vous étes, savez donner de bonnes
choses a vos enfants, combien plus le Pére
céleste donnera-t-il ' Esprit-Saint a ceux qui le
prient 7"’ (Luc, XI, 13.) Si vous, dit le Rédemp-
teur, si attachés a vos intéréts, parce que
pleins d’amour-propre, vous ne savez refuser
a vos enfants ce qu’ils vous demandent, com-
bien plus votre Peére céleste, qui vous aime
plus qu’aucun pere terrestre vous accordera-t-
il ses dons spirituels lorsque vous I’en prierez !

§ 4
PRIER AVEC PERSEVERANCE

| — Obligation d’implorer constamment
la grace de la persévérance finale.

32°) 11 est donc nécessaire que nos prieres
solent humbles et confiantes. Mais cela ne
suffit pas pour assurer la persévérance finale
et, avec elle, le salut éternel. Les priéres parti-
culieres pourront bien nous procurer les




— G0 =

graces particuliéres que nous sollicitons de
Dieu, mais si elles ne sont pas persévérantes,
elles n’obtiendront pas la persévérance finale,
qui, contenant la somme de nombreuses
graces réunies, requiert des priéres multipliées
et continuées jusqu’a la mort.

La grace du salut n’est pas une grace seule,
mais une chaine de graces qui ensuite s’unis-
sent toutes avec la grace de la persévérance
finale. Or, a cette chaine de graces, doit cor-
respondre, pour ainsi dire, une autre chaine,
celle de nos prieres. Si, par notre négligence,
nous rompons la chaine de nos prieres, se bri-
sera aussila chaine de graces qui doivent nous
obtenir le salut, et nous ne nous sauverons
plus.

33°) En vérité, la persévérance finale ne
saurait €tre méritée par nous, comme [’en-
seigne le saint concile de Trente : ““Elle ne peut
nous venir d’ailleurs que de Celui qui a la
puissance de soutenir celui qui est debout,
afin qu’il reste debout persévéramment”.
Néanmoins saint Augustin assure que ce
grand don de la persévérance peut se mériter
en quelque sorte par la priére, c’est-a-dire
s’obtenir en priant. Et le Pére Suarez ajoute :
““Celui qui prie ’obtient infailliblement. Mais
pour ’obtenir et se sauver, dit saint Thomas,
il faut une persévérante et continuelle priére :
Apres le baptéme, est nécessaire a I’homme
une continuelle priére pour parvenir au ciel”.



— 100 —

Et le sauveur I'avait dit maintes fois avant
eux: ‘Il faut toujours prier sans se lasser
jamais’'. (Luc, XVIIIL, 1) “Veillez et priez sans
cesse, afin que vous soyez trouvés dignes
d'échapper a tous ces maux qui doivent arriver
et vous tenir debout en présence du Fils de
lhomme’’. (Luc, XXI. 3.) Le méme avis était
déja donné dans I’Ancien Testament: “Que
rien ne t'empéche de prier toujours”. (Eccli.,
XVIII, 22.) “Benis Dieu en tout temps,
demande-lui qu’il dirige tes voies”’. Aussi
I’Apotre inculquait a ses disciples de ne pas
abandonner la priere: “Priez sans cesse”. (I
Thess., V, 17.) “Persévérez dans la priere,
apportez-y de la vigilance”. (Coloss., 1V, 2.)
“Je veux donc que les hommes prient en tout
liew’. (I Tim., II, 8.)

Le Seigneur est tout disposé a nous donner
la persévérance et la vie éternelle, mais dit
saint Nil, il n’entend ’octroyer sinon a qui la
sollicite de lui avec persévérance. De nom-
breux pécheurs avec I’aide de la grace réussis-
sent a revenir a Dieu et a recevoir le pardon;
malis ensuite, parce qu’ils cessent de demander
la persévérance, ils retombent et perdent tout.

34°) 1l ne suffit pas, dit saint Bellarmin
d’implorer la grace de la persévérance une fois
ou peu de fois. Nous devons la réclamer tou-
jours, chaque jour, jusqu’a la mort, si nous
voulons I’obtenir. ““Chaque jour la demander
pour I’obtenir chaque jour”. Qui la demande



— 0 =

pour un jour, ’obtiendra pour ce jour-la, mais
s’1l ne la demande pas le lendemain, le lende-
main, il tombera. C’est ce que le Sauveur a
voulu nous donner a entendre dans la para-
bole de cet ami qui ne consentit a donner les
pains a qui les lui demandait, sinon aprés de
nombreuses et importunes instances : *‘ Quand
méme il ne se léverait pas pour lui donner parce
qu’il est son ami, il se levera a cause de son
importunité, et lui donnera autant de pains qu’il
en a besoin”. (Luc, XI, 8.) Or, st un tel ami,
remarque saint Augustin, seulement pour se
libérer de I'importunité de celui-ci, lui donne-
rait, bien qu’a contrecceur, les pains réclamés,
combien plus un Dieu, bonté infinie, animé
d’un si ardent désir de nous communiquer ses
biens, nous donnera-t-i1l ses graces, quand
nous les réclamerons. D’autant plus que lui-
méme nous exhorte a les solliciter et qu’il est
mécontent s1 nous ne les demandons pas.

Le Seigneur est donc prét a nous octroyerle
salut et toutes les graces a cet effet, mais il
exige que nous les lui demandions sans nous
lasser, constamment et jusqu’a I'importunité.
Corneille de la Pierre écrit sur le texte d’Evan-
gile cité: “Dieu veut nous voir persévérants
dans la priere jusqu'a 'importunité”. Les
hommes ici-bas ne peuvent subir les impor-
tuns, Dieu au contraire, non seulement nous
supporte, mais il nous désire importuns a
requérir ses graces et spécialement la sainte




— 102 -

persévérance. Selon saint Grégoire, Dieu veut
que nous lui fassions violence par nos priéres.
“Cette violence, loin de I'irriter, I'apaise”.
35°) De sorte que, pour obtenir la persévé-
rance, i1l faut toujours nous recommander 3
Dieu, le matin, le soir, dans la méditation, ala
messe, a la communion, en tout temps, mais
spécialement au moment de la tentation, en
disant et en répétant alors: Seigneur, aidez-
mol, Seigneur assistez-moi, étendez vos mains
sur mol, ne m’abandonnez pas, ayez pitié de
moi.

Est-1l rien de plus facile a dire: ““Seigneur,
aidez-moi, assistez-moi? Sur ces paroles du
Psalmiste : ““Au-dedans de moi, est une priere
pour le Dieu de ma vie”’ (Psaume XLI, 9.) la
Glose explique : “Quelqu’un objectera: je ne
puis jeQner, faire des aumones. Si on lui dit:
prie, il ne pourra pas se récuser ainsi. Car il
n’est chose plus aisée que la priere. Mais 1l ne
faut jamais cesser de prier; il nous faut, pour
ainsi dire, faire continuellement violence a
Dieu afin qu’il nous secoure continuellement.
Cette violence lui est chére et agréable, dit
Tertullien. Et saint Jérome nous l’assure:
““Plus nos supplications sont persévérantes et
importunes, plus elles sont agréées de Dieu”.

36°) “Heureux I"homme qui m’écoute, dit
I’Esprit-Saint, qui veille chaque jour” par ses
prieres “‘aux portes’” de ma miséricorde.
(Prov., VIII, 23.) Heureux, ajoute Isaie, tous




= {08 =

ceux qui attendent (Isaie XXX, 18) leur salut
du Seigneur, en priant jusqu’a la fin. C’est
pourquoi dans I’Evangile, Jésus Christ nous
exhorte a prier, mais de quelle maniére?
‘“Demandez et vous recevrez, cherchez et vous
trouverez, frappez et I'on vous ouvrira”. (Luc,
XI, 9.) Il suffisait d’avoir dit: ‘““demandez”,
pourquol ajouter ‘“‘cherchez, frappez” ? Mais
non, il n’était pas superflu de les ajouter. Par
ces paroles, le Rédempteur a voulu insinuer
que nous devons imiter les pauvres quand ils
mendient. S’ils ne regoivent pas ’aumone
demandée et sont renvoy¢€s, 1l ne laissent pas
de la réclamer et reviennent a la charge. Si le
maitre de la maison ne se présente plus, ils se
mettent a frapper aux portes au point de se
rendre 1mportuns et ennuyeux. Voila la
conduite que Dieu veut nous voir tenir: Que
nous priions et reprenions a prier, ne cessant
jamais de le prier de nous assister, nous secou-
rir, nous donner ses lumiéres, nous communi-
quer sa force, ne pas permettre qu’il nous
arrive jamais de perdre sa grace.

Le docte Lessius enseigne qu’il ne peut étre
excus€ de faute grave celui qui, en état de
péché ou en danger de mort, ne prie point, ni
celui qui néglige de prier pendant un temps
considérable, c’est-a-dire selon lui, pendant
un ou deux mois. Mais ceci s’entend hors du
temps des tentations ; car qui se trouve assailli
par une tentation grave, sans aucun doute




— 104 —

péche gravement s’il ne recourt & Dieu par la
priere, I’appelant a son aide pour résister a
cette tentation, conscient que sans cela il se
mettrait dans un péril prochain ou plutdt cer-
tain de succomber.

Il — Pourquoi Dieu différe de nous
accorder la persévérance finale.

37°) Mais dira quelqu’un: Puisque le Sei-
gneur peut et veut me donner la sainte persé-
vérance, pourquol ne pas l’octroyer une fois
pour toutes, quand je 'implore de lui ? Nom-
breuses sont les raisons qu’en apportent les
saints Peres. Dieu ne I’accorde pas d’un seul
coup et la différe précisément pour mieux
éprouver notre confiance.

Autre motif, dit saint Augustin, afin que
nous soupirions davantage aprés elle. “Les
grandes graces, dit-il, requierent un grand
désir’’. En effet, les biens promptement obte-
nus ne sont pas tenus en aussi haute estime
que ceux longtemps désirés.

Dieu agit encore de la sorte, afin que nous
ne I’oubliions pas. Si nous étions certains de
notre persévérance et de notre salut et
n’avions pas besoin de ’aide continuelle de
Dieu pour nous conserver dans sa grace et
nous sauver, facilement nous oublierions
Dieu. Le besoin oblige les pauvres a fréquen-
ter les maisons des riches. Aussi le Seigneur



— 106 —

pour nous attirer a lui comme s’exprime saint
Jean Chrysostome, pour nous voir souvent a
ses pieds et ainsi pouvoir nous combler
davantage de ses bienfaits, retarde jusqu’au
moment de notre mort de nous donner la
grace compléte du salut.

Enfin, Dieu le veut, pour que, continuant a
prier, nous nous serrions plus étroitement a
lui par les doux liens de I’amour. Suivant ce
méme saint Jean Chrysostome “la pricre, en
nous habituant & nous entretenir avec Dieu,
forme entre lui et nous un puissant lien
d’amour”’. Ce continuel recours a Dieu par la
priére, cette attente confiante des graces dési-
rées, oh! quel feu ardent et quel lien
d’amour... pour nous enflammer €t nous lier
plus étroitement a Dieu.

38°) Mais jusques & quand aurons-nous a
prier ? Toujours, répond le méme saint jus-
qu’a ce que nous entendions la sentence favo-
rable de notre salut éternel; en d’autres
termes : jusqu’a la mort. *“Ne cessez pas tant
que vous n’aurez pas regu’’. il ajoute *‘Celui
qui dit: Je ne cesserai de prier que je ne me
voie sauvé, celui-la se sauvera certainement’’.

11 en est beaucoup, écrit I’ Apdtre, qui cou-
rent pour remporter le prix, mais le regoit
celui qui réussit a le prendre : “Ne savez-vous
pas que ceux qui courent dans le stade courent
tous, mais qu’'un seul remporte le prix? Courez
de maniére a le remporter”. (I Cor., IX, 24))




— 106 —

Pour nous sauver, 1l ne suffit donc pas de
prier, 1l nous faut prier toujours, jusqu’au
moment de recevoir la couronne promise par
Dieu, mais promise seulement aux Aames
constantes a le prier jusqu’a la fin.

39°)S1 donc nous voulons nous sauver,
nous devons agir a I’exemple de David qui
tenait toujours ses yeux tournés vers le Sei-
gneur pour implorer son secours et ne pas étre
vaincu par ses ennemis. ‘“Mes yeux sont
constamment tournés vers le Seigneur, car c’est
lui qui retirera mes pieds du filet”’. (Psaume
XXIV, 15.) Car le démon ne cesse de nous
tendre de continuelles embiiches pour nous
dévorer suivant ce qu’écrit saint Pierre:
“Votre adversaire, le diable, comme un lion
rugissant, rode autour de vous, cherchant qui
dévorer”. (I Petr. V, 8.) Ainsi devons-nous
constamment rester, les armes a la main, pour
nous défendre contre un tel ennemi, et dire
avec le prophete royal: ““Je poursuivrai mes
ennemis, et les atteindrai, et ne reviendrai pas
sans les avoir anéantis”’. (Psaume XVII, 38.) Je
n’abandonnerai pas le combat tant que je ne
verral mes adversaires défaits.

Mais comment ‘pourrons-nous obtenir
cette victoire si importante pour nous et si
difficile ? “Seulement avec des prieres, nous
répond saint Augustin, mais des prieres tres
persévérantes”. Et jusques a quand ? Tant que
durera le combat. “Et la lutte ne cessant




— 107 —

jamais, ainsi, jamais ne cessons d’implorer la
miséricorde. De méme qu’il nous faut com-
battre continuellement, continuellement nous
devons réclamer a Dieu son secours pour ne
pas étre vaincus. Malheur, dit le Sage, a qui
dans cette bataille abandonne la priere:
“Malheur a ceux qui ont perdu I’endurance”.
(Eccles. II, 16.) Nous nous sauverons, nous
avertit I’ApOtre, mais a cette condition:
“Pourvu que nous retenions fermes jusqu’a la
fin, la confiance et la gloire que nous espérons’’.
(Hébr., III, 6); si nous sommes constants a
prier avec confiance jusqu’a la mort.

40°) Disons donc avec le méme Apotre,
animés de courage, au souvenir de la miséri-
corde de Dieu et de ses promesses. ‘“Qui donc
nous séparera de I’amour du Christ ? Sera-ce la
tribulation, I'angoisse’’... ou le péril de perdre
les biens de cette terre ; les persécutions’ des
démons ou des hommes, les tourments des
tyrans ? ‘““Mais en tout cela nous demeurerons
victorieux - saint Paul nous inspire courage -
par Celui qui nous a aimés”’. (Rom., VIII, 35-
37.) Non, disait-1l, aucune tribulation, aucune
angoisse, aucun péril, aucune persécution ou
tourment ne pourra jamais nous séparer de
’amour de Jésus Christ. Parce que nous vain-
crons tout avec le secours de Dieu, combat-
tant par amour de ce Maitre qui a donn¢ sa
Vie pour nous.



— 108 —

Le Pere Hippolyte Durazzo, le jour ou il se
résolut a quitter la prélature romaine pour se
donner tout a Dieu, en entrant, comme il le fit
plus tard, dans la Compagnie de Jésus, crai-
gnant d’€tre infidele par suite de sa faiblesse,
disait a Dieu: “Seigneur, maintenant que je
me suis donné tout a vous, par pitié, ne
m’abandonnez pas.” Il entendait Dieu lui dire
en son ceeur: “Clest plutét moi qui dois
t’avertir de ne pas me laisser.”” Et finalement
le serviteur de Dieu confiant dans la divine
bonté et dans son secours, conclut par ces
paroles: ““Donc, mon Dieu, vous ne m’aban-
donnerez pas, et moi je ne vous abandonnerai
pas’’.
41°) En définitive, si nous voulons que Dieu
ne nous abandonne pas, nous ne devons ces-
ser, nous, de toujours le prier de ne pas nous
abandonner. Si nous le faisons, certainement
il nous assistera toujours et ne permettra
jamais que nous nous séparions de lui et per-
dions son amitié. A cette fin, ayons soin de
solliciter sans cesse, non seulement la persévé-
rance finale et les graces nécessaires a son
obtention, mais en méme temps et par avance,
implorons toujours la grace de continuer a
prier. Ce fut le don précieux qu’il promit a ses
élus par la bouche du prophéte: “Et je répan-
drai sur la maison de David et sur les habitants
de Jérusalem, un esprit de grdce et de supplica-



— 109 —

tion” (Zach. XII, 10.) Oh! quelle grande grace
est 'esprit de priére, c’est-d-dire la grace
octroyée par Dieu & une 4me de toujours
prier. Ne nous lassons donc point de réclamer
toujours a Dieu cette grace et cet esprit de
continuelle priere. Car si nous prions tou-
jours, nous obtiendrons certainement du Sei-
gneur la persévérance et toutes les autres
faveurs souhaitées: Dieu ne pouvant man-
quer a sa promesse d’exaucer quiconque le
prie. ““Nous sommes sauvés en espérance”’, dit
saint Paul. (Rom., VII, 24.)

Avec cette espérance de toujours prier, nous
pouvons nous tenir pour sauvés. Cette espé-
rance, disait le Vénérable Bede, nous ouvrira
certainement ’entrée de la cité céleste.




§1.

§ 2.

§ 3.

§ 4.

TABLE DES MATIERES

CHAPITRE PREMIER
NECESSITE DE LA PRIERE

La priére, nécessaire au salut, de nécessité
de précepte etde moyen ...............
Sans la priére, impossible de résister aux
tentations et de pratiquer les comman-
dements ........ccccieinisiecuvasginan
L'invocation des saints et des ames du
Purgatoire:

1°'intercession des saints .............
2° | ’intercession des ames du Purgatoire...
3° Obligation de prier pour les ames du Pur-
gatoire . ...
4° Est-il nécessaire d'invoquer les saints ?.
Intercession de la Sainte-Vierge .........

CONCIUSION . ..oviiieeer e reoaanacnosssnns

16

22

29

30

32

38
41




§ 1.

§ 2.
§ 3.
§ 4.

CHAPITRE DEUXIEME
EFFICACITE DE LA PRIERE

Excellence de la priere et son pouvoir
auprésdeDieu ............ ... ...
Force de la priére contre les tentations . . .
Dieu est toujours prét a nous exaucer . ...
Ne pas demander des choses de peu de
valeur. Prier vaut mieux que méditer .....

ConcluSioN . ....cvvvevecaiieeroncrvoncacsans

§1.

§ 2.
§ 3.

§ 4.

CHAPITRE TROISIEME
LES CONDITIONS DE LA PRIERE

Objet de la priéere:

1° Peut-on prier efficacement pour les
AUILES.? oi e vas ssionnoinn bl omis oo meases s
2° Nous devons prier pour les pécheurs.....
3°Demander des graces nécessaires au

3°La priere des pécheurs ...............
Prier avec perséveérance:

1° Obligation d'implorer constamment la
grace de la persévérance finale .........
2° Pourquoi Dieu différe de nous accorder
la persévérancefinale ..................

47
49
54

56
61

64
65

68
)

80

85
91

98




{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }

