DEPOSITAIRE GENERAL POUR LA FRANCE
SOCIETE DE DIFFUSION DES EDITIONS CATHOLIQUES

26, RUE SAINT-PLACIDE
PARIS Vle

Imprimé en Belgique




DOM COLUMBA MARMION

LE CHRIST

IDEAL DU MOINE

e ———————

LES EDITIONS DE MAREDSOQUS




|




' ) BIBLIOTHEQUE
| BON 'PASTEUR! COMMUNAUTE
| LOOS (Nord)

|

|

!

3

|

]







LE CHRIST
IDEAL DU MOINE




OUVRAGES DU MEME AUTEUR

Le Christ vie de ’ame. Un vol. 190¢ mille.

Le Christ dans ses mystéres. Un vol. 140¢ mille.
Ces deux ouvrages ont ¢té honorés d’une lettre d'approbation de S. S,
Benoit XV.

Sponsa Verbi. La Vierge consacrée au Christ. Un vol.
55¢ mille.

Le Christ vie de I"ame est traduit en flamand (16¢ mille,
Taymans, Lierre) — en anglais (20¢ mille, Sands, Londres)
— en polonais (12¢ mille, Cracovie) — en allemand (15°
mille, Schoningh, Paderborn) — en italien (42¢ mille,
Milan) — en espagnol (6° mille, Barcelone) — en portugais
(6 mille, Braga) — en hongrois.

Le Christ dans ses mystéres est traduit en flamand (9¢ mille)
— en anglais (8 mille) — en allemand — en polonais —
en espagnol — en italien — en hongrois.

Le Christ idéal du moine est traduit en flamand — en cata-

lan — en anglais — en polonais — en italien — en alle-
mand.

La Vierge consacrée au Christ est traduit en flamand — en
italien — en polonais — en anglais — en portugais —
en espagnol — en allemand.

Paroles de vie en marge du missel. Un vol. 60¢ mille. — Tra-
duit en hollandais — en anglais — en italien — en espa-
gnol — en allemand.

Face a la souffrance. Venez au Christ vous tous qui peinez.
Un vol. 25¢ mille.

Consécration a la Sainte Trinité. Texte et commentaire. Un
vol. — Paru en mai 1946.




DOM COLUMBA MARMION

LE CHRIST

IDEAL DU MOINE

TOME I¢

Q0 mille

LES EDITIONS DE MAREDSOUS
1947




NIHIL OBSTAT
Censores deputati

DENUO IMPRIMATUR
P. BrLamMmonT, vic. gen.
Namurci, 9-XI-46

Tous droits de reproduction et de traduction
réservés pour tous pays.

—

s iy S — -y -



Gl e e L L o

¥

DOM COLUMBA MARMION (1 1923)

Né 4 Dublin en 1858 d'un pére irlandais et d'une mére
francaise, Joseph Marmion, ses études secondaires terminées,
fut recu au séminaire de Clonliffe. I1 acheva sa formation
sacerdotale 3 Rome. Ordonné prétre dans la Ville éternelle
en 1881, il fut nommé vicaire & Dundrum, puis professeur
de philosophie au séminaire de Clonliffe. Une visite"faile a
Maredsous lors de son retour d’Italie fut 1’occasion de ’appel
a la vie monastique. En 1886, il vint frapper a 1’abbaye
belge pour y étre regu en qualité de novice. Admis a la
profession, il débuta dans différentes charges; bientdét nom-
m¢é professeur de philosophie, puis en 1899 envoyé comme
prieur et professeur de théologie au Mont-César a4 Louvain,
il y resta dix ans. Il fut nommé abbé de Maredsous en 1909
ou il mourut le 30 janvier 1923 laissant un grand souvenir
de contemplatif et d’apbétre.

Les conférences spirituelles de dom Columba Marmion
sont réunies en trois volumes : Le Christ vie de l’dme, paru
fin 1917 : Le Christ dans ses mystéres, publié en 1919 et Le
Christ idéal du moine, sorti des presses en 1922. Ces livres
ont été rangés parmi « les classiques de la spiritualité chré-
tienne ' » et ils ont valu A leur auteur, de la part de théo-
logiens et d’écrivains spirituels appartenant A des écoles
diverses, le litre de « maitre » et méme de « docteur » de
la vie spirituelle. Des év&ques et des princes de 1'Eglise rati-
fierent ces jugements; Benoit XV (pour employer les paroles
mémes du pape) « s'en servait pour sa vie spirituelle »; et
s'adressant A Me#* Szepticky, archev@que de Lemberg, le
Vicaire du Christ lui disait : « Lisez cela : c’est la pure
doctrine de 1I'Eglise. » Aussi bien la diffusion de ses ouvra-
ges a-t-elle été extrlmement “rapide. f

« Cel accueil unanime de la catholicité » (R. P. Doncceur,
8. I.), se justifie par un ensemble de qualités que l’on ren-
conire rarement réunies & ce point : 1’ccuvre de dom Mar-
mion est basée tout entitére sur le dogme et la théologie
catholique; elle en est une syntheése organique et vivante. Et
comme la doctrine et la piété chrétiennes s’organisent autour

' R. P, ve Gumsenrt, 3. J. Revue d'ascétique et de mystique, avril 1930,
p. 204,



VIII DOM COLUMBA MARMION

de la personne et de I’cuvre du Christ, _l’auteur. n’a d’autre
ambition que de faire rayonner en plelne‘lumlére et dans
tout son relief la divine figure du Verbe incarné.

Dans ce  but il recourt constamment aux Ecrilures,
ou plutét c¢’est le Livre saint lui-méme qui est la source d’O.l‘l
jaillit le développement harmonieux et la fr_uctueusp appli-
cation de la doctrine. De 1a le parfum de priére qui émane
de ses livres, Le cardinal Mercier qui avail pris dom Marmion
comme confesseur disait : « Dom Columba fait toucher
Dieu »; toujours, il baigne dans une atmosphére surnatu-
relle, une atmosphere de priere. De la aussi la lumiére, la
sécurité et la paix.

A cette trilogie se joignent deux volumes; une biographie :
Un mailre de la vie spirituelle, et un recueil de lettres :
L'union a Dieu d’aprés les lettres spirituelles de dom Mar-
mion. Ces volumes, en nous faisant entrer dans 1’intimité
du Docteur de la vie spirituelle, ajoutent & la doctrine une
nouvelle séduction et une nouvelle force.

De la biographie on s’est plu a répéter que l'ccuvre est
magnifique, émouvante; qu’il s’en dégage une connaissance
plus compléte, plus profonde de la vie intime de dom Co-
lumba. Contentons-nous de ce témoignage : « Cet ouvrage
bien composé, élégamment et sobrement écrit et par ailleurs
si plein de bonne moelle doctrinale, soutient avantageuse-

ment la comparaison avec maint ¢ Traité de la Perfection
chrétienne '. »

Couronnant ces ceuvres, le recueil des lettres spirituelles
nous révele avec plus de spontanéilé encore 1’dme de celui
dont le Christ fut réellement la vie. Ces pages, ou dom
Marmion se montre particuliérement comme un directeur
spirituel éminent, constituent avant tout un trésor doctrinal.
On y retrouve aussi un caractére profondément spirituel qui
ne se dément jamais et découle de 1’abondance du cceur et
de D'expérience. Cette expérience, jointe 2 une pénétration
psychologique peu crdinaire ainsi qu'd la charité la plus
compréhensive, la plus suave, lui fait trouver le chemin des
ceeurs. De cet ouvrage on a pu écrire : « Dans l'art délicat
de la letire spirituelle, dom Marmion excellait. Comme sa
doctrine était fort simple et trés profonde, sa direction fixait
I'dme dans la conviction, la clarté et la paix, Ce bienfait
de sa parole, le recueil des lettres de dom Marmion le
dispensera abondamment. 11 compléte admirablement le

« corpus asceticum » (des ceuvres spirituelles de dom Mar-
mion) désormais classique 2. »

' P. Frangois Jansen, S, J., Nouvelle Revue théologique, 1930 614.
2 D. Bernard CapeLLe, Queslions liturgiques et parois.s(lr!ale,.s', févr'irol!J 1934.




PREFACE.

Le Christ Jésus est Uidéal sublime de toute- sa?uteté,
le modéle divin présenté par Dieu méme a U'imitation de
ses élus. La sainteté chrétienne consiste dans I'accepla-
tion compléte et sincére du Christ par la foi, et d('ms
I’épanouissement de cette foi par I'espérance et la charité;
elle comporte l'emprise stable et totale exercée par le
Christ sur notre activité, grdce a la surnaturelle influence
de son Esprit. Alpha et Oméga de toutes nos Ceuvres, le
Christ Jésus devient, par la communication de sa propre
vie, la vie méme de nos dmes : Mihi vivere Christus est.
_ C'est cc que nous avons essayé de montrer, a la lu-
midre de I'Evangile et des écrits de saint Paul el de saint
Jean, dans une premiére série de conférences intitulée
Le Christ, vie de l'dme.

Comme suite logique ces vérités dogmatiques appe-
laient U'exposé concret de U'existence méme du Verbe in-
carné. Cette ezistence s’est révélée a nos regards de chair
par les états et les mystéres, les actes et les paroles de la
sainte Humanité de Jésus. Les ceuvres du Christ durant
sa vie terrestre sont a la fois des modéles a imiter et des
sources de sainteté : d’elles s’échappe loujours une vertu
puissante et efficace qui guérit, illumine et sanctifie ceux
qui prennent contact avec les mystéres de Jésus par la
foi, avec le sincére désir de marcher sur ses traces. —
Nous avons étudié, sous ce jour, le Verbe incarné, en
un deuxiéme volume : Le Christ dans ses mystéres.

Mais outre les préceptes imposés par le Christ a ses
disciples comme condition de salut et de sainteté essen-
tielle, il se rencontre dans I’Evangile des conseils que le
Christ propose & ceux qui désirent faire l'ascension des




X PREFACE

sublimes hauteurs de la perfection : Si vis perfectus esse,
vade, vende omnia quae habes, et veni, sequere me.

Ce ne sont que des conseils, sans doute : « St tu le
veuzx », Si vis, disail le Maitre. Mais les magnifiques pro-
messes faites par lui @ ceux qui les suivent montrent le
priz que lui-méme ailache a leur observance : celle-ci a
pour terme une imitalion plus compléte et plus parfaite
du Sauveur. Ici encore, il est la voie et le modéle : la per-
fection religieuse n’est que la pleine conquéte et l'entiére
prise de possession de U'dme par la doctrine et 'exemple
du Verbe incarné : Veni, sequere me... Perfectus omnis
discipulus erit si sit sicut Magister ejus.

Ce sont la les pensées que nous avons essayé d’exposer
dans le présent volume. Consltamment nous avons placé
sous les yeux des dmes privilégiées appelées a marcher
dans la voie des conseils, la divine figure du Christ : rien
n’est efficace comme cette contemplation pour toucher et
attirer I'éme et pour obtenir d’elle les efforts nécessaires
en vue de resier fidéle @ une vocation si élevée et si riche
d’éternelles promesses.

Beaucoup de ces pages expliquent la vie religieuse
ielle que Uentend saint Benoit; mais, ainsi qu’on le verra
abondamment dans la suite, auz yeuxr du Patriarche des
moines, U'état religieuz, pris dans ce qu’il @ d’essentiel,
ne conslitue pas une forme particuliére d’existence en
marge ou & c6té du Christianisme : il est ce Christianisme
méme vécu dans sa plénitude a la pure lumiére de I’Evan-
gile : Per ducatum-Evangelil pergamus itinera Christi.
L’eztraordinaire fécondité surnaturelle dont la Régle a
fait preuve a travers tant de siécles, ne s’explique que par
ce caraclére essentiellement chrétien imprimé par saint
Benoit & tout son enseignement.

Un coup d'cil jeté sur U'Index des conférences, placé
en téte du volume, montrera la simplicité du plan adopté.
La premiére partie donne, dans ses grandes lignes, un
exposé général de Uidée et de U'institution monastiques,
telles qu’elles apparaissent a ceux qui veulent franchir
le seuil du cloitre. La seconde partie développe le pro-




By T e

X1
PREFACE

1 ‘4 ssireuse de s'adapter a c?‘tte
gramme a remzl:;‘ fgr:gl ;Z:lz Ci?;ie institution, de m;mg}l"z‘
L‘dée ) d'e F']lreentout Uesprit. Ce travatl présent’e un h,ou, e
alii (tls?l;?lfa;t se détacher du créé_ pour $ ci;ttac (;'w :
gs}f:iit-' la voie du détachement, ainsi embrasés %anmdonné
la vie ’d’union: « Voici que nous avons tou ngnia onne
— pour vous suivre », Ecce nos rehqulmusdo o ,:atique
secuti sumus te. C’est la toule la sqbstance elap
des conseils, le secret de la perfection.

On voit que ce plan reproduit sens?blemeni celthcillf;
nous avons suivi pour Le Qhrist, vie de lame;uie”e-
d’étonnant, puisque la perfection religieuse est esse

menl d'une méme venue surnaturelle que la sainteté chré-
tienne ?

Puissent ces pages servir & mieuz faire comprenc.ire
d'un grand nombre d’dmes la nature de f:e.tte perfectfon
d laquelle Dieu invite si largement les chretu.ms; ac_cr'mtre
chez plusieurs de ceuz-ci I'estime de lc_l vocation relzg'zeusiz
que notre temps parfois méconnait; azder‘quglques élus a
dégager en euz U'appel de la grdce ou a triompher de.s
obstacles qu'y mettent les affections naturelles ou la fri-
volité mondaine. Puissent-elles surtoul ranimer leur fer-
veur premiére chez lel ou tel consacré dont les longueurs
de la route lassaient peut-étre la persévérance:; obtenir

fidéles a leurs veeuz Ig résolution de
s'appliquer sans reldche auzr ascensions

muler enfin chez les
satisfaites, de la saintets)

Confiants que le Peére
humble travail les ense
saints !, et daignera bén
son champ — Apollo ri

céleste reconnaitrg dans notre
ignements traditionnels de ges
ir nos efforts pour lui préparer

gavit — nous e prions instam-
“ment d'y jeter § pleines

mains et d’y faire prospérer jus-
L]

! Parmi ey auteurs bénédictins,
leur doctrine ou leur vie, ont mij

centrale exprimge par le titre:
utilisé de

Gertrude,

nous avons

surtout cit§ ceuy qui,
8 plus partj

culidrement ep reliet 1'idée

us  ayons
ernard, sainte

» O s'expliquera par 1A que no
prétérence |es éerits  de  saing Grégoil‘e, snln;'.1 B
¢ Blois.

sainte Mechtilde, du vénérable Louis d




XI11 PREFACE

qu'a la maturité la divine semence — Deus autem incre-

mentum dedit. _
Que d’avance nos humbles el filiales actions de grdces

lui en sotent rendues!

Abbaye de Maredsous
Solennité de saint Benoil
71 Juillet 1922 D. C. M.




INDEX DES CONFERENCES

N\

EXPOSE GENERAL DE L’INSTITUTION MONASTIQUE

I. — « Chercher Dieu » 1
: II. — A la suite du Christ . S e 24

III. — Abbas Christi agere vices in monasterio
,-'.' creditur _ 53
IV, — La sociélé u*no!nhque ; 34

] 11
POINT DE DEPART ET DOUBLE CARACTERE
DE LA PERFECTION MONASTIQUE

V. — Haec est victoria quac vincit mundum fides
nostra . . . T T ) 15
V1. o 140
ViI. — Les « msl,rumenl% des bonnes ceuvres » . . 161

A. — L’ceuvre de détachement
(Reliqguimus omnia)
VIII. — La componction du cceur . . . . . . . 199
IX. — Le renoncement 3 soi-méme . . . . . . 229
X. — La pauvreté . . . . . . ., . . . . 254
XI. — L'homilitéd .. . « % .. o . - .. f . 3
XI1. — Bonum obedientice . . . . . . . . . 334
B. — La vie d’union au Christ
(... et seculi sumus te)

XIII.. — L'Opus ,Dei, louange divine . . . . . . 3%
XIV. — L'Opus Dei, moyen d’union a Dieu . . . 415
XV. — L’oraison monastique . . . . . . . . 43l
XVI. — L’esprit d'abandon . . . . . . . . . 498
51 |

XVII. — Le bon zéle . .
XVIII. — Pax Christi exsultel in cordtbm vestn.s . . b7







WS

3 . p——
TR

-

|
EXPOSE GENERAL
DE L/INSTITUTION MONASTIQUE







L. — « CHERCHER DIEU »

SomMmaIRE. — Importance du but dans la \'ie humaine. —
I. « Chércher Dieu » : bul de la vie monastique. — I1. Cher-
cher Dieu en toules choses. — III. Le chercher uniquement.
— IV: Fruils précieux de celte recherche. — V. Comment le
Christ Jésus est le modéle parfait de cette recherche de

Dieu.

Quand on examine la Régle de saint Benoit, il apparait
irés nettement que celui-ci la présente comme un abrégé
du christianisme, comme un moyen de pratiquer dans
sa plénitude et sa perfection la vie chrétienne.

Nous voyons le grand Patriarche déclarer, dés les pre-
midres lignes du Prologue a sa Régle, qu’il ne s’adresse

qu'd celui qui veut retourner & Dieu sous la conduile du

Christ. Et quand il termine le code monastique, il pro-
teste qu’il « en propose I'accomplissement a quiconque se
hite vers la céleste patrie, en faisant appel i la grice du
Christ » : Quisquis ergo ad patriam caeleslem festinas,
hanc... regulam descriptam, adjuvante Christo, perfice *.

La Reégle n’est, dans sa pensée, qu’'un simple guide trés
assuré pour mener  Dieu. En 1’écrivant, saint Benoit ne
veut pas instituer quelque chose en dehors ni a codté de
la vie chrétienne : il n'assigne & ses moines aucune ceuvre
spéciale comme but particulier & poursuivre; le but, c’est,
comme il le dit, de « chercher Dieu » : Si revera quaerit
Deum 2. C’est 1d ce qu’il réclame avant tout de ceux qui
viennent frapper a la porte du monastére pour y étre regus
en qualité de moine; dans cette disposition il résume
toutes les autres; elle donne comme la clef de toute sa
doctrine et pose le centre de toute la vie qu'il veut voir

I Negle, ehap. LXXIL — 2 [hid., chap. LVIII.




2 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

fils. C’est 13 le but qu'il leur marque avant
< devons avoir ce méme but

I'examiner fréquemment, et

mener par ses
tout: et c’est pourquoi nou
toujours devant les yeux,
surtout n’agir qu'en vue de lui.

Vous le savez : tout homme, dans ses actes réfléchis,

agil pour un mobile. Créatures libres et raisonnables,

nous ne nous meltons jamais délibérément en action sans

un motif quelconque.
Transportez-vous, par I'imagination, dans une grande

ville comme Londres. A certaines heures du jour, les rues
sont noires de monde; c'est une véritable armée qui
grouille, une mer humaine pleine de remous. Les hommes
vont, viennent, se coudoient, se croisent, tout cela rapi-
dement — car time is money — sans presque échanger de
signes enlre eux. Chacun de ces Stres innombrables a sa
propre indépendance, son but particulier. Quid quaerunt?
Que cherchent ces milliers el ces milliers d hommes qui
s'agitent dans la .Cité? Quel esl leur but? Pourquoi se
pressent-ils? — Les uns vont au plaisir; d’autres pour-
suivent les honneurs; ceux-ci sont poussés par la fievre
de I'ambition, ceux-1a par la soif de I'or; la plupart sont
en quéte du pain quotidien. Pour beaucoup, c'est la créa-
ture qui occupe leur esprit el leur cceur. Parfois, de ci
de 13, une dame va visiler les pauvres; une secur de charité
cherche Jésus-Christ dans la personne d'un malade; c’est
un prétre qui passe, inapercu, la pyxide cachée sur la
poitrine, et qui porle le vialique a4 un moribond... Dans
cette foule immense 4 la poursuite de la créature, les
Ames qui ne travaillent que pour Dicu scul sont le petit
nombre.

Et pourtant, l'influence du mobile est prédominante
dans la valeur de nos actions. — Voyez ces deux hommes
qui s'embarquent ensemble pour une destination loin-
taine. Tous deux quittent patrie, amis, famille; débarqués
en pays étranger, 1ls pénétrent & l'intérieur des terres,
traversent, exposés aux mémes dangers, les mémes fleuves
el les mémes montagnes; les sacrifices qu'ils se sont
imposés sont les mémes. Mais I'un est un marchand qui

ERAM i i e w4 (7



CHERCHER DIEU J

obéit A la convoitise de I'or, I'autre un apdtre qui cherche
des Ames. Et c'est pourquoi, alors que l'eeil humain
discerne A peine la différence, un abime que Dieu seul
peut mesurer sépare la vie de ces deux hommes; cet
abime, c’est le mobile, le but, qui I'a creusé. — Donnez
un verre d’eau a un mendiant, une obole & un pauvre;
si vous le faites au nom de Jésus-Christ, c’est-a-dire par
un mouvement surnaturel de la grice et parce que vous
voyez dans ce pauvre le Christ qui a dit : « Tout ce que
vous ferez au moindre des miens, c’'est & mol que vous
J’aurez [fait ! », votre action est agréable 4 Dieu et ce
verre d’eau, qui n'est rien, cette obole, qui est minime,
ne resteront pas sans récompense. Mais versez des poignées
d’or dans la main de ce pauvre pour le pervertir : de ce
seul chef, votre action devient abominable.

Ainsi donc, le mobile pour lequel nous agissons, le
bul que nous poursuivons, et qui doit, pour ainsi dire,
orienler toule notre vie, est pour nous d’une importance
capitale.

Puis, n’oubliez jamais cette vérité : 'homme vaut ce
qu’il recherche, ce & quoi il s’attache. Cherchez-vous
Dieu? tendez-vous vers lui de toute l'ardeur de votre dme?
Si rapproché que vous soyez du néant par votre condition
de créalure, vous vous élevez, parce que vous vous unissez
A I'Etre infiniment parfait. Cherchez-vous la créature :
or, plaisirs, honneurs, satisfactions d’orgueil, c’est-a-dire
vous-mémes sous loules ces formes? Alors, si grand que
vous soyez aux yeux des hommes, vous valez cette créa-
ture, vous vous rabaissez & son niveau; et plus elle est
basse, plus vous vous avilissez. Une pauvre sceur de cha-
rité, un simple frére convers qui cherche Dieu, qui passe
sa vie dans d’humbles el obscurs travaux pour accomplir
la volonté divine, est incomparablement plus grand aux

yeux de Dieu, — dont le jugement seul importe, car il
est éternel, — qu'un homme comblé de richesses, ou

enlouré d’honneurs, on ne vivant que pour le plaisir.
Oui, 'homme vaut ce qu'il recherche. C'est pourquoi

1 Malth. XXV, 40.




4 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

nous voyons saint Benoit, qui présente les adeptes de la
vie cénobitique comme « une race de trés forte trempe »,
coenobitarum fortissimum genus ', réclamer de celui qui
veut embrasser cette carriere un motif si surnaturel et
si parfait : I'ambition de posséder Dieu, Si revera Deum
quacrit 2.

Mais, me direz-vous, qu’est-ce que « chercher Dieu » ?
Et par quels moyens le trouver? Car il faut chercher de
facon a trouver. Chercher Dieu constitue tout le pro-
gramme; trouver Dieu et lui rester habituellement uni
par les liens de la foi et de la charité, c’est toute la
perfection.

Disons donc ce que c’est que chergher Dieu; — consi-
dérons les conditions de cette recherche; — nous verrons
ensuite les fruits qu’elle apporte & qui s’y applique. Nous
aurons indiqué du méme coup, avec le but que nous
poursuivons, le chemin qui nous meénera a la perfection
et 4 Ja béatitude. Car si nous cherchons bien Dieu, rien
ne nous empéchera de le trouver, et, en lui, nous possé-
derons tous les biens.

I

Nous devons chercher Dieu.

Mais Dieu est-il quelque part ou il faille le chercher?
Dieu n’est-il pas partout? — Assurément, nous le savons :
Dieu est en toul étre par sa présence, par sa puissance
el par son essence. En Dieu l'opération ne se sépare pas
de la vertu active d'ou elle dérive, et la puissance est
identique a 'essence. En tout étre Dieu opére en le sou-
tenant dans l'existence 2.

Dieu est de cette facon en toute créature, car toutes
n'existent et continuent d’exister que par un effet de
I’action divine qui suppose la présence intime de Dieu. —
Mads les étres raisonnables peuvent, de plus, connaitre
Dieu et ’aimer, et ainsi le posséder en eux & un nouveau
titre qui leur est propre.

1 Régle, chap, Jer. — 2 Jbid., chap. LVIIT. — & Samvr Toomas, 11 Senfent.
Dist. XXXVII, q. I, a, 2.

B L o e



CHERCHER DIEU 5

Pourtant ce genre d'immanence n'a point suffi 3 Dieu
a notre égard. Il est un degré d’union bien plus intime et
plus élevé. Dieu ne se contente pas d’atre I'objet d’une
connaissance et d’un amour naturels de la part des hom-
mes; mais il nous appelle partager sa vie méme et sa
propre béatitude.

Par un mouvement d’amour infini envers nous, Dieu
veul étre pour nos dmes non seuiement le maitre souverain
de toutes choses, mais un ami, un pere. Il veut que nous
le connaissions comme il se connait lui-méme, source de
toute vérité et de toute beauté, ici-bas dans 1’obscurité de
la fo1, 1a-haut dans la lumiere de la gloire: — il veut que
nous le possédions lui-méme, Bien infini et source de
loute béatitude, ici-bas et 13-haut, par I’amour.

A cet effet, vous le savez, il éléve notre nature au-dessus
d’elle-méme, en l'ornant de la grice sanctifiante, des
vertus infuses et des dons de I’Esprit. Dieu veut étre lui-
méme, par la communication de sa vie infinie et éternelle,
notre parfaite béatitude. Il ne veut pas que nous trouvions
notre bonheur en dehors de lui-méme, plénitude de tout
bien; il ne laisse 2 aucune créature le pouvoir de rassasier
wotre ceeur : « Eco merces tua magna nimis *, « C’est moi,
moi-méme, qui seral-ta récompense infiniment grande ».
Et Notre-Seigneur a confirmé cette promesse an moment
ou il allait en solder le prix par son sacrifice sanglant :
« Li on je suis, je veux, & Pére, que les miens soient aussi,
afin qu'ils soient témoins de ma gloire, qu’ils partagent
notre joie et que votre amour les remplisse 2. »

Tel est le but unique et supréme auquel nous devons
tendre; nous devons chercher Dieu: non pas le Dieu de
la nature, mais le Dieu de la Révélation. Pour nous donc,
chrétiens, « chercher Dieu », c’est tendre vers lui non
seulement comme de simples créatures qui vont vers le
principe premier et la fin dernitre de leur étre, mais c’est
tendre vers lui surnaturellement, c’est-A-dire en qualité
d’enfants, qui veulent rester unis i leur Pire par une
volonté pleine d’amous, et par cette « association mys-

! Gen. XV, 1. — Cfr Joan. XVII, 24, 26.




el N,

6 LE CHRIST, IDFAL DU MOINE

térieuse & la nature méme de Dieu », dont parle
saint Pierre *; c’est avoir et cultiver avec les Personnes
divines une intimité si réelle et si profonde, que saint Jean
I'appelle « la société du Peére et du Fils Jésus » 2 dans
leur commun Esprit.

C'est & quoi le Psalmiste fait allusion quand il nous
exhorte & « chercher la face de Dieu », Quaerite racIEM
ejus semper 5: c'est-A-dire chercher 1'amitié de Dieu,
chercher son amour, comme lorsque 1'épouse, regardant
I'époux, cherche, au dela des yeux, le fond de son
dme qui lui dit sa tendresse. Dieu est pour nous un Pére
plein de bonté; il veut que, dés ici-bas, nous trouvions
notre bonheur en lui, dans ses perfections inénarrables.

Saint Benoit n’a pas d’autres visées pour ses disciples.
Dés les premiéres lignes du Prologue, il nous avertit de
« ne pas contrister Dieu par nos mauvaises actions alors
qu’il a daigné nous compter parmi ses fils, de ne pas faire
que ce Pere, irrité un jour par nos fautes, soit contraint
de nous déshériter, lui qui avait voulu faire de nous ses
enfants ».

« Parvenir & Dieu », c’est 13 le but que saint Benoit
veut que nous ayons toujours devant les yeux. Ce principe,
comme une séve, circule, pour les animer, a travers tous
les articles du code monastique.

Ce n'est donc pas pour nous adonner i la science, ni
aux arts, ni & I'ceuvre de 1'éducation, que nous sommes
venus au monastére. Il est vrai que le grand Patriarche
veul « qu'en tout temps nous servions Dieu au moyen
des biens qu’il a mis en nous », Ei [Deo] omni tempore
de bonis suis in nobis parendum est*: il veut que le
monastére soit « gouverné sagement par des hommes
sages » ?; sans doute, cette recommandation vise d’abord
I'organisation matérielle, mais on peut l'appliquer éga-
lement & la vie morale et intellectuelle du monastére.
Saint Benoit ne veut pas laisser enfouis les talents donnés

LIT Petr. I, 4 — 21 Joan. I, 3. — 3 ps.

CIV, 4. — 4 Prologue de la
Regle. — & Regle, chap. LIII.




CHERCHER DIEU 7

par Dieu; il permet qu’on s’exerce aux arts; une tradition
constante, que nous devons humblement respecter, a, de
méme, suffisamment établi pour les moines la 1égitimité
des études et des travaux apostoliques. L'Abbé, chef du
monastére, tiendra certainement 4 conserver les diverses
manifestations de l'activité monastique; il s’emploiera a
faire épanouir, pour le bien commun, pour le service de
I'Eglise, pour le salut des dmes et pour la gloire de Dieu,
les aptitudes variées qu’'il rencontrera en chacun de ses
moines.

Mais encore une fois, le but n’est pas 1d. Toutes ces
ceuvres ne sont que des moyens en vue d’une fin; la fin
est plus élevée : elle est en Dieu, elle est Dieu cherché
pour lui-méme, comme supréme béatitude.

Ainsi que nous le verrons plus tard, le culte divin lui-
méme ne constitue ni ne peut constituer le but direct
que veut atteindre l'institution monastique établie par la
Reégle. Saint Benoit veut que nous cherchions Dieu, que
nous le cherchions pour sa propre gloire, parce que nous
I’aimons plus que toute autre chose; il veut que nous
cherchions & nous unir & Lui par la charité. Il n’y a pas,
pour nous, d’autre but, ni d’autre perfection. Le culte
divin reléve de la vertu de religion, la plus haute sans
doute des vertus morales, et qui se rattache elle-méme a
la vertu de justice, mais ce n’est pas une vertu théologale.
Les vertus théologales infuses : la foi, 1'espérance et la
charité, sont les vertus spécifiques de notre état d’enfants
de Dieu. Ces trois vertus fondent proprement ici-bas la
vie surnaturelle : elles regardent Dieu directement en tant
qu’auteur de l’ordre surnaturel. La foi est comme la
racine, I’espérance la tige, et la charité a la fois la fleur
et le fruit de la vie surnaturelle.

Or, c'est cette charité, par Jaquelle nous sommes et
demeurons vraiment unis 3 Bieu, qui constitue le but
assigné par saint Benoit et 1’essence méme de la perfec-
tion : Si revera pEuM quaerit.

Ce but fonde la grandeur véritable de l'existence mo-
nastique; il en établit aussi la propre raison d’étre. Au



S L CHRIST, IDFAL DU MOINE

sentiment du Pseudo-Denys I'aréopagile, on nous d@_nne
le nom de « moines » povog « seul, unique », « & raison
de cette vie d'unité sans partage par ]aquelle,‘ ramenant
notre esprit de la distraction des choses multlp]es_, nous
le précipitons vers I'unité divine et vers la perfection du
saint amour » .

11

L’ambition de posséder Dicu : telle est la dispositior?
primordiale que saint Benoit réclame du postulant qui
se présente & la porte du monastére; il y voit une preuve
que la vocation est sire; mais cette disposition doit
s'élendre a toute la vie du moine. -

Pour I'abbé lui-méme, le grand Patriarche veut que,
« d’abord et avant tout, il recherche », comme le Christ
I’a prescrit, « le régne de Dieu » 2 dans la charité: qu’ « il
ait, avant tout, soin d'établir ce régne dans les Ames qui
lui sont confides » . Toute aclivité matérielle déployée
dans le monastére ne doit viser qu’a ce but : Ut in omni-
bus glorificetur Deus, « Qu'en toutes choses Dieu soit
glorifié » %, parce qu'en toutes choses I’amour rapporte
tout & sa gloire.

Remarquons bien ces mots : « en toutes choses », in
omnibus. — C’est 12 une des conditions de notre recher-
che de Dieu. Pour qu’elle soit « vraie n, comme le réclame
saint Benoit, notre recherche de Dicu doit étre constante;
« que foujours nous cherchions la face de Dieu » : Quae-
rite faciem ejus semrer. Vous me dires - mais ne possé-
dons-nous pas Dieu des la réception du baptéme et aussi
longlemps que la grice sanctifiante demeure en nous?

Sans doute. Alors pourquoi chercher Dieu, si nous Je
possédons déjap

« Chercher Dieu », c’e

st lui rester uni par la foi, ¢'est
s’attacher a lui comme i

I'objet de notre amour. Or, vous

L Ctr De  la hitrarchie ecclésiastique  dy Pseudo-Denys,  trad ar”
Mer Darboy, p. 136, — 2 Rigle, chap. 11. (Cfy Mal(). VI, 33) — 3
— 4 Ibid., chap. LVII. y ( v VL S s

g




CHERCHER DIEU 9

comprenez que cette union de foi et d’amnour comporte
une infinité de degrés : « Dieu est présent partout », dit
saint Ambroise, « mais il est plus proche de ceux qui
’aiment, il vit loin de ceux qui négligent son service » * :
Dominus ubique semper est : sed est praesentior diligen-
tibus, negligentibus abest. Quand nous avons trouvé Dieu,
nous pouvons le chercher encore, c’est-d-dire nous pou-
vons toujours approcher davantage de Dieu par une fo1
toujours plus vive, un amour toujours plus ardent, un
accomplissement toujours plus fidéle de ses volontés, et
voild pourquoi nous pouvons et devons foujours chercher
Dieu, jusqu’au jour ou il se donnera & nous d’une facon
inamissible dans 1’éclat glorieux de son indéfectible lu-
miére.

Si nous n’atteignons pas ce but, nous demeurerons des
atres inutiles. Le Psalmiste dit — et saint Benoit rapporte
ses paroles dans le Prologue en les commentant — que
« Dieu considére les hommes et regarde s’il est parmi
eux quelqu’un d’intelligent qui le recherche; mais les
hommes ont dévié et sont devenus inutiles ». Dominus de
caelo prospexit super filios hominum ut videat s est intel-
ligens aut requirens Deum; omnes declinaverunt, simul
inutiles facti sunt 2. Que d’hommes, en effet, ne compren-
nent pas que Dieu est la source de tout bien et la fin
supréme de toute créature! Ces hommes ont dévié du
chemin qui méne au but, ils sont devenus inutiles. Com-
ment celad? Qu’est-ce qu'un étre inutile? C’est un étre
qui ne répond pas a sa fin, A son but, a sa destination.
Un chronomdtre doit marquer 1’heure; s'il atteint ce but,
peu importe la matiére dont il est fabriqué; mais s’il ne
marque pas 1'heure, il aura beau étre en métal précieux
et muni de rubis, étre un bijou de grande valeur, il ne
remplit pas le but pour lequel il est fait, on ne peut s’en
servir, il est inutile.

Nous aussi, nous devenons des étres inutiles, si nous
ne tendons pas sans cesse au but pour lequel nous sommes
venus au monastére. Or, ce but est de chercher Dieu,

1 Suntr Ampnoise, Comment. in Luc. IX, 23. — 2 Ps X, 2-3.



10 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

de tout rapporter & lui comme a notre fin supréme, de
placer en lui notre seule béatitude; tout le reste est
« vanité des vanités » 1. Si nous n’agissons pas ainsl,
nous sommes des étres inutiles; nous aurons beau nous
dépenser : alors méme qu'il apparaitrait remarquable aux
yeux des profanes, ce déploiement de nous-mérqes serait,
aux regards de Dieu, celui d'un étre inutile, qui ne rem-
plit pas les conditions voulues par son existence, et ne
vise pas le but auquel sa vocation I'a prédestiné. — Quelle
terrible chose que l'inutilité d'une vie humaine! Et que
d’inulilités parfois, dans notre vie, méme religieuse, parce
que Dieu est absent de nos actions!...

Ne soyons donc pas de ces insensés dont parle I'Ecri-
ture, qui s'arrétent & « la bagatelle vaine et fugace »Z.
Sovons attentifs & chercher Dieu en toutes choses : dans
les supérieurs, dans nos fréres, dans toutes les créatures,
dans les événements de la vie, au milieu de contrariétés
comme aux heures de joie.

Cherchons-le toujours pour pouvoir sans cesse appro-
cher nos levres de cette source de béatitude; nous pouvons
toujours y boire, sans crainte de voir tarir les eaux, car,

dit saint Augustin, « leur abondance surpasse notre

besoin », Fons vincit sitientem. C’est d’elles que le Christ
Jésus a dit qu’elles deviennent dans 1'dme « une fontaine
jaillissante pour la vie éternelle » 2.

II1

Une autre condition de la sincérité de notre recherche,
c’est que cetle recherche soit exclusive. Cherchons Dieu
uniquement; je regarde cette condition comme capitale.
Chercher Dieu uniquement, cela veut dire, sans doute,
chercher Dieu lui-méme. Remarquez le terme : « Dieu»,
non pas les dons de Dieu, encore qu'ils puissent nous
aider & demeurer fidéles; ni ses consolations, encore
que Dieu veuille que « nous godtions la douceur de son

L Eeele I, 2. — 2 Sap. IV, 12. — 3 Joan. IV, 14,

= "*Wﬁ'—':"-:f FE e R

i e R g R

T P

AR 0A

SRR Vv,

AR TR TR TS o e



CHERCHER DIEU y iy |

service » '; mais nous ne devons ni nous arréter A ces
dons ni nous attacher a ces consolations. C’est pour Dieu
lui-méme que nous sommes venus au monastére; notre
recherche ne sera donc « vraie », comme le veut saint Be-
nofit, elle ne sera agréable D1eu que si nous ne nous
attachons a rien en'dehors de D1eu l

Quand nous cherchons la créature, quand nous nous
attachons a elle, c’est comme si nous disions 4 Dieu :
« Mon Dieu, je ne trouve pas tout en vous ». Il y a bien
des 4mes qui ont besoin de quelque chose avec Dieu, de
quelque chose en plus de Dieu; Dieu n’est pas tout pour
elles; elles ne peuvent pas, comme le saint d'Assise,
regarder Dieu en face et lui dire, de toute la vérité de leur
étre : « Mon Dieu et mon tout », Deus meus et omnia?;
elles ne peuvent pas répéter aprés saint Paul : omnia
detrimentum fect et arbitror ut stercora ut Christum
lucrifaciam, « J'ai regardé toutes choses comme de la
balayure, et les ai jugées du rebut, pourvu que je trouve
le Christ 3. »

N’oubliez pas cette vérité d’une extréme importance :
tant que nous ressentirons le besoin d’une créature et
que nous nous attacherons a elle, nous ne pourrons pas
dire que nous recherchons Dieu uniquement, et Dieu ne
se donnera pas parfaitement & nous. Si nous voulons que
« notre recherche soit sincére » — si REVERA quaerit —
si nous voulons p]einement trouver Dieu, nous devons
nous détacher de tout ce qui n’est pas Dleu et entraverait
en nous l'opération de sa grace.

C’est la doctrine des saints. Ecoutez ce que disait
sainte Catherine de Sienne 4 son lit de mort. Sentant sa
fin approcher, elle réunit autour d’elle sa famille spiri-
tuelle et lui donna ses derniéres instructions qu’a recueil-
lies son confesseur, le Bienheureux Raymond de Capoue :
« Son enseignement premier et fondamental fut que celui
qui entre au service de Dieu doit nécessairement, s’il
veut vraiment posséder Dieu, arracher de son cceur toute

1 Cfr Ps. XXXIII, 9. — 2 Fioretti, chap. II; cfr Joncexsen, Vie de saint
Frangois, p. 91. — 3 Philip. II, 8.

AL =

e



12 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

affection sensible, non seulement pour les personnes mais
encore pour n'importe quelle créature, et tendre i son
divin Créateur 'dans la simplicité d’un amour sans par-
tage. Car le cceur ne peut se donner totalement i Dieu
s’il n’est libre de tout autre amour, €t s’'il ne s’ouvre dans
une franchise qui exclut toute réservé . »

Sainte Térese, qui avait fait elle-méme I"expérience
de la chose, ne parle pas autrement. « Nous sommes si
avares, si peu empressés A faire 3 Dieu le don de nous-
mémes, que nous n'en finissons pas de nous mettre dans
les dispositions voulues. Et cependant, Notre-Seigneur
Dé veut pas que nous entrions en jouissance ¢’un bien
s1 précieux [la possession parfaite de Dieu] sans le payer
d'un prix ¢levé. Je vois bien qu’il n'y a rien sur la terre
qui puisse 1'acheter. Cependant, ajoute la sainte, si nous
faisons ce qui dépend de nous pour ne nous attacher a
rien de terrestre, si notre conversation et toutes nos pen-
sées étaient dans le ciel, un tel trésor,
nous serait vile accordé.
des exemples

J’en suis convaincue,
» La sainte montre ensuite par
comment 1l arrive souvent que nous nous
donnons a Dieu, tout entiers, mais que dans la suite nous
FCPrenons peu a peu ce que Nous avons donné;. et li-
dessus elle conclut : « Plaisante maniere de chercher
"amour de Dieu! Il nous le faut sur-le-champ et A pleines
mains, comme 1'on dit, mais 3 condition de garder nos
affections. A le bien prendre, nous ne faisons aucun effort
pour exécuter nos bons désirs, nous les laissons miséra-
blement trainer i terre. Et apres cela, il nous faut beau-
coup de consolalions spirituelles! En vérité, cela ne s’ac-
corde guére. A mon avis ce sont deux choses incompa-
tibles. Ainsi ¢’est parce que notre don n’est pas enlier que
nous ne recevons pas non plus d’un seul coup le trésor
de I'amour divin 2. »

C’est pour trouver Dieu, pour « ne plaire qu’a lui seul »
que nous avons, a l'exemple du grand Patriarche, tout
1 Vie, par Raymond de Capoue:

Vie par elle-méme, chap. XI,
t. Ter, pp. 144-145.

traduction  Hugueny, pp. 397-398. —
uvres complétes, Arad. des Carmélites,

a




CHERCHER DIEU 13

quitté : Soli Deo placere desiderans, dit saint Grégoire 2.
Il faut que nous demeurions toujours dans cette disposi-
tion fondamentale. C'est & ce prix seulement que nous
trouverons Dieu. Si, au contraire, oubliant peu a peu
notre don initial, nous nous laissons détourner de ce but
supréme, si nous nous attachons a telle personne, a telle
créature, A tel emploi, a telle charge, a tel travail, a telle
occupation, a tel objet, alors, soyons-en convaincus, nous
ne posséderons jamais Dieu pleinement.

Oh! si nous pouvions dire, mais dire en toute vérité,
la parole de l'apdtre Philippe a4 Jésus : « Maitre, mon-
trez-nous le Pére, et il nous suffit! » Mais « pour le dire
en vérité, il faut aussi pouvoir dire avec les apoltres :
Seigneur, nous avons tout quitté pour vous suivre...
Heureux ceux qui poussent & bout ce désir, qui le pous-
sent jusqu’au dernier, actuel et parfait renoncement! Mais
qu’ils ne laissent donc rien; qu’ils ne disent pas : ce peu
a quoi je m’attache encore n’est rien. Ne connaissez-vous
pas le génie et la nature du cceur humain? Pour peu
qu'on lui laisse, il s’y ramasse tout entier, et y réunit
tout son désir. Arrachez tout, rompez tout, ne tenez i
rien. Heureux, encore un coup, ceux A qui il est donné
de pousser & bout ce désir, de le pousser jusqu’a 1'effet 2! »

Iv

Que si nous cherchons Dieu en dépit de toutes les
épreuves, si nous lui donnons chaque jour, A chaque
heure, cet hommage, extrémement agréable, qui consiste
a mettre en lui, et en lui seul, notre béatitude; si nous ne
cherchons jamais que sa volonté; si nous agissons en sorte
que son bon plaisir soit le vrai mobile de toute notre acti-
Vité, soyons assurés que Dieu ne nous manquera jamais.
« Dieu est fidéle » *; « il ne peut faire défaut A ceux qui le
cherchent », Non dereliquisti quaerentes te, Domine *.
Plus nous nous approcherons de lui par la foi, la con-

a

) ! Dialog. lib. 1. —— * Dossuer, Méditations sur U'Evengile, La Ckne,
-1-‘] part., 83¢ jour. Fdit. Marbeau, p. 676. — 3 [ Thess. V, 24 -~ 4 pg. 1X,

‘..b‘—-e-- e . e, 5 s R, o,



14 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

fiance et I'amour, plus nous nous approcherons de notre
perfection. Comme Dieu est 'auteur principal de notre
sainteté, puisque celle-ci est surnaturelle, nous approcher
de lui, lui rester uni par la charité constitue la condition
méme de notre perfection. Plus nous nous dégageons de
tout péché, de loute imperfection, de toute créature, de
tout mobile humain, pour ne penser qu’'d lui, ne recher-
cher que son bon plaisir, plus aussi la vie abonde en
nous, plus aussi Dieu nous remplit de lui-méme : Quae-
rite Deum, et vivet anima vestra ™.

Il est des ames qui cherchent si sincerement Dieu
quelles sont totalement possédées de lui et ne savent plus
vivre sans lui. « Je vous déclare, écrivail A son pére une
<ainte bénédictine, la Bienheureuse Bonomo, que je ne
suis pas moi, mais qu'il y a un aulre en moi qui a la
possession ‘enticre de moi; il est mon maitre absolu.
O Dieu! je ne sais comment le chasser®!»

Quand 1'dme est ainsi livrée a Dieu en toute plénitude,
Dieu aussi se livre & I'dme, il en prend un soin particu-
lier: on dirait parfois que pour une telle Ame Dieu oublie
Je reste de l'univers. Voyez sainle Gertrude. Vous savez
quel amour singulier Notre-Seigneur lui manifestait; il
déclarail qu'il n'y avail alors sur la terre « aucune créa-
ture vers laquelle il s'inclinait avec tant de délices » 3, au
point qu'il ajoutait qu’ « on le Lrouverait toujours dans le
carur de Gertrude », dont il se plaisait a accomplir les
moindres désirs. Une dme qui connaissail cette intimité
si grande osa demander au Seigneur par quelle sorte
d’attraits sainte Gertrude avait mérité une telle préférence.
« Je 1'aime de cette fagon, répondit Notre-Seigneur, a
cause de la liberté de son cceur ot rien ne pénélre qui
puisse m'en dispuler la souveraineté *. » Ainsi, parce que,
détachée entierement de toute créature, elle recherchait
Dicu uniquement en toutes choses, cette sainlte méritait
d’étre 1'objet de complaisances divines vraiment inelfables

et extraordinaires.

Lxvii, 33. — 2 D. U Boung, La Bse J. M. Bonomo, moniale
1910, p. 56. — 8 Héraut de I'amour divin, 1. 1, chap. 3.
Introduclion aux Exercices de sainle Gertrude, p. Y.

1 Ps.
bénédictine, Paris,
—— 4 (GUENANGER,

g

L /
i

{

J! ¥
=
|

']

=




CHERCHER DIEU . i5

Cherchons donc Dieu toujours et en tout, a ’exemple
de cetle grande 4me, digne fille elle-méme du grand
Pgtnarche; cherchons-le sincérement, du fond du cceur.
Disons souvent comme le Psalmiste : « C'est votre face
que je cherche, 6 mon Dieu », Faciem tuam, Domine,
requiram ., « Qu'y a-t-il, en effet, pour moi au ciel, et,
sur terre, qu'est-ce que je veux en dehors de vous? Vous
éles le Dieu de mon ceeur et la part que j'ai choisie pour
I’éternité. » Quid enim mihi est in caelo, et a te quid
volui super terram? Deus cordis mei et pars mea Deus
in aeternum 2. « Mon Dieu, vous étes si grand, si beau, si
bon, que, vous le savez, vous me suffisez pleinement. Que
d’autres s'attachent 3 un amour humain, non seulement
vous le permettez. mais votre Providence I'a établi de la
sorte, el cette mission de préparer des élus pour volre
Royaume est « grande et élevée »; votre Apdtre I'a dit :
Sacramentum hoc magnum est?®; vous donnez a ceux qui
observent votre loi dans cet état « d’abondantes bénédic-
tions » *. Pour moi, je ne désire et ne veux que vous seul,
Seigneur, afin que « mon caeur ne soit point divisé, qu’il
n’ait de souci que pour les intéréts de votre gloire et
puisse s’attacher & vous sans obstacle » °.

Et, quand la créature se présente, disons-lui intérieu-
rement, comme sainte Agnes : Discede a me, pabulum
mortis, « Retire-toi, car tu'es une proie de la mort» i

Si nous agissons de la sorte, nous trouverons Dieu et
avec lui tous les biens. « Cherche-moi, dit-il lui-méme a
1’4me, cherche-mo1 avec cette simplicité de ceeur qui nait
de la sincérité; car je me laisse trouver par ceux qui ne
me tentent point et je me manifeste A ceux qui se confient

en moi’. »

Fn trouvant Dieu, nous posséderons aussi la joie.
Nous sommes faits pour le bonheéur, pour étre heureux;
notre coeur a une capucité d’infini, mais il n'y a que Dieu

seul qui puisse nous rassasier parfaitement. « C'est pour
! ps. XAVI, 8. — 27Ps. LXXI, 2526 — 3 Eph. V, 33 — ¢ P
6 Office de sainte Agnes, 10 Anl. I Noct.

CGXXVII. — 5 1 Cor. VII, 32, 35. —
— 7 Sap. I, 1-2.




SRR

16 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

vous, Seigneur, que vous nous avez créés, et notre coeur
vit dans le trouble jusqu’au jour ou il trouve en vous son
repos » : Fecisti nos ad te, el inquietum est cor nostrum,
donec requiescat in te®. C'est pourquoi quand nous cher-
chons quelque chose en dehors de Dieu ou de sa volonté,
nous ne trouvons pas le bonheur stable et parfait.

On peut dire qu'il se rencontre dans toute communauté
religicuse un peu nombreuse, diverses catégories d’dmes.
Vous verrez les unes vivre dans une allégresse continuelle :
épanouies en dedans, elles rayonnent au dehors. Je ne
parle pas de cette joie sensible, qui dépend souvent du
tempérament, de 1'état de santé, ou de circonstances étran-
geres & la volonté, mais de la joie qui se tient au fond
de I'dme et qui est comme un avant-gout de la félicité 2
céleste. Ces dmes n’'ont-clles donc jamais d’épreuves?
n’'ont-elles point de luttes & soutenir ni de contradictions
a subir? Certainement, car « tout disciple du Christ Jésus
doit porter sa croix » %; mais la ferveur de la grice et
I'onction divine leur font endurer ces souffrances avec
joie. — D’autres dmes ne gottent pas cette allégresse; au
fond, et, souvent, & la surface, ces dmes sont troublées,
inquiétes, malheureuses. D’ou vient cette différence?

C’est que les unes cherchent Dieu en toutes choses,
et ne cherchant que lui, elles le trouvent partout et, avec
lui, le souverain bien et I'immuable félicité : Bonus est
Dominus animae quaerenii illum *. — Les autres, ou s’at-
tachent & la créature, ou se recherchent elles-mémes, par
égoisme, amour-propre, légereté; mais aussi est-ce elles-
mémes qu’elles trouvent, elles-mémes, c'est-a-dire le
néant, el cette rencontre ne peut, finalement, les conten-
ter, parce que 1’'dme, créée pour Dieu, a soif du bien
parfait. « De quoi étes-vous rempli? ou se tournent natu-
rellement vos pensées, c’est 1a votre trésor, c’est 1a qu’est
votre caeur. Si c’est Dieu, vous étes heureux; si c’est quel-
que chose de mortel, que la rouille, que la corruption, que

1 Saint Auvcustiy, Conf. lib. I, ¢. 1. « L’dme, disail encore le grand
Doclteur, ne irouve pas en elle-mdme de guoi se rassasier » : Se saliare de se
non  polest. Conf. lib. XUI, c¢. xvi, n. 19 — 2 Cfr Luc. TIX, 23, —

Thren., 111, 25.




CHERCHER DIEU 17

la mortalité consume sans cesse, votre trésor vous échappe,
el volre ceeur demeure pauvre et épuisé 1. y»

Quand un homme du monde s’ennuie i son foyer, il
trompe son ennui en cherchant des distractions au dehors;
il va au cercle, au club, au conservatoire, en voyage. Mais
le religicux, lui, n’a pas cette ressource-1a; il doit rester
dans son monastére, ou la vie réguliére, dont la cloche
marque inexorablement les exercices successifs, n’est pas
entrecoupée de ces distractions naturelles que peuvent
légitimement chercher les gens du monde; chez les 4mes
a qui Dieu n’est pas tout, I’ennui se glisse facilement dans
celte monotonie inhérente a toute vie régulidre; et quand
le moine ne trouve pas Dieu, parce qu’il ne le recherche
pas, il est bien prés d’estimer trop lourd le fardean qu’il
doit porter.

Il pourra, sans doule, s’absorber dans une occupation,
s’oublier dans le travail, mais, dit notre vénérable Louis
de Blois, ce n’est 12 qu’ « une diversion insuffisante et
llusoire » : Quidquid praeter Deum quaeritur mentem
occupat, non satiat *. Pourquoi donc? Parce que, surtout
au monastdre, il y a toujours des heures ot ’on se retrouve
en face de soi-méme, c’est-d-dire du néant; le fond de
I'dime ne gotlite pas cette joie qui transporte; I'ime
n’éprouve pas cette ferveur profonde et paisible que donne
I’approche intime de Dieu; elle ne va pas droit A Dieu:
elle fline sans cesse autour de lui, sans le trouver jamais
parfaitement. -

Mais quand 1'dme cherche Dieu, et ne cherche que lui,
qu’elle tend vers lui de toutes ses énergies, qu’elle ne
s'attache A rien de créé, Dieu la remplit de joie, de cette
joie débordante dont parle saint Benoit quand il dit « qu'a
mesure que la fol, et avec elle 'espérance et 1'amour,
augmentent dans I’ime du moine, celui-ci court dans la

! Bossuer, Mdéditations sur Evangile, Sermon sur lu mo_nl:l::uc,»ﬂﬂu jour.
Edition Marbeau, p. 114. — 2 Canon vitne spmt:mh.\'_, ¢. 15. Le grand ahhﬁ
n'était d’ailleurs en ceci que V'écho d'un vieux moine : Ad imaginem Dei
facta est anima rationalis; cacteris qnulibus oceupari poflv.\'!,‘ N;Ph”l'l ?HO-;‘
potlest; capacem Dei quidquid Deo minns est non omplebil, o T L )
col. 4355.




18 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

voie des commandements divins, le cceur dilaté, et goi-
tant une inénarrable douceur d’amour » : Dilatato corde,
inenarrabili dilectionis dulcedine curritur via mandato-
rum Dei?,

Redisons-nous donc souvent, comme ce grand moine -
que fut saint Bernard : Ad quid venisti?? « Pourquoi
suis-Je venu ici? » Pourquoi ai-je quitté le monde? pour-
quol me suis-je séparé de tous ceux qui m’étaient chers?
pourquoi ai-je renoncé a ma liberté? pourquoi ai-je
accompli de si nombreux et si grands sacrifices? suis-je
venu pour m’'adonner aux travaux intellectuels? pour
acquérir la science? pour m’occuper d’art ou d’enseigne-
ment?

Non, nous ne sommes venus, ne 1’oublions jamais, que
pour une chose, une seule chose : « chercher Dieu »,
St revera Deum quaerit. C'est pour « acquérir cette unique
perle précieuse de la possession de Dieu, que nous avons |
renoncé a toutl » : Inventa una pretiosa margarita vendidit
omnia guae habuit et emit eam 3. ' _

Examinons-nous parfois pour voir & quel degré nous i
cherchons Dieu, jusqu’a quel point nous sommes détachés |
de la créature. Si notre dme est loyale, Dieu nous mon- "
trera ce qui en elle pourrait I'empécher d’aller pleinement
4 Jui. Notre but et notre gloire, c’est de chercher Dieu;
c’est une vocation trés élevée que celle d’ « appartenir &
la race de ceux qui recherchent Dieu » : Haec est generatio
quaerentium eum *; en choisissant l'unique nécessaire,
nous avons choisi la meilleure part : Heredilas mea prae-
clara est mihi ®.

Restons fidéles 4 cette sublime vocation. Nous n’arri-
verons pas a réaliser notre idéal en un jour, ni en un an;
nous n'v arriverons pas sans peine, ni sans souffrances,
car la pureté d'affection, le détachement absolu, plénier
el constant, que Dieu réclame de nous avant de se donner
parfailement a nous, ne s’acquitrent que par beaucoup
de générosité; mais si nous somrnes décidés a nous donner

1 prolozue de la Régle. — 2 Vie, par Vacandard, t. [er, chap. 2. —

3 Malth. XILI, 46. — 4 Ps. XXIII, 6. — % Ps. XV, 6.

- a—



CHERCHEFR. DIEU 19

complétement & Dieu, sans arriére-pensée, A ne jamais lui
marchander la moindre part de notre ceeur, 3 n'admettre
nulle attache, si faible soit-elle, soyons assurés que Dieu
récompensera nos efforts par la parfaite possession de
lui-méme, en laquelle nous trouverons toute notre béati-
tude. « De quelle miséricorde Dieu use envers une dme,
dit sainte Térése, lorsqu’il lui donne grice et courage
pour se mettre généreusement et de toutes ses forces 3 la
poursuite d’un tel bien! Qu’elle persévére seulement,
Dieu ne se refuse & personne : peu 3 peu, il fait croitre le
courage el finalement 1’on remporte la victoire 1. »

« Quand on est bien résolu — écrivait une ime qui
avait compris le tout de Dieu et qui sut fidelement ne
rechercher que Dieu — il n'y a que les premiers pas qui
colitent; car du moment que notre bien-aimé Sauveur
voit la bonne volont§, il fait tout le reste. Je ne veux rien
refuser & Jésus dont ’'amour nous sollicite. Vous savez
comme la voix de Jésus est éloquente. Dailleurs, nul n’est
assez insensé pour abandonner le tout pour la partie.
L’amour de Jésus, voila le tout; le reste, quoi qu’on pense,
est quantité négligeable, méprisable méme, mis en pré-
sence de notre unique trésor. Je suis bien décidé ) me
convertir & I'amour du Christ. Tout le reste m’est égal :
je veux aimer follement; on me broiera la volonté, 1'en-
tendement, tout ce que vous voudrez, mais je n’entends
pas licher le seul bien, notre divin Jésus, ou plutdt je
sens que c’est lui qui ne me lichera pas. 11 faut que nos
dmes plaisent & Jésus, mais 3 personne d’autre?. »

v

De cette recherche de Dieu, principe de notre saintets,
nous ne pouvons trouver de meilleur modéle que le Christ
Jésus lui-méme.

Mais, direz-vous aussitdt, comment, en ceci, le Christ
peut-il &tre notre modéle? comment a-t-il pu « chercher
Dieu », puisqu’il était Dieu lui-méme?

1L c., p. 145. — 2 Une dme bénédictine, D. Pie de Hemptinne, 5e¢ &di-
tion, p. 264.




‘) r
20 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

H.?St vrai que Jésus est Dieu, « vrai Dieu sorti de Dieu,
]u.m1er-e jaillissant de la lumiére incréée »?, le Fils du
Dieu vivant, égal au Pere. Mais il est aussi homme; il est
aﬂuth_ent,lquement I'un des nétres par sa nature humaine.
?Jt bien que celle-ci soit unie d’une maniére indissoluble
a'la personne divine du Verbe, bien que la sainte dme de
Jfasus ait sans cesse joui des délices de la vision béati-
fique, qu’elle ait été entrainée dans le courant divin qui
porte nécessairement le Fils vers le Pére, il demeure vrai
de dire que I'activité humaine du Christ, celle qui dérivait
de ses facultés humaines comme de ses sources immé-
diates, étlait souverainement libre.

C’est dans l'exercice de cette activilé libre que nous
pouvons saisir en Jésus ce que nous appelons « la recher-
che de Dieu ». Quelle est, en effet, la tendance fonciére
de ’humanité de Jésus? Quelles sont les aspirations les
plus intimes de son ame, celles auxquelles il rameéne
lui-méme toute sa mission, et dans lesquelles il résume
toute sa vie?

Saint Paul va nous répondre; il léve pour nous un coin
du voile pour nous laisser pénétrer dans le saint des
caints. 11 nous dit que le premier mouvement de I'dme
de Jésus, en enirant en cé monde, a été un ¢lan d'une
intensité infinie vers SO Pere : Ingrediens mundum,
dicit - ... Ecce venio, in capite libri scriptum est de me -
ut faciam, Deus, voluntatem tuam .

Et nous voyons le Christ Jésus, tel un géant, s'élancer
dans la carriére, a Ja poursuite de la gloire de son Peére.
('est 1a sa disposilion primordiale. Fcoutons comment,
dans 1'Evangile, il nous Je dit lui-méme en Ppropres
herche pas ma volonté, mais la volont.e
envoyé?. » Aux juifs, il prouve gu’ll
vient de Dieu, que $a doctrine est divine, parce qu’ «il ne

recherche pas sa propre gloire, mais celle de celui quil'a

11 la recherche tellement qu’ « il n'a pas souct
5. Toujours il a sur les levres ces

termes : « Je ne €
de celui qui m 2

envoyé »*
de la sienne propre”

__ s joan. V, 30. — 4 Ibid,

2 (5 el 7.
1 Credo de la messe. — o Hebr. X, 0 ¢
9 Ibid., VIII, 50.

vii, 18. — °




CHERCHER DIEU 21

mots : « mon Pére »; toute sa vie n’est que le magnifique
écho de ce cri : Abba, Pater. Pour lui, tout se raméne i
rechercher la volonté et la gloire de son Pére.

Et quelle constance dans cette recherche! 11 nous dé-
clare lui-méme qu’il n'en dévie jamais : «. J’accomplis
toujours ce qui est agréable & mon Pére » : Quae placita
sunt ei facio semper?; & 'heure supréme des derniers
adieux, au moment ou il va se livrer 4 la mort, il nous
dit qu’ « il a réalisé toute la mission qu’il a recue de
son Pére » 2, ,

Rien non plus ne I'a arrété dans cette recherche. C’est
pour la parfaire qu'a 1’dge de douze ans il quitte sa mére,
la Vierge Marie, a Jérusalem. Jamais enfant n’a aimé
sa meére comme Jésus aimait la Vierge; réunissez tout
I’amour qui peut animer le cceur des fils; ce n’est qu'une
étincelle tremblante auprés de cette fournaise qu’était
l’amour de Jésus pour sa mére. Et cependant, dés qu’il
s’agit de la volonté de son Pére, de sa gloire, on dirait
que cet amour ne comple plus. Jésus savait dans quel
abime d’angoisses il plongeait pendant trois jours le cceur
de sa meére, mais les intéréts de son Pére le réclamaient,
et dés lors il n’hésite pas : « Ne savez-vous pas que je dois
étre aux choses de mon Pére®? » Des paroles tombées
des 12vres de Jésus, c’est la premiére qui ait été recueillie
par I'Evangile. Le Christ y résume toute sa personne, y
condense toute sa mission.

Les douleurs et les ignominies de la Passion, la mort
méme ne diminuent pas cet élan du cceur de Jésus vers
la gloire de som Pére; au contraire. C’est parce qu'il
recherche en toutes choses la volonté du Pére, « exprimée
par les Ecritures », qu’il se livre, par amour, au supplice
de la croix: Ut impleantur scripturae*. Les eaux d'un
grand fleuve ne courent pas vers l'océan avec plus de
majestueuse impétuosité que 1'dme de Jésus ne tendait
intérieurement vers 1’abime de souffrances ol devait le
plonger la Passion. « J'agis de la sorte, dit-il, afin que

1 Joan. VIII, 29. — 2 Ibid.,, XVII, 4 — 3 Luc. 11, 49. — ¢ Marc,
X1V, 49.




22 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

s’accomplisse le précepte que mon Pére m'a donné » :
Et sicut mandatum dedit mihi Paler sic facio .

Si, comme Dieu, Jésus est le terme de notre recherche,
comme homme, il en est I'inexprimable modéele, 1'exem-
plaire unique dont nous ne devons jamais détacher le
regard. Reprenons donc nous-mémes ses paroles, et di-
sons : Ingrediens monasterium, dizi : Ecce venio, « Le
jour de mon entrée au monastére, j'ai dit : me voici, 0
mon Dieu »; en téte de la Regle, qui est pour moi le livre
de vos volontés, il est écrit que « je vous recherche en
accomplissant votre bon plaisir, car c’est A vous, 6 mon
Pére des cieux, que je veux parvenir ».

Et de méme que le Christ Jésus s’est élancé « pour
courir sa voie » ad currendam viam 2, courons a sa suite,
puisqu’il est lui-méme la voie; « courons, dit saint Benoit,
pendant que la lumiére nous éclaire de ses rayons »;
« emportés par le saint désir d’arriver au royaume ou le
Pére nous attend, courons, sans nous arréter, dans la
pratique des bonnes ceuvres; c'est la condition indispen-
sable pour parvenir au terme » : Nist illuc bonis actibus
currendo minime pervenitur 2.

Et de méme encore que le Christ Jésus, descendu du
ciel, n'a achevé sa course prestigieuse que lorsqu’il s’est
retrouvé au comble de sa gloire : El occursus ejus usque
ad summum ejus *, ainsi ne nous lassons pas, A sa suite,
de chercher Dieu, de le chercher uniquement jusqu'a ce
que nous parvenions a ce que le grand Patriarche appelle
si bien, en fermant sa Regle, les culmina virtutum, la
celsitudo perfectionis ®, « Je sommet des vertus », «la
cime de la perfection ». L’dme ainsi « arrivée » vit habi-
tuellement unie & Dieu; détachée de tout le terrestre,
ayant trouvé le Dieu qu’elle cherchait, elle savoure déja
comme un avant-gott des délices de 1'ineffable union qui
se réalise dans le sein béatifiant du Pére : apud Patrem.

« Seigneur, mon Dieu, vous en qui j'ai placé mon

1 Joan. XIV, 31. — 2 ps. XVIII, 6. — 3 Prologue de la Régle. —
4 pg. XVIII, 7. — 5 Ragle, chap. LXXIII.




CHERCHER DIEU a5

unique espérance, exaucez ma priére; ne permett
a I'accablement de m’atteindre au po,int qu je reerfor}x)as
A tendre vers vous; mais qu'avec une ardeur tou'ou(x;-:
soutenue, mon Ame soupire aprés votre visage DOnnJeq ;

forc_e de vous chercher, 6 vous qui accordez qu’on vh \
atteigne aprés avoir encouragé a souhait l'espgir de cglﬁ

qui prétendent & Vous *. »

1 Domine Deus meus, una
) spes mea, ezaudi me, n i i
f , EX e faliga
quaerere, _sed quaeram lfa.cwm fuam semper arde'nrer fTug r!ilaw nz:’;:::mctiei
vires qui invenire le ;.ecfsfl, el magis magisque inveniendi le § m? dedisti!
Samt AvcustiN, De Trinitate, 1. XV, c. 28. g .

NOTE

_« La recherche de Dicu », d’aprés saint Bernard
echerche de Diev. Pour moi, je 'estime

« Le bien supréme est la T
de 1'dme. Premier d’entre les dons, il

au-dessus de tous les biens

est le commencement de topl progres.
» Il ne vienl pas s'ajouler 4 une verlu, et nc le ctde 3 aucune.

A quelle vertu s'ajoulerail celle qu’aucune ne précéde? A laquelle
céderait le pas celle qui est plutdt I'achévement de toule vertu?

» A quelle verlu pourrail prétendre celui qui ne cherche pas
Dieu? Et & qui cherche Dieu comment assigner un lerme dans

celle recherche?
» Cherchez toujours 1

qui l'aura trouvée ne cessera pas,
» C'est par le désir et nmon par des mouvements du corps que

I’on va A Dieu. Or le bonheur d’avoir trouvé n'apaise pas un saint
désir, mais I’avive. La perfeclion de la joie est-elle 1’affaiblisse-
menl du désir? Non, c'est I’huile sur le feu. Car le désir est une
flamme. Oui, 3 la vérilé, la joie sera compléle, mais sans amener
la fin du désir, ni par suile le terme de la recherche.

» Essaye, si lu le peux, de le représenter le sole de la recherche

sans y joindre I’idée d’indigence; de te représenler un désir sans
e exclul la recherche, 1’abon-

52 Puisque la présenc
a, Serm. LXXXIV, 1.

a2 face de Dieu. Sans doule parce que celui
dit I'Ecriture, de le chercher.

mélange d'anxiélé
dance bannil le

désir. » In canlic

e A e




II. — A LA SUITE DU CHRIST

Sommame. — En conséquence du péché, la « recherche de Dieu »
prend le caraclére d'un « relour & Dieu »; ce relour s’ef-
fectue en suivanl le Chrisl. — 1. Le Chrisl est la voie par
sa doclrine el par son exemple. — II. Il esl le Pontife
supréme qui nous relie 3 Dieu. — III. La source de la
grice i laquelle nous devons puiser les secours nécessaires.
— IV. Ces vérilés s'appliquenl 2 la perfeclion religieuse :
le Chrisl est le « religieux » par excellence. — V, Comment
la Regle de sainl Benoil est imprégnée de ces vérilés; son
caraclére « chrislocenlrique ».

Le but de notre vie est de « chercher Dieu »n; c'est la
notre destinée, notre vocation. Cetle vocation est incom-
parablement élevée, parce que toute créature, méme la
créature angélique, est, de sa nature, infiniment ¢loignée
de Dieu. Dieu est la plénitude de I'Etre et de toute per-
fection; et loule créature, si parfaite qu’elle soit, n'est
gu'un étre tiré du néant et ne posstde qu'une perfection
d’emprunt.

De plus, comme nous 'avons dit, la fin de la créature
libre est, en elle-méme, proportionnée a la nature de cette
créature; tout étre créé élant « fini », la béatitude & la-
quelle il a droit, de par sa nature, est nécessairement limi-
tée. Mais Dieu, par une immense condescendance, a voulu
nous admellre a parlager sa vie inlime dans le sein de
I’adorable Trinité, i jouir de sa propre béatitude divine.
Cette béatitude, placée infiniment au-dessus de notre
nature, constitue notre fin derniére et le fondement de
I'ordre surnaturel.

Vous le savez, c¢’est dés la formation du premier homme
que Dicu nous a appelés universellement i cette béatitude :
Adam, chef de la race humaine, a été créé dans la « jus-

I — . [——

R e e St 1

e




A LA SUITE DU CHRIST 29

-

tice » surnaturelle; son Ame, remplie de la grice, illumi-
néfe de la clarté divine, était entidrement orientée vers
Dieu. 11 possédait le don d'intégrité qui soumettait plei-
nement ses facultés inférieures A la raison et celle-ci 3 la
volonté divine : tout, dans le chef de notre race, était
parfaitement harmonisé. !

Adam a péché, il s’est €loigné de Dieu, et il a entrainé¢
toute sa descendance dans sa révolte et dans sa misére.
Tous — la Vierge Marie exceptée — nous sommes congus
avec l'empreinte de son apostasie; Dieu voit en chacun
de nous la trace de la rébellion de notre premier pére :
c'est pourquoi nous naissons « enfants de colere », filit
irae!, des fils de désobéissance, éloignés de Dieu, détour-
nés de Dieu, objets de son aversion. Quelle est la consé-
quence de cet état de choses?

C’est que la « recherche » de Dieu prend pour nous le
caractére d'un « retour » au Dieu que nous avons perdu.
Saisis dans la solidarité originelle, nous avons tous aban-
donné Dieu par le péché pour nous tourner vers la créa-
ture, et la parabole de I'enfant prodigue n'est que 1'image
de toute la race humaine qui a quitté le Pére des cieux
et qui doit retourner A lui. C’est ce caractére de « retour »
profondément imprimé a la vie chrétienne, que saint Be-
noit enseigne, en Maitre, dés les premiéres lignes du Pro-
logue, a celui qui se présente A lui : « Ecoute, 6 mon fils,
incline l'oreille de ton cceur... apprends a retourner i
celui dont tu ('étais détourné. » Ausculta, o fili... et
inclina aurem cordis tui ul Ap BUM... REDEAS a (uo..
recesseras. Voild le but bien déterminé et précisé.

Or, par quel chemin « retourner i Dieu »? 1l est d'une
extréme importance que nous le sachions. C'est‘ qu'en
effet, si nous ne prenons pas ce.chemin, nous n'a‘rrl\'m:ons
pas & Dieu, nous manquercns le but. Car, ne l'oublions
pas, nolre sainleté est une sainteté surnatu_rel!e, nous ne
pouvons 1’acquérir par nos propres forc‘:.es. ’Sl D.mu ne nous

avait pas élevés A l'ordre surnaturel, s'il n avait pas placé
notre héatitude dans sa gloire intime, nous eussions pu le

¢

1 Eph. 11, 3




20 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

rechercher par les lumiéres de la raison, et atteindre, par
nos moyens naturels, une perfection et une béatitude
naturelles. Dieu ne 1'a pas voulu; il a élevé I'homme a un
étal surnaturel parce qu’il le destinait & une béatitude
qui dépasse toutes les exigences et les forces de notre
nature. En dehors de cela, il n'y a plus qu’'erreur et
damnation.

Et ce qui est vrai de la voie du salut, en général, 1'est
¢galement de la perfection, de la sainteté, qui ne sont
que la voie a un salut plus élevé : elles sont également
d’ordre surnaturel; la perfection la plus accomplie d'un
homme dans le domaine purement naturel n’a par elle-
méme aucune valeur pour la vie éternelle. Il n’y a pas
pour nous deux perfections ni deux béatitudes, I'une
purement naturelle, 1’autre surnaturelle, entre lesquelles
nous ayons le choix. Or, comme Dieu est seul I’auteur de
'ordre surnaturel, lui seul a pu « selon son bon plaisir »,
secundum beneplacitum ejus?, nous montrer le chemin
pour y parvenir; nous devons dés lors chercher Dicu
comme Dieu veut que nous le cherchions; sinon, nous ne
le trouverons pas. '

(est 1a une des raisons pour lesquelles tant d'dmes
progressent si peu dans la vie spirituelle. Elles imaginent
une sainteté a elles, elles veulent étre les propres archi-
tectes de leur perfection, échafaudée suivant leurs concep-
tions personnelles; elles n’ont pas compris le plan divin
3 notre égard, ou bien elles ne s’y adaptent pas; ces dmes
font quelque progres sans doute, parce que la bonté de
Dicu est infinie et sa grice toujours féconde; mais elles
ne volent pas dans la voie qui mene 4 Dieu; ces dmes
boitent toute leur vie. Plus je fréquente les dmes, plus je
m'assure que connaitre ce plan divin est déja une grice
précieuse; y avoir recours est une source de commu-
nications incessantes de la grice divine; s'y adapter, la
substance méme de la sainteté. Il est donc d'une extréme
importance de bien comprendre, pour les réaliser en nous,

les pensées de Dieu sur nous.

1 Eph. I, 9.

T A D B

S —

T e 8 et S

e




A LA SUITE DU CHRIST 217

-

Vous me direz tout de suite : mais Dieu nous a-t-il
fait connaitre ses volontés? Oui, il nous a, comme dit
saint Paul, « révélé le secret caché depuis des siécles » :
Sacramentum absconditum a saeculis'. Et quel est ce
secret? Quelles sont ces pensées divines? Le plan divim,
saint Paul nous ’a découvert en quatre mots : Instaurare
omnia in Christo 2. Dieu a voulu « tout rétablir dans son
Christ », ou mieux, suivant le terme grec, « tout récapi-
tuler dans le Christ ». Le Christ, Verbe divin, Fils de Dieu,
devenu fils d'Adam par sa naissance de la Vierge Marie,
est constitué le chef de la race des élus, pour ramener
a Dieu son Pére tous ceux qui croient en lui. Homme-
Dieu, le Christ réparera la faute commise par Adam, nous
rendra 1'adoptation divine, rouvrira les portes du ciel, et
nous y raménera par sa griace. C'est 13, en raccourci, le
plan divin.

Contemplons durant quelques instants ce plan de Dieu
sur nous; tichons d’en bien « pénétrer la grandeur et la
profondeur », Comprehendere... quae sil... sublimilas et
profundum... ut impleamini in omnem plenitudinem
Dei®, « afin que nous soyons comblés de la plénitude
méme de Dieu ». Dieu veut nous donner tout, se donner
tout entier, 3 nous tous, mais il ne se donne que « par le
Christ, dans le Christ et avec le Christ » : Per Ipsum, cum
Ipso, in Ipso*. C’est le secret de Dieu sur nous. Contem-
plons-le avec foi et avec révérence, car il dépasse infini-
ment toutes nos conceptions; avec amour aussi, car il est
lui-méme le fruit de I'amour : Sic Deus dilexit mundum °:
« C’est parce que Dieu nous a aimés qu’il nous a donné
son I'ils », et, par lui et en lui, tous les biens.

Qu’est donc pour nous le Christ Jésus?

11 est la Voie; il est le Pontife; 1l est la source de la
griace. — Il est la voie. par sa doctrine et par son exemple;
il est le Pontile supréme qui nous a mérité, par son
sacrifice, le pouvoir de suivre la voie qu’il a établie; il est
la source de la grice A laquelle nous allons puiser la force

! Cfr Eph. III, 9; Col. 1, 26. — 2 Eph. I, 10. — 3 [bid., I1I, 18-19.
__ 4 Canon de la messe. — 5 Joan. III, 1G.

gl ———

 —— — ———— i it ok, .




28 >
s LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

O[ I S 8 s X I I (3]‘5' 5 I e clhen 1 |I||l mence
. es R(‘LOUIS »Hou p evere daHS 1 ]C ].n i (‘. c
ho -C ) R * [ & niem Dei
I ! L i g (= . o 'lnlS Te éteb
- y c u‘]lﬂ[ Cl]l‘ ”()ll'(“ i
- i " > = N n reinier

Le Christ est la Voie.

EDICEI oxigfj que nous le recherchions tel qu'il est en
lul-.rnogle, d’'une facon conforme a notre fin surnaturelle.
N-lazs Dieu, dit saint Paul, « habite une lumiére inacces-
511)](_* » 3, « dans la sainteté méme » : Tu autem in sanclo
habitas*. Alors, commenl parvenir i lui? Par le Christ.
Le Christ Jésus est le Verbe incarné, I'Homme-Dieu. C'est
lui qui devient « notre voie »: Ego sum via®; cette voie
est stire, infaillible, elle « conduit aux éternelles clartés » : 1
Qui sequilur me non ambulal in tenebris, sed habebit
lumen vitae °; mais surtout, ne I’oubliez jamais, cette voie
est unique, il n’y en a pas d’autre: « Personne ne parvient
au Pére, si ce n'est par lui» Nemo venil ad Patrem nisi
per me . Ad Patrem, c’est-a-dire 4 la vie éternelle, a Dieu
el aimé en lui-méme dans le secret intime de sa
Ainsi donc, pour trouver Dieu, pour
notre recherche, nous n’avons qu'd

T e

possédé
béatifiante Trinité.
arriver au but de
suivre le Christ Jésus.
Et comment le Christ est-il la voie qui nous conduit

a Dieu? Par sa doctrine et par son exemple : Coepil facere
et docere®. )
Dieu, ai-je dil, recherchions tel quiil
est. Il faut donc d’abord le connaitre. Or, le Christ Jésus
.. Il est « dans le sein du Pére »,

fait connaitre Die \ ;
c'est « lui qui nous révele Dieu » -

veul que nous le

I e ety

Nnous
in sinu Patris foet

2 Di i .oy, — 81 Tim vl, 16.
1 Reg. XX, 8. — ~© IJJ_a.'.' lib., M, ¢ _ - . Ty
4 Pe. N, 4 — ° Joan. XIV, .h' s [bid., VI, 12, — 7 Ibid., XIY,

c;-_-.. oAct I, 10— 15.

o Joan. [,




()(
A LA SUITE DU <HRIST 29

Unigenitus... ipse enarravil 1 Dieu s'est fait r_:or.mail,re
a nous par la parole de son Fils » : Dc-u.s... ul_u:mF in cor-
dibus nostris ad illuminationem scientiae claritatis Det in
facie Christi Jesu 2. Jésus nous dit : « Moi,'je révélg mon
Ptre, votre Dieu; je le connais, car je suis son Fils; la
doctrine que j'enseigne, n'est pas la mienne, mais celle de
mon Pére qui m’a envoyé * »: « ... Je ne vous dis que ce

que je vois auprés de mon Pere y - Ego quod vidi apud

Patrem meum, loquor *; je ne vous trompe pas, car « je

vous ai dit la vérité », Veritatem vobis locutus sum ; « je
suis cette vérité méme » - Ego sum veritas®: ceux qui
cherchent Dieu doivent le faire « en esprit et en vérité » -
In spiritu et veritate oportet adorare7; mes._paroles sont
esprit et vie 8 et celuj qui me demeure unj est dans la
Vérité » : Si vos manseritis in Sermone meo... cognoscetis
veritatem °.

« Je ne parle pas de moi-méme, maj
€nvoyé me commande et me dit
sais que cette parole vous ameén
finit point y - Quia ego ex meipso non sum locutus, sed
qui misit me Pater, ipse mihi mandatum dedit quid dicam
et quid loquar; el secio quia mandalum ejus vila aeterng
esl 1o,

s celui qui m’a
ce que je dois dire, et je
era a la vraie vie qui ne

Le Pére confirme d’ailleurs solennellement o témoi-
gnage du Fils : Ecoutez-le; car i) est mon propre Fils,
en qui j'ai mis toutes mes - complaisances y - Ipsum
audite 11,

Ecoutons donc cette
c'est par elle d’abord q
une foi vive, comme sa

parole, cette doctrine de Jésus -
u’il est notre voie; disons-lui yve
int Pierre : « 0 Seigneur Jésus, i
qui irions-nous? vous seul avez les paroles qui conduisent
A la vie élernelle y : Verba vitqe aelernae habes 12, Nous
Croyons vraiment que vous 8tes le Verbe divin, venu gy
la terre, pour nous inslruiro; vous &tes vraiment Dieu,
parlant A nog dmes, car « Jog temps étant révolus, Diey

Pdoan. 1, 18, — 2 It Coy, IV, 6. — a Joan. vy 16, — 4 1 ]
a8, ﬁ*::‘{mlk'llfu'a]‘all fbid., XIV, . — 7 juid" 1y ‘%, 8 fbglltml'\'llvtil.{'
B id., v 3188 ey : RTINS ViL £ 0
— Jm“,‘l“l In Ihid., X, 49.5)' _' & Mallh. XVi1, 5

I —

s —— -

e —

e et . 7 B i



30 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

nous a parlé par son Fils »: Novissime locutus est nobis
in Filio': nous croyons en vous, & Christ, nous acceptons
toul ce que vous nous dites des secrets divins; et parce
que nous acceptons vos paroles, nous nous livrons & vous
pour vivre de votre Evangile. Vous diles que si nous
voulons étre parfaits, il nous faut tout quitter pour vous
suivre 2: nous le croyons, et nous voici, ayant tout aban-
donné, pour nous attacher & vous 3. Conduisez-nous, 0
vous. lumiere indéfectible, car nous avons en vous la plus
invincible espérance. Vous me nous rejelterez pas; nous
venons a vous pour aller au Pére. Or, vous avez déclaré :
« Celui qui vient & moi, je ne le rejetterai pasaudehors» :

Et cum qui venit ad me non ejiciam foras *.

Jésus est encore la voie par son exemple.

Il est Dieu parfait, Fils unique de Dieu: Deum de
Deo?: mais il est aussi homme parfait; il appartient au-
thentiquement & notre race. Vous le savez; de sa double
nature, dérive une double activité; une activité divine et
une activité humaine, mais ces deux activités ne se confon-
dent pas, pas plus que ne se mélangent les deux natures,
pourtant ineffablement unies dans une méme Personne.
Le Christ est la révélation de Dieu adaptée a mnotre fai-
Llesse: il est la manifestation de Dieu sous une forme
humaine. « Celui qui me voit, a-t-il dit, voit mon Pére» :
Qul videl me, videt el Patrem ®. Il est Dieu, vivant parmi

nous el mous montrant par cette vie humaine, tangible,

comment nous devons vivre pour étre agréables a notre

Pére des cieux.

Toul ce qu’a accompli Jésus a été parfait, non seule-
ment par l'amour avec lequel il 1'accomplissait, mais
aussi dans la maniére dont il le réalisait; tout ce qu’a fait
Jésus, ses moindres actions, élaient les actions d’un Dieu
et plaisaient infiniment 3 son Pere : elles sont par consé-
quent pour nous des « exemples 4 suivre », des modéles
de perfection . Exemplum dedi vobis ut quemadmodum

1 Hebr. I, 2. — 2 Matth. XIX, 9], — 3 Ibid., 27. — 4 Joan. VI, 37. —

6 Credo de la messe. — 6 Joan. XIv, 9.

e e L A W o




A LA SUITE DU CHRIST 31

ego feci ita et vos faciatis'. En imitant le Christ Jésus,
nous sommes assurés d'étre comme lui, quoique a un
titre différent, agréables & son Pére et d’obtenir du Pére
les dons les plus précieux. « La vie du Christ, disait un
saint moine qui parlait d’expérience, est un livre excellent
pour les doctes et les ignorants, les parfaits et les impar-
faits qui désirent plaire & Dieu. Celui qui le lit bien et
souvent parvient & une haute sagesse; il obtient facile-
ment... les lumiéres de 'esprit, la paix et la tranquillité
de la conscience et une ferme confiance en Dieu dans
un amour sincére 2. »

Contemplons donc dans 1’Evangile les exemples de
Jésus : ils sont la norme de toute sainteté humaine. Si
nous restons unis & Jésus par la foi en sa doctrine, par
I'imitation de ses vertus, principalement de ses vertus
religieuses, nous arriverons stirement 3 Dieu. Il est vrai
qu’il y a une distance infinie entre Dieu et nous; Dieu
est le Créateur, nous sommes des créatures, au dernier
échelon des créatures intelligentes; Dieu est esprit, nous
sommes esprit et matiére; Dieu est immuable, nous som-
mes toujours sujets au changement; mais avec le Christ
nous pouvons franchir cette distance, nous établir dans
I'immuable, parce que c’est en Jésus que Dieu et la créa-
ture se rencontrent dans une union ineffable et indisso-
luble. Dans le Christ nous trouvons Dieu. « Si vous ne
vous appliquez, dit encore le vénérable abbé de Liessies,
& imprimer dans votre dme l'aimable image de 1'Huma-
nité du Christ, c’est en vain que vous aspirez 4 la con-
naissance éminente et a la jouissance de sa divinité; car
I’Humanité est la voie et la porte de la Divinité 3. »

« L’dme ne pourra voir le Seigneur A la lumidre de
lamour se fixer en Dieu et revétir pour ainsi dire la
forme de la Divinité, que lorsqu’elle sera devenue la
parfaite image du Christ selon l'esprit, selon 1’dime et
jusque dans la chair *. »

]
1 Joan. XIII, 15. 2 Vén. Louts pE Browis, Le miroir de I'dme, chap. X,

7. Trad. des I‘-Lnédtclms de Wisques, t. 1I, pp. 185-186. — 3 Sanctuaire de
I'dme fidele, 3. Ibid., p. 75. — 4 Institution spirituelle, chap. XII. 2.

I'-u-....-u-a e s el



32 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

=

Car c'est au Pere que Jésus nous meéne. Ecoutez ce qu'il
dit au moment de quitter ses disciples : « Je retourne A
celui qui m’a envoyé, & mon Pdre qui est aussi votre Pére,
3 mon Dieu qui est aussi votre Dieu? »; le Verbe est
descendn du ciel pour s’incarner el nous racheter; son
ceuvre accomplie, il remonte au ciel, mais il n'y remonte
pas seul; il emmene virtuellement avec lui tous ceux qui
croient en lui. Et pourquoi? Afin que se réalise, « en lui
encore. 'union de tous avec le Pere » : Ego in eis et tu in
me 2. N'est-ce pas 1a la priere supréme de Jésus a son
Pere? « Que je sois en eux, 0 Pére — par ma grice —
et vous en moi, afin qu’ils contemplent, dans la divinité,
la gloire que vous m’avez donnée *. »

Ne nous écartons donc jamais de cette voie; en sortir,
c’est s’égarer et risquer de se perdre; la suivre, c'est aller
infailliblement A la lumiere de la vie éternelle. Quand
nous prenons pour guide celui qui est « la véritable lu-
miere du monde », Lux vera quae {lluminat omnem homi-
nem *, nous marchons d'un pas assuré, et nous ne pou-
vons manquer d’atteindre au terme, si sublime soit-il, de
nolre vocation : « Pere, qu'ils soient avec moi, se par-
tageant jusqu’'a ma gloire »: Ut ubi sum ego et illi sinl

mecum °!
11 %

La connaissance de la voie ne suffit pas, il faut encore
le pouvoir de la suivre. C'est également au Christ Jésus
que nous devons ce pouvoir.

Qaint Paul ¢ déclare inépuisables les richesses que nous
apporte la médiation du Christ Rédempteur; sous sa
plume abondent les termes qui doivent exprimer les points
multiples de cette divine médiation et nous en faire entre-
voir les inappréciables trésors. L’Apdtre nous rappelle
surtout que le Christ nous rachéte, qu’il nous réconcilie,
qu'il crée & nouveau en nous ’aptitude & porter des fruits
de justice.

{ -

) Cfr Joan. XX, 17. — 2 Ibid., XVIIL, 23. — ¢ {bid., 24, — 4 Ibid.. 1. 9
— 5 Jbid., XVII, 24, — & Eph. HI, 8.

ik : .4
STV AN

)
‘

e e

g

Pl

Bt

Lt By




A LA SUITE DU CHRIST 33

Nous étions esclaves du démon, — le Christ nous libére
de cette servitude; nous étions ennemis de Dieu, — Jésus
nous réconcilie avec le Pére; nous étions déchus de notre
héritage, — Fils unique devenu notre frare ainé, le Christ
nous ¢n rend la possession. Contemplons un instant cha-
cun de ces aspects de 1'ceuvre médiatrice de Jésus: ces
vérités nous sont connues sans doute, mais n’est-ce pas
toujours une joie pour nos dmes d’y revenir?

Quand est arrivée « la plénitude des temps »* fixée par
les décrets éternels, nous dit saint Paul, Dieu a envoyé
son Fils, né de la femme, pour racheter ceux qui vivaient
accablés sous le joug de la loi; c’est alors qu’ « est apparue
ici-bas la grice de Died dans la personne du Sauveur
venu pour nous racheter de toute iniquité » 2.

Telle est la mission essenticlle du Verbe incarné, signi-
fiée par son nom méme : « Vous V'appellerez Jésus, dit
le saint Evangile, Jésus, c’est-a-dire Sauveur, parce qu’il
libérera son peuple du péché . » C'est pourquoi, ajoute
saint Pierre, « il n’y a pas d’autre. nom dans lequel il
faille espérer le salut » 4; ce nom est unique comme est
universelle la Rédemption qu'il opére.

Et de quoi nous délivre le Christ? Du joug du péché.
Voyez : que dit Jésus 2 I'époque de sa Passion, alors
qu’'était imminent son sacrifice? Nunc princeps hujus
mundi ejicietur foras. « C’est maintenant que le prince de
ce monde va étre expulsé de son royaume »: et « lorsque
J'aurai été ¢levé de terre, j'attirerai tout A moi » °.

- Clest, en effet, par son immolation sanglante sur la
montagne du Calvaire que notre Roi a détruit le régne de
Satan. Saint Paul nous dit que le Christ, « arrachant des
mains du démon la sentence de notre éternelle servitude,
I'a lacérée en la fixant A la croix » : Delens quod adver-
sum nos erat chirographum decreti... affigens illud cruci s.
Sa mort sanglante est la rangon de notre libération. Que
chantent les élus dans le ciel? Quelle clameur fait retentir

VGal IV, 4 — 2 Tit 1, 11 el 14 — 3 Lue. I, 31, — 4 AL v, 12,
— 5 Joan. XII, 31-32. — ¢ Col. 11, 14.

a3



34 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

dans les splendeurs saintes le chceur innombrable des
rachetés? « A vous, & Seigneur, tout honneur, toute
louange, toute gloire, car c’est par votre sang immaculé,
6 divin Agneau, que nous sommes devenus volre con-
quéte !y

Le Christ ne nous délivre de I'éternelle damnation que
pour nous ramener au Pere el nous réconcilier avec lui.
Il est, par excellence, « le Médiateur entre Dieu et les
hommes ». Si excellent, qu’il est « unique » : Unus me-
diator Det et hominum, homo Christus Jesus 2.

Fils de Dieu, Dieu méme, jouissant de toutes les pré-
rogatives de la divinité, le Christ, Verbe incarné, peut
traiter d'égal & égal avec le Pére. Au moment de verser
son sang pour prix de rachat, il demande au Pere que
nous soyons unis a lai. Volo, Pater ?; « Je veux, & Pére ».
Le caractére absolu de cetle priére marque !'unité de la
nalure divine en laquelle Jésus, comme Verbe, vit avec le
Pere et leur commun Esprit.

Il est homme aussi; la natlure humaine confire i Jésus
le pouvoir d'offrir au Pére tout ce que I'amour et la
justice réclament de satisfaction : Holocautomata... non
{ibt placuerunt, corpus autem aptasti mihi, ecce venio ut
Jaciam, Deus, voluntatem tuam?*. « Le sacrifice de cette
victime divine apaise Dieu et nous le rend propice » :

Pacificans per sanguinem crucis ejus®. Mdédiateur, le

Christ Jésus est Ponlife; HHomme-Dieu, il forme le pont
sur 'abime creusé par le péché entre le ciel et la terre.
Il nous relie & Dieu par son Humanité « en laquelle la
Divinité habite corporellement » °.

VCfr Apoc. IV, 11, V. 90 — 2 1 Tim. I, 5. — 3% Joan. XVII, 24 —
4 Iebr. X, 5-7. — % Col. I, 20. — © [bid., 11, 9. Citons ce Dbeau fexle du
grand Pape sainl Grégoire, biographe de saint lienoil, ol se renconlre assu-

rémenl plus quune simple réminiscence du Prologue de la Régle : Redire ad

Deum. « Dei Filins adjuvit horinem factus homo ul guia pure homini via
redenndi nen patebat ad Denm, via redeundi fieret per Hominem-Denm.
Longe quippe distabumus a justo el immeorlali, nos mortales el injusti.
Sed inter immaortalem el justum. el nos rortales el injuslos, apparuit
mediator Dei et hominum, mortalis el justus, qui el mortem haberel cum
lhominibus, el justitiam cum Deo, ut quia per ima nostra longe distaba-
mus a surmmis, in seipso uno jungere! ima cum swmmis, alque er eo
nobis via redeundi fieret ad Denm, quo summis suis ima nostra copularel. »
Sant Gnecorne, Meralia in Job. Lib. XX, in c¢. 31. . L. 76, col. 237-238.




A LA SUITE DU CHRIST 35

Aussi bien saint Paul nous dit-il que « Dieu lui-méme
élait dans le Christ se réconciliant le monde » : Deus erat
in Christo mundum reconcilians sibi®, en sorte que « nous

qui étions jadis loignés de Dieu par le péché, nous avons -

é1é rapprochés de lui par le sang du Christ » : Vos qui
aliquando eralis longe, facli estis propre in sanguine
Christi 2. Au pied de la croix, « la justice apaisée et la
paix recouvrée se sont donné le baiser de la réconcilia-
tion » : Justitia et pax osculalae sunt 2,

Combien 1'Apdtre était en droit de conclure : « Dans
le Christ, par la foi en lui, nous avons la hardiesse de
nous approcher de Dieu avec confiance » : In quo
[Christo] habemus fiduciam et accessum in confidenlia
per fidem ejus *. Pourquoi, en effet, manquerions-nous
de confiance quand le Christ, Fils du Pére, solidaire de
nos fautes, devenu propitiation pour nos iniquités, a tout
expié et tout soldé? Pourquoi ne nous approcherions-
nous pas de ce Pontife qui, semblable & nous en toutes
choses, excepté le péché, a voulu éprouver toutes nos
infirmités, boire au calice de toutes nos souffrances, pour
trouver dans 'I’expérience de la -douleur, le pouvoir de
compatir plus profondément & nos miseres?

Si puissant méme est ce pontife, si efficace est sa
médiation, que la réconciliation est parfaite. Dés le mo-
ment ol Jésus solde de son sang le prix de notre salut,
nous rentrons dans les droits de I'héritage célestg. Voyez :
au moment d’accomplir son ceuvre essentielle de média-
teur, Notre-Seigneur s’adresse A son Pére. Lt que dit-il?
que réclame-t-il, en cet instant solennel ou, devant son
Pére, il fait valoir sa qualité de propre Fils de Dieu?
quel est I'objet de cette pridre supréme dans laquelle se
découvrent les intimes sentiments de son Cceur sacré?
« Que nous soyons avec lui » : Ut illi sint mecum. Et ol
veut-il que se fasse cette réunion? Dans la gloire pleine
de délices qui, de toute éternité, est la sienne; « qu'’ils

111 Gor. V, 19. — 2 Eph. Ii, 3. — ¥ Ps. LXXXIV, 11, — + Eph. III; 12.




36 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

voient la clarté dans laquelle vous m’avez établi avant la
création du monde » : Ut videant claritatem quam dedisti
miht... ante constitutionem mundi *.

Tertullien dit  quelque part dans ses écrits : Tam Pater
nemo [quam Deus]: « Nul n’est pere comme Dieu 1'est
pour nous. » Nous pourrions dire aussi : Nemo tam frater
quam Christus : « Personne n’est frre comme 1'est le
Christ. » Saint Paul appelle Jésus « le premier-né d’'une
multitude de fréres » : Primogenitus in mullis frafribus®;
aussi, ajoute-t-il, « le Christ n’a jamais rougi de nous
appeler ses {réres » : Non confunditur fratres eos vo-
care . Que dit, en effet, Jésus lui-méme & Madeleine,
alors qu’il jouit déja de la gloire de sa Résurrection?
« Va auprés de mes fréres » : Vade ad fratres meos °.
Et quelle n'est pas sa « fraternité »! Tout Dieu qu’il
est, ce Fils unique prend sur lui nos infirmités, il se rend
solidaire de nos péchés, afin de nous ressembler. « Parce
que, dit saint Paul, nous sommes pétris de chair et de
sang, il a voulu revétir notre nature, pécheresse en nous,
afin de briser par sa mort la puissance de celui qui a
I’empire de la mort © », et de nous rendre la possession
de 1'éternel Royvaume de vie, auprés du Pére.

Aussi, conclut-il avec tant de raison, « vous qui éles
appelés a entrer en partage de 1'éternelle vocation, con-
templez 1'Apétre et le Pontife de notre foi, Jésus : il
remplit fidélement le mandat de celui qui I'a établi 2 la
téte de son Royaume. Ce Royaume, cette maison de Dieu,
continue saint Paul, ¢’est nous, pourvu que nous retenions
fermement jusqu'a la fin, la pratique de notre foi et
l'espérance qui fait notre gloire » 7.

Quelle gloire pour nous, en effet, que cette espérance
en Jésus! Voici que nous pouvons appeler le Christ « notre
frere ainé »: voici que, Pontife rempli de compassion, il
est pour nous un médiateur plein de crédit. Saint Paul
est si expressif en cette maliére! Au jour de 1’Ascension,

! Joan. XVII, 24 — 2 Quis ille nobis intelligendus Paler? Deus sci-
licet tam paler nemo, tam pius nemo. De Poenitentia, c¢. VIII. — 3 Rom.
VIII, 29. — 4 Hebr. I1, 11. — & Joan. XX, 17. — 6 Hebr. II, 1415, —

7 {bid., 111, 1, 2 el 6.




A LA SUITE DU CHRIST 4 |

I'humanité de Jésus prend, d'une maniére admirable,
possession de cet héritage glorieux. Mais « I’Homme-Dieu
ne pénétre dans les cieux qu’'en précurseur » : Praecursor
pro nobis introivit 1. Et 14, auprés du Peére, pour chacune
de nos 4mes, il offre tout le prix infini de sa Passion dans
« une médiation qui demeure perpétuellement vivante » :
Semper vivens ad interpellandum pro nobis?.

En sorte que notre confiance doit étre sans limites.
Toutes les griaces qui ornent et font épanouir une dme,
depuis 'appel & la foi chrétienne jusqu'a la vocation a
la vie monastique, tous les courants d’eau vive qui
réjouissent cette cité de Dieu qu’est I’dme religieuse, ont
leur source inépuisable au Calvaire : c¢’est du cceur et des
plaies de Jésus que le fleuve de vie a jailli.

Oh! Pouvons-nous contempler 1'ccuvre magnifique de
notre puissant Pontife sans que de continuelles actions de
gréices fassent tressaillir nos dmes? Dilexit me et tradidit
semelipsum pro me?: « Il m’a aimé, dit saint Paul, et il
s'est livré Jui-méme pour moi. » L’Apdtre ne dit pas,
quoique ce soit la vérité méme : dilexit nos : « il nous a
aimés », mais : « il m’a aimé », c’est-a-dire que son amour
a 6té tout distributif, tout approprié & chacun de nous.
La vie, les humiliations, les souffrances, la Passion de
Jésus, c’est moi que tout cela concerne. Et jusqu’on a-t-il
aimé? Jusqu’'a la derniére extrémité de 1’amour : in finem
dilexit *. — O Pontife plein de douceur, qui, par votre
sang, m’avez rouvert les portes du Saint des. Saints, qui
intercédez sans cesse pour moi, & vous toute louange et
loute gloire, & jamais!

Ensuite, les mérites du Christ sont tellement les ndtres
que nous pouvons justemenl nous les approprier; les
satisfactions de Jésus constituent un trésor infiniment
précieux ol nous pouvons sans cesse puiser pour expier
nos fautes, réparer nos négligences, subvenir i notre
indigence, perfectionner nos ceuvres, suppléer A nos
déficiences. « J1 est essentiel pour 1'dme, dit le vénérable
Louis de Blois, d'unir tout ce qu'elle fait et tout ce qu’elle

1 Hebr. VI, 20. — 2 [bid., VII, 25. — % Gal. I1, 20. — < Joan. XIII, 1.




38 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

souffre, aux ceuvres et aux douleurs du Christ. Car, par
ce moyen, ses actions et ses épreuves, de chétives,
pauvres et misérables qu’elles sont par elles-mémes,
deviennent éclatantes, remarquables et trés agréables a
Dieu, les mérites de Jésus auxquels elles sont unies leur
communiquant une dignité¢ ineffable : ainsi une goutfe
d'eau jetée dans un vase plein de vin y est comme
absorbée par le doux breuvage dont elle prend la couleur
avec le gout exquis. Les bonnes ccuvres de celui qui accom-
plit une semblable pratique I’emportent incomparablement
sur celles d'un homme qui la négligerait complétement *. »

Aussi ce grand moine, si versé dans les voies spiri-
tuelles, ne cessait-il d’exhorter ses disciples & unir toutes
leurs actions a celles de Jésus; cette pratique est une
des plus sires recettes pour parvenir a la sainteté : « Con-
fiez vos bonnes ceuvres et vos exercices au lrés saint el
trés doux Cceur de Jésus pour qu’il les corrige et les
perfectionne : c’est le veeu le plus ardent de ce Ceeur trés
aimant, toujours prét & achever de la maniére la plus
excellente nos ceuvres défectucuses. Réjouissez-vous et
tressaillez d’allégresse de ce que, si pauvre en vous-méme,
vous possédiez tant de richesses en votre Rédempteur qui
a voulu vous rendre participant de ses mérites... En lui
vous est réservé un immense trésor, pourvu que vous ayez
la vraie humilité et la bonne volonté 2. » C'est ce que
disait Notre-Seigneur lui-méme & une moniale bénédic-
tine, la Mére Deleloé, dont ’admirable vie intérieure ne
nous a été révélée que récemment : « Que pouvez-vous
désirer de plus que d’avoir en vous la vraie source de
tout bien, mon Ceceur divin?... Toutes ces grandeurs sonl
vitres, tous ces trésors et ces richesses sont pour le cceur
que j'ai choisi... Puisez, comme vous le désirez, de ces

délices et richesses infinies ®... »

1 Institution spirituelle, chap. IX, . ¢. t. I, p. 70. Toul ce chapitre est
a lire. — 2 Le miroir de 1'dme, chap. VII, § 5 [ ¢, (. II, p. 150, —
8 Uns mystigue bénédictine du xvne siécle, la Mére Deleloé, pp. 208, 210 ot
238. On peut voir dans la vie de celle admirable myslique, confidente du
Sacré-Ceeur, comment le Christ l'excitail lui-méme 4 la confiance la plus
absolue. Voir aussi plus loin, p. 46, la mdme doctrine exposie par sainle
Mechtilde.




A LA SUITE DU CHRIST 39

III

Il n'a pas suffi & notre Pére des cieux de nous donner
son Fils comme médiateur; il 1'établit dispensateur uni-
versel de tout don : « le Pére aime le Fils et lui a livré
toutes choses » : Paler diligit Filium et omnia dedit in
many ejus *, Le Christ nous communique, lui-méme en-
core, la grice qu'il nous a méritée.

" C’est 12 une vérité trés importante que je désire voir
gravée profondément dans vos 4mes. Beaucoup savent
que Notre-Seigneur est la seule voie qui conduise au
Pére : « Personne ne vient au Pére, si ce n’est par moi » :
Nemo venit ad Palrem nisi per me 2; qu’il nous a rachetés
par son sang : mais ils oublient — du moins d’une fagon
pralique — une autre vérité tout aussi capitale : c’est
que le Christ est la cause de toutes les grices et qu’il
agit en nous par son Esprit.

Le Christ Jésus posséde en lui la plénitude de toute
grice. Ecoutez ce qu’il nous dit en personne : « Comme
le Pére a la vie en lui-méme, ainsi il a donné & son Fils
d’avoir aussi la vie en lui-méme », Sicut Pater habet
vitam in semetipso, sic dedit et Filio habere vilam in
semelipso ®. Et quelle est celte vie? Une vie éternelle, un
océan de vie divine, renfermant toutes les perfections et
toute la béatitude de la divinité. Or, cette vie divine, le
Christ Jésus la posséde « en lui-méme » in semetipso,
c’est-d-dire par nature, de plein droit, car le Christ, c'est
le Fils de Dieu incarné. Quand le Pére regarde le Christ,

il est ravi, car ce Dieu infini voit dans le Christ son Fils, "

son Egal; et il prononce : « Voici mon Iils bien aimé »,
Hic est Filius meus dilectus *. 11 ne trouve rien dans son
Fils qui ne vienne de lui-méme : « Tu es mon Fils, au-
jourd'hui je t'engendre », Filius meus e¢s tu, ego hodie
genui te®. Le Christ est vraiment « la splendeur de la
gloire du Pére et la figure de sa substance » ¢; et cette
vue donne au Pére une joie infinie : « En lui j'ai mis mes

1 Joan. II, 35. — 3 Ibid., XIV, 6. — 3 [bid., [, 26. — 4 Matth. 1[I, 17;
Xvil, 5. — 8 bPs. I[, 7. — ¢ Hebr. I, 3 e



10 LI CHRIST, IDEAL DU MOINE

complaisances », In quo mihi bene complacui *. Ainsi, le
Christ, parce qu'il est le Fils de Dieu, est la « Vie » par
excellence : « Je suis la vie », Ego sum via*.

Cette vie divine, que possede personnellement Jésus
dans sa plénitude, il veut nous la communiquer, nous la
prodiguer © « Je suis venu pour qu’ils aient la vie et
|'aient en abondance », Ego vent ul vitam habeant et
abundantius habeant *; la vie qui esl sienne par 1'union
hypostatique, il veut qu’elle soit ndtre par sa arice, et
« c'est de sa plénitude, que Lous nous devons la recevoir » :
Vidimus [eum] plenum gratiae et de plenitudine ejus nos
omnes accepimus *. Par les sacrements, par l'action de
son LEsprit en nous, il nous infuse la grice comme prin-
cipe de notre vie.

Retenez bien cette vérité : il n’y a pas une grice dont
une ame puisse avoir besoin, qui ne sc trouve €n Jésus
comme dans sa source : car, Si, « sans lui, nous ne
pouvons rien faire » ? qui nous rapproche du ciel et du
Pere. « en lui sont recélés tous les trésors de la science et
de la sagesse divines » : In quo suni omnes thesaurl
sapientiae el scieniiae absconditi . Et ils y sont recélés
pour nous ¢lre {ransmis. Le Christ Jésus est devenu non
ceulement notre rédemption, mais « notre justice, notre
sagesse, notre sanclification » - Christus factus est NOBIS
sapientia a Deo et justilia et sanclificatio 7; si nous pou-
vons chanter qu'il est « seul saint » : Tu solus sanclus &,
c'est sans doule parce que lous, nous ne sommes saints
que par lui et en lul

11 n’y a peut-étre pas de vérité sur laquelle saint Paul,
le héraut du mystere de Jésus, insiste davantage quand il
expose le plan divin. Le Christ est le second Adam, chef
comme lui, d une race, mais de la race des ¢lus. Par un
seul homme, Je péché est entré dans e monde, et par le
péché la mort; et ainsi la mort a passé dans tous les
hommes... Mais, si, par la faute d’un seul, tous les

] ) Mallh XVII. 5. cfr ibid, 111, 17. — 2 Joan. XIV, 6. — 3 Jbid., X
0 4 Ibid. 1 14 el 16, — & Jbid., AV, 5. — 6 Col. 1, 3. — 7 1 C ;
I, 30. — B Gloria de la meese. ' o

-.\:'.'-‘._-\- "":.-.wk‘;_"m‘ =

So

J




A LA SUITE DU CHRIST 41

hommes sont morts, & plus forte raison la grice de Dieu
et le don surnaturel se sont, par un seul homme aussi,
Jésus-Christ, répandus sur toute 1’humanité*... Avec
cette différence toutefois que « 1a ol le péché a abondé,
la grice a surabondé » 2.

Le Christ a été établi par son Pére chef de la race des
rachetés, des croyants; avec eux, le Christ forme un corps
dont lui-méme est la téte. La grice infinie du Christ doit
dériver de cette téte dans les membres de l'organisme
mystique, « suivant une mesure établie par Dieu pour
chacun d’eux » : Unicuique nostrum data est gratia
secundum mensuram donationts Christi . Et, par cette
grice qui découle de lui-méme, le Christ rend chacun
des élus semblable a lui, et agréable, comme lui, au Pére.
Car, dans ses pensées éternelles, le Pére ne nous sépare
pas du Christ Jésus : ’acte par lequel il a prédestiné une
nature humaine a étre personnellement unie a son Verbe
est le méme par lequel il nous a prédestinés a devenir
les fréres de Jésus.

En sorte que pour vivre de la vie divine, nous ne
saurions rien trouver en dehors des trésors de la grice,
qui, dans la personne du Christ, sont véritablement capi-
talisés. Le salut ne se peut réaliser en dehors de Jésus,
sans le secours de la grice qu’il nous dispense. Unique
voie, en dehors de laquelle on s'égare et marche a la
perdition, vérité infaillible en dehors de laquelle tout est
erreur et ténebres, il est encore la seule vraie vie qui
sauve de la mort : Ego sum via, et veritas, et vita*.

IV

Ces vérités essentielles s’appliquent au salut; elles s’en-
tendent également de la\perfection. Vous vous étonnerez
peut-8tre de ce que, devant vous entretenir de la perfec-
tion religieuse, je vous aie parlé si longuement du Christ
Jésus. C'est que le Christ est le fondement de la pe_rffaction
monastique elle-méme. Le Christ Jésus est « le religieux »

1 Rom. V, 12, 17-18. — 2 Ibid., 20. — 3 Eph. IV, 7. — 4 Joan. XIV, 6.




42 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

par excellence, I'exemplaire du religieux parfait; plus que
cela - « la source méme de la perfection et la consomma-
tion de toute sainteté » I,

Le monachisme, la vie religieuse ne sont pas une insti-
tution créée en marge du christianisme; plongeant leurs
racines dans 1’Evangile du Christ, ils ne visent qu'a
exprimer 1’Evangile dans son intégrité. Notre sainteté
religieuse n’est que la plénitude de notre adoption divine
en Jésus: elle n’est autre chose que la tradition absolue
de tout nous-mémes, par amour, a 1’appel de la volonté
d’en haut. Or, cette volonié, dans son fond le plus intime,
esl que nous soyons de dignes enfants de Dieu : « Il nous
a prédestinés a étre conformes a l'image de son Fils » :
Praedestinavit [nos] conformes fieri imaginis Filii sui %;
toul ce que Dieu nous prescrit et nous demande, tout ce
que le Christ nous conseille, n’a pour but que de nous
permettre de montrer que nous sommes les enfants de
Dicu et les fréres de Jésus; et quand nous réalisons cet
idéal en toutes choses, non seulement dans nos pensées
et dans nos actions, mais dans les mobiles mémes qui
nous font agir, alors nous atteignons la perfection.

On peut, en effet, ramener la perfection & cette dispo-
sition intime de I’dAme qui cherche a plaire au Pére céleste
en vivant habituellement et totalement selon le sens de
Ja grice d’adoption surnaturelle.

La perfection a l'amour pour mobile habituel; elle
embrasse toute la vie, c¢’est-a-dire qu’elle fait penser, vou-
loir, aimer, hair, agir — non pas selon les vues de la
(nature viciée par le péché originel, — ni méme seulement
de la nature en tant qu’elle est elle-méme droite et
morale (bien que, sans doute, ceci soit déja requis), —
mais dans le sens de ce divin « surcroit » infusé par Dieu :
a savoir la grice, qui nous rend ses enfants et nous fait
ses amis. S

Celui qui vit habifuellement et totalement selon la grice
est seul parfait; c’est un manque, en effet, une imperfec-
tion pour 'homme adopté comme enfant de Dieu que

I Hebr. XII, 2. — 2 Rom. VIII, 29.




A LA SUITE DU CHRIST 43

de soustraire quelqu'un de ses actes & 1'influence de la
grice et de la charité qui ’accompagne. Jésus nous a
donné la devise de la perfection chrétienne : « Il faut que
je sois dans les choses de mon Pére » : In his quae Patris
mei sunt OPORTET me esse 1. - |

Le fruit de cette disposition, qui fait vivre ainsi plei-
nement 1'dme selon le sens de son adoption surnaturelle,
est de rendre toutes ses actions agréables 4 Dieu, parce
que toutes ont alors vraiment leur racine dans la charité.

Ecoutons saint Paul. « Vivez dignement pour Dieu,
écrit-il, lui plaisant en toutes choses » : Ut ambuletis
digne Deo per omnia placentes 2. Et comment vivre « di-
gnement pour Dieu » ? « En vivant selon la vocation A
laquelle il nous a appelés » : Ut digne ambuletis vocatione
qua vocatt estis®. Quelle vocation? « Celle méme A la vie
surnaturelle et A la glorieuse béatitude qui la couronne » :
Ut ambularetis digne Deo qui vocavit vos in suum regnum
et gloriam *. -

Ainsi donc, plaire & notre Pére des cieux pour qu'il
soit glorifié, pour que son régne s’établisse en nous et
que toute sa volonté soit accomplie, et cela d'une facon
stable et totale, c'est 1A la perfection : « Tenez-vous
parfaits et intégres dans toute volonté divine » : Ut stetis
perfecti et pleni in omni voluntate Dei 5.

Le résultat d’une telle attitude est que « nous produi-
sons sans cesse ces fruits des bonnes ceuvres » dont parle
saint Paul : Per omnia placenles, in omni bono opere
fructificantes °. Et Notre-Seigneur ne déclare-t-il pas lui-
méme que ocette perfection est glorieuse pour Dieu? « C’est
la gloire du Pére que vous portiez de nombreux fruits » :
In hoc clarificatus est Pater meus ut fructum plurr.mum
afferatis 7.

Or, ol irons-nous puiser la séve qui d01t féconder
toutes nos actions et nous faire rapporter au Pére cette
riche mioisson de bonnes ceuvres par laquelle nous le
glorifions? ;

1 Luc. I, 49. — 2 Col. I, 10. — 3 Eph. IV, 1. — & [ Thess. I[, 12, —
5 Col. IV, 12, — ® [bid., I, 10. — 7 Joan. XV, 8.




41 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

Cette séve féconde qui est la grice ne nous vient que
par Jésus. Ce n'est quen demeurant unis a lui, que nous
pourrons étre divinement féconds : « Celui qui demeure )
en moi et moi en lui, celui-1a porte de nombreux fruits » : ?‘
Qui manet in me et ego in eo MWIC fert fructum multum *.
Sj sans lui « nous ne pouvons rien accomplir qui soit
digne de son Pere », avec lui, en lul, nous portons de
nombreux fruits : il est la vigne, nous ‘sommes les
branches Z.

Vous me demanderez comment nous « demeurons » €n i
Jésus? — Par la foi d’abord. Saint Paul nous dit que « la '
foi fait habiter le Christ dans nos cceurs » : Christum per
fidem inhabitare in cordibus vestris 2. — Par 1'amour
ensuile © « Demeurez dans mon amour » : Manete in
dilectione mea *, I’'amour qui, joint & la arice, nous livre
tout entier au service du Christ et a I'observation de ses
préceples : « SI nous m’aimez, gardez mes commande-
ments », St diligitis me, mandata mea servate °.

P —

Cette doctrine est vraie de la perfection dans laquelle
tout chrétien doit vivre selon son état; elle 1'est surtout
de la perfection religieuse. La perfection ne peut exister
que la ou l'orientation de 1’ame vers Dieu et sa volonté
est habituelle et stable. Encore une fois, il faut « que vous
sovez parfails ct integres dans tloute volonté divine » :
Ut sletis perfecti et pleni in omni voluniate Det.

Or. nous rencontrons en nous, autour de nous, beau-
coup d’obstacles; la triple concupiscence de la chair,
des veux, de l'orgueil sollicite le pauvre coeur humain,
le divise, entame l'intégrité nécessaire a la penfection. 1
Le religieux écarte, en principe, tous les obstacles & son !
progres, en entrant dans la voie des conseils évangé- %
liques : par les veeux, il se fixe dans un état de perfection 4
qui le met, s'il est fidele, a I’abri des fluctuations et des - i
sollicitations qui peuvent ébranler et partager notre ceeur; {
il se constitue tout entier dans un état ou la grice d’adop-

i M S

Sl

“
1 Joan. XV, 5. — 2 [bid, — % Eph. NI, 17. — 4 Joan. XV, 9. —
5 Jhid., X1V, 15.

MW



A LA SUITE DU CHRIST 35

tion, rendue plus libre, peut s’épanouir avec plus de fruit.
« Je voudrais, dit saint Paul, que vous fussiez sans préoc-
cupation. Celui qui est vierge a souci des choses du
Seigneur, il cherche i plaire au Seigneur; ceui qui est
marié a souci des choses du monde, il cherche a plaire
a sa femme, et il est partagé. Je vous dis ceci pour vous
indiquer ce qui est propre 4 vous attacher au Seigneur
sans partage ni réserve » : Volo vos sine sollicitudine
esse... quod facultotem praebeat sine impedimento Domi-
num obsecrandi .

C’est pourquoi le Christ Jésus disait au jeune homme,
¢épris d'idéal : « Si tu veux demeurer dans la perfection,
va, vends tout ce que tu as, puis viens et suis-moi » : Si
Vs perfectus esse, vade, vende omnia quae habes, et veni,
sequere me 2, :

Le religieux, le moine se dépouille, « se détache de
tout » : Reliquimus omnia 2; il écarte tous les obstacles
qui peuvent retarder sa marche ou entraver son €ssor vers
Dieu. En lui, la foi, qui fait habiter le Christ dans les
dmes, est plus ardente; \’amour, qui les fait demeurer
dans le Christ, est plus généreux et plus étendu. Dans
son bienheureux état, ’dme peut s’attacher 4 Dieu plus
pleinement parce qu’elle « suit le Christ » de plus prés :
Et seculi sumus te *. -

La perfection a donc la grice pour principe, 1'amour
pour mobile, et pour mesure, le degré d’union i Jésus.
De cette perfection Jésus est 1'initiateur par la vocation
surnaturelle; il en est ensuite I'unique modele, 4 la fois
divin et accessible; enfin et surtout, c’est lui qui nous la
donne, comme une participation a la sienne propre. Nous
devons « étre parfaits comme notre Pdre céleste est
parfait » °; c’est le Sauveur qui nous le dit; mais Dieu
seul peut nous rendre tels, et il le fait en nous donnant
son Fils.

Aussi bien tout revient-il & demeurer uni 3 Jésus en
toutes choses, & le contempler sans cesse pour l'imiter,

L[ Cor. VII, 32-35. — 2 Mallh. XIX, 21, — 2 Lbid., 27. — 4 [bhid. —
5 Ibid., V, 48.




46 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

et 4 accomplir toujours comme lui, « par amour » —
quia diligo Patrem *, — « tout ce qui plait au Pére » : —
Quae pracita sunt et facio semper *. — C'est le secret
de la perfection, c’est le moyen infaillible d’avoir part a
ces complaisances que « le Pére prend en son propre Fils
bien-aimé ». 2

« Un samedi, est-il raconté dans la vie de sainte Mech-
tilde, durant le chant de la messe Salve sancta parens,
elle salua la Bienheureuse Vierge et la pria de lui obtenir
une vraie sainteté. La glorieuse Vierge répondit : « Si tu
» désires une vraie sainteté, tiens-toi prés de mon Iils;
» il est la saintelé méme, sanctifiant toutes choses. » Pen-
dant que Mechtilde se demandait comment elle pourrait
faire cela, la douce Vierge lui dit encore : « Applique-toi
» a sa trés sainte enfance, demandant que par son inno-
» cence, les fautes et les négligences de ton enfance soient
» réparées. Applique-toi & sa fervente adolescence, épa-
» nouie dans un amour brilant, qui eut seul le privilége
» de donner une matiere suffisante & 1’amour de Dieu.
» Unis-toi 4 ses divines vertug, qui pourront ennoblir et
» élever les tiennes. Secondement, tiens-loi encore pres
» de mon Fils en dirigeant vers lui tes pensées, tes paroles
» el tes actions, afin qu’il efface tout ce qui s’y trouve
» d'imparfait, lui qui n’a jamais failli. Troisitmement,
» tiens-toi pres de mon Fils comme 1'épouse prés de
» 1'époux qui, de ses biens, lui fournit le vivre et le véte-
» ment, tandis qu’elle chérit et honore, par amour pour
» lui, les amis et la famille de son époux. Ainsi, que ton
» 4dme se nourrisse du Verbe de Dieu comme de la meil-
» leure nourriture, et qu'elle se couvre et se pare des
» délices qu’elle godte en lui, c’est-d-dire des exemples
» qu'il lui donne & imiter... C'est ainsi que tu seras vrai-
» ment sainte, selon qu’il est écrit : avec le saint tu seras
» saint, comme une reine devient reine en s'associant au
» sort du Roi 2. »

« Donc, fréres trés chers, concluait la sainte, en une

1 Joan. XIV, 381. — 2 Jbid., VIII, 29. — 8 Le livre de la grdce spéciale,
1re partie, chap. 37, Comment on peul obtenir une vraie saintelé.




A LA SUITE DU CHRIST 4T

autre circonstance ol la méme doctrine lui fut révélée,
recevant avec une intime reconnaissance cette faveur si
haute de la noblesse divine, emparons-nous de la tres
sainte vie du Christ pour suppléer a tout ce qui manque
4 nos mérites. Etudions-nous aussi selon notre pouvoir,
4 nous conformer a lui par nos vertus, car ce sera notre
gloire supréme dans 1’éternelle béatitude. Quelle gloire
en effet peut étre plus grande que de nous rapprocher,
par une cerlaine ressemblance, de celui qui est la splen-
deur de la lumiére éternelle 17 »

v

C'est de ces fécondes vérités que vivait saint Benoit;
c’est & ces sources d’eau vive que s’abreuvait sa grande
dme; c’est dans cette bienfaisante lumidre qu’il veut voir

se transfigurer I'existence de ses disciples. Reportons-nous.-

au début de son Prologue : il suppose qu'un postulant
s¢ présente pour étre regu en qualité de moine et de-
mande : « Que fait-on ici? » Saint Benoit luj répond
« On retourne 4 Dieu en suivant le Christ. » C’est le point
principal du programme : trouver Dieu en s'unissant auw
Christ Jésus. « Je m’adresse donc i toi, dit-il, qui ‘veux
combaltre sous la conduite du Christ, Seigneur et Roi » :
Ad te ergo nunc meus sermo dirigitur quisquis... Domino.
Christo vero Regi militaturus. Ce n’est point 13, chez
saint Benoit, une simple formule;.cette idée imprégne la
Régle tout entitre et lui donne ce caractére éminemment
chrétien, tant admiré de Bossuet 2. Le saint Législateur
indique par ces premiers mots qui,ouvrent sa Ragle, qu’il
entend adopter foncitrement le Christ comme exemplaire-
el le regarder comme source de la perfection monastique :
sa Regle est « christocentrique ». Aussi nous répéte-t-il
de « ne rien préférer A 'amour dy Christ » 2, de « n’esti-
mer rien plus cher que le Christ » ¢; et, en terminant sa

} Le livre de la grdce spéciale, 1lle partie, chap. 14, Comment I'homme-
peut s'altribuer toufe la vie de Jésus-Christ. Cfr aussi Ile partie, chap. 34,
[IIe partie, chap. 15 et 16; IVe partie, chap. 22, Comment Jésus-Christ-

supplée a ce qui nous manque. — 2 Panégyrique de saint Benoit, — 3 Ragle,.
chap. IV, — ¢ Jbid., chap. V.,




48 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

nse tout le programime ascétique du moine
dans une sentence de dévouement absolu au Christ :
« Qu'on ne metle rien, absolument rien, avant le Christ,
qui daigne nous conduire A la vie éternelle » : Christo
OMNINO NIHIL praeponant qut nos pariter ad vitam aeter-
nam perducat *.

Ce sont 12 les derniers mots, comme le congé supréme,
que le grand Patriarche donne 2 ses fils en les quittant;
ces paroles reproduisent celles qui ouvrent la Ragle : et
toutes en commun font écho au langage méme du Pere
céleste qui nous montre son Fils en disant : « Ecoutez-
le » : Ipsum audite®. — « Suivez le Christ en toutes
choses, nous enseigne saint Benoit; ne lui préférez rien;
ne vous attachez qu’a lui, qu'd sa doctrine, qu'a ses
exemples; ne vous appuyez que sur ses mérites; en lui,
vous trouverez Dieu; car le Christ est I’alpha et ’oméga
de toutle la perfection. »

Dans le chapitre qui sert d’épilogue et de couronnement
au code monastique, il revient encore sur cette vérité, que
nous trouverons la voie de notre patrie éternelle dans le
Christ, et que c'est uniquement par sa grice que nous
pourrons accomplir la Regle tracée, et, ainsi, arriver au
but proposé en téle de la premigre page : « Chercher
Dieu » : Quisquis ergo ad patriam caelestem festinas,
hane Regulam descriptam adjuvante Christo perfice °.

Aussi bien dans toute notre vie, quel que soit 1’état de
dans toutes les occurrences qui peuvent se

notre ame,
vons jamais détacher nos regards de

produire, nous ne de
Jésus. Saint Benoit place constamment le divin modéle
ux. S'il nous dit que « nous devons nous

renoncer nous-mémes, c'est 3 V'exemple du Christ »
Abnegare semetipsum sibi ut sequatur Christum 1« Toute
notre obéissance — et toute notre vie qu’est-elle autre-
chose qu'une continuité d’obéissance? — doit s’inspirer
d’un sentiment souverain qui est 1’amour du Christ » ~
Haec convenit his qui nihil sibi a Christo carius aliquid
existimant °. Sommes-nous €N butte a la tentation?

_ 9 Matth. XVII, 5. — 2 Regle, chap. LXXul. —
5 Rogle, chap.V.

Regle, il conde

sous nos ye

1 Rigle, chap. LXXIIL
4 Jhid., chap. IV : cfr Matlh. XVI, 24. —




A LA SUITE DU CHRIST 49

c'est au Christ Jésus que nous devons recourir, c'est
« contre lui, comme contre la pierre, qu’il faut briser les
pensées mauvaises aussitdt qu’elles s’élévent du cceur » :
Cogitationes malas cordi suo advenientes mox ad Chris-
tum allidere 1; nos tribulations, nos adversités, nous de-
vons « les unir aux souffrances du Christ » : Passioni-
bus Christi per patientam- participemur 2; toute I'exis-
tence du moine doit se ramener & « marcher A la suite du
Christ dans les sentiers indiqués par le divin Maitre
dans son Evangile »: Per ducatum Evangelii pergamus
itinera ejus *; enfin, si nous parvenons a la charité par-
faite qui est le lien de la perfection, c’est que 1’amour
du Christ nous y aura entrainés et parce qu’il est le
mobile de toutes nos actions : Ad carilatem Dei perve-
niet illam quae perfecta... universa custodit... amore
Christi 4.

Vous voyez comment pour saint Benoit, le Christ doit
étre le tout du moine. En toutes choses, il entend que le
moine recoure au Christ, qu'il pense & lui, qu’il s’appuie
sur lui ; il veut que le moine voie le Christ en tous, dans
I'abbé °, dans ses fréres®, dans les malades 7, dans les
hotes ®, dans les pélerins ?, dans les pauvres *°. Il veut
qu’'au besoin, le moine prie pour ses ennemis in Christi

! Regle, chap, IV. — 2 Prologue de la Rdgle. — 3 Ibid. — + Ragle,
«<hap. VII. — Fait remarquable : 4 la fin du chapitre sur 1’humilité, saint
Benoit emprunle une citation & Cassien; elle est textuelle, sauf 1'addition
des mots : amore Christi, pour indiquer le mobile premier de toutes nos
ceuvres;, il a suffi de ces deux mots pour changer essenticllement la
« physionomie » et la portée de la cilalion, et ouvrir une perspectivo
touie singulidre, inconnue X Cassion, mais révélatrice de la pensée du
grand Patriarche. A propos de Cassien, on a d'ailleurs trds justement
relevé qu’« autant saint Benoit doit & ce dernier pour les observances ot
I'organisation de la vie claustrale, aulant il se sépare de lul par sa doc-
‘trine sur la grice. L'originalité de saint Benoit ne consiste donc pas seule-
ment dans la manidére dont il adaple l'ascétisme de 1'Orient aux condi-
tions occidentales, mais encore dans la nettelé avec laquelle il répudie
les tendances rationalisles el soumet totalement la mnature au surpaturel :
do 13, dans sa conception de l'ascese, la subordinalion indubilable de la
lettre & l'esprit, du matériel de l'acte A& Vinlention. » D. M. Fesruciins,
apud Revue bénédictine, 1912, p. 491; voir infra les conférences V sur La
Foi, VII sur Les instruments des bonnes cuvres, XU sur L'humilits, -—
5 Hegle, chap. II et LXIIL — 8 Ibid., chap. II. — 7 lbid., chap. XXXVI.
— 8 Jbid., chap. LIIl. — 9 ¢t 10 ]bid,

R ——




H0 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

amore ’. Pourquoi tant d’insistance? Parce qu’il veut
faire du moine, par I'amour qu’il porte au Christ, un par-
fait enfant du Pére céleste. C'est I'amour du Christ qui
a amené le postulant au monastére, c’est 1'amour du
Christ qui 1'y retient et le transforme & 1'image de son
Frére ainé.

Nous comprenons alors qu’a un ermite qui s'était lié
par des chaines dans sa grotte, saint Benoit réponde « Si
vous étes serviteur de Dieu, liez-vous, non par une chatne
de fer, mais par la chaine du Christ » : Non teneat te
catena ferri, sed catena Christi 2, c’est-a-dire par 1'amour
qui vous tienne uni au Christ.

Qu’il en soit de méme pour nous; que 1I'amour du Christ
nous attache 2 lui : Teneat te catena Christi! Aucune voie
1'est. pour nous, plus traditionnelle. Lisez les monuments
les plus authentiques et les plus magnifiques de I'ascese
bénédictine, vous les verrez débordant de cette doctrine.
C'est elle qui explique les ardentes aspirations de saint
Anselme envers le Verbe incarné, I'amour si plein de ten-
dresse que saint Bernard montrait au Christ, les éton-
nantes familiarités de sainte Gertrude et de sainte Mech-
tilde avec le divin Sauveur, les effusions si brilantes du
vénérable Louis de Blois envers la sainte Humanité de
Jésus ¢, Ces grandes dmes si pures, si élevées en sainteté,
avaient fait la pleine expérience de cette ligne de conduite
proposée par le grand Patriarche dont ils étaient les dis-
ciples fideles : Nihil amori Christi praeponere, « Metire
’amour de la personne du Christ au-dessus de toutes

choses » *.
Cette facon, si caractéristique chez saint Benoit, de tout

I Regle, chap. IV. — 2 Samvr Grécoirg, Dial. lib. IIl, e. XVI. — 3 Et
lant d'aulres, comme saint Odilon, sainle Hildegarde, sainte Elisabeth da
<chonau, sainte Frangoise romaine, la Mere Delelog, favorisée Dbien avant
«ainte Marguerite-Marie, de révélations du Sacré-Coeur, la Bse Bonomo, etc.
Pour la partic anlérieure au xine siecle, voir D. Besse, Les mysliques
bénédictins (Paris, 1922); pour 1'abbé de Liessies, voir I'excellent article
La place du Christ dans la doctrine spirituelle de Louis de Blois, par dom
p. de Punict, dans La vie spirituelle, ao0t 1920, pp. 386 sq. — 4 Rogle,
chap. IV, V et LXXIL




A LA SUITE DU CHRIST 51

ramener au Christ Jésus, est extrémement féconde pour
I’Ame. Elle rend la vie de 1’dme puissante, parce qu’elle la
concentre dans l'unité : dans la vie spirituelle, comme
ailleurs, la stérilité est fille de la dispersion. Elle la rend
attrayante, car rien ne peut ravir davantage l'esprit et
obtenir plus aisément du cceur les efforts nécessaires, que
la vue de la personne adorable du Christ Jésus. « Il n’est
pas besoin d’une grande expérience pour savoir combien,
pour tous, il est nécessaire d’avoir toujours & sa dispo-
sition un moyen — idée, parole ou pensée — qui vienne 2
notre aide aux heures difficiles de nos détresses d’esprit,
nous rendre force et courage pour marcher dans le droit
chemin. Ce moyen, véritable talisman de I’dme, si nous le
voulons, se trouve dans le nom sacré de notre béni Sei-
gneur. Sa présence devrait étre pour chacun de nous con-
tinuelle et sensible, non comme celle d'une personnalité
théorique et abstraite, mais comme une actualité toujours
vivante en nous et avec nous. Le Christ dans 1'esprit : le

Christ dans le cceur : le Christ dans les mains : — la
pensée permanente du Christ, 1’amour perpétuel du Christ,
la consciente et constante imitation du Christ, — voila

ce qui assure l'union de nos dmes avec Dieu, et fait de
notre service une réalité, une ceuvre d’amour... Aussi de
tous les moyens que saint Benoit propose A ses disciples
pour alimenter la flamme de la vraie vie spirituelle, celui
sur lequel il insiste le plus souvent et avec le plus de
clarté, c’est peut-étre ce regard intime de 1'dme sur le
divin Maitre et 1'imitation de ses exemples . »

Rien n’est plus vrai, ni plus assuré; et pour terminer
cl résumer cet entretien, nous demanderons & un grand
moine, — que nous ne nous lassons pas de citer, parce
que nul plus que lui, parmi les ndtres, n’en a parlé avec
plus d’onction ni plus d’ardeur communicative, — de nous
le redire : « Rien n’est plus avantageux, écrit le saint
abbé de Liessies, Louis de Blois, que de méditer dans le
Christ tantdt son incompréhensible divinité, tantdt sa trds

} Card. Gaequet, Religio Religiosi, Objet et bul de In vie reltigisuse,
lrad. frang., pp. 122, 126.




52 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

noble humanité, de s’élever A la premidre par la seconde
pour revenir ensuite d celle-ci. Ainsi 'ascéte, comme
’arbre « planté sur le bord des eaux », se verra mer-
veilleusement baigné par le fleuve de la gréce céleste;
ainsi de la facon la plus heureuse « il entrera et sortira»,
et dans I’humanité et la divinité du Seigneur Jésus, « il
trouvera les plus délicieux piturages. Il aura atteint de
la sorte le but de tous les exercices intérieurs qui est de
s'unir d’amour a Dieu seul, par 1'universel renoncement,
dans le centre intime et indescriptible de 1'dme entiere-
ment libérée, de se perdre totalement dans I’aimable hu-
manité du Christ et de se rendre semblable & lui » *.

1 Institution spirituelle, chap. VI. Trad. frang. par les Bénédictins de
Wisques, t. II, p. 40




. — ABBAS CHRISTI AGERE VICES
IN MONASTERIO CREDITUR

SomMMAIRE. — Le moine doit chercher Dieu i la suite du Christ,
en faisanl partie de la société cénobilique dont 1’autorité
est concentrée dans les mains de I'abbé. — I. L’abbé,
représentant du Christ, doit l'imiter comme Pasteur. —
II. Comme Pontife. — III. Il doit briller par sa discrétion.
— IV. Par sa bonté. — V. Atlitude du moine 2 I’égard de
I'abbé : Amour humble et sincdre. — VI. Docilité d’esprit.
— VII. Obéissance d’action.

Chercher Dieu en marchant sur les pas du Christ : telle
est en deux mots la sublime vocation que saint Benoft
assigne a ses fils. Quand un séculier désire étre admis
dans la communauté, il lui est posé cette question : « Que
demandez-vous? » Et I'Eglise lui met sur les lévres cette
réponse, exactement appropriée i la situation : « La mi-
séricorde de Dieu et l’entrée dans votre société », Mise-
ricordiam_Dei et vestram confraternitatem 1. ‘

Toute vocation, méme la simple vocation chrétienne,
vient de Dieu. Notre-Seigneur dit lui-méme que « per-
sonne ne peut venir A lui, s'il n’est attiré par le Pére » ;
Nemo potest venire ad me nisi Pater traxerit eum 2.

Mais c’est I'amour de Dieu pour nous, — et comme nous
naissons misérables, c’est son « amour miséricordieux —
qui est & l'origine de cet appel » : Attrazi te miserans®.
Cette vocation est grande, et ce premier regard aimant de
Dieu sur nous est le premier anneau de la chaine des
grices qu’il nous octroie durant tout le cours'de notre
existence; toutes les miséricordes divines 3 notre égard

! Rituale monasticum. — 2 Joan. VI, 44. — 3 Jerem. XXXI1, 3. Vair
aussi Saint Paul, Tit. III, 5, 7.




54 LE CHRIST, IDEAL. DU MOINE

ont pour premier principe cette invitation d partager, par
adoption, la Filiation du Christ Jésus.

La vocation monastique elle-méme ne va qu'd parfaire
cette adoption, & la rendre plus étendue, par une parti-
cipation plus profonde & la grice du Christ, par une
imitation plus achevée du divin modele. Mais elle est, elle-
méme aussi, une miséricorde, et une miséricorde insigne.
Le Christ Jésus n’oblige pas tous les hommes a le suivre
d’aussi pres; le conseil est donné, mais « tous ne le com-
prennent pas » : Non omnes capiunt verbum istud*. Vous
connaissez 1’appel adressé par Jésus au jeune homme riche:
« Si tu veux étre parfait, viens, suis-moi ®»; vous savez
aussi quel refus essuya le divin Maitre. Or, Jésus n’avait
d'abord marqué i cette 4me que la voie commune : « Si
tu veux parvenir a la vie, garde les commandements »,
Si vis ad vitam ingredi, serva mandata 3. Ensuite, et aprées
cette repartie du jeune homme : « Mais j'ai observé tout
cela depuis mon adolescence * », il voulut lui montrer une
voie plus élevée, une voie qui méne & un plus haut degré
d’'union, i une béatitude plus parfaite. Ces appels suc-
cessifs et montants n’avaient pour source que l'amour :
« L'ayant regardé, il 'aima», Intuitus eum, dilezit cum ®.
C’est 1'amour de Dieu qui nous attire vers-le cloitre, qui
nous convie a le servir dans la société monastique, «la
société des confreres » : Et vestram confraternitatem.

Le monastére est, en effet, la base d'une société. Qu'est-
ce qu'une société? C'est une assemblée d’hommes dont les
volontés conspirent ensemble vers un but déterminé, sous
une autorité reconnue. Il ne suffit pas, pour former une
société, que des hommes soient matériellement réunis, par
exemple des curieux groupés sur la place publique : c'est
12 une simple agglomération accidentelle, sans consis-
tance: il faut que ces hommes alent un but identique
auquel tous tendent d’un commun accord: ce but donne
A 1a sociélé sa direction et sa spécification. Mais comme
les hommes sont instables, qu'il s’éléve souvent parmi eux

! Matth. XIX, 11. — 2 [bid., 21. Marc. X, 21; Luc. xvir, 22, —
3 Matth. XIX, 17. — ¢ [bid., 20 -- & Marc X, 21.

B R Sl o o o A




I.'ABBE, REPRESENTANT DU CHRIST 95

des discussions, et que les libertés individuelles doivent
dtre dirigées, il faut surtout, & la constitution et au fonc-
tionnement d’une société, une autorité qui maintient
'union des volontés & 1'égard du but social, et qui réalise
cette union a l'égard des moyens.

Vous comprenez tout de suite combien ce dernier élé-
ment est capital : c’est grice a lui que les volontés sont
concourantes et cohérentes; sans une autorité supréme,
unique, reconnue, incontestée par tous, une société, si
noblement inspirée qu’on la suppose par ailleurs, est con-
damnée fatalement aux dissensions et a la ruine : « Tout
royaume divisé en lui-méme, a dit le Christ, sera ravagé »,
Regnum in seipsum divisum desolabitur 1. Saint Benoit le
remarque dans un de ses chapitres, et nous ne voyons nulle
part le Législateur des moines apporter une telle vivacité
d’expression dans son exposé; il déclare « absurde »?
I'existence d'une autorité qui serait, en quelque mesure,
indépendante et par conséquent rivale de l'autorité su-
préme; il accumule les termes qui dépeignent les déchi-
rements et toutes leurs conséquences désastreuses; de
la désunion on ira inévitablement aux conflits et, « par
les conflits, & la perte des d&mes » : Necesse est sub hac
dissensione animas periclitari... eunt in perditionem 3.

Je vous ai indiqué le but primordial que saint Benofit
veut que nous poursuivions : « chercher Dieu » %, « retour-
ner vers Dieu » : Ut ad Eum redeas °; je vous ai montré le
moyen capital qu’il nous met entre les mains : « Suivre
courageusement le Christ, vrai Roi», Domino Christo
vero Regi militaturus ®. Par sa fin, comme par les moyens
employés, le monastére constitue une société surnaturelle.
Mais avant d’'étudier le monastére du point de vue céno-
bitique, il est nécessaire de bien analyser d’abord 1’auto-
rité qui en est le soutien : cette autorité est concentrée
dans les mains de 1’abbé.

Il'y a une analogie tout A fait frappante entre 1'Eglise

! Luc. XI, 17; cfr Matth. XIT, 25; Marc. ITl, 24. — 2 Ragle, chap. LXV.
— 3 lbid. — 4 [bid., chap. LXVIIl. — § Prologue de la Ragle. — 6 Ibid.




56 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

el le monaslére. envisagés fous deux comine sociélés. Le
Christ a fond¢ une société pour confinuer parmi les
hommes sa mission de rédemption et de sanctification.
Or, comment s’y est-il pris, lui, Sagesse infinie, pour cons-
tituer cette société? Il est remarquable que la premigre
fois que Te Christ parle de son Eglise, c’est pour en indiquer
le fondement. Tout d abord, lui, « le sage architecte » 2,
i1l pose le fondement; « ce fondement, c’est Pierrey :
Tu es Petlrus, el super hanc Pelram aedificabo Ecclesiam
meam ?. Le Christ Jésus établil, avant toutes choses, le
chef, l'autorité¢; une fois celle-ci constituée, le reste se
regle sans difficulté.

Le grand Patriarche, dont le génie romain et 1'esprit
chrétien transparaissent si clairement dans la légle, n'a
pas d autre logique. Apres un chapitre préliminaire, dans
lequel il ¢carte différentes formes de vie religieuse pour
ne retenir que la forme cénobilique, il parle immédiate-
ment et avant tout de 1'abbé = Qualis debeal esse abbas ?,
ct cet abbé, 1l le définit, des le début du chapitre, le chef
du monastére : Abbas qui PRAEESSE dignus esl MONASTE-
r10... Saint Benoit, imitant donc en cela Notre-Seigneur,
pose d’abord et avant tout le fondement sur lequel repo-
sera tout 1 édifice, la pierre angulaire; il établit le chef,
et consacre, a détailler les qualités et la mission de ce
chef, un des plus beaux, sinon le plus beau chapitre de sa
Regle.

Disons donc quelques mots de l'idéal que le grand
Patriarche sc fait du chef d’un monastére; en cela il a
certainement tracé — a l'insu de son humilité, bien en-
tendu! — son propre portrail, car, au sentiment de
saint Grégoire, « 1l n’a pas prescrit aulrement qu’il n'a

T e

i SR T T s

e i B ot

vecua »n -t

L abb¢ nous apparaitra, a 'exemple du Christ, qu’il
représente et remplace, comme Pasteur, — comme Pon-
tife; — mnous verrons ensuite qu’il doit briller, par la
discrétion et imiter la bonté du pasteur supréme; — de

1 prov. 1%, 1. — = Matlh. XVI, 18. — & Rigle, chap. 1. — 4 Dualog.
lib. 11, ¢ XXXVIL



L ABBE, REPRESENTANT DU CHRIST 57

cet‘oxposé découlera tout naturellement ['attitude du
moine & 1'égard de 1'abbé, attitude qui se résume dans
I'amour, la dociljté d’esprit et 1'obéissance d’action.

i

Si nous voulons comprendre 1'idéal que le législateur
des moines se fait du chef du monastére, il ne nous suffit
pas d’étudier les deux chapitres de la Régle qui traitent
ez professo de 1’Abbé 1, nous devons avoir devant Jes yeux
toute la pensée et connaitre I'esprit du grand Patriarche,
tels qu'ils apparaissent dans 1'ensemble et les mille dé-
tails de la Régle et dans la vie elle-méme de saint Benoit.
Car N. B. Pere ne peut proposer i I'abbé d'autre idéal
que celui qu’il a contemplé lui-méme dans 'oraison, dont
il a exprimé les principes dans son code monastique, et
qu’il a réalisé dans son propre gouvernement.

Selon son habitude, saint Benoit commence son .ensei-
gnement en posant un principe supréme dont il déduira
toute sa doctrine et qui donnera 1'unité, la cohésion et la
surnalurelle fécondité a toute 'ordonnance de la société
qu'il entend fonder.

Quel est ce principe? Il est énoncé au début méme du
chapitre. Abbas... Christi agere vices in monasterio cre-
ditur : « L’abbé est censé tenir dans le monastire la
place du Christ. » Voild 'axiome qui condense toute la
synthése du chapitre de la Régle sur 1’abbé; tout le reste
n'en est qu'un développement et une application. Aussi
saint Benoit veut-il que I’abbé se péndtre de cette pensée
fondamentale et s’y adapte lui-méme pour découvrir la
norme de sa conduite et la régle de sa vie. « Il faut
croire que l'abbé remplit le réle du Christ; c’est en 1'hon-

! Saint Benolt consacre deux chapitres & 1'abbé : dans le premier (chap. II)
il expose les qualilés que doit posséder le chet du monastére; dans le second

(chap. LXIV) — qui se renconlre dams la section de la Regle, oh il est
question de l'ordre i observer entre les divers éléments de la cité monas-
tigue, — il indique premidrement la procédure i suivre pour I'élection de

I'abbé et complite les avis donnés au chapitre II. Ajoutons que, au cours
do la Rdgle, le grand Palriarche fait constamment mention du pouvoir
abbatial.'— 2 Rdgle, chap. 11

Y —

S —

o——rh o




5R Lii CHRIST, IDEAL DU MOINE

neur du Chrigt, par amour pour lui, qu'il est appelé sei-
gneur el pére... Qu'il y réfléchisse lui-méme et qu'il se
montre digne d'un tel honneur » : Abbas quia vices Christi
agere videtur, Dominus el Abbas vocetur... honore el amore
Christi. Ipse autem cogilel, et sic se exhibeat ut dignus
sit tali honore *. Ainsi donc, dans la pensée du saint Pa-
triarche, 1'abbé représente le Christ au milieu de ses
moines; i1l doit donc, dans la mesure ou le comporte la
faiblesse humaine, reproduire dans sa vie et dans son
gouvernement la personne et les actes du Christ Jésus.

Or. dans 1'Eglise qui est son royaume, sa société, sa
« famille » (c’est I'idée de saint Paul) 2, le Christ apparait
comme Pasleur el comme Pontife, prince des pasteurs,
pontife supréme.

Le Christ, son nom l'indique, est Pontife, établi par le
Pere; ’Apdlre nous dil que « le Christ, comme homme,
ne s'est pas arrogé 1'honneur de se constituer de lui-méme
pontife des dmes, mais qu’il a été appelé & cette dignité
par le Pere » ®. — 11 en est de méme, pour le Christ, de
I'office de Pasteur. Dieu proclame par son prophéte Ezé-
chiel qu’il « établira sur son peuple un scul et unique
Pasteur chargé de conduire ses troupeaux» . Suscitabo
super eas Pastorem unum qui pascal eas... et ipse erit ets
in Pastorem *. Jésus lui-méme déclare étre ce Pasteur;
dans son sublime entretien, 3 haute voix, avec son Pére
3 la derniere Céne, le Christ reconnait gue c’est de son
Pere qu’il a regu la garde des dmes : Tui erani, et mihi
cos dedisti #, « 1ls étaient volres et vous me les avez
donnés ». .

Aussi bien, vous le savez, cc double office a-t-il valu
4u Christ Jésus « la plénitude de tout pouvoir » : Qata est
mihi omnis potestas®. Il veut partager ce pouvolr avec
certaing hommes qu’il choisit selon les desseins de son
éternelle providence et auxquels « 1 dlstrlpue_ la mfeSL.u"{e
de ses dons » : Secundum mensuram donationis Christt ™.

7 . Y — 2 Eph. II, 19. — 3 Hebr v, 56. —
1 Régle, chap. LXLI P’.‘ s’ Matth, XXVII, 18, —

XXXIV, 23 — ¢ Joan. XVII, b

e s e A DA



L.'ABBE, REPRESENTANT DU CHRIST 59

Saint Paul écrit que « les uns sont établis apdtres, d autres
pasteurs en vue d’édifier le corps mystique », de coopérer
avec le Christ & la garde et & la sanctification des 4mes *.

Cest une mission pareille que 1’abbé doit remplir; c’est
ce double idéal qu'il doit s'efforcer de réaliser. Appelé a
recevoir une participation de la dignité, de I'office et de
la grice du Pontife universel et du Pasteur supréme,
I'abbé trouvera sa grandeur, sa perfection et sa joie dans
le soin avec lequel il s’acquittera de cette surnaturelle
commission.

C’est pourquoi nous voyons saint Benoit entourer 1'éta-
blissement de 1'abbé de tout ce qui peut d’abord, dans
I"élection méme, garantir 'authenticité de I'appel divin,
(comme avait été garanti le choix de I'apétre Mathias) :
cette élection sera accomplie « dans la crainte de Dieu » 2,
élection que le pouvoir supréme, dans la personne du
Souverain Pontife, devra ratifier pour que I’élu soit 1ég-
timement revétu de l'autorité de chef du monastére; —
saint Benoit spécifie également les conditions d’aptitude
auxquelles le futur abbé doit satisfaire, et explique aux
électeurs les qualités qu’ils doivent rechercher dans leur
chef; puis il fixe & 1’élu les principes qu’il doit suivre
dans son gouvernement, 1'esprit qui doit I'inspirer dans
la conduite des dmes 3,

Aux yeux du Patriarche, 1'abbé apparait tout d’abord
comme pasteur. C’est de 1'idéal correspondant A ce mot
que saint Benoit, familiarisé avec les saintes Ecritures *,
s'esl particuliérement inspiré pour caractériser les rapports
du chef de la société monastique avec les membres de
celle-ci. Vous avez remarqué combien souvent les termes
de « pasteur », de « troupeau », de « brebis », reviennent
sous sa plume, non seulement dans les chapitres consacrés '1
a 1'abbé, mais ailleurs encore 5. LA est un idéal particu- :
lirement caressé : « que du bon pasteur le pieux exemple

! Eph. LV, 11-12. — 2 Ragle, chap. LXIV. — 3 [bid, — 4 Cette image =
est fréquente, surlout dans 1'Ancien Testament, Israll ayaut mené la vie {
pastorale. — 5 Rdgle, chap. XXVII et XXVIIL. )

i
!
!
|
| _\ J



60 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

soit fidelement imité », Pastoris boni pium imitetur exem-
plum *. Or, quel est le premier devoir du pasteur? C’est de
« nourrir son troupeau » : Nonne greges a pastoribus pas-
centur *? Et quelle est 1a nourriture qu’il leur doit? Dieu
nous répond par la bouche du prophéte : « Vos pasteurs
nous 1_10u1_‘r-iront de science et de doctrine », Et pascent
vos scientia et doctrina 3. C’est la sentence méme du Christ
Jésus : « L'homme ne vit pas seulement de pain, mais de
toute parole qui sort de la bouche de Dieu 4. » Sentence a
laquelle saint Paul fait écho quand il écrit & plusieurs
reprises : « Le juste vit de la foi », Justus meus ex fide
vivit °.

C'est pourquoi saint Benoit réclame si instamment de
I'abbé la perfection de la doctrine et la science de la loi
divine, nécessaires a la bonté de son enseignement : Ergo
cum aliquis suscipil nomen abbatis, duplici pEBET doc-
trina suis pracesse discipulis... OPORTET ergo eum esse
doctum in lege divina °. '

Qu’entend ici le grand Patriarche? La connaissance
théorique de la philosophie, de la théologie? Nullement
On peut posséder tous les trésors de la science humaine,
méme en maticre théologique, et rester stérile pour les
dmes. Ecoutez comment saint Paul insiste sur ce sujet :
« Je pourrais parler la Jangue des hommes et des anges,
connaitre toutes les phrophéties, pénétrer tous les mystéres
et posséder toutes les sciences : sans la charité, je ne serais
qu'un airain sonnant ou une cymbale retentissante » : i
Si noverim mysteria omnia, et omnem scienliam... factus
sum velut aes sonans aut cymbalum tinniens 7. Il en est,
en effet, qui passent toute leur existence dans 1'étude et
n’arrivent jamais A la connaissance utile et bienfaisante
de la vérité.

La science dont parle saint Benoit et qu'il requiert de
I’abbé est une connaissance de Dieu et des choses saintes
puisée dans les Ecritures, tout éclairée des rayons du Verbe

1 Regle, chap. XXVII. — 2 Eezch. XXXIV, 9, — 3 Jerem. INI, 15, —
4 Matth. IV, 4, Luc. 1V, 4. — 5 Hebr. X, 38; cfr Rom. I, 17; Gal. IIIL.
11. — © Regle, chap. I el LXIV. — 7 I Cor. XIII, 1-2.

R ————— .u-.-sﬂudunmmmmﬁA



L'ABBE, REPRESENTANT DU GHRIST 61

élernel et fécondée par I’Esprit-Saint. Cet Esprit nous dit
que « la sagesse des saints est la vraje prudence »

Scientia sanctorum prudentia®. I s'agit donc ici d’une
science de sainteté, puisée dans I'oraison, assimilée et
vécue par celui qui doit la transmettre, jaillissant de 1’dme
comme des traits de lumidre et de chaleur célestes qui
éclaire et féconde les cceurs. Telle est la « doctrine de
sagesse », sapientiae doctrina ? en laquelle doit exceller
I'abbé; « tel est le trésor de savoir ou il doit sams cesse
puiser les maximes traditionnelles et aussj les apergus
flouveaux, propres a diriger ceux qui sont i !'école du
service du Seigneur » ® : Ut sciat unde proferat nova el
vetera . Pensée reprise dans le rite de Ia béuédict:cn de
I'abbé; I'Eglise demande pour lui & Dieu le thesaurum
sapientiae ut sciat et habeat unde nova et vetera proferat.

En ceci, comme en toutes choses, le Christ, « Sagesse
de Dieu», Sapientia Dei 5, demeure le modele. « Je suis
la vérité » ¢, a dit Jésus; « Je suis venu en ce monde pour
rendre témoignage A la vérité » *. Le Pere céleste a lui-
méme qualifié Jésus comme vérité vivante et parlante,
lorsqu’il a dit : « Voici mon Fils, écoutez-le » : Ipsum
audite ®; en effet, « la doctrine du Christ ne vient pas de
lui, mais de celui qui 1'a envoyé » °,

Que I’abbé se souvienne qu’il a regu une participation
de la dignité et de la mission du Prince des pasteurs:
qu'il s'efforce' de contempler sans cesse dans 1’oraison la
loi divine apportée par le Christ, de s’unir A lui dans la
foi. C’est alors seulement qu’il sera A son tour un phare
de vérité éclairant des purs rayons de la doctrine céleste
les cceurs de ses moines. Car son grand devoir est de
« faire pénétrer cette vérité divine dans 16s esprits comme
un levain qui doit ‘féconder toutes les actions » : Ejus
doctrina fermentum divinge justitiae in discipulorum
mentibus conspergatur 10,

b Prov. IX, 10. — 2 Rygle, chap. LXIV. — 3 prologue. — 4 Ragle,
chap. LXIV; cfr Malth. XIIl, 62, — 5 Cfr 1 Cor. I, 24, — ¢ Joan. XIV, 6.
— T Ibid., XVIII, 37. — & Matth. XVIL, 5. — 9 Cfr Joan. Vi, 16, —
10 Rdgle. chap. II.




62 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

De la la nécessité de la parfaite orthodoxie de la doc-
irine enseignée. Le Christ, en établissant Pierre pasteur
des brebis et des agneaux, lul a donné l'inerrance dans
la foi: 2 1'abbé ce privilege n’est pas accordé; c’est pour-
quoi celui-ci doit avoir le souci constant d’assurer la
pureté de sa doctrine, non seulement pour nourrir son
troupeau, mais aussi pour le défendre. Les ennemis, ici,
sont ceux qui présenteraient aux brebis une nourriture
empoisonnée. L’abbé doit apporter une continuelle vigi-
lance a ce que l'erreur ou les opinions téméraires ne s’in-
troduisent pas dans le bercail. Si saint Benoit requiert avec
tant de fermeté qu’il soit « versé dans la connaissance
de la loi divine », doctum in lege divina ', c’est afin qu’il
puisse discerner les erreurs et les condamner sans merci.
Ecoutons les avertissements graves et solennels par les-

uels le grand Patriarche montre qu’en ceci toute la res-
ponsabilité du chef du monastére est engagée. « L’abbé
ne devra jamais ni enseigner, ni établir, ni ordonner rien
qui soit en dehors des préceptes divins... Sans cesse 1l
doit se souvenir qu’au redoutable jugement de Dieu, il
cera fait un examen sévére de sa doctrine et des direc-
tions qu’il aura données a ses moines... Si minime que soit
le détriment souffert par le troupeau du pere de famille,
que 1'abbé sache qu’il en sera rendu responsable *... »
[ 'abbé ne doit faire lire & Complies que les Ecritures
canoniques ou les écrits des Péres reconnus comine
orthodoxes et « catholiques » %; dans le culte divin, il doit
<'inspirer des traditions de 1'Eglise romaine : « On psal-
modiera comme fait celle-ci », Sicut psallit Ecclesia
romana *.

Vous voyez la solli
dans toute la Regle : p
tact incessant avec celui dont il est
ener le troupeau, confié & ses soins, dans les gras pitu-
rages, « jusqu'a la montagne de Dieu » : usque ad mon-
tem Det ?®

citude constante, qui transparait
asteur, 1’abbé doit se tenir en con-
le remplagant, afin de

1 Réegle. chap. LXIV. — 2 Ibid., chap. 11. — 3 Cfr ehap. IX et LXXIII. —
4 fbid., chap XIII. — § Cfr LIl Reg. XIX, 8.




L. ABBE, REPRESENTANT puy CHRIST 63

Responsabilité redoutable, sur laquelle, 3 plusieurs
reprises, saint Benojt insiste avec une force inusitée -

ses disciples qu’au jour du jugement i devra rendre un
compte rigoureux A Dieu. Cette Crainte salutaire des jnévj.
tables jugements divins, ajoute Je saint Législateur, le
rendra attentif; et I’abbé trouvera dans le soin qu'il appor-
tera a diriger les brebis. dy Christ 1'occasion de se tenir
lui-méme pur et saps tdche devant le Seigneur !,

C'est a cette condition, mais i cette condition seule- 5
ment, que saint Benoit Juj garantit « cette félicits céleste
promise par Dieu ay dispensateur fidele qui, au fur et 3
mesure ‘des besoins, aura distribué i ses compagnons de
service le pain de la doctrine révélée, le froment de Ia
sagesse divine » : Dum bene ministraverit, audiagt o Do-
mino quod servus bonus, qui erogavit triticum conservis

suis in tempore suo : amen dico vobis, ait, super omnia
bona constituet eum 2,

II

A l'idéal fréquemment évoqué dans la Regle par le mot
de pasteur, I'Eglise, dans sop cérémonial de la bénédic-
tion: de 1’abbé, a joint celui de ponlife. Par les formules
de ses invocations, ses rites, les insignes extérieurs dont
elle revét 1'élu, I’Epouse du Christ signifie aux yeux de
tous la qualité de pontife qu’elle attache a la fonction
du chef du monastére bénit par elle.

En ceci encore, l’abbé représente le Christ ; il doit
chercher, dans la mesure de sa faiblesse, A réaliser par
la sainteté de sa vie, cet idéal si élevé. Cest ce que réclame
de lui saint Benoit; en méme temps que « la doctrine
de la sagesse », I'abbé doit posséder « le mérite moral y -
vitae meritum ¢,

La sainteté personnelle est, en effet, nécessaire au Pon-

! Regle, chap. II. — = Ibid., chap. LXIV, cfy Matth. XXIV, 47 —
3 Regle, chap. LX1V.

{
|

| e
R




64 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

tife. Tout pontife, dil saint Paul, est intermédiaire entre
Dieu et les hommes *; c’est par ses mains que les priéres
et les veeux du peuple sont présentés a Dieu, que les dons
de Dieu sont communiqués aux dmes. Or, on ne peut
s'approcher de Dieu et plaider efficacement la cause du
peuple, que si I'on est, par sa pureté, agréable A Dieu.

Le Christ, appelé par le Pére a devenir le Pontife unique
par droit, est « pur, innocent, sans tache, séparé des
pécheurs, élevé au-dessus des cieux» ?; si élevé, qu'il est
le Iils méme de Dieu et, comme tel, objet des complai-
sances du Pere. C’est pourquoi il peut efficacement plaider
notre cause. A la grice de la sainteté personnelle s’ajoute,
en Jésus, la gratia capitis, qui fait de lui « notre chef »,
un médiateur tout-puissant dont la vie et la sainteté se
communiquent & tout son corps mystique. Chacune des
actions de Jésus est, en méme temps qu'un hommage
d’amour supréme envers son Pére, une source de grices
pour les hommes. ,

Quelque chose d’analogue doit se produire dans le chef
du monastere, pour autant que le permet 1'infirmité
humaine. Lors de son établissement canonique, 1'Eglise
demande a Dieu de lui communiquer « l’esprit de la grice
du salut »; elle demande qu’ « il plaise vraiment & Dieu
de répandre sur lui la rosée d'une abondante bénédic-
tion »n. L'Evéque, étendant la main sur la téte de 1'élu,
demande que celui qui est établi abbé par l'imposition
des mains demeure « 1'élu du Seigneur, digne d’étre sanc-
tifié par lui ». )

A partir de ce moment, 1'abbé doit s’efforcer de ne plus
vivre ni se sanctifier pour lui seul, mais pour ses fréres.
Il doit pouvoir dire, comme le Pontife Supréme dont il
est désormais le légitime représentant et de la dignité de
qui il vient de recevoir une participation : «Je me sanc-
tifie moi-méme pour eux » : Et ego pro eis sanctifico
meipsum ®. Au jour de sa profession monastique, il a pu
se donner sans réserve 4 Dieuw pour le glorifier par sa
perfection personnelle; & partir de sa bénédiction abbatiale

1 Cfr Hebr. V, 1. — 2 [Ibid., VII, 26. — 3 Joan. XVII, 19.




H . 4
LABBE, REPRESENTANT DU CHRIST 65

par 1'Eglise, il doit encore, dans la mesure de ses faibles
moyens, procurer la gloire divine par la sainteté et la
fécondité des ames qui lui sont confides « afin que le
peuple qui sert le Seigneur augmente en mérite et en
nombre » : Et merilo et numero populus tibi serviens
augeatur *.

Chaque degré d’union de son dme a Dieu, chaque pas
qu'il fera dans le chemin de la sainteté le rendra plus
puissant auprés de Dieu, plus fécond dans son action
surnaturelle sur les esprils et les cceurs.

C’est ce qui donne A la sainteté personnelle requise par
N. B. Pére chez ’abbé une importance capitale.

L’abbé doit sans cesse se souvenir, dit saint Benoit, que
« ce sont des dmes qu’il doit conduire a Dieu »*. Or,
dans une société surnaturelle, le chef est le modeéle de
son troupeau : Forma gregis ex animo?®. Incontestable-
ment ’abbé grave, sur le monastare, sa propre empreinte,
répand sur lui son reflet. Il est exact de dire: tel abbé,
tel monastére. Si vous lisez 1'histoire religieuse, vous
verrez combien cette vérité se réalise. Les premiers abbés
de Cluny : Odon, Odilon, Mayeul, Hugues sont tous les
quatre de grands et d’admirables saints que I'Eglise a
placés sur ses autels; c’est leur sainteté qui a fait briller la
célébre,abbaye d’'un si vif éclat qu’on I'appelait « le parvis
des anges » : Deambulatorium angelorum *. Et comme
le régne de chacun d’eux a été long, I'histoire des deux
premiers sidcles de Cluny constitue une vraie féerie de
sainteté. Aprés eux, vint un chef qui était loin de posséder
la sainteté de ses prédécesseurs; on voit Cluny fléchir
sur le chemin de la perfection; il a fallu les efforts d'un
nouveau saint, Pierre le Vénérable, pour 1'y replacer.

Cet exemple entre mille prouve que 1'abbé est vraiment
la régle vivante qui fagonne A son image le monastére
qu'il gouverne.

1 Qraison super populum du mardi de la Passion. — 2 Rogle, chap. 11.5;
t. 159,

$1 Petr. V. 3. — & Vita S. Hugon. auct. Hildeberto. Migne, P. L.
885.




P B O R R

66 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

Pourquoi la sainteté¢ personnelle est-elle encore néces-
aire 4 l'abbé? Pour qu’il puisse accomplir pleinement
<a mission de médiateur. — Saint Grégoire dit quelque
part dans ses écrits que st un ambassadeur n'est pas
persona grata aupres du souverain auquel on 1l'envoie,
loin de promouvoir la cause qu'il est chargé de plaider, il
risque de la compromettre; il dit ailleurs que le pontife
ne peul intercéder efficacement pour son troupeau s'il
nest, par la sainteté de sa vie, un familier de Dieu 1. 1]
ne suffit donc pas de réclamer de I'abbé une conduite pure
et irréprochable afin qu’il puisse, par son exemple, en-
frainer ses freres sur le chemin de la sainteté; il doit
briller par « le mérite de sa vien, vitae meritum, afin de
plaider avec plus d’efficacité aupres de Dieu, la cause de
son troupeau. Nous touchons ici la condition la plus haute
du rayonnement vital que le chef peut exercer sur les
membres de la société monastique. Ne voyons-nous pas
souvent, dans 1'Ancien Testament, les chefs d’lIsraél,
comme Moise, obtenir les faveurs divines pour le peuple,
parce qu ils étaient, par leur sainteté, les amis de Dieu?
— « Allez 4 mon serviteur Job, entendons-nous encore
dire le Seigneur; il priera pour vous, je 'écouterai avec
bienveillance et a cause de luil j'oublierai vos actes 1n-
Senseés . )

Moise, Job, n’étaient-ils pas en ceci la figure anticipée
du Christ, médiateur unique qui devait apaiser la justice
du Pere, nous rendre 1'héritage et nous apporter tous
les dons du ciel? Mais pourquoi notre divin Pontife,
disait-1l qu’ « il était toujours écouté du Peére » *, sinon
parce que, « pur, immaculé plus élevé que les cieux » 4,
il est. par excellence, « le Fils de la dilection» ®?

Stodone 1'abbé veut dignement remplir sa mission de

V Qua menie apud Deumn inlercessionis lveum pro popule arripit qui
familiarem se ejus grafiae esse per wvitae rneritum nescil? Rey. past. 1,
10, Cfr Ler levitarum par Mer Hedley, évéque de Newport. Traduelion
francaise. . 218, On remarquera, sous la plume du grand Pape, les

termes vilae meritum employés par saint Denoil. — 2 Jte ad servum meum
Job... Job aulem servus meus orabit pro vobis, faciem ejus suscipiam ut
ron vobis tmputetur siultitia. Job. XLIT, 8. — * Joan. XI, 42, — 1 Hebr.

NI, 260 — 5 Col 1, 14




I.’ABBE, REPRESENTANT DU CHRIST 67
chef de la société monastique, il lui faut chercher sans
cesse a demeurer uni a la divinité. En Jésus-Christ,
]'Humanité était unie hypostatiquement au Verbe divin,
et puisait dans cette union les flots de grices qui dé-
coulaient d’elle sur les dmes. Par analogie, dans la
mesure ou le comporte son humble condition d homme,
1’abbé doit vivre uni au Verbe pour tirer de « ses trésors
de sagesse el de science » ' les graces qu'il doit répandre
sur son troupeau.

Il n’atteindra & cette union féconde que par une vie
d’oraison. Comme Moise sur la montagne, il doit de-
meurer familier avec Dieu : c’est alors seulement qu'il
pourra efficacement communiquer a ses fréres les ordres
du Seigneur et les lumiéres regues dans le commerce
assidu avec le « Pére des lumiéres d'ou descend tout don
parfait » 2 capable de réjouir les imes.

11

Nous n’aurions d'ailleurs qu’une idée trés imparfaite
de la mission que saint Benoit assigne a I’abbé, si nous ne
relevions deux qualités maitresses qu’avec grande insis-
tance le législateur des moines lui déclare nécessaires :
la discrétion et la bonté.

La discrétion est une des caractéristiques de la Reégle
de N. B. Pére; saint Grégoire * le remarquait déjd par
comparaison avec les autres regles ascétiques de 1'antiquité
chrélienne. Mais cette qualité éclate dans le chapitre con-
sacré 2 l'abbé. Saint Benoit veut que 1'abbé, dans la
conduite des ames, s’exerce a la discrétion, « mere des
vertus » . Que devons-nous entendre par « discrétion »?

C’est I'art surnaturel de discerner et de mesurer toutes
choses en vue de la fin; d’adapter tous les moyens, cha-
cun selon leur nature et d'apreés les circonstances, & 1'ob-
lention du but. Quel est ce but? « Mener les dmes a
Dieu » : Ul animae salventur 5. Et les mener, non d'une

1 Col. 11, 3. - 2 Jac. 1, 17. —— 3 Dialeg. lib. 1I, ¢. XXXVI. — 4 Reégle,
vhap. LXIV. — 9 Jbid., ehap. XLIL



68 LI CHRIST, IDEAL DU MOINE

facon quelconque, mais de maniere que les moin(._ls accomn-
plissent leur tiche de bon cceur. C'est pourquot, il faut,
dit le saint Législateur, « bien mesurer toutes choses » :
Omnia temperel *; et, expliquant mieux sa pensée, il
résume de ce point de vue, 'cuvre de 1’abbé dans une
formule treés précise et trés significative : « S’accommoder
a la diversité des caractéres », Multorum servire moribus 2.

Telle est la regle d'or fixée A la conduite pratique de
l'abbé envers ses fréres; telle est la noble devise qui,
bien observée, le fera réussir dans « 'art si délicat et si
ardu ». — Saint Grégoire l'appelle « 'art des arts » * —
« de régir les dmes » : Scial quam difficilem et arduam
rem suscipil regere animas *.

En ce domaine, saint Benoit réclame de 1'abbé un en-
semble. el un ensemble trés bien équilibré, de qualités
tres différentes : la force alliée 3 la douceur, 1'autorité
tempcrée par l'amour. Voyez avec quel tact parfait il
choisit les termes destinés 3 caractériser 'exercice de
la dite vertu de discrétion; il veut 'abbé « zélé sans
anxi¢té, prudent sans timidité » °; « cherchant sans cesse
le Royaume de Dieu et sa juslice» % el pourtant « ne
négligeant aucunement le soin matériel du monastére,
qu il doit « administrer sagement » 7; « aimant les fréres
mals haissant les vices » %; « usant de prudence dans
la correction méme, de crainte qu’en voulant trop racler
la rouille, il ne brise le vase » ® 1'abbé doit varier sa
conduile avec une grande souplesse, suivant les circon-
stances et les dispositions de chacun : celui-ci est d’un
caraclére ouvert, celui-1a renfermé; chez 1'un I'intelligence
prédomine, chez 'autre le sentiment; ici, il rencontrera
de la docilité; 1a, de la raideur; il devra « se plier & tous
les tempéraments » : Miscens temportbus tempora, terro-
ribus blandimenta '°; « montrant au disciple indocile le
visage sévere du maitre » - Dirum magistri; « & 1'Ame
droite qui cheiche Dieu, la tendresse du Pére » :

Pium
N ¥ . \
! Regle, chap. LXIV. — 2 [pid. chap. II. — 3 Regula pastoralis L1 —
¢ Regle, chap. II. — 5 [bhid. chap. LXIV. — & Jpid., chap. I1. — 7 [bid..
chap. LIL et passim. — & [hid., chap. LXIV. — 8 [bid - 1o Ibid.,

chap. 1I.




I ABBE, REPRESENTANT DU CHRIST 69

patris ostendal affectum *. « Aux ames bien douées,
av1de§ de trouver Dieu, il suffira que l'abbé propose la
doctrine céleste » : Capacibus discipulis mandata Domini
verbis proponal; « aux esprits plus simples ou d'un tempé-
rament moins facile, le pasteur devra indiquer la voie
par son exemple » : Duris vero corde et simplicioribus
factis suis divina praecepta demonstret®. « A celui-ci
I'attrait des caresses, & celui-1a le frein des réprimandes,
a cet autre la persuasion des raisonnements » : Et alium
quidem blandimentis, alium vero increpationibus, alium
suasionibus *. Qu'il se conforme, qu’il s’adapte au tempé-
rament, aux facultés de chacun : c’est A ce prix que,
« loin d’avoir & déplorer quelque détriment dans les dmes
confiées & ses soins, il pourra au contraire se réjouir de
’augmentation de son troupeau et de son progres dans le
bien » %

Kt résumant ce magnifique enseignement sur la discré-
tion, le saint Législateur nous livre enfin cette formule
lapidaire que lui dictent sa grande expérience des dmes
et son génie, tout romain, de pondération dans le manie-
ment des hommes :« Que 1’abbé établisse toutes choses
avec mesure, de sorte que les dmes faibles n'aient pas a se
décourager, et que les dmes généreuses puissent donner
essor a4 leur ambition » : Sic omnia temperet ut sit et
fortes quod cupiant et infirmi non refugiant °!

[V

\.

La discrétion est-elle la seule vertu maitresse que
sainl Benoit réclame de 1'abbé? Non, il veut encore que
I'abbé y joigne 1'amour; ou plutdt ce sera 1'amour des
dmes qui donnera au chef du monastére et affinera en
lui le tact surnaturel. C’est parce qu’il aimera bien et
individuellement les dmes qu’il aura & cceur de mener
chacune d’elles au Christ, selon ses talents, ses aptitudes,
ses faiblesses, ses besoins, ses aspiralions.

Elevons un instant nos regards vers la Trinité adorable.

1203 ef 4 Rdgle, chap. 11. — 3 Régle, chap. LXIV.




70 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

Qu'y contemplons-nous? Le \’orl?o qui est, avec le Pere,
le principe de 1 Esprit d'amour : ] erbum sptrans Amr)rem:
Verbe incarné, le Christ est devenu « le Bon Pasteur qui
donne sa vie pour ses brebis» ' et qui par 1 témoigne
« du plus grand de tous les amours » : Majorem hac
dilectionem nemo habet 2. Et saint Paul nous dit explici-
tement que si le Christ a pris dans sa nature humaine
toules nos infirmités, excepté le péché, c’est pour devenir
un ponlife compatissant, un pontife qui sache étre misé-
ricordieux envers la faiblesse humaine : ut misericors
fieret®.

Saint Benoit, si rempli de l'esprit de I'Evangile, laisse
abonder partout dans sa Regle cet esprit de miséricorde.
Voyez avec quelle bonté il veut que 1'abbé ou les officiers
qui le remplacent traitent les enfants *, les vieillards °, les
freres d'une santé délicate ¢, les pelerins 7, les pauvres Bx
quelle humanité pleine de noble délicatesse il manifeste
aux holes et aux étrangers *; quelle sollicitude attentive
il réclame qu’on ait pour les malades ° : comme les cha-
pitres qu'il consacre & ces membres souffrants du Christ
sont révélateurs de la tendresse du grand Patriarche!

Mais c’est surtout dans le chapitre de 1’abbé que N. B.
Pere fait au chef du monastére un précepte de 'amour :
Diligal fratres**. L'abbé doit aimer el aimer profondé-
ment les moines, « d'un amour égal pour tous » : Non
unus plus ametur quam alius'?, parce que, ajoute saint
Benoit, « tous nous sommes un dans le Christ; il n'y a
dans le Christ ni esclave ni homme libre; car tous nous
sommes appelés 3 la méme grice d’adoption et a la parti-
cipation, au méme héritage céleste ».

Toutefois, de méme que Dieu regarde avec plus de
complaisance ceux qui portent davantage en eux-mémes
les trails de son Fils Jésus — puisque c'est la « I'idéal
de notre prédestination » — de méme 1'abbé peut marquer

plus de dilection i ceux qui se rapprochent plus de ce

Y Joan. X0 11 el 15, — 2 [fbid., XV, 1§ — 3 Hebr. II, 17. — 4 Régle,
chap. XAXVII. — 5 [bid. — € [bid., cbhap. XXXVL. — 7 [bid., chap. LIII.
— B et ¢ Ihid. — Y0 [bid., chap. XXXVI. — 11 {[bid., chap. LXIV. —

12 Jbid., chap. I1.

o~ 3




r,";\msﬁ:, REPRESENTANT DU CHRIST 71
dl.\fl‘l'l modeéle par les bonnes ceuvres ou leur obéissance -
N.',Sl. quem in bonis actibus aut obedienlia invenerit
meliorem 1,

Saint Benoit insiste beaucoup sur cet amour que 1’abbé
doit a ses fils. Il dit en toutes lettres que 1'abbé doit
« s’étudier A inspirer I'amour plus que la crainte » : c’est-
a-dire que son gouvernement ne doit avoir rien de tyran-
nique, Studeat plus amari quam timeri 2. Et cet amour de
I'abbé pour les moines doit aller aussi loin que possible.
Lisez le chapitre ou N. B. Pére détaille la sollicitude que
I'abbé doit montrer a ceux qui tombent dans une faute :
Omni sollicitudine curam gerat abbas circa delinquenles
fratres ®; et le Législateur de moines rappelle 1'exemple
du Bon Pasteur qui laisse la ses quatre-vingt-dix-neuf
brebis fidéles, pour courir aprés une seule brebis perdue.

Cette bonté ne doit nullement dégénérer en faiblesse
coupable. Voyez le Christ Jésus : rempli d’amour et de
miséricorde pour les dmes, il était plein de haine contre
le mal. Il pardonne & Madeleine, a la femme adultére,
il supporte, avec quelle bonté! les défauts de ses disciples;
mais quelle sévérité il manifeste & 1'égard du vice, surtout
de l'orgueil pharisaique!

De méme 1’abbé qui remplace le Christ doit s’efforcer,
— « si ardue et si difficile que soit cette tiche » : diffi-
cilem et arduam rem, — d’imiter en ceci le divin modéle :
« qu'il aime les fréres mais haisse les vices » : Diligat
fratres, oderit vitia. — Si un moine a besoin d’étre corrigé
en quelque chose, l'abbé doit le reprendre avec une
grande charité et un amour de pére. Il est certain qu'un
supérieur trop sévere peut faire beaucoup de tort aux
imes: il n’est pas moins vrai que la ferveur pitirait dans
un monastére ot 'abbé débonnaire ne corrigerait point
les défauts ou ne refuserait jamais rien a personne. Cepen-
dant, en toute cette matiére, c’est la charité qui doit étre
le mobile de sa conduite. 1l arrive que pendant tout un
teinps une ame ne donne pas ce qu'on était en droit
d’espérer d’elle. Comment agir a son égard? Cesser de

! Regle, chap. 11— 2 Ibid, chap. LALY. — & [bid., chap. XXVIL




79 1¥ CHRIST. IDEAL DU MOINE

s‘occuper d'elle? Bien au contraire! Avec une grande
patience. 1'abbé attendra ]'heure de la grice; il se sou-
viendra, dit N B Peére, de la discrétion du patriarche
Jacob, qui n’accablait pas ses brebis par des étapes trop
dures *; il se souviendra aussi que toutes les dmes ne
sont pas appelées au méme degré de perfection, et 1l
monirera plus de condescendance envers celles dont
] ascension est plus lente et plus pénible.

Mais que fera 'abb¢ la ou il rencontrera une véritable
mauvaise volont¢? Saint Benoft veut que le chef du monas-
tere en vienne alors a la rigueur, qu’il emploie «le fer
qui retranche » : ferrum abscisstonts, « afin, dit-il, qu une
brebis galeuse n infecte pas tou* le troupeau » 2. Toutefois,
aussi longtemps qu'il ne se trouve pas devant une obsti-
nation incorrigible, 1'abbé doit « abonder en miséricorde »,
a I'exemple du Christ Jésus : Superexaltet misericordiam
judicio, afin que lui-méme, selon que le Christ I'a promis
dans les Dbéatitudes, « bhénéficie d'une indulgence
pareille » © Ut idem ipse consequatur 3, car « 1l doit sans
cesse se souvenir de sa propre fragilité » : suamaque fragi-
litatem semper suspectus sit *.

Il faut que la parole si belle prononcée par le grand
Patriarche a propos de l'administration du cellérier se
vérifie d’abord du gouvernement de I'abbé : « que dans »
le monastére qui est « la maison », la famille «de Dieu,
personne ne Roit troublé ni peiné » : Ut nemo perturbetur
neque contristetur in domo Dei ®. 11 faut que dans les
ceeurs simples et droits qui cherchent Dieu sincérement
et vivent de sa grice, la joie surabonde, et avec la joie,
« la paix divine qui surpasse toul sentiment » .

v

Nous avons vu qu au début méme du chapitre consacré
4 1'abbé, saint Benoit a posé le principe fondamental d’ot
découle toute la doctrine : «dans le monastére 1'abbé
remplace le Christ; c¢’est une chose qu’il faut croire » :

! Regle, chap. LXIV, efr Gen. XXXUI, 13. — 2 Regle, chap. XXVIIL.
— % el 4 lbid., chap. LXIV. — % [bid., chap. XXXI. — ¢ Philip. 1V, 7.

e

o i

i

g 2

v




L ABBE, REPRESENTANT DU CHRIST 73

,I.bbas Christi agere vices in monasterio creditur. Ce prin-
cipe doil aussi servir corrélativement A caractériser 1 atti-
ludo des moines fidéles A leur vocation.

) La Ilepséc est pour nous d'une capitale importance.
Pourquoi donc? Parce que le monastére constitue une
société surnaturelle ol 1'on vit de la foi : Justus meus ez
fide vivit*. Remarquez le mot creditur. C'est un acte émi-
nenl de foi que de voir le Christ dans 1'abbé, et c'est cette
fo1 forte et lucide qui doit illuminer toute notre conduite
el féconder tous nos actes. — Ou vous croyez; ou vous
ne croyez pas. Si vous ne croyez pas, d'une foi ferme,
alors vous en arriverez peu d peu, insensiblement mais
fatalement, & vous détacher du supérieur, de sa personne,
de sa doctrine. Mais, aussi, vous vous écarterez d autant
du principe de la grdce, car « sachez bien, dit saint
Benoit, que vous n’ikez & Dieu que par cette voie de
I'obéissance » : Scientes se per mnanc obedientiae viam
ituros ad Deum *.

Si vous croyez que l'abbé représente le Christ, votre
attitude & son égard sera réglée par cette for méme. Et
quelle sera cette attitude? Elle sera faite d’amour, de
docilité d’esprit, d’'obéissance d'action.

L’abbé, ainsi que l'indique le nom méme que saint
Benoit a voulu lui garder, est « Pére » : Abba, Pater. Et
le saint Législateur réclame de ses moines « envers leur
abbé un amour humble et sincére » : Abbatem suum
sincera et humili carilate diligant 3.

Il n’est nullement requis d'avoir un amour de senti-
ment, d’enthousiasme; pareille prétention serait de 1'en-
fantillage; — mais un amour surnaturel rendu a Dieu,
lequel est vu, par la foi, dans la personne du chef du
monasteére.

Saint Benoit veut que cet amour soit « sincere et
hurnble », sincére parce que humble. L’ensemble des
qualités requises par lui chez l'abbé est si complet et si

; X1 Sai ) vig ce texla pour
o e D ek mukolemont, mals cotls obdiswace

suppose colle au Supérieur. et ce qui ost dit des fruits spiritucls de celle-13
stapplique o fortiori A celleci. — 3 Rigle, chap. LXXIL

B P S —————

o A i s . i,

S

P ——

;.
(
z
__.-
|




74 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

remarquable, ‘111':11 est presque 1“11)0551113]0 g‘: lli)f:tl{;l::,tl
parfaitement réalisé dans un homme. ?11 e c et
nissent en cux celte somme harmonieuse de 'p(-‘:l ections
diverses dont le grand Patriarche a cOmMpOose Ila gerbe.
L'abb¢ a certes des grices d’élat, mais celles-c1 ne mo-
difient pas le fond de sa nalure; el tout hOIllITlL.‘, fut-il
de la meilleure volonté, demeure inféricur 2 son idéal.

Que ferons-nous des lors en présence des 1acunfss, des

défauts, des imperfections qui se peuvent découvrir chez
l'abbé, — notre abbé, dit saint Benoit, celui qui, pour
nous, représente le Christ? — Irons-nous les relever, les
analyser, en disserter avec autrui, pour les critiquer, pour
les censurer? Oh! qu'une telle conduite serait destructive
de V'esprit de foil Qu'on serait loin alors de cet « amour
sincere et humble », sincera et humili caritate, voulu par
le saint Législateur! Il n’est rien qui fasse plus de mal a
I'ame, parce qu’il n'est rien qui soit plus contraire a la
lettre et 4 Vesprit de notre profession religieuse.

Sachons nous abstenir avec le plus grand soin de ces
improbations, de ces récriminalions. Et si un frére venait
aupres de nous se plaindre du supérieur dans un esprit
de critique, la meilleure charité & lui manifester serait de
lui rappeler sa profession et de le ramener aux sentiments
de généreuse donation et d’humble soumission jurés en
ce jour. Jetons le voile de l'amour sur les imperfections
du supérieur comme le firent deux des fils de Noé : loin
d'imiter leur frére dans ses moqueries, ils couvrirent d'un
manteau la nudité de leur peére. Vous savez comment ils
en furent bénis, el quelle malédiction encourut le mal-
heureux Cham . Tous les mumures, toutes les criliques,
pour ne pas parler des railleries, fails contre le supérieur,
ne changent rien i la situation qu’on croit pouvoir désap-
prouver ou blimer; ils ne font souvent que l'envenimer,
en jetant le trouble dans les dmes, les privant par la de la
paix, de la joie, diminuant en elles l'intime union avec
Dicu; ils attirent sur ceux qui, s’y employant, se séparent
cux-mémes du supérieur, la malédiction tombée sur Cham.

I Gen. 1IN, 21-25

A g L

SN

e
Sy

s

e i



» - -
L. ABBE, REPRESENTANT DU CHRIST 7o

EJ'esL pien semblable chitiment que saint Benoit lui-
meme, s1rempli pourtant de compatissante bonté, appelle
sur -« Ie§ turbulents et les indociles qui, méprisant ou
‘fmsant fi des avis qui leur sont donnés, demeurent rebelles
a tous les soins du pasteur : que la mort elle-méme,
ayant le dernier mot, soit leur chiliment » - Paena sit
eis praevalens ipsa mors *.

Et n’est-ce pas le mot de malédiction qu’'il faut em-
ployer pour correspondre au sens des graves paroles
adressées un jour A ce propos par Notre-Seigneur lui-
méme & sainte Marguerite-Marie? On ne peut les lire
sans effroi. « Ecoute bien ces paroles de la bouche de la
Vérité : tous religieux séparés et désunis de leurs supé-
ricurs doivent se regarder comme des vases de réproba-
tion, dans lesquels toutes les bonnes liqueurs sont chan-
gées en corruption, sur lesquels ce divin soleil de justice
venant & donner, opére le méme effet que le soleil qui
donne sur la boue. Ces dmes sont tellement rejetées de
mon cceur, que plus elles tichent de s’en approcher par
le moyen des sacrements, oraisons et autres exercices,
plus je m'éloigne d’elles pour I'horreur que j'en ai. Elles
iront d'un enfer & 'autre, car c’est cette désunion qui en
a tant perdu et qui en perdra toujours davantage, puisque
tout supérieur tient ma place, qu’il soit bon ou mauvais.
C’est pourquoi l'inférfeur pensant le heurter, se fait autant
de blessures morlelles en 1’dme; et aprés tout, c’est en
vain qu'il gémit 2 la porte de la miséricorde : il ne sera
point exaucé, si je n’entends la voix du supérieur “. »

VI

Cet amour humble et sinceére envers 1'abbé dolk, en
effet. se traduire par une grande docilité d’esprit a ses
enscignements et une généreuse obéissance a ses comman-
dements. Tci encore la foi est la lumidre véritable.

sele ol — 2 Vie suvres de o Bse Marguerite-Marie, publiéos
I Rogle, chap. L. Vie el a,uue:h. paayTo-Moral, 5 itien mer

T, [, p. 264

par le monastdre de la Yisitalion
Mer Gauthey, archevidque de Besangon.

A0



76 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

Dicu qui fait tout avec sagesse adaple son action
notre nature : il parle d I'intelligence pour toucher la
‘volonté, la lumicre devient source daction. C'est pour-
quoi, dit I'Apdtre, « Dicu a voulu sauver le monde et
sanctifier les dmes par la prédication, bien qu'elle parit
folic aux veux des sages » : rracuiT Deo per stullitiam
praedicationts salvos facere credentes . Cette volonté de
Dieu, comme toutes ses voies, est adorable. Remarquez
que le Christ n’a pas ordonné a ses apbtres d’écrire, mais
de précher, et par ce moyen, Dieu a renouvelé la face de
la terre. C'est le Verbe qui sanctifie les dmes, mais pour
Jes atteindre, il a revélu une forme humaine et tangible.
Ce méme Verbe prend également une forme sensible par
la prédication. Pendant que la parole des lévres frappe
I'oreille du corps, le Verbe intérieur atteint l'esprit et
s’insinue suavement et fortement dans la volonté. Echo
intime de ce qui se passe au dehors : Fides ex auditu *.

Mais, c'est encore 1'Apétre qui parle, comment la foi
naitra-t-elle si les prédicateurs ne sont pas envoyés?
Quomodo credent nist miltantur *? Le Christ y a pourvu:
« Voici que je vous envoie; allez, préchez a toute créa-
ture » - Ecce mitlo vos; ite, praedicale Evangelium omni
creaturae . Et ces envoyés du Christ ne parlent pas en
leur nom mais au sien :« Qui vous écoute, m'écoute;
qui vous méprise, me méprise » : Qui vos audit, me audit;
qui vos spernil, me spernil °; ils sont « les ambassadeurs
du Christ et les porte-voix de Dieu » : Pro Christo lega-
tione fungimur tamquam Deo exhortante per nos . Dés
Jors, « leur parole p'est pas parole humaine, mais parole
de Dieu méme, ainsi qu'en ceux qui croient » 7. Car ne
savez-vous pas, dit enfin saint Paul, que « c’est le Christ
lui-n®me qui parle en nous» : In me loquitur Chris-
tus ®?

v 1 Cor. 1 21, — 2 Rom. X, 17. — 3 lbid. — 1 Luc. X, 3; Marc. XVI,
15. — & Luc. X, 16. — ¢ II Cor. V, 20. — 7 Cum accepissetis a nobis
verbum auditus Dei, accepistis illud noen ut verbum heminum, sed sicut
est vere Verburn Dei, qui operatur in vebis qui credidistis, T Thess. II, 13.
— & ] Cor. XII, 3.




I.'ABBE, REPRESENTANT DU CHRIST 77

Aussi l'obligation pour tous les pasteurs légitimes de
distribuer & leur troupeau le pain de la doctrine ne peut-
clle souffrir dispense. Cette obligation atteint 1’abbé qui,
nous l'avons vu, par la volonté de saint Benolt et en
vertu de son institution, est missus, c’est-d-dire établi
par I'Eglise sur une portion du troupeau du Christ.,

Mais sa parole, comme celle de tout envoyé du Christ,
comme celle du Christ lui-méme, ne produit pas toujours
les mémes effets. Ce qui est dit de 1’humanité de Jésus :
« Elle est une cause de ruine et une source de rédemption
pour un grand nombre » : Ecce positus est hic in ruinam
el in resurrectionem multorum *, est vrai de toute la
parole évangélique. Celle-ci est une semence de vie, mais
elle ne produit de fruit, c’est le Verbe qui le proclame,
que dans les coeurs bien disposés 2. Voyez, en effet, le
Christ lui-méme dans ses années de ministére. Il est le
Iils de Dieu, envoyé par le Pére, investi par cette parole
divine : « Ecoutez-le », Ipsum audite 3; il est la sagesse
éternelle; tous ses enseignements, remplis de 1'onction
de I'Esprit d’amour, sont, lui-méme le déclare, « esprit et
vie » *. Et pourtant que disaient ceux qui 1’écoutaient
sans que leur cceur fit droit, ceux qui 1'épiaient pour le
critiquer? « Cette parole est dure, et qui peut la sup-
porter? » : Durus est hic serino, et quis potest eum au-
dire *? Manquaient-ils d’intelligence, ces auditeurs, ces
disciples? Non, mais leur ceeur résistait. Et quel fut sur
eux-mémes l'effet de leur attitude intérieure? « A partir
de ce moment ils ne suivirent plus Jésus » : Et jam non
cum illo ambulabant °. Ils quittérent Jésus, — pour leur
ruine : in ruinam. Voyez dans la méme circonstance
la conduite des apdtres; ils entendent le méme Christ
Jésus prononcer les mémes paroles, mais pour ces coeurs
simples et droits, ce sont des paroles de salut : « Et vous
aussi, leur demande le Mattre, voulez-vous vous en aller?
— Seigneur, & qui irions-nous? vous avez les paroles de
la vie éternelle . » D'ol vient cette différence entre les

' Luc, I, 34, — 2 [bid., VIII, 15. — 3 Matth. XVIL, 5. — 4 Joan. VI,
64. — & Ibid., 61. — ¢ [bid., 67. — 7 Ibid., VI, 68-69.




78 LE CHRIST, JDEAL DU MOINE

uns et les autres? qui a creusé l'abime qui sépare ces
deux groupes d’'Ames? Les dispositions du cceur.

Ce qui est vrai de la parole de Jésus est vrai de celle
de tous ses envovés : «Qui vous ¢écoute, m’écoute; qui
vous méprise, me méprise. » Or, dit saint Benoit, 1'abbé
tient Ja place du Christ, il faut donc 1'écouter comme nous
écouterions le Christ, « avec un bon cceur » : corde bono .
Il v a, au début du Prologue, une parole importante.
Le grand Patriarche nous invite d recevoir « avec joie »,
libenter, ses enseignements pour les meltre efficacement
en pralique; et, pour arriver a ce résultat salutaire, il nous
dit « d'incliner l'oreille de nos cceurs vers sa parolen :
Inclina aurem cordis tui 2. Si 1'esprit seul écoule sans
que le cceur coopére, la parole de Dieu ne produira pas
tous ses fruils. Si vous écoutez la parole de celui qui,
auprés de vous, remplace le Christ, non avec foi, avec
humilité, avec I'esprit d'un enfant, comme le veut saint
Benoit, (admonitionem patris) *, mais dans un esprit
de critique ou méme simplement d’un ceeur fermé, cette
parole, vint-elle d'un saint, demeurera stérile, deviendra
nuisible méme 4. Etiau jour du jugement il nous sera
demandé compte de tous les enseignements dont nous
n'aurons pas voulu profiter. Cest pourquoi le Psalmiste
<'écriait - « Si vous entendez aujourd hui la voix du
Seigneur, prenez garde de ne pas endurcir vos cceurs» :
Hodie si vocem etus audierilis, nolile obdurare CORDA
vesira °. Et comment endurcit-on son cceur? Par I'orgueil
de | esprit.

Heureux plutdt, c’est Notre-Seigneur qui nous le dit,
heureux ceux qui écoutent la parole divine avec foi et
humilité, méme s’ils sont ou se croient plus savants que
celui qui parle : Beatt qui audiunt verbum Det °/ La rece-
vant (c’est toujours la méme 1dée) «avec un cceur

) Luc. VIII. 15, — 2 Saint Grégoire emploie également plus d'une fois
celle expression : Si ipse verba Dei audil qui ex Deo esl, et audire verha
ejus non potest quisqnis de illo non est, inlerroget se unnsquisgue i
verba Dei 15 aune conmis percipil; et inlelliget unde sil. Homilia 18 in
Fuang. — ® Prologue de la Régle. — 4 Sainl Paul parle des « yeux {lluminés
du cioeur », nécessaires pour connaitre la vérité. (Eph. I, 18.) — & Ps
XCIV, 8. — & Luc. XI, 28.

i olnA s Mk PR WG




L.’ABBE, REPRESENTANT DU CHRIST 7%

excellent et bien disposé » : corpE bono et optimo, ils
font produire & la semence céleste ce « centuple », cette
« abondance de fruits qui » réjouit seule notre Pére des
cieux, parce qu’elle « le glorifie » : In hoc clarificatus
est Pater meus, ul fructum plurimum afferatis *.

. VII

A la docilité d’esprit saint Benoit veut que le moine
unisse 1’obéissance d’action; « que par amour pour Dieu,
il se soumette au supérieur en toute obéissance » : Pro Det
amore omni obedientia se subdat majori 2. Mais comme le
grand Patriarche consacre un important chapitre spécial
A celte vertu, nous nous réservons aussi de traiter plus
loin ce sujet. — Ce qu’il faut noter ici, c’est un double
aspect trés caractéristique de la maniére d’agir de N. B.
Pére. D'une part, une rare largeur de vues dans 1’organi-
sation matérielle de la vie monastique; d’autre part, une
exigence quasi illimitée de fidélité aux moindres détails
de ’observance dés qu’ils sont établis par I'autorité.

Trés éloigné de tout ce qui sent le parti-pris conven-
tionnel, le formalisme, le Législateur des moines aban-
donne au pouvoir discrétionnaire du chef du monastére
le reglement de maints détails, parfois méme de points
de conséquence. Voyez : en matiére de nourriture, il lui
répugne, & ce qu'il nous dit, de fixer la quantité ou la
qualité avec trop de précision, car « chacun a son don
particulier en ce qui regarde les nécessités corporelles » 3;
en cas de maladie, de santé délicate, il permet 1'usage
de la viande * et, plus généralement un usage modéré du
vin ?; quand les travaux des moines seront plus pénibles
qu’'d l'ordinaire, 1'abbé aura la faculté d’augmenter la
ration coutumiére ®. — Saint Benoit lui laisse une latitude
pareille pour ce qui regarde la qualité des vétements :
I’abbé en décidera suivant les exigences du climat ou
d’autres considérations 7, — en matiere de peines et de

1 Joan. XV, 8. —2 Régle, chap. VII. — 3 Ibid., chap. XL. — 4 [bid..
chap. XXXVI et XXXIX — 5 Jbid.,, chap. XL. — ® Ibid.. chap. XXXIX. —
7 Ibid., chap. LV.




80 LE GHRIST, IDEAL DU MOINE

chatiments pour les fautes commises, une large part est
encore faite A son arbilre : Culparum modus in abbatis
pr,:nd&ct arbilrio 1; — méme discrétion, ce qui est étonnant,
relativement a la distribution des psaumes dans l'office
divin : en proposant un ordre a adopter, le saint Légis-
Jateur ajoute qu’il ne veut pas ]'imposer; si quelque abbé
trouve mieux, libre 4 lui d’aviser *.

Vous voyez l'extréme réserve et I'esprit libéral que saint
Benoit apporte dans 1'établissement des réglementations
matérielles; mais ce qui n’est pas moins remarquable,
c'est Vintransigeance qu'il montre A exiger 1’obéissance
aux moindres prescriptions, une fois qu’elles ont été
fixées. De autorité de ’abbé 1'extension est, en quelque
sorte, indéfinie : tous, depuis le prieur et le cellérier,
jusqu'au dernier des freres, doivent obéir aux dispositions
jugées utiles par 'abbé : In abbatis pendeat arbitrio, ul
quod salubrius esse judicaverit, ei cuncli obediant *; —
toute aclion sciemment accomplie sans I’autorisation de
'abbé est réputée pleine de présomption, et, si légere,
si minime qu’en ait ¢té la matiére, son auteur sera passible
d'une peine : Vindiclae requlart subjaceat qui praesump-
serif...quippiam quamvis parvum sine abbalis jussione
facere . — Celle enticre soumission s étend naturellement
i l'usage des objets matériels @ « Il n’est point licite
d'avoir quoi que ce soit que 'abbé n’ait donné, ou auto-
risé A recevoir » : Nec quidquam liceal habere quod Abbas
non dederit aut permiserit *. — Saint Benoit va plus loin
encore: les actes de mortification méme, que les moines
veulent entreprendre a titre surérogatoire, sont regardés

- par lui comme « présomptueux, vains, indignes de récom-
pense, si I'abbé n’a pas éLé consulté A leur sujet et s'ils
n'oni pas élé bénis par son consentermnent el sa priére a
Dicu . « Que toutes choses donc soient faites avec la
volonté de 1’abhé » : Ergo cum voluntate abbatis omnia

agenda sunt ®.
Comment expliquer des attitudes en apparence si con-

1 Rigle, chap. XXIV. — 2 Ibid., chap. XVIIl. — 8 [bid., chap. IIl. —
& Ibid. chap. LXVIL. — 5 Ibid., chap. XXXIIL — © Ibid., chap. XLIX.




L'ABBE, REPRESENTANT DU CHRIST 81

tradictoires? comment concilier cette exigence extréme
avec cette largeur de vues? Saint Benoit avait 1'esprit trop
éclairé pour placer la perfection monastique dans tel ou
tel détail de la vie commune pris en lui-méme : il y aurait
la une tendance pharisaique qui efit répugné a sa grande
idme; c’est pourquoi il fait preuve d'une discrétion si
étendue. Ces délails ont sans doute leur importance, mais
ils ne constituent que la matiére de la perfection; la forme
de celle-ci est bien plus haute. Et quelle est-elle? C’est
la tradition absolue du moine a la divine volonté par une
obéissance pleine d’amour et de générosité. Et c’est pour-
quoi, saint Benoit se montre si exigeant, dés que cette
volonté s’est manifestée. « L'obéissance qui se témoigne
aux ordres du supérieur se rapporte en fait & Dieu » :
Obedientia quae majoribus praebetur, Deo ezhibetur *.
Aussi bien, ajoute-t-il, « ceux qui bridlent de ’amour de
la vie éternelle, désirent-ils vivre sous1’autorité de 1’abbé »;
remarquez le terme choisi : N. B. Pére ne dit pas qu’ils
« supportent » 1'autorité du chef du monastére, mais
qu'ils la « désirent » : Abbatem sibi praeesse DESIDERANT °.
Tant il est vrai que le saint Législateur voit dans 1'obéis-
sance rendue par amour la propre route qui nous meéne
a Dieu : Scientes se PErR HANC VIAM ituros ad Deum 3.

Toujours fidéle & sa méthode si essentiellement chré-
tienne, le grand Patriarche place d'ailleurs sous les yeux
de ses fils 1'exemplaire unique de toute perfection : le
Christ Jésus; par l'obéissance & leur abbé, ils imiteront
celui qui a dit: « Je ne suis pas venu pour faire ma
volonté, mais celle du Pére qui m’a envoyé . »

Telle est la surnaturelle fécondité du principe établi par
saint Benoit : « dans le monastére, 1'abbé est proprement
regardé comme le représentant du Christ » : Abbas Christi
agere vices in monasterio creditur; il conduit les Ames
a Dieu en les fagonnant & l'image du Fils de toutes les
complaisances du Pére céleste.

1 el * Regle, chap. V., — 3 Ibid., chap. LXXI. — 4 [bid., chap. VII; efr
Joan. VI, 38.



82 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

=

e vue ce principe essentiel placé

Ne perdons jamais d
synthétise

par N. B. Pere en téte méme de sa Regle, il
parfailement toute notre vie; comme un phare lumineux
¢t bienfaisant il éclaire toute notre route. L’abbé tient
Ja place du Christ. 11 est le chef de la société monastique,
Les moines doivent lul montrer un amour

pontife, pasteur.
de docilité d’esprit, une obéis-

humble et sincére, une gran

sance parfaite.
Une communauté bénédictine animée de tels sentiments

devient véritablement le palais du Roi, le paradis ou « la
Justice et la Paix se donnent le baiser de I'union » *. De
ces dmes qui « cherchent ainsi Dieu sincerement » 2, selon
la parole du grand Patriarche, jaillit le cri intime et silen-
cieux : « Pere, que votre volonté soit faite sur la terre
comme au ciel », Pater, fiat voluntas tua sicut in caelo
et in terra/ Par une humble pri¢re, une dépendance con-
tinuelle de la Sagesse éternelle, une union étroite avec le
Prince des Pasteurs, ’abbé s’efforce de connaitre cette
volonté et de la proposer a ses freres; ceux-ci apportent
4 laccomplir une obéissance géncreuse inspirée par
I'amour.

Et lorsque le Seigneur (pour reprendre encore les paroles
de saint Benoit) ?, regarde la terre afin de voir s’il s’y
rencontre des Ames qui le cherchent, il reconnait, dans
une telle communauté, des cceurs qui Jui sont agréables,
parce qu'ils imitent le Fils de sa dilection; il apercoit 13,
pour ainsi dire réalisé, cet idéal dont il a parlé lui-méme
par son Esprit dans les Ecritures : « Voici une générationt
d'hommes cherchant le Seigneur, cherchant la face du
Dieu de Jacob », Haec est generalio quaerentium Eum,

quaerentium faciem Dei Jacob *.

Rien ne traduit plus sensiblement toute cette admirable
et féconde doctrine surnaturelle que la messe conven-
tuelle célébrée par I'abbé entouré de ses fréres. Revétu
des insignes de sa dignité, le chef du monastere offre &

1 ps. LXXXIV, 11. — 2 Rigle, chap. LVIII. — 3 Prologue. — 4 Ps.
XXI1I, 6.

ot B e A TS



L'ABBE, REPRESENTANT DU CHRIST 83

Dieu la victime sainte, ou plutdt, par son minidtére le
Christ Jui-méme, pontife supréme et médiateur universel,
s'offre au Pére. L'abbé présente au ciel les hommages,
les veeux, les coeurs mémes de ses moines d’ou s’éleve
un parfum de sacrifice et d'amour, que le Pére recoit,
par le Christ, en odeur de suavité : in odorem suavitatis *.

En ce moment solennel de 1’oblation sainte, ol les voix
sont confondues dans une méme louange, les cceurs unis
dans un élan identique d’adoration et d’amour éenvers
Dieu,” I'abbé digne de ce nom peut répéter les paroles
prononcées devant les disciples par le divin Pasteur, i
I'heure ol celui-ci allait donner sa vie pour ses brebis :
« Pére, ils étaient vdtres, et vous me les avez donnés...
Je ne vous demande pas de les enlever de ce monde, mais
de les garder du mal... Qu’ils soient un entre eux et avec
moi, comme votre Fils et vous, vous étes un... Que votre
amour demeure en eux, et qu’'il leur soit donné, A tous,
de contempler un jour la gloire de votre Christ et de
partager votre société bienheureuse, avec votre Fils bien-
aimé et votre commun Esprit 2| »

1 Exod. XXIX, 41. — 2 Cfr Joan XVIL

—a —— -




IV. — LA SOCIETE CENOBITIQUE

Sommatre. — 1. Relations hiérarchiques de 1’abbé avéc les moines.
— II. Formes d'aclivilé qui doivent se manifesler dans la
sociélé monastique : la priere. — III. Le travail; esprit qui
doil I'animer. — IV. La stabilité dans la vie commune. —
V. Relations mutuelles des membres de la sociélé céno-
bitique. — VI. La stabilité allache également les moines

a leur cloilre. \

L’abbé ayant été « posé » comme fondement de la
société cénobitique, il nous reste, pour achever notre
exposé d'ensemble de 1'idée bénédictine, Lelle qu’elle doit
apraraitre au postulant avant qu’il franchisse le seuil du
cloitre, & examiner de plus prés les divers éléments d’ou
résultent la vie organique et l'existence intime de la dite
SOCIéLE.

Nous traiterons d’abord des relations de 1'abbé avec
les moines au point de vue hiérarchique; — nous verrons
ensuite quelle sorte d’activité doit se manifester dans le
cadre de cetle organisation, activité qui se rameéne A la
priere et au travail; — puis la stabilité dans la vie com-
mune nous apparaitra comme un des éléments caracté-
ristiques de l'existence cénobitique; — gt nous termine-
rons en indiquant quels sentiments doivent animer tous
les habitants du monastére pour que celui-ci achéve de
réaliser 1'idéal voulu par le grand Patriarche.

I

Vous avez déja remarqué qu'il existe une analogie frap-
pante entre le gouvernement institué par saint Benoit et
celui de I'Eglise, ce qui ne doit nullement nous étonner

/

o e T T

— o
SN e

i iy




LA SOCIETE CENOBITIQUE 35

de la part du sai i :
ot pe saint Législateur, en qui le sens chrétien
Vle si profondément au génie romain *
Ou“ " . - 4 3
i Ibl sa:voz que !a constitution donnée par la Sagesse
ernelle & son Eglise établit un régime monarchi t
hiérarchiqu fl o
que, reflet, sur terre, de la monarchie supré
de Dieu dans le ci i i i it
ans le ciel et de la hiérarchie qui y régne.
ChA' la base de la société visible qui est son Eglise, le
rist Jésus a placé’ un fondement visible, Pierre et ses
successeurs. C’est d’eux que dérive tout pouvoir et toute
31,11-1d1'cL1’0n. — De méme, N. B. Pére fait « dépendre de
’abbé 1’organisation entitre du monastere » : Nos vidi-
mus expe'aftre.'.. in abbatis pendere arbitrio ordinationem
monasterii sui 2. C’est de 'autorité supréme abbatiale que
découle, dans la société monastique, toute activité, toute
les principaux officiers du monastére, le
- les doyens, sont institués par 1’abbé.
Du prieur, saint Benoit dit que 1’abbé doit « ]’établir, lui-
méme et pour lui-méme » : Ordinet ipse sibi praeposi-
tum . Non seulement la premiére investiture de ces offi-
ciers dépend du pouvoir abbatial; mais, dans ’exercice
de leur charge, ils ne doivent rien entreprendre ni exé-
cuter en dehors des ordres ou des volontés de 1’abbé *.
Cette centralisation du pouvoir entre les mains de

'abbé est une des idées les plus nettes du code monas-

tique.

délégation :
prieur, le cellérier,

utorité de 1’abbé, nous savons
bitraire. Le Souverain Pontife,
ctrine du Christ

Si absolue que soit I'a

qu'elle n’est pourtant pas ar
dans son enseignement, doit suivre la do

g ol , . A < le

mmenl quune analogie; s'il existe enlre 1'Eglise et

ls de :.ilmilituda, il y a aussi des différences, ot quel-
lus importantes : dans cer-

irables. On ressent les P
Idérables ) nfaillible, le chef du monasitre ne
celle de

1 Ce n'est évide
monaslare des poin
es sont cons

bt S in Dontife est i
taing cas, le Souverain ont ) i
jouit jum'uiu de ce privilege, Vautorité du pape ;ut l'ldmuuinai’me lo g
I’abbé restreinle, cte. — 2 Regle, chap. LXV. — ‘ib_n .t-— y rintp gitus
illa agal cum reverentia quaé ab abbate .-.u; 'e; SlntguncL%\!).e celferariu:
i inationem faciens (C. A 00 s
contra abballs poluntatem aut ordination ‘ 1 celtert

ihi i ubentur custodiat; omnia qt

et = aihil gectel cg::e.ﬂia; a quibus eum rohibuerit non
in omnibus... secundum

sine jussion (
injunzerit abbas ipsa ha

decani sollicitudinem gerant...

pme.sumat (XXXI); !
praecepta @ (XXD).

bbalis su




36 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

et le sens de la tradition; de méme 1'abbé, dit saint Benott,
ne doit « rien ordonner qui soit en dehors des préceptes
divins »; en toutes choses il faul « suivre, comme ses
freres, Ja Regle, maitresse de la vie » : Omnes in omnibus
sequantur Regulam; mais, tout comme le Vicaire du
Christ est l'interpréte autorisé des lois de 1'Eglise, de
méme 1'abbé est le régulateur qui fixe, au besoin, le
sens de la lettre du code monastique, apporte les modifi-
cations et permet les exceptions qu'il juge utiles a la
bonne marche de la communauté .

L'abbé n'est pas d'ailleurs laissé a ses seules lumieéres.
Le conscil des cardinaux entoure le Pape et le guide en
bien des circonstances; 1'abbé trouve aussi dans les
« sénieurs » seniores, un conseil qui 1'éclaire en de
multiples occasions ordinaires ou la vie de 1'abbayc est
intéressée.

Saint Benoit va plus loin. Dans les affaires qui engagent
gravement les intéréts spirituels ou temporels du monas-
tere, 1] veut que l'abbé réunisse les fréres pour leur
exposer Jui-méme la chose dont il s’agit et demander leur
avis. Lt quelle raison notre saint Législateur donne-i-1 de
cette consultation? C'est que «souvent Dieu inspire aux
plus jeunes des freres les vues les plus judicieuses » 2. Et
cela nous montre une fois de plus I'esprit surnaturel qui a
ruidé la plume de saint Benoit dans a rédaction de sa
tegle. Cette consultation est pourtant bien différente de
celles qui se produisent dans les parlements. Saint Benoit
veut que « les fréres donnent leur avis en toute humilité
¢l soumission, sans soutenir avec opinidtreté leur senti-
ment »; puis une fois les avis recucillis, c’est « a 1'abb¢
qu'il appartient d'examiner la chose lui-méme et de
prendre le parti qu'il jugera le meilleur » © Et audiens
consilium fratrum tractel apud se, et quod ulilius judica-
verit facial ®. Sans doute, 1'abbé doit régler toutes choses
avec prévoyance et équité; car il devra rendre un comple

plus que linlerpréte
1.

1 A noter cependant que le Souverain Ponlife esf
des lois de 1I'Eglisc puisqu’il est lui-méme législateur. — 2 Régle, chap.

— 4 [fbud.




LA SOCIETE CENOBITIQUE 87

rigoureux de « sa gestion 4 Celui qui est la justice méme ».
De plus, I'Eglise a fixé dans son droit canonique les
garanties qui entourent plusieurs cas déterminés, comme
la réception des novices a la profession, dans lesquels la
conclusion de l'affaire dépend du vote de la communauté.

Tant que la question est en suspens, on doit parler avec
une humble franchise, au besoin avec une respectueuse
hardiesse; mais, soit en face de 1’abbé, soit derriére lui,
une fois qu'il a pris sa décision, « lous, dit saint Benoit,
doivent obéir » : Ei cuncli obediant *; murmurer alors,
discuter la chose jugée, contendere, est une attitude que
le saint Législateur condamne rigoureusement, parce
qu’elle est indigne et déloyale; rien n'est d'ailleurs plus
opposé & l'esprit de foi et de soumission pleine d’amour
qui constitue la caractéristique du vrai moine.

Cetle patria poteslas accordée a 1'abbé par N. B. Pére
fait déja pressentir le caractére familial que doit avoir
la vie cénobitique. Le Royaume de Dieu est une famille.
Nous voyons que la liturgie emploie souvent |'expression :
« famille de Dieu » 2 pour désigner 1'Eglise; elle n’est
en cela que 1'écho de saint Paul : « Voici que vous n’étes
plus des hotes de passage ni des étrangers, mais des
conciloyens des saints et les familiers de Dieu. » « Vous
éles tous fréres, avait dit Jésus, et ynon Pére est aussi le
votre » : Ascendo ad Patrem meum et Patrem vestrum?®.
Tous les chréliens, enfants de Dieu par la grice d’adop-
tion, forment, en effet, une famille dont 1'ainé est le Fils
unique, le Fils des complaisances du Péere céleste; tous
les autres membres doivent ressembler A cet ainé, selon
le degré de leur union avec lui; ils sont agréables & Dieu
dans la mesure de la perfection avec laquelle « ils repro-
duisent les traits de cet Unique, devenu premier-né d’'une
multitude de fréres ». C'est la, en effet, leur divine « pré-
destination » : Praedestinavit [nos] conformes fieri ima-

ginis Filii sui, ut sit ipse primogenitus in multis fratribus®.

! Rdgle, chap. III. — 2 Oraison du Ve Dimanche aprés |'Epiphanie;
du fer Dimanche du Cardme; du XXIe Dimanche aprés la Pentecdte, ete. —
3 Joan. XX, 17. — 4 Rom. VIII, 29.




S8 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

de Dieu, sur terre, le souverain
Pontife est le Pere visible. L'abbé tient le méme rdle dans
la petite société monastique; il est vraiment, selon la
parole méme du grand Patriarche, « le Pére du monas-
tere, qui doit pourvoir A tous les besoins de ses enfants » :
Omnia a Palre monasterii sperare’. Tout est mis en
weuvre, dans cette famille que N. B. Pere appelle « la
maison de Dieu » 2, pour que les membres reproduisent
en eux, « en ne préférant rien a ’amour du Christ » 3, les
traits du Lrére ainé, sur la trace duquel tous doivent
marcher. '

De ce méme principe de la patria potestas découle éga-
ment cette application, confirmée généralement par la
tradition, bien que la lettre ne s’en trouve pas explicite-
ment dans la Regle @ le pouvoir de I’abbé, comme celui
du souverain Pontife, est a vie, c’est-3-dire que la Provi-
dence seule mettra un terme a 'exercice de son autorilé,

en méme temps qu'd ses jours. Dans d’'autres instituls,

plus modernes, les supérieurs appelés prieurs, gardiens,
recteurs, sont élus tous les trois ans; c'est pour ces
instituts une condition de vitalité et de perfection; dans
qui forme une famille, ’abbé,

Dans celle famille

la sociélé monastique,

appelé « Pere », garde normalement le pouvoir sa vie
durant. C'est 13 une des caractéristiques de l'existence

cénobitique, et on ne peut la modifier sans ébranler du
méme coup un des principes essentiels de notre institu-
tion. Pour le moine, cette continuité du pouvoir de I'abbé
lui assure dans une plus Jarge mesure ce « bien de
l'obéissance » qu'il est venu chercher dans le cloitre.
D'ailleurs celte forme de gouvernement est calquée sur
celle que le Christ Jui-méme, Sagesse éternelle, a donnée
a son Lglise. -

Celte institution, on ne songe pas a le nier, a ses
inconvénients: l'expérience a montré qu’il y a eu de
mauvais abbés, tout comme dans 1'histoire ecclésiastique,
“il se rencontre des papes indignes. Mais aucun systéme

1 Régle, ch 2 b . ) , _
LXXII.(SI(’ chap. XXXIIL ‘ Ibid., chap. XXXI. — 3 [bid., chap. IV et

T R R A TR

=




LA SOCIETE CENOBITIQUE 89

humain n’est exempt d’inconvénients. L'Eglise a
d’ailleurs pris ses garanties ou ses remeédes contre ceux-
ci, dans le régime monastique, par des visites canoniques,
les chapitres généraux et autres stipulations du droit.

Quoi qu'il en soit, le caractére monarchique et absolu
de V'autorité du chef du monastére demeure : nos mceurs
démocratiques, non plus que ’orgueil humain, ne s’en
accommodent sans doute pas; mais il reste Je plus con-
forme A la lettre et & I'esprit de la Régle du Législateur
des moines. Ld ou les moines « cherchent sincérement
Dieu», 'union la plus étroite unit les fils & leur pere, et
la paix, fruit de 1'Esprit d’amour, régne en souveraine
dans les intelligences et dans les cceurs.

IT

Nous devons voir maintenant quel- sera le genre de
l'activité développée dans la société ainsi constituée. Cette
activité se rameéne A deux points : priere et travail : ore
et labora.

N. B. Pére, en fondant la vie cénobitique, n’avait pas
un but particulier, comme le serait le souci des pauvres,
I'évangélisation des peuples, le culte des lettres, les tra-
vaux scientifiques. C'est ce qui distingue radicalement
I'ordre monastique de plusieurs ordres et instituts venus
aprés lui. Si nous nous permettons ici d’établir telle ou
telle comparaison avec d’autres formes de vie religieuse,
ce n’est pas pour exaller les unes et déprécier les autres.
Rien n'est évidemment plus loin de notre pensée. Les
ordres religieux sont les fleurs dont I'Esprit-Saint a orné
le jardin de I'Epoux, qu’est I'Eglise. Chacun d’eux a sa
beauté particulitre, sa splendeur spéciale; chacun occupe
une place dans le cceur du Christ et glorifie par ses
@uvres le Pére céleste. Mais, selon la pensée de saint
Thomas, pour saisir la nature d’une chose, il est utile
de comprendre non seulement ce qu’elle est, mais aussi
ce qu'elle n'est pas; pour définir il faut distinguer.

Tous les religieux quittent les biens de ce monde pour
imiter le Christ : « Voici que nous nous sommes détachés




90 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

[ous YOUS avons suivin, Ecce
{ seculi sumus te . Toutefois la

fagon de sulvre ou d'imiter le Christ difféere pour les
ordres selon la nature de Jeur vocalion particuliére. Les
uns ont pour but |'évangélisation des pauvres, les autres
celle des peuples infideles; 1ci, un institut est fondé
pour 1'éducation des enfants: 13, un autre fait de la pré-
dication son but propre. Vous YOYCZ tout de suile que ce
but particulier, en cubordonnant & son influence toules
Jes énergies el tous les efforts, imprime & la société sa
direction, lul donne son caractere spécifique et sa moda-
lité propre.

Le moine « cherche Dieu» en lui-méme & pour lui-
14 le but adéquat de toute la vie monastique,

celui qui lui donne toute sa valeur et sa beauté. Les
diverses formes d’activité, de travail, de zéle ou de charité
ne constituent pas le but de sa vie, mais sont, a la fois,
nces et les manifestations de cette « recherche
s selon la perfection des conseils du

de toutes choses et que
nos reliquimus omnia, ¢

méme; c'est

les conséque
du bien unique »

Sauveur.

Le saint Patriarche, en écrivant sa Regle, a voulu fonder
une société surnaturelle, unc ¢cole de perfection dans la
pratique de la cainteté évangélique, prise dans toute son
ampleur, un centre de tout pur esprit chrétien. Les
membres de celte société qui ont quitlé les biens du
monde pour sulvre le Christ, ce Christ « auquel il ne
faul rien préférer » Cui nihil praeponendum *, s'efforcent
de réaliser 1'union a Dieu par la pralique aussi parfaite
que possible des préceptes de I'Evangile et des conseils
du Christ : Per ducatum Evangelii pergamus itinera ejus”.
A celte société saint Benoit donne une organisation calquée
sur celle que le Verbe incarné a voulue pour son Lglise.
Or, dans les c:uves que le chrétien doit accomplir, toutes
n'ont pas Ja méme importance

aux yeux de Dieu; celles-
14 lui sont plus agréables qui relevent

davantage des
vertus les plus élevées ou s’y rattachent, comme les vertus

2 Rigle, chap. LVIHIL — s Cfr Luc. X, 42. —
5 P'rologue

L Matlh XIX, 27 —_
1 Rigle, chap. IV el LXNII. —

] e S e



LA SOCIETE CENOBITIQUE 91

théologales et la vertu de religion. C’est pourquoi certains -

devoirs qui relévent de la vertu de religion sont si graves
qu’ils sont prescrits & tous les chrétiens sans distinction,
tels I'assistance a la sainte messe, la réception de certains
sacrements, la priere, — tandis que pour les autres
ceuvres, la plus grande liberté est laissée A chacun; aucune
occupation n'est imposée de préférence i une autre,
aucune profession honnéte n'est proscrite, du moment
qu'elle n’empéche pas les obligations de la religion.
Dans une « école de perfection chrétienne » I, nous
devons naturellement nous attendre i voir ce principe
affirmé et accentué. Dans la société surnaturelle fondée
par saint Benotit, dont le but est de poursuivre la perfection
de la sainteté évangélique, une place prépondérante sera
nécessairement donnée A la pratique de la vertu de reli-
gion. C’est une des raisons pour lesquelles le saint Légis-
lateur consacre tant de chapitres de sa Ragle 4 organiser
Voffice divin 2. Celui-ci constitue I'ceuvre des ceuvres,
celle a laquelle « rien ne sera préféré », et qui deviendra
pour le moine, avec la lectio divina, le travail, et ce que
commandent en outre les vceeux, surtout celui d’obéis-
sance ?, le moyen le plus authentique d'atteindre le but
qu'il se propose : l'union A Dieu. Aussi cette ccuvre est-
elle de rigueur dans tout monastére; les autres ceuvres
dépendront des circonstances de lieu, de temps, de per-
sonnes, et ne pourront étre entreprises que dans la mesure
ou elles n’entament pas le caractdre primordial de 1'office
divin. Celui-ci, lui, est et doit demeurer I'ccuvre par
excellence, parce qu'il est, selon la belle expression du
Patriarche, « ’ceuvre de Dieu » : opus Dei *, celle qui
va directement a glorifier Dieu, en méme temps quelle

! Prologue. — 3 11 ost A noler que, historiquement et critiquemont,
les  développements considérables que saint Benoit donne 2 I'Opus Dei
dans le texte de sa Ndgle viennent de ce que, au vo sidcle, lo « Bréviaire »
n’élait pas encore uniformément constitué, I fallait donner une réglemen-

tation pour les religicux. — 3 Evidemment, 1'obéissance acceptée  par
amour est le moyen supréme. Per accidens, sans l'office du choeur lo moine
peut s0 sanctifier, il n'en ira nullement de mdme sans l'obéissance. —

4 Rdgle, chap. XLILI, XLVII et LIIL.




92 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

devient pour le moine la source la plus naturelle, la plus

importante, la plus féconde de sa priére intime et de son

commerce assidu avec le Seigneur.

Nous développerons plus loin ces considérations avec
toute 'ampleur qu'elles méritent; nous nous bornons ici
a fixer ces points capitaux dans un exposé d’ensemble
qui doit embrasser les divers ¢léments de la vie cénobi-
tique; il suffit pour le moment A notre dessein d’avoir
assigné, A l'opus Dei, le rang primordial qui est le sien
dans la penséec de N. B. Pere et de toute la tradition
bénédictine.

111

Si important que soil cependant 'office divin, il n’est
pas, comme nous l'avons vu, el il ne peut pas étre le but
de la vie monastique : celui-ci doit nécessairement étre
cherché plus haut; il n’est pas non plus I'ccuvre exclusive

el ne constitue pas la caractéristique méme de notre

_vocalion; nous ne sommes pas des chanoines et nous
n’avons pas ¢té rassemblés directement pour I'office du
cheeur. Ni la Regle, en effet, qui veut que le moine
s’adonne, et dans une trés notable mesure, a la lecture et
au travail, ni la tradilion n’autorisent & admettre que
’ceuvre de Dicu constitue une prérogative spéciale de
notre ordre *.

A la priere liturgique et 'oraison mentale doit néces-
sairement se joindre le travail © Ora ET LABOKA. Toute la
tradition monastique nous montre que li ou ces deux
moyens, la priere el le travail, ont été le plus en honneur,

!« kn somme, la priere canoniale esl un des élémenls de la vie béné-
idicline, le plus noble. sans doule, parce gn'il se rapporle directement A
Dicu: mais enfin, elle laisse place & bien des genres d'activité, sans &tre
la fin ndécessaire el indispensable de toul le resle. Sa place de choix parmi
tons los evercices du moine correspond simplement o celle qui lui revenait
dans lestime el la vie journalitre des premiers chréliens. » (L'idéal mo-
nastique et la vie chrétienne des premiers jours, par D. G. Monm, 58 {di-
tion. p. 97 bans co petit chef-d'auvre, d'une exquise originalité, 1'auteur
4 élabli cominent la vie religicuse se rallache & Dexislence des fidtles de
la primilive Eglise, felle que les Acles nous l'ont trapsmise en ¢lernel
cxemple aux chrétiens de tous les lemps, en modele de saintelé, de force
el de fécoudile o 1'Leclesia perennis.

B ppe e

ik

e

i




LA SOCIETE CENOBITIQUE 93

se sonl_produlls les fruits les plus abondants de sainteté
monastique.

in pone s et e
ok anati 1 . sa vocation. N o_uhhons
as, » que le travail est une partie essentielle de
I’hommage que la créature raisonnable doit 3 Dieu.
I‘:a?onné 4 l'image divine, I'’homme dojt imiter son
(J'rea.leur. Or, Dieu est le grand ouvrier : « Mon Pére,
d,lSEllt Jésus, agit jusqu'a présent, et moi aussi j'agis » :
later_ meus usque modo operatur et ego operor *. Bien
que Dieu trouve en lui-méme toute félicité, il a voulu se
réjouir dans les ceuves de ses mains; il a trouvé que la
création était « excellente » : valde bona %, qu’elle répon-
dait parfaitement A ses pensées éternelles : « Le Seigneur
se réjouira dans ses ceuvres », Laetabitur Dominus in
opertbus suis ®. Dieu se complait aussi dans le jeu harmo-
nieux de l'activité de ses créatures qui le glorifient en
se conformant aux lais de leur nature.

Or, le travail est une des lois de la nature humaine.
Nous trouvons dans la Genése une parole qui mérite
attention. Aprés avoir raconté la création du monde, le
Saint-Esprit ajoute que Dieu’ plaga I'homme dans un
Jardin de délices. Qu'y devait-il faire? Passer son existence
dans le repos et la contemplation? Non, « cultiver ce
Jardin et le garder » : Ut operaretur et custodiret illum *.
Ainsi donc, méme avant la chute, Dieu voulait qu'Adam
travailldt, parce que le travail comporte 1’exercice des
puissances et des énergies humaines. Seulement le
travail se laissait accomplir par I’homme innocent avec
facilité et délectation; il était de plus un hymne de
louange, un cantique qui montait de tout 1'étre humain
vers Dieu. 0

Apres le péché, le Seigneur renouvelle & 'homme la
promulgation de la loi du travail; mais cette loi coltera
désormais & Adam « la sueur de son front » : In sudor.e
vultus tui 5. Le travail devient pénible, ardu, ingrat; il

\ Joan. V, 17. — 2 Gen. I, 81, — 3 Ps. CII, 31 — 4 Gen. i, 13, —

5 Ihid., 1M, 19.

S ——

e —



9 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

est, avec la mort, la grande pénitence, la souveraine
mortification infligée & 'homme pécheur. N. B. Pére ne
parle pas explicitement dans sa Regle de cilice, de haire,
de discipline !, mais 1l consacre plusieurs chapitres au
travail; celui-ci constitue une véritable pénitence, et il
est impossible & celui qui sy dérobe de faire des progres
dans 1'union avec Dieu. Pourquot, en effet, sommes-nous
venus au monastere? Pour y « chercher Dieu ». Or, notre
10i est de trouver Dieu mon seulement dans la priere,
mais encore dans le labeur. Nous le trouvons dans la
mesure ou nous le glorifions, el nous le glorifions par
le libre déploiement de nos ¢nergies mises au service de
Rechercher ses aises el un vil bien-
c'est aller contre le plan divin, et
( incliner Dieu a nous donner

sa volonté souveraine.
étre dans 1 oisiveté,
pareille conduile ne peu
ses faveurs.

Regardons dailleurs commient Dicu en agit avec son
divin Fils, quand celui-ci se fait homme. Le Pére a voulu
que le Fils, & son imitation et pour notre exemple, fil un
ot le Christ Jésus a accepté et réalisé ce
programme. N'est-il pas appel¢ dans 1I'Evangile « le fils
d'un artisan » : Fabri filius *? Bien qu’il ait conscience
de sa divinit¢, de la grandeur de l'ceuvre qu’il vient
accomplir sur la terre, 1l passe (rente années de son exis-
tence dans le labeur obscur d’un pauvre atelier. Ses
courses apostoliques durant la vie publique, que sont-elles
autre chose qu'un labeur infatigable et continuel, offert
pour la gloire de son Pere et le salut des dmes?

S'il est vrai que le moine doit réaliser a la perfection
le programme de la vie chrétienne qui trouve dans le
Clrist son premier et authentique exemplaire, il lui faut
nécessairement donner au travail une part importante de
sa vie.

(( OUVTICT D

! Les praliques spteiales de  pénilence  affliclive  sont indiquées nelle-
ment, quoique i mols couverts, i l'occasion de l'observance du Caréme
(chap. XLIX); mais elles sunt simplement suggérées, el Vinitialive indivi-

dueile, — dailleurs toujours conlrélée par 1'abb¢é, — garde ici une grande
giarl. ;;fr infra la conférence Le renoncement & soi-méme. — 2 Matth.
11, 59.

e

I L G A

o
il
=
By
H

e




LA SOCIETE CENOBITIQUE 95

La détermination des formes et des objets de ce travail
est multiple.

D’aprés la lettre de la Regle, le temps dont le moine
dispose en dehors de l'office divin est consacré au tra-
vail des mains, ou a des lectures assez largement com-
prises qui favorisent la « recherche de Dieu ». Le saint
Législaleur consacre tout un chapitre au travail manuel ?,
il permel d’exercer, dans le monastére, les arts et les
méliers *; mais ce n'est qu'en cas de nécessité que les
moines feront eux-mémes les moissons %,

Peu A peu, par suite d’une évolution qui avait son
principe dans la Régle elle-méme, et qui s’accentua lors
de l'élévation des moines & la dignité sacerdotale, le tra-
vail de l'esprit a remplacé le labeur manuel.

Nous ne pouvons parcourir ici les multiples aspects
de 1'ceuvre accomplie par le monachisme au cours des
dges. Ce qu’il importe surtout d’établir en ce moment,
c’est I'esprit inlime qui doit vivifier et sanctifier tout le
travail du moine. Et quel est cet esprit? Celui de 1'obéis-
sance. Qu’a voulu, en effet, le grand Patriarche? Fonder
une entreprise d’agriculture ou d’industrie? Non. Insti-
tuer une académie? Non plus. Etablir une société savante?
Pas davantage. Quoi donc? Une école de perfection®*. Et
que vient-on chercher dans cette école? La satisfaction
de 'amour-propre? Le plaisir de I'esprit? Les joies du
dilettantisme? — Nous y venons « chercher Dieu » ?;
sinon, il nous fallait rester dans le monde : nous eussions
pu y faire ce que nous accomplissons ici.

Mais « nous savons que le chemin » le plus direct « pour
trouver Dieu » dans le monastére est «l'obéissance » :
Scientes se per hanc obedientiae viam ituros ad Deum °.
Saint Benoit met sur le compte « de la présomption et
de la vaine gloire » 7 les mortifications que le moine entre-
prendrait sans les avoir soumises & 1'approbation de 1'auto-
rité. I1 en est de méme du travail; celui-ci doit étre entre-
pris et exéculé, lui aussi, « de par la volonté et avec la

! Regle, chap. XLVIII. — 2 Ibid., chap. LVIL. — 3 [Ibid,, chap. XLVIIL
— 4 Prologue. — ¢ Rdgle, chap. LVIIL
Regle, chap., XLIX.

__"% Ibid., chap. LXXI, — 7 CIr




96 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

bénédiction de 1'abbé » : cum [Abbatis] fiat oratione et
voluntate *. Clest 1'obéissance qui bénit les efforts et
assure, devant Dieu, le succes, parce que c’est elle qui
fait descendre sur nous et nos CEUVTES la lumiére d’en
haut, source premiere de toute fécondité. « Que la splen-
deur du Seigneur brille sur nous, et dirigez, 0 Dieu, les
cuvres de nos mains » : Et sit splendor Domini super
nos, el opera manuum noslrarum dirige 2. Telle est Ia
priere dont la récitation au chapitre précédait jadis immé-
diatement la distribution du travail.

Le moine qui vit dans la lumiere de Dieu sait bien que
toute ceuvre que 1’obéissance n’impose ou n’'ordonne, n’ap-
prouve ou ne soutient, est stérile pour lui-méme et pour

le Royaume de Dieu : « cest en vain que nous travail-

Jerons & 1'édification de la cité des dmes» si Dieu, par

la voie de l'obéissance, ne nous aide de sa grice et de

<a bénédiction : Nisi Dominus aedificaverit domum, in
vanum laboraverunt qui aedificant eam?®.

IV

Une des caractéristiques de la vie cénobitique, telle que
la concoit et 'organise saint Benoit, est la « stabilité ».

Le grand Patriarche veut que le monastére possede,
autant gue faire se peut, tout ce qui est néecessaire a sa
subsistance, car « il n’est nullement avantageux a I'dme
des moines d’aller courir inutilement au dehors »
sagari foras *. Le monde pour qui le Christ Jésus a déclaré
« qu'il ne priait pas » ?, posseéde ses maximes, ses Moeurs,
ses facons d'agir, qui sont opposces A V'esprit chrétien el
surnaturel; son ambiance est funeste a 1’'dme qui veut
sauvegarder en elle le parfum de « la vie cachée en Dieu» :
Vita vestra est abscondita cum Christo in Deo °. C’est le
cloitre qui, pour 'dme du moine, constitue proprement
le milien social et moral ou cette dme le plus naturelle-
ment s'épanouira en Dieu. Aussi le vrai moine ne cherche-

1 Cfr Regle, chap. XLIX. — 2 Ps. LXXXIX, 17 Office de Prime. —
3 ps. CXXVI, 1. — 4 Régle, chap. LXV]. — 8 Joan, XVII, 9. — & Col.
i1, 3.
%

IRENTES - MG R S A P e e B I

o M e "
't A R S B S TP T LDy

A SR e A R s e

W

=Y
£
o

A




LA SOCIETE CENOBITIQUE 97

(-il aucunemenl, méme sous prétexte de zéle, i sortir
de son cloitre; il s'en remet sur ce point aux prescriptions
de l'obéissance.

Ignorée avant saint Benoit, la stabilité devient dans sa
Régle 1'objet d'un veeu : le moine s’attache jusqu’a la fin
de son existence A son abbaye et A la communauté dont
il fait partie. Saint Benoit reprocha un jour 3 un moine
solitaire de la Campanie, de s'étre lié 3 une paroi de
roche par une chaine de fer; nous, nous nous « liofs au
Christ » par la stabilité : Tencat te catena Christi *; mais
ce veeu ne sera agréable a Dieu que si nous en observons
'esprit par amour en nous attachant i 1’observance des
pratiques de la vie cénobitique.

Pour bien comprendre 'importance de ce point, il est
nécessaire de rappeler un principe que vous connaissez
déjd, mais si capital qu’il est toujours souverainement
utile de le remettre en Jumidre.

Toules les miséricordes de Dieu & notre égard nous
viennent de notre prédestination en Jésus-Christ. C’est 1a
une des pensées les plus explicites de saint Paul, de cet
apdtre qui fut ravi au troisiéme ciel, choisi et formé par
le Christ lui-méme. De la solitude de sa prison, il écrit
aux Ephésiens que 1'aurore de toutes les grices est 1'élec-
tion éternelle que Dieu a faite de nous en son Verbe, en
son IMils. Voici ses propres termes : « Béni soit le Sei-
gneur, Pére de N.-S. Jésus-Christ, qui nous a comblés
de toute bénédiction d’en haut et nous a élus en lui » -
Benedictus Deus et Pater Domini nostri Jesu Christi, qui
benedizit nos in omni benedictione spirituali... sicut
elegit nos in ipso ®. Par un mouvement libre d’amour,
Dieu a voulu élire la race humaine, nous choisir pour
dlre ses enfants; mais, avant tout, il a commencé, si 1’on
peut ainsi parler, par prédestiner 1'humanité de son Fils
Jésus-Chrisl.

Daus la pensée divine, le Christ Jésus est « le premier-né
de toute créalure » : Primogenitus omnis creaturae *.
C'est pourquoi Dieu comble cette nature humaine de

U Savr Geecome, Dialog. lib. 11, ¢. XVI. — 2 Eph. I. 3-4. — 3 Col. I,
15.



( ] - r
N LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

« tous les trésors de la sagesse et de la science » *; en
sorte qu'elle est vraiment « pleine de grice et de vé-
rité » 2. objet par conséquent de toutes les complai-
sances du Pere.

Mais le Christ attire et unit a lui-méme toute I’humanité
qu'il vient racheter et sauver; et Dieu, dans le Christ et
par le Christ, étend sur le corps mystique de Jésus ses
grices et ses complaisances. Toul ce qui serail en dehors
du Christ, n'existe pour ainsi dire pas, pour Dieu; I'union
«u Christ est la condition essenticlle de notre salut et de
notre sainteté, comme elle le fut de notre élection : « Cest
en lui qu'il nous a choisis », Elegit nos in ipso.

Or. comment sommes-nous el demeurons-nous dans le
Christ, in ipso? Par 1'Eglise. Depuis 1'Ascension, la voie
normale, régulitre, de notre union au Christ et de la
sauvegarde de celle uniomn, ¢'est de faire partie de 1'orga-
nisme visible qu’il a fondé. De méme que le corps de
Jésus uni A son ame élait « I'instrument de la divinité »
el le canal des grices, de méme la grice ne nous atteint
que si nous appartenons au corps de I'Eglise. Le baptéme
qui nous incorpore a cetle société est, avec la foi, la con-
dition premiere de toutc grice comme de tout salut.

« Toul pouvoir », a dit le Christ, « m'a été donné au ciel
el sur terre - allez, enseignez toutes les nations; celui qui
croira el sera baptisé, sera sauveé ®. » Telle est la loi établie
par le Christ lui-méme et ratifiée par le Pere qui « lui a
remis tout jugement et toutes choses entre les mains » *.
« Personne ne va au Peére », n'est agréable au Pére, ne
recoit les dons du Pere « que par Jésus » : Nemo venil
ad Patrem nisi per me °; personne (je parle de la loi et
de la voie normale; nous savons qu’en certains cas, le
¢ désir suffit et que beaucoup de nos « fréres
séparés » vivent dans une entitre bonne foi), personne,
disons-nous, n'est uni au Christ que par I'Eglise, ne
regoit sa doctrine et ne participe & sa grice que dans
'Eglise. Clest, quen effet, le Christ est la téte de son

baptéme d

1 Col 10 ~ 2 Joam. 1, 14, — 7 Mallh xxvin, 1819, — 4 Ctr
Jean. 111, 85V, 22 — s fuid., XIV, G

S T

A

o) g it



LA SOCIETE CENOBITIQUE 99

corps mystique; 1’Eglise est « de sa chair et de ses os » %,
dit saint Paul; or, continue 1’Apétre, personne ne hait sa
propre chair, mais chacun la nourrit et 1’entretient pour
parvenir A la perfection. C’est ce que fait le Christ Jésus
par son Esprit vivifiant.

Vous comprenez tout de suite que plus étroitement nous
vivons de la vie de 1'Eglise par 1'acceptation de sa doc-
trine, 1’obéissance 4 ses préceptes et la pratique de son
culte, plus abondamment nous avons part aux bénédic-
tions que Jésus ne cesse de verser sur son Epouse. La
vérité et son rayonnement dans 1’dime sont d’autant plus
féconds que nous sommes plus intimement unis a 1'Eglise.

Vous saisissez également quelle peine terrible c’est pour
I’ame d’étre séparée de 1'Eglise par excommunication;
c’est 8tre séparée de la source méme de la grice, comme
le serait un pampre coupé du cep; la séve nourriciére
n’atteint plus le rameau rejeté; il n’est plus bon qu’a étre
jeté au feu. Comnme 1’étymologie 1'indique, 1’excommuni-
cation retranche ’dime de la communion des saints, de la
« solidarité des bénis du Pere » 2, et de toutes les gréces
de lumiére et de force que Dieu répand sur les dmes
en son TFils Jésus; elle est comme 1'ombre anticipée de
I’excommunication finale et de la malédiction supréme :
« Maudits, éloignez-vous de moi », Discedile a me, ma-
ledicti 3

Tel est, dans son ensemble, le plan divin établi par
lc Pére, qui nous a prédestinés a partager, comme des
enfants, sa béatitude infinie. « Toul don parfait qui réjouit
nos dmes vient de lui » * par son Fils Jésus; le Christ ne
nous unilt A lui que dans son Eglise, dispensatrice des
arices de I'Epoux. Pour avoir part A ces grices, il nous
faut demeurer dans cet organisme visible et vivre de sa vie.

Or, vous ai-je dit, une analogie frappante existe entre
I’ erhsc de Jésus et la société monastique, telle que l'a

établie saint Benoft.
Notons d’abord que les ordres et les instituts religieux

I Lph. ¥V, 30. — = Mallh XXV, 34 — 3 Ibid., 41. — 4 Jac. I, 17




100 LI CHRIST, IDEAL DU MOINE

que 1'Esprit de Dieu suscite et que I'Eglise reconnmait,
approuve et s'associe d'une facon officielle et canonique,
possédent, de ce chef, une union plus étroite avec I'Epouse
dp Christ; leurs membres, devenus des privilégiés de
1'Eglise, acquierent dés lors comme un titre nouveau et
tout spécial aux bénédictions divines.

Mais ces grices singuliéres n'atteignent les dmes que
dans la mesure méme ot celles-ci vivent de la vie orga-
nique de la société dont elles sont membres. C'est 1a une
vérité importante. De méme que nous entrons en contact
avee Jésus par 1'Eglise au jour du baptéme. de méme nous
entrons dans le courant de la grice religieuse le jour
de notre profession : désormais nous y avons efficacement
<uivant le degré ou nous vivons de la vie commune.
« Moi, je m’arrange toul seul avec Dieu;
les exercices communs Iie m’apportent rien en fait de
grices », vous tombez dans D'erreur courante des protes-
tants. Ceux-ci s'imaginent aller A Dieu par eux-mémes,
sans passer par ' Eglise; ils veulent la grice de Dieu a

les catholiques cherchent Dieu a

leur fagon, tandis que
et le cherchent comine il veut étre cherché; lui
age de leur humilité et de leur foi,

méme, pour nous,

part,
Sj vous dites :

sa facon,
donnant ainsi I'homm
le {rouven! nécessairement. De
avons-nous demandé le jour de notre prise d’habit?
ine et I'entrée dans la sociélé monas-

tique. » Clest celle-ci qui nous apporle celle-1d. Mis a
] écart de celte vie communc, qui est le signe de notre
élection divine particuliere, nous serions des épaves
échouées au bord du fleuve, que le courant sans doute
effleurc encore, mais qu'il ne porte plus, qu'il n’entraine
plus dans I'impétuosité de ses eaux vives.
Vous voyez des lors combien il est capital pour le
religieux de vivre de la vie commune, dans le cadre de
. pour le moine, comme

méme au sens sim-
t Benofit,

ils

qu

« La miséricorde div

1'organisalion ¢tablie et acceplée;
pour le chrétien,
plement monastique,
constitue une pei

Il est des espril

]’ excommunication,
telle que 1'a instituée sain

ne lerrible.
<. dit le saint Législateur, qui ne sai-

T o S o i

B Dt S A R



LA SOCIETE CENOBITIQUE 101

sissenl pas la grandeur de cette peine, ni le grave dom-
mage que peut produire en I'dme cette exclusion de la
vie commune par le supéricur. Le grand Patriarche a
édicté I'excommunication pour certains délits; mais qu’on
ne croie pas que l'excommunié échappe pour autant i
'étreinte de I'amour paternel que l'abbé doit avoir pour
ses moines. L’amour humain, 3 I'exemple de I’amour
divin, n'exclut pas parfois la sévérité: il se manifeste tout
autant par une juste application de chitiments salutaires
que par des récompenses et des caresses. Pour guérir qui
s'est confié a lui, le médecin n’use-t-il pas, a l'occasion,
d’interdictions, de séparations, et de remédes bien amers?

Il est rare que 1’abbé, auquel seul appartient le pouvoir
de prononcer 1’excommunication, doive appliquer cette
peine, qui comporte d’ailleurs des degrés. Mais, si nous
N’y prenons pas garde, nous pouvons pratiquement nous
excommunier nous-mémes. Et le dommage est tout aussi
redoutable; plus redoutable méme, peut-étre, en ce que
alors la réaction salutaire est moins i espérer.

Comment le cas peut-il se produire? Par des infidélités,
consenties et habituelles; par une volonté propre qui
graduellement nous éloigne des exercices et des usages
de la vie commune. Il se rencontre des imes qui ont
tendance & préférer ce qu’elles font seules A ce qui est
accompli par la communauté, comme telle: elles s’ima-
ginent méme, par exemple, qu'il leur serait plus utile de
passer le temps de la récréation A 1'oratoire plutdt qu’au
milieu de leurs fréres : cette piété-1d est non seulement
fausse en elle-méme, mais elle est phtiquement stérile,
sinon pire. Comment Dieu pourrait-il se donner i des
ames qui d’elles-mémes s’écartent du courant de la grice
élabli par lui? C’est impossible. Dieu ne se communique
qu’d I'dme docile et fidele; et nous sommes tels quand,
obéissant & I'autorité 1égitime, nous sommes 13 ou celle-ci
nous veut, & I'heure et a I'emploi ou elle nous veut. Si
Dieu ne nous rencontre pas 1d ou il nous cherche, il ne
nous hénira pas : « Heureux les serviteurs que le \\ma‘itre,




9 T ‘
102 LI CHRIST. IDEAL DU MOINE

4 son arrivée, trouvera veillants », Beali servi tllt, quos
cum venerit Dominus, inveneril vigilantes ™. ‘ b
‘ Aurrmw .ci.rconstance extérieure ne peut d'ailleurs arréter
l“z‘u‘lmn divine et son efficacité bienfaisante dans I"dme.
N'est-ce pas en pleine rue, un soir qu'clle retournait chez
ses parcms avec son jeune frére Stefano, que sainte Ca-
ﬂ?mrme de Siennc eut sa premigre vision, ou elle voyait
I\‘Ul.rf}-SEIgnCUI', assis sur un trone magnifique, lui sou-
rire amoureusement et tracer sur elle le signe de la
croix? « Et si puissante fut cette bénédiction de I’Eternel
que ravie, hors d’clle-méme, 1'enfant, qui par nature étai£
timide. resta 13, sur la voie publique, les yeux levés
vers le ciel, au milieu du va el vient des hommes et des
animaux %. »

Ce qui se réalise chez les saints, s'accomplit, propor-
tion gardée, en toule Ame fidtle : le Christ Jésus saisit

arfois les moments qui paraissent humainement les plus
voués A la distraction, Jes moins favorables au recueille-
ment, pour nous communiquer ses lumiéres; — lumieres
qu'il rend d’autant plus abondantes qué ’dme est plus
attentive a ne pas rechercher sa satisfaction propre, mais
3 se conformer par ]’obéissance au bon plaisir d’en haut;
__lumieres tellement prodiguées parfois, que ]'empreinte
de l'embrassement de ’Epoux reste ineffacable, et que
1’ame demeure pour longtemps embaumée du parfum de

la visite divine...

On peul s'excommunier coi-méme non seulement én
g'écarlant, par infidélité, par piété mal entendue, des
exercices, des usages ot des traditions de la vie communée,
mais encore en st singularisant. Tout peul servir d'occa-
singularité signalons én particulier les choses
| de dévotion. On trouve Jes meilleurs prétextes
opres yeux; On se persuade qu’on
une compréhension plus étendue des choses qu'on
croit accomplir des actions magnifiques.
me nous fait entendre que c€

gion a la
de piélé e
pour s¢ justifier a ses pr
mointre
exécule, on

Or, saint Benoit lui-mé

__ 2 JONGENSEN Saginfe Catherine de Sienne, P- 9.

1 Luc. NI, 37

gt ity 2
e

R




LA SOCIETE CENOBITIQUE 103

n'est souvent la que sot orgueil. En effet, ne semble-i-on
pas dire : « Je sais mieux que les autres ce qu’il faut faire;
je m'y connais mieux qu’eux quant i la fagon d'agir »,
non sum sicul caeteri *. Si ordinaires, si médiocres que
puissent paraitre les procédés communs, c’est faire preuve
d’humilité, dit N. B. Pére, que de s’y tenir et de ne
point se faire remarquer : « Le huitiéme degré d"humilité
est lorsqu’un moine ne fait rien que ce qui est commandé
par la régle commune du monastére ou par les traditions
des anciens ?. »

Ce point est trés iinportant. Pourquoi donc? Parce que
la grice est cachée dans 1'observance humble des habi-
tudes et des traditions communes. « Dieu donne sa grdce
aux humbles » : Humilibus dat gratiam ?, tandis que
I'orgueil, principe le plus fréquent de la singularité, nous
éloigne de Dieu, et de plus nous rend, méme si nous ne
le voyons pas, insupportables au prochain. Regardons
notre divin Sauveur. Quel plus parfait modele de sainteté
pouvons-nous contempler et imiter? Il est Dieu, la Sa-
gesse éternelle incarnée; « tout ce qu'il fait est infini-
ment agréable au Peére » : Quae placita sunt ei facio
semper *; et cela non seulement parce qu’il est le [ils
de Dieu, mais parce qu'il apporte dans toutes ses actions
une perfection divine. Or, durant trente ans, il est resté
dans un tel effacement — juste le contraire de la singu-
larité — que quand il ‘a commencé sa vie publique, on
ne le connaissait pas autrement que comme le « fils de
I'artisan » : fabri filius °. On s'étonnait de la sublimité
de sa doctrine, de la grandeur de ses miracles, parce que
jusque-12 il ne s'était pas fait remarquer. Kt dans les
actes de sa vie publique, quelle admirable simplicité!
Quand il est « fatigué de ses courses » apostoliques, « il
s'assied toul simplement sur la margelle d'un puits » :
Fatigalus ex itinere, sedebat sic supra fontem . Nulle
pose, nulle affectation, nulle singularité. Et pourtant qui,
autant que lui, était rempli de sagesse? Il « en posséde

U Lue. XVIL, 11. — ?/Ri'glu. chap. VII. — 9% [ Petr. ¥V, 5 Juc. IV,
6. — 4 Joan. VI, 29 — 5 Matlh. XII. 55. — & Joan. 1V, .




104 1.0 CHRIST, IDEAL DU MOINE

tous les trésors » ' Et quiest nolre sagesse persounelle,
qu est toute Ja sagesse humaine en face de la sienne?
Néanl ou sotlise.

Le vrai mome dont le regard est toujours fixé sur le
divin modele garde avec simplicité, droiture et filiale
cansouciance », ces maurs communes a la société on il
cst enlré el qui sont le signe de 1'unité que le Christ veut
voir régner entre les membres de son corps mystique. L
estextérieurement éerit pour lui, oserait-on dire, le pro-
gramme tout pratique de la perfection qu’il a juré de
rechercher. Sile démon essaie de nous tromper, de nous
faire croire que nous demeurerons plus facilement unis
a Dieu en vivant & parl, en nous singularisant, ne 1'écou-
tons point. SI vraiment, un jour, nous arrivons i cette
hauteur de sainteté que saint Benoit réclame pour Jes
crmites, el si les vues de Dieu se dessinent, eh bien! on
nous biatira un cellule dans un coin solitaire, et on nous
entourera de la vénération et des égards dus & une voca-
tion =1 sublime!

En attendant — que nous soyons simples moines, ou
que la confiance de 1'abbé nous ait investis d’'une part
de son autorité — altachons-nous & l'observance pleine

d amour de Ta vie commune : ¢est la voie ol nous engage
le saint Patriarche, c’est la voie que Dieu a voulue pour
nous. Cette observance sera comme le signe de notre
stabilité dans le bien, comme aussi celui de la perma-
nence de la griace de Dieu sur nous. Car nous y trouve-
rons le Christ Jésus; el le Pére, nous voyant unis i son
IFils en toutes choses, nous comblera, i cause de lui et
par lui. « de toute bénédiction céleste » - Benedixit nos
im-omni benedictione spirituali *.

PCol 1T 80 — 2 Eph 1, 3. « Micux vaul peu dans 'obéissance, deri-
valb Merday a4 une carmélile, que beaucoup dans la volonlé propre, encore
que celle volontd aille & Uimmolation de “soi-mdme. Je vous aime mieus
dans cetle vie commune et ménagée que dans une vie plus  saintement
brillante et apparemment plus immolie, »  Cile par dom vu Bosiouvnay,

Mur  Gay, directenr de conscience (Revne du clergé  francais, 1916, 11,




LA SOCIETE CENOBITIQUE 105

v

L'idée de 1'excommunication est encore capable de
prendre, du point de vue du cénobitisme, d'autres
nuances et de suggérer d’autres lecons.

Il peut arriver, et ce n’est pas moins grave, qu’on
« excommunie » soi-méme ses fréres. Comment cela?
En manquant A la charité; en excluant quelqu’un, sinon
de son ccedr, du moins du rayonnement de sa charité
effective. On peul encore « excommunier » quelqu’un du
cceur des autres en suscitant la méfiance entre les per-
sonnes. C’est 1a un péché trop contraire & 1'esprit chré-
{ien, pour que nous ne nous mettions pas spécialement
en garde contre lul et que nous n’agissions pas en la
matiere avec la plus grande délicatesse.

La société cénobitique est une, le ciment qui réunit
entre eux ses différents membres est la charité. Si celle-ci
vient A diminuer, la vie divine tend aussitot a baisser dans
le corps social. Quel est, en effet, « le signe distinctif
infailliblement, les membres de la
société chrétienne », signe donné par le Christ lui-méme?
(’est ’'amour mutuel : In hoc cognoscent omnes quia
discipuli met estis, si dilectionem habueritis ad invicem®.
Il en va de méme pour la société monastique, et la vraie
marque de la protection du Christ Jésus sur une commnu-
nauté religicuse est la charité qui régne entre les
membres. Malheur & ceux qui entament, de quelque fagon
que ce soit, cet esprit de charité! En déchirant la robe
de 1'Epouse, ils arrachent de leur propre ame le signe

chrétien par excellence.
Le Christ est un; il nous

auquel on reconnait,

dit que ce que nous faisons

au moindre de nos fréres — de ses fréres — en bien ou
en mal, ¢’est & lui-méme que nous le faisons 2. Saint Be-
noit le rappelle & 1'abhé, pour lui enjoindre d’aimer tous
les frores sans distinction . I1 veut aussi (ue « nous NOUs
(Gmoignions les uns aux autres un amour fervent, quoi-
que chaste » - Carilatem fraternitatis casto impendant

— 9 Rogle. chap. 1L

o oapalth. XXV, 40 el 45

I Joan. MIL, 35

PR IR———

P————
e . L M e et i T~y -




106 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

amore { Cet amour, il veut que nous le traduisions par
I'Iou_b?i'de' nous-mémes, « préférant & notre agrément
l'utilité d’autrui » 2; c'est cet amour, dit-il encore, qui
mettra au cceur des fréres « la patience la plus éprouvée
pour supporter mutuellement leurs infirmités corporel]eé
ou leurs défauts de caractere » Infirmitates suas sive
corporum sive morum patientissime tolerent 3.

Cet amour se manifestera méme par « l’obéissnnce'des
uns aux autres », dans les matieres, cela va de soi, ou
la volonté du Supéricur n’a rien prescrit; « soumission

empressée »n qui peut s'exercer en aintes circonstances
ou 1on réclame de nous g

K uelque menu service : Etiam
sibi invicem obediant fratres. (bedientiam sibi cerlatim
impendant *

It parce qu'il veul que cet amour soit chaste, saint Be-
noil veut qu’il, soit accompagné de respect; il rappelle

la recommandation de saint Paul aux simples chrétiens :
es uns les autres », Honore

« Prévenez-vous d’honneur |
~ Quelle est la raison profonde
uel? C'est que chaque dme, en état de
arice, est le temple de I'Esprit-Saint. Nous devons avoir
pour les autres c€ respect qui nous saisit devant quelque
chose de sacré. Clest curtout de la part des jeuncs a
]’égard des anciens que le saint Législateur réclame ce
sentiment et cetle attitude : « Honorer les anciens »,
Seniores venerare ©, toul comme 1l veut que « ]’amour se
ifeste » surtout de la part des anciens « A 1'égard des
jeunes freres o, Juniores diligere ™, — mais assurément
nul ne doit se dispenser du respect; celui-ci préserve de
Ja familiarité de mauvais aloi, dont on 2 dit qu'elle
engendre le mépris.

Lespect, obhéissance, amour,
Jes relations que le grand P

invicem praeveniant’

se

de ce respect mul

mdal

tel est le triple caractére
\riarche veut voir régner
membres de la sociélé cénobitique. Heureuse,

a communauté qu’animent ces Sen-
forment qu'un cceur et

entre les
trois fois heureuse ]
timents ¢t dont les membres ne
LXXII. — & [Ivid. chap. LXXI — 5 [bid., chap.
v - 7 Ibid.

15 9 Negle, chap.

LA

i Jbid., chap.

—




LA SOCIETE CENOBITIQUE 107
qu'une dme! Notre-Seigneur répandra assurément sur elle
ses plus abondantes bénédictions, car elle réalise le plus
ardent désir de son Cceur satré, le veeu supréme de sa
vie : « Qu'ils soient consommés dans 1'unité », Ut sint
consummati in unum *. « Le seul moyen que nous ayons,
disait notre vénérable Bede, de démontrer aux autres que
le Christ habite en nous, c’est 1'esprit de la sainte et
indivise charité » : Docel eos non posse aliter dare expe-
rimentum Christi in se inhabitanlis nisi per spiritum
sanctae ac individuae caritatis . En quoi ce grand moine
n’'était que I'écho fidele du Christ lui-méme : « On recon-
naitra infailliblement que vous étes mes disciples, si vous
vous aimez les uns les autres. » '

VI

En nous attachant a la famille monastique, notre veeu
de stabilité nous lie également au monastére : aussi le
moine doit-il étendre son amour aux murailles mémes de
son cloitre. L’abbaye est pour lui la Jerusalem sancta, la
« Cité de paix » ou il aime & vivre sous l'ceil de Dieu,
dans l'obéissance au représentant du Christ, d'ans la
priere et le travail. Pour elle, il répéte chaque jour la
pritre du Psalmiste : « Que la paix soit I'ornement de ta
force et que 1’abondance des biens soit dans tes tours *! »
Pour elle, le vrai moine, qui a en horreur 1'égoisme, ce
principe de stérilité spirituelle, sait s’oublier, se dépenser
sans reliche dans les plus durs travaux ou les tiches
les plus obscures, sentant que l'amour qu’il lui porte
ennoblit les plus humbles services ot féconde les plus
ingrats labeurs; il ne recule devant rien qui puisse pro-
[iter au bien commun de cette terre, pour lui entre toutes
hénie. Sa pensée, son amour, ses VOeux, ses priéres, ses
travaux, sa vie, il lui donne tout jusqu'd son dernier
soupir : « Que ™a langue s'attache & mon palais si jamais

| Joan. XVII, 93, — * Vita Bedae, auctore anonymo pervetusto, P. L.

90, col. H1. — % Ps. CNNL, 7




1OS LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

Je perdais ton souvenir » : Adhaereat lingua mea faucibus
mets, st non meminero tui !

Dans cette Jérusalem, le Temple est au centre de
I'amour du moine. L’églisc abbatiale est vraiment pour
lui « 1'édifice sacré, le lieu voué par excellence d Dicu, la
demeure chérie qui retentit de I'harmonie de ses louanges
et de sa jubilation, et qui proclame a tous la ferveur de
sa fol dans l'unique Seigneur, trois fois saint » 2. La,
plusieurs fois le jour, avec tous les membres de la famille
cénobitique, le moine étend ses bras suppliants, comme
Moise sur la montagne, & l'intention de ses fréres qui
luttent dans la plaine; il sail qu’il peut obtenir, par
I'ardeur et la constance de sa pri¢re, la victoire pour les
armées d'Israél, sur les ennemis de Dieu et de son peuple.
Aussi son regard, éclairé par la foi, s'étend-il a tout ce
qui touche le Royaume de Dieu; sa charité aftise la
flamme de sa dévotion, elle veut alleindre toutes les dmes
qui se débattent dans l'ignorance, 1'erreur, le doute, la
misére, la tentation, la souffrance, le péché; toutes celles
qui se dépensent & promouvoir le régne du Christ sur
lerre; toutes celles aussi qu'anime le désir ardent d'étre
plus prés du Seigneur. Pour rendre son intercession plus
efficace, 1l unit sa priere a celle, toute-puissante et tou-
jours exaucée, de Ja divine Victime, étendant ses bras
sur le nouveau calvaire qu’est le maitre-autel...

De quelle vénération il l'entoure, ce maitre-autel de
|'église abbatiale, celte pierre sur laquelle fut répandue
I'huile sainte et bralé 1'encens sacré! 11 n’a rien perdu,
cel autel, de ce qui Tui ful solennellement départi, le jour
de sa conséeration; bien au contraire! La messe conven-
tuelle qui, chaque jour, réumt autour de lui la farmlle
cénobitique, le consacre de plus en plus. Aussi doit-i
¢tre cher au ceeur du moine, comune 1l est cher au Coeur de
Dieu. N'est-il pas, cet autel, avec les cing croix gravées
dans sa pierre et qui représentent les plaies du Christ,

bope. CXXXNT 60— = Omnis illa Deo sacra — el dilecla civilas —
piena modulis in laude — el canore jubilo — Trintm Deam anteamegie
— cuni fervore pracdicat. Hymne de Ja Dédicace & Landes

St




LA SOCIETE CENOBITIQUE 109

I'image du Fils de la dilection? N'est-ce pas-sur lui qu'au
jour béni de nos vceux, nous avons tous déposé de nos
propres mains la charte de notre profession monastique,
unissant ainsi plus étroitement notre oblation au sacrifice
du Christ Jésus pour qu’elle montat vers Dieu en parfum
de suavité? « Voici le parfum de mon fils, semblable au
parfum qui s’exhale d'un champ fertile, objet des béné-
dictions du Seigneur » : Ecce odor filii mei sicut odor
agri pleni, cui benedizil Dominus *.

Dans ce temple, dont toutes les pierres suintent 1’ado-
ration, I'immolation, I'action de grices, la supplication,
le moine s’arréte souvent devant I'image du grand Pa-
triarche, pour apprendre de lui la science unique des
choses divines. Ne fut-il pas, notre saint Législateur,
« I'homme de Dieu » par excellence, vir Dei, le grand
Voyant qui, a toutes les heures de sa vie magnifique,
« marcha devant Dieu dans la perfection » : Ambula coram
me, el esto perfectus?? N'est-il pas le nouvel Abraham.
auquel Dieu promit, en signe de bénédiction souveraine,
de rendre son nom illustre par une nombreuse et puissante
postérité? Faciam te in gentem magnam, el benedicam
tibi, et magnificabo nomen tuum, erisque benediclus *?

Saint Benoft nous apparait tenant dans sa main la
Régle, que son humilité profonde lui faisait déclarer n’atre
qu’une « ébauche » *. Mais nous savons de quel esprit de
sainteté déborde ce code immortel; nous savons quelles
innombrables cohortes de moines il a sanctifiées au cours
d’une &re tant de fois séculaire; nous savons de quels
puissants secours il a servi & 1'Eglise du Christ et quels
fruits insignes de civilisation chrétienne son observance
a valus au monde. « Qui peut mesurer l'extiaordinaire
influence que ces quelques pages [de la Régle] ont exer-
cée, durant quatorze sidcles, sur la formation générale

VGen. XXVIIL, 270 — 2 Ibid., XVII, 1. — 3 [bid,, XII, 2. Sous lo tlilre
Suint Henoil, U'dme du Palriarche, a paru (dans la collectiop Par) une
inWressante élude sur la physionomie morale de salnt Benoit d'aprés la
Regle et les Dialogues de saint Grégoive. — 4 Rdgle, chap. LXXIIL. Voir
Note a 1a fin de cetle confirence.




110 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

du monde occidental? Saint Benoil pourtant n’a songé
qu’d Dieu; il n’a songé qu’aux dmes désireuses de monter
vers Dieu; il n’a voulu dans la simplicité tranquille de sa
foi, qu’établir une école du service divin : Schola dominici
servitii. C'est a raison méme de cette recherche jalouse de
I'unique nécessaire que Dieu a béni la Régle des moines
d’'une grice singuliére de fécondité et que saint Benoft
a pris rang dans la lignée des grands Patriarches . »

Elle nous apprend, en effet, cette Regle sainte, que le
tout du moine est de « chercher Dieu » pour le donner
aux autres: en lraits strs, parce qu’ils sont tous em-
pruntés a I'Evangile, dont elle est le pur reflet, elle trace
le chemin de la perfection la plus sublime, puis elle nous
conduit 2 cette recherche sur les pas du Christ, dans la
voie de 1'obéissance, de la priere et du travail. C’est par
¢lle qu'individuellement le moine se sanctifie, que socia-
lement s’¢difie le Royaume du Christ, que le Pére céleste
est glorifié, Par elle, le grand Patriarche continue de vivre
dans I'Eglise, car c’est elle qui entretient chez ceux qui
la suivent, cet esprit de sanctification qui a fait de lui,
éminemment, le « Béni de Dieu ».

C’est pourquoi devant 'image du saint Législateur, nous
pouvons nous réjouir grandement et rendre a Dieu de trés
humbles actions de grices d’appartenir, quoique indignes,
3 la vace sainte qui forme sa magnifique postérité. Et nous
devons redire pour nous, pour nos fréres, pour toutes les
ames de la cité de Dieu, cette priere que I'’Epouse de
Jésus met sur nos lévres : « Allumez, Seigneur, dans
votre Eglise, cet esprit de sainteté qui animait N. B. Pére
Benoil, abbé, afin que, remplis de ce méme esprit, nous
nous efforcions de nous attacher 4 ce qu'il a aimé et de
réaliser dans nos actions ce qu’il a enseigné » : Excila,
Domine, in Ecclesia tua, spiritum cui Bealus Paler noster
Benedictus abbas servivit, ut eodem nos repleti, studea-
mus amare quod amavit el opere exercere quod docuil.

1 Commentaire sur la hégle de saint Benolt, par Vabbé de Solesmes,
Introduction, II.

e S NE R S

i

)
3
Y

7l



LA SOCIETE CENOBITIQUE 111

NOTE

(La Régle, que son humilité profonde lui faisait déclarer n’élre
qu’une « ébauche » : Hanc minimam inchoationis regulam. P. 109.)

On ne doit pas prendre i la leltre ces mols du saint Patriarche.
1l s’y renconltre assurément une expression d’humilité, mais il y
a aulre chose. La Regle de saint Benoit contient 2 la fois des
observances malérielles relalivement légéres et des directions ascé-
liques trés élevées. En cet endroit, saint Benoit vise seulement les
premitres; il fait une comparaison entre ce qu'il exige comme
prescriplions communes, et ce que faisaient les Antoine, les Macaire
et méme les Pacdme.

« Au point de vue individuel, la Rigle embrasse non seulement
les phases d’ascése dénommeées « voie purgative» et « voie illumi-
native »; mais en oulre'elle donne aux dmes — sans irop préjuger
des forces humaines, — des conseils de verlu héroique, et leur
ouvre, — sans chercher 3 devancer la grice, — les perspeclives
de la vie unilive » (D. Festugitre, 1. c., p. 92). ’

Nous voyons le saint Législateur écrire qu'il ne veut aucune-
ment décourager les dmes faibles qui cheminent lentement, mais
il n'entend pas, pour autant, empécher les sainles ascensions des
vaillanis vers les cimes de perfection : Ut et sit quod infirmi non
refugiant et fortes quod cupiant. I1 n'y a qu’d parcourir le 4° de»
gré d'humililé pour voir 4 quel sommet d’héroisme il invite ses
disciples & ‘monler.

D'ailleurs, la valeur de la Régle de sainl Benoil se prouve assez
par la rapidilé avec laquelle elle supplanta, en un délai relative-
ment courl, toules les régles en usage alors; ces régles élaient
pourtant dues i des personnages remarquables par leur sainteté.
lle se prouve encore par l'extraordinaire fécondité surnaturelle
donl elle a élé le principe au cours des dges. Il faudrail ici par-
courir la longue galeric de saints qui ont trouvé leur perfeclion
A I'école de celui que saint Grégoire le Grand appelle « le maitre
par excellence de la vic parfaite » : Magister oplimus arctissimae.
vilae.

« En dehors de VEvangile, — écrit trés justement D. Delalle
dans son Commentlaire sur la Régle (p. 566) — y a-t-il un livre
qui ail su, comme la Régle, se priter A tous les besoins de la vie
chrélienne, depuis le vi® sidcle jusqu'd nos jours?... Nous devons
bicn reconnaitre que la Rogle s’est prélée avec une souplesse infi-
nie 2 des ceuvres extrémement variées, qu'elle s'est accommodée
mieux qu’aucune aulre aux temps el aux circonstances, qu'elle a
fourni un cadre législatif solide i plusieurs fondateurs d’ordre el




112 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

de congrégation. Elaborer une Regle assez large pour embrasser
loul, assez forte pour loutl conlenir, assez divinemenl simple pour
élre comprise du Goth illettré et ravir sainl Grégoire le Grand,
assez parfaite pour mériler & jamais d'étre appelée « la Radgle »

la Regle monastique par excellence : n’est-ce pas I'ccuvre d’un
gémic surnalurel extraordinaire? »




POINT DE DEPART
ET DOUBLE CARACTERE
DE LA PERFECTION MONASTIQUE




o R R WP, A L S

sy T




V. — HAEC EST VICTORIA QUAE VINCIT
MUNDUM FIDES NOSTRA'

Somvaine. — I. Commenl la foi nous fait vaincre le monde. —
II. Combien cetle vicloire esl précieuse et de quelle vie
elle est le prélude. — III. La foi est aussi le point de

départ de mnolre perfeclion monastique, la « lumiére déi-
fique » dont saint Benoil veul que toute l'existence du
moine soit éclairée. — 1V. Stabilité qui en résulle pour
la vie intérieure. — V. Exercice de la vertu de foi et joie
dont elle eslt la source.

Dans les conférences qui précédent, nous avons essayeé
de donner une vue d'ensemble de 1'idéal et de I'institution
bénédictins. « Chercher Dieu » uniquement, en suivant le
Christ Jésus, tel est le but supréme de la vie monastique;
le moine se propose d’atteindre ce but dans le cloitre,
au milieu de ses fréres, vivant avec eux sous la conduite
de ’abbé, qui tient la place du Christ, partageant avec
eux, entre la pridre et le travail, une existence d’obéis-
sance. Telle apparait, dans ses lignes tout & fait géné-
rales, la société cénobitique.

Nous allons voir maintenant comment une dme qui
désire embrasser cet idéal le réalise pratiquement. Nous
reconnaitrons que c’est la foi qui fait franchir & cette dme
le seuil du cloitre; que c'est I'amour qui I'y fixe par la
profession religieuse. tout comme le néophyte, au mo-
ment d’entrer dans 1’Eglise, accomplit un acte de foi et
devient membre de la société surnaturelle par le baptéme
qui est le sacrement d’adoption et d’initiation; la foi et la
profession religicuse sont indispensables pour pouvoir

¢'est notre fol. »

'« La victoire que nous remponons sur le monde,
1, Joan. V, 4




116 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

s‘altacher au Christ dans 1'état de perfection qu'est le
monachisme.

Remeltez-vous dans l'esprit ce qui se passe pour le
stmple chrétien.

L'exemplaire que Dieu propose a l'imitation des hom-
mes. c’est son Fils Jésus. Deux fois, sur les bords du
Jourdain et sur le Thabor, Dieu rompt I'éternel silence
pour nous présenter ce méme Fils, vivante expression,
sous une forme humaine, de la perfection divine. Et quel-
que élevés que soient les sommets de sainteté auxquels
parviennent les dmes, la perfection de celles-ci n'est
jamais que le reflet de la sainteté du Verbe incarné.

Or, comment nous assimilons-nous au Christ? Com-
ment nous rendons-nous participants de sa grice et de
sa sainteté¢? D’abord et avant tout par la foi. Que dit,
en effet, saint Jean? « Ceux-l1a ont re¢u le Christ qui ont
cru en lul » : Quotquot autem receperunt eum... his qui
credunt tn nomine ejus*. C'est « l'ceuvre » que Dieu
réclame d’'abord de nous : « Que nous croyions en celui
qu'il-a envové », Hoc est opus Dei ut credatis in eum
quem misit ille *.

La foi est la disposition primordiale de celui qui veut
suivre le Christ; elle doit étre la premigére attitude de
I'dme en présence du Verbe incarné 2.

Le christianisme n'est autre chose que l'acceptation,
par la foi, une foi pratique, de I'Incarnation dans toutes
ses conséquences; la vie chrétienne n’est que la mise en
ceuvre constante de cet acte de foi donné A Jésus : « Vous
étes le Christ, le Fils de Dieu vivant 4. » Sans cet acte de
foi, qui engage toute la vie, il n'y a pas moyen d'atre
chrétien. Si vous acceptez la divinité de Jésus-Christ, il
faut, par voie de conséquence, accepter ses volontés, ses
auvres, ses stitutions, 'Eglise, les sacrements, la réa-
lité de son corps mystique.

Ce qui est vrai du siple chrétien, 1'est plus encore du

' Joan. 1,120 — 2 Jbid.,, VI, 29. — 5 Nous avons développé ces idées
si imporlanles dans la conférence La foi, fondement de la vie chrétienne,
de notre volume Le Clirist, vie de I'dme. — 4 Matth XVI, 16.




NOTRE FOI, VICTOIRE SUR LE MONDE 117

moine. Le moine vise 4 réaliser la perfettion du Chris-
tianisme; nous ne serons donc moines Gue si NOUs som-
mes d’abord chrétiens; nous ne serons vraiment moines
que si nous sommes parfaits chrétiens. Or, je viens de
vous le dire, c’est avant tout la foi au Christ qui nous fait
chrétiens, disciples du Christ, et par sa grice, enfants
de Dieu.

Téchons dons d’exposer ce que cette foi est pour nous.
Elle est le principe de notre victoire sur le monde; —
victoire qui nous vient du Christ par la foi que nous avons
en lui et qui nous rend enfants de Dieu. — Elle est encore
le fondement et la racine de la perfection monastique
comme de la vie chrétienne; de la vient que saint Benoit
I'appelle « la lumiére déifique » : deificum lumen'. —
Cela dit, il nous restera a expliquer comment nous devons
vivre de la foi et quels fruits cette vie nous apporte.

I

Qu'est-ce que la foi? — C'est 'hommage rendu sans

réserve par notre intelligence A la véracité divine.
- Dieu nous dit en nous montrant son Fils égal & lui-
méme : « Ecoutez-le 2. » Et le Christ nous dit A son tour :
« Je suis le Fils unique de Dieu; ce que je vois des secrets
éternels, je vous le révéle, et ma parole est infaillible, car
je suis la Vérité 3. » Et quand nous acceptons ce témoi-
gnage de Jésus, quand nous donnons A sa parole, A tout
ce qu’il dit, I'assentiment de notre intelligence, nous
fatsons un acte de foi.

Mais cette foi doit &tre entidre, elle doit, dans son objet,
s’étendre a tout ce qu’a dit ou fait le Christ Jésus. Ce
n’est pas seulement dans la parole du Christ que nous
devons croire, c’est dans la divinité de sa mission, dans
la valeur infinie de ses mérites et de ses satisfactions : la
foi embrasse le Christ tout entier.

It quand cette foi est vive, ardente, elle nous jette aux

! Prologue de la Régle. — 2 Malth. XVII, 5. — 3 Cfr ibid., XI, 27;
Joan. X1V, 6.




118 WRIST, 10F
1% LE CHARIST, IDEAL DU MOINE

pieds de Jésus pour accomplir en tout ses volontés; elle
Jésus pour ne plus le quitter : c’est la foi

nous aftache a .
parfaite qui s épanouit dans 1'espérance et dans I'amour

Pour étre chrét i 0ir C i g
Christ: on ne peulteqzétlle fa:ill 0?1\011lr Lcufe b
la volonté, les comlmnd‘enlwntc de Ch F*re ‘IGS Codiy!

X s cc i < du Christ A sa pensée
propre, a ses intéréts personnels.
_ Hiem entendu, e o post L ttr o o g
| : quitter le monde pour
<'attacher uniquement a Jésus-Christ. Pourquoi sommes-
nous sortis du monde? Parce que nous avons cru €n
cette parole de Jésus @ « Venez, suivez-moi, et vous Serez
parfaits *. » Et nous avons dil & Notre-Seigneur : « Vous
m appelez? Me voici. Jai tellement foi en vous, en votre
parole: je suis si persuadé que vous dtes la voie, la vérilé
et la vie, je suis si convaincu qu'en vous je trouverai
tout, que je vVeux m’attacher a vous seul. Vous étes si

puissant que VOUS pouvez me faire parvenir jusqu’au Peére
des cieux; que vous pouveZ, par

vos mérites infinis et
volre grace, me rendre semblable & vous pour que je 50is
3 votre Pere; que vOus pouvez me faire parvenir
perfection et 3 la supréme béatitude;
arcé que

j’ai confiance en vous
en dehors dugquel tout est
eux m'attacher qu’a vous, unique-
pour Yous suivre et ne Sservir
s omnia et seculi sumus
oute-puissance €t

agréable
4 la plus haute
el parce que je crois cela, p

el que vous Cles le bien infini

vain cl stérile, je ne v
cux tout quitter
Ecce nos reliquimu
r acte de fol en lat
Jésus-Christ.

dit saint Jean,
ria quae vincil
que cetle foi «

menl. je v
que vous ) -
e ¢ Clest la un pu
en la bonté infinie de
Or. « cet acle de foi, nous
sur le monde » Haec est victo
fides nostra. Ft il ajoute aussitot
le monde est celle que nous avons dans le Christ, Fils du
Dieu vivant » Quis est qui vincil mundum, nist qui
credil quoniam Jesus est Filius Dei 9 Méditons un instant

ces paroles. car elles sont importantes pour nos dmes.
neere mundum, « vaincre le monde »?

Que veul dire Vi
o gpid., 27— g Joan. ¥, 1-0.

est une victoire
mundum,
qui vainc

v e Mallh AN, 21—




NOTRE FOI, VICTOIRE SUR LE MONDE 119

— Le monde, ici, désigne non les chrétiens, fidsles disci-
ples de Jésus-Christ, que leur condition oblige A vivre
dans le monde, mais ces hommes, pour qui seule Ia vie
naturelle existe, qui bornent leurs désirs et leurs jouis-
sances a la vie d'ici-bas. Ce monde a ses principes, ses
maximes, ses préjugés, tous empruntés, selon la parole
de saint Jean, 3 la « concupiscence des yeux, A la concu-
piscence de la chair, et 4 I'orgueil de la vie » 1. Clest ce
monde « pour lequel notre divin Sauveur dit qu'il ne prie
pas » 2. Et pourquoi ne prie-t-il Pas pour lui? Parce que,
entre ce monde et le Christ, il Y a incompatibilité absolue.
Le monde repousse les maximes de I’Evangile; pour luf,
la croix est folie et scandale.

Ce monde qui nous entoure nous a présenté ses
richesses, ses honneurs, ses plaisirs; il flatte I’homme
naturel, il nous sollicite par ses attraits. Mais en suivant
le Christ pour nous attacher a luj uniquement, nous
avons rejeté le monde; nous avons 6té au-dessus de tout ce
qu’il pouvait nous offrir ou promettre pour le cceur et
pour le corps; nous avons été insensibles 3 ses charmes;
c’est 13 « vaincre le monde ».

Et qu'est-ce qui nous a permis de remporter une pa-
reille victoired La foi en Jésus-Christ. C'est parce que
nous croyons que Jésus est le Fils de Dieu, est Dieu, et
par conséquent est la perfection et la béatitude mémes,
([ue nous nous sommes attachés i lui. Voyez dans I'Evan-
gile le jeune homme riche qui se présente A Jésus pour
élre son disciple. II demande ce qu’il faut faire pour
parvenir A la vie éternelle. Notre divin Sauveur, qui « 1'a
aimé aussitdt qu'il I'a vu », intuilus cum dilexit eum ?,
lui indique d’abord I'observation des commandements.
— « Je les ai tous gardés, das ma jeunesse * », répond le
jeune homme. Alors Notre-Seigneur s’éldve au conseil :
« Si tu veux étre parfait, va, vends tout ce que tu as, viens
et suis-moi 5. » Mais, dit I’Evangile, le jeune homme ayant
eéntendu ces paroles, se retira tout « triste » © et ne suivit

L1 Joan. 11, 16. — 2 Joan. XVIL 90 — 3 Mare, X, 21, — ¢ Ihid,, 20, —
3 Mallh, XIX, 21 — o ghigq,, 922

T




120 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

pas le Sauveur. Pourquoi le jeune interlocuteur du Christ
se retire-t-il? Parce qu’il « avait de grands biens » : le
monde le tenait enchainé par la richesse. Et parce qu'il
n-a pas cru que le Christ était le bien infini, surpassant
tous les biens, ce jeune homme n’a pu « vaincre le
monde ».

Le Christ Jésus nous a donné cette lumiére de la foi le
jour de notre vocation; et c'est grice a cette lumidre qui
nous montrait la vanité du monde, le vide de ses jouis-
sances, la stérilité de ses ceuvres, qui nous révélait la
perfection dans l'imitation absolue du Christ, que nous
avons « vaincu le monde » : Haec est victoria quae vincit
mundum, fides nostra.

Heureuse victoire qui nous libérait d'une des plus dures
servitudes pour nous donner la pleine liberté des enfants
de Dieu, afin que nous pussions nous attacher parfaite-
ment a celui-la seul qui mérite notre amour!

IT

Ce qui, en effet, rend notre victoire si précieuse, c’est
qu'elle est, elle-méme, un insigne don d’amour que le
Christ nous fait : il I'a payée de son sang. Ecoutez ce que
disait Nolre-Seigneur a ses disciples, a4 la fin de sa vie :
« Ayez confiance, j'ai vaincu le monde », Confidite, ego
vict mundum .

Xt comment ]’a-t-1] vaincu, ce monde? Est-ce par de
I'or? Est-ce par 1'éclat des actions extérieures? Non, pour
le monde, le Christ n’était que « le fils d’un artisan » de
Nazarcth : fabri filius 2. 11 a été humble toute sa vie. Il
esl né dans une élable, il a vécu dans un atelier; durant
ses courses apostoliques, il n’avait pas toujours de gite, de
place méme ou reposer la téte 2. La sagesse du monde et
haussé les épaules 4 1'idée qu'on pit triompher d’elle
par la pauvreté et le renoncement. — Est-ce par le succés
temporel, immédiat, de ses entreprises ou encore par
d’aulres avanlages humains propres a s'imposer et &
dominer? Non encore : il a été bafoué, crucifié. Aux yeux

P lJoan. AV, 880 — 2 Mallb. XIII, 55. — @ [bid., VIII, 20.

Fo

ST s R



NOTRE FOI, VICTOIRE SUR LE MONDE 121

des « sages » d’alors, sa mission échouait lamentable-
ment sur la croix. Ses disciples sont dispersés, la foule
hoche la téte; les pharisiens ricanent : « Il a sauvé les
autres, et il ne peut se sauver lui-méme; qu’il descende
donc de la croix, et alors — mais alors seulement —
nous croirons en lui ! »

Et pourtant, 1'échec n'était qu’apparent; cest a ce
moment précis que le Christ remportait en réalité la
victoire; aux yeux du monde, au point de vue naturel, le
Christ était un vaincu; — mais aux yeux de Dieu, il était,
A cet instant méme, vainqueur du prince des ténébres et
vainqueur du monde : « Ayez confiance, j'ai vaincu le
monde », Confidite, ego vici mundum. Et depuis cetfe
heure, le Christ Jésus « a été établi roi des nations par
son Pere » 2; « il n’y a pas sur la terre d’autre nom que le
sien, qui soit pour nous une cause de salut et de grice * »,
et « ses ennemis serviront d’escabeau a ses pieds * ».

Jésus donne 2 ses disciples de pouvoir également vaincre
le monde. Mais comment les fait-il participer & sa vic-
toire? — En leur conférant, par la foi qu'ils ont en lui,
I'adoption divine qui les rend enfants de Dieu. 1l v a,
ici, un enseignement profond donné par saint Jean, qu'il
importe de mettre en lumiére.

Dieu est 1’Etre, la Vie. Dieu se connait et se comprend
parfaitement; il se dit & lui-méme, par une parole infinie,
tout ce qu'il est : cette parole est le Verbe. Le Verbe
exprime toute l'essence divine, non seulement prise en
elle-méme, mais aussi en tant qu’imitable au dehors.
Dans le Verbe, Dieu contemple 1'exemplaire de toute
créature, méme de la créature simplement possible; dans
ce Verbe tout étre a la vie. « Au commencement était le
Verbe et le Verbe était Dieu; sans lui rien n’a été fait, et
ce qui a 6té fait était vie en lui » : In principio erat
Verbum... et Deus erat Verbum... Sine ipso factum est
nihil; quod faclum est in ipso vita erat ®.

U Mall, XXVII, 42, — 2 Cir bs. 11, 6. — 3 Act, 1V, 12, — + Hebr
[, 13; X, 13; ps. CIX, 1. — 5 Joan. [, 1+ Cfr Ssu~t Aveustiy, Traclat.
I in Joan., n. 16 . L. 1. 35, col. 1387.

e T




122 LI° CHRIST. IDEAL DU MOINE

==

Notre vie naturelle, qui a sa source premiére dans le
Verbe. nous la tenons de ces agents immédiats que sont
nos parents.

Mais, vous le savez, nous sommes appelés encore i une
vie supérieure, appelés & partager la propre vie de Dieu
en devenant « participants de sa nature » : Efficiamini
divinae consortes naturae . Cetle vocation & une béatitude
infinic, est 1'acuvre d’amour par excellence, qui couronne
et, dans un sens profond, explique toutes les autres. Si
notre vie naturelle sort « des mains de Dieu » : Manus
tuae fecerunt me el plasmaverunt me tolum in circuitu *,
c'est de son Cceur que jaillit la vie surnaturelle. Voyez,
disait saint Jean, voyez quel amour le Pére nous a témoi-
gné, que nous soyons appelés enfants de Dieu, et que nous
le soyons en effet » : Videte qualem caritatem dedit nobis
Pater. ut filii Dei nominemur et simus ®. Celte vie divine
ne détruit pas la vie naturelle dans ce que celle-ci a de
positif et de bon, mais, surpassant ses possibilités, ses
exigences et ses,droits, elle I'éléve et la transfigure.

Or, c’est encore dans le Verbe que se trouve la source
de cette vie divine et de ses effusions : dans son Verbe,
Dieu nous voit, non seulement en qualité de simple créa-
ture, mais encore dans notre étre de grice. Chacun des
prédestinés représente une pensée éternelle de Dieu. « De
sa propre volonté, il nous a engendrés par la parole de sa
vérité » : Volunlarie enim genuit nos verbo veritatis *;
le Christ, Verbe incarné, esl, en effet, « 1'image d’aprés
laquelle nous devons étre el demeurer les enfants de
Dieu » : Praedestinavit [nos] conformes fieri imaginis
Filii sui ®; il est, comme je vous l'ai dit, le Fils de Dieu
par nalure; nous, par grice; mais c’est la méme vie
divine qui inonde de sa plénitude 1'humanité du Christ et
nos dmes. Ce Fils unique, né de Dieu dans les splendeurs
saintes par une génération éternelle et ineffable, est le
Fils du Dieu vivant, car il posséde la vie en lui-méme;
il est la vie méme, Ego sum vila ®, et il ne s’incarne que

1Al belr. I, 4. — 2 Job. X, 8; cfr Ps. CXVIII, 73, — 3 1 Joan. I, 1.
— 4 Jae. I, 180 — 5 Rom. VI, 29, — & Joan. XIV, 6,




NOTRE FOI, VICTOIRE SUR LE MONDE 123

« pour nous faire part de cette vie » : Ego veni it vitam
habeant *.

5t comment parlicipons-nous & cette vie? En recevant
le Christ par la foi. « A tous ceux qui l'ont regu il a donné
le pouvoir de¢ devenir enfants de Dieu, & ceux-13 qui ont
cru en son nom el qui... sont nés de Dieu » : Quotquot
autem receperunt eum, dedit eis potestatem filios Dei fiert
his qui_credunt in nomine ejus... qui ez Deo nati sunt *.
Notre accds A cetle vie nouvelle est une véritable nais-
sance; et cette naissance se fait par la foi et le baptéme,
sacrement de 1’adoption : Renatus ex aqua et Spiritu
Sanclo 3. Aussi saint Jean écrit-il que « celui qui croit au
Fils de Dieu est né de Dieu » : Qui credit quoniam Jesus
est Christus, ex Deo natus est *.

Vous le voyez : pour « naitre de Dieu », pour « étre
enfants de Dieu », il faut croire en Jésus-Christ et le
recevoir. La foi est le fondement de cette vie surnatu-
relle qui nous fait participer, d'une maniére ineffable, a
la vie divine; la foi nous introduit dans cette spheére
surnaturelle, qui est hors de la portée des yeux du
monde; « votre vie est cachée avec le Christ, en Dieu » :
Vita vestra est abscondita cum Christo in Deo °. Seule vie
véritable, parce qu'elle ne se termine pas, comme la vie
naturelle, & la morl, mais s’épanouit dans la félicité sans
mélange de 1'éternité.

Le monde ne voit ou plutdt ne veut voir et connmaitre
que la vie naturelle tant pour l'individu que pour la
société; il n'estime et n’admire que ce qui parait, ce qui
brille, ce qui obtient le succds temporel; il juge sur
I'extérieur, selon les yeux de la chair; il ne s’appuie que
sur ’effort humain, que sur les vertus naturelles : c'est
la sa facon de juger et d’agir. Il néglige, il ignore systé-
matiquement la vie surnaturelle, et sourit A 'idée d'une
perfection qui passe le degré de la seule raison. Les
raisonnements humains, en effet, ne peuvent produire que
des résultats humains; 1'effort purement naturel ne peut

U Joan. X, 10, — 2 Ibid., I, 12 ot 13. — 3 [bid., UT, 3 el 5. — 4 [ Joan.

vV, 1. — § Col. 1L, 3.




121 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

aboutir qu'a des effets d ordre purement naturel. « Ce qui
est né de la chair, est chair », dit saint Jean : Quod
natum est ex carne, caro est ': « ce qui est le résultat de
la nature », en dehors du surnaturel, « n’a aux yeux de
Dieu, aucune valeur » : Caro non prodest quidquam *.
Un homme qui n'a pas la foi, qui n'a pas la grice, peut
arriver i force d’énergie, de volonté, de persévérance, &
une cerlaine perfection naturelle; il peut étre bon, intégre, |
loyal, juste, mais ce n’est 1a qu’'une moralité naturelle
qui, d’ailleurs, demeure toujours, par quelque endroit,
déficiente. Entre elle et la vie surnaturelle, entre elle et
la béatitude éternelle, il y a un abime. C’est pourtant de
cette perfection et de cette vie naturelles que le monde se
contente.

D'un coup d’aile la foi s'éleve plus haut, et transporle
]'Ame au-dessus de tout 'univers visible pour l'amener
jusqu’a Dieu. Cette foi qui nous fait « haitre de Dieu »,
qui nous rend enfants de Dicu, par le Christ, fait aussi de
nous les « vainqueurs du monde ». Admirable doctrine de
saint Jean, dans son Epitre : « Ce qui est né de Dieu
triomphe du monde... » « Qui est vainqueur du monde
<inon celul qui croit que le Christ est Fils de Dieu? » :
Omne quod natum est ex Deo vincit mundum... Quis est
qui vincit mundum, nisi qui credil quoniam Jesus est
Filius Det ®?

11T

A cetle glorieuse destinée tout chrétien est appelé.
Quiconque regoit le baptéme, rompt moralement avec le
monde, en renianl ses maximes, ses principes, son esprit,
pour vivre selon 1'Evangile du Christ.

Mais combien, pour le moine, la rupture et la trans-
formation sont plus complétes!

La vie divine que nous avons regue au baptéme avec la
grice est le germe de toule notre sanctificalion monastique,
comme de la simple vie chrétienne. Noltre perfection n’est

D Joan., 11, 6. — 2 Jbid., VI, 64 — S 1 Joan. V. 4.5




di €rent g
é. ¢
touteg deux :
appart
' l€me Surnaturel L bp i
est que le dg

elui ge la

N ent Intrip.
. PETiection, religy

: ) eve]oppement, dang Un cadre S e

aonnés, dqe Notre adoptiop divin T

un enfanpt de leu; 1

délruire, P 1 €és, toy
parfait épa 1 1
le religieux CoOmme poyy

Jésus-Christ est la porte PAr o0 1'on an

divine - elle est, comme le dit e S

« le fondemenl; el la racine de ton
La foi est un fo

allire les regards par gq gr

semble de to

sa soliditép

(-br;mlées,

en danger

aint Concile de Trente,
te justification » 1

g€z a un monument qui
andeur

et I’harmonjeyyx en-
ules ses Proportions. Quest-ce qui lui donpe
Les assises. Que celles-cj viennent 3 atpe
i ailles se lézardent et I'édifice est
; Sl on ne le consolide, j] est voué 3 1a ruine.
C'est 1a Yimage de |4 vie spirituelle. Celle-ci est un édifice
que Dieu, de concert avec nous, se con..struit en nous, A
sa gloire, c’est un temple qu’il veut h_ablter.‘ Mais S1 nous
"¢ posons pas un fondement ferme, il est 1rf1pos§1blf3 de
batir I'édifice. Fy plus celui-c; s’éldve, plu? il est m}*,)(;es-
salre que les assises soient prot‘on‘des et ;nébrantla ei;
Quand 'homme spirituel pense arriver au 'Somlln‘? id tod
|:orl’c('lim|, & la cime de 1a contemplatlol}, fsfl errllitmpaa; s
qui est la base du \'ra}i amour, ne s'affer: ‘
Proportion, tout peut s’écrouler. o 1a fol & uns racie.
Le saint Concile compare enc‘mc o, Bilteshis i
Vovez cet arbre majestueux, au tro _ '

I Sess. VI, cap. 8.




126 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

branches vigoureuses, au feuillage abondant et touffu.
D'ou lui viennent cette force et cetle beauté? De quelque
chose qu’on n’apercoit pas : les racines. Celles-ci plongent
dans le sol pour s’y fixer et y puiser les sucs nourriciers
nécessaires a la vie de ce géant. Que les racines viennent
3 se dessécher : I'arbre va dépérir.

La racine de la vie chrétienne c’est la foi. Sans elle,
tout se flétrit, tout se desséche, tout meurt. Elle est la con-
dition nécessaire de toute vie et de tout progrés spirituel.

S Ja foi fonde toute la vie chrétienne, c'est sur la fol
aussi que repose, c’'est par la foi que s’explique et se
maintient toute la vie monastique. La vie monastique,
‘~omme la vie chrétienne, est la conséquence pratique d’'un
acte de foi. Pourquoi est-on chrétien? Parce qu'on a dit
5 Jésus-Christ : « Vous étes le Christ, le Fils du Dieu
vivant: vous étes celui qui pouvez seul conduire au Pére,
3 la vie éternelle. » Pourquoi nous sommes-nous faits
moines? Parce que nous avons dit A Jésus-Christ : « Vous
étes le Christ; vous étes la voie qui seule méne au Pére;
vous étes la source de toule vie, de tout bien, de toute
perfection, de toute béatitude. » Et cet acte initial de foi
explique toute notre conduite. '

Sans la foi dans le Christ Jésus, l'existence que nous
menons n'a pas de sens; le monde, en effet, nous prend
pour des insensés : Vitam illorum aestimabamus insa-
niam *. Mais 1'homme terrestre, « ’homme animal »,
pour parler comme saint Paul, « ne pergoit pas les choses
de Dieu »: elles sont folie pour lui, et il ne peut les
connaitre, parce que c’est par l'esprit de Dieu, et non
par l'esprit du monde, qu’on a le discernement =,

Aux yeux de la foi, notre vie constitue « cette meilleure
part », Optimam partem *, que le Christ réserve a ceux
qu’il veut s’attacher davantage, a ceux sur lesquels il a
posé son regard de spécial amour : Intuitus eum dilexil
eun*; c’est d'un « héritage merveilleux » : hereditas
praeclara ® qu'elle est déja pour nous le gage assuré.

1 Sap. V., 4 — 21 Cor. I, 14. — 2 Luc. X, 42. — ¢ Marc. X, 2. —
5 ps. XV, 6.




NOTRE FOI, VIGTOIRE SUR LE MONDE 127

Lt ce qui est vrai de 'ensemble de notre vie, garde sa
vérilé jusque dans le détail de nos journées.

Regardées du point de vue naturel, du point de vue du
monde, les mille particularités de notre existence de
priére, d’obéissance, d’humilité, d’abnégation, de travail,
peuvent apparailre mesquines, étroites, insignifiantes.
Quand un homme qui se laisse conduire par I'esprit du
monde nous voit psalmodiant au cheeur et qu'il apprend
que nous passons tant et tant d’heures A louer Dieu, il
hausse les épaules : « Quelle pitié de voir des hommes
perdre ainsi leur temps! » C’est qu’il ne comprend pas
ct ne peut pas comprendre, parce qu'il n’a pas la foi : sa
raison, courte, ne lui permet pas de dépasser les horizons
nalurels; la foi ne le fait pas entrer dans les secrets de
Dieu; il ne peut comprendre que notre ceuvre de priére
est des plus agréables au Seigneur et des plus fécondes
pour les dmes.

C’est dans des termes comparables qu'il faudrait parler
de tous les articles de notre vie monastique. La foi nous
montre leur valeur pour 1'éternité; la foi nous met au-
dessus des jugements du monde, de la sagesse du monde,
laquelle, selon saint Paul, est « folie aux yeux de Dieu » !,
« Nous avons regu, dit le méme apdtre, non l'esprit du
inonde, mais 1'esprit qui vient de Dieu, afin que nous
connaissions les dons que Dieu nous a faits par sa
grice. » Car « cet Esprit scrute les profondeurs mémes
de Dieu » 2,

ElL parce que nous adhérons A cet Esprit par la foi,
la foi devient, comme l'appelle si bien N. B. Pére, la
« lumiére déifique » qui illumine et éldve toute notre vie :
deificurm lumen 3.

La foi est, en effet, pour nous la vraie lumidre divine.
A la vie naturelle, Dieu donne pour lumiére la raison :
I'intelligence est la faculté qui dirige 1’activité spécifique-
ment humaine. A la vie surnaturelle Dieu ménage aussi
une lumitre appropride. Quelle est cette lumiére? Au

V1 Cor. UL 19 — 2 [bid., II, 10 et 12. — 3 Prologue de la Rigle.




128 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

—

ciel. ou la vie surnaturelle atteint la perfection, c'est
la lumiére radieuse de la gloire, le pouvoir visuel de la
vision béatifique : « Dans fa Jumiére nous contemplerons
la lumiere » : In lumine tuo videbimus lumen . [ri-bas,
cest la lumiere voilée de la foi. L’Ame qui veut vivre de
Ja vraie vie doit se guider par cette lumiére qui la rend
participante de la connaissance que Dieu a de Jui-méme
et de toutes choses.

En ceci le Christ Jésus est encore notre exemplaire
parfail, el nous sommes prédestinés a reproduire 1'idéal
qu’il est lui-méme. Or, qu est-ce qui mettait en branle
I'activité du Christ? C'est la lumisre que sa sainte ame
puisait dans la vision béatifique. Vous le savez : dés le
premier instant de sa création, I’ame de Jésus contemplait
Dieu. et de cette vision jaillissait la lumiere en laquelle
es et qui le dirigeail en toules S€S
_voies. 11 ne nous révele, dit-il, que ce qu’il voit; il ne nous
dit que ce qu'il entend 2, il ne fait rien que ce qu'il voit
fairc a son Pere : Non potest Filius a se facere quidquam,
nisi quod viderit Patrem facientem *; « rien de lui-méme,
rien pour lui-méme; il ne fait que ce que le Pére lui
découvre, el toul ce que le Pere fait, il le fait aussi, mais
encore il le fait semblablement, avec la méme dignité et
la méme perfection que lui, parce qu'’il est le Fils unique,
Dieu de Dieu, parfait du parfait » *.

Ce qui pour nous est, sur cette terre, le prélude du
pouvoir de la vision béatifique, c’est la lumiere de la foi.
L'enfant de Dieu connait Dieu et regarde toutes choses
dans cette lumiére *. — Dieu, d’abord : car si « persénne
ici-bas, n'a jamais vu Dieu », qui « habite une lumiére
inaccessible » &, Dieu s'est pourtant révélé a nous par
son Fils Jésus » @ Tluzit in cordibus nostris... in facte
Christi Jesu 7. Le Fils unique, qui est toujours « dans le
in sinu Patris ®, nous manifeste Dieu :
voit mon Pére » : qui videt me, videt

il regardait toutes chos

sein du Peére » :
« celul qui me voit,

) pe. XXXV, 10. — 2 Joan. ur, 11. — ¢ Ibid., vV, 19. — 4 DBossueT,
Méditations sur le Saint Evangile, La dernicre cemaine du Sauveur, J38e
jour; édition Marbeau, p. 950. — 5 Joan. I, 18. — & I Tim. VI, 16, —

“If Cor. 1V, 6. — & Joan. I, 18.




NOTRE FOI, VICTOIRE SUR LE MONDE 129

et Patrem™. En acceptant le témoignage du Fils, du Verbe,
I’ame connait les secrets de la vie divine. — A cette
clarté céleste, I'dme juge également toutes choses comme
Dieu les voit, les envisage, les apprécie. Elle regarde la
création, des mémes yeux que ceux qui n’ont pas la foi;
mais l'univers Tui révele ce qu’il ne découvre pas aux
autres : & savoir, qu'il est le reflet des perfections de son
auteur. Dans les cérémonies de I'Eglise, 1’Ame croyante ne
voit pas seulement le cOté extérieur des actes et des
symboles, cet aspect sensible, que tous les yeux peuvent
connaitre, mais elle pénétre au fond des rites pour y recon-
naitre I'idéal de Dieu, les intentions de 1'Eglise, le mystére
caché du culte, la pensée divine réalisée, les perfections
de Dieu manifestées, la gloire 4 Dien procurée; et, avec
I'encens du sanctuaire, monte vers le Seigneur 1’hymne
du cceur aimant et reconnaissant. Pareillement, sous
I'écorce vulgaire et banale, ou sous les couleurs inatten-
dues, pénibles ou énigmatiques- des événements quoti-
diens, I’enfant de Dieu discerne 1’ceuvre pleine d’amour,
poursuivie par une Providence infaillible et maternelle.

Quand cette vie de foi est ardente, elle conduit a la plus
haute perfection, tout comme nous venons de voir que la
sainte humanité de Jésus puisait dans la vision béatifique
le principe de sa perfection et de son activité. Extérieure-
ment, sans doute, I'dme qui vit de la foi meéne 1’existence
ordinaire de tous les hommes; elle exerce comme les autres
dmes son activité humaine, mais elle Vexerce dans la
lumitre supérieure de la vérité divine. Le Christ est la
vérité, la lumiere; celui qui vit dans cette vérité est
enfant de lumiere, filius lucis?; il vit dans cette vérité,
sa vie abonde en ces fruits de lumidre, qui sont, dit
saint Paul, « la bonté, la justice, la vérité » : Fructus
enim lucis est in omni bonitale et justitia, et veritate S.

Nous étonnerons-nous dds lors que saint Benoit réclame
de nous que nous nous guidions en toutes choses A la
lumitre de la foi? Il faut comprendre une fois pour toutes
que le saint Patriarche place toujours le moine d’emblée

! Joan. XIV, 9, — 2 [bid., XII, 36. — 3 Eph. V, 9.




e

130 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

sur le terrain surnaturel. Il veut que neus ayons « chaque
jour », quotidie, les regards fixés sur « la lumiere déi-
fique » !, afin d'en recevoir sans cesse les rayons| il
veul que loule la conduile de ces disciples soit fondce sur
la fol.

A l'appui de ce dire, méditez ces quelques traits, tirés
de la sainte Régle. Pourquoi le moine doit-il obéir & son
Abbé? Uniquement parce que celui-ci « tient la place du
Christ » : Abbas Christi agere vices creditur 2. Pourquoi
les freres doivent-ils rester idéalement unis entre eux?
Parce que « tous sont un dans le Christ » 2. Pourquoi les
hotes, & quelque heure qu'ils arrivent — et au temps de
sainl Benoit, ils étaient nombreux, nunquam desunt *, et
arrivaient a l'improviste — doivent-ils élre regus avec
empressement et joied Parce que c’est le Christ quon
recoil en cux, parce que c’est devant le Christ qu’on se
prosterne, en se jetant a leurs pieds : CHRISTUS in hospi-
{ibus ADORETUR qui el SUSCIPITUR : ... Omnes superve-
nientes hospites TaAMQuaM cRrisTUs suscipiantur ®. Pour-
quoi encore veillera-t-on plus particulierement sur les
pauvres et les pelerins? Parce que « c’est surtout dans
ces membres déshérilés que le Christ se présente 4 notre
foi » : Pauperum et peregrinorum maxime suceplionum
cura sollicile erhibeatur : quia in IpsiS MAGIS CHRISTUS
suscipitur ¢, Et il en sera de méme des soins qu’on
donnera aux malades du monastére. Saint Benoit recom-
mande avec les plus vives instances que ceux-ci n'aient
rien a souffrir quant aux secours que réclame leur infir-
milé. Ce point semble élonnant, puisque I'élat monastique
est un étal d'abnégation. El cependant, saint Benoit est
trés formel © « Avant tout el par-dessus tout, on prendra
soin des malades » - Infirmorum cura ante omnia el super
omnia adhibenda est 7. Pourquoi une pareille insistance?
Parce que, en celle occasion encore, la foi voit le Christ
dans ses membres souffrants : « On les servira comme
s'ils étaient le Christ en personne, car il a dit lui-méme :

1 Prologue de la Negle. — 2 Reégle, chap. 11, LXIIN. — 3 Jbid., 1IT;
efr Gal 11l 28 — 4, 5 el © Ibid., chap. LII — T [bid., chap. XXXVI.




NOTRE FOI, VICTOIRE SUR LE MONDE 131

La

j'ai été malade, et vous m’avez visité », Ut sicut revera
Christo, ila eis serviatur, quia ipse dizit : infirmus fui et
vistlastis me 1,

Celte foi, ce point de vue surnaturel, le grand Pa-
triarche les étend des personnes aux actes de la vie du
moine : que celui-ci soil au cheeur, qu’il serve 3 table,
qu'il parte en voyage, partout le moine est baigné par
saint Benolt dans cette lumitre de la foi. Si le grand
Lég slaleur énumere avec soin les qualités naturelles sou-
hailables chez les principaux officiers, il requiert avant
toul que ceux-ci soient des coeurs « craignant Dieu » 2;
il réclame du maitre des novices qu’il soit surtout « apte
a gagner les dmes » @,

Il enveloppe méme les choses matérielles de cette
lumiére de la foi. Parce que le monastére est la « maison
de Dieu », domus Dei ¢ -il veut que « nous traitions les
meubles et toutes les choses du monastére comme les
vases sacrés de l'autel » : Omnia vasa monasterii cunc-
tamque substantiam, ac si altaris vasa sacrata conspicial ®.
Le monde trouverail une pareille recommandation bien
mesquine, bien naive et vaine, mais le saint Législateur
en juge tout autrement. Pourquoi? Parce que sa fol était
vive, el qu'il avail compris que toutes choses ne valent
aux yeux de Dieu que dans la mesure de notre foi®.

IV

Telle est l’atmosphére surnaturelle dans laquelle
sainl Benoit veut donc que le moine se tienne et respire
constamment, quotidie; il veut, comme saint Paul le
demande du chrétien, que le moine « vive de la foi » :
Justus ex fide vivit . Le juste, c'est-d-dire celui qui dans

' Rigle, chap. XXXVI; cfr Matth, XXV, 86. — 3 [bid., chap. XXXI;
LINL — 3 Ibid., chap. LVIIl. — 4 [bid., chap. XXX[. — 8 Ihid. — & ala
foi, ou plildt ce que nous appellerions anjourd'hui Fesprit de foi, I'esprit
Surnaturel, se manifeste dans la Radgle de mille manjdres qui sont aussi
louchanles el ¢difianles pour le croyanl que paradoxales et mdme risibles
aux yeux du mondain : le mihi fecistis de UBvangile: est poussé I aa
supréme degré. » dom M. Frstuciing, La liturgie catholique, p. 95. —
T HNebr. X, 38.




132 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

&tu I’homme nouveau créé dans la justice,
vit, en tant que juste, de la foi, de la lumiére que lui
apporte le sacrement d’illumination. Plus il vit de la for,
plus il vit la~vraie vie curnaturelle, plus il réalise en lui
la perfection de son adoption divine. Remarquez bien
cette expression : Ex fide. Qu'est-ce que cela veut exacte-
ment dire? Que la foi doit étre la racine de tous nos actes,
de toute notre vie. I1 y a des imes qui vivent « avec de la

Cum fide. Elles ont la foi, et on ne peut mer
ne se souviennent

le baptéme a rev

for» :
qu'elles la pratiquent; mais elles

efficacement de leur foi qu’en cerlaines occasions, par
exemple dans Jes exercices de piété, la sainte messe, la
communion, 1'office divin; dans ces actions, 11 n’est pas
possible que la fol n’entre pas en jeu, parce que, de leur
nature, ces acles se rapportent directement a Dieu, regar-
dent proprement ]'économie surnaturelle.

Mais on dirait que ces dmes s’en ticnnent a cela; on
dirait qu’en quiltant ces exercices, clles entrent dans une
autre sphere, qu'elles rentrent dans la vie purement natu-
relle. Si I'obéissance leur commande alors quelque chose
de génant, d’incommode, elles murmurent; si un confrére
est dans le besoin, elles 1’y prétent pas allention;
touche t-on 3 leurs susceplibilités? clles s'irritent. En
ces momenls, le regard de ces dmes n’est plus éclairé
par la foi. Ces dmes ne vivent pas de la foi; théorique-
ment, sans doute, clles savent que ’abbé représente le
Christ, que le Christ est dans chacun de nos freres, que
nous devons nous oublier nous-mémes, pour imiter Jésus
dans son obéissance. Mais, praliquement, ces vérités
n’existent pas pour elles; ces vérités sont sans influence
sur leur vie; leur aclivité ne jaillit pas de leur foi; elles

utilisent la foi dans certaines circonstances; mais, ces

circonstances disparues, ces dmes redeviennent naturelles,
elles ont comme donné temporairement congé A leur foi.
Alors c’est la vie naturelle qui prend le dessus, c’est
I'esprit naturel qui redevient le maitre. Et assurément ce
n’est pas 1a vivre de la foi @ ex fide vivere.

Or, une tclle vie, s dénuée d’homogénéité, ne peut étre




NOTRE FOI, VICTOIRE SUR LE MONDE 133

ni stable, ni ferme; elle est & la merci des impressions,
des sautes de tempérament et d’humeur, des hasards de
santé, des tentations; c’est une vie spirituelle fluctuante
ct ballotée. Elle change tous les jours, au gré de la
houssole capricieuse qui lui sert de guide.

Mais quand la foi est vive, forte, ardente, quand on vit
de la foi, c’est-ad-dire quand on se conduit en tout par les
principes de la foi, quand la foi est la racine de toutes
nos actions, le principe intérieur de toute notre activité,
alors nous devenons forts et stables, malgré les difficultés
du dedans et du dehors, malgré les obscurités, les contra-
dictions, les tentations. Pourquoi donc? Parce que, par la
foi, nous jugeons, nous estimons toutes choses comme
Dieu les voit, les juge, les estime : nous participons a
I'infaillibilité, a 1'immutabilité, & la stabilité divines.

N’est-ce pas ce que nous a dit Notre-Seigneur. « Tout
homme qui entend mes paroles et les met en pratique —
c’est 1a « vivre de la foi » — sera comparé & un hemme
sage qui a biti sa maison sur la pierre. La pluie est tom-
bée, Ees torrents sont venus, les vents se sont déchainés
contre celte maison, et elle n’a pas été renversée. » Car,
ajoule aussitdt le Christ Jésus, « elle était fondée sur la
pierre » 1,

C’est bien 14 ce que nous expérimentons quand notre
for est vive et profonde. La foi nous fait vivre de la vie
surnaturelle; par elle, nous sommes de la famille de Dieu,
nous appartenons i cette « maison divine », « dont le
Christ, dit saint Paul, est la pierre angulaire » : Ipso
summo angulari lapide Christo Jesu 2. Par la foi, nous
nous attachons au Christ, et 1’édifice de notre vie surna-
turelle devient, par lui, ferme et stable; le Christ nous
fait participer & la stabilité du roc divin contre lequel ne
peuvent prévaloir les furies mémes de l’enfer : Porlae
tnfert non praevalebunt 3. Ainsi divinement soutenus,
nous sommes vainqueurs des assauts et des tentations du
monde et du démon, le prince du monde : Haec est victo-

U Malth, VII, 25, — 2 Eph. 11, 20, — 3 Matth. XVI, 18.



134 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

ria quae vincit mundum, fides nostra*. Le démon, et le
monde dont le démon se sert comme de complice, nous
violentent ou nous sollicitent; c’est par la foi en la parole
de Jésus que nous sorlons victorieux de ces attaques.

Vous remarquerez que le démon insinue toujours le
contraire de ce que Dieu affirme. Voyez la Lriste expé-
rience qu'ont faile nos premiers parents. « Le jour ou
vous mangerez du fruit défendu, vous serez frappés de
mort 2 »; telle est la parole divine. Le démon prononce
impudemment lout le contraire : « Vous ne mourrez
point »; Nequaquam morte moriemini®. Quand nous pré-
tons l'oreille au démon, nous nous [ions a lui, nous avons
foi en lui, et non en Dieu. Or, le démon est « le pére du
mensonge el le prince des ténébres » 4, tandis que Dieu
est « la vérité ° et la lumiére sans, ténebres » ¢ Si nous
écoulons toujours Dieu, nous serons toujours vainqueurs.
Quand Notre-Seigneur, qui est en toules choses notre
modéle, a été tenté, qu'a-l-il fait pour repousser la ten-
tation? A chaque invitation du malin il a opposé 1'autorité
de la parole de Dieu. Nous devons faire de méme, cl
repousser les attaques de l'enfer par la foi en la parole
de Jésus. Le démon nous dil : « Comment le Christ peut-i]
étre présent sous les espéces du pain et du vin? » Répon-
dons-Jui : « Le Seigneur a dit : ceci est mon corps, ceci
est mon sang 7. Il est la vérité, cela me suffit. » Le démon
nous dil de ne pas laisser passer une injure, un affront,
sans les relever; répondons-lui @ « Le Christ a dit que
tout ce que nous ferons au moindre de nos fréres, c’est a
lui-méme que nous 1'aurons fait ® »; donc tout sentiment
de froideur, volontairement manifesté & nos fréres ou
entrelenu A leur égard, c’est Jésus en personne qui en est
I'objet.

Ce qui est vrai du démon, I'est du monde : c’est par la
foi que nous en sommes vainqueurs. Quand on a une foi
vive dans le Christ, on ne craint ni les difficultés, ni les

. : I Joan. V, 4. — 2 ( 17. — 3 Ibid., 4 —4 Cfr Eph. VI, 12, —
Joan. XIV, 6. — 6 1 Joan. I, 5. — 7 Matth. XXVI, 26 et 28. — & Ipi
el [ Ibid.,




NOTRE FOI, VICTOIRE SUR LE MONDE 135

contradictions, ni les jugements du monde, parce qu’on
sailt_ que le Christ habite en nous par la foi et qu'on
s'appuie sur lui. Notre-Seigneur donnait explicitement de
telles assurances A sainte Catherine, lorsqu’il 'envoyait
courir a travers le monde pour le bien de son Eglise, et
ramener le Souverain Pontife d’Avignon 4 Rome. La
sainle, dans sa faiblesse et son humilité, s’épouvantait
d’'une mission, au cours de laquelle elle pressentait d'in-
surmontables difficultés; mais le Christ lui dit : « Parce
que tu es armée de la force de la foi, tu triompheras
heureusement de tous les adversaires . » Aussi, plus tard,
dans son Dialogue, Catherine parle-t-elle de la foi avec
un saint enthousiasme : « Dans la lumiére de foi, dit-elle
en s’adressant au Pére, j'acquiers cette sagesse qui se
trouve dans la sagesse du Verbe, votre Fils; dans la
lumiere de foi, je deviens.plus forte, plus constante, plus
persévérante. Dans la lumiére de foi, je trouve l'espérance
que vous ne me laisserez pas défaillir sur le chemin.
C'est aussi celte lumiére qui m’enseigne la voie par ol
je dois passer; sans cette lumiére, je marcherais dads les
téncbres; et voild pourquoi je vous ai demandé, Pére éter-
nel, de m’éclairer de la lumidre de la trés sainte foi 2. »

A

Demandons, nous aussi, au Pére, au Christ Jésus,
son Verbe, cette lumiére de la foi. Nous en avons recgu le
principe au baptéme : mais nous devons conserver, déve-
lopper ce germe divin. Quelle est la coopération que Dieu
atlend de nous, en cette matiére?

Il attend d'abord notre priére. -— La foi est un don de
Dieu; 'esprit de foi vient de 1'esprit de Dieu : « Seigneur,
augmenlez en nous la foi » : Adauge nobis fidem 3.
Disons souvent au Christ Jésus, comme dans 1’Evangile
le pére de l'enfant malade : « Je crois, Seigneur, mais
augmentez ma foi; aidez mon incrédulité » : Adjuva

' Vie par le Br Raymond, trad. Hugueny, p. 115, — 2 lbid., p. 3M4. —

F Luc XVI, §



136 1.): CHRIST, IDEAL DU MOINE

incredulitatem meam . C'est Dieu, en effet, qui peut seul,
comme cause cfficiente, augmenter la foi en nous; notre
rdle est de mériter cet accroissement par nos priéres et
par nos bonnes ceuvres.

C’est dire que, la fol ayant ¢1é oblenue, nous avons le
devoir de l'exercer. — Dieu nous donne au baptéme
1’habitus de la foi; c’est une « force », unc « puissance »;
mais il ne faut pas que cette force reste inactive, que
celte « habilude » s’ankylose, pour ainsi dire, faute d’exer-
cice. Cet habitus doit aller en se fortifiant toujours plus
par les acles qui lui correspondent. Nous ne devons pas
dtre de ces Ames chez lesquelles la foi est endormie.
Renouvelons fréquemment nos actes de foi, non seule-
ment durant nos exercices de piété, mais encore, comime
le veul le grand Patriarche, dans les menus détails de
notre vie. C'est « chaque jour », quotidie, que nous
devons, selon ses conseils, marcher dans cette lumicre.

E( vous remarquercz que pour saint Benoit, la foi est
foujours pratique; il ne la sépare jamais des ceuvres;
il veut « que nous ceignions nos reins de la foi ou des
bonnes ceuvres » : Succinelis fide vel observanlia bono-
yum actunm lumbis nostris *; il ne nous promet la joie

¢t la béatitude que €1 « nous prograssons dans les bonnes

euvres autant que dans la foi » : Processu vero conver-

sationis ¢t fidei ®*. Regardons toutes choses du point de
vue de la foi, du point de vue surnaturel : c’est le seul
point de vue qui soit le vrai; mettons ensuite nos actes
d’'accord avec mnotre foi, accomplissons toules choses i
<a lumiere. A ces conditions-1a on peut dire que la foi
se traduit par I'amour : elle devient logiquement ¢t pra-
tiquement parfaite, parce que I'dme s'adonne par amour
aux a:uvres de la foi,

Ainst spirituellement arimndés, nous évilerons la routine
qui est P'un des plus grands dangers de la vie régulicre.

1 Mare, 1X, 23 — 2 Prologue de Ja Regle. — doqbid.

{
-
I:.
i
1§
’n
:
|
1_

T

SR L




NOTRE FOI, VICTOIRE SUR LE MONDE 137

Il faut que l'ardeur de notre foi anime nos moindres
actions. Si nous nous y appliquons, notre vie sera pleine
de lumidre et de joie. Les plus minimes détails de nos
journées nous apparaitront comme des perles précieuses,
que nous voudrons acquérir pour en composer notre
trésor du ciel. £t A mesure que nous avancerons dans la
foi, qu’elle deviendra plus ferme, plus ardente, plus
active, la joie abondera de plus en plus dans notre dme.
Les clartés s’ajoutent aux clartés; 1'espérance, voyant ses
horizons s’élargir, s’affermit de jour en jour; I'amour, se
sentant plus ardent, rend toutes choses aisées; et nous
courons dans la voie des commandements du Seigneur.
Le grand Patriarche lui-méme nous en donne l'assurance :
et, sans aucun doute, il parlait d’expérience. Ecoutez ce
qu’il dit & la fin du Prologue, aprés avoir déterminé le
but et montré la voie : « A mesure qu'on avance dans
’observation des préceples qui est la mise en pratique
de notre foi, le ceeur se dilate, et ’on se met & parcourir
le chemin de la perfection avec une douceur d’amour
inénarrable » : Processu vero conversationis et fidei, dila-
tato corde, inenarrabili dilectionis dulcedine curritur via
mandatorum Dei. Saint Benoit ne dit pas qu'il arrivera
au moine de rencontrer parfois la joie; il promet a tous
ses enfants que le cceur se dilatera dans la joie. Au ciel,
la source de notre joie sera la possession assurée, parlaite
ot inamissible du bien souverain et immuable, dans la
pleine lumiére de la gloire; ici-bas, la source de notre
joic est la possession commencée de Dieu, 1'union anti-
cipée & Dieu : cette possession, cctte union est d’autant
plus intime que nous sommes plus baignés de la lumieére
de la foi.

La joie que la foi nous procure est nécessaire ici-bas.
(’est Dieu lui-méme qui a fagonné notre cceur, et il l'a
faconné de telle sorte qu'il ait besoin d’allégresse. Il y a
sans doute des dmes qui vivent uniquement dans 'attente
des joies de 1'éternité, mais c’est 1i I'heureux privilége
d’un petit nombre. Pour nous, nous avons tout quitté afin
de suivre le Christ - Ecce nos reliquimus omnia et secult

P




138 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

sumus te?. Nous ne pouvons aller mendier la félicité
aupres des créatures. Nous devons tout attendre du Christ.
Quesl-ce donc qui nous attend? Quid ergo erit nobis *?
Le Christ lui-méme nous promet le centuple dés ici-bas.
Or, la joie fail partie de ce centuple; et celte joie, c'est
surtout la foi qui 'entretient.

La foi, en effet, nous montre la grandeur et la beauté
de celte vie surnaturelle & laquelle Dieu nous a appelés;
« C’est moi, moi-méme, qui serai ta magnifique récom-
pense » : Ego merces tua magna nimis ; elle nous montre
I'élévation et la sublimité de notre vocation monastique
qui nous fait vivre dang 'intimité du Christ, puisque
c’est nolre amour qui, comme le dit saint Benoit, « a
préféré le Christ A tout » 4.

La foi esl encore source de joie parce qu’elle est source
de vérilé et d'espérance; elle est la démonstration supréme
des biens promis, elle nous met déja en possession anti-
cipte des biens a venir : Sperandarum subslantia rerum °®.
La foi nous rend comme tangibles les réalités supra-
sensibles, les seules qui demeurent éternellement.

Vivons done, autant que nous le pouvons avec la gréice
du Christ, de la vie de foi : que toute notre existence soit,
comme Je veut notre grand Patriarche, profondément
imprégnée jusque dans les moindres détails de 1'esprit
de foi, de I'esprit surnaturel. Alors, la morsure de la
fentation n’aura aucune prise sur nous, car notre édifice
sera appuyé sur le roc de la stabilité divine; nous serons
vainqueurs des assauts du démon et du monde.

Ainsi délivrés de nos ennemis, nous vivrons dans la
lumiére de I'esprit et dans la joie du cceur. Quand Notre-
Seigneur révélait a ses disciples, A la dernitre Céne, les
secrels divins que seul 1] possédait = « Personne ne connait
le Pére que le Fils et celui & qui il plaira au Tils de e
révéler » © Neque Palrem quis novit nisi Filius, el cui
voluertl Filius revelare ®, quels 6étaient le sens et le but

P Malthe XIX, 27 — 2 [hid. — 3 Gen. XV, 1. — 4 Reégle, chap. 1V, V
U LXNIL — & Iebr. X1, 1. — © Chr Lae, X, 92 '




NOTRE FOI, VICTOIRE SUR LE MONDE 139

intimes de ces révélations ineffables de ’amour de Dieu
pour ses enfants? C'étaient de remplir leurs cceurs de
joie, d’y verser sa propre joie divine : « Je vous ai dit
ces choses afin que ma joie soit en vous et que votre joie
soit parfaite », Haec locutus vobis ut gaudium MeoM
in vobis sit, et gaudium vestrum IMPLEATUR 1.

' Joan. XV, 11.




V. — LA PROFESSION MONASTIQUE

SoMmarRE. — Nécessilé, pour &lre moine, d'étre incorporé dans la
soci¢lé monaslique par la profession religieuse. — 1. La
profession monaslique constilue une immolation dont 1'obla-
tion du Christ est le modele. — II. Caraclére d’holocauste
allaché 4 la profession religicuse. — 1II. Unir cet acle 2
I'oblalion qu’a faile le Christ de lui-méme. — 1V. Béné-
dictions données par Dieu 3 ceux qui émellent les vceux
de religion. — V. Nécessité de demeurer constamment
fidtles aux promesses jurées.

Pour puiser la vie chrétienne a sa source authentique,
pour étre disciple du Christ, il faut appartenir non seule-
ment a 1'ime, mais encore au corps de 1'Eglise; il faut
devenir membre de 1'organisme visible de 1'Eglise. Cette
incorporation se fait, vous le savez, par la profession de
foi et la réception du baptéme, sacrement d’initiation
chrétienne; elle se maintient par la participation aux
aufres sacrements, aux rites du culte, et par 'obéissance
aux chefs établis par le Christ.

Les choses se passent d'une fagon analogue pour le
moine, sur le plan de la vie monastique. Pour étre véri-
tablement moine, suffit-il de vivre de 1'esprit du grand
Patriarche? Non, il faut encore faire partie de ’organisme
visible qu'il a institué; il faut étre regu et incorporé dans
la société monastique. C'est ce que le postulant demande,
en recevant le saint bhabit : « Accordez-moi votre confra-
ternité », Vestram confralernitatem . Son incorporation
se réalisera le jour de sa profession. La foi 1'a amené
jusqu’au secuil du cloftre, I'amiour se traduisant en un
engagement solennel 1'y fixera : ce sera 'ccuvre de sa
profession.

I Riluel de la prise d'habit




LA PROFESSION MONASTIQUE 141

La profession est A la vie monastique ce que le baptéme
est A la vie chrétienne; elle n'est pas un sacrement, sans
doute, mais ses conséquences ont quelque chose de com-
parable & celles du baptéme. Le baptéme insére le néo-
phyte dans la famille de Dieu, et le marque du caractere
de chrétien, de disciple du Christ; la profession ou
’émission des veeux insére le novice dans la famille mo-
nastique et le consacre pour ainsi dire au service de Dieu,
pour qu’il devienne parfait disciple du Christ Jésus *.

Analysons donc le sens de la profession monastique;
nous verrons qu'elle est une immolation de tout nous-
méme, qui, faite avec amour, est extrémement agréable
a Dieu; — qu’elle devient, pour ceux qui y restent fideles,
le point de départ de la perfection — et une source inta-
rissable de bénédictions spirituelles.

I

('est pour nous une vérité acquise que, dans l'ceuvre
de notre perfection, nous devions toujours avoir les yeux
fixés sur le Christ Jésus, qui est non seulement le modele
unique de notre perfection, mais encore la source de
notre sainteté.

Quand Notre-Seigneur appelle a lui ses disciples, il les
invite & tout quitter pour le suivre et l'imiter; et c’est
ce qu’ils font. « S’étant détachés de tout, ils I'ont suivi » :
Reliclis omnibus, seculi sunt eum 2. 11 nous dit méme que
nous ne pouvons &tre véritablement de dignes et parfaits
disciples aptes & partager la gloire de « son Royaume »,
que si, aprds avoir tout abandonné pour nous attacher i
lui, nous avons la force persévérante de « ne pas regarder

! Nulle parl on m'a donné un aussi remarquable  (quoique succincl)
exposé - des nombreuses analogies (ui exislent entre la profession monas-
liquo el lo baptdme chrélien, que dans L'idéal monastique et la vie chré-
tienne des premiers jours (chap. IV). Il faul lire ces pages pleines d’une
science trés shre qui monlrenl que, dans Vesprit de la tradition ccclé&ias:
lique, la profession rveligicuse cst un second baptéme. Laissant de cOt6
cet aspeet de la question, nous nous attachons surlout a montrer en quoi
la profession religicuse est une oblalion; on va yoir combien ce concept
esl mis en veliof par saint Benoit. — 2 Luc. V, 1L




142 LLE CHRIST, IDEAL DU MOINE

[

en arriere » : Nemo millens manum suain ad aralrum,
et respiciens retro, aptus est regno Det .

Or. comme nous sommes, par nature, faibles et in-
constants, saint Benoil veut que celui qui se présente a la
porte du monastére « pour retourner a Dieu en suivant
le Christ », soit d’abord™éprouvé durant une année, alin
qu on s'assure « si réellement il cherche Dieu » : Si revera
Denm quaerit 2. D'une fagon générale, les ordres qui se
fonderent au cours du moyen dge adoptérent la méme
« probation » d’'une année. Le concile de Trente s'est
approprié ce délai, en fixant la loi du novicial canonique.
Aprés avoir persévéré durant ce laps de temps dans son
dessein, le novice va sanctionner celui-c1 d'une maniere
irrévocable, par une « promesse » faite & Dieu : promesse
« de sa stabilité, de la conversion de ses mceurs et de son
obéissance » 2. C'est l1a la profession monastique : celle-ci
accomplie, le moine est « regardé définitivement comme
membre de la communauté » : Et jam ez illa hora in
conqgreqgaltione repuletur.

Vous le savez, le saint Législaleur entoure cette pro-
messe de beaucoup de solennité : il veul qu’elle so't mise
par écrit, — qu'elle soit lue a haute voix « dans l'ora-
toire », — « devanl tous les membres du monastére » —
faite « au nom des saints donl les reliques enrichissent
l'autel » : Ad nomen sanctorum quorum reliquiae ibt
sunt. Son engagement publié, le moine ira « se prosterner
aux pieds de ses [réres afin que ceux-ci I'aident de leurs
prieres » : Tunc prosternatur singulorum pedibus, ut
orent pro eo. .

La « promesse » esl en méme temps une « priére »,
une « supplique ». Le novice demande qu’on le regoive;
il demande surtout qu’on lui oblienne le secours de Dieu;
i1l demande 4 Dieu lui-méme de 1'agréer et de ne pas
laisser vaine l'attente de I'dme. Les termes de « engage-
ment », de « serment » ne marquent donc qu'un des
colés — celui de la volonté humaine, celui de la cause

1 Luc. IX, 62. — 2 Régle, chap. LVIII. — 3 Tous les textes ciléw 3 celle
paze sonl empruntés an méme chapitre LVII de la Regle.




LA PROFESSION MONASTIQUE 143

seconde de la profession monastique : celle-ci est émi-
nemment regardée par saint Benoit comme -un acte de
coopération, ol 1'action de Dieu opére, ou la liberté
humaine coopére.

Un détail surtout est i signaler : saint Benoit unit cette
profession au sacrifice de 1'autel. Qudnd le novice a lu
sa promesse, et signé la charte qui en porte le texte,
il va déposer la piéce, de sa propre main, sur l'autel : Et
manu sua eam super altare ponat, comme pour joindre le
témoignage langible et authentique de son engagement
aux dons qui sont offerts 2 Dieu en sacrifice; le moine
unit donc son immolation a celle du Christ Jésus. Cest
bien 1a, en effet, ce qu’entend N. B. Pére. Voyez sa pensée
s'accuser dans un chapitre complémentaire ot il est
trailé de la réception des enfants; saint Benoit veut que
les parents enveloppent la main de leur enfant et I'acte
de prolession dans la nappe de 'autel, en méme temps
que les éléments destinés a devenir la matiére du sacri-
fice .

La profession monastique est, en effet, une immolation,
el celle immolation Llire tout son prix de son union &
I'holocauste du Christ. Or, d’ol le saint sacrifice de la
messe tient-il lui-méme sa valeur? Du sacrifice de la Croix,
que l'oblation de l'autel renouvelle et reproduit. C’est en
contemplant cette offrande de la croix, c’est en prenant
comme exemple I'immolation de Jésus, que nous connai-
trons les qualités que doit avoir I'offrande de nous-mémes
dans la profession. Trois caractéres surtout marquent 1'im-
molation du Christ : ¢’est un holocauste digne de Dien —
un holocauste plénier — un holocanste offert par amour.
Ces caractléres doivent se retrouver dans notre profession.

C’est d’abord un holocauste digne de Dieu.

Saint Paul nous dit qu’au moment ot le Christ entra
dans le monde par l'Incarnation, le premier mouvement
de son 4me a été de jeter un regard sur les sidcles passés,
sur les sacrifices qui avaient été offerts A Dieu dans

' Régle, chap. LIX.

e e e



141 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

I’Ancienne loi. Le Verbe divin, qui connait l'infinie per-
fection de son Pére, ne trouve pas ces sacrifices dignes du
Pere : « Ces sacrifices ne vous ont pas plu », Holocauto-
mata non {ibi placuerunt *. Mais le Christ a-vu que son
corps est destiné a étre la vraie hostie du seul sacrifice
digne de Dieu. « Vous m’avez, 6 Dieu, formé un corps » :
Corpus autem aptasti mihi *. Pourquol I'immolation de
ce corps sera-t-elle le seul sacrifice agréable au Peére?
Parce que, d’abord, la victime est pure et sans tache;
parce que ensuite, le prétre qui offre ce sacrifice est « saint,
innocent, séparé des pécheurs » ® : cette victime et ce
prétre s'identifient dans la personne du Fils bien-aimé
du DPere, « du Fils de sa dilection » ¢. Si tout ce que fait
Jésus est agréé par son Pere dont « il accomplit toujours
le bon plaisir » : Quae pLACITA SUNT ei, facio semper?,
cela est surtout vrai de son sacrifice.

La plénitude de ce sacrifice en augmente encore la
valeur.

C’est un holocauste. Nous ne devons pas cnvisager
I'offrande du Christ dans la seule période de la Passion.
C’est des son Incarnation que le Christ est hostie, et s’est
offert en cette qualité; en entrant dans le monde, Jésus .
a vu la somme des souffrances, des humiliations, des
abaissemenls, des ignominies, qu’il devait supporter
depuis la créche jusqu’a la croix : il a accepté de remplir
tout ce programme ; il a dit & son Pere : « Me voici »,
Ecce venio ®. L'acte initial d’offrande par lequel il se
livrait ainsi tout entier, conlenait virtuellement tout son
cacrifice; des cet instant son 1immolation était commen-
cée; el toute sa vie de souffrances n’a élé que cette
immolation poursuivie. Comprenons donc bien le sens, a
la fois actuel et rétrospectif, des mots que Notre-Seigneur
prononce sur la croix, avant de rendre le dernier soupir :
« Tout est consommé », Consummatum est 7. Cette parole
est comme 1'écho supréme de I'Ecce venio.

! Hebr., X, (n — 2 Jbid., 5. — ¥ Ivid., VII, 26. — 4 Col. I, 13. —
S Joan. VIII, 29. — © ps. XANIX, 8; Hebr. N, 7. — 7 Joan. XIX, 30
'




LA PROFESSION MONASTIQUE 145

Le sacrifice de Notre-Seigneur est un; il est parfait
dans sa durée; il est aussi parfait dans sa plénitude;
¢’est lui-méme, tout entier, que Jésus-Christ offre : Semet-
ipsum obtulit *, et qu’il offre jusqu’a la derniére goutte
de son sang, jusqu'd l’accomplissement de la derniére
prophétie, jusqu'a l'exécution de la derniére volonté de
son Pere. Il n'y a rien de si parfait que cet holocauste;
il est si parfait que « cette oblation que Jésus-Chyist a
faite une fois pour toutes de son propre corps suffit a
nous sanctifier » : In qua voluntate sanctificati sumus per
oblationem corporis Jesu Christi SEMEL 2; « cette dblation
unique procure la perfection pour toujours a ceux qui
sont sanctifiés» : uNa enim oblatione consummavit in

sempiternum sanctificatos °.

Ce qui achéve de rendre cet holocauste infiniment
agréable A Dieu, c’est la perfection de I'amour avec lequel
il est offert. _

Quel a 6té, en effet, le mobile intérieur qui a poussé
I’sme du Christ Jésus 3 embrasser la volonté du Pére et
A reconnaitre, par son oblation et son immolation, les
infinies perfections ect les droits souverains de Dieu?
C’est 'amour. « Me voici, 8 mon Pére; en téte du livre il
est écrit de moi que je dois accomplir cette volonté; je le
veux, et j'ai placé votre loi au milieu de mon cceur : Ecce
venio, in capite libri scriptum est de me : ul faciam
voluntatem tuam; Deus meus volui, et legem tuam in
medio cordis mei *. C’est « au milieu de son cceur » que
Jésus place la volonté de son Pére : autant dire que c’est
I'amour qui le pousse A s'offrir tout éntier au bon plaisir
de Dieu. Notre divin Sauveur le donne clairement a
entendre quand le. moment arrive d’achever, de con-
sommer, sur la croix, le sacrifice inauguré par 1'Incar-
nation. Sans doute il meurt par amour pour ses fréres :
«il n'existe pas, dit-il, de témoignage plus palpable
d’amour que de donner sa vie pour ses amis », Majorem

! Hebr. 1X, 14 — 2 Ibid., X, 10. — 3 Ibid., 14 — ¢ s, XXXIX 8.3

cfr Hebr. X, 7.




146 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

hac dilectionem nemo habetl ut animam suam ponal quis
pro amicis suis'; mais sa charité fraternelle est elle-
méme tolalement subordonnée 4 'amour qu’il porte a
son Pc¢re, au zele dont il est dévoré pour la gloire
ct les intéréts de son Pére; il veut que le monde entier
« connaisse la suprématie de cet amour sur toute sa con-
duite » : Ul cognoscat mundus quia diligo Patrem... sic
facio .

IT

Nous retrouvons ces caracteres dans le saint sacrifice
de la messe.

Notre-Seigneur a voulu que l'immolation de' 1’autel
renouveldt, en la reproduisant pour en appliquer les fruits
& toutes les dmes, I'immolation de la croix. C'est le méme
Christ qui s’offre a4 son Pére « comme un parfum agréa-
ble » : cum odore suavilis #; cette oblation non sanglante
est aussi agréable & Dieu que le sacrifice du calvaire -
Jésus y est hostie, comme sur la croix, comme quand il
est venu sur la terre. A 1'aulel, le Christ Jésus revient tous
les jours en ce monde comme hostie; chaque jour, il
réitére son oblation et son immolalion pour nous. Sans
doute il veut que nous l'offrions au Pére; mais, infatiga-
blement aussi, il nous presse de nous offrir 4 son Pére,
en union avec lui, el d'élre ainsi nous-mémes agrécs,
afin qu’ayant partagé ici-bas son sacrifice, nous partici-
pions aussi i sa gloire ¢lernelle.

En ceci, comme en toutes choses, le Christ Jésus est
notre modele, le modéle de tous ceux qui le suivent, de
lous ceux qui sont ses membres. Si le chef s’est offert i
Dieu, les membres ne doivent-ils pas s’offrir également?
Remarquez que notre qualité de créatures nous oblige
déja a nous offrir & Dieu, car son domaine sur nous est
souverain : « La terre et tout ce qu’elle contient, I'univers
avec lous ses habitants appartiennent au Seigneur »,

1 Joan. XV, 13. — 2 [pid. XIV, 31. — % « Ordinaire » de la messe
Offrande du calice, !




LA PROFESSION MONASTIQUE 147

Domini est terra et plenitudo ejus, orbis terrarum et uni-
versi qui habitant in eo*. Nous devons reconnaitre, par
notre adoration et le sacrifice de notre soumission a la
volonté de Dieu, sa supréme perfection et notre dépen-
dance absolue.

Mais notre qualité de membres de Jésus-Christ nous
oblige aussi 4 imiter notre divin chef. C’est pourquoi saint
Paul, qui désire tant que les chrétiens demeurent unis
au Christ, leur adresse ces paroles : «Je vous supplie,
fréres, par la miséricorde de Dieu, c’est-a-dire a cause de
Ja bonté infinie de Dieu 2 votre égard, de vous offrir
comme une hostie vivante, sainte, agréable & Dieu, comme
un sacrifice spirituel », Obsecro vos, fratres, per mise-
vicordiam Dei, ut exhibeatis corpora vestra hostiam vi-
ventem, sanctam, Deo placentem, rationabile obsequium
vestrum .

Ces paroles doivent étre surtout vraies de ceux qui
g’offrent 3 Dieu par la profession religicuse. En effet, la
profession, comme 1'immolation du Christ, est un holo-
causle.

Les chrétiens du monde offrent des sacrifices & Dieu.
A cause de notre nature déchue, il nous faut & tous une
cerlaine abnégation, une certaine immolation de nous-
mémes, pour obéir toujours aux commandements de Dieu.
Mais cette immolation, chez eux, a ses limites; le simple
chrélien peut offrir ses biens a Dieu, mais il garde la libre
disposition de sa personne; il doit aimer Dicu, mais 1l
peut aussi donner une part légitime de son amour a la
créature.

Celui qui se donne A Dieu par la profession religieuse
renonce a tout; il vient & Dieu avec tout ce qu’il a, tout
ce qu'il est : « Me voici », Ecce venio; et il offre tout
cela A Dieu, sans se rien réserver. C'est 13 étre hostie,
¢’est 12 offrir un holocauste. A la profession, nous disons :
« Mon Dieu, ma nature me donne la faculté de posséder;
mais j'abandonne les biens de la terre pour ne posséder
que vous seul. Elle me pemet d’aimer Ja créature; mais

! ps. XXIII, 1. — 2 Rom. XII, L.




——— -

148 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

je ne veux aimer que vous scul. Elle m’autorise a disposer
de moi-méme; mais je veux placer & vos pieds ma propre
liberté. » Nous abandonnons non seulement les biens ex-
téricurs ¢t le droit de nous faire un foyer, mais nous
renongons a ce qu'il vy a de plus cher & notre étre : notre
liberté; et parce que nous livrons cette ciladelle de la
volonté, nous livrons 1’étre tout entier, nious livrons la
racine méme de toule notre activité, nous ne retenons
plus rien : a partir de ce jour, nous n’avons plus méme,
comme ditl N. B. Peére, la disposition de notre propre
corps : Ex illo die nec proprit corporis potestatem se
habiturum scial *. « Nous faisons la tradition de tout dans
la simplicité joyeuse de notre amour » : Domine, in sim-
plicilate cordis mei laetus obluli UNIVERSA *.

C'est 1a un sacrifice extrémement agréable a Dieu,
parce qu’il a tous les caractéres de 1’holocauste. « Quand
une dme, dit ce grand moine que fut saint Grégoire, offre
A la toute-puissance divine l’ensemble des biens qu’elle
posséde, tout ce qui vit en elle, tout ce qui lui est agréable,
c’est 13 un holocauste » : Cum quis omne quod habet,
omne quod vivit, omne quod sapit omnipotenii Deo
voverit, holocanstum est . Saint Thomas exprime la méme
pensée : « L’holocauste consiste en ce que nous offrons
tout ce qui est e¢n notre possession» : Holocaustum est
cum aliquis totum quod habet offert Deo *.

Par cette immolation, nous reconnaissons que Dieu est
le principe premier de toutes choses; nous déposons devant
lui tout ce que nous avons re¢u de lui, nous nous offrons
tout entier, afin que tout ce que nous sommes et tout ce
que nous avons retourne a Jui.

Do plus, afin de rendre cel holocauste plus parfait,
plus complel, et aulant que possible, perpétuel, nous
I'offrons par une promesse solennelle, publique, agréée
par 1'Eglise : c’est 14 la profession, I’émission des veeux.
Il est vrai que dés le jour de notre entrée au monastére,

1 Regle, chap. LVIII. — 2 I Paral. XXIX, 17. — 3 Super Lzech. 1. 1I,
liomil. 8, no 16. — ¢ II-1I, q. CLXXXVI, a. 7.

e



e

LA PROFESSION MONASTIQUL 149

nous avons effectivement tout quitté pour suivre le Christ
Jésus; mais le grand seuil moral n’était pas franchi - ce
sont les veeux qui consacrent la donation et la rendent,
de sol, irrévocable. Les veeux de religion requidrent
comme vous le savez, une volonté délibérée, engagée par
une promesse publique, faite a I'Eglise. Manifestement
saint Benoit entend ainsi les choses - le novice doit
« Jonguement s'étudier, s’examiner dans le silence, avant
de se lier pour toujours par une promesse » : Et si habita
secum deliberatione, promiserit se omniq custodire 1.

Ohl mon Dieu, Etre infini, qui étes la Béatitude méme,
quelle grice immense et Inestimable vous faites 3 de
pauvres créatures en les appelant a étre, avec le Fils de
volre dilection, des hosties agréables, qui soient toutes
consacrées a la gloire de votre Majesté!

111

Pour que cet holocauste soit « agréable & Dieu » : Deo
placens, comme dit saint Paul, il faut qu’il soit uni au
sacrifice du Christ Jésus.

Vérité capitale, en effet : c’est I'oblation du Christ qui
donne A la nétre sa valeur, et la rend digne du Pére
céleste. Or, c’est pour manifester extérieurement cette
union de notre immolation A celle du Christ que notre
saint Législateur veut que la profession s'accomplisse
au cours du sacrifice par excellence, et que le novice dé-
pose lui-méme, et de sa propre main, sur I’autel, la charte
qui contient sa promesse. Tout ce qui est déposé sur
l'autel comme offrande étant consacré d Dieu, cet acte
du profes est le symbole de 1'immolation que celui-ci
vient de faire lui-méme dans le sanctuaire de son dme.

Comment se réalise intérieurement en nous cette union
de notre sacrifice avec celui de Jésus? Par 1'amour. C’est
Famour qui unit. C’est parce que nous aimons le Christ
Jue nous voulons nous attacher i lui et e préférer A toute
créature : « Venez, suivez-moi», dit Jésus, « et je vous

1 Regle, chap. LVIII.

Tl



s

150 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

donnerai le centuple » : Veni, scquere me 1. Comme Jésus
entrant en ce monde, et NOuUs adressant a lui-meéme, nous
« Me voici », Ecce venio; je veux m’attacher

avons dit : .
crois que vous étes Dieu,

a vous seul; c’est parce que je
la perfection et la béatitude mémes; parce que j espére
en la valeur infinie de vos meérites et de votre grice;
parce que j'alme €n vous le souverain Bien, « & cause de
votre nom » : propter nomen fuum =, que j’al tout quitté,
et que je vous abandonne méme ce qu'il y a en moi de
plus intime et de plus profond, ma liberté : « Voici que
je me suis détaché de tout pour VOus suivre », cce nos
reliquimus omrua, et seculi sumus te 3.

Sans doute ce que nous avons donné a Dieu est, pris
en soi, bien peu de chose; nous sommes de pauvres créa-
tures qui avons « tout regu de notre Pére des cieux »
Omne donum perfectum desursum est, descendens a Patre
luminum ¢: et Dieu « n’a pas besoin de nos biens» :
Bonorum meorum non eges °. Mais ce que Dieu demande,
~’est le cceur, c’est I'amour; et, sulvant la belle pensée
de saint Grégoire, « quand l’amour donne tout, si peu
que soit ce « tout », le don est trés agréable 4 Dieu, parce
que le donateur ne se réserve rien. Dans cette transaction,
c'est & l'affection qu'il faut regarder plus qu’au cens »
Hac in re affectum debemus polius pensare quam censum,
multum reliquit qui sibi nthil retinuit; multum reliquit
qui quantumlibet parum, totum deseruit . Le saint
Pontife fait remarquer que les apdtres Pierre et André
n’ont matériellement abandonné que des filets de péche,
mais que, ayant abandonné ces objets par amour et pour
suivre le Christ, ils se sont dessaisis du droit méme et
du désir de posséder.

La séparation d'avec tout le terrestre, tout le créé, est
le premier aspect de la sainteté; la donation de soi a
Dieu en est le second. Mais il faut étre « séparé » avant
et afin d'étre « consacré ». Les veceux nous permettient

! Matth. XIX, 21. — 2 Cfr Marc. X, 29 ¢t 30 3 {
] , 2 X, 2 Sp— 3 ) 27:
cfr Marc. X, 28; Luc. XVIII, 28, — 4 Jac. I, 17. — & (f’;ullx¢lx‘; i
¢ Lib. 1 Homil. V in Evangel., n° 2. ' . . S

R

b

— - -
7 e, St




LA PROFESSION MONASTIQUE 151

d'arriver au plus haut degré possible de ]
d'avec la créature, puisque nous renoncons 3
volonté; nous pouvons vraiment dire -
quitté », Reliquimus omnia. Mais il fayt que nous ne
tardions pas & ajouter : « Et voici que nous vous suivons,
pour nous attacher i vous », Et secuti sumus te. Telle est
la formule de I'union A Dieu, ce second aspect de la
sainteté : nous nous livrons, nous nous consacrons a Dieu;
et nous pouvons dire & Dieu dans notre profession monas-
tique : « O Seigneur, recevez-moi selon votre parole, et
je vivrai; ne confondez pas mon espérance », Suscipe,
me, Domine, secundum eloquium tuum, et vivam, et non
confundas me ab exspectatione mea?.

Quand une dme se donne ainsi pleinement A Dieu par
amour pour ne chercher que lui seul, quand elle se dé-
tache, autant qu’elle le peut, de toute créature, d’elle-
méme, de tout mobile humain, pour ne s’attacher qu’a
Dieu, alors « son holocauste est saint : Hostiam sanc-
tam, selon le mot de saint Paul. Elle est une hostie sans
tache, que la terre ne souille point. Que si, au contraire,
une ime garde des attaches 3 la créature, elle reste prise

a séparation
notre propre
« Nous avons tout

A la glu de la terre, elle n’est plus « sainte ». Le cceur .

du Christ Jésus n’était attaché qu'd son Pere : « Je vis

pour mon Pére », Ego vivo propter Patrem *; c’est pour- .

quoi saint Paul dit qu’il a été « une hostie immaculée pré-
sentée a Dieu » : Qui semetipsum obtulit immaculatum
Deo *. Le moine qui fait profession écarte de sol, en prin-
cipe, toute créature, tout ce qui pourrait le détourner de
Dieu; il se libére de toute entrave, pour s'attacher parfai-
tement au Christ, et rechercher uniquement la volonté de
son Pere. C'est 1a un acte d’amour parfait, qui plait extré-
mement & Dieu. Et c’est parce que la profession est 1'ex-
pression d'un amour si plénier que Dieu comble 1'ame qui
se donne a lui par les veeux et y reste fidele, d'immenses
bénédictions et d'une joie incessante.

! Ps. COXVIII, 116; Ragle, chap. LVIII. — 2 Joan. VI, 58. — 3 Hebr.
IX, 14,




152 LL CHRIST, IDEAL DU MOINE

1V

La plus mappréciable des bénédiclions /quc la profes-
sion religieuse apporte a 1'dme est assurément de rendre
celle-ci trés agréable & Dieu. — Les théologiens sont
sensiblement d’accord pour enseigner que la profession
est comme un second baptéme qui restitue au chrétien
son entiere pureté *; au moment de I'émission des veeux,
Dicu oublie tout le passé et accorde au profeés une uni-
verselle rémission; il ne voit plus devant lui qu’'une créa-
ture totalement renouvelée : Nova creatura ®*. En cette
heure hénie, 'dme s’est livrée 4 Jésus comme 1'épouse
a l'époux; la tombe mystique ol elle s’est ensevelie est
comparable 3 la fontaine baptismale ou le néophyte était
plongé. De cette dme, le Pére céleste peut dire, comme
du baptisé qui vient d’étre « revétu du Christ » : Voici
mon enfant bien-aimé en qui j'ai mis mes complaisances.
De quelles largesses n'est pas comblée cette dme, tandis
gue Dieu la regarde, en son Iils, avec tant d’amcur!

La seconde bénédiction que Dieu donne au nouveau
religieux esl que tous ses acles prennent désormais une
valeur considérable. — Ces acles vont, en effet, tous
. participer de la vertu de religion.

Vous le savez : toute verlu a sa forme propre, sa
beaut¢ particuliere et son mérite spécial. Mais 1'acte d'une
verlu peut étre commandé par une vertu supérieure, par
exemple un acle de mortification, d’humilité, peul étre
mspiré par la vertu de la charité, qui est la reine des
vertus. Alors, outre sa splendeur propre et sa valeur in-
trinseque, cet acte de tempérance ou d’humilité revét la
beauté et le mérite d'un acte de charité. Or, dans la vie
du moine, tous les actes de vertu revélent, du fait de la
profession, la valeur d'actes de religion. « Les ccuvres
des différentes vertus, dit saint Thomas, deviennent meil-

! Voir dom G. Momw, L'idéal monastigue, p. 60 (3¢ é&dit.). — 2 Gal.
VI 14,

’

—— ‘
T P

% o

TNTREAY

SRS




LA PROFESSION MONASTIQUE 153

Jeures et plus méritoires, lorsqu’elles sont accomplies en
vertu d'un veeu : de ce chef elles relevent du culte divin,
comme si elles étaient des sacrifices » : Opera aliarum
virtutum... sunt meliora et magis meritoria, st fiunt ex
volo, quia sic jam pertinent ad divinum cultum, quast
quaedam Dei sacrificia . Ainsi la profession communique
A la vie entiere du moine un caractére et une vertu d’holo-
causte; elle fait de notre vie un sacrifice perpétuel. L’acte
méme de la profession n'a duré que quelques instants;
mais ses effets sont permanents et ses fruits éternels; tout
comme le baptéme est le point de départ de la sainteté
chrétienne, de méme est-elle celui de notre perfection
monastique. Celle-ci doil nous apparaitre comme l'épa-
nouissement graduel d'un acte initial ¢’'immense portée :
par nos veeux, notre volonté a été affermie dans le bien,
rivée A la recherche de Dieu, a I’amour du:Christ Jésus;
et c’est 13 une incomparable cause de progrés. « Le propre
du veeu, dit saint Thomas, est d’immobiliser la volonté
dans le bien. Et les actes qui procédent d'un vouloir
ainsi fixé dans le bien, relévent de la vertu parfaite » :
Per votum immobiliter voluntas firmatur in bonum.
Facere autem aliquid ex voluntate firmata in bonum,
pertinet ad perfectionem virtutis .

Mais il importe de mettre ici une précision : la perfec-
lion qui nous est assignée n'est pas quelconque. De
méme que les veeux du baptéme sont le point initial de
notre sainteté surnaturelle, de méme la profession monas-
tique est I'impulsion premiere vers notre perfection béné-
dictine. Ce n’est, en effet, ni une perfection dominicaine,
ni une perfection cartusienne qui doit naitre de notre
profession : c’est une perfection bénédictine; car nos veeux
visent la pratique de la Regle de saint Benoit et des
Conslitutions qui nous régissent : Promitlo... obedientiam
sccundum regulam S. P. Benedicti in congregatione
nostra ®. La Regle, interprétée par nos constitutions, —

l LI, q. 88, a. 6. — 2 [bid. — 3 Cérémonial de la profession monas-
ique.

e Y A A e R
~ s B



154 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

et non la Reégle d'un autre ordre, ou les institutions
d'une autre congrégation, voild ce que nous avons juré
d'observer. La Régle contient d’ailleurs tout ce qui est
nécessaire pour notre perfection et notre sainteté : c'est
en se donnant & Dieu par les liens de cette Reégle que
tant de moines se sont sanctifiés et sont parvenus i la
plus haute perfection, au sommet de la sainteté.

Point de départ de notre perfection, la profession est
aussi l'origine de notre joie. « Seigneur, dans la sim-
plicité de mon cceur, je vous ai allégrement tout donné » :
tel est I'accent de 1'dme, au sommet ou elle s’offre elle-
méme a Dieu. Mais, celte générosité joyeuse de 1'dme,
Dieu la paye par un surcroit de joie. « Dieu aime celui
qui donne d’'un visage épanoui » : Hilarem datorem dili-
git Deus, dit saint Benoit *, en reprenant les expressions
de I'Apdtre 2. Et comme Dieu est la source de toute
béatitude et que nous avons tout abandonné pour ne nous
attacher qu’a lui seul, voici qu’il nous dit : « C’est moi-
méme, qui serai ta récompense, et je serai pour toi une
récompense magnifique jusqu’a 1'exceés », Ego merces tua
magna nimis *. Eco : moi-méme! Je ne laisserai A aucun
autre le soin de te combler, dit Dieu a 1’'dme; parce que
tu es mon hostie, parce que tu es tout 4 moi, je serai
moi-méme tout a toi, ton héritage, ta possession, et tu
trouveras en moi la béatitude : Ego merces tua!

Oui, Seigneur, il en est ainsi! « Qu’y a-t-il, en effet,
pour moi au ciel, et, sur terre, qu’ai-je désiré, sinon
vous? Vous éles le Dieu de mon cceur, et ma part d’héri-
tage pour toujours » : Quid enim mihi est in caelo, et a
te quid volui super terram? Deus cordis mei et pars mea
Deus in aeternum *,

\Y

s

Mais pour goiiter ces joies, nous devons nous maintenir
a la hauteur de notre profession; nous devons demeurer

léltzgle, chap. V. —‘,fﬁ Il Cor. IX, 7. — 3 Gen. XV, 1 — 4 Ps. LXXII,

25-26.




LA PROFESSION MONASTIQUE 155

dans cet état d’'oblation absolue; nous devons, toute notre
vie durant, étre fidéles a nos veeux. De méme que, par le
baptéme, le chrétien s’engage A toujours « mourir au
péché» et & chercher a « vivre sans cesse pour Dieu » ?,
de méme le moine, par sa profession s’oblige a se dé-
tacher de plus en plus de tout le créé, pour suivre de
plus en plus prés le Christ.

C'est 13 une ceuvre ardue et qui réclame de nous
beaucoup de générosité, parce que notre nature déchue
tend toujours A reprendre quelque chose de ce qu’elle a
donné. Nous ne pouvons pas nous reprendre aprés nous
étre donnés; si nous le faisons par des infidélités voulues,
nous encourons la colére de Dieu. N. B. Pére nous en
avertit Jui-méme en termes dramatiques : « Sachez que
faillir & vos engagements, c’est vous faire damner par
celui dont vous vous moquez » : Ut si aliquando aliter
fecerit, ab eo se damnandum sciat quem irridet 2. N'ou-
blions pas, en effet, que notre charte de profession se
trouve enregistrée au ciel dans le livce de la Prédestina-
tion, et que nous serons jugés non seulement sur les
promesses du baptéme, mais encore sur les veceux que
nous avons prononcés devant les saints autels : Stas in
conspectu Det ante hoc sacrosanctum altare 3. Ce serait
un sujet de terrible angoisse pour un religieux, i 1'heure
de la mort, que la pensée de n’avoir pas observé fiddle-
ment les veeux par lesquels il s’est librement lié. Dieu
juge selon la vérité; il ne fait pas de casuistique; « il juge
méme nos justices » : Ego justitias judicabo *. Examinons
donc souvent 1'objet de notre triple offrande, et voyons
st nous sommes fidéles, malgré les contrariétés et les
difficultés, & garder notre stabilité, 3 travailler A la con-
version de nos moeurs, A vivre dans l'obéissance sous la
conduite de celui qui pour nous représente et remplace
le Christ.

Sans doute, cette fidélité est parfaitement compatible
avec nos miséres, nos infirmités, les fautes qui nous

! Voir Le baptéme, sacrement d’initiation et d’adoption dans Le Christ,

vie de I'dme. — 3 Rdgle, chap. LVIII. — 3 Cérémonial de la Profession
monaslique. — 4 Ps. LXXIV, 3.



156 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

échappent et que nous déplorons, que nous tdchons de
réparer; mais elle ne peut se concilier avec une tiédeur
habituelle et non combattue, avec des manquements froi-
dement réfléchis, avec des infidélités délibérément ad-
mises. Une personne religieuse, moine ou moniale, qui se
livre & des marchandages avec le Christ, qui pense qu’'on
lui demande trop, qui fait des réserves dans le don de soi,
qui « regarde en arriére » ', n’est pas digne de lui. Pour
de telles dmes, il n'y a ni perfection ni intime union
Dieu possible.

Il nous faut donc déployer toute notre ardeur pour
demeurer généreusement fideles. Etrange aberration de
cerlaines dmes qui s’imaginent, une fois la profession
faite, qu'on peut se « laisser aller »! Mais c’est tout le
contraire qui est la vérité; c’est alors que s’inaugure
pour nous la vraie vie d’union intime avec Jésus dans
son sacrifice.

Union dans le sacrifice, disons-nous; mais aussi car-
riere de nos ascensions intérieures; car Dieu s’est égale-
menl engagé de son cOté, si je puis ainsi parler; il est
tenu de nous aider, de nous faire parvenir a la sainteté.
Et soyez assurés qu’il fait honneur A son contrat. Fidelis
Deus ? : « Dieu est fidéle »; il ne manquera jamais 2
I'dme qui le cherche sincérement. Notre-Seigneur nous 1’a
dit clairement : « Tous ceux qui ont quitté pére, mére,
fréres, sceurs, biens, pour moi, pour s’attacher A moi,
recevront le centuple el auront ensuite la vie éternelle. »
Et le Christ Jésus sanctionne cette promesse par une sorte
de serment : « En vérité, je vous le dis », Amen, dico
vobis®. Sa parole est celle de la Vérité méme; elle est
infaillible. Si nous sommes fideles & ne nous attacher
qu’a Jésus seul, nous recevrons des ici-bas, et sans aucun
mécompte possible, le centuple promis; nous aurons les
mains remplies de grandes, d’immenses bénédictions. Car
il est pour nos 4mes le plus sincére des amis, le plus
fidéle des Epoux.

Demandons a Notre-Seigneur la grice de ne pas le

! Lue. IX, 62, — 21 Cor. 1, 9. — & Matth. XIX, 28.29,

YT




LA PROFESSION MONASTIQUE 157

quitter. Juravi et statui : « Je I'ai juré », & Seigneur Jésus;
« je veux garder tous les commandements de votre
justice », Custodire judicia justitiae tuae *. Comme vous,
par amour pour vous, je veux accomplir jusqu’au moindre
détail de ma Reégle, « pas un iota, pas une virgule ne
sera par moi effacé de votre loi » : Iota unum aut unus
apex non praeleribit a lege donec omnia fiant®.

Jetons les yeux sur ce divin modeéle. Le Christ s’est
offert a son Pére en entrant dans le monde; 1l a, pour
ainsi dire, fait, & ce moment-la, sa profession; il a tout
donné deés cet instant, bien que cette donation dit se
manifester distributivement~out le long de sa vie jusqu’a
sa mort sur-la croix : « Mon Dieu, je I'ai voulu, et votre
loi est placée au milieu de mon cceur » : Deud meus, volui,
et legem tuam in medio cordis mei ®; et il n’a rien ré-
tracté de cette volonté, de cette tradition de lui-méme;
il n'a rien repris de cet holocauste; mais, toute sa vie
durant, il n’a recherché que ce qui était agréable a son
Pere, alors méme que le calice que le Pére lui tendait
débordait d’amertume. Il a donc pu dire en toute vérité
avant de mourir : « J'ai tout accompli », Consummatum
est*. Contemplons souvent le Christ Jésus dans la fidélité
souveraine et immuable avec laquelle il a réalisé sa mis-
sion, et demandons-lui la gréce de ne rien reprendre de
ce que nous avons donné. Comme lui, pour son amour,
nous avons tout donné au moment de notre profession :
tout ce que nous faisons ensuite de bien n’est que le débit
quotidien et la manifestation extérieure d une volonté que
nous avons rendue irrévocable par nos veeux.

Saint Paul écrivant A son disciple Timothée, 1’exhorte
d ressusciter en lui la grice qu'il a recue au jour de son
ordination, et par laquelle il est devenu participant du
sacerdoce éternel du Christ °. C’est pour nous également
une pratique salutaire de faire revivre en nous la grice
de la profession en en renouvelant la formule. Le sacra-

' Ps. TXVIII, 106. — 2 Matth. V, 18, — 3 Ps. XXXIX, 9. — + Joan.
XIX, 30. — & 1I Tim. 1, 6.



158 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

mental monastique est toujours & notre usage : quand
nous recourons a lui, un nouvel influx de vie divine se
produit dans nos &mes.

Notre perfection, faut-il le redire, n’est que 1'épanouis-
sement de notre profession monastique; elle n’est pas
allleurs; sl nous gardons constamment les promesses que
nous avons faites, il est certain que Dieu nous amenera
a la sainteté, parce que nos veeux de religion nous ont
entiérement dévoués i son service.

Il n'y a pas, apres la sainte messe, d’action plus agréa-
ble 4 Dieu que l'oblation de soi par la profession reli-
gieuse; pas d'étal plus précieux a ses yeux que celui de
constance dans les dispositions ou était une dme a ce
moment. Sainte pratique donc que de renouveler chaque
jour notre profession, par exemple a l'offertoire de la
messe. Unissons alors notre sacrifice & celui du Christ
Jésus. Offrons-nous avec lul, « en esprit d’humilité et
d'un cceur contrit, afin que notre sacrifice soit agréable
aux yeux du Seigneur » : In spirilu humilitalis et in
animo contrito suscipiamur a te, Domine, et sic fiat sacri-
ficium nostrum in conspeclu tuo hodie, ut placeat tibi,
Domine Deus?. O Pere éternel, recevez non seulement
volre divin Fils, mais nous-mémes avec lui et par lui; de
votre Fils nous disons qu’il est « une hostie pure, sainte,
immaculée » : Hostiam puram, hostiam sanctam, hostiam
immaculalam ?; nous, nous ne sommes, de nous-mémes,
que de pauvres créatures; mais, sl misérables que nous
soyons, vous ne nous rejetterez point, d cause de votre
Fils Jésus qui est notre propitiation, et auquel nous vou-
lons nous unir, afin que, par lui, avec lui, en lui, toute
gloire et tout honneur vous soient rendus, 6 Pére Tout-
Puissant, dans l'unité de votre Esprit : Per ipsum, et
cum ipso, et in ipso est libi Deo Patri omnipolenti, in
unitate Spiritus Sancti, omnis honor et gloria ®.

Quand nous nous associons ainsi de tout notre cceur
au sacrifice de Notre-Seigneur, notre vie de chaque jour
devient 1'expression pratique de l'oblation accomplie a

1 Ordinaire de la messe. — 2 Canon de la messe. — 3 Ibid.




LA PROFESSION MONASTIQUE 159

I’heure de notre profession, elle est comme le prolonge-
ment de la messe, ol s'immole notre divin chef; et, par
1, toute notre existence se transfigure en hymne de
louange, continuel Gloria qui s’éléve vers Dieu comme
I'encens du sacrifice, « en parfum agréable » : cum odore
suavitatis, acte indéfiniment renouvelé d’adoration par-
faite. Les veeux nous clouent 4 la croix avec le Christ, et on
peut dire que ces clous mystiques ont été forgés par
I'Eglise, épouse du Christ, puisque c’est elle qui approuve
nos voeux. C'est l'intervention explicite de 1'Eglise qui
nous garantit que ces veeux sont si agréables i Notre-
Seigneur et si utiles 4 nos dmes. Sans doute 1'état religieux
est trés dur pour la nature, car il oblige & renoncer sans.
reliche & la créature, i soi-méme. Sainte Gertrude con-
templant, un jour de Toussaint, les légions des élus, vit
que les religieux figuraient dans les rangs des martyrs :
la vision signifiait que la profession fait de notre vie un
holocauste perpétuel . « Ne dites pas, s'écriait déja un
auteur des premiers siécles, ne dites pas que de nos jours
il ne peut plus exister de luttes ot brillent les martyrs.
Car la paix elle-méme dont nous jouissons posséde ses.
martyrs. Comprimer la colére, fuir I'impureté, garder la
juslice, mépriser 1'avarice, abaisser I'orgueil, n’est-ce donc
pas 1a accomplir les actes principaux du martyre 29 »
Mais I'dme généreuse et fidéle trouve dans cette obla-
tion d’elle-méme toujours renouvelée une joie inépuisable,
une joie grandissante, parce que cette joie vient de celui
qui est la béalitude infinie et immuable = « En vous,
Seigneur, il n’y a pas de vicissitude » : Tu autem idemn

! Le Héraut de I'’Amour divin, 1. 1V,
temporibus nostris martyrum certamina esse non possint; habet enim pax
martyres suos. Nam iracundiam mitigare, libidinem fugere, justitiam cus-
todire, avaritiam contemnere, superbiam humiliare, pars magna martyrii
est. Migne, P. L. T, t. XXXIX, col. 2301. (Sermons douteux de saint Au-
guslin.) La mame pensée se relrouve chez saint Grégoire : Quamvis oceasio
Persecutionis desil, habet tamen el pazr nostra martyrium suum : quia
elsi carnis colla ferro non subjicimus, spirituali tamen gladio carnalia
desideria in mente trucidamus. Homil. LIIl in Evangel. Bien entendu, le-
mot « martyre » ne doit pas, ici, dtre pris A la lettre, ot Y'aurdole du
Inartyre n'appartient qu'd celui qui a versé son sang pour la foi.

chap. LV. — 2 Nemo dicat quod

&



160 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

ipse es *. Or, cest ce bien divin que nous avons voulu
acquérir, lorsque nous avons tout quitté. « Tel celui qui,
ayant découvert la perle précieuse, a vendu tous ses biens,
pour en faire l'emplette » : Invenla autem una pretiosa
margarita... vendidit omnia quae habuit, et emit eam .
Ce bonheur, nous le trouverons, si nous le cherchons tou-
jours, nous le posséderons un jour dans une étreinte
parfaite, ou plutdt nous nous abimerons dans son infinité :
d’autant plus profondément perdus en lui que nous nous
serons davantage détachés ici-bas des créatures pour nous
attacher exclusivement au Christ : Ecce nos reliquimus
omnia et secutli sumus te.

L Hebr. I, 12. — 2 Matth. XIII, 46.




VII. — LES « INSTRUMENTS
DES BONNES (EUVRES »

SouMMAIRE. — La profession religieuse -inaugure la vraie vie
monastique. — I. Pourquoi saint Benoit compare la vie
monastique & un « atelier spirituel ». — 1II. Instruments
qu’il nous mel en mains pour y exceller. — IIl. De quelle
facon nous devons en faire usage; élapes diverses. —
IV. Part qui, dans notre industrie ascélique, revient a
’opéralion divine. — V. L’amour mobile supréme de toule
celte entreprise. — VI. Fruits d’une vie guidée par 'amour.
— VII. Force persévérante requise pour atleindre le succes
final.

C'est sous la conduite du Christ Jésus que nous devons

retourner 4 Dieu; le Christ est le chef qui nous montre
la voie et nous méne au but supréme. La foi nous livre

au Christ en le faisant régner en nous; régne qui est
accepté dans sa substance au jour du baptéme, et renou-
velé dans toute son étendue au jour béni de notre pro-
fession monastique : a cette heure-]ld un acte de foi pra-
tique nous a fait vaincre le monde, pour nous livrer tout
entier au Christ et nous attacher A lui seul sans retour :
« Voici, Seigneur, que nous avons tout quitté et que nous
vous avons suivi » : Ecce nos reliquimus omnia et secufi
sumus le .

Mais la profession religieuse ne fait qu'inaugurer notre
véritable vie monastique, tout comme la donation que le
Christ faisait de lui-mé&me aux volontés de son Pére en
entrant dans le monde, n'était que le prélude ineffable
de toute son aclivité humano-divine. La foi qui nous a
liviés au Christ, lors de ‘I'émission dc¢ nos veceux, doit

1 Matth. XIX, 27.

R T L L TS R TR e i PE————



162 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

continuer a étre chaque jour, en nous, un principe d'ac-
tion; elle doit, pour étre parfaite, s'épanouir en amour,
et metire, par un motif d’amour, toutes nos énergies en
mouvement, afin que nous réalisions par nos bonnes
ceuvres, notre union au Christ Jésus.

C’est bien ainsi que N. B. Pére, « rempli, au dire de
saint Grégoire, de 1'esprit de tous les justes » !, congoit la
vie cénobitique que nous avons embrassée par la profes-
sion. Voyez plutdt. Le premier vceu qu’il nous fait pro-
noncer est celui de stabilité, qui nous attache a la société
cénobilique et nous « fixe jusqu'a la mort dans le mo-
nastére » : Usque ad mortem in monasterio perseve-
rantes 2. Mais sous quelles couleurs présente-t-il ce mo-
nastére? Sous celles d'un « alelier spirituel ». Li on
n’apprend pas les métiers, mais I’dme s’exerce & chercher
Dieu. L’atelier spirituel est aussi « une école du service
du Seigneur » : Dominici schola servitii *. Dans cet ate-
lier, dans cette école, le saint Législateur dispose ce qu'il
appelle les « instruments des bonnes ceuvres », les « ou-
tils de 1'art spirituel » : Instrumenta bonorum operum,
arlis spiritualis *.

Tichons d’entendre la doctrine profonde que cachent
ces expressions. — Pourquoi saint Benoit compare-t-il la
vie monastique 4 un « art spirituel »? — Quels sont ces
« instruments » qu'il nous met entre les mains pour y
exceller? — De quelle fagon devons-nous en faire usage?
— Nous aurons a reconnaitre la part qui, dans notre in-
dustrie ascétique, revient & l'opération divine, — a dire
enfin comment 1'amour doit étre le mobile supréme de
toute .cette entreprise — el avec quelle force persévérante
nous devons nous y maintenir pour qu’elle soit couronnée

de succes.

! Dialog. 1ib. 11, ¢. VIII. — 2 Prologne de la Rdgle. — 3 Ibid. —
4 Rigle, chap. IV. La mélaphore d’« insltrument », « atelier » est un héri-
tage qui vient d'Orient; ces termes sont assez regus dans la langue de
I'asckse des premiers siicles et des Peres du désert. Cfr également saint
Thomas, I1-1I, q. 184, a. 3, c. fin.; q. 188, a. 8, c. fin.




']
LES « INSTRUMENTS DES BONNES CGEUVRES » 163

I

Les termes essentiellement pratiques qu’emploie N. B.
Péere marquent par eux-mémes qu'un travail pressant
d’activité nous est tracé. -

La nécessité des bonnes ceuvres, pour saint Benofit, est
¢vidente. Le but si élevé auquel il nous convie — trouver
Diecu — ne s’obtient pas sans bonnes ceuvres : « Si nous
voulons, dit-il dans le Prologue, habiter dans le taber-
nacle du Royaume céleste, nous devons y tendre — Saint
Benoit dit « courir » !, et il emploie ce terme plusieurs fois
coup sur coup — par les bonnes ceuvres; sans celles-ci,
on n'y peut parvenir... Le Seigneur attend que nous ré-
pondions par nos ceuvres a ses enseignements... Nous ne
deviendrons héritiers du Royaume des cieux que si nous
accomplissons par nos ceuvres les conditions qui sont
requises pour obtenir cet héritage. »n C'est pour cela,
ajoute-t-il, que la vie présente nous est concédée par
Dieu « comme un délal, un sursis » 2,

Quelles sont ces ccuvres que le saint Législateur nous
exhorle & accomplir et pour lesquelles il nous donne des
« instruments de 1’art spirituel »?

Remarquez d’abord la grande justesse de cette derniére
expression. Ars, dit saint Thomas, est ratio recta aliquorum
operum faciendorum . « L’art consiste A donner une
reproduction matérielle fidéle d’'une idée, d’un idéal. »
Considérez une ceuvre d’art. Elle existe d’abord dans la
pensée de son auteur; c’est cette pensée qui guide la main
de l'artiste; et lorsque l'ceuvre est exécutée, elle n’est
souvent qu’un reflet imparfait de 1'idéal concu, entrevu et
caressé par le génie du maitre. Dieu, si nous pouvons ainsi
parler, est le plus grand des artistes. La création entiére
n’est que l'expression, au dehors, de 1'idéal que Dieu se
forme de toutes choses dans son Verbe. Comme 1’artiste
trouve ses complaisances dans 1'ceuvre qui reproduit sa
Pensée, ainsi la création, en sortant des mains de Dieu,

! Cfr Ps. XVIII, 6; CXVIIl, 32: Viam mandatorum tuorum eucurri.
— 4 Prologuo de la Rbgle. — 9 I-1I, q. 87, a. 3.




164 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

lui « est apparue excellente », parce qu’elle répondait par-
faitement & 1'idéal de son divin Auteur : Viditque Deus
quae feceratl et erant valde bona *. Le Saint Esprit pousse
donc le Psalmiste &, contempler la nature pour glorifier
Dieu de la création. Domine, Dominus noster, quam admi-
rabile est nomen tuum in universa terra * : « O Seigneur,
notre Dieu, que votre nom est admirable dans tout 1'uni-
vers »; Omnia in sapientia fecisti : « Vous avez tout
ordonné par votre Sagesse » . Nous ne faisons autre
chose quand, au chant du Benedicite des Laudes,’ nous
prétons a tous les étres les accents de nos ldvres, la vie
de notre intelligence et de notre coeur, pour louer Diecu
de les avoir faites.

Mais il reste une grande différence entre nous et les
choses matérielles. Celles-ci ne sont qu’'un vestige, un
reflet éloigné de la beauté divine. L’homme au contraire
a €élé créé avec une intelligence et un cceur « & 'image
de Dieu » : Faciamus hominem ad imaginem et similitu-
dinem nostram 4. Tel est le secret de la dignité de
I'lhomme et de ’amour ineffable que Dieu lui porte. « Mes
délices sont d’étre avec les enfants des hommes » : Deli-
ciac meae esse cum filiis hominum °. Dieu aime son 1mage
en nous. Or, vous le savez, celte image a été dégradée,
défigurée, par le péché originel et par nos péchés person-
nels. Tout I'art spirituel va consister dés lors a réparer
les suites de celte dégradation, et & ramener ’ime a sa
beauté primitive, afin de donner-4 Dieu la joie et la gloire
de voir son image se refléter plus parfaitement en nous.

Aussi bien, Dieu travaille-t-il tout le premier i cette
restauration. A cet effet, il envoie son Fils, « Dieu par-
fait, homme parfait » : Perfectus Deus, perfectus homo ©.
Comme Dieu, le Christ est « I'image du Dieu invisible et
la splendeur de sa gloire » 7; il est I'image adéquate et
substantielle des éternelles perfections; il est Dieu par-
fait, lumiére pure et sans tache, engendrée par la lumigre.

1 Gen. I, 31. — 2 pg, VIII, 1. — 3 Ps. CHIJ, 24 — 4 Gen. |
5 Prov. VIII, 31,
Hebr. I, 3.

26, —

— & Symbole attribué & saint Albanase. — 7 Cui. —l, 15;

Rl




LES ¢ INSTRUMENTS DES BONNES CEUVRES » 165

__ Comme homme, il est également parfait, le plus beau
assurément des enfants des hommes, son 4me est imma-
culée, ornée de la plénitude de la grice. Le Christ est le
Fils bien-aimé en qui le Pére se reconnait; au milieu de
Ja création, c’est le chef-d’ceuvre divin en qui le Pére met
ces complaisances.

Et c’est ce Christ qui va devenir pour nous le type,
J'exemplaire qu’il nous faudra reproduire pour rétablir
la beauté divine en nous et étre admis au royaume céleste.
Que de fois n’avons-nous pas médité ces vérités! De par
]a volonté de celui qui nous a créés, « le Christ. est la
forme méme de notre prédestination » : Praedestinavit
[nos Deus] conformes fieri imaginis Filii sui.

La « nouvelle créature » : nova creatura 2, qui est I'en-
fant d’adoption dans le Christ Jésus, apparait aux regards
de Dieu comme la reproduction des traits de son Fils
bien-aimé. Le grand désir de Dieu est que nous ressem-
blions aussi parfaitement que possible a4 son Fils Jésus.
Aussi toute la méthode de l'art spirituel consiste-t-elle
A faire tenir les yeux de ]’Ame sans cesse fixés sur le
Christ notre exemplaire, cet idéal humano-divin, afin de
reproduire en nous ses traits. C’est ainsi que nous réha-
bilitons notre nature et la rehaussons jusqu'd sa splen-
deur premitre; ainsi que NOUs NOUS asSUTONS les complai-
<ances du Pére céleste et ses largesses, parce qu’alors il
reconnait en nous « les nombreux fréres du Premier-né »
Ul sit ipse primogenitus in mullis fratribus .

Mais vous me direz : le baptéme n’a-t-il pas effacé le
péché, ét « ne nous a-t-il pas revétu du Christ lui-méme »?
Quicumque in Christo baptizali estis, Christum induistis *.
Assurément; ce n'est pourtant encore ld qu'un « germe
divin », principe de notre assimilation progressive; il reste
en nous des tendances mauvaises toujours prétes A se
traduire en actes de péché qui défigurent 1'dme. Cest
d’une part A enlever ces taches et a maiiriser ces tendances,
d’autre part A faire épanouir par nos vertus la. ressem-
blance avec le Christ, que doit se dépenser tout le travail

! Rom. VIII, 20. — 2 Gal. VI, 15. — * Rom. Vi, 29. — 4 Gal. I, 27.




166 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

de 1’Ame éprise de sa perfection. Qu'est-ce, en effet, qu'un
chrétien? Un « autre Christ », répond toute I'antiquité.
Et qu’est-ce que le Christ? L'Homme-Dieu. Et que fait-il?
Il vient par sa mort détruire le péché; il apporte la vie
dont il a la plénitude. Renoncer au péché et participer a
cette vie, tel est le programme si neitement tracé par
saint Paul au néophyte, le jour ol par son baptéme il
devient disciple du Christ : « Ainsi vous-méme, regardez-
vous comme morts au péché et comme vivants pour Dieu
en Jésus-Christ », Ita el vos existimate, vos mortuos esse
peccato, viventes aulem Deo, in Christo Jesu 1. Et dans
cette double formule se résume toute 1'ceuvre chrétienne,
et tient en raccourci toute 1'asceése religieuse.
Manifestement, saint Benoit prend 12 le point de départ
ge la perfection qu’il veut développer dans ses moines.
Par la grice du Christ, le chrétien meurt au péché et
vit pour Dieu : ce programme, N. B. Pére veut que nous
Je réalisions en le portant jusqu'a l’achévement. Comme
le simple chrétien, le moine est enfant de Dieu, appelé
par Dieu & la béatitude éternelle, ayant le Christ comme
chef et la grice de Jésus comme soutien. Mais, s’il part
du méme point que le simple chrétien, le moine va plus
loin pour arriver & une béatitude qui, substantiellement la
méme, est pourtant capable de degrés s’étageant a l'infini.
Le simple chrétien meurt au péché; le moine renonce, par
les veeux, 4 la créature, a Jui-méme. Le simple fidéle vit,
par la grice, pour Dieu; le moine doit viser a la charité
parfaite ou tout mobile humain disparait. Le moine
cherche & réaliser la plénitude de la vie chrétienne : il doit
y avoir en lui un degré de « mort » plus profond, mais
aussi une intensité de « vie » plus puissante que chez le
fidéle : aux préceptes dont I’observance méne au royaume
des cieux, il joint, en vivant dans 1’état de perfection,
la pratique des conseils qui ajoutent A la vie simplement
chrétienne un couronnement, une vigueur et une perfec-

tion plus grandes.
Ecoutez, comment le saint Patriarche nous présente lui-

! Rom. VI, 11.




LES ( INSTRUMENTS DES BONNES CEUVRES ) 167

méme ces 1dées : il fait d’abord entendre au moine la voix
divine : « Le Seigneur, dit-il, cherehe son ouvrier dans
la multitude du peuple, et crie : « Quel est I’'homme qui
veut la vie, et désire voir des jours heureux? » Le but
est ici indiqué : la vie divine, la béatitude de Diey parta-
gée ici-bas dans la foi, 1a-haut dans les splendeurs d’une
lumiere éternelle. « Que si, continue le saint Législateur,
tu réponds & cette invitation par les mots : « C’est moi »,
quelle sera la réplique du Seigneur? « Détourne-toi du
mal et fais le bien : cherche la paix/ et poursuis-la 1. »
Voila caractérisée la double ceuvre A laquelle saint Benoit
veut que nous nous appliquions, tandis que nous vivons
dans le monastére : « Eviter le mal et faire le bien »;
et par 13 méme, « posséder la paix ». Termes trés géné-
raux dans lesquels i' résume l'art spirituel.

Tant 1l est vrai que N. B. Pére ne voit dans la sainteté
monastique que 1'épanouissement normal, mais plein, de
la grice baptismale, car sa spiritualité, Jé ne saurais trop
y insister, procéde directement de I’Evangile; elle en est
tout imprégnée, et c’est ce qui lui donne ce cachet de
grandeur et de simplicité, de force et de suavité, qui la
caractérise enlre toutes.

IT

« Se détourner du mal et faire le bien », ce n'est évi-
demment i qu'une maxime d’une excessive généralité .
Dans la pratique, I'accomplissement de cette maxime se
distribue suivant des préceptes spécifiquement divers et
des actes multiples. Saint Benoit munit donc son atelier
spirituel — le monastére — d’instruments variés, dont
les ouvriers — les moines — auront apprendre et a
poursuivre le maniement.

Mais que sont donc ces « instruments »? Le saint Légis-
lateur appelle de ce nom des sentences tirées pour la
Plupart del'Ecriture sainte, quelques-unes empruntées aux

! Prologue de la Rdgle. — 2 On salt que cette maxime constitue, selon
les philosophes, le premier principe de l'ordre moral.



168 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

anciens Peéres de I'Eglise et aux écrivains monastiques
antérieurs. Ce sont des sentences, des aphorismes, des
maximes, qui indiquent tel défaut a éviter, tel vice a
déraciner, telle vertu & pratiquer; ces axiomes qui, par
leur forme concise, rappellent les formules du décalogue,
la mémoire les retient aisément, et 1'esprit les rumine
pour en tirer du fruit, et les mettre en pratique le moment
venu : ils doivent nous aider a abattre les obstacles qui
s opposent a I’action divine en nous, A pratiquer les actes
de vertu. ‘

Comme les dmes sont diverses, qu’elles n'ont pas toutes
les mémes tendances au mal, ni pour le bien des aptitudes
identiques, N. B. Pére a multiplié les instruments : il en
comple soixante-treize. Quand un profane en parcourt la
liste ?, il est presque toujours étonné de voir saint Benofit
faire 4 ses fils des recommandations qui ne regardent
que l'ordre et la moralité naturelle ou la vie du simple
chrétien : « Aimer Dieu de tout son cceur, de toute son dme,
de toules ses forces; aimer le prochain comme soi-méme;
honorer tous les hommes; ne pas faire a autrui ce qu'on
ne voudrait pas voir fait 3 soi-méme; dire la vérité de
coceur et de bouche; ne pas tuer, ne pas commettre de
vol, ni faire de faux témoignages; récréer les pauvres;
visiter les infirmes; consoler les affligés. »

Pourquoi N. B. Pére méle-t-il ainsi & des exhortations
d’inspiration purement monastique, des conseils aussi
généraux ou aussi spécifiquement chrétiens? C’est, sans
doute, parce que, de son temps, la civilisation chrétienne
n’avait pas pénétré partout, et que I'atmosphére ou respi-
raient les chrétiens étlait encore chargée de mauvais
effluves, restes persistants de paganisme ou retours de
barbarie 2. Il se rencontrait dans ses monastéres des nobles
romains qui avaient connu les milieux de la basse déca-
dence, il y avait aussi les Goths a peine tirés de leurs
passions brutales. A 1'usage de tels genres de disciples, il

L Rigle, chap. IV. — 2 Cfr saint Grécoine, Dialog., 1. 11. On y voit saint
Benoit yenverser les idoles au Cassing auparavant il avait essuyé des pro-
cédés infimes d’un mauvais prélre; il avait manqué d'élre empoisonné par

de mauvais moines du voisinage de Subiaco.




LES (( INSTRUMENTS DES BONNES CEUVRES ) 169

fallait publier & nouveau jusqu’'aux préceptes de la loi
naturelle et aux vérités courantes de 1’Evangile. Nous
savons d’ailleurs que les préceptes contiennent implicite-
ment toute la perfection des vertus correspondantes.

Une autre raison plus profonde a guidé notre Légis-
lateur dans son choix : en mélant ainsi les sentences de
vie chrétienne 2 celles qui ne regardent que les moines,
saint Benoit a voulu marquer le caractére tout uniment
« chrétien » qu'il entend donner a sa spiritualité. Le
moine doit étre d’abord un homme qui observe la loi
naturelle, puis qui pratique pleinement la loi chrétienne.
La perfection religieuse est d’'une méme venue que la
perfection chrétienne, en général; le saint Législateur
coud littéralement ensemble les préceptes et les conseils :
jamais 1’idéal évangélique n'a paru plus indivisible.

C’est pour cela que le Patriarche ne range pas ses
instruments suivant un ordre bien systématique qui résul-
terait d’'un plan méthodique tout tracé d’avance; en ceci
encore, il se rapproche de 1'Evangile; il est éminemment
simple — ce qui ne I’empéche pas d’étre sir — dans la
maniére de conduire les d4mes a Dieu. Pourtant, certains
groupements se dessinent avec assez de netteté : ici les
instruments qui regardent nos devoirs envers Dieu; li
ceux qui réglent nos rapports avec le prochain; d’autres
enfin qui nous concernent plus directement nous-mémes.

Mais, quels que soient le nombre et la diversité des dits
instruments, il faut que nous en usions avec discernement.
On ne prétendra pas les emgployer tous en méme temps,
pas plus qu'on ne s’exerce a toutes les vertus a la fois;
les dmes sont différentes et les besoins divers.

Telles sentences rappellent des dispositions générales
(qui doivent toujours nous animer : « Aimer Dieu de tout
notre coeur ¢t de toute notre dme; — ne rien préférer i
I'amour du Christ; — désirer la vie éternelle de toute
Uintensité de notre amour; — surveiller A toute heure
les actes de notre vie; — ne pas oublier qu’en tout lieu
Dieu nous regarde. »




170 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

D’autres instruments sont a utiliser a certaines heures,
par exemple au moment de la tentation : « Briser contre
le Christ les pensées mauvaises, aussitdt qu’elles sur-
gissent du cceur. »

D autres conviennent particulierement pour déraciner
tel vice ou réprimer tel penchant mauvais. A chaque dme
de voir ici les penchants pervers qui prévalent en elle et
tendent a y défigurer 1'image divine. Quand I’dme s’at-
tache a la créature, elle se fagonne a 1'image de cette créa-
ture, elle se déforme; et toute tendance mauvaise non
combattue devient, par les actes qui en procédent, une
source de taches, que nous devrons enlever pour devenir
semblables au Christ Jésus. Chez telle 4me, c’est 1'orgueil
qui domine et devient le principe d'une foule d’actes
répréhensibles. N. B. Pére donne a celle-la des instru-
ments propres a réprimer les manifestations diverses qui
naissent de son orgueil : « Ne point aimer les contesta-
tions; — fuir 1'élévement de la vaine gloire; — si l'on
apercoit quelque bien en soi-méme, le rapporter a Dieu
et ne point se l'attribuer & soi; — s'imputer au contraire
tout le mal qu’'on fait et s'en croire la cause; — hair sa
volonté propre; — ne pas vouloir étre estimé saint avant
qu'on le soit, mais I'étre d’abord effectivement, afin que
I'estime vienne ensuite avec plus de vérité. » Chez une
aulre dme, c’est la légéreté d'esprit qui empéche 1'union
divine; le matin elle est recueillie; 4 la communion Notre-
Seigneur descend en elle ¢t I'embaume du parfum de sa
divinité; mais, sortie de l'oratoire, cette dme se disperse
dans la dissipation, se répand en paroles inutiles. Si cette
tendance n'est pas combattue, elle fera perdre & I'dme
durant la journée une partie des fruits de son union avec
le Christ. Que doit faire une telle. dme? Prendre les instru-
ments appropriés & son défaut : « Veiller sur ses actions
dans tous les moments de sa vie; — garder sa langue de
tout discours désordonné; — aimer a ne pas parler beau-
coup. » — Et ainsi de suite.

A chaque 4me de se connaitre dans la lumiére d’en
haut et de chercher ce qui lui manque encore : il n’en est




LES « INSTRUMENTS DES BONNES CEUVRES ) y Wi

pas une, si avancée qu'elle soit, qui ne trouve dans cet
atelier l'instrument nécessaire pour parfaire en elle les
traits ineffables du modele divin.

III

]
Non seulement les 4mes sont diverses, mais une méme

ame traverse différentes étapes que N. B. Pére a bien
distinguées.

L’art spirituel a ses commencements; comme tous les
débuts, ceux-ci sont pénibles :« L'entrée dans la voie du
salut est toujours étroite », Via salutis non est nisi an-
gusto initio incipienda 1. Pourquoi? Parce que c’est une
« conversion » que nous devons réaliser. Il faut se dé-
pouiller de sa fagon d’envisager les choses, de sa maniére
de faire; il faut se renoncer, contrarier_les habitudes
vicieuses, les tendances de la concupiscence, s appliquer
a déraciner les vices, & détruire et A redresser, trait par
trait, cette caricature de Dieu qu'est 1’dme plongée dans
le péché; et cela avec d’autant plus de persévérance que
prédominent en nous les habitudes contraires aux vertus.
Pour tirer du bloc de marbre une statue, il faut d’abord
dégrossir le bloc. Quand nous arrivons au monastére,
nous sommes, en cela, un peu semblables 3 des blocs
bruts. Dans sa bonté Dieu nous soumet i sa propre action
intérieure, mais nous livre aussi aux mains de nos supé-
rieurs et A nos efforts personnels, afin que de ce travail
sorte peu & peu la réalisation de 1'idéal divin. Si ’on ne
prend courageusement et n’emploie fidélement les instru-
ments nécessaires, on restera, 3 peu de chose prés, A 1'état
de bloc. — Puis comme on est encore novice dans l’art A
pratiquer, on est gauche, maladfoit dans l'usage des
instruments; de 12 des titonnements, des hésitations, des
perplexités, des doutes, qui peuvent encore augmenter ce
que le travail a par lui-méme de rude. C’est une étape
laborieuse A franchir, mais nécessaire.

Du reste saint Benoit a bien soin d’encourager 1'dme qui

I Prologue de la Régle.

e o Rl =




172 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

commence. Dans cet atelier spirituel, dans cette école ou
nous apprenons a chercher Dieu, il a & cceur, dit-il, « de
ne rien établir de rigoureux ni de trop ardu » *. II est
d’une trés grande discrdtion; il est un pére. A I'dme qui
vient se mettre sous sa direction, il dit : « Si pour
’amendement des vices et la conservation de la charité, je
vais jusqu'a un peu de rigueur », Si quid paululum res-
trictius... processerit, « garde-toi bien de déserter inopi-
nément, sous une ¢motion pusillanime, la voie du salut
dont l'entrée est étroite », Non illico pavore perlerrilus
refugias viam salulis 2.

A quelle argumentation recourt-il? Relicher quelque
chose de la fermeté des préceptes? Voiler 'obligation du
renoncement? Loin de 13, nous venons de le voir. Mais
il montre déja les facilités et les joies de la vertu acquise,
et fait goiiter d'avance les récompenses intimes promises
4 effort. « A mesure qu’on avance dans 1'observance et
dans la foi, dit-il, le cceur se dilate et permet de courir
dans la voie des préceples de Dieu avec une ineffable
douceur d’amour » : Processu vero conversationis et fidet,
inenarrabili dilectionis dulcedine curritur via mandalorum
Dei 2. Quand on est généreux dés le principe, qu’on est
attentif aux lumiéres dela foi, ’amour augmente, car Dieu
se donne davantage; et avec la présence de Dieu, abonde
la joie d’étre a son service. Le cceur se dilate, affirme
N. B. Pére. Qu'esi-ce a dire? Le cceur, c’est la capacité
d’aimer; et celle capacité est, au regard de 1'objet auquel
I’ame doil tendre, infinie. Nous I'avons senti déjd : il est
impossible de remplir cette capacité avec des biens créés.
« Vous nous avez lails pour vous, & Dieu, et notre cocur
est dans le (rouble jusqu’a ce qu’il se repose en vous » :
Fecisti nos ad te, el inquielum est cor nostrum donec re-
quiescal in te*. Ce qui mesure la capacité actuelle du
ceeur, c’est 'objet de ses affections présentes : si cet
objet est pelit, le cceur devient petit; si cet objet est infini,
le ceeur dilate sa puissance jusqu’a infini. A celui qui

P Prologue de Ja Regle. — 2 Jhid. — 3 Ibid. — 4 Sainr Avceusnin, Confes.,
lib. I, ec. 1.




LES ( INSTRUMENTS DES BONNES OEUVRES ) 173

voit Dieu, les créatures apparaissent petites : Videnti
Creatorem angusta est omnis creatura, dit saint Grégoire*,’
en parlant de saint Benoit lui-méme.

Or, quand on cherche vraiment Dieu, sans partage avec
les créatures, sans retour d’amour-propre sur soi-meéme,
le cceur se dilate peu & peu; Dieu le remplit et, avec Dieu,
la joie l'inonde.

Et en retour, cette joie augmente elle-méme la capacité
d’amour; et alors, dit N. B. Pére — c'est la seconde
étape — on court dans la voie des commandements :
ce ne sont plus ces commencements pénibles, ces efforts
répéter continuellement et dans lesquels on se débattait;
mais, A la lumiére toujours croissante de la foi, la fer-
veur anime au service de Dieu et le rend plein de douceur.
Alors, quelles que soient les vicissitudes de la vie, le
moine « ne s'écarte jamais de l'enseignement du divin
Maitre », qui est la Vérité, « et persévére dans sa doc-
trine », lumiére de 1’Ame; et s’il entre en participation
des souffrances du Christ, c’est afin de mériter par la
patience, de jouir aussi de la félicité de son royaume *.

La dernigre étape que signale saint Benoit est celle de la
charité parfaite. Cette étape, dit-il, est atteinte quand
I’dme est « purifiée de ses vices et de ses péchés » munda
a viliis et peccatis ®. Non seulement 1’me n’obéit plus
alors & ses habitudes vicieuses, car elle les a déracinées
autant qu'une créature peut le faire; mais elle n’a plus,
dans son activité, de mobile humain, car tout ce qu’elle
fait, elle le fait uniquement par amour du Christ, et
I’attrait des vertus : UNIVERSA... incipit CUSTODIRE, noOn
jam timore gehennae, sed AMORE CHRISTI... et delecla-
tione virtutum *. Elle a placé I’amour du Christ au centre
d’elle-méme, et cet amour lui fait trouver tout léger, si

1 Dialog. lib. 11, ¢, XXXV. — 2 Prologue de la Rdgle. — 3 -Rogle,
chap. VII. — 4 Ibid. — Saiwt Avcustiy, Tract, V in I Joan, no 4, caractérise
ainsi ces trois 6tapes : Carttas cum fueril nata nutrilur; cum fuerit nutrite
roboratur; cum fuerit roborata perficitur. Saint Thomas (II-I[, q. 24, a. 9)
classe de celle facon les lrois calégories d'dmes: les Incipientes, les profi-
cienles, les perfecti. '

e T e ——



174 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

pénible que cela soit : elle s’acquitte alors avec une
grande facilité et trés parfaitement des ceuvres qu’autre-
fois el avec de multiples efforts elle n’accomplissait qu'im-
parfaitement. La vertu lui est devenue « quasi une
seconde nature » : Absque ullo labore, velut naturaliier *.
L’élat que nous décrivons est celui de la charité par-
faite, de la perfection de l'union a Dieu : 'dme ne
recherche plus que lui seul; elle ne veut plus que sa gloire;
clle n'agit plus que par le mouvement de 1'Esprit-Saint.
N’y aura-t-il donc plus d'épreuves & subir? de croix a
supporter? de souffrances a endurer? Oh! si; mais
l'onction de la grice adoucit toute épreuve, et l'amour
trouve dans la croix une occasion nouvelle de se témoi-
gner et de grandir. L'amour est le principe de ces admi-
rables ascensions intérieures que le Seigneur, par I'action
de son Esprit, opére et manifeste dans les dmes puri-
fiées : Quae Dominus in operario suo mundo a vitiis et
peccatis, Spiritu Sancto dignabitur demonstrare ?!

IV

Mais quelle que soit I'étape ou se trouve I’dme, son tra-
vail n’esl pourtant jamais qu'un travail de coopération.
Elle n’est pas seule : Dieu travaille en elle et avec elle :
car il est toujours le premier Auteur de son progres.

Sans doute, dans les débuts, quand 1'dme est encore
embarrassée de vices et d'habitudes mauvaises, 11 faut
gu’elle s'applique elle-méme avec virilité et ardeur a enle-
ver ces obstacles qui s’opposent d 'union divine. La coopé-
ration que Dieu réclame d’elle dans cette période est parti-
culicrement grande et aclive, et se révele trés vivement
4 la conscience. Durant cefte période Dieu accorde des
grices sensibles qui relévent et encouragent. Mais 1'ime
expérimente des alternatives, des vicissitudes intérieures :
elle tombe, puis se redresse; elle peine, puis se repose;
elle reprend haleine, puis repart en avant.

Au fur et & mesure que 1'dme avance, que ctdent les

I Regle, chap. VII. — 2 Jbid.




LES (( INSTRUMENTS DES BONNES CEUVRES » 195

obstacles, sa vie intérieure devient plus homogéne, plus
réguliére, plus unie, I’action de Dieu se fait sentir plus
puissante, parce qu’elle est plus libre de s’exercer et qu’elle
renconire dans 1'dme moins de résistance et plus de’sou-
plesse : et alors, nous progressons rapidement dans la
voie de la perfection.

Toute cette économie de notre vie religieuse s’explique
par le fait que notre sainteté est d’essence surnaturelle.
Dieu seul en est I'Auteur; et, « s’il ne batit pas lui-méme
la maison, c’est en vain que travaillent les macons » :
Nisi Dominus aedificaverit domum, in vanum laboraverunt
qut aedificant eam *. Notre-Seigneur nous a donné si
clairement cette doctrine fondamentale : « Je suis la
vigne, vous étes les branches; demeurez en moi afin de
porter des fruits, car sans moi vous ne pouvez rien
faire », Sine me nihil potestis facere 2. « Que personne,
dil saint Augustin, en commentant ce passage, ne s’'ima-
gine qu’il peut, par lui-méme, porter le moindre fruit.
Qu'il s'agisse de faire beaucoup ou de faire peu, on n'y
peut réussir que par le secours de celui sans lequel on ne
peut rien faire. Si la branche ng reste unie A la vigne, et ne
tire du cep la séve nourriciére, elle ne peut par elle-méme
produire le moindre fruit » : Sive ergo parum, sive mul-
tum, sine illo fieri non potest sine quo nihil fieri potest...
nist in vite manserit et vizerit de radice, quantumlibet
Jruclum a semetipso non potest ferre 2.

N. B. Pére connait bien, et sous leurs différents aspects
ces importantes vérités. Il ne dit pas de ne pas faire de
bonnes ceuvres; bien au contraire, comme nous l'avons
vu au commencement de cet entretien : nous devons faire
tout ce qui dépend de nous. Quoique Notre-Seigneur soit
la souveraine source de notre sanctification, il trouve bon
de nous laisser une part de travail 3 accomplir; car nous
sommes des causes, réellement telles, bien qu’entiérement
subordonnées A la causalité divine : c’est seulement 3 la
condition que nous fournirons généreusement et fidéle-
ment la part susdite qu’il continuera et consommera en

! Ps. CXXVI, 1. — 2 Joan, XV, 5. — ? Tract. in Joan., LXXXI, 8.

S ———— e
=, =



176 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

nous I’ceuvre de notre sanctification. S'imaginer donc que
le Christ prendra pour lui tout le travail serait une dan-
gercuse illusion; mais croire que nous pourrons faire
quoi que ce soit sans lui serail une illusion non moins
périlleuse. Aussi devons-nous élre convaincus que nos
ceuvres n'ont de valeur qu'en raison de notre union &
Jésus.

Parmi les instruments que le saint Législateur met entre
nos mains, il en est un qui regarde expressément cetle
nécessité de tout rapporter, dans 'ceuvre de notre perfec-
tion, & la grice divine : « Ce que l'on verra de bon en
soi, qu'on le rapporte a Dieu et non a soi-méme; quant
au mal, comprendre qu'on en est toujours la cause et le
reconnailre comme sien », Bonum aliquod in se cum
viderit, Deo applicet, non sibi; malum vero semper a se
factum sciat et sibi repulet. Mais comment saint Benoit
nous apprend-il a faire passer cette conviction dans la

trame méme de notre vie? !
D’abord il nous inculque la nécessité de la priére, a

Uorigine méme de toute entreprise. — Dans son Prologue,
aprés avoir montré le but, — chercher Dieu — et marqué

la voie — le Christ — il nous dit aussitét de « ne mettre
la main a aucune bonne ceuvie Sans demander tres
instamment & Dieu de la conduire lui-méme a bonne
{fin » : In primis, ut quidquid agendum inchoas bonum,
ab eo perfici instantissima oratione deposcas. Pesez bien
tous les termes, car chacun a sa valeur. In primis : « Et
d’abord », « avant tout », la chose qui lui tient le plus a
cceur de nous faire connaitre, c’est de recourir A celui
qui est l'auteur premier et principal de notre sanctifi-
cation, parce que sans sa grice nous ne pouvons rien
faire. — Quidquid... bonum : « quelle que soit 1'ceuvre
proposée », une ceuvre « honne », moralement bonne, qui
procure la gloire de Dieu, car il ne peut évidemment étre
question d'une ceuvre mauvaise, d’une ceuvre ou la créa-
ture, la recherche de soi, entrent comme but principal,
d’ot Dieu serait absent. — Instantissima oratione : « Par
une pritre trés instante »; car il faut frapper pmfr que




LES ( INSTRUMENTS DES BONNES OEUVRES » 17T

Dieu ouvre, il faut chercher avant de trouver, demander
pour recevoir. — Et que faut-il demander? que « Dieu
meéne notre entreprise & bonne fin » : ab eo perfici. Mani-
festement, le saint Patriarche se souvient ici du texte de
I’Apdtre : « C'est Dieu qui opére en nous le vouloir et
le faire, pour son bon plaisir », Deus est qui operatur
in vobis el VELLE ET PERFICERE pro bona voluntate 1.

Et voyez comment N. B. Pére met lui-méme en pratique
cette recommandation. Quand des moines vont en voyage
ou qu’ils en reviennent 2; au moment d’entrer en fonction
pour le service de table, ou avant d’en sortir 3; en rece-
vant les hotes qui se présentent* : dans toutes ces actions
si simples et si ordinaires du cours de la vie, et dans
d’autres encore, il veut qu’on implore a l’oratoire, en
communauté, le secours de Dieu. T '

L’ceuvre terminée, le bien achevé, saint Benoit veut
encore que nous en rapportions la gloire a celui sans qui
nous ne pouvons rien faire. « Ceux qui cherchent Dieu,
écrit-il dans son Prologue, ne s’éldvent pas de leur bonne
observance; persuadés que le bien qui se trouve en eux
‘ne vient pas de leur pouvoir, mais est accompli par le
Seigneur, ils glorifient celui-ci qui opére en eux »; Ope-
rantem in se Dominum magnificant, « en disant avec le
prophete : Donnez la gloire, Seigneur, non pas 4 nous,
mais & votre nom °. » « De méme, ajoute-t-il — et il
ne pouvait assurément choisir de meilleur exemple —,
'apétre Paul ne s’est rien attribué 3 lui-méme du succes
de sa prédication, car il a dit : « C’est par la grice de Dieu
que je suis ce que je suis °, et ailleurs : que celui qui se
glorifie se glorifie dans le Seigneur 7. »

Vous me direz : est-ce que nos ceuvres ne sont . pas
notres? Certainement, puisque c’est nous qui agissons;
mais ces ceuvres ne sont bonnes que si nous les accom-
plissons, mus par la grice, dans la foi et I’amour du
Christ. Nous sommes les branches, le Christ est la racine.

! Philip. 1I, 13. — 2 Rigle, chap. LXVII. — 3 [bid., chap. XXXV. —
L Ibid., chap. LIII. — & Prologuc dc la Rdgle; Ps. “XIII. — & I Cor. XV,
10, — 7 11 Cor. X, 17.



LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

g

178

Est-ce la racine qui porte les fruits? Non, c'est la branche,
c’est nous; mais la branche, en tant que unie par le tronc
3 la racine et tirant la séve de la racine; nous, en tant
que unis au Christ Jésus et puisant la grdce en lui. Si,
3 la vue d'une branche couverte de beaux fruils, nous
croyons qu'ils sont produits par la branche, abstraction
faite de 1'union de celle-ci a la racine, nous sommes dans
I'erreur; la branche ne les produil qu'en allant puiser
dans la racine le suc nécessaire a leur formation. Ainsi
en va-l-il de nous; ne l'oubliez jamais : la grice du
Christ Jésus est la racine; et la branche séparée du tronc,
de la racine, est une branche morte : tel est notre sort,
si nous ne demeurons pas unis au Christ par la grice.

Cette union comprend d’ailleurs une infinité de degrés;
plus elle sera vive, forte, c'est-d-dire, moins il y aura en
nous d’obstacles & la grice, et plus notre foi et notre
amour scront profonds, — plus nombreux aussi seront
les fruits que nous porterons.

Il importe donc de diriger, avec foi et amour, notre
esprit el notre ceeur vers Dicu, avant de commencer quol
que ce soit : motre esprit, afin de n’avoir devant nous
d’autre but que la gloire de notre Pére des cieux; notre
caeur, afin de n’avoir d autre volonté que la sienne :
double résultat que réalise la « trés instante priére »
réclamée par saint Benoit. Cetle priere, qui doit si fré-
quemment intervenir au cours de nos journées, ne sera
pas nécessairement longue : se réduisant le plus souvent a
un simple élan vers Dieu, & une ¢tincelle spirituelle, elle
ressemblera passablement par la forme A ce quon a
appelé, en ces derniers siecles, 1'oraison jaculatoire; ce
qui en fait le prix et la valeur, ¢’est la rectitude de I'inten-
tion, la pureté de notre foi et I'intensité de I'amour. Toute
cette doctrine s’harmonise 3 merveille avec |'assertion de
N. B. Pere, que Je progres dune dme vers la perlection
va de pair avec son progres dans la foi. La foi augmente
'amour: 1'amour, en grandissant, livre de plus en plus
I'ame 3 1'action du Christ qui optre en nous par son
Esprit, et celle action du Christ devient de plus en plus




LES «« INSTRUMENTS DES BONNES (EUVRES » 179

puissante et plus féconde a mesure que les vices se

déracinent, que les créatures disparaissent, que tout mo-
bile humain s’évanouit. :

Le grand Patriarche cherche dans sa Régle & ouvrir
bien largemenl notre dme, pour que la grice de 1'Evan-
gile puisse abondamment y pénétrer et y produire tous
ses effets de sainteté : oPERANTEM IN SE Dominum magni-
ficant. Il n’a pas d’autre but en organisant l'atelier de
’art spirituel et en nous y donnant entrée, que de mé-
nager 4 l'opération divine toute liberté d’action en nous.
I1 veut que nous cherchions Dieu par nos bonnes ceuvres,
mais en nous appuyant uniquement sur son divin Fils le
Christ Jésus.

Une fois solidement et pratiquement établis dans la con-
viction que tout bien vient de Dieu, nous sommes a tout
jamais garantis contre le découragement. En effet si, sans
]'union au Christ par la foi et 1'amour, nous ne pouvons
rien faire; avec cette union nous pouvons tout ce que Dieu
attend de nous : « Je puis tout, s’écriait saint Paul, en
celui qui me fortifie », Omnia possum in eo qui me con-
fortat *. Notre union au Christ se concilie fort bien, non
avec le péché — surtout le péché délibéré ou d’habitude,
méme véniel — mais avec nos faiblesses, nos miséres, nos
défaillances de pure fragilité. Dieu « connait de quel
limon nous sommes formés » : Cognovit figmentum
nostrum 2. Notre-Seigneur sait que « l'esprit est prompt,
mais que la chair est toutes faiblesses » *. Que nos fautes
ne nous abattent donc pas, que les tentations ne nous
découragent pas. Le dernier instrument que N. B. Pére
indique est « de ne jamais désespérer de la miséricorde

El de Dei misericordia nunquam desperare.

divine » :
nstruments

Alors que nous n’aurions su manier les autres i
qu’imparfaitement, que de celui-13, du moins, notre main
« jamais » ne s'éloigne. nungquanmt. Le démon se plait, dans
tout le cours de notre vie spirituelle, & nous pousser A la
tristesse, au découragement, parce qu’il sait bien que

1 philip. IV, 13. — 2 Ps. CII, 14. — 2 Matth, XXVI, 41.




180 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE
y

quand 1'ime est triste, elle est portée & abandonner 1'exer-
cice des bonnes ccuvres, el cela & son grand détriment.
Quand donc pareil sentiment s’éléve dans mnolre cceur,
soyons assurés qu'il vient du démon ou procede en nous
de ’orgueil, et que, si nous nous y laissons aller, nous
écoutons le démon, si habile 4 jouer de notre orgueil.
Est-ce qu'un mouvement de défiance, de désespoir, pour-
rait venir de Dieu? Jamais, nunquam. IFussions-nous
(ombés dans de grandes faules, cussions-nous par malheur
vécu longlemps dans les infidélités, le Saint-Esprit nous
pousserait sans doute  la pénitence, & I'expiation, & I'im-

molalion — saint Benoit nous exhorte & « pleurer nos
péchés passés et & nous en corriger »* — mais il nous

exciterail aussi a 'espérance, d la confiance en Dieu, « ri-
che en miséricorde » 2. A la défiance? Au découragement?
Au désespoir? Jamais. Tant que nous sommes ici-bas,
nous ne devons jamais perdre confiance : parce que les
satisfactions el mérites du Christ Jésus sont infinis, parce
que le Pére éternel a voulu placer en lui tous les trésors
de grice et de sainteté qu’il destine aux imes, et quo
ces Lrésors sont inépuisables; parce que Jésus pric « et
plaide pour nous auprés de son Pére » : Semper vivens
ad interpellandum pro nobis ®. Notre force est en lui,
non en nous : Omnia possum in eo qui me conforlal.

« O mon Dieu! que l’action de votre miséricorde dirige
110S COPUTS, Car Sang vous Nous ne pouvons vous plaire » :
Dirigat corda nostra quaesumus, Domine, tuae misera-
tionis operalio : quia tibi sine fe placere non possumus |

\Y

Quelque lonable que soit 'ardeur & chercher Dieu par
les bonnes ceuvres el spécialement par les ceuvres do
Regle, il faut cependant nous prémunir contre une cer-

taine conception erronée de la perfection, qui se rencontre

— 3 Mebr. VI, 25. — 4 Oraison du

1 Régle, chap. IV. — 2 Eph. 1l 1.
XVIIe dim. aprés la Penlecole.




LES « INSTRUMENTS DES BONNES OEUVRES » 181

parfois chez des 4mes peu éclairées. Il arrive que celles-ci
placent toute la perfection dans 1'observation purement
extérieure et malériclle des prescriptions. Bien que le
mot que je vais employer soit sévére, je n'hésite pas a
le prononcer : le préjugé susdit confinerait ou risquerait
de conduire au pharisaisme; et il y aurait 13 un grand
danger.

Vous savez ce que nolre divin Sauveur, qui est la vérité
et la bonté méme, disait & ses disciples : « Si votre
justice n’est pas plus grande que celle des pharisiens,
jamais vous n’entrerez dans le Royaume des cieux . »
Ces mots sont bien du Christ. Lui qui ne voulait pas
condamner la femme adultére; qui daignait s’entretenir
avec la Samaritaine et révéler les mystdres du ciel A celle
qui menait une vie coupable; lui qui consentait & manger
avec les Publicains, socialement disqualifiés comme pé-
cheurs; qui permettait 3 Madeleine de lui laver les pieds
et de les lui essuyer de ses cheveux; lui qui était « si
doux et si humble de coeur » 2, il accablait publiquement
les Pharisiens d’anathémes : « Hypocrites, malheur A
vous, vous n'entrerez pas dans le Royaume des cieux ®. »

Les Pharisiens passaient aux yeux de la foule pour de
sainls personnages; ils s'estimaient cux-mémes saints,
el faisaient consister toute la perfection dans l'exactitude
aux observances extériecurcs. Vous savez aussi que leur
fidélité a la lettre el leur ponctualité étaient si méticu-
leuses que les exemples qu’on donne de leur formalisme
sonl parfois risibles *. Non contents de garder ainsi
scrupuleusement la Loi de Moise, qui constituait déja
un lourd fardeau, ils y ajoutaient tout un catalogue de
prescriptions de leur cru, — ce que Notre-Seigneur
appelait des « traditions humaines » °. Tout cela était
exléricurement si bien observé qu’on n’avait sous ce
rapport rien A leur reprocher : impossible de trouver des
disciples de Moise plus corrects. Rappelez-vous le Pha-

! Matth. Vv, 20. — 2 [Ibid., XI, 29. — 3 [bid., XXIII, 13. — 4 Voir
Le Christ dans ses mystéres, chap. XI, Quelques aspects de la vie publique
du Sauveur. — & Marc. VII, 8,




182 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

)

risien que le Christ nous dépeint montant au temple
pour prier. Quelle est sa priére? « Mon Dieu, je suis un
homme tout a fait irréprochable; j'observe toutes choses
trés exactement; je jeline, je donne la dime?; vous ne
sauriez me prendre en défaut sur aucun point, vous devez
étre fier de moi. » Et, au sens littéral, ce qu'il disait
élait vrai : il observait tout cela. Cependant, quel juge-
ment porte sur lui le Christ Jésus? Cet 'homme sortit
du temple non justifié, le cceur vide de la grice de Dieu.
Pourquoi cette condamnation? Parce que le malheureux
se glorifiait de ses bonnes actions et qu'il plagait toute
sa perfection dans I'observance purement extérieure, sans
<e soucier des dispositions intérieures de son cceur. Aussi
Notre-Seigneur nous dit-il encore : « Si votre justice n’est
pas plus grande que celle des Pharisiens, vous n’aurez
point de part au Royaume des cieux. »

pénétrons-nous de la signification profonde de cette
centence. Qu'est-ce que la vie chrétienne? Une liste
ances? Nullement. C’est la vie du Christ en nous,
et tout ce que le Christ a établi pour entretenir cette vie
en nous; c’est Ja vie divine découlant du sein du Pére
dans le Christ Jésus et, par lui, dans nos Ames. La est
la vie surnaturelle dans son fonds et sa source, et sans
cela tout le reste m'est rien. Entend-on par 1a que les
prescriptions extérieures du Christianisme soient & dé-
daigner? Loin de 15, Leur observation est a la fois el
la condition normale et Ja manifestation obligée de la
vie intérieure. Mais celle-ci est la plus importante, tout
comme 1'Ame, dans 1’homme, est plus importante que le
corps : I'dme est spirituelle, immortelle, créée a I'image
de Dieu; le corps, un peu de limon terrestre; mais ]’ime
n’est créée qu’au moment d’étre unie au corps, et 1'exer-
cice de ses facultés dépend de la bonne constitution du
corps. Dans 1'Eglise du Christ,
corps; suivant la loi normale, il faut appartenir au corps,

4 1'Eglise visible, et observer ses prescriptions. pour

d observ

! Luc. XVILI, 11-12.

il y a aussi I'dme et le 3




—

LES (( INSTRUMENTS DES BONNES QEUVRES )» 183

participer A sa vie intime, & la vie de la grice; mais la
vie chrétienne ne doit pas étre principalement placée dans
I’observance extérieure, méme trés exacte, des ordon-
nances matérielles. :

Les proportions sont les mémes dans la vie monas-
tique : I’essence n’en est pas constituée par une réglemen-
tation de nos exercices extérieurs. Tel peut arriver, a la
force du « poignet », c’est-d-dire par volonté et énergie, a
garder toutes les régles, et pourtant n’avoir aucunement
I’esprit monastique, n’avoir aucune vie intérieure : il a
I’écorce, il n’a pas la séve il a le corps, mais sans 1’ame.
Et de fait, il n’'est pas si rare de rencontrer des religieux
dont les progrés spirituels sont trés lents, quoique leur
exactitude extérieure ne préte & aucun reproche. C’est
que souvent ils se recherchent eux-mémes avec com-
plaisance dans cette ponctualité, ou bien méprisent leurs
fréres qui ne_leur paraissent pas si fiddles; ou encore,
placent la perfection dans les ordonnances extérieures
elles-mémes. Or, en soi, ces ordonnances sont peu de
chose : I'une vaut D'autre *. Ecoutons parler le Christ
lui-méme : « Jean-Baptiste ne buvait pas de vin, et on I’a
blimé; le Fils de 1'homme, lui, mange indifféremment
de ce qu'on lui présente, et les Pharisiens le désapprouvent
encore® »; mais c’est 14 une race d’« hypocrites ».

S’il est donc assez indifférent, en soi, que nos pratiques
extérieures soient telles ou telles, il n’en reste pas moins
que nous avons promis de les observer : dés lors, cette
observation, quand elle est animée par ’amour, est extré-
mement agréable & Dieu. J'ai dit : « animée par 1’amour ».
C'est dans le cceur, en effet, qu’est la perfection; car
I'amour est la loi supréme. Le Christ Jésus « sonde les
cceurs, et il voit que celui qui parle, et qui croit aimer
sans agir, n'aime pas. Mais aussi celui qui garde exté-
rieurement sa parole, et qui n’agit point par amour, ne
garde pas véritablement cette parole. Il faut joindre
Uexécution de sa parole avec son amour, parce que sa

! Voir ce que nous avons dit plus haut, /p. 79, de la largeur de vues de
fainl Benolt en cetle matidre. — 2 Matth. XI, 18-19; Luc. VII, 33-34.

R R EEEEEEEEEESEESEESS=SE—————————




181 LI. CHRIST, IDEAL DU MOINE

principale parole el 'abrégé de sa doclrine, c’est qu'il
faut aimer » .

I observance de la Régle ne constitue pas la sainteté,
mais un moyen d’arriver a la sainteté. Vous me direz :
Ne devons-nous pas observer tout ce qui est prescrit? —
Certainement, nous le devons; car souvent une infidélité
habituelle ou voulue sur tel ou tel point de la Regle —
priere, charité, silence, travail — suffit & entraver notre
progrés dans le chemin de la perfection. Seulement, rete-
nons bien ceci : Ce qui importe dans notre observance,
c'est le principe iniérieur par lequel nous I'animons. Les
Pharisiens observaienl toules choses exaclement, mais
¢’élait pour étre vus et recueillir les applaudissements
de la foule : et cette déviation morale gitait a fond toutes
leurs ccuvres. — Quant a 1'observance extérieure, gardée
mathémaliquement, mais pour elle-méme et sans rien qui
’ennoblisse. disons tout au moins qu’elle.n’est aucune-
ment la perfection.

Il faul que la vie intérieure soit I’dAme de notre fidélité
extérieure. Celle-ci doit étre le résultat, le fruit et la mani-
festation des sentiments de foi, de confiance el d’amour
qui régissen! notre cceur. La Regle est 'expression de la
volonté de Dicu. Or, I'accomplisserment par amour de la
la fidélité. La fidlité est la plus riche et
ur de Pamour ici-bas. La-haut, dans
le ciel, 'amour s’épanouira en aclion de grices, en com-
plaisance, en joulssance, dans la possession pleine et en-
titre de 1'chjet aimé; ici-bas, il se traduit par une fidélité
giénéreuse el conslanle”ﬁn Dicu, malgré les téncbres de la
foi, malgré les épreuves, les difficultés, les contradictions.

A I'excmple de notre divin modeéle, nous devons nous
sans réserve, comme lui-méme s'est livré sans
entrant dans le monde ; Ecce vento,
tre volonté », Ut faciam
n, quand, apres la sainte
avec lui, nous devons

Regle constitue
la plus délicate fle

donner
réserve au Pere cen
« Me voici, afin d’accomplir vo
volunlalem {uam ?. Chaque mati
conununion, nous ne faisons qu'un

93¢ jour. Edit. Marbeau,

1 [ossvir, Méditalions sur I'Pvangile. La cine,

p. 706. — % Ps. XXXIX, 8-9 ¢t Hebr. X, 5 sq.

AN s o

A

o

i

R



LES ( INSTRUMENTS DES BONNES OEUVRES ) 185

dire & Jésus : « Je veux étre & vous toul entier; je désire
vivre de votre vie par la foi et 'amour; je veux que vos
désirs soient mes désirs, et, comme vous, par amour pour
votre Pére, je veux faire tout ce qui peut vous &tre
agréable : « J'ai placé votre loi au milieu de mon cceur »,
Etl legem tuam in medio corpis ME1?; il vous est agréable
que je garde fidelement les prescriptions de la loi chré-
tienne que vous avez établies, celles du code monastique
que j'ai accepté; comme preuve de la délicatesse de mon
amour envers vous, je veux dire comme vous avez ditf
vous-méme : ni un iota ni une virgule ne sera enlevé par
moi de votre loi : Iota unum aut unus apezx non praete-
ribit a lege donec omnia fiant ?; donnez-moi votre grice
pour que je ne laisse pas passer la moindre chose qui
puisse vous faire plaisir, afin que, selon votre propre
parole, « étant fidele dans les petites choses, je le devienne
» aussi dans les grandes » 2; faites surtout que toujours
j'agisse par amour pour vous et pour votre Pare : Ut
cognoscal mundus quia diligo Patrem *; tout mon désir
serait de pouvoir dire comme vous : « J’accomplis tou-
» jours ce qui est agréable au Pere », Quae placita sunt
et, facio semper 5. »

C'est 13 le programme que Notre-Seigneur tragait &
la  Bienheurcuse Bonomo, moniale italienne : « Avant
chacune de tes actions, offre-moi tout, avec tout ton étre
lui-méme, me demandant 1'aide et la grice de ne rien
faire que pour moi : car je suis ta fin, ton Dieu, et ton
Seigneur A qui tu dois plaire 9. »

Toutes choses faites dans ’amour, — 1’amour étant le
mobile de toute notre activité et le gardien de toute notre
fidélité : n’est-ce pas 1a la formule méme de la perfection?
I.’amour vst ce qui mesure, en dernier ressort, la valeur
de tous nos actes, méme des plus ordinaires.

Aussi saint Benoit indique-t-il, comme tout premier

' Ps. XXXXIX, 89. — 2 Matth. V, 18. — 3 CrIr Lue. XVI, 10. —
4 Joan. XIV, 81. — s 1bid., VIII, 29. — ¢ Lg Bae Bonomo, moniale béné-
dictine, par D. pyu Boung, p. 54. Lire surtout dans Le Livre de la grdce
Spéciale de sainte Mechlilde, le chap. XXVII de la 3¢ partie : Comment le
c@ur de l'homme s'unil au Cwur de Dien. '

/




180 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

« instrument » I'amour de Dieu : « Avant tout, in primis,
aimer le Seigncur de toute son idme, de tout son esprit,
de tout son cceur. » Autant nous dire : « Placez ’amour
dans votre cceur avant toutes choses; que l'amour vous
régisse et vous guide dans toutes vos actions; c’est
l'amour qui doit meltre en vos mains tous les autres
instruments des bonnes ceuvres; c’est lui qui donnera aux
détails les plus insignifiants de vos journées une haute
valeur. » — « Les petites choses, dit saint Augustin, sont
petites en elles-mémes, mais elles deviennent grandes par
I'amour fidéle qui les fait accomplir » : Quod minimum
est, minimum est; sed in minimis fidelem esse magnum
est 1.

L'observance extérieure, recherchée pour elle-méme,
sans l'amour inlérieur qui la vivifie, est une exhibition
formaliste — voire pharisaique — que nous devons bannir:
un amour intérieur qui prétendrait se dispenser de la
fidélité extérieure qui en est le fruit, ne serait qu’une
illusion, car Notre-Seigneur nous dit : « Celui qui m’aime,
garde mes commandements?. » Et cela est vrai de la vie
monastique comme de la vie chrétienne. Le«Christ Jésus
nous dit : Vous protestez que vous m’aimez? C’est a
cause de mon nom que vous avez tout quitté : Propter
nomen meum *» Alors, observez avec fidélité les moindres
points de votre Regle. ‘

L’idéal auquel nous devons viser est le suivant : 1'exac-
titude de I'amiour; non le scrupule, ni la préoccupation
de ne pas se tromper, ni le désir de pouvoir se dire : « Je
Veux qu'on ne puisse jamais me trouver en défaut »; il
Y a en cela de I'orgueil. C’est du cceur que jaillit la vie
intérieure; el, si vous la possédez, vous chercherez a
remplir par amour toutes vos prescriptions, avec la plus
grande pureté d'intention et le plus de soin possible.
Universa custodire... amore Christi 4+ « Le moine, dit
saint Benofit, doit étre fidéle en toutes choses. . par amour
pour le Christ. »

! De doctrina christiana, 1. IV, ¢. 18. N'est-ce pas Pascal qui a d&erit :
« Faire les peliles choses comme grandes 4 cause de la majeslé de Jésus-
Christ qui les fail ¢n nous »?» — 2 Joan. A1V, 210 — 2 Malth. XIX, 29, —
4 Regle, chap. VII.

T

T




LES ( INSTRUMENTS DES BONNES OEUVRES » / 1817

« Il ne suffit donc pas de garder ’extérieur de la loi:
I"dme de la loi, c’est de la garder par amour, V'effet de
’amour est de garder la loi. De belles spéculations, de
beaux discours, ce n'est pas 1a ce qui s'appelle aimer;
il faut venir & la pratique. Des pratiques extérieures, ce
n’est pas 1a ce qui s’appelle observer la lof; I’Ame de la
loi c’est d'aimer et de faire tout par amour; le reste n’est
que 1'écorce et 1'extérieur de la bonne vie!. » « Gardons-
nous donc de nous contenter de nous régler A 1’extérieur;
il faut & Dieu son spectacle; c’est-d-dire dans le secret,
un cceur qui le cherche 2. » Et c’est ce que notre grand
Patriarche nous demande : « ‘Que nous recherchions
Dieu-dans la sincérité de notre coeur », St revera Deum
quaerit 3.

VI
_ \

Dans cette exactitude qui nait de I’amour, il y a quelque
chose d’aisé et de facile, d’ample, de libre, d’aimable, de
joyeux. Que se produit-il souvent dans une dme qui met
foute sa perfection dans I’observance purement extérieure?
C’est que quand il lui arrive, par suite de quelque cir-
constance, méme indépendante de sa volonté, de ne pou-
voir accomplir telle ou telle prescription, elle est troublée,
désorientée; elle s’imagine que son édifice spirituel va
crouler, que la perfection lui échappe; pour peu que cela
se répéte, elle se dérourage. Et ce sentiment se comprend
chez elle, puisque, pour elle, tout se résume et consiste
dans l’observance extérieure.

A cause de ce mdme faux principe, il lui arrivera de
manquer parfois & la charité envers ses fréres et de créer
des heurts. Placée entre 1'observation, & 1’heure fixe, de
tel ou tel point, et I'occasion fortuite d’aider quelqu’un,
elle n’hésitera pas : « l'observance avant tout »! Clest
'asservissement A la « lettre », avec sa sécheresse et sa

! Bossuer, Méditations sur U'Evangile, La dernidre semaine du Sauveur,
446 jour. Edit. Marbeau, pp. 268-269. — 2 Ibid. Le sermon sur la mon-
tagne, 20e jour. Edit. Marbeau, p. 101. — 3 Regle, chap. LVIIL



188 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

dureté. Voyez comment les Pharisiens reprochaient i notre
divin Sauveur de guérir les malades le jour du sabbat * :
ils incriminaient méme ses disciples parce que ceux-cl
froissaient des épis dans leurs mains pour les manger,
sous prétexte que le jour du sabbat était un jour de
repos ?!

A I'opposé, une &me qui aime le Christ Jésus et fait tout
par amour, jouit, en méme temps, d’une grande liberté &
I’égard des observances. En effet, ne plagant pas prin-
cipalement sa perfection dans des pratiques matérielles
elle ne les recherche pas pour elles-mémes; et quand,
par suite d'une circonstance, clle se trouve empéchée de
les accomplir, elle ne s’en trouble pas, parce qu’elle ne
s’attache pas a elles. Et s1, comme cela peut arriver, elle
voit un de ses fréres dans le besoin, elle n’hésitera pas
a aider d’abord son frére, méme Sl telle ou telle prescrip-
tion — on suppose, bien entendu, que celle-ci n’oblige
__ devait alors é&tre mise de coté. D’au-
cuns pourraicnt dire, comme les Pharisiens le disaient de
Jésus - « Cel homme n'est pas de Dieu, il n’observe pas
le repos du sabbat® »; mais c’est 12 le scandale phari-
saique, auquel il ne faut pas faire attention.

Apprenons par A que nous ne devons généralement
pas nous faire juges de 1'observance de nos fréres. I1 en
est qui, extérieurement, paraissent moins corrects que
d’autres, et dont la vie intérieure est cependant plus
intense. L'idéal serail sans doute qu’on n’elit jamais rien
i reprendre en eux, mais ce n’est pas & nous & nous
ériger en Censeurs de nos fréres. Ne soyons donc pas
pharisiens; sinon, 3 force de vouloir étre moine, on peut
er 3 n’étre plus ni chrétien, ni humain, a manquer
rel de la charité.
grand Législateur efftend bien
rément les observances monas-
tiques qu'd la suite d’une longue expérience il avait Jui-
méme Clablies. Mais il savait néanmoins, pour un motif
supéricur, les faire fléchir. Lorsque par exemple un jour

pas sous péché,

en arriv
au grave précepte natu

Voyez comment nolre
ces vérités. 11 estimait assu

I Luc. VI, 11. — ¢ Matth., X1, 2. — 3 Joan. IX, 16.




LES (C INNSTRUMENTS DES BONNES OEUVRES ) 189

de jetine, il survient un héte, saint Benoit veut (ue, par
humanité et charité pour cet héte, le prieur qui le recoit
rompe le jelne : Jejunium q priore frangatur propter
hospitem 1. Un Pharisien n’aurait Pas agi ainsi : il aurait
jedné ety.. fait jedner son héte. Mais N. B. Pére, « rem-
pli de Desprit de lous les justes » ?, met la perfection
avant tout dans la charité, soit qu’elle aille directement
a Dieu, soit qu’elle soit manifestée au Christ dans la
personne du prochain. \

On ne se méprendra pas sur ma pensée. Je n’entends
nullemént préconiser les manquements & I'observance, nj
excuser les négligences, le laisser-aller; loin de 13; je veux
seulement que vous appréciiez chaque chose i sa vraie
valeur. Or, la vraie valeur d’une chose se trouve dans Je
degré de 'union que nous luj donnons avec le Christ par
la foi et la charité. 1I faut tout exécuter, mais par amour
pour notre Pére des cieux et ep union, par la foi, avec
Notre-Seigneur. Ne 1’oublions Jamais : la source méme de
la valeur de nos ceuvres est dans notre union au Christ
Jésus par la grace, dans I'amour avec lequel nous accom-
plissons nos actions. A cet effet, il faut, comme dit
N. B. Pere, diriger notre intention vers Dieu avant chaque
honne entreprise, avec une grande intensité de fol et

d’amour : Quidquid agendum, inchoas bonum, ab eo
perfici instantissimaq oratione deposcas 2,

suspendions la poursuj
fidélité persévérante. dj
la récompense promise au bon servitenr,
La persévérance est, en ef
couronne toutes les autres.
Distinguons bien celte v

fet, la vertu qui consomme et

ertu du don de persévérance

' Regle, chap, LIy, — = SAINT Cng )i i
logue de 1a n!{)gle. AINT (-115001:}{3, Dialog., 1. 11, ¢. v, — 5 Pro-




190 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

finale, qui nous fait « mourir dans le Seigneur »; ce don
est puremenl graluil, et « personne, dit le concile de
Trente, ne peut, de certitude absolue, étre assuré que ce
don lui sera accordé » .

Cependant, ajoute le saint Concile, « nous devons aAvOolIr
et garder la plus vive confliance dans le secours de Dicu,
car Dicu est toul-puissant pour achever en nous le bien
quil y a commencé, a moins que nous ne soyons nous-
mémes infidéles a la grice » : Nisi ipsi illius gratiae
defuerint 2.

Lec moyen done qui nous est donné pour que nous puis-
sions compler sur ce don infiniment précieux, le don par
excellence, c¢'est la fidélité quolidienne; L nous meénerons
2 bien el i son terme la grande ceuvre de toule notre vie,
si nous menons A bien el a son terme chacune des ccuvres
que nous entreprenons pour Dieu : or, c’'est 14 1'objet de
la vertu de persévérance.

Saint Thomas ® rattache celte vertu a la vertu de force.
Ft avec infiniment de raison. Qu’est-ce, en effet, que la
forced Cest une disposition de fermeté qui incline
I'sme a supporter vaillamment lous les maux, méme les
pires el les plus continus, plutdt que d'abandonner le
bien: poussée au supréme degré, la force fail endurer le
martyre.

Cetfte vertu de force est particulidrement requise des
cénobiles vivant ensemble dans un monastére. II semble
bien qu’en instituant les cloitres la Providence ail eu, a
col¢ de son dessein principal, un dessein secondaire. Le
dessein principal, c’est de forger le coenobilarum forlis-
simum qgenus?, le dessein sccondaire de recevoir ¢a el 1a
des Ames faibles qui s’appuient sur les fortes. C'est ainsi
qu'unc fulaie, belle et puissante, n’exclut pas complete-
ment du sol ot elle prospere, les abustes; ¢d et Iy les
arbustes vivent a 'ombre de leurs grands ainés et protec-

teurs, mais ce sonl ceux-ci qui font la forét. Saint Benoit .

n'entend pas décourager les dmes faibles, mais c’est prin-

L Sess, VI, e, 15 — 2 Juid. — % 111, . CXXXVI, a. 2. — 4 Rdgle
chap. Jer, o

el

i
S
3



LES « INSTRRUMJ: 5 ]
ENTS DES BONNES OEUVRES ) 191

cipalement 2 ’ambition des forts qu’il ouvre les avenues
de l.a perfection. Il est conforme 3 'esprit du grand
Pal,rmrc.he que I'abbé ne repousse Pas toujours un gostu-
lant qui avoue s crainte devanl les tentations du siécle
el déclare que I'un des molifs qui I'aménent au cloitre
est le désir de la sécurité, pourvu que ce postulant
« cherche vraiment DJeu. », el que son caractére comporte
un grand fond de sérieux. Mais le saint Législateur
S ud'resse surlout aux dmes résolues; elles seules pourront
atteindre ces « sommelts de la vertu », culmina virtutum L
indiqués par saint Benoit.

La vertu de force, en effet, n'est pas seulement le prin-
cipe de '« agression », aggredi, mais elle est encore celuij
de '« endurance », suslinere; et comme celle-ci réclame
plus de fermeté d'dme que celle-1a, elle constitue, dit
saint Thomas, 1'acle principal de la vertu de force : Prin-
cipalior aclus forlitudinis est sustinere?. Or, la vie reli-
gieuse, fidélement menée dans le cloitre, réclame et
apprend tout a la fois cetle endurance; de par sa nature,
elle tend a établir en 'dme une fermeté qui peut aller
jusqu’ad I'héroisme, d’autant plus réel qu'il est plus obscur.

C’est que, d'une part, la mobilité de notre nature est
extréme, que le lemps a aisément raison, a la longue, de
la volonté la plus décidée; et d'autre part, que la vie en
communauté n'offre 3 la pauvre nature rien qui puisse la
(latter ou la distraire. Supporter. tous les jours, généreu-
sement, dans 1'obscurité de la foi %, la monotonie naturelle
de la vie cfaustrale, la stabilité du méme licu, l'accom-
plissement des mémes exercices toujours répétés, si menus
qu’ils soient, le joug de I'obéissance, surtout quand il
contrarie ou violente la nature; et cela, comme le veut
saint Benoft, « avec palience, en silence, sans se_las._s‘er,
sans fléchir ni lacher pied » : tacita censcienlia patienliam

— 3 Toules choszes

TE . CXXIII, a. 6. :
1H-11, gq. C de la vie cachée

I [tégle, chap. LXXIIL — = _
"al ¢ ) lqu'un qui vit

terales dlailleurs, [ faul plns de fai & quelq ! ¢ do ¢ Eles
avee llluu; (r[u'il’ ne voll pas expérimentalement) qud qm.!q.l.J un ({.Lll!:.:.?l (::‘I;_
plit des aeuvres exbéricures donl il peut conslaler la crolssincg ¢ )

quelleg [l mesure le résullat de ses efforts.

- et

E



192 LE CHRIST, IDEAL DU_MOINE

amplectatur et sustinens non lassescat vel discedal® ;
s’acquitter avec soin chaque jour de la tiche assignée par
I'obéissance, si humble, si obscure ou si ingrate qu'elle
soit, sans ce stimulant puissant de l'activité humaine
qu'est la lutte contre les obstacles extérieurs; sans cher-
cher non plus de compensation auprés des créatures, sans
rencontrer de ces distractions, de ces diversions, si fré-
quentes dans le monde, qui rompent l'uniformité des
occupations, — tout cela réclame de 1'dme une endu-
rance, une maitrise de soi et une fermeté singuliéres®.

Nous comprenons la parole de Dieu dans I'Ecriture :
« L'homme patient vaut mieux que I'homme vaillant, et
celui qui domine son esprit I'emporte sur le guerrier qui
prend des villes », Melior est paliens viro forti, el qui
dominator animo suo expugnatore urbium?; nous com-
prenons que saint Benoit qualifie la désobéissance de
« lacheté » 4, et de « fortement trempées » ° les armes de
l'obéissance qu'il présente a ses disciples; et il suffit de
lire le quatritme degré d’humilité pour voir a quels som-
mets d’endurance héroique il invite ses fils & monter®.

Aussi la Regle fidelement observée devient-elle principe
de force: en disciplinant la volonté, elle la trempe; en
l'ordonnant, elle décuple ses énergies et la soustrait a la
dissipation 7. 11 est devenu banal de parler de la patience
des vrais moines au travail, de leur sainte obstination et
de leur fidélité a leur tiche®. Ils ont donné l'exemple
du travail consciencieux el persévérant sous toutes Ses

! Negle. chap. VII. — 2 On demandait un jour 4 Mabillon da révéler les
actions extraordinaires qui, 4 sa connaissance, pouvaiecnt manifesler ou
mettre en rehef la perfection de vie d'un des plus éminents religieux de la
Congrégation de Saint-Maur, dom Claude Martin. Ce grand moine n'berivit que
deuz liznes, mais dans leur concision, elles renferment une vérité des plus
profondes © « Jo ne sais rien de dom Marlin que ce que tout le monde a vu,
mais sa vie constante et uniforme dans le bien me tient lien de rmiracle. »
Vie de dom Claude Martin, Tours, 1697, p. 388, — 3 Prov. XVI, 32, —
4 prologue de la Regle. — 8 [Ihid. — © 1 esl remarquable que dans ce
seul paragraphe, le grand Patriarche accumule les fermes qui signifient
lendurance - une fois les mots sufferre, non discedere, non lassescere, deux
fois celui de patientia, ¢t quatre fois celui de sustinere, — T Lirc 4 ce sujet
les belles pages de Lualhier, dans Le Sacrifice, chap. XVI, Le sacrifice el
la volonté. — 8 Le saint Législaleur combat toutes les formes ct manifes-
talions de linstabilité, de la versatilité, du caprice, Voir par exemple, chap.
XLVIII : il veut que les moines lisent per ordinem ez inlegro les livros qui
leur sont donnés par Uabbé pour leur édificalion en Caréme.




LES « INSTRUMENTS DES BONNES OEUVRES » 193

formes; aussi sont-ils devenus, au moyen 4ge, les pion-
niers de la civilisation chrétienne en Europe . De tels
résultats eussent-ils 6té possibles si les cloitres n’eussent
contenu que des dmes faibles? Assurément non.

Nous ne nous étonnerons donc pas que les grands
moines se soient montrés des Ames fortes. Od les saints
missionnaires comme Boniface, Adalbert, ont-ils trouvé,
sinon dans le cloitre, le secret de couronner par le martyre
une longue vie apostolique et d’incessants labeurs? Ou
les Anselme, les Grégoire VII et la magnifique phalange
de leurs collaborateurs, les Pie VII ont-ils puisé cette
admirable fermeté d’'dme qui les a soutenus dans leurs
luttes mémorables pour la liberté de 1'Eglise? Dans le
cloitre encore. La vie commune dans le cloitre a éprouvé
et faconné leur dme, forgé leur caractere et fait d’eux des
ceeurs intrépides et magnanimes que nul danger n’ef-
frayait, que nul obstacle n’arrétait, qui, selon la noble
parole de Grégoire VII lui-méme aux moines de Cluny,
« ne se sont jamais courbés sous la domination des princes
de ce monde et sont restés les défenseurs courageux et
soumis de saint Pierre seul et de son Eglise... Moines et
abbés n’ont pas menti A cette sainte Eglise leur mare » 2.

C’est cette quotidienne endurance dans la vie commune,
cette fidélité laborieuse, que saint Benoit réclame de nous
dans cet atelier ou il nous a distribué nos besognes et

! Cfr DBeniréne, I. c., chap. II et LI, L'apostolat monastique; 1'cuvre
civilisatrice. — 2 Ibid., chap. V, Cluny et la lulte des inveslitures. — 11
sera permis de rappeler ici la conduite intrépide qu'un évéque, formé
dans le cloltre, MET Benzler, a montrée récemment, sur le sitge de Metz,
au milieu des circonslances les plus difficiles. On sait comment, durant
un Cépiscopat de vingt années il a résisté, bien qu’il fat originaire d«
Westphalie, & toutes les pressions de I’Etat prussien, notamment sur la
question des mariages mixtes; mais c'est surtout pendant la guerre que
sa fermelé a éclaté. Un journal francais, le Courrier de Metz, a pu derire
au lendemain de sa mort (18 avril 1921) : « Mgr Benzler aurait eu un
tempérament de martyr pour défendre la cause de I'Eglise et de ses prétres.
C'est pendant la guerre surtout, o cependant tous semblaient plier devant
les exigences des von Ingersleben et des von Oven, qu'il s'est montré prélat
intrépide : il n'a sacriflé que le rabat. Ainsi a-t-on pu conlinuer, pendant
la guerre, malgré la pression gouvernementale, A précher dans les deux
langues dans toutes nos églises de Metz et dans toutes celles de la partie
francaise du diockse. Sur le terrain scolaire, dans la question de la con-
tessionnalité des cimelidres, il n'a pas cédé un pouce de terrain, »



IL.E CHRIST, IDEAL DU MOINE

194
munis des instruments de notre sanctification. C'est
« jour et nuit », diu noctuque, c’est-a-dire « sans cesse »,
incessabiliter t, qu’il veut que nous employions ces instru-
<. sans nous fatiguer de la longueur du travail, sans

ments, S
nous décourager de nos insucces, sans nous laisser abattre

par nos échecs.

La vertu de force sans cesse exercée, maintenue, sou-
tenue jusqu’au dernier jour constitue la persévérance. Et
c’est A ’acquérir que notre grand Patriarche nous exhorte
si explicitement quand il nous nous dit de « ne jamais
nous écarter de I’enseignement du divin maitre, mais de
persévérer en sa doctrine dans le monastére jusqu’a la
morl » : Ab ipsius nunquam magisterio discedentes, in
ejus doctrina usque ad mortem in monasterio perseve-
ranies 2. In monesterio : « dans le monastére »; le saint
Législateur nous redit a la fin de ce chapitre que le cloitre
constitue 1'atelier spirituel ol s’accomplissent nos bonnes
ceuvres, et que la « stabilité dans la vie commune » én
esl inséparable®.

Pour nous animer dans l’exercice de cette vertu difficile,
pour nous soutenir dans la pratique de l'endurance,
N B. Pére met devant nos yeux 1'idéal divin; il fait appel
au supréme motif : I'amour du Christ Jésus : « Partici-
pons par la patience aux souffrances du Christ », Passio-
nibus Christi PER PATIENTIAM parlicipemur *.

C’est, en effet, au Christ Jésus qu’il faut s’attacher. On
ne peut étre son disciple si, ayant entendu son appel, on
n’y répond point, comme le jeune homme de 1’Evangile,
parce qu'on est attaché aux créatures; si ayant commencé
de le suivre, on le quitte; si on ne « laisse les morts ense-
velir leurs morts » °; si, « ayant mis la main a la charrue,
on regarde en arriére » ¢ et on recule devant la fatigue;
si chaque jour, guotidie, on ne porte pas sa croix, cru-
cem suam, pour le suivre partout jusqu’'ad la mort : el

— 9 Yoir ce que nous

1 Higle, chap. IV. — 2 Prologue de la Regle.
cénobilique,

avons dit de la stabilit¢ dans la 4e conféreuce, La sociélé
pp. 96 et euiv. — 4 Prologue de la Régle. — 5 Matlh. VIII,

IX, 62

22, — ¢ Luc.




LES « INSTRUMENTS DES BONNES OEUVRES » 195

sequatur me . « Celui-la seul sera sauvé qui aura 8-
véré jusqu’a la mort » : Qui perseveraverit i foern
hic salvus erit?. Le Chri i S
ik g rist Jésus « ne prépare de place
lui dan;l l’; Yi::lee qlfeVpour ceux qui sont demeurés avec
in tentation?bus m:i. e I per—ma_nszstis sl
s, et ego dispono vobis regnum 3.
. Ecoutons ces graves enseignements de I'infaillible vé-
i;lﬁc-:;)gl:ir:llzzgiioDleu, chaque jour, le don de la persévé-
: ns la prigre que, chaque jour, I'Eglise
met Sur nos lévres 4 la Sainte Messe : « Etablissez nos
jours dans votre paix, 6 Seigneur, préservez-nous de 1'éter-
nelle damnation et daignez nous compter au nombre dé
vos élus... * » « Faites que nous nous attachions inviola-
blement 4 vos commandements et ne permettez pas que
nous nous séparions jamais de vous °. »

Et pour montrer & Dieu que ce désir est sincére, tenons
sans cesse les regards fixés sur l'idéal divin; travaillons
A réaliser en nous cette perfection a laquelle Dieu veut
que nols parvenions pour imiter son divin Fils. Celui-ci
est 1a forme de notre éternelle prédestination, et pour
chacun de nous il existe « une mesure suivant laquelle le
Christ doit nous étre donné » : Secundum mensuram
donationis Christi ¢. Nous ne savons ’pas, ici-bas, quelle
est cette mesure, quelle est la mesure fixée par Dieu de
notre prédestination; mais A coup sir, elle va a former
le Christ en nous, reproduire les traits de cet idéal
unique que le Pére lui-méme indique 4 notre regard :
el fac secundum exemplar®. :

Inspice,
Si nous sommes fidéles, malgré les tentations ek les
difficultés, a travailler A cette ceuvre, « le jour de la
c'est

par Dieu sonnera pour nous »;
donne le grand Patriarche en termi-
truments des bonnes ceuvres » :
pensabilur quam ipse

récompense promise
]’assurance que nous

nant ce chapitre des « ins
Jlla merces nobis a Domino recom

- — 4 Canon
s aatth. X, 22. — @ Luec. XXII, 28-29. d
s Communion. — ¢ Eph. IV, 7. —

5 Qraison avant la

1 Luc. IX, 23. —

de la messe. —
7 Exod. XXV, 40.




196 LE CHRIST, IDEAL DU MOINE

promisit. S1 nous avons eu celte application constante
que sait apporter l'amour & remplir parfaitement les
désirs de notre Pére des cieux, s1 nous avons « toujours
fait ce qui lui plait » : Quae placita suni ei facio SEMPER ?,
nous recevrons assurément la récompense magnifique
promise en ces termes par celui qui est la Fidélité méme :
« Venez, bon serviteur; parce que vous avez été fidele
sur un petit nombre de choses, entrez dans la joie de
votre Seigneur; je vous ferai part de grands biens 2. )

Chaque saint qui entre au ciel entend cette parole
bénie: c’est le salut de bienvenue qu'il regoit du Christ
Jésus. Et quels sont ces biens que Notre-Seigneur lui
donne en partage? Dieu méme, dans sa Trinité et ses
perfeclions; et, avec Dieu, tous les biens spirituels. A ce
Dieu ] dmme sera « semblable parce qu’elle le verra tel
qu’il est » : Similes et erimus, quoniam videbimus eum
siculi est ®.

Par cette vision ineffable, qui succede a la foi, elle sera
fixée en Dieu, et trouvera en lui la stabilité divine; elle
adhérera pour toujours, dans une étreinte parfaite, et
sans crainte de le perdre jamais, au Bien supréme el
immuable : Participatio incommutabilis boni*.

En attendant que brillent & nos regards purifiés les
splendeurs de 1'éternelle lumiére, répétons souvent cette
priere de 1'Eglise, qui résume bien les différents points de
cet entretien : « O Dieu, qui dans votre amour restaurez
la beauté de l'innocence, attirez vers vous les coeurs de
vos serviteurs : que 1'ardeur de 'amour qu’a fait naitre
en eux votre Esprit les rende stables dans la foi et fidéles
4 pratiquer votre Loi », Deus innocentiae RESTITUTOR el
amator, DIRIGE AD TE tuorum CORDA servorum : ut spiritus
tui FERVORE concepto, et IN FIDE inveniantur STABILES, el
IN GPERE EFFICACES °.

! Joan. VIII, 290 — 2 Matth. XXV, 21. — 3 | Joan. DI, 2. — 4 Sawr
Aveustin, Epist. ad Honorat. CXL, 31. — Feria 1\ post Dominic. 11 Qua-
drages.

FIN DU TOME PREMIER




TABLE DES MATIERES

I. — EXPOSE GENERAL
DE L’INSTITUTION MONASTIQUE

1. — « Chercher Dieu » 1-23

Prédominance du mobile dans la valeur de nos actions, 1-4.

I. — La recherche de Dieu : but de la vie monastique, assi-
gné par saint Benoit a ses disciples, 4-8.
II. — Conditions de cette recherche : elle doit étre cons-

tante, se manifestant en toutes choses, 8-10.
III. — Exclusive : nécessité du détachement absolu, 10-13.

IV. — Fruits de cette recherche de Dieu : fait trouver Dieu
pleinement, 13-15; source de joie, 15-19.
V. — Comment le Christ Jésus est notre modele dans « la

recherche de Dieu », 19-23.

II. — A la suite du Christ . 24-52
Depuis le péché, qui nous a éloignés de Dieu, notre « re-

cherche de Dieu » prend le caractére d’un retour A Dieu,

94-25; combien il est important de connaitre le chemin par

lequel on « retourne A Dieu », 25-26; ce n’est qu’en suivant

le Christ qu'on y parvient, 27-28.

I. — Jésus est 'unique voie : par sa doctrine, 28-30; par
son exemple, 30-31.
II. — Le Christ Pontife nous relie 3 Dieu; par son sacri--

tice, il nous délivre du péché, 32-33; de la damnation, 34;
nous réconcilie avec Dieu, 35-37; ses mérites et ses satis-
factions sont ndtres, 37-38.

III. — Possédant en lui la vie divine et la plénitude de la
grice, le Christ Jésus est la source, la cause efficiente de
tous les secours qui nous sont nécessaires, 39-41.

IV. — Ces vérités essentielles, qui s’appliquent au salut,
s'entendent également de la perfection monastique; Jésus,
« le religieux » par excellence et I’exemplaire du parfait
religieux, 41-42; comment la vie religieuse constitue un état
de perfection, 42-45; le degré de cette perfection se mesure
Y celui de notre union .avec le Christ, 45-47.



XVIII TABLE DES MATIERES

V. — La régle bénédictine est imprégneée de ces vérités,
47; son caractere « christocentrique », 47-48; pour saint Be-
noit, le Christ est le divin modele, 48-49; le tout du moine,

49-52.
1T1. — L’abbé, représentant du Christ . . . . . 53-83

Analogie entre 1'Eglise fondée par le Christ et la société
monasiique, 54-56.

| — L’abbé tient dans le monastére la place du Christ,
57-58; il doit I'imiter comme Pasteur, 58-59; nourrissant son
troupeau de doctrine et de science divines, 60-63.

1. — Comme Pontife; & ce litre, la sainteté personnelle
lui est nécessaire, 63-64; elle rend son action sur les dmes
plus féconde, 65; sa médiation auprés de Dieu plus puis-
sante, 66-67.

III. — Qualités maitresses de l'abbé : sa discrétion : un
tact toul surnaturel le fera s’adapler aux dispositions de
chacun. pour mener toutes les dmes a Dieu, 67-69.

IV — Sa bonté : amour profond qu’il doit témoigner a
ses moines, 69-71; sa charité dans les corrections, 71-72.
V _ Devoirs des moines 3 l’égard de 1'Abbé : I'amour

humble et sincere, 73; combien dangereuses sont les criti-
ques et tout ce qui €loigne un religieux de son supérieur,
74-75

V1. — La docilité d’esprit, 75; Dieu nous parle par ses
envoyés, 76 diversité des effets de sa parole, 77-78; écouter
la parole de 1’abbé comme celle du Christ, 78-79.

VII. — L 'obéissance d’aclion, 79; largeur de vues de
<uint Benoit. 79-80: allié¢e 4 une exigence exiréme pour ce
qui touche i l'obéissance, 80-81; union entre le chef et les
membres, %2 réalisée 4 la messe célébrée par 1'abbé, 82-83.

IV. — La société cénobitique . . . . . . . . 84111

| — Centralisation du pouvoir entre les mains de 1'abbé,
855G le « conseil » des freres, 86-87; caractére familial de
la sociélé cénobitique, 87-88; I'abbé, nommé & vie, en est
le Pere. E8-89.

II. — Formes d’activité qui doivent se manifester au mo-
nastére © 89-90; la priere : place de 1'Opus Dei, 91-92.

11I. — Le travail, 92-95; mobile qui doit I’'animer : 1'obéis-
sance, 95-96.
IV. — La stabilité, caracléristique de la vie cénobilique,

9(j-97; de méme que la grice nous atleint dans la mesure ou
nous vivons de la vie de 1'Eglise, 97-99, ainsi nous entrons
dans le courant de la grice religieuse suivant le degré ou

e TR T R e




TABLE DES MATIERES XIX

nous vivons de la vie commune, 99-101, comment on peut
« s’excommunier » soi-méme, par des infidélités, 101-102;
en se singularisant, 102-104.

V. — Relations mutuelles entre les membres de la famille
n(])gnasl.ique . la charité, 105-106; 1’obéissance, 106; le respect,
106. |

VI. — La stabilité attache également les moines .a leur
cloitre, 107; combien ils doivent aimer leur abbaye, 107;
I’église du monastére et son autel, 108-109; vénérer leur
Fondateur, 109-110.

II. — POINT DE DEPART ET DOUBLE CARACTERE
DE LA PERFECTION MONASTIQUE
V. — Haec est victoria quae vincit mundum fides
nostra i . 115-139

La foi en la divinité du Christ, fondement de la vie mo-
nastique comme de la vie chrétienne, 115-117.

I. — Jusqu'ou doit s’étendre cette foi en Jésus-Christ,
pour le chrétien, 117-118; pour le moine, 118; comment elle
nous fait vaincre le monde, 118-120.

II. — Combien cette victoire est précieuse : le Christ l'a
payée de son sang, 120-121; elle nous fait participer a sa vie
divine, 121-123; transcendance de la vie surnaturelle sur la
vie naturelle, 123-124.

III. — La Foi, principe de la perfection religieuse, 124-126;
par elle s’explique et se maintient la vie monastique, 126-127;
« lumiere déifique » qui illumine la vie de I’enfant de Dieu,
127-129; saint Benoit veut que toute l'existence du moine
en soit éclairée, 129-131. \ .

IV. — Vivre de la foi, 131-132; stabilité spirituelle qui en
résulte, 133; malgré les assauts du monde et du démon, 133-
135.

V. — Exercice de la vertu de foi, 135-137; joie dont elle

est la source, 137-139.

VI. — La profession monastique 140-160

Nécessité, pour étre moine, d’8tre incorporé dans la société
monastique par la ‘n"oiess_ion religieuse, 140-141.

1. — La profession monastique est une promesse, un en-
gagement solennel, 141-142; pourquoi saint Benoit 1'unit au
sacrifice de 'autel, 143; caracteres de l'immolation de Jésus :
holocauste digne de Dieu, 143-144; plénier, 144-145; offert
par amour, 145-146.



XX TABLE DES MATIERES

II. — Comment l'immolation de 1’autlel reproduit celle
de la croix, 146; le Christ, dans son sacrifice, est molre
modele, 146-147; par la profession, le moine s’offre & Dieu
en holocauste, 147-149.

111. — L’union au sacrifice de Jésus, par amour, rend
cel holocauste agréable a Dieu, 149-150; se séparer de tout
le créé, 150-151; pour s’attacher uniquement A Dieu, 151.

IV. — Bénédictions apportées A 1'dme par la profession;
olle est un second baptéme, 152; fait participer tous nos
actes de la vertu de religion, 152-153; est source de joie, 154.

V. __ Nécessité de demeurer constamment fide¢le aux pro-
messes jurées, 154-157; combien il est agréable A Dieu, utile

4 nos Ames de renouveler chaque jour notre profession, 157-
160.

VII. — Les instruments des bonnes ceuvres . . . . 161-196

La profession religieuse inaugure Ja vraie vie monastique,
161-162.

T - Nécessilé des bonnes ceuvres, 163; en quoi consiste
I’arl spirituel, 163-166; comment saint Benoil veut le voir
exercer par ses moines, 166-167.

II. — Instruments dont il munit son « atelier spirituel »,
167-169; en user avec discernement, 169-171.

111 Les employer selon la diversité des étapes que
traverse 1'Ame - le travail de la conversion, 171-172; le pro-
cros dans la foi et I'amour, 172-173; 1’é6tat de charité par-
faite, 173-174.

IV, — Le travail de 1’dme n’est qu’une ceuvre de COOpé-
ration - Dieu est le premier Auteur de son progres, 174-175;
insistance avec laquelle saint Benoit met en lumiére cetle
vérité, 175-177: ses conséquences : il importe de demeurer

uni au Christ, 178-179; P’a4me est 4 1’abri du découragement,
179-180.

V. — Danger qu’il y aurait a placer toute la perfection
dans la séule observance extérieure, 180-183; comment celle-
c¢i doit étre animée par 1’amour, 183-187.

VI. — Fruits d’une vie guidée par 1l'amour : la liberté
d’esprit et la charité envers autrui, 187-189.
" VII. — Combien la vertu de force est nécessaire pour de-

meurer dans une fidélité persévérante, £89-192; 1’observance
de la régle fait les Ames fortes, 192-193; s'exercer constam-
ment i celte vertu les yeux fixés sur le Christ, 194-196.

Imprimé en Belgique








{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }

