Lm




_ .P"Lﬁ;rﬁm'nmt:i{', Editeur, 10, rue Cé's‘sefté"?@iﬁis.(ﬁﬂ o

 Buvres Gomplétes du T. R. P. HONSATRE i
S des Fréres Précheurs ey

CHo—r — Pom- tous'lés volumes vendus sépurément %8 Fraf
ol sont & la charge du destinalaire, Ces frais sont comptés 3
< rafson de o 50 pour les vulumea in-12, et de 0,60 pour les voiumes
in-g. .
o2, = Bi phisieurs volumes soitt demandés ensemb]e le pnx [
-boursé pour I'envoi est seul réclamé g destinataire, . L
5 Aux zehelevrs de la colleciion comp]éte Ies envojs sont -
- faite france de port el d’cmha]la.ge : D

. VIENNENT DE PARAITRE '
'DISCOURS ET" PANEGVRHQUES*

e 'roz\m QUATHIEME . :
_1n-8° carré. -, A.00 5 2. B 3. 00 o
: (Vou lefdéi'azl des A vqumes pabhés, page 3)

. AVANT — PENDANT — APRES

" LA PERED ICATION
; “Conseils - dirz Jeimnes ecclésiastiques _

: OUvnmE HONORE D'UN BBEF BE 3 SAINTETE LLON XIII .

In—S" carré, S Indg L 3 00
: (Vau' la z‘able des mattéres page 4} :

DE‘TAIL DES vomn.ns PUBLIES A CE JOLR S
INTROBUCTION AU DOGME GATHULIQUE' :

4v01umes in“8 carré. - 16,00; 4 volumes in-12. '12.00
Chaque velume 86 vend séparément: 5o

"mI = Rapporta dé Ia foi et dela L
— Leg princlpes et les erreurs. | 4.00 | 3.00

--—De ld préparaticn rationnelle S
de 'acte de foi par I'examen des pro- IR S
phéties- .. .. 4,00 | -3.00
ome TIL ~— Do Ia prepmauon ration- ) .
-nelle de Vacte de foi par l'examen g )
ey miracles .. . 4.00 | 3.00°
OME IV, ~~-Dé'la préparatmn ratmn- . L
nelle de - I'acte de foi : par lexamen ERn
des temmgnages e e S oo | 4400 3.00

; : @

n-rz

Edition] Edition RS



P. Lermeinevx, Editeur, 10, rue Cassetle, Panss (6°).
(Huvres Complétes du T. R, P. MONSABRE | Biition: Edition

(suile) in-§o | in-1z
GONCILE ET JUBILE — AVENT 1869

1 volume . e 4.00 | 3.00
Radicalisme contre Radioalisme O
{wvolume. . . . . . . . . . 400 3.00

EXPOSITION DU DOGME CATHOLIQUE

Conférences de Notre-Dame de Paris, donndes durant
les Carémes /1875-1899

18 volumes in-8¢ carvé. 72.00; 18 volumes in-12, 54,00
Chadque velume se vend séparément :

Cantme 1873. Exzistence de Dieu. — CanrfMe 1874,
Etre, Perfection, Vie da Dieu. — Canime 1875, Guvre
fe Diew. — Careme {876, Gouvernament de Diew. —
CandémE 1877, Préparation des YIncarnation. — Carime
1878, Existence et personne de J,-C — Caréus 1879
Perfaction de J.-G. - Cantme 188(0. Vie de J.-C. —
CantMe 1881. (Euvre de J.-G. — Cantme 1882, Gouver-
nement de J.-0. - Canigue 1883, Grace de J -¢.; Sacre-
ments. — CareME [884. L'Encharistie. — Cariime 1885.
La Pénitenca. — Cantme 1886, L'Ordre. -—— Camime
1887, Le Mariage. — Carfms 1888, La vie future. —
CamiMe 1889, L'antre monde. — Cartae 1890, Amen.
Syntheéae et conclusion. '

Chaque volume, édilion in-8, 4 00 ; édition in-12, 3.00

RETRMTES PASCALES Do (1873-18%0)

& Notrg- Dame de Paris
9 volumes in-8° carré. 36.00; % volumes in-12. 27.00
Chagque volame se voud séparément :

Rernartes 1872-73-74. Psaums « Miserere » ; Les
Idoles. — 1875-76. La somme de nos deveirs. La Priére.
-~ 1877-T8. La Tentation. Recherche de Jésus-Chriat.
— 1879-80. L’Enfant prodigue. Le jugement de J.-C.
- 1881-82. Parabolss du Salut. Deveirs envers VEglise.
— 188384 Le Chrétien. Devoirs eucharistiques. —
1885-86. (Buvres catholigues. Pratique de la Pénitencs.
-~ 1837-88. Le Mariage (partie morale). Legons de Ia
mort. — 1889-90. Les Avertissements de 'autre monde.
Leg adisux du Sauveur.

-Chague volume, Sdition in-Be, 4.00; édition in-12, 3.60




P. LeremrLeux, Lditear, 10, Tue Cassette, Pamis (6e).

OEvvees compLiTes pU T. R. P. MONSABRE (suile)
DISCOURS ET PANEGYRIQUES

1 volumes in-8¢ carré. $6.00; 4 volumes in-12. 12.00
Chaque volume se vend séparément :

Tome [. ~—- La Fidélitd, — L'wuvre des ¢iudiants
anglais. — Une nouvelle France. {les orphelins arabes
de la provinee de Constantine). — La Jeunesge (dis-
cours de distribution de prix, & Arcueil}. — Féte de
Saint-Pierre (disecours prononcé & I'Université catho-
lque de Paris). — Cercles catholigques (trois discours}.
— Panégyrigue de Szint Jean-Bapiiste. — Panégy-
rigues de Sainte Marie-Madeleine, — du Bienheureuz
Jean Berchmans., — Une ville héroique (la defense de
Chateandun).

Tome [I. — Pour l'Irlande, — (&Euvre de Saint Mi-
chel, — L’autel. — L'orgus. — Hoces d’or des Conié-
rences de Saint Vincent de Paul. — @Euvres de cha-
rité de Constantinople. — CSuvre des italiens, —
(Euvre des orphelinz de Notre-Dame des flots. — Les
orphelins de Saint Vincent Ferrier. — Congreés des
ceuivres etcharistiques. — (Euvre de la propaga tion
de la Foi. — Panégyrigue de Saint Jean-Baptiste de
ia $alle, -—— Panégyrique de Jeanne d’Arc. — Eloge
funébre de I'abbé Bourgeois, — XIX° anniversairs
de 1a mort du Pére Lacordaire.

Tome 1. — L'euvre du veea national. — Allocutier
au Pelerinage de Notre-Damse de Paris, a Montmartie.
— L& roi d'amour. — Le culte universel de Marie. —
L'empire du diable. — La croizade au KIX® siecle. —
La France moderne au haptistére de Reims. — La
justice des Saints. — Panégyrigue de Saint Thomas
d'Aguin. — La gloire de Jeanne d'Ave.

Tome IV. ~ Le Temple. -— Une premiére pierre. —
Les cloches, — La eloche du monastére, — L'orgus:
gynthése et symbole. — La Chaire, — La Crofx. -
Les Ornements. — Premiére messe. — Premiére Com-
munion. — Saint Dominique. — BB. Diane, Cécile et
Aimée, — Jeanne d'Arc modéle et patronne du pa-
triotisme chrétien. — La comtesse de Pontbriand. —
Le R. P. Félix. — Le R. P. Chocarne. — Victimes du
RBazar de la Charité. — Les naufragés de la Bour-
gogne. — Apologie des Congrégations religienses.

Chagne volume, édition in-8, 4.00; édition in-12, 3.00




P. LermELLEyx, E‘diteur, 10, rue Casselte, Pagis (6°).

(Eyvaes ComeriTes pu T, R. P. MONSABRE (suite)
AVANT -~ PENDANT — APRES

LA PREDICATION
Consells aux jeunes ecelésiasiiques
OUVRAGE mONORE D'Ux BRER py S, 8. Liow XIIT
Fort volume in-8+ carrs. . : . L - 91 14
Le méme ouvrage, en format in-i2. . e .. 308

LIVRE PREMIER. — Avant la Prédication. Crap. I
Premiévs Préparation, — Cpap. [I. La stience sacrée; ses
seurces. — Cwar. H1. La science sucrée ; ses servanies.
~ CHA®. [Y. Modéles de dloquence sacrée ; Beriture sainte.
= taap. V. Modéles de I'éloguence sacrde ; Péres et Pré-
dicateurs. — Cpap.¥E. Ce quil faut précher, — Cmap. VIL
Le don de la parole. — Cmap. VIFL. Composition et grne-
ments du discours. — Caap. 1X. Passjons of tonvenances
oraloires. — Gmap. X. Dispositions de Fime et secoups
divins. — Guap. XL Deraiére préparation.

LIVRE DEUXIEMT — Pendant la Prédication. —
Coap. 1. En chaire. — Cpmap. i Laction, — Cuap. [l
La voix et la pronenciation. — Caap. IV. La diction et le
ton de la chaire, — Cuap. ¥. La physionomie ef le geste.
Crar. YI. Communications avee Fauditoire, — Crap. VIL
La vie en prédication.

LIVRE TROISIEME, —— Aprés Ia Prédication. — Cmap |,
Le regard vers Dien. — Cuap. II, Le regard sur doi-méme.
- Crap. HI. Louanges et critimnes. — Cuap. 1V. Revi.
sion du discours et conirdle de Pexpérience, — EpILocus .

LE MARIAGIE
Getle publication est dédide 4 son Bminence Monseigneur
le Cardinal Archevéque de Paris
LE PLUS UTILE GADEAU DE MARIAGE
1o Splendide volume in-guarto, cadres rouges, orné de
5 grandes gravures bisires hors texte, 11 tétes de chapitre,
lettrines, cul-de-lampe, ote. — Priy. broché . . 20.00°
2¢ Bean volume in-10 raisin, erné d'une gravure, aver
cadres variés & chague page, dessinés el graves pay
MEsULLE, Rel. 5.00; Franco par la posie, nef. 5.50
(Hauteur : (n16 - largeur : (m13; dpaissenr: (m3 1/2)
3. Beaun volume in-12 sans gravures . . , . 350
Le méme, relic 1/2 chagrin, P 5.50
4o Gracieux vol. iu-12 écq {pelile édition abrégée) 1,50
Condilions spéciales par nombre




I’Abandon

A
La Volonté - de Dieu.

e 57




AOOIICIIIIBIIOIINEN

APPROBATION DE LA NOUVELLE EDITION

Nous avons lu, par ordre du Trés Révérend Pére
Provineial de la Province de France, un ouvrage
du R. P. Alexandre Piny, Maitre er Théologie, de
?Ordre des Fréres-Précheurs, revaparle L. Marie-
Augustin Charmoy, Lecteur en Théologie, da méme
Ordre, et intitalé 1 LD’Abanden & lo wvolonié de
Diew, Nous en approuvons volontiers la péédition.

Fr. REGINALD MOKPEURT,
Lecteur en Théologie,
Prieur du couvent de Sainé-Jacques.

Fa, VINCENT ScHEIL,
Lecteur en Théologie.

Paris, couvent de Saini-Jacanes le i0 join 4835

Imprimatur
Parisiis, die 5a Martii 1902,
G. LEFEBVRE

vie, gén.




i Abandon

VoLoNTE DE DIEU

RETRAITE DFE DIX JOURS

D'APRES

Lo Pivs Alexandre PINY, des Fréres Prdchenrs

MAITRE EN TREOLOGIE

NOUVELLE EDITIOM

Par le P. M.-Aucustiy CHARMOY

Du méme Ordre

PARIS
P, LETHIELLEUX, Lmrasre-Epitevs

10, rus casserrE, 10







HOIIOIICIIIIIININNK

APPROBATION DE LA PREMIERE EDITION

Facultas Reverendissimi Patris Generalis

Ordinis FF, Predicatorum.

Nos Frater Antonius de Monroy, Sacra Theo-
logiee Professor, et totins Ordinis Fratrum Pradi-
catorurn humiiis Magister Generalis, servus, salutem.

Harum serie, nostrique Offici authoritate licentiam
facimus R. P. Fr. Arzxanpao Py, in Theologia
Magisiro, Ordinis FF. Praedicatoram, typis edendi
opus inseriptum, Retradte sur le pur amour ow pur
abandon & la divine volontéd, dummodo fuerit ap-
probetum & duobus in Theologia Magistris, et aliig
servatis de jure servandis. In nemine Patrig, et
Filii, et Spiritus Sancti. Amen.

Datum Roma 1683,

Fr, ANTONIUS DE Monroy,
Magister Ordinis,
Fr. Anrovius Crocue,
Magister et socius,




VI Approbations .
APPROBATIONS DES THE‘OLOGIENS
' DE L’ORDRE,

Je soussigné, Docteur en Théolagie de la Facultg
de Paris, Prienr du grang couvent des Jacobing,
cerlilie avoir lu un Yivee d’Exercices spirituels, qui
a pour titre : Retroite sur [o Lur amour oy pur
abarndon & la divine volonts, composé par 1o Pare
Arexanoee Pivt, Docteur en Théotogie, religienx
du méme Ordre, lequel livre peut beaucoup aider
aux dmes qui veulenttravailler ayec Succes au déta-
chement de tou amouar-propre, pour s’attacher uni-

attacher uniquement, ot qui est cet amonr désinté-
ressé, qui fait gotiter combien Je Seignsur est suave
et doux aux dmes qui 'aiment de la sorte, par la
paix intérienrs qu'il laur procure, et Fassurance oy
it 1es met de toujours avoir tout ce quislles veulent,
ne voulant plus alors que Dien e sa volonté. Joaj
done lu avec plaisir e livre capableds servir 4 ces
fins auxquelles Iautens I'a composé, et aingi iv
donne avec joie Papprobation de Hvre sans fache,
Rl pour les meeurs ni ponr Ia doctrine.
Feait & Paris, ce 31 aoiit 1683.

Fr. Cranves Totsapny
Docteur de la Faeulrs de Paris,
et Pricur du grond couvent des

Fréves-Prichewrs de Paris.

——



de la premicre dition. VII

Tai 1 avee autant de soin que d’édification le
livre composé par le R. P. Alexandre Piny, de
POrdre des Fréres-Précheurs, Doctesr an Théologie,
qui & pour titre: Refraite sur le pur amour, oy
pur abardon & o divine volonié, dans lequel je
m'ai rien trouvé qui ne seit conforme & la doctrine
-catholique, et trds propre a édifier les fideles et &
porter les dmesa la perfection du divin amour. (Yest
pourquoi je ai jugé trés utile au public.

Fait & Paris, le 34 aont 1683,

Fr. Antomne Govbix,
Docteur en Théologie, Régent
au grand cowvent et collpge

des Précheurs de Paris,







AN

LETTRE DU T. R. P, BOULANGER

Provincial de la Province de France,

" Mo~ Reverenp Ping,

Le livre que vous présentez au
public se recommande par Uexcel-
lence de sa doctrine et par U'autorité
du vénérable religieux qui en est
Vauteur : le Pére Alexandre Piny.

“Ily a bien des maniéres de servir
Drieu, depuis la plus imparfaite jus-
gu'a la plus parfaite. Le dessein du

. Pére Piny a été d’'enseigner la voie la
‘plus parfaite pour aller & Dieu.

Mais, quelle est la maniére la plus

parfaite de servir Diew?

N e




X Letlre du T\ R, P. Boulanger.

A la fin du dix-septidme sidele, &
Uépoque ou écrivail le Pére Piny,
la France, qut le croirait ? éfait Bro-
fondément remude par une question
de méme nature ef par les diverses
réponses qu'y faisaient les hommes
les plus considérables dans UEglise
et dans l’E’tat.

La voie la plus parfaile, disaient
les disciples de Molinos, c'est le pur
amour de Dieu, ¢'est 'état dans lequel
Vhomme abandonne tout 2 Dieu,
méme le souct d'acquérir des mérites
ou des wertus, méme le bonheur
éternel.

Le 20 novembre 1687, U'Eglise
frappait d'anathéme la doctrine do
Molinos. Et, un peu plus tard, en
1699, parce que, dans un livre de
Varchevéque de Cambrai, se relrou-




Lettre du T. R. P. Bowlanger. xi

- - varent des propositions entachdes des
. mémes erreurs, Z’E‘glise n'apas hésité
Ca frapper Fénelon lui-méme.

- Le Pére Piny, lus ausst, s'est poséd
:: fa méme question : Quelle est la voie
laplus parfaile pour aller & Dieu?
: : Empéchez done les d4mes, avides de
“servir et d'aimer Diew de se laposer!
Comment I'Eglise laisserait-elle sans
‘réponse une question si pressante ?
La tradition catholique est I3 pour
-attester que, si UEglise a condamnd
un prétendu pur amour de Dien, elle
a toujours préché le pur amour qui
n'est que la charité parfaile. A tel
pointque, pour supprimer ladoctrine
.d_u puramour, il faudrait supprimer

oute la tradition catholique.

" 'La chose la plus importante,

« dzsmt un jour Diey & sainte Cathe-




i1t Lettre du T. . P. Boulanger.

« 1ine de Sienne, c'est qu'il ne faut
« pas que {u m'aimes pour toi, que .
« tu t'atmes pour toi, que fu aimes
« le prochain pour toi; il faut que
« lu maimes pour moi, que tu
« t'aimes pour moi et que lu aimes
< le prochain pour moi. »

-

C'estla formule la plus exacte pour
exprimer la doctrine méme du Pére
Piny.

Et, dans sa pensée, ce pur amour
n'a qu'un but, nous aider 4 atteindre
notre fin derniére, qu'il est impos-
stble de cesser de vouloir quand on
aime Dieu véritablement. « Il est
« donc bien vrai, écrit le Pére Piny,
« que la pratique du pur amour, en
« méme temps qu'elle nous est un
« vrai paradis d’amour, qui consiste
« & nous complaire ici-bas en ce que



' Lettre du T. R. P. Boulanger. xm

‘« Dieu est ce qu'il est, nous est, en

« méme temps, une assurance el un

« gage que nous posséderons un jour

« notre paradis dans le ciel; car,

« Dieunousl'affirmeentermes forts,

« clairs et précis: Il aime ceux qui
-« laiment. Ego diligehtes me diligo.»
I faut d'ailleurs bien entendre ce
- paradis de la terre qu'on appelle le
pur amour. Ce n'est pas le repos de
““lamature quwon y golte, ni celui de
la paresse et des salisfactions sen-
- suelles, c'est le repos de la grice.

“dans Uétat d'une sainte indifférence.
“‘Mais cette indiffé?*ence, d’aprés le
“Pare Piny, n'est autre que celle de
= Vapdétre saint Paul, au moment de sa
“conversion, quand il disait & Notre-

_ A la vérité, cette pratique du pur |
Samour a pour but de mettre~'dme



gy Lettre du T. R. P. Boulanger.

Seigneur : « Domine, quid me vis

facere? Seigneur, que voulez-vous
que je fasse? » C'est une indifférence
quioblige 'dme & agir dans la mesure
de la volonté de Dieu. Puis il con-
tinue: « Aprés que U'Apdtre eut

« exprimé son sentiment et sa dis~
« position d'abandon par ces paroles: .

« Que vous plail-il, Seigneur, gue je
fasse? Dieu lui fit entendre que
bientdt il lui montrerait combien
tl aurait & souffrir pour son nom:
Ostendam illi quanta oporteat pro
nomine meo pati, comme pour nous-
apprendreque l'abandon i la divine
volonté n'est point tant pour agir
gu'il ne soit encore plus pour souf-
frir et pour tout souffrir. »

Ausst, je comprends Noél Alexan-
dredans Uapprobation qu'il a donnée




Lettre du T. R. P. Boulanger. xv

de 'un des ouvrages du Pére Piny :

« L'auteur de ce petit livre, dil-il,

« nous enseigne que la voie la plus

« parfaile est celle d'un abandon
.« complet & la volonté de Dieu, ou
-« d'un andantissement de notre Pro=
« pré volontd, de toutes nog inclina-
- « tions, de tous nos désws de toutes
-« nos complaisances sous les ordres
% de cette volonté adorable, pour en
' {_c'__etre les heureuses victimes, comme
_' __'Jé_sus-Chmst a été la victime de
-;a'_._z;'o_'lonte"de son Pére, « depuis
‘i« son Incarnation jusqu'a sa Pas-
« sion, -dit Tertullien, usque ad
‘Passionem effectus est victima. »
f-IZ_'ajoute': « J'ai lu cet. ouvrage
¢ '{e_ivec_.uhe édification et une con-
_solgition stngulidres, parce que
les ‘_'-;maximes de ce directeur




xvi Letire du T. B. P. Boulanger.

!

« sont toutes puisees dans I'Evan-
« gile. »

Pouvait-il, dailleurs, en étre -
autrement ? Le Pére Piny avail passé
une grande partie de sa vie & ensel-
gner I'Feriture sainte et la théologie.
Il n'avait pas encore frente-six ans
que déja il était élevé par son mérite
au grade de maitre en théologie. Il
auait publié un grand nombre dou-
vrages traitant de maltiéres dogma-
tiques. Lorsque le R™ Pére Rocaberti
voulut, d'accord avec Louis XIV,
donner au collége du couvent de
Saint-Jacques, & Paris, une organi-
sation plus puissanle, le Pere Piny
fut désignépour faire partie du corps
enseignant de cette célébre maison.
On lit, d'ailleurs, en téle de chacun
de ses opuscules, sans parler des




Letire du T. R. P, Boulanger. xvi

docteurs de Sorbonne, les noms des
plus célébres théologiens de U'Ordre,
en ce temps-ld : cest le Pére de
Monroy, le Pére Cloche, le Pére Nogl
Alexandre, le Pére Goudin. . .

Ecrits dans un style sfmple, abso-
lument dépourvy de tout ornement,
les ouvrages du Pére Piny ont un
. attrait tout spécial pour les dmes qui
e cherchent que la vérité. A travers
“toutes ces lignes, on sent une ime
- profondément convaincue. Séduit
lui-méme par Uaustére beautd de sa-
doctrine, il ne compte que sur cetle
‘beauté cachde pour parler & Uesprit
~du lecteur. Mais surtout, on le sent,
il parle, non d'une doctrine dont il a
'._entendu parler, mais d'une docirine
_qu il connait par lui-méme et par sa
propre expérience, Il a vécu sa doc-



svin  Lettre du T. R. P. Boulanger.

trine avanl del'enseigner, & Uexemp le
de son divin Maiire : « Ceepit Jesus-
facere et docere. » L'expérience,
en effet, ajoutée & la science com-
pétente, peut seule autoriser le
prétre & précher une doctrine ausm
parfaite.

Le Pére Echard, qui a vécu avec
tui dans les couvenls de Paris, nous
raconte quil est mort le 20 januvier,
au miliew du cruel hiver de 1709,
Depuis 1692, entidrement consacré
aw salut des ames, il vivait reliré au
couvent de I'Annonciation, de larue
Saint-Honoré.

Voici, toujours d'aprés le Peére
Echard, le résumé du dernier jour
de sa vie. A minuit, selon une habi-
tude & laguelle il navait jamais
manqué, il se leva pour Uoffice des




Lettre du T. R. P. Boulanger.  xx

“Matines. Aprés Matines, il passa une
- heure dans Uoraison.

Le matin, aprés s'étre confessé, il
e rendit au confessionnal pour y
._:éh'ﬁéﬂdre tes confessions des fidéles.
© Vers midi, ¢'était son heure habi-
‘tuelle, il céiébra lo saint sgcriﬁce de
“la messe: A trois heures aprés midi,
il s coucha pour recevoir le sacre-
ment de Ulxtréme-Onction. A partir
e co “noment, il demeura enseveld
'_d_ans ._le recueillement de la pricre,
ne parlant plus qua Diew seul. A
onze heures dusoir, son ame, depuis
lonigtemps détachée de tout, se sépara
__dbacement de son corps pour s'en=
woler vers le ciel. Il avait soixanle~
;"'neuf ans. Tel fut le Péve Piny dans
la-vie et dans la mort.

“Pourquoinele dirais-je pas? Fruit




xx  Letire du T. R. P. Boulanger.

de votre zéle et de vofre obéissance,
cet ouvrage ne peut étre que béni de
Dieu.

Arrété toul & coup dans les dlans
de votre zéle, au début méme de votre
vie apostolique, par une longue ma-
ladie, vous n’avez pas voulu wvous
laisser vaincre par la puissance du
mal. La maladie vous privail de
vofre ©vOLX, VOUS avezr pris votre
plume. Vous le saviez, depuis long-
tempsvos supérieurs avaient s_oﬂuent
exprimé le désir de voir tirer de la
poussiére du passé les ouvrages spi-
rituels publiés autrefois par nos
anciens Péres. Vous avez, avec sim-
plicité, déféré & ce désir et choisi
pour objet de wvotre travail la
réédition des ouvrages spirituels
du Pére Alexandre Piny. Clest sa




e_tii‘_"_du_:T. R. P. Boulanger.  XXi

raile - que vous publiez aujour-

: Amm que le faisaient, il y a deux
‘cents: ans,;  le Pére Echard et ses
o7 ﬁpora‘ins, le public accueillera
avec faveur l'ouvrage du Pére Piny
-q_u_e-::'bus-_lui donnez; il le lira avec
édification ; et le succés vous encou-
r ge"a;'é'_-:héier la publication de ses
autres ouvrages.
Je vous bénis, au nom de Notre-
; je le prie de vous accorder
la gusrison de volre santé, la gréce
de le servir encore longtemps sur la
5 el je'_zvous renouvelle Uassu-
le mon affectueux dévouement.

&..Ravuonp Bovranesr,

‘des Fr.-Pr.; Prieur Provingial.







 HOIIIOIIOIIIONY

PREFACE

i lettre que Te T. R. P. Provincial
| ‘a bien voulu nous adresser, fait

Ieui--_c "est-a-dire & la cl;amte par-
faite, enleurenseignantle détachement
: lles-mémes. L'auteur s’emploie 3

cette thohe avee une conviction si




IXIV Préface

profonde, avec une foi si simple, si
communicative et si entrainante qu’on
est bientdt sous le charme et qu'il est
difficile de sortir de cette retraite sans
se sentir et &tre devenu vraiment
meilleur,

Elle s'adresse & toutes les Ames, car
toutes les Ames sont appelées & prati-
quer la vertu d'abandon ou de renon-
cement. Notre-Seigneur n’a-i-il pas
dit qu'il est impossible de le suivre
gans renoncer 3 soi-méme: Quivult
venire post me, abneget semelip~
sum!...

Pourtant la doctrine du Pére Piny
s'élave parfois et s'adresse plus parti-
culitrement & ces Ames privilégiéesque
Dieu appelle au saint état d'abandon.
Mais méme dans ces passages, il
semble que le saint religieux n'ait pas



Préface. XXV

“voulu perdre de vue la majorité des
"Arhes : ses enseignements peuvent étre
utiles a tous etdonner aux plus impar-
faits eux-mémes’ambitiond'atteindre,
eux aussi, avec la grace de Dieu, aux

ommets-de I'amour divin.
- Cetteretraite renferme et dé\?%loppe
'idée dominante du Pere Piny, I'idée
chére'a son cceur et qui a fait I'dme
de ‘touté sa vie. Ses autres ouvrages
_v:endront ensuite s'y raftacher et la
: com' éter.Tls traitent de sujets variés:
i m_e cachée.— L'amour de Dieu. —
La perfection. — L'oraison dis coeur,
— La présence de Dieu. — La souf-
france... mais toujours pour enrevenir
pi-ééher le détachement de soi-méme
‘amour de Dieu. Nous-avons I'inten-
tion; sinos forces nous le permettent
d pubher successivement ces diffé-




Préface.

rents fraités, et de donnertoutentiére,
au public, I'ceuvre du Pére Piny. -
Notre désir efit été également de
Talui donner telle qu'elle était sortie
de 1a plume du pieux éerivain, (J'était
malheursusement impossible : la lan~
gue frangaise, en formation 3 la fin du
dix-septiéme siécle, Stait parfois trop
éprouvée par certains auteurs de
cette époque — alors qu'elle était
immortalisée par d'autres — pour
qu'elle plt se présenter, en pareil état,
4 des lecteurs du diz-neuvidme si¢cle!
Nous avons donc été obligés de faire
subir au texte primitif, soit pour le
style, soit pour les images, souvent
méme pour lidée et les développe-
ments, des modifications nombreuses.
Nous avons enfin donné laforme défi-
nifive de retraite a I'ouvrage du Pére




Praface, Xxvn

Piny, qui en renformait sans doute
ous les &léments, mais dans un ordre
atiquel ofi nest plus habitué de nos

"q pouvait echapper 4 une critique
.1ndu1gente les expressions person-

g mphclte qui fait e grand attrait
de es oeuvres que serait devenue la
ersonnahte elle-méme du Pére Piny
i S eussmns voulu, pour une Plus
-g"a,nde -correction littoraire, lui faire
ir un styie nouveau?




XXVIIL Préface.

11 ne nous reste plus qu’'a demander
3 Dieu de bénir ce travail. Qu'il fasse
un peu de bien aux &mes! Clest
I'unique but qu’a poursuivi le Pére
Piny en D'écrivant; c’est le seul que
pous nous soyons proposé dans cette
nouvelle publication.

Fr. MARIE-AUGUSTIN CHARMOY,
des Fréres-Précheurs.

Paris, 20 juin 1896.




PREMIER JOUR

DE LA RETRAITE,







s o s b
“5{5&9{:‘,‘@%

e DAY e

DU 6RAND BONHEUR DES AMES QUI VIVENT mx
-+ CF MONDE ABANDONNEES A Lo VOLONTE DE
U DIET.

—_

... PREMIER POINT.

LUABANDON 4 1a VOLONTE DE DIZU PROCURE A L’AME.
. UN GRAND BONHEUR paNs L VIE PRESENTE.

—

cetle retraite est de vous.
" oondiire, dmes chrétiennes, ay pur
our de Diey par Pabandon 4 sa divine
volonte. O'ést de vous affermir 4 jamais-
cette belle-vertu, en sorte que voug
S hE p'i'r'_i'e'i_- plus-a l’ave\nir que te hon
plaisir de " Dieu en toutes choses et que
sa sainte volontd soit souls dégormais
' régn if_éixr'ﬁ Vous. Aussi je 'voudrais,,
énle , VOus convaincre du grand




I’Abandon rend U'dme heureuse

bonheur que 'ame posséde dans cette
disposition d'abandon,

Ecoutez d’abord comment raisonnait
autrefois une ame bien spirituelle et gui
possédait cette disposition. On la croyait
infortunée et malheureuse, dang l'indi-
gence et le grand besoin ou elle ge trou-
vait des choses nécessaires & la-commo-
‘dité de la vie. Il n’en est rien, disait-elle,
et je suis aussi heureuse en réalité que
je suis malheureuse dans l'opinion et
I'estime des hommes. N'est-ilpas vrai, en
effet, que, s'il y a du véritablebonheur sur
la terre, c’est particuliérement pour ces
ames en état de pouvoir dire qu’il n’arrive
que ce quelles veulent, et que tout ce
qu’'elles veulent arrive et arrive en la ma-
niére qu'elles le veulent? Or, voila, dif-
elle,’étatetla disposition ol je me trouve
depuis que Dieu m'a fait la grace den-
trer dans cette voie d'abandon et que,
par le pur amour de son bon plaisir,




jé vis abandonnée 3 sa divine volonts.
on, il n'arrive que ce que je veux et
fout ce que je veux arrive comme je le

gence. etle besoin des choses nécessaires
ala wie, je pense que cest la volonté
de Dieu. Quand je me vois exposée a
outes les rigueurs des saisons, quand je
e vois humlhée, contredife et souf-
ran_te, je pense que c'est la volonté de
'__. Quand, parfois, tout mon intérieur
-Semble ¢tre dans la désolation, que toute
+ma joie's'est évanouie, et que je me sens
-piq'ﬁg'. e dans I'ennui et dans la tristesse;
qﬁa'nd-:jé'rie sens plus rien de ce que j’ai
senti autrefois dans les choses de Dien
et que Dieu. me traite d’une maniére
étre véritablementun Dieu caché ,jepense
:ncore, dans cette désolation intérieure,

ue «c'est la sainte volonté de Dieu. Et
alors dans tous ces états et dans toutes
es dispositions, il n'arrive qﬁe ceque je

o méme sur cetle lerre. 5

yeux. Quand je me trouve dans lindi- |

|
}




6 L’Abandon rend Fime heureuse

veux et tout ce que je veux arrive, et en
la maniére que je le veux. Je ne veux, en
effet, que la volonté de Dieu et je suis
glre que, :30it & moi, soit aux autres, il
n'arrivers jamais que la sainte volontéd
de Dieun.

L'expérience vient aussi confirmer
cette vérité du bonheur des dmes aban-
données & 1a divine volonté : Pexpérience
de ceux qui sont entrés en cette riche
voie d’abandon et I'expérience de ceux -
qui n’y sont pas.

Diteg-moi, en effet, voug -qui n’étes pas
encore parvenus i cetle pureté d'amonr,
de ne rien vouloir par vous-mémesg, mais
de tout vouloir dans1'ordre de la volonté
de Dieu; dites-moi s'il n'est pas vrai que
votre partage, jusqu’a ce jour, a éi¢ to -
trouble, l'agitation, la perplexité, Ia
crainte? Oh! owui, c’est hien 1a l’état'
inforfuné de toutes les Ames qui ne veu-
lent pas ow .qui n’osent pas s'abandonner




méme sur cetie terre. 7

une Bonne fois & la sainte volonté de
"?l.f).i'éu. FHes sont ce gqu’elles ne voudraient
: a8, 6t elles ne sont pas ce qu'elles vou-
draiefit.. -Comme elleg sont et qu'elles
Aeteurent propriétaires de leur volonté,
Teltr partage est une agitation et une
Graiiite continuelles, ou d'étre traversées
Ceftide qielles veulent, ou de perdre ce
qdéﬂé‘s ont, ou dene pagarriver au terme
“lewr's ‘désirs. 8i leur coeur appartient
encore ad monde, elles sont continuelle-
htintictées parmillesortes de désirs

_ vitent damns leur esprit sans en
jé is Tentier accomplissement; si
& gont ou pehsent &tre déja dans la

elley-anxiétés d'esprit, se voyant

risurément dans des digpositions au-
L]
te ‘celles ol elles voudraient éire.




8 L’Abandon rend Péme heureuse

Qu’elles apergoivent dans d’autres 4mes
des graces qu'elles ne peuvent pas avoir
elles-mémes, plus de recueillement, plus
de lumiére, une plus grande sensibilité
de ceeur, les voild qui commencent 3
gémir et 3 se plaindre. Elles reprochent 4
Dieu de les abandonner dans la pauvreté
intérieure, le dénuement, les obscurités,
alors que d’autres abondent-en consola-
tions et sont comblées des faveurs d’En-
Haut.

Pauvres ames! Pour étre encore pro-
pri¢taires d'elles-mémes et n’avoir pas
osé franchir le pas de I'abandon, elles
trainent comme une vie mourante sur la
ferre, une vie de trouble, d'anxiété, de
crainte et d’agitation continuels !

Mais il n’en est pas de méme de ces
dmes heureusement abandonnées a la
sainte volonté de Dieu; leur expérience
est bien opposée 4 celle deg autres. Une
ame ainsi véritablement abandonnée ne




méme sur cette terre 9

. craing plus rien, n'ayant plus rien & per-
'_'dre, puisqu'elle 2 tout donné, tout aban-
donné et tout perdu, par amour, dans la
- volonté de Dieu. Elle ne sauraitni désirer
¢e quelle n’a pas, ni envier ce gu'ont les
autres, Dien et sa volonté lui étant tout
en toutes choses, Deus meus gt omnia.

Elle sait que, si Dieu, qui est la Bonté
,I_r_lé_r_n_e, ne se communique pas davanfage
: aﬁgzlle','-_a',prés qu'ont été levés les obsta-

dan Ieurswmssances carelle gait trou-
¢ la, ]omssance dans la privation par
nion ahioureuse, quoique crucifiée, de
Ba vol¢ nté ala volonté de son Dieu. Clest
neelajeneffet, que consiste en ce monde
Je véritable bonheur.

M _sallons encore plus avaiit pour nous
ueux convamere du bonheur de ces




10 L’Abandon rend Pime heureuse

N

dmes qui sont parvenues & ce point
d’abandon. Leur honheur est tel, quavec
cet abandon, elles ne sont jamais plus
riches spirituellement que quand elles
gont plus avant dans la pauvretd inié-
rieure; elles s’enrichissent & mesure
qu'elles semblent plus pauvres. Tl n'y a
pas, en effet, de si pauvre disposition
dans la vie spirituelle qu'elles ne conver-
tiggent, an moyen de cef abandon, en
fout ce qu'il y a de plus riche dang cette
meme vie sgpirituelle; je veux dire en
amour, en union, en mort deleur propre
volonté, et, par consdquent, en gaintets.
Une 4me ainsi abandonnée 3 la volonté
de son Dieu n'a qu'a se souvenir de cette
volonté sainte et sanctifiante dans toutes
les dispositions, méme les plus pauvres,
pour Papprouver, I'accepter, 'adorer en
toubt. Les épreuves intéricures lui ser-
vent alors & g'unir encore plus intime-
ment et plus anipureusement 4 cefte




méme sur cetle feyre. 1

“volonté adorable, car en les acceptant
‘patrce que Dieu le veut, elle montre qu’elle
-..ai}ne- son Dieu et sa volonté, non seule~
“mént en voulant ce qu'il veut et en ne
-'x:re:)ulan't que ce gu'il veut, mais en le vou-
ant méme & l'encontre de sa volonté
- propre. Bt lorsque cet abandon devient -
.peu:a peu la vie de ces &mes, qui peut-
. dbuter gqu'elles me sont riches et heu-
.:reusesau point méme qu’elles ne sont
mals plus riches:que lorsqu’elles sont
: plu pauvres et qulelles. senrlchlsscnt
.de leurs pauvretes et deleurs miséres?
EHes- n-ont qu'a: tenir ferme dans leur
bandon, aumiliewde toutesleurs épreu-

s mterleures pour que ces Eépreuves

_memes leur servent & bien pour s'unir

encore: plus. 1nt1mement plus amoureu=

'sement et d'une maniére plus épurde &
e’ et:d a volonté.

C ést done vraiment un gra,nd bonheur
_1e' lé bonheur de ces ames vivanten ce




12 L’Abandon tranguillise 4me

monde abandonnées & la divine volonté,
quand méme on ne considérerait ce hon-
heur qu'a 'égard de la vie présente. On
n'a, en effet, de véritable paix et de tran-
quillité, ainsi que nousl'avons vu, gu'au-
tant qu'on a de part 4 cet abandon. (Vest
lui qui nous met au-dessus de tout ce
qui pourrait nous troubler. Vest lui qui
nous unit si intimement.d Ia sainte vo
lonté de Dieu, que plus rien ne. nous
arrive que nous ne le voulions, puisque
nous ne voulons plus que cette divine
volonté. C'est par lui enfin que nous pou-
vons nous enrichir dans nos pauvretés,
¢t nous unir ericore plus amoureusement,
et d’'un amour plus pur & Dieu et & sa
volonté au milieu de foutes nos épreuves
intérieures, alors que ces épreuves, dans
toute autre voie que celle de Pabandon,
seraient autant d’obstacles & notre avan-
cement spirituel.

e TGy ——




Cen fé.ce de lavenir, - 13

DEUXIEME POINT.

L:ABAN’DDN A LA VOLONTE DE DIEU TRANQUILLISE
" . L'AME EN FACE DE L’AVENIR.

P

Mais si cette disposition d;abandon
nous:acquiert tant de biens pour la vie
esente ¢’est encore un bien Pplus grand
-'bonheur si.on la considére par rapport

our ‘espérer aprés la mort. Or,
peut afﬁrmer que tout ce qu il y




14 L’Abandon tranquiliise Fdme

visage quiregarde le temps qu'elle finit,
ouavec celuiqui regarde ’éternits qu’elle
commence. Mais, je vous Ie demande,
Gue peut craindre, soit du céts du telﬁps,
voit du céié de Véternité, une ame ahan-
donnée quin’'a point d’autre volonts que .
lavolonté deson Dieu? Commentpourra-
t-elle craindre la mort du coté dy temps,
Puisqu’au moyen de cet amoureux aban-
don, elle g’est détachée, elles’est séparde
de tout ? Elle est déja morte, par vertu,
2 toutes ces choses dont la mort aurait
pu prétendre la sépaver cruellement et
violemment, si "amour de I'abandon ne
lavait déjh fait amoureusement et tran-
quillement! Aussi, une 4me ainsi aban-
donnée ne saurait #'épouvanier ni se
troubler 4 la vue de la mort et de toutes
ces cruelles séparations qui se font alors.
Cette 4me, en effet, peut dire 3 1la
mort qu'elle s’y prend trop tard, que Io
pur amour de la divine volonté a déja



“en face de Pavenir. 15

ait 6e gu'elle voulait faire, gqu'il ¥a heo-
'reuéenaent dégagée de 'attache & la vie,
3 la ganté, 3 1’ estime, aux biens, aux pa-
nfs, aux amis, qu'elle ne veut plus et
_ IIe naime plus que dans l'ordre de
divirie volonté. Cet amour a consommé

chové le grand ouvrage gue Dieu Iui
onfie Opus consummanvi quod
d d?.s _mlh’t,je veux dire, la mori de la

It ce quiregarde le temps quela
rtﬁmt dlSOIlS qu il o y a pas plus a

A le assurance que Iln donnele pur
b ndo aIa, volonte chvme al’égald de




16  L’Abandon tranquillise l'dme

reuse, soit pour ne lapoint craindre mal-
heureuse. Qu'est-cequinousfaiteraindre,
en effet, pour 'éternité et appréhender
les jugements de Dieu? N'est-ce pas
uniquementnotre propre volonté qui est,

d’aprés saint Bérnard, le seul bois qui

brille au feu de l'enfer? Tolle propriam
voluniatem et non erit infernus. Amoins

. d'étre soumise & Dieu, notre volonié, ve-

nant de nous et non de Dieu, ne peut étre
que péché et crime, puisque tout bien ne
peut venir que d’'En-Haut et n’avoir sa
source qu'en Dieu, le Bien Souverain et
la Bonté par essence. Omne bonum de~
sursum est. Or, n’est-il pas vrai que, de
toutes les voieg intérieures, il n'en est
pas une ot I'dme soit plus dénuée de sa
volonté propre que dans cette voie du pur
abandon ? Tous les pas qu'on y fait sont,
chacun, autant de préférences, autant
d'acceptations de la divine volonté aux
dépens de la nétre et, partani, autant



en face de Vavenir. 17

savrifices de cette voionté propre, au-
tant de coup mortels pour la détruire.
N'est-ce: done pas 1i un état bien heu-
reux que cet état d’abandon 3 la divine
volonté; oitl'on est i couvert des frayeurs

du'c6té de Véternité qu'sfle commence?
On "Iié p‘éut dans cette disposz’tion d’ahan-

"memes dispogitions qu'eHe avait
e au ‘corps. . Or, dans les enferson

-_ét"'des épouvantes de la mort, non seule- -
ment du ¢6té du temps qu’elle finit, mais




18 L’Abandon lranquillise 'dme

dans les enfers gu'avec leurs armes :
Descendunt damnati ad inferos cum
armis suds, ou, comme ajoute le Docteur
angélique saint Thomas, avec les affec~
tions etles dispositions qu’elles avaiant,
unies au corps : Cum affectionibus pra-
vis. Bl en est ainsi, comment est-il
possible qu'une d4me qui 2 vécu dans cel
amourenx abandon de tous ses intéréts
et d'elle-meéme 3 la volonté de Dieu, qui
a fait sa joie et son plaisir de se voir un
sujet ol la divine volonté fiut accomplie,
quoi qu'il hui en aif pu cotiter, et quisort
du corps dans cetfe inéme digposition
.d’abandon et de soumission amoureuse
4 la Volonté de son Dieu, commentegt-il .
possible que,mourant comme elle a véeu,
cefte ame soit.regue dans les enfers ou
éternellement on blasphéme la wolonts
adorable de “Dieu ? Hstuaverunt msiu
magno ef blasphemaverunt nomen Do-
mini. {'est donc un grand bonheur pour




en face de Pavenir, A

“une ame de vivre en ce monde aban-
-donnée & la divine volonté, d’envisager
cette adorable volonté en tout ce qui
'a;rrive, puisque rien n'arrive que par son
sordre, comme dit le grand saint Augus-
tin: Nihil fit misi omnipotens fieri

~prouver, pour 'adorer et pour Yaccepter
'touJours.

(estlale vérltahle honheur.ilnousrend
heureqx dans la vie présente par la paix
nous procure-en faisant qu'il n’ar-
“que ce .que nous voulons. I1 nous

entre leg mains de Ia, divine volonté, sont
ceux-la’ mémes qui les sauvent avec
assurance  pour la vie éternelle et la

icnihelreuse éternité!

“velit, et de I'envisager en, tout pour l'ap- '







SECOND JOUR

4

'DE LA RETRAITE.







. PREMIERE MEDITATION,

LA BONTE DE DIEU NOUS EST UN JUSTE ET
IPRESSANT MOTIF DE NOUS ABANDONNER
YENTIZREMENT A SA DIVINE VOLONTE.

PREMIER POINT.

ON4ES DE DIEU. A NOTRE HGARD DANS.L'ORDRE
 DE LA NATURE.

les: transports: d’amoureux
iauxquse}s se Iaissait aller

‘Vous é&tes, Beignour, par

tre bonté souverainement bienfaisante,

raforee, mon appui, mon segours, mon ]




24 Bonté de Dieu

refuge, mon Dieu et mon Tout. » Com-~
ment ne pas partager ces sentiments,
nous remetire tout entiers, nous et nos
intéréts, enfre les mains d'un Dien si
bon, et de qui nous fenons tout ce que
nous avons? l.e premier présent qu'il
nous a fait, n'est-ce pas, en effet, nous-
mémes, comme le dit saint Bernard:

Primum, quod nobis prastitit, nos ipsi-
sumus. :
En effef, nous sommes-nous faits nous-

mémes ¥ Hst-ce nous qui avons formé.
notre corps, notre ame? n'est-ce pas cette
bonté bienfaisante de notre Dieu qui
nous a donné tout ce que nous sommes
en nous créant ¥’

Si nous étions nés aveugles, comme
nous pouvions naitre, ou sourds, ou sans
raison, et que, par bonheur, il se fattrouvé
quelque saint qui nous edt donné mira-
guleugsement ce que nous n'avions pag,

a quelle reconnaissance nolre cosur ne




o
orr

dans‘l’ordre de la nature,

_se porterait-il pas envers notre bienfai-
teur ? Quelle confiance n'aurions-nous
pas en lui, en sa bonté, en sa vertu et
avec quelle joie lui remettrions-nous la
garde de nos intéréts et de nous-mémes?
Et pourtant c'est la seule bonté de Dieu,
qui, sans aucun mérite précédent de
" _notre part, sans avoir aucun besoin de
" nous, aformé de rien nos corps et nos
. ames. Clest elle qui a préparé admi-
" rahlement tous les organes de nos sens.
{Vest elle qui a imprimé sa diviﬁe image
- gur chacune de nos ames, qui les apour-
wvues avec abondance d'intelligence, de
" volonté et de cceur. OPest elle qui, & tous
- 'ies instants de notre existence, conserve
dans 1a vie ces ames et cog corps, ces
- facultés, ces sens avec tous leurs or-
- ganes. Pour qui donc aurons-nous de
“Yamour ? Pour qui, de la reconnaissance,
" i ce n'est pour ce Dieu ? En qui aurons-
"mous confiance, si nous n’avons pas.con-




2% Bonté de Dieu:

figznce en cetfe Bonté généreunse? OhY
oui; aimons-le notre Dieu sibon | Ayons
confiance en lul, mais une confiance st
grande, qu’il n'y -ait plus: rier en: nous
gue nous n'abandonnions' & sa divine
volonté, et nous-mémesplus que fout,
puisque nous sommes nous-mémes 'ou-
vrage de gses maing. Ipsiusenimfaciura
sumus ! ' :

81 la eréation el la congervation de
notre- &tre nous sont déja un si juste
maotif d'abandonner & Dieu ce qui est
encore plus & lui gqu’d nous, dites-moi,
je vous prie, dans guels sentiments d’a~
bandon n’entrerons-nous pas quand nous:
surons fait, 8'il se peut, le dénombrement
des innombrables faveurs qui acconi-
pagnent ces premiers dons? Ue ne serait
rien en effet de nous avoeir créés, ce
serait peu de nous conserver dans I'exis-
tence, si la Bonté mfiniment obligeante:
de Dieu ne s'était faif une loi volontaire-




dans Vordre de la nature. 27

de: ge metire elle-méme comme & noire
service et de nous assister & chacun des-
. instants de notre vie. ('ést par elle que
notre corps et-nos membres peuvent se
mouvoir; clest elle- qui fait battre nos
*coeursy o’est elle qui donne la pensée &
nos intelligences ; ¢’est elle enfin gui est
le principe premierdetoutes nos actions.
- Est-il un seul ingtant'de notre vie pen-
“dant lequel cetie divine Bonté nous ait
-refusé son assistance? Nous a-t-elle
jamais fait attendre aprés elle ? Non vrai-
o enty et 'il en est ainsi, croirons-nous
“quiun Died st honn’a pas tout afait d cceur -
~denvusiaider, de.nous fortifier, de nous.
goutenir et.de nous acheminer & une
- heureuse fin avec tout ce qui nous con-
"“cerne, lorsque nous nous serons aban-.
" ‘donnés entre ses mains, pour qu'il soit
“fait en tout selon sa sainte volonté ?
: Mais, direz-vous, ces dons si généreux

- delaBonté divine ne sont que d’un ordre




28 Bonté de Dieu

naturel et, venant de cette méme main
de Dieu qui pourvoit aux bescins de
tous les é&tres, ils nous sont communsg
avec les animaux et les éires les plus
ingensibles ? Quand vous parlez de la
gorte, vous parlez en ingrat ou en
ignorant.

'Vous parlez en ignorant si vous ne
savez pag que tout I'univers sensible est
fait pour vous : Omnia propier vos. Tout
ce qui est moins que 'homme ne regoit

par conséquent les dons de la divine

Bonté que pour servir et profiter &
Phomme. Et vous parlez en ingrat si,
n'ignorant pas cette vérité, vous ne sen-
tez pas que vous étes accablé, a chaque
moment, d'un fardeau de bienfaifs aussi
grand et aussi vaste qu'est le monde
entier.

Aussi vous voyez bien que c'est unm
devoir de veous abandonner et de vous
perdre amoureusement enire les mains




dans l'ordre de la grice. 29

d'uri Dieu si bon et qui a créé pour vous
et votre service le monde et tous les
étres qui le peuplent.

e BT

L
DEUXIEME POINT.

*'BES BONTES. DE DIEU &4 NOTRE EGARD DANS L'ORDRE
: DE LA GRACE,

8l est impossible & un cceur bien
fait de rester insensible 4 la vue de ces
_bienfaits infinis dont Dieu nous comble
dang le simple ordre de la nature, avec
“quelle ardeur et quelle pureté d’amour

: “ne faudra-t-il pas se jeter entre ses bras
‘et s’abandonner pour touteg choses a ga
‘divine Bonté, lorsque nous aurons consi-




Bonté de Dieu

déré de quelle fagon cette méme Bonté
nous a donné et nous donne un Dieu
dans Pordre de la grace! Apprends, 'é-
crie le pieux saint Bernard, ce que Dieu
afait pourtoi, enconsidérant ce quiils’est
fait lui-méme pour toi: Disce quanta
itbi fecit Deus ex eo quod pro te factus
ast!

Oui, c’est sa Bonté infinie qm apris
nous avoir donné Dieu le Pére dans
la eréation, nous a donné Dieu le Filg
pour médiateur et rédempteur dans
Vincarnation et I'Esprit-Saint pour sanc-
tificateur dans U'ceuvre de notre Jjusti-
fication.

Oest sa Bonté qui, aprés avoir fait

Thomme et avec 1ui tant de milliers de

‘créatures pour lui, a enfin porté le Diey
-qui avait tout fait, & se faire lui-méme
“homme pour nous. Ff hamo factus egi
~Oh! go'attends-tu donc-davantage, mon
ame, pour le perdre, pour t'abimer par




dans Vordre de la gréce. 31

le plus sineére, le plus absalu et le plus
amoureux des abandons, dans ce vaste
oeéan et cet abime sans fond de bonté ?
‘Oui, ce Dieu de bonté s'est fait une méme
-chair avec toi afin que tu deviennes un
-meéme esprit el un méme cceur avee lui.
Ha voulu par cette unité d'esprit et de
ceeur que tu 'épouses gn grace dans. le
temps, afin quetu I?épouSes encore pour
Téternité -dans la gloire et dang les
“délices qui ne finiront jamais. T1 ne s'est
pas méme contenté de t'avoir donné
#rente-troisannées de vie mortelle, consu-
mées en toutes sortes d’humiliations, de
~méprig, de pauvretés, d'ennvis et de souf-
frances: il te donne encore tous leg jours
- ga vie. Il te donne, avec cette vie, lui-
‘méme 4out entier puisquiil existe dans
‘un-sacrement ol tu le possddes avec
“toutes sesrichesses, aussisouvent que tn
_iveux le recevoir. .
- Aprés toutes rees profusions d’amour,




39 Bonté de Dieu

serait-il bien possible qu'il y elit encore
un coeur assez insensible, une Ame assez
ingrate, un homme assez ennemi de ses
intéréts pour refuser de tout abandonner
entre les mains d’un Dieu si bon, qui
nous a touf donné dans Yordre de la
nature et & qui nous avons tant codté
dans l'ordre de la grace!

Mais plit & Dieu que nous voulussions,
ainsi que le divin Lpoux, nous retirer

une fois par jour & 'écart et, en dehors
de foutes les autres considérations que
nous pouvons faire, donner un peu de
notre attention & ce quenous avons nous-
mémes regu en notre pariiculier de cette
divine Bonté., 8i la wue des bienfaits
généraux ef communs de la bonté divine
n’a pu porfer noire cceur & cet abandon,
gi glorifiant pour Dieu, si sanctifiant
pour notre 4me, puisse la considération
des bienfaits particuliers le toucher et
achever ce que la considération de ces




dans Uordre de la gréce. 33

bienfaits communs n'a peut-étre [fait
qu'ébaucher et commencer. En effet, qui
hésitera ou refusera de s’abandonner
tout entier, pour tout ce qu'il est et tout
-ce qu'il peut étre, entre les mains d'un
Dieu qui a tant fait pour nous ? N'est-ce
Pas ga Bonté infinie qui a supporté avec
~une si longue patience tant de péchés,
. tant d'insolences, tant de soes de déso-
- béissances et de rébellions, contre ses
saintes loig ? .

N’est-ce pas sa Bonté qui‘a attendu si

longtemps le jour o nous avons coni-

. mencé a nous repentir de nog fautes, au
- lieu de nous précipiter dans les enfers
'nmme tant d’autres qui, pour ce sujet,
ouffrent maintenant et souffriront éter-
_nellement ? N'est-ce pas cette divine
Bonté qui nous a accueillis comme &’ au-
res enfants prodigues, nous a pardcnné
o8 péchés et nous a rendu facile lo




34 : Bonté de Diew

N'egt-ce pas elle qui nous a donné un
cosur nouveau par lequel tout ce gui nous
paraissait:amer auparavant nous semble
doux, et ce gui nous paraissait autrefois
délicieux dans le monde, nous semble
maintenant insupportable ?

N'egt-ce pas encore a cette -aimable
‘Bonté que nous sommes redevables de .
loutes les bonnes résolutions que nous
avons prises, de toutesles.bonnes wuvres
gquenous avons faites, detoutesleslarmes
gue nous avous versées, de toutes les con-
solations quenous avong regues du Saint-
Bsprit, de tous les sentiments pieux dont
nous avons été touchés, de toutes les
lumiéres qui nous ont été données, et.de
tout ce qui nous a réussi dans les pieux
desseins que nous avons formés? Cette
Bonté souveraine, en effef, est la source
féconde et inépuisable de tous les biens
et de touwies les grices, Oh! comment
done ne nous écrierions-nous pasg une




dans Pordre de la gréce. 3h

Bonne fois avec cette pureté d’amour quji
conduit au pur abandon : Sero te cognovi
bonitasantiqual Comment &VONs-nous été
silongtemps 4 connaitre une telle Bonté?
Comment, aprads Uavoir connue, avons-
nous hésité et hésitons-nous -encore )
nous perdre en elle par la plus amoureuse
et la plus entitre conflance, afin de qe
_pius vouloir étre, pour¥dme et pour le
corps, pourla vie et pour la mort que
tout ce qu'il plaira i une telle Bonts que
nous soyons ? )
‘Oh! de grace, craignons-nous nous- |
mémes, car nNous sommes nos pires enne-
‘misg, craignons notre prepre volonté qui
a tant de fois défait et ruiné en nous ce
que la divine Bonté y avait fait et refait.
. ‘Craignons qué Dien ne nous abandonne
" nous-mémes et qu’ainsi nous devenions
. bienttt du nombre de ces enfants perdus
“dont parle le Prophéte quand il dit que

Dieulesa enfin, pour comblete malheur,




36 ’ Bonté de Dieu

abandonnés &4 eux-mémes ef par eux-
mémes, aux voies de U'iniquits : Etdimisi
eos secundum desideria cordis corum,
ibunt in adinventionibus suis.

Mais, de grice aussi, ne craignons pas
un Dieu d’amour, ne craignons pas de
tomber entre les mains d'un Dieu dont
la nature est la Bonté méme. Ne crai
gnons pas d'avoir mal placé nos intéréts
gquand nous en aurens fait un amoureux
transport entre les mains d'un Dieu si
hienfaisant. La bonté ne peut que bien
faire et faire du bien lorsqu’on la laisse
faire. Laissons agir ce Dieu et acceptons
de tout ceeur ce qu'il fait, qu'il mortifie
ou qu'il vivifie, quil nous donne le
bonheur ou la souffrance, qu’il nous
laisse aux désolations intérieures ou qu'il
semble nous élever par les contempla-
tions lumineuses jusqu'aux ardeurs des
Séraphins.

Encore une foig, laissons~le faire.




~dans Pordre de la gréce. 37

S

~ Acceptons en paix, avec douceur et avec
Joie tout ce qu'il fait afin de lui prouver

" la vérité de notre pur abandon. La Bonté
supréme ne peut que bien faire quand on
la laisse faire.

e AR e







DEUXIEME MEDITATION.

— T Y

COMBIEN LA MISERICORDE DE DIEU NOUS EST
UN PRESSANT MOTIF POUR NOUS PORTER
AU PUR ABANDON.

- PREMIER POMNT.

COMEIEN EST GRANDE LA MISERICORDE DE DIRU.

s miséricorde de Dieu nous est un ;
‘@ juste et pressant motifpour nous dé- W
pouiller de toute: volonté propre et pour
abandonner tous: nos intéréts entre les
mains de Dieu, afin que, miséricordicux
comme il Pest &t comme nous allons le
voir, il dispose de nous selon qu'il lui
plaira. Pour comprendre:cette penscée, il
agt nécesgaire de nous souvenir que noug
* avions perdula grice de notre Dieu par
nos péchés, et. qw'abandonnés. & notre



40 Grandeur infinie

propre faiblesse, il nous était aussi
impessible de la recouvrer par nous-
mémes, qu'il nous edt été impossible de
nous ressusciter nous-mémes, si nous
eussions ét¢ moris, ou de ¢créer un autre

,monde. in ce funeste état de disgrace,
‘étant déchus de la filiation de Dieu, nous

avions, en méme temps, perdu tous nos
droits de prétendre i son héritage cé-
leste, et, en cet état, notre ame n'était
plus ni son temple, ni son autel, ni son
irdne et encore moins son épouse.

C’est vous seule, 6 chére et toute aima
ble Miséricorde, qui avez, de toute éter~
nité, plaidé notre cause devant Dien!
C'estvous qui, dans le conclave adorable
de la Trés Sainte Trinité, fites suivie,
quand vous inspirates le conseil admi~
rable de 'incarnation du Fils unique de
Dieu! Aprés un tel don que vous nous
avez faif faire en nous faisant donner un
Verbe incarné, quelle ame hésiterait




. de la Miséricorde divine. 4

3

encore a se remettre entre les mains
d’ane telle Miséricorde, 3 adorer et i
approuver tous ses diving décrets, ef,
par un sentiment de pur abandon, 4 ne
plus rien demander que l'accomplisse-
ment de sa volonté !

Oui, aimable et suraimable miséri-
_¢corde de mon Dieu! c¢est vous et vous
seule qui avesz en}rpéché que, dés mon
premier péché, je sois tombé malade 3
.mourir sur-le-champ ; .que jaie perdu
alors la raison et le sens; que jaie &8
livré en proie au démon et que, pour ma
punition éternelle, jaie été condamné
a perdre Dieu sans ressource et avec lui
& perdre tout: Totum perdidit, qui te
perdidit! N'ai-je donc pas bien sujet
de m’abandonner aveuglément a la
“volonté d’un Dieu si miséricordieux et,
- pour preuve de la vérité aussi bien que
“de la pureté de mon-abandon, de ne
rien refuser de sa maih ! Nai-je pas




42 Grandeur infinie

mille fois raisen de ne plusluidemander,
pour moi ef pour tout ce quime regarde,
que laccomplissement de ga volontg!

Mais il y a bien plus encore. (est vous
en effet, & douce Miséricorde, qui, voyant
que, par nos péchés, nous avions traité
Dieu avec une insolence qui ne peut se
comparer & aucune autre, puisque c’était

un néant devenu rehelle contre son Tout,

¢’est vous, dis-je,

qui avez néanmoing

porté & Findulgence ce divin Tout, en
sorte qu'au lieu de noug chatier, il nous'
a donné son propre Fils pour médiateur

de la paix quil a voulu faire avec noug,

Ue n'est pas encore assez. (Vest vous,
0 seule aimable Migéricorde, qui, en
heus pourvoyant d’un médiateur Dieu ef
hemme, nous avez en méme femps donnpé
toute la valeur de son sang, tout le prix
de ses travaux, le mérite de toute sa vie
et tout le fruit de sa mort,.

"est encore vous, O divine, 6 toute




de la Miséricorde divine. 43

aimalbile, qui nous avéz fail enten-
dre guau _premier soupir d'un coeur
" -gérieusement contrit, vous portez Dieu &
ne plus se souvenir d'aucune de nos
offenses: Tn quacumague die ingemuerit
- peccator, omnium iniquitatumejusnon
‘recordabor | Or, aprés cela, qui ne
reviendra de toutes ses crainfes pour
: “tout. espérer! qui ne abandenners,
_corps et Ame, & %a digerétion d'une telle
-';_M-iséricord’g‘a, mais d'un abandontel, gu'ik
e lui’demande plus et qu’il ne veuille
plusluidemander que I'accomplissement
~de sa volonté sur lui !
O o@est pour exciter dans nos Ames ces
“sentiments d’abandon entre les bras
.-de _Ia divine Miséricorde que 1'Esprit-
Saint,. dans. la Sainte Ecriture, aprés
avoir assuré gue Dieu est véritablement
un:Dieu juste et un Dieu jaloux, qui punit
Yes péchés du pére jusqu'a la troisiéme
.:é:t dlaquatritme génération : Ego Deus




&4 G;Ez;{&eur infinie

zelotes, wisitans iniquitatem patrum
in filios usque ad tertiam et quartam
generationem. .. ajoute qu'il est hien
auirement porté a faire du bien, qu'a
chatier et & punir. Quoique ces deux
perfections soient infinies en elles-
mémes, la justice aussi bien que la
migéricorde, elles sont pourtant bien
différentes quantaux effets, Dieu n'exer-
gant la justice ef ne punissant que jus-
qu'ala troisi¢me eta la quatriéme géné-
ration etfaisant au coniraire miséricorde
Jusqu’a mille: Et faciens misericordiam
in millia !

C'est pour nousg inspirer les mémes
sentiments et pour nous faire entrer, de
tout notre cceur, dans ce pur abandon
que le Prophéte, parlant de la furcur
et des rigueurs de la justice de Dieu,
nous assure qu’elles ne feront que tom-
ber goutte 2 goutte sur nous: Stillabit
super vos maledictio, est-il dit dans le




Y e

" de la Miséricorde divine. 45

prophdte Daniel, et dans les cantiques:
Manus mea stillaverunt myrrham!

" Quand, au contraire, il parle des
faveurs et des graces de cette suraimable
Miséricorde, bien loin de dire: Stilla-
veruni, qu'elles viendrontsur nous goutte
3 goutte, il nous assure qu'elles vicn-
~ drontet coulerontavecimpétuosité : Qua
- fluunt impetu deLibano. Il nous assure

que la divine Miséricorde les commu-
“niquera avec tant d’abondance, qu'elles
seront comme un fleuve de paix, debéné-
diction et de grace : Fcce ego declinabo
super eum quasi fluvius pacis, esi~il
écrit dans le prophéte Isaie.

En effet, lorsque Adam eut péché et
que Dieun eut ordonné que -la justice
sulvrait son cours, n’est-il pas dit dans
I'Ecriture que Dieu, s'en allant trouver
Adam pour le chatier e} le punir, ainsi
que la justice le requérait, marchait, a la
vérité, mais si lentement, qu’il faisait




46 . Grandeur infinie

Jbien voir qu'il n’avail rien moins que le
désir de le punir: Ambulabatl, est-il dit
dans PHeriture, ad auram post meri-
diem. It allait alors, nonen courant, mais
comme ense promenant. Bien davantage,
il allait méme et marchait & contre-vent:
Ambulabat ad auram, comme g'il ett
voulu que sa démarche en etit 6t et plus
lente et plus fardive. Enfin, il ne mar-
chait qu'aprés midi ef sur la descente
WE fu goleil, post meridiem, comme pour
‘nous dire que, quand il s’agit de donper
deun aux chitiments de sa justice, il ne
vient pas de bon matin, ni méme sur le
midi, mais marchantle plus lentement
possible, il n’arrive que sur le soir:
Ambulabat ad auram post meridiem.
Mais, 6 Miséricorde infinie de mon Dieu,
vous n'en fites pas de méme guand il
fallut accueillir le pauvre prodigue, cet
enfant perdu et dévoyé de I'Hvangile qui
a été notre figure, 3 nous tous pécheurs,




de la Miséricerde divine. &7

Lorsqu'il voulut revenir et recourir a
vous, oui, vous accourites aussitos a lui,
‘non pas & petits pas et en vous promenant,

ma.ls en courant avec empressement:

accurrens, comme dit Ifivangile. Et,

apres lavmr embrassé, aprés lui avoir
‘donné les baisers de- réconciliation el de
paix, vous vous mites aussitol & erier
qu'on le revétit promptement: Cito pro-
ferte stolam primam !

' Vous veuliez nous faire entendre, &
divine Miséricorde, combien vous -&fes
plug prompte et plus préte & pardonner
et h recevoir en grace, que ne lest la
justice & nous chatier et & nous punir.
Vous vouliez nous faire comprendre que
ceux qui craignent d’abandonmer leurs
intérets temporels et spirituels & une
volonté aussi miséricordieuse, soni du
nombre de ceumsdont parie I'Heriture,

qui craignent ol il n'y a nul sujet de
eraindre: Trepidaverunt timore, ubinon
eral fimor,




48 La Miséricorde divine

DEUXIEME POINT.

LA MISERICORDE DIVINE NOUS EST UN PRESSANT
MOTIF POUR NOUS PORTER AU PUR ABANDON.

il est vrai, en effet, comme nous
venons de le voir et comme I'Eglise nous
Iassure, qhe c’est le propre de Dieu
de toujours-faire miséricorde : Deus cui
proprium est miserert semper et par-
cere, 51 méme, au sentiment et selon
I'exzpression de saint Augustin, il n'est
pas plus naturel au soleil de luire et au
feu de chauffer, qu'il n'est propre a Dieu,
dont la nature est la Bonté mémie, de
faire miséricorde, de se communiquer
miséricordieusement et favorablement
et de faire du bien : Sicut proprietas
ignis est calefacere, sicul proprietas
solis est lucere, ita proprietas Dei est
misereri, peut-on hésiter encore? Peut-




© appelle U Abandon. 49

pn craindre pour ses propres intéréts

mmand on les abandonne entre les maing
d'une telle Miséricorde, qui n’est pas.
moins portée & se communiquer & nous
et & faire notre bien, que le soleil & nous
éclairer et le feu & nous chauffer?

Au contraire, s'il y a 4 craindre que
. cette Miséripordé ne nous regarde pas
favorablement, n'est-ce pas. précisément
si nous refusons de nous abandonner &
savolonté et de la laisser faire, arrétant
ainsi & notre égard le cours de ses graces
et de ses faveurs? De méme, ceux-l3
gseulement ne participent pas a cette pro-
priété du feu qui est de chauffer oua
celle du goleil qui est de luire, qui, au
lieu de se présenter pour éire chauffés
ou éclairés, fuient et-ge dérobent autant
qu’ils Ie peuvent.

Enfin, pour termirfer cette médilation
- par un trait admirable de cette divine et
. toute aimable Migéricorde, mais un trait

4




50 La Miséricorde divine

capabled'amollir tous les cceurs endurcis
etde les porter au pur abandon, considé=-
TONS un peu, je vous prie, et pesons la
maniére dont cette aimable Miséricorda

traite ce ‘gra,nd pécheur qui-fub le roi Da-

vid. Il commitun grand erime:quifut suivi
d'un awtre non moins grand et encore
plug inhumain, ef pourtant, au premier
soupir de son coeur contrit et repentant,
Diew V'accueille. Tk est dit dans 'Heriture
quw'aprés que le prophéte Nathan eul fait
entendre au voi David gque e'était lui-
mémte qui avait commis ce erime qu'il
avait d'abord jugé digne de mort, David,
rentrant alors en lui-méme et revenant
comme d'un profond semmeil, ne dit que
ces deux mets, mais, & la vérité, d'un
coeur véritablemvent: repentant : J'ai
péché contre le Seigneur: Peeeavi Do~
mino ! Aprés quoil’ Eeriture sainte ajourte
anssitot : Dixitque Nathan ad Dawid:
transtulit Dominus peccatum: fuwmt.




appelle 1A’bandon. 51

Nathan dit &4 David dans le. méme
instant, au méme moment et au premier
soupir : Transtulit Dominus peccatum
fuum ! David, remerciez! Soyez recon-
naissant! Admirez ! Mais aimez ef aban-
donnez-vous encore plus amoureusement
‘cntre les bras d'une telle miséricorde !
Que votre abandon soit proportionné a
* sa bonlg qui vous a remis vetre péché
au premier soupir de votre ceeur et (qui
k2 fait tout aussitét un transport de la
peine éternelle qu'il vous avait méritée
en quelques- croix, quelques peines
et adversités temporelles qui sont
bien plus pour vous purifier que pour
vous affliger el vous troubler! Trans-
tulit Dominus péccatum tuwm. Nest-
ce pas 1 un effet de la plus grande

miséricorde uon puisse condevoir ?

Quun David, que Diew avait formé selon
son coeur, qu'il avait également rempli de
force pour se défendre et de lumidre pour




52 La Miséricorde divine

se conduire, qu‘il avait tiré d'auprés de
ses troupeaux pour I'édlever jusque sur
Ie trone et le cocurcnner de la royauté,
qu'un David, dis-je, aprés tant de graces
si singuliéres, vienne 4 tomber dans I'un
des plus infAmes de tous les crimes et,
pour couvrir celui-1a, qu'il fombe encore
dans celui de tous le pjus inhumain; et
cependant gu'au premier instant, aupre-
mier soupirde son ceeur converti, Dieului
fasse entendre que son péché Iui est
vemis : Transtulit Dominus peccatum
tuwrm ! Peut-on imaginer une plus grande
Bonté? Bt aprés fout cela pouvons’nous‘ ‘
craindre encore de nous abandonner '
entre les mains de Dieu et de nous en
rapporter & tout ce qu'il fera ¥ Pouvons-
nous craindre qu'il nous perde, si nous
voulons fermement étre & lui et lui
appartenir toujours? Oh non! Disons
plutét avec le méme David, aprés une
telle miséricorde : In manus iuas, sories




appelle UAbandon. 53

me=! Oui, Seigneur! mais Seigneur non ]
plug des armées, mais de toutes les v
miséricordes, c'est entre vos mains que
jabandonne le sort de mes affaires et de
toute ma vie! Je l’'abandonne absolu-
ment,'sincérement et de tout coeur, ne
pouvant douter que tout ne soit bien plus
garement entre les mains d'une Miséri-
cofde immense .delle gque vous &tes,
qu’entre lesfnains d'une misére telle que
je suis. Je déclare, dés ce moment, pour
tout le temps de ma vie et je proteste en
tace du ciel et de la ferre gue, plutdt que
de rétracter cet abandon, je veux ef je
) demande que la mort me prévienne
aujourd’hui méme. Je le veux et le
demande du méme cceur que je souhaite
et veux que Diew me fasse miséricorde!

.

i P G






TROISIEME JOUR

“DE LA RETRAITE,







S P, O A
N -‘:'iﬁ oy
%ﬁ%&%&&?ﬁw AA BR AR AR AR AR SRR

PREMIERE MEDITATION.

et £ Yy

(COMRIEN LA CONSIDERATION DE PERE ET D'UN
DIEU PERE EST PUISSANTE POUR NOUS
PORTER AU PUR ABANDON.

-k PREMIER POQINT.

DIEU EST NOTRE PERE.

'EST une vérité doni on ne peut pas

W douter, & moins de vouloir tomber

dans T'infidélité et dans Yerreur. Puisque
nous tenons de Dieu le corps et 'dme,
qu'il nous a faits, qu'il nous conserve et
qu'il nous a destinés & son propre héri-
tage :}a possession de lui-méme pendant
toute UEternité, Il est notre Pére, tout
Dieu gqu'il estde grandeur et de majesté,
et nous sommes ses enfants. Nous le
~ sommes, non pag seulement pour en




Diznt

porter le nom, mais de fait et véritable-
ment, comme a ditle digciple bien-aimg.

C'est de cet aimable nom de Pére que
Jésus-Christ,son Fils,nous commande de
Lappeler. Clest de ce mémenom de Pére
qu'ilTappella & notre égard quand il nous
quitta pour monter au clel : Ascendo,
nous dit-il, ad Patrem meum ef Palrem
vestrum ! Je m'en vais trouver mon
Pére et le votre. Bt I'on remarque que,
dans tout I’Evangile, il ne lui en donne
point dautre 3 notre égard.

Bien plus, pour nous assurer que Dieu
n'est pas seulement netre Pére de nom,
mais quil Pest aussi véritablement que
nos péres selon la chair, le méme Jésus,
pour notre consolation ef pour nous dig-
poser par la.confiance & nous abandonner
volontiers & la volonté toute paternelle
d'un tel Pére, ajoute dans :i’Evangil_e:de-
saint Mathieu ces paroles si consolantes :

« N'appelez personne votre pére sur la




est netre Pére. . B9

terre, paree gue vous n'avez quun Pére
qui est dans le ciel. » Il voulait nous

faire entendre par laque toute 'affection
des péres et des meéres qui sont surla

terre n’est rien en comparaison de
Tamour et de la providence paternelle
gue Dieu exerce a notre égard. .

En effet, y a-t-il un pére sur la terre
guimous ait destinés & un bien pareil &
celui gue Dieu nous prépare, ou gui ait

_fait pour ses enf_a,nts'\des choses aussi
extraordinaires que celles que Dieu a
faites pour chacun-de nous, puisqu’il a
bien voulu nous créer pour sa gloire e}
gu'il a livré son propre Fils pour nous
élever & ce haut &at?

N'est-ce pas & ce méme sujet el en
confirmation de cette vérité que David a
dit admirablement: Pater meus ef mater
mea dereliquerunt me, Dominus autem
assumpsit me! Mon pére et ma mére

‘m’ont abandonné, mais le Seigneur, qui



60 " Dieu

est bien autrement mon pére, m’a pris
sous sa protection, sans jamais m’avoir
quitté d'un moment !

N'est-ce pas pour nous persuader
encore fortement de cette vérité, que le
prophéte Isaie a dit en parlant & Dieu :
Vere Pater noster fu es. Vous étes
véritablement notre Pére, Abraham ne
nous ayant pas connus et Isradl n'ayant
su qui nous étions !

Et n’est-ce pas pour nous confirmer
-cette méme vérité que Dieu lui-méme a
parle en ces termes par la houche de ce
prophéte: Une mére pourrait-elle oublier
son enfant? Pourrait-elle étre sans pitié
pour le fruit qui est sorti de ses entrail-
les?... Mais quand elle serait capable
d’en perdre le souvenir, pour moi, je ne
vous oublierai jamais: Eisi illa oblita
fueril, eqo tamen non obliviscar tui!

Mais pour achever de nous convainere
sur cette qualité de Pére que Dieu pos-




est nolre Pére. 61

séde & notre égard, et qui doit étre I'un
des principaux fondements de noire

abandon, écoutons raisonner notre angé-
lique Docteur, saint Thomas d'Aquin. 11
A prouve par ces trois principes et ces trois
itres de création, de gouverncment et
d’adoption ‘que Dieu est notre Pére,
,etjPére , non seulement de tous en
. général, mais de chacun de nous en
particulier.
~-Oui, dit cet Ange de l’ﬁcole, Dieu est
le Pére de chacun de nousen particulier
par iitre de création, selon ces paroles
de VEeriture : Ipse est Paler fuus gui
possedit le, et fecit et creavit te. Il est ton
Pére, quit'afaitet quit'a créé. Car, ajoute
Vangélique Docteur, la maniére dont il
nous a créés est bien différente de celle
dontila créélereste des créatures, dontil -
n’est que le Créateur. 11 est bien vrai que
. Dieu a créé toutes choses, mais non pas de
cette création singuliére dont il a formé




52 Dieu

les créatures raisonnables, puisqu’il nous
a créés & son image etd sa ressemblance.

Cestla ce qui différencie sa qualité de
Pére d’avec celle de Créateur : Il nous a
créds avec une ame spirituelle comme
Ini, immortelle comme iui, libre comme

lui, invigible comme lui, douéde comme

Ini d'entendement, de volonté et de mé-
moire et capable du méme bonheur, de
la méme gloire et de la méme flicite que
lui-méme posséde. '

Mais Dieu, dit ce méme Ange de
I'Heole, n'est-il Pas encore notre Pire et
Pére de chacun de nous aussi bien que
de tous en général, parle titre de gouver-
nement quil garde sur nous: Titulo
gubernationis. En effet, quoique Dieu
régisse, gouverne et conduise toutes les
créatures & leur fin ef qu’il pourvoie 3
toutes, selon ces parales de la Sagesss ;
Tua pater providentia omnia gubernat,
il est pourtant vrai qu'il nous con-




est nofre Péve. 63

dnit et nous gouverne en personnes
libres, il nous traite en enfanfs de la
maison et il a comme de I'égard pour
nous, ainsi qu'il est encore dit dans le
méme livre de la Bagesse : Ef cum
magna reverentia disponiz mnos. II
gouverné au confraire fout le reste des
créatures en serviteurs, en esclaves ef
coramo des &ires qui ne sont point faits
potir eux, mais pour nous: Omnia propter
cwes !

Enfin, conclut ce Deocleur angéligue,

';Dieu est: encore notre Pére & um {roi-

sieme titre : celui de l'adoption. B nous
a adoptés et élevés par eette adoption: &
1a véritable qualité et aux droits de ses
enfants. Car il ne s'est pas conienté de
nous faire participer aveclui, & I'élre et &
ia vie, dons et présents combien petits !
qu'il a répartis, en quelqd_e maniére, au
reste des créatures,; mais il nous a élevés
| par cette adoption au méme héritage que




64 Abandonnons-nous

lui-méme posséde, qui n'est autre que
la possession de lui-méme. Aliis qui-
dem dedit munuscula, nobis autem
hereditatem. Et cette .adoption 4 son
héritage nous revét de la qualité de fils
et d'enfant et lui donne la qualité de
Pére, selon ces paroles du grand Apdire:
Non accepistis spiritum servitutis in
timore, sed spiritum adoptionis filio-
rum,in quo clamamus Abba Pater!
Voila pourquei, conclut cet Ange de

I’E‘coie, Dieu est notre Pére, non seule- -
ment par ce premier titre de création sin-
guliére, non seulement par cet autre titre

de gouvernement et de conduite privilé-
gide, mais principalement par ce troi~
siéme titre d’adoption et d’héritage au~
quel il nous a élevés comme étant ses
enfants : Si filii ef heredes.

M~ T




entre les bras de notre Pére. 65

DEUXIEME POINT.

PUISQUE DIEU EST NOTRE PERE, NOUS DEVONS
NOUS ABANDONNER TOUT ENTIERS ENTRE SES BRAS.

Or, je demande maintenant & quoi doit
nous porter cette qualité de Pére que D1eu
posgéde a notre égard, et cette conmdé-
ration d'un Dieu Pére ? Je sais bien que
si nous consultons li-dessus I'Ange de
'Hcole, il nous dira que cette qualité de
Pére et cette considération d'un Dieu
Pére, fondée, comme nous Pavons wvu,
sur un triple titre, doit nous porter
pareillement 3 trois choses 4 son égard:
premiérement & lui rendre 1'honneur qui
Tui est di, selon ces paroles du Prophéte :
Si ego Pater, ubi est honor meus? et
cela, soit par le sacrifice de louange qui
T'honore singuliérement, au sentiment du

Psalmiste, quand. il nous dit, en la per-

5




66 Abandonnons nous

gonne de Dieu méme : Sacrificium
laudis honorificabit me, soit en con-
gervant notre corps qui est comme son
temple, dans la pureté, selon le hel avis
de V'Apotre : Glorificate et portale Deuin
in corpore vestro.

Bn second lieu, cette considération

d'un Dieu Pére doit nous porter & l'imi-

ter, selon ces paroles du méme Apdire:
Estole imitatores Dei, sicut filii charis-
simi. Trour cela, mous devons nous
efforcer de mous vrendre parfaits par
grice comme lui-méme est 'parfait par
nature : Estote perfecti sicul patervester
ceelestis perfectus est.

Enfin cette congidération doit encore
nous porter, dit le Docteur angélique, A
1a soumission etal'obdissance, selon ces
paroles du méme Apdtre: Mulfo magis
obtemperabimus Patri spirifuali. Et
cela, d'autant plus que nous avens un si-
bel exemple dans ce méme Fils qui est




enire les bras de notre Pére. 67

Dieu par nature comme son Pére et qui,
néanmoins, s'est rendu, dans le temps,
obéissant jusqu’a la mort et 4 la mort de
ta Croix. Factus obediens usque ad mor-
tem, mortem autem Crucis.

Je sais donc que cette qualité de Pére
que Dieu'posséde 4 notre égard demande
d’abord ces.trois choses de chacun de
nous. Mais je eais aussi, pour revenir,
'a¥notre sujet, je sais aussi, avec le
méme saint Docteur, qu'il y a une qua-
tridme chose bien importante 3 laquelle
cette paternité de Dieu doit nous porter
d'une wmanidre 'hien pressante : c'est
Pabandon, Taequiescerzent, la soumis-

" gion paisible ¢t patiente 3 cette volonté
paternelle en tout ce qu'il Iui plaitet pour
tout ce qui lui plaira de faire de nouns,
pour tous les chitiments, pour toutes les
croix, pour tous les travauz, toutes les
‘humiliations, toutes les peines, soit inté-

rieures, suit extérieures, pour la vie et



68 Abandonnons-nous

pour la mort. 8i, en effet, il est notre Pére,
le meilleur de tous les péres, & qui nous
n’avons pas moins colté que le prixdu
sang de son Fils pour nous élever & son
héritage céleste, il ne nous corrige, il ne
nous chéatie, il ne nous punit en ce monde
que parce qu'il nous aime et qu'il nous
prépare pour l'autre vie qui n'est autre

-que la hienheureuse éternité : Quem
enim diligit Dominus, corripil el quasi
Pater in Filio complacet sibi.

O nerespirons donc plus qu'abandon,

mais abandon en tout & l'égard d'un
Dieu Pére, car il n'y a point de sorfes de
promesses, point d’espérance, point de
confiance, point d’assurance, point d'a-
mour qui ne soit renfermé dans cetfe
divine qualité de Pére.

Qui, pauvres nécessiteux et affligés,
vous n'aves plus qu’d vous abandonner
4 la volonté tfoute paternelle d'un tel
Pére. Il n'est point d'accident, en effet,




entre les bras de notre Pére. 69

point de tempéte qui puisse troubler le
calme de votre vie, si vous voulez désor-
maig vivre & l'abri d’un tel Pére. Si vos -
ennemis vous persécutent, il vous défen~
dra autant qu'il est expédient pour votre
saluf ; s'ils vous dépouillent de vos biens
temporels, il pourvoira autant quil le
faut 3 vos beéoins; si votre ame est dany
des doutes et des peines d’esprit, il vous
enseignera. 8i, dans votre vie intérieure,
‘vous marchez au milien des ténébres et
dang 'ombre de la mort, it guidera vos

pas. Toujours il sera avec vous en cette
qualité de Pére, mais d'un Pére tout-
puissant et infiniment bon, qui a pour
nous des soins bien plus efficaces et une

Providence bien plus amoureuse que
tous les péres et toutes les mares de la
terre, comme il nous l'assure lui-méme
par ces paroles : Ei si mulier oblita
fuerit filii uwteri sui, ego lamen non
obliviscar tui.




T Abandonnong-noys.
T —— e
Ef. ceci ne sladresse. pag seulement
aux inneocents et aux ames timordes, .
mais aussi aux dmes leg plus criminelleg
el aux plus grands pécheurs, s'ils. vey-
lentvéritablement et sincérementreveniy
.a Dieu, 3 tel prix qu’il lui plaira. i, en
effet, nous avong perdu tant de fois 1y -
qualité de fils et d’enfants de Dieu, Diey
n’a pourtant jamaig perdu & notre égard -
la qualité de Pare. .
Oui, pécheurs; oui, dmes criminelles '
qui, lassés dang la voje de- Viniquits,
souhaitez maintenant d'atre 3 Dieu, et
tout & Dien, 0ui, vous pouvez dang cet
¢état de honne volonté, vous abandonner
entre les mains de Diey pour le passé,
pour le prégent et pour lavenir ef, afip
de marguer la pureté et la. gimcérité de
votre abandoen, ne demander que Fag-
complissement de sa volonte paternelle
BUr vous et sur tout CeqUl VoS, concerne,
Puisqu’en effet, il est votre Pére, et un




entre les bras de nolre Pére. T

Pére-commme dit I'"Apétre, duquel dérive
tout. ce quw’il y a de paternel et de
tendre dans les autres péresii« a quo
omnis paternitas, » il n'y a point de
hien, point de faveurs, point de soins,
imint de miséricordes que nous ne puis~ -
"sions ¢t ne dussions attendre de lui
en cette qué,lité de Pére. Puisqu’il est
fotre Pére, et un tel Pere, il ne sau.
“rait nous manguer- pour le nécessaire,
quand il nous verra nous confier en
lui. I nous conduira toujours dans les
routes de cette vie, il nous aidera dang
nos faiblesses, il nous. protégera au
milieu des dangers, il nous conseillera
dansnos doutes. De cette manidrs, vivant
sous la Providence et & la garde d'un
tel Pére; hous sommes dans le plus doux
de tous les étals; c'est une servitude
libre, ¢’est une protection parfaite et assu-
~ rée, un chatiment ‘salutaire et agréable,

une riche pauvretd, une pessession




T2 Abandonnons-nous

paisible, puisque c'est le propre des
péres de prendre sur eux tfout le tra-
vail et d’en partager le fruit avec leurs
enfants.

Mais le nombre de mes péchés, dites-
vous, surpasse les grains de sable de la
mer ! Quimporte? Dieu n'est-il pas votre
Pére ?... Mais toute ma vie s’est passde,
ou en pensées vaines ef criminelies, ou
en actions injustes et désordonnées, ou
len paroles inconsidérdes, folles et pré-
isomptueuses 1... Cela n'empéche pas'que
Dieu soit encore votre Pérel... Mais je
n'ai payé tant de grices que Dienm’a
déja faites que d'ingratitudes et je ne me
suis relevé de mes chutes que pour
retomber de nouveaun ! — Qui, mais Dieu
est voire Pére! — Mais ma faiblesse est
gi grande que, sans une grace toute par-
ticuliére, je ne puis m'empécher de tom-
ber! — Il est vrai, mais Dien est votre
Pére pour vous la donner!l. . — Mais la




entre les bras de notre Pére, 73

chair m'est un ennemi domestique qui
ne me quitte point, le monde m'amuse,
m'abuse et me trahit, et le démon, comme
un adversaire encore plus cruel, méle
I'adresse & la violence et & mille ruses et
mille artifices pour me combattre et pour
me vaincre ! — Je 'avoue, mais Dieu est
votge Pére pouf vous défendre. Vous avez
en Dieu un Pére tout-puissant, un Pére 4
“gqui vous pouvei porter vos cris et vos
gémissements, un Pére tout miséricor-
dieux et le Dieu de toute consolation :

Pater misericordiarum et Deus totius
consolationis.

Oh! de grace, prenons exemple sur
cet enfant prodigue, ce pauvre dévoyé
dont il est parlé dans I'Evangile et qui a
étéla ﬁguré de ce que nous sommes tous! '
Voyez avec quel visage, avec quels sen-
timents, avee quelle confilance et dans
qliel abandon il retourne i son Pérc. Il
dit seulement: Je sais qu'il est mon Pére,




T4 Abandonnons-nous

et quoique j'aie perdu la qualité d’snfant,
il n’aura pas perdu linclination et la
bonté de Pére. Aussison atlente ne fut
pas frustrée, car ce divin Pére, voyaut
son [ils revenir & lui avec cette confiance
et cet amoureux abandon, trouva des
excuses & son péché méme. Il se dépouilla
de sa qualité de juge pour n’etre plus que
Pére. Il changea toute son indignation
en tendresse, il pardonna tout et ne voulut
pas que ce fils, s'abandonnant avec tant de

conflance & sa volonié toute bonne et

toute paternelle, périt, mais que, retour-
nant & lui, il fit rétabli dans tous ses
droits. Sapprochant done de 1ui, il Vem-
brassa étroitement, il lui donna Te baigep
de paix: accurrens cecidit super collum
ejus. T commanda qu'on lui apportat
promptement une robe riche et qu'on 'en
sevétif. Il ne s'informa pas d’ott il venait,
tomme aurait fait tout autre pére qu'un
Dieu Pére, ni odx il avait demeuré. T1




endre les bras de notre Pére, 75

ne demanda point ce qu’il avait fait de
gon bien. # ne lui fit aucun reproche
d’avoir éié asser aveugle pour changer
I'honneur quwil avait dans sa maison en
une si grande infamie. Non, I'amour infin{
d'un Dieu joint & I'abandon . filial d'un
gnfant, siperdu quil ait été, fait dispa-
raitre toutes les fautes, et un Pére, qui
est 1a Bonté méme, ne sait ce que c'est
.que de faire languir aprés ses bonnes
graces, quand il nous voit dans cette
amoureuse disposition d’abandon i sa
volonté.

Done, encore une fois, abandon com-
plet entre les bras de notre Pére qui est
le Pére des miséricordes et 2 qui nous
avons coiité la vie de son Filg, tant nous
Tui sommes chers. Cestun Pére de qui
tous les péres regoivent tout ce qu'ils ont
dedendre, d’affectif et de paternel pour
leurs enfants : A quo omnis paternifas
in ceelo et in terra nominatur.




76 Dieu est notre Péve,

Il ne saurait jamais nous repousser.

Il nous recevra dans ses bras et nous
gardera pour la vie et pour la mort !




Shtbatthbithitbah

DEUXIEME MEDITATION.

N - K

QUE LA PASSION DU SAUVEUR EST UN DES PLUS
PRESSANTS MOTIFS POUR NOUS PORTER AU
PUR ABANDON.

kd : :
g@’ns'r ici surtout, me gemble-t-il, que
#7 nous pourrions bien justement, avec

Ie grand saint Augustin, nous récrier sur
notre peu d'amour pour Dieu. Nous l'ai-
mons bien peu, en effet, puisque nous
tenons ®i fort &4 nous-mémes, puisque
nousn'osons paslui abandonner ce nous-
méme qui est pourtant bien plus & lui
qu'a nous. Mais nous I'aimons peu parce
que nous le connaissons peu: Parum le
diligo quia parum te cognosco.

En effet, si nous connaissions, ou
plutot si nous voulions nous appliquer a
connaitre, par de sérieuses réflexions, cet
amour extréme que Dieu, notre adorable




Grandeur infint

Sauveur, nous a témoigné dans sa pas-
sion sl douloureuse; #i-nous voulions
prendre la peine de considérer qui est
celui qui est venu du, ciel souffrir pour -
nous, etce quiil est venu souffrir pour
nous, et la manidre gi amoureuse dont il
a souffert pour nous, pourrions-nous
encore tenir & nous-mémes ? Ne wvou-
drions-nous pas plutdt aveir des milliers
de noug-mémes pour en {aire autant de
victimes d’amour ‘de sa divine volonté
en Teconnaissance de I'amour quil nous
a #émoigné lui-meéme dans ga sainte et
douloureuse passion, en souffrant pour
nous, €tant lui ce qu'il est, et nowusce
que nous sommes; en souffrant dang
tous les genres de souffrances des tour-
ments si cruels et si afflipeants et en
gouflrant aveec fant d'amour que son
amour n'a pu élre rassasié que par toutes

sortes d'opprobres : Et saturatus est
opprobriis. ‘




de la victime. 79

PREMIER POINT.

QUI EST CELUI QUI A BOUFFERT PCUR NOUS.

————

Considérons avant toutes choses la
Bualité et 'excellence de celui qui est
ainsi venu du ciel sorla terre souffrir
pour nous. Souvenons-pous que cen “est
. pas un homme du commun qui g'est con-
damné volontairement aux souffrances
gue nous dirons enguite et qui gest
donné en rangon pour nous retirer de la
mort & laquelle nous avions été con-
damnés pour nos péchés. Souvenons=
nous, dig-je, que ce n'est pas un’ homme
du commun, ou seulement un homme o4
un Ange, mais que c'estle Fils unique
du Dieu vivant, que cest le Créateur
‘du monde, 1a jole du Ciel, le Paradis
des Anges,la splendeur de 1a gloire du
Pére etle trésorde la sagesse immense




80 Grandeur infinie

de Dieu : In quo sunt omnes thesauri
sapientie ef scientiz Dei. Souvenons-
nous que c'est celui-la méme qui a affermi
la terre sur ses fondements, qui I'a parée

de tant de beautés, qui renferme en sa

main le globe du monde, qui donne le
mouvement aux cieux, qui contient les
eaux dans leurs bornes, que c'est celui-
la méme qui preserit la loi aux saisens
et au temps, qui dispose comime cause
premiére de toutes les causes, qui rend
les Anges heureux, qui conduit les
hommes et qui gouverne toutes choses
avec une sagesse admirable. Cest encore
celui que la diversité ne change point,
que la nécessité n’appauvrit point, qui
n'est point troublé par les choses tristes,
a qui Poubli ne fait rien perdre et 3 qui
la mémoire ne donne rien, celui que les
temps n'ont point augmenté et que les
accidents ne finiront point, puisqu’il
demeurera toujours le méme dans sa




de la wvictime. _ 81

grandeur, dans ses richesses, dans son
bonheur et dang son Tout, durant tous
les sidcles des sidcles. ('est done la celut
gqui ezt venu du Ciel sur la terre afin de
soullrir pour nous! Oui, c'egt la celul &
Tui nous sommes redevables de notre
rachat, celui qui est venu pour remédier
4 notre perte, celui qui a4 voulu par lui-
méme et & ses dépens pourveir 4 nos
maux, quoiqu'il et pu y remédier en
nous envoyant un seul de ces esprits
bienheureux quile servent par milliers
dans le paradis et qu'il et mille autres
~moyens cachés dans les trésors de sa
sagesse pour opérer notre salut. Oh!
comment ne serons-nous done pas‘émus
2 la vue d'un tel rédempteur qui s'es.
ainsi abandonné et sacrifié pour nous,
qui, & son égard, sommes & peine quelque
chose : fanquam nihilum ante fe.
. Oomment, 6 souverain Seigneur de
foutes chosés, vous étes-vous ainsi donné




82 Grandeur infinie

anous, qui sommes des hommes mortels,
qui sommes un peu de terre et de cendre,
qui sommes des vaisseaux de corruption,
des créatures toutes remplies de vanité,
d’ignorance et de misére et, ce qui est
le plus déplorable, qui sommes souillés
d'une infinité de péchés ! Comment,
Seigneur, et pourquoi cela, si ce n'est
pour attirer plug puissamment noire
amour ? Pourquoi, si ce n'est pour nous

obliger plus puissamment, avec une
gainte honte, d'avoir tant hésité 3 vous

abandonner par amour ce peu que nous
sommes, aprés gue 'amour vous a porté
4 abandonner et & sacrifier tout ce que
vous étes, vous qui-étes tout, pour notre
salut et pour nos péchés.

En effet, ne semble-t-il pas que toute
honne justice, toute équité et toute raison
demandaient que ce monde criminel
périt mille fois, plutét qu'un Dieu, que
le Fils ’'un Dieu etle Oréateur du monde




de la victime. : 83

goulfrit le moindre des moindres maux !
Oui, Seigneur, quand le monde entier
aurait ét¢ anéanti pour ses crimes, ce
n'elit jamais été qu'un juste chitiment
pour une créature bornde, qui, n'ayant
été tirée du néant que par honté, pou-
vait bien retourner dans le néant par
jusiice! Mais que vous, qui &tes par
droil de nature le Roi des rois, le Sei-
: gﬁmur des seignecurs, le Dieu des dieux,
le Baint des saints, soyez Vous-méme
trait¢ en criminel par les criminels eux-
meémes ! Que vous, qgui &tes le Souve-
rain en bonté, qui étes I'Incomparable en
sagesse, le trés juste dangwvos jugements,
trés vévitable en vos paroles, trés saint
en toutes vos RUVIes,. en venicz a ce
point de subir le- jugement des plus
iniques et d’expirer entre deux scélérats |
Que vous enfin qui étes celui qui est, qui
.renfermer dans l'infinité et dans l'im-
mensité de votre éire tout ce qu'il y a de




84 Grandeur infinie

perfection dans tous les élres et jusqu's
labeauté des champs : Pulchriludo agr
mecum est, vous vouliez vous andantir
vous-méme, exindnivit semetipsum, afin
quenous, qui sommes de pauvres néants,
des atomes, qui ne sommes que faiblesse,
fragilité, impuissance et corruption,
soyons remis et rétablis dans tous nos
droits ! N'est-ce pas ce qui semble clo-.
quer toute raison, ou, du moins, qui
confond toutes nosraisons humaines et
nous contraint d'adorer ce que nous ne
saurions comprendre ?

Cependant vous l'avez fait et Vamour

vousl'afaitfaire pour nous! Nefaut-ildone

pas que, ne pouvant nous anéantir nous-
mémes pour relever, pour honorer, pour
réparer vos diving anéantissements, du
moins, nous voulions bien nous aban-
donner & la volonté de celui qui a fait le
sacrifice volontaire de lui-méme pour
réparer ce que nous avions perdu volon-




de la victime. 8h

tairement par le péché! Ne faut-il pas
que, ne pouvant lui sacrifier un autre
Tout pour ce grand et divin Tout qu’il a
sacrifié pour nofre salut, nous nous
désapyproprions du moins de tout ce peu
gue nous somines pour ne plus dépendre
que de sa volonté ?

Mais ne le faut-il pas doublement si

nousd venons a considérer, non plus seu-
lement celui qui a souffert pour nous, le
" Fils du Dieu vivant, le maitre et le créa-
teur du monde, mais, ce qui margue
encore davantage son amour, ce qu'il a
- souffert pour nous : ce que nul au monde
n'a jamais souffert et nesouffrira jamais,
tout ce qu'il y a de plus douloureux, de
plus amer et de plus écrasant dans la
soufirance. '




86 Les gronoes souffrances

QUELLES SOUFFRANCES A ENDUREES NOTRE~SEIGHNEUR
JESUS-CHRIST BT DE QUELLE MANIERE IL LES 4
ENDUREES.

b que ses souffrances furent, en
effet, grandes, douloureuses et écra-
santes ! Kt combien cette considération
doit nous &fre tendre et pressante pour
amollir nos coonrs !

Voir cette téle vénérable, devant la-
quelle les Puigsances du clel tremblent,
pereée decruelles épines ! Voir ce visage
divin sali de crachats et livide de coups;
Véclat de ce front siignominicugement
obscurci; ces yeux brillants aveuglés
d'une pluie de sgng; ces maing quiporfent
Ieciel et la terre et qui n'ont jamais fait
que du bien a chacun : Periransivit
benefaciendo el sanando omnes... bles-
gées et déchirées avec des clous; ces




endurées par Nolre-Seigneur &7

pleds, qui n'ent jamais marché par la

voie des péeheurs, percds par des bles-
sures morielles; ce ceeur sacré, quin'a
jamais inspiré que paix: Cogilo cogi-
tationes pacis, plongé dans le plus pro-
fond des ennuis et écrasé de tristesse
jusqu'dla mort; cette belle Ame, qui a
¢t¢ le divin sanctuaire du Saint-Esprit
et le plus cher objet des complaisances
“de Dieu méme, réduite au dernier et an
plus désolant des délaissements inté-
rieurs, ul quid dereliguisti me!l... O
bonté ineffable! 6 charité incompréhen-
sible ! 6 lbéralité inouie! Cette wvue
n'est-elle pas infiniment puissante et
toute pleine d'attraits pour gagﬁer 108
ceeurs et les porter & étre ravis de pou-
voir s’abzndonner & la volonté d'un
Dieu qui a ainsi souffert pour nous?
- Bt cette volonté ne peut étre pour nous
que sanctifiante et béatifiante, puisque

~c'est la méme qui Va porté & souffrir




38 Des grandes souffrances

ces exces de peine et de douleur pour re-
médier & nos maux, pour opérer affaire
de notre rédemption et de notre salut,
sans (u'il y ait aucun mérite de notre
part, ni aucune nécessité de la sienne.
Mais ne considérons pas ces soul-
frances, ainsi qu'on le fait ordinaire-
ment, comme une chose passée ou comme
une douleur étrangére. Considérons-les
comme un objet présent et comme notre
propre tourment pour en concevoir,
autant que possible, Ia grandeur. Met-~
tons-nous & la place de celui qui souffre
et imaginons-nous ce que nous souffri-
rions, si on nous enfongaii, dans une par- '
tie awussi sensible que la téte, des épines
pointues qui nous pergassent jusqu’aux
os! Si nous pouvons A peine souffrir, en
cefte partie, la piqare d'une épingle,
songeons ce quendura ce divin Sau-
veur, pour s'¢étre {ait notre Sauveur, dans

un tourment de cetie sorte! Imaginons




endurées par Notre-Seigneur, 89

ce que nous sentirions si I'on nous déchi-
rait Ie corps 4 grands coups de flouet,
maig avec tant de cruauté que le sang
ruisseldt de tous cotés, qu'il allat arroser
les murailles voisines et donnat, ainsi
qu'a ce. divin Sauveur, la liherté de
compter nos os : Dinwmeraverunt om-
-nia ossa mea! Imaginons-nous encore,
1ce que nous souffririons si on nous per—
gaxt les pieds et les mains avec de gros
clous d'une maniére si violente et quon
tint ainsi des heures entiéres notre corps
suspendu par ces liens cruels! ce que
nous souffririons de nous voir exposés a
nu a la face d’un peuple! ce que noug
souflririons éncore .si, dans tous ces
cruels tourments, nous nous sentions si
dénuds el si privés de toute consolation,
si délaissés et si abandonnés des créa-
tures et de Dieu méme, que la terre ne
fut plus pour nous qu'une terre d’épines,
et le ciel, un ciel de bronge !




o8 Aves quelle patience

81 ces souffrances considérées en nos
propres persounes ef portées par nous-
memes; nous paraissent insupportables,
tachons de concevoir quelque chose du
tourment et de la peine de cet adorable
Sauveur qui 8y est condamné volontaire-
ment et par amour pour nous. Et alors,
que ces exces de souffrance nous décou- -
vrent l'excés de notre aveuglement ou
e notre amour-propre, pour avoir hésits
et appréhendé jusqu'aujourd’hui & aban-
donner complétement tous nos intérats
entre les mains de Dieu of 3 accepter
tout ce qu'il fera. Ne voudra‘m-t-ﬂ pas
faire tout ce qu'il y aura 3 faire pour
notre salut, aprés avoir tant souffert
pour nous le mériter !

Enfin, pour ddcouvrir encore plus
l'excés de notre aveuglement et de notre
pusillanimité quand nous craignons de
nous abandonner & la volonté de celui
qui, d'un Sieu de gloire, est devenu pour




Notre-Seigneur a souffert. 9l

aous pn homme de douleurs, considé-
rons de quelle manidre il a souffert.
Considérons avec quelle patience il a
enduré toutes ses douleurs parce qu'il
s'agissait de nos intéréts et de notre salut.
La patience, dit notre angélique Docteur
saint Thomas, est grande autant qulelle
peut Détre, quand, d'un cété, les sounf-
frances sont extrémes ef, de Vautre,
quand on souffre en silence, et enfin
quand, pouvant nous en délivrer, nous
ne le faisons pas. Or, ces trois conditions
ne se trouvent-elles pas dans la patience.
du Bauveur ?

N'a-t-il pas souffert des tourments ex-
trémes et le Prophéte n’assure-t-il pas
quil n'y a jamais eu eb qu'il n'y aura
jamais d’affliction pareille & la sienne %
Attendite et videte si est dolor sicut
dolor-meus !

Bon silence n'a-f-il pas été admiré par
ceux-la mémes qui le faisaient soufirir ?




92 Avec quelle palience

1ta est mirarelur praeses, dit le texte
sacré. Bt le Prophéte ne dit-il pas qu’il
a scuffert comme un pauvre agneau qui
demeure sans se plaindre quand on le
tond ou qu'on le méne A la boucherie?
Sicut agnus coram tondente se obmu-
tuit et sicut ovis ad occisionem duce-
fur. Enfin, quand un de ses disciples
‘veut se mettre en état de le délendre, ou
que ses ennemis l'assurent qu'il n’a qu’a
descendre de la croix pour qu'ils devien-
‘nent aussitot ses disciples et ses adora-
teurs, ne tient-il pas {erme sur la croix
jusqu’'a la consommation de ce mystdre
81 salutaire pour nous, si douloureux
pour lui ? Bt pourtant, il ne tient qu'a
lui de prier son Pére céleste, pour
avoir tout aussitot des légions d'anges
pour terrasser ses ennemis, le mettre
en liberté et faire cesser. toutes ses
peines !

N'est-ce done pas le dernier des aveu-




 Nelre Seigneur a souffort. 93

glements et la dernidre des pusillani-
mités, aprés que le Fils de Dieu a souf-
fert avec tant de patience et d’amour,
aprés quil s’est iImmolé sur Iautel de
la eroix avec un si violent désir de nous
sauver, d'hésiter encore, de vouloir
suivre nos propres volontés et ne pas
nous abandonner entre ses mains pour
le temps et pour D'élernité? Il nous
a bien moniré qu’'il voulait travailler
lui-méme & notre propre salut, qu'il vou-
lait que ses souffrances deviennent notre
trésor, que sa pourpre, inondée de son
sang sacré, nous soit unriche et précieux
habit, gque sa couronne d'épines nous
goit glorieuse, que ses meurtrissures
nous donnent de la beauté, que ses dou-
leurs nous soulagent, que ges amer-
tumes nous nourrissent, que ses plaies
nous guérissent, que son sang nous enri-
chisse, et que son amour, dont il a &6 lui-

méme enivré, en ayant été exposé nu 3 la




94 LPalience de Notre-Seigneur.

risée du peuple comme un autre Noé,
nous enivre saintement et heureusement

pour la vie éternelle.




QUATRIEME JOUR

DE LA RETRAITE.







AR A A T %"&%a%ﬁ’%ﬁé%#é%‘%

PREMIERE MEDITATION.

TN ————

L L’ANOUR QUE JESUS- CHRIST NOUS A TEMOIGNE
. DANS LE DON QU'IL NOUS A FAIT DE TOUT
LUI-MEME AU SACREMENT DE L'AUTEL, EST
UN DES PLUS PUISSANTS MOTIFS POUR NOTUS
PORTER AU PUR ABANDON,

B —

v UL sentiment n'a plus dmﬂuence
*?r.:;jjr?

et il faudrait avoir un ceeur de pierre et

Sur nos dmes que celui de |’ amour,

- s& montrer 'ennemi déclaré de ses pro-
pres intéréts, pour rester indifférent 4
celui que Dieu nous a témoigné. Maison
nous a-t-ildonné une marque plus grande
‘de son amour qu'au Saint-Sacrement de
son autel? C'estla que Jésus-Christ nous
fait e doninestimable de tout lui-mame.
C'est 14, plus que partout ailleurs, qu'il
ous montre combien il nous aime. C'est

7




98 Amour de Notre-Seigneur

14, par excellence, le mystére de la grice
et de 'amour.

Sang doute toufes les actions de Notre-
Seigneur Jésus-Christ, toutes les circons-
tances de sa vie, toutes ses ceuvres ad-
mirables, tous les dons merveilleux gu’il
nous a faits sont autant de preuves de
son amour ef bien capables de ravir nos
coeurs, de les rendre tout débordants de
gratitude, ‘de reconnaissance, de con
fiance, etde les porter ainsiau plusamou-
reux abandon. Il estbien certain pourtant
quec’estdlafin desa vie, dans les aclions
qui précédeérent immédiatement sa mort,
qu'it nous livra tout son ceeur, comme le
remarque saint Jean : Cum dilexisset‘
suos qui erant in mundo, in finem
dilexit eos.

Ce fut dans ces derniers moments que
Jésus-Christ nous gratifia de ses plus
signalées faveurs et nous laissa les plus
précieux gages de son amour. Et, parmi




dans la sainte Eucharistie. 99

fous, le don le plus magnifique est celui
qwil nous fit de lui-meéme dans cet
" auguste Sacrement. (Vest donc par excel-
lence le grand mysidre de Pamour, bien
‘capable, si nous le considérons avec
attention, de nous ravir le coeur ot de
nous conduire au plus pur abandon.

C'est 14, en effet, ce qu'il a voulu; c’est
bien 14 ce qu'il a cherché par un don si
amoureux, Il a voulu se faire aimer de
nous et plus encore, ne faire qu'un avec
nous,

———p_ £V

PREMIER POINT.

"/EN INSTITUANT LE SACREMENT DE L’EUCHARISTIE,
NOTRE-SEIGNEUR A VOULU SE FAIRE AIMER DE
Nous.

0 dmes qui hésitez encore, et quicrai-
- ‘gnez de franchir le pas du pur abandon,
“.avee lequel pourtant, en perdant tout on




100 Nolre-Seigneur

gagne toul, considérez, je vous prie, quel
a été pour nous I'amour de cet époux
céleste dans cet adorable sacrement.
Gravez-en un souvenir ineffagable au plus '
intime de vous-méme. En nous faisant
ce don inestimable, son désir le plus
cher a été, en effet, de se faire aimer de
nos dmes. C'est pour cela qu'il prit ce
pain mys’cérieﬁx, qu’il le consacra par
_des paroles si puissantes que quiconque
e regoit dignement ne manque pasd’étre
iblessé de cet amour. O mystére admira-
ble et digne d’é¢ire imprimé au plus pro-
fond de nos ceeurs!

Si un prince élevaitune esclave jusqu'a
lui pour en faire son épouse, la reine et
la souveraine de tous ses Etats, ne di-
rions-nous pas que 'amour de ce prince
est merveilleux et qu'il ne saurait étre
assez reconnu? Mais s'il arvivait qu'apres
avoir été abandonné et trahi, il se mig

encore en peine de regagner le ceeur de




a voulu se faire aimer de nous, 101

cette esclave, ne serions-nous pas alors
dans I'admiration de voir que son amour
allat jusqu'd cet excés? Or, vous avez
" fait bien plus pour mon ame, 6 Roi de
gloire, bien plus pour chacun de nous!
Voire cceur ne s’est pas contenté de
prendre nos dmes pour ses épouses dans
le divin mystére de I'incarnation, alors
gu'elles étaient les esclaves du démon.
Tl les a recherchées, sans se lasser, alors
qu'elles le fuyaient, méconnaissant une
si grande faveur qui vous avait abaissé
 vous-méme autant qu’elle les avait éle-
vées. 11 a créé ce pain mystérieux, ce
pain d’amour, et il 'a vendu si puissant
qu’il est capable de transformer en vous-
niéme tous ceux qui s'en nourrissent,
de changer leurs coeurs, leurs volontés,
ledrs inclinations et de les faire briler
- des plus vives flammes du divin amour.
Qui done, aprés cela, pourra douter de

Pamour de Dieu pour nos ames? La plus




102 N otre-Seig?{eur.

grande marque de Vamour & Pégard de
quelgqun'an n'esi-il pas le désir d'ea étre
aimé ? Noire adorable SBauveur pouvait-il
employer un moyen plus puissant et plus
extraordinaire, pour nous témeigner ce
désir et aftirer nos coeurs, que le sacre-
ment de Pautel? Non, non, mon divin
Maii‘.re, Epowx céleste de mon Ame, aprés:
un: don 3i magnifique, je ne saurais douter
que vous m'aimiez, ef gue vous m’aimerez
d'autant plus tendrement que je m’aban-
donnerai & vous avee une plus entiére et
plus douce confiance.

—

DEUXIEME POINT.

ROTRE-SEIGNEUR A VOULU NE JAMAIS SE: SEPARER:
BE MNOUS.

Mais avancons dans la considération
d'un si divin mystére pour y déeouvrir




a voulu vester loujours avec nous. 103

encore bien d'autres secrefs d'amour,

bien dautres motifs du plus lenmdre

abandon,

Sachons bien que le désir de se faire
aimer de nous n'a pas ét€ le seul motifgui

a déterminé ce divin Hpoux & nous don-

ner comme nourriture son propre Gorps

et son propre sang. Il a voulu encore,
“. par 14, ne jamais se séparer de nous. Oul,
il faltait qu'il nous quittit, mais comme
zoh ceeur n'aurait pu supporter ahsence
des Ames qu'il aimait, il fallait en méme
temps qu'il demeurdt avec nous. Lui,
&tant Dieu, ne pouvait demeurer plus

longtemps sur la ferre, et les ames geg

épouges ne pouvaient pas enoofe le sui-
vre dang le ciel, puisqu’il devait v en
avoir jusqu’ala fin dessiécles surlaterre.
Il trouva alors un moven pour gu'lls ne
~fussent pas séparés Fun de Vautre, hui
remontant au ciel, ef les Ames, ses épou-

© ges; demeurant encore dans le monde, IF




Notre-Seigneur

msiitua ce divin et mystérieux sacre-
ment, par lequel les dmes sont unies &
fui par un lien d’amour si étroit qu'elles
e font plus avec lui qu’un ceeur, qu'une
Ame et qu'une volonté. De méme, en
effet, que la nourriture et celui qui la
regoit ne font plus qu'un, Notre-Seigneur
Jésus-Christ et celul qui le regoit ne font
plus en quelque sorte qu'un seul, ainsi
que je viens de le dire, par 'unionintime
des coeurs et des volontés. Mais quelle
différence ! Ce n'¢st pas Jésus-Christ, en
effet, comme le remarque saint Augustin,
quisechange ennos imes, mais nos imeg
et nos ceeurs qui se changent en J ésus‘%
Christ. Les natures restent distinctes |

mais il y aunité d'amour, de sentiments,|
et de vie.

Pouvons -nous mainfenant, aprés avoir
considéré les motifs qui ont inspiré a
Nofre-Seigneur l'institution de ce divin
Bacrement, le désir ardent de se faire




a voulu vester-foujours avec nous, 105

aimerde nous etla volonté de g'en séparer
jamais, pouvons-nous, dis-je, douter
“encere dé la grandeur de son amour dans
ce don qu'il nous a fait de lui-méme ? Ne
devong-nous pasy répondre par 'abandon
total de tout nous-méme & la volonté de
cel Epoux céleste? 11 est impossible de
mieux placer nos intéréts, que de les
abandonner toui entiers entre les mains
de celui gui, étant le Dieu de grandeur et
de majesté, a bien voulu pourtant nous
aimer jusqu’:‘i prendre la forme d une




Notre-Seigneur

TROISIEME POINT.

NOTRE-SEIGNEUR A VOURU NE FAIRE Qu'ol
AVEC NOUS,.

——

Il ¥ a enfin un troisiéme motif qui a
inspiré Notre-Seigneur pour l'institution
de cet admirable Bacrement, motif non
moins digne que les deux précédents
d’émouvoir nos ceeurs. Ce divin Sanveur,

en effet, voyant sa mort prochaine, ne

voulut pas partir de ce monde sans faire
son testament. 11 voulut, avant de les
guitter, honorer et enrichir nos dmes, ses
épouses, de quelque don signalé qui
servit, tout ensemble, & leur entretien, a
leur conservafion, 3 leur aliment et A
leur salut. CG'est alors gu'il leur laissa
cette nourriture divine qui contient son
corps, son ame, sa divinité ef lui-méme
sous les espéces du pain et du vin, le




a voulu ne fairé qu'un avec nous. 107

don le plus riche, le plus utile et le plus
magnifique de tous ceux qu'il pouvait

leur faire.

L’4me, en effet, n’a pas moins besoin
que le corps d'une nourriture propor-
tionnée A sa nature. Elle doit vivre
d'une vie sainte el surnaturelle, aussi
lui a-t-il donné ee pain du ciel, pour en-
tretenir en elle une vie toute céleste.
Voyez maintenant, 6 dmes, si on aurait
pu donner aucune Inarque d’amour qui
sgalat celle-ci: qu'un Dieu ait laissé sa
propre chair et son propre sang dans le
monde POUrNOUTTIT NOS AINES, POUT SEIVIT
de reméde A nos maux, de soutien dnotre
faiblesge et devenir par lad méme une
seule chose avee nous!

. L’histoire ncus apprend gue, pendant
le sidge de Jérusalem, pressées par la
faim, des méres ont mangé la chair de
Jeurs enfants; mais a-t-on jamais entendw

. dire qu'une mére ait donné & manger de




108 Notre-Seigneur

sa propre chair & son enfant pour le ga-
rantir de la faim? Nous n'avons point
2neore connu ces sortes de méres sur la
terre.

Cependant, c'est ce qu'a fait cet Epoux

céleste qui a eu pour nous un cceur plug
tendre que celui de toutes les méres, et il
'a fait pour gagner notre cosur et nous
porter & nous donner entidrement 3 lui.
Voyant que nos 4mes mouraient de faim
et que lui seul pouvait leur conserver la
vie, il a bienvoulu ge liver lui-méme aux
bourreaux et & la mort, afin que nous
puissions nous nourrir de sa chair im-
molée pour nous. E{ il ne nous l'a pas
donnée une seule foig, mais il a voulu,
par un prodige de bonté, nous la donner
pour jamais, pour tous les jours de notre
vie, au moyen de ce sacrement dans le-
quel il demeure et demeurera jusqu'a la
fin des siécles. Pouvait-il nous honorer
d'une plus riche, plus rare et plus amou-




a voulu ne faire qu'un avec nous. 103

reuse faveur? Mais aussi, aprés une si
grande marque d'amour, est-il possible

‘d’hésiter encore et de ne pas entrer dans

Ie pur abandon, soit pour g’y établir en
_désir et en volonté, soit pour le pratiquer
dans les occasions ?

Qui de nous ne sera ravi d'une sainte
joie de remettre tous ses intéréts, de
s'abandonner lui-méme, plus que tout,
entre les mains d'un Dieu si amoureux
" de notre salut et de nos Ames; d'un Dien
qui a tout fait pour l'amour de nous:

Omnia propter vos, qui s'est abaissé
~ jusqu'k se faire notre égal : Et homo
factus est, qui enfin, n'a pas hésité &
g'anéantir jusqu'a devenir ce pain mys-
térieux ?

. Qui ne souhaitera, du plus sincére de
gon ceeur, de s'unir par le plus par-
fait de tous les abandons, 4 un Dieu qui
a su trouver, pour ne jamais se séparer
‘de nous, une telle invention d’amour, un




Notre-Seigneur

pain, non seulement vivifiant, mais
vivant, qui n'est autre que lui-méme :
Ego sum Panis vivus! Pain divin! au
moyen duquel nos Ames sont incorporées
spirituellement & ce Dieu d’amour et
unies A lui d’un lien si étroit qu'elles ne
font plus qu'un méme coeur, uneméine
inclination, une méme volonté.

Aprés un fel amour, peui-on respirer
autre chose quabandom, acceptation,
acquiescement aux ordres de la volonté
d'un Dieu qui, aprés s'étre livréd lui-
méme & la mort, a voulu gqu'on le rende
{ous les jours de neuveau hostie et vie-
time ? 11 a voulu, en nous nourrissant de
sa chair, immolée une fois sur 'autel
de 1a croix et continuellement sur nos

autels, que nous _viviens de_sa propre

: vie élevee au- -dessus
des sens et des mclmatlons de la cha.u-
et dela nature d‘une yie céleste. qu1 nous

donne un salnt penchant pour ne plus




z voulu ne faire qu’un avec nous. 14

converser que dans les cieux, d'une vie
divine qui ne respire plus que Dieu et
volonté de Dieu, d'une vie qui soit-un
-gage de cette vie éternelle que nous
i attendons dans la hienheureuse éternité :
Qui manducat hunc panem vivel in
aternum,







ey
ANSARA 6y A0

“DEUXIEME MEDITATION.

LA GRANDEUR ET L'EXCELLENCE INFINIE
DE DIEU NOUS SONT D% JUSTES ET PRES~
SANTS MOTIFS POUR NOLS PORTER AU PUR
ABANDON.

PREMIER POINT.

_GRANDEUR BT EXCELLENCE INPINIE DE BIEU.
SA aamu-ré

%E pur abandon n’est pas autre chose—\La
24 qu'une soumission parfaite & Diew

et & sa volonté, un humble acquiesce-
ment & ses ordres pour tout ce qu’il vou-
‘dra faire de nous et un sacrifice de foug
“nos intéréts et de tout nous-méme plus
que de fout le reste, au hon plaisir d'un
Dieu qui vaut infiniment plus que nouge
méme, infiniment plus que des millions
de nous-méme. Mais s'il en est ainsi, il
S




144 Excellence infinie

n'y a pas de doute que la grandeur et
I'excellence infinie de Dieu, qui renferme

le comble de toutes les perfections, ne

nous soient un des plus justes et des plus
pressants molifs pour nous porter 4 cet
sbandon. Nulle considération ne peut
nous obliger plus puissamment 4 la sou-
migsion, & 'acquiescement et au sacri
fice de nous-méme le plus entier et le
plus parfait qui nous soit possible.
Quel plus juste et plus puissant motif
pourrions-nous avoir pour nous porter a
y‘” la. soumission ? Celui entre les bras du-
quel nous nous abandonnons est notre
Dieu, ef un Dieu d'une telle grandeur,
d'une telle excellence et d'une telle por-
fection qu'il est, tout ensemble, notre
principe, notre centre, notre fin, notre
repos, notre soutien et comme 'ame de
tout nous-méme, enfin netre Tout! I}
est si grand, si exeellent et si parfait
f{u’on peut dire qu'il est invisible et




de Dieu, 115

qu’il voit tout,- quil--est immuable et
inaltérable et qu’il'fait tous les change-
ments. II est celui que la diversité ne
" ‘change point, que la nécessité n'appau-
vrit point, qui n’est point troublé par les
choses tristes, devant quui le passé n'est
point écould et f)our qui 'avenir ne sue-
céde point, que les temps n'ont pas
 commencé et que leg accidents ne dé-
frairont pas, puigqu’il demeurera é&fer-~
nellement et qu'il sera le méme dans
tous les siécles des sideles: Tu autem j
in @ternum permanes |
Oui, celui auquelilimporte denous sou-
mettre est tellemient parfait et excellent «
dans son étre qu'on peut dire qu'il a tout
oréé, mais sang aucun hesoin ; qu’il sou-
tient tout, mais sans se lasser; qu'il
gouverne touf, maig sans, travail; et
qu'il donne le mouvement & tout, sans se
mouvoir. On peut dire de lui qu’il est,

-en quelque maniére, foui il et toutes




. étrelimité, hors de toutes choses sansen

116 'M‘Exéél-lence infinie

maing parce qu’il voit tout et qu'il porte
tout, qu’il fait et qu'il conserve tout. I}
est g1 parfait et si excellent dans son
Lire qu'il est dans toutes choses sang en

étre exclu, au-dessous de toutes choses
gans en étre abaisgé, au-dessus de toutes
choses sans en étre plus élevé. Oui,; il
est si parfait dans son Etre que, si nous
nous en géparons, nous tombons; si nous
nous en approchons, nous nous rele-
vous, et si nous demeurons avec lui,
nous subsistons. I1 est celui dont per-
sonne ne s'éloigne sans étre trompé, que
personne ne cherche sans étre insiruit
et que personne ne trouve sl nlest
pur. O'est celui encore dont on peut
dire que le connaitre, ¢’est vivre; le
servir, c'est régner; le louer, cest le
salut et la joie.

2i done il est d'une telle perfection,
d'une telle excellence, d’une telle gran-




de Dieu. £y

deur d’étre, peut-on refuser de soumet- !
s

tre par Ie pur abandon le rien a celui qu,
est tout, et tellement tout que il venait
un moment & se séparer de nous et i .
eesser, comme dit saint Grégoire, de
nous préter son secours &t son concours,
nous retomberions au méme moment
dans notre premier néant: Deus, si ab
his qua sunt regendis cessaret, sivaul

ef nostra cessarel actio, omnisgue na-
tura concideret !

Ne faut-il pas étre dans le dernier
aveuglement, comme le remarque si bien
notre angélique Docteur, pour ne pas se
soumettre volontairement, par cel aban-
don, & la volonté d'un Dieu auquel nous,
ne pouvons manguer d'étre soumis vo-
lontairement ou par force. Cest, en effet,
une nécessité, en raison de Vexcellence |
et de la toute-puissance de la volonté de
Dieu, ou que 'homme fasse librement | '
cette volonté en 8’y soumettant, ou que;‘;




118 Deauté

Dieu fasse souverainement sa volonts
sur 'homme et se le soumette avee ri-
gueur en punissaut sa folle et wvaine
régistance : Cum enim voluntas Dei sit
tta efficax ut oporteat illam penitus
impleri, alterum erit necessarium, aut
quod homo faciat voluntatem Dei subji-
éiendo se, aut quod faciat. Deus volun-
f‘L tatem suam puniendo eum.
 Mais entrons encore Plus dans le détail
des divines perfections de cet Bire sou-
verain pour voir plus clairement com-
bien ceite grandeur et cette excellence
infinie de Dieu nous sont dejustes motifs
de soumission & sa volonté. Parmi les
motifs qui donnent de lamour et, par
I'amour, engagent le cceur 4 s'aban-
\ donner, la heautd a toujours tenu un des.
premiers rangs. Qui donc d’entre nous

n'aimerapas notre Dieu, mais d'un amour

‘4 nous ravir le ceeur pour le sacrifier
par le pur abandon & son bon plaigir, si




de Dieu. 119

nous considérons qu'il est la source de
toutes les heautlds et lio'rnement el la
beauté de touf cet univers, puisque ayant
_créé toutes choses, il les a faites belles
chacune en sa manidre? Qui d’entre nous
ne l'aimera pag, si nous considérons,
comme digail une sainte martyre, qu'il
est un Dieu dont la lune et le soleil
admirent la beauté : Cujus pulchritu-
dinem sol et luna mirantur! que lesg
Anges n'ont pas de plus agréable objet
que sa divine face : In quem desiderant
Angeli prospicere. et que sa vue fait la
félicité et la gloire consommée de tous
les Bienheureux? La beauté de ce
Dieu d’amour qui . nous a faits pour Iui,
est d'une telle perfection que c’est hui
qui a embelli tout ece grand monde, que.
c'est lul qui a paré le ciel de si bril-

lantes étoiles, air d'un si grand nombre

d’oiseaux, I'ean de tant d’espices de
poissons, les prés de si belles fleurs et la




120 FPerfection infinie

terre d'une infinité de plantes et d’ani-
maux. Il est si beau dans fous les
endreits du monde, qu'il n'en est aucun
ot l'on ne voie des traces et des marques
de sa heauté; il est beau dans le ciel
par sa gloire, beau dans les enfers par
sa justice, beau dans les bons par sa
grace et beau dans les méchants par la
patience avec laguelle il les supporte.

O G S L, S

DEUXIEME POINT,

SA PERFECTICN ET SA DOUCEUR,

Mais si, de la beauté, qui est une per-
fection particuliére, nous venons A con-
sidérer le comble de ses perfections di-
vines, combien cette considération sera

encore plus puissante pour nous tou-




de Dieu. 121

cher! Il n'est rien, en effet, d’aimable ef
d’attrayant & Yégal de la perfection, de
méme qu'il n’est rien qui nous inspire plus
de répulsion que ce qui est ou parajt
,imparfait ‘3 nos yeux. Comment donc ne
. gerong-nous pas transportés d'un saint
amour & la vue d'un Dieu gui est si parfait
dans son Etre eldans sa perfection, qu'il
estle Tout-Puissant en vertu, le souverain
en -bonté, I'incomparable en sagesse, le
trés juste dans sesjugements, letrés cachs
dans ses pensées, le trés véritable en
ses paroles et le trés saint en toutes ses
ceuvres, el sanctus in omnibus operibus
. suig! 11 est le seul capable de juger
sans crainte de faillir, le seul capable de
chatier sans crainte de s'émouvoir, le-
seul capable de faire deslibéralités sans
crainte de perdre ses richesses. Il esf
&1 parfait encore qu’on peut dire qu'il est,
lui seul et par lui seul, la lumidre assu~

rée, la sagesse infaillible, la simplicité




122 Perfection infinie

gans mélange, lespérance certaine, la
charité accomplie, la vie, la joie et la
{élicité éfernelle. 8i done la perfection
est quelque chose de si aimable, gqui donc
ne vous almera, & Dieu tout aimable, 6
'amour et I'amabilité méme, qui avez
dzns voire é&tre ot, par la perfection de
votre etre, toutes les amahilités et toutes
les perfections des étres, & un degrd
infini ? Qui ne vous aimera, sinon autant
que vous le méritez, du moins autant
qu'on peut vous aimer? Qui n’aura pas
un cceur foujours nouveau pour vous
aimer, un coeur toujours plus soumis 2
vog volontés, un coeur fowjours plus dis=-
posé a vous fout abandonner ? Vous éfes,
par le comble infini de vos perfections,
le seul qui méritez un amour infini, des
touanges sans fin, une gloire éternelle,
un pouvoir souverail, un régne gui
durera foujours, et un empire qui n'a

ni bornes nl limites !




de Diew. . 123

Maizavancons et tichons d’approfondir
plus " encore ce comble de perfections.
La douceur n'est-elle pas, par-dessus
tout, ce qui gagne le plus laffection du
coeur ? Or, qui donc'a plus de douceur
gue notre Digu, lui quisupporte nos désor-
dres avec tant de patience, qui nous les
pardonne avec tant de bonté, sinous le
voulons véritablement, et qui ne nous
recommande rien tant que de nous

. ‘rendre les imitateurs de sa douceur?
Discile a me, quia mifis sum!
&8i les biens ont des appas, non
~‘geulement pour se faire aimer, mais pour
~faire estimer et rechercher celui qui les
“possede, je demande qui est plus riche
‘&t plus abondant en richesses que Dieu?
Tl possede en lui-méme tous les hiens et
~tous les étres de toutes les créatures, en
“gorte gue tout ce qu'on voit de rare, ds
_.'.-"ri'che_, de précieux, d’aimable et d’admi-~

" “rable en tout ce qui est répandu dans le




2% Pevfection infinie .

monde et qui rend le monde si accompli,
tout est renfermé, recueilli et réuni dans
T'stre éminent de Dieu, et d'une maniére
infiniment plus avantageuse, plus mer-
veilleuse et plug aimable. Et ol trouver
une volonté plus portée & bien faire, plus
bienfaisante que celle de Dieu? D'elle~
méme, elle ne saurait que bien faire et
nous faire du hien puisqu’elle n'est pas
gseulement une volonté bonne comme
peut &tre la volonté de la créature, mais,
de sa nature 1a bonté, méme et la honté
dans toute son étendue : Deus cujus
natura bonitas. Si enfin, on aime un
époux avec tant de tendresse et de dé-
férence i ses volontés, que c'est assez
de savoir qu'il veut quelque chose pour
le vouloir et pour entrer dans tous ses
sentiments, quel est]'Epoux de nos 4mes,
sinon Dieu ? Lui seul peut remplir la ca~
pacité de nos coeurs et de nos désirs; fuj,
qui a donné jusqu'd la derniére goutte de




de Dieu. 125

son sang pour mériter & chacune de nog
dmes cette riche qualité d'épouse : Spon-
sus sanguinum tu mihies!

Comment donchésiter encore & fairele
gacrifiee de nofre vie au bon plaisir
‘et ala volo‘nté d'un Dieu qui renferme en
lui-méme cette grandeur, ceite excel-
lence et ce comble de perfections ? Com-
ment ne pas lui faire le sacrifice d’holo-
couste ol tout soil consemmé pour sa
'g‘aoire, ou tout lui soit abandenné ?

Oui, O grand Dieu, des étres aussi
potite ef aussi abjects que nous sommes
encomparaison de votre grandeur, devant
qui nous sommes comme si nous n'étions
pas : Omnes gentes fanguam nihilum
antc te; oui, dis-je, des atomes fels q!:;e
nous sommes devant \roué, ne doivent et
.ne peuvent que §'estimer{rop heureux de
pouvoir étre des sujets sur lesquels s'ac-
complisse votre bon plaisir, et trop heu-
reux mille fois de pouvoir, par cet accom-




126 Perfection de Dieu.

plissement, vous devenir autant de sujets
de joie!
Nousg devons nous estimer également
trop heureux, puisqu’en nous soumettant
ainsi volontairement & votre volonté qui,
“de sa nature, est la Bonté méme,1a Pater-
nit€ supréme, FAmour ef la Charité, cette
volonté ne saurait s'accomplir sur. nous
que pour notre bien, pour noire perfec-
fion, pour notfre sanctification et pour
notre salut, I’amounr et la honté ne peu
vent, en effet, qu'aimer et chérir ceux
-qui leg aiment d'un amour sussi pur que
celui dont on aime dans le pur abandon :
Ego diligentes me diligo!

B




CINQUIEME JOUR

DE LA RETRAITE,







PREMIERE MEDITATION.

e T W e

- NOTEE NKEANT, NOTRE FRAGILITE, NOTRE
IMPUISSANCE A L'GARD DU BIEN NOTS SONT
DE TRES PUISSANTS MOTIFS ET UNE HEU-

REUSE NECESSITE POUR NOUS PORTER AU
PUR ABANDON, ‘

o@41 Lo grandeur de Dieu, son excellence

g@ et le comble infini de ses perfections
‘nous sont de puissants motifs pour nous
-.porter au pur abandon, et nous ¥ porter
. par justice, ainsi que nous l'avong vu,
- notre néanf notre faiblesse, notre fra-
- oilité, notre 1mpmssance & faire 1e bien

de nous-mémes. quasi ex nobis, ne nous
“sont pas de moindres motifs, ni de inoing,
;. pressants, pour nous y porter par néces-
- gité. La raison, en eﬂ“et I'Ecriture et

notre” propre expérience nous convaine
9




130 De nous-mémes

quent clairement que nous ne ferans
jamais rien dans la voie de la perfection
et du salut tant que nous nous appuierons
geulement sur nous-meémes, SUr nos
résolutions et sur nos propres efforts.
Blles nous enseignent gue, tout bien
venant d'En-Haut, comme dit I'Ecriture,
c'est une nécessité de recourir & ce bien
souverain pour qu'il nous fasse faire ce
que nous ne ferions jamais par nous,
et en nous confiant & nous.

M,

m

PREMIER POINT.

CETTE VERITE NOUS EST PROUVEE
PAR L'EXPERIENCE.

Si nous voulons nous en rapporter
notre propre expérience, ne nous apprend-
“elle pas chaque jour que, POUr Nous étre




| NOUS ME PouvOns rien. 13¢

'jusqu’ioi appuyés sur nous-mémes, sur
nos résolutions, sur nos propres forces,
gand demander & Dieu son agsistance,
nous ne sommes peut-éire jamais venus
& l'oraison sans y avoir été distraits et

'! ennuyés, quelque effort que nous ayons
fait pour nous en défendre? I/ expérience
ne nous apprend-clle pas tous les jours
qu'apréstant de régolutions, nous n'avons
cependant bien souvent, dans nos pridrés,
nul respect pour cette divine majesté &
laquelle nous parlons, et que nous atteri-

'+ dons parfois avec impatience 'heure qui
doit finir notre priére pour passer quel-
que autre ceuvre qui soit plus selon notre
gott? Bt pour tous nos autres exercices
de piété, tous les dempirs de notre vie,
avec quelle tiédeur nous en acquittons-
neus quelquefois, malgré nos plus fortes
résolutions, et combien y mélons-nous de

o+ défauts-et d'imperfections ? ‘

" Nous savons que Dieu ne regarde pas




132 . De nous-mémes

tant les ceuvres que nous faisons que
I'intention qui les inspire. Et cependant
combien de nos intentions sont vraiment
pures, sans mélange de poussiére, ¢'est—
a-dire d’amour-propre ou de vanité?
Combien d’'ceuvres n’avons-nous ‘pas
entreprises dans un  but purement
humain, pour conserver notre réputa{ion
et notre honneur, pour plaire & nos amis,
pour satisfaire nos inclinations et notre
volonté, et combien peu en trouverong-
nous ol nous ayons purement recherchd .
Dieu et ol le monde et les intérots
" humains n’aient point eu de part?

Vous voyez done, 6 4mes chrétiennes,
Theureuse nécessité ol vous étes de
recourir & Dieu et de vous abandonner
entre ses mains pour qu'il vous fasse

faire ce que vous ne ferez jamais par
vous-mémes. Vous voyez qu'il faut pla-
cer en lui votre confiance, votre force et
vOos espérances et ne point tant voug




nOUS Ne pourons rien. 133

AppuUyer sur vous, puisque, pour lavair
fait jusqu'a ce jour, vous languissez
encore dans les mémes défauts,” leg
memes faiblesses et les mémes miséres,
' Maispoursuivonsetpoussonsplusavant
oetle considération. Voyons, par notre
propre expérience, la nécessité ot noug
sommes, en conséquence de notre impuis-
sance et de notren éant, de nous abap-
donner entre les mains de Dieu, afin qu'en
récompense de notre abandon et de notre
confiance, il nous fasse faire ce que nousg
ne ferons jamais g'il ne nous le fajt faire.

Voyons par exemple, de quelle ma~
niére nous pratiguons la charité que nous
devons avoir pour le Brochain, aprés les
innombrables résolutions que nous avons
certainement déja prises a se sujet. O'est
en elfet un des points leg plus’essentiels
_a laperfection.
Dites-moi, je vous prie, oserions-nousg
" bien assurer avoir aimé une geule fois




134 ~ De nous-mémes

notre prochain comme noug-mémes?
Avons-nous ressentl ses peines comme
Ies nétres ¥ L’avons-nous secouru dans
ses miséres etses besoins, ou, du moing,
_en avons-nous eu quelque pitié? Au con-
' traire, n'avons-nous pas parfois augmenté

la douleur des pauvres au lieu d'y com-

patir? Ne leur avons-nous par parlé
trudement? Ne leur avons-nous pas bien
souvent reproché leurs fautes, ne nous
souvenantpas quelavéritable justicen’est
jamais sans compassion, -tandis que la
fausse est tfoujours accompagnée de
colére ? Il est cerfain, n'est-ce pas, que
nous sommes encore hien éloignés de cet
amour que PApdire demande de nous,
Idrsqu’il nous ordonne si souvent de nous
aimer les uns les autres comme les
membres d'un méme corps, puisque nous
avons fous part au méme esprit et que
nous sommes tous sous un méme chef, qui
est Jésus-Christ. ,




1OUs ne pouvons rien. 135

11 est donec vral que, si nous entrons
dens une sérieuse considération de nous-
mémes, de notre faiblesse et de nofre
néant, et si nous creusons un peu avant
dans nofre impuigsance, nous gommes
contraints d’avouer, par nofre propre
expérience, ue NOUS NOUS SomMmMeEs jus-
qu’ici bien lourdement trompés.

Pour faire Vouvrage de notre perfec
tion et de notre salut, pour soriir de nos
imperfections et de nos miséres, nous
fious sommes appuyés exclusivement sur
nous-mémes, sur nos propres forces, sur

. nog actes et nos résolutions; fout cela

n'est quun bras de chair quand il est
pris pour seul appui, et ces efforts nesont
Tien, #i nous ne'penaohs pas.a les faire
reposer sur le secours et la bénédiction
~ du Seigneur, comme nous le faisons pé,r
le pur abandon, au meyen duguel nos
" affaires deviennent ses propres affaires.
.Hélas ! combien sont encore fories et




436 De nous-mémes

vigoureuses dans notre Ame les racines
de l'orgueil, de 'honneur mondain, de Ia
vaine gloire! Combien de dissimulation
employée & cacher nos défauts et & parai-
tre autres que nous sommes ! _

Combien encore d’amour pour nos
intéréts, d'attachement aux commodltes
du corps, dont nous nous rendons, sous
prétexte de nécessité, en quelque sorte,
les esclaves! Combien rarement, au con-
traire, notre volonté propre renonce-t-elle
& elle-méme et quitte-t-elle ce qu'elle
aime et ce qui Iui plait, pour faire la
volonté de Dieu ou celle du prochain!

O arrétons-nous, arrétons-nous, de
grace, sur ce point pour reconnaitre
encoTe mieux, par netre expérience, com-
bien tous nos efforts, {outes nos résolu-
tions, quand nous les premons pour
unique appui, sont inutiles pour nous
faire triompher de nous-mémes!

Qu'ils sont sages, au confraire, ceux




TOUS Ne pouvons rien.

quli, pour faire mourir cette propre volonts

, qui renaitfouj ours, mettentleur confiance
et leur appui dans I'abandon 4 la volonté
divine! Ils ont le secrct de toutes les
victoires, lalaissant agir en toutes choses,
acceptant tout ce qu'elle fait, soit qu’elle
mortific, soit qu'elle vivifie, la prenant
pour guide dans fout ce qu'ils entrepren-
nent, et appuyant sur ele tous leurs
. efforts pour les rendre efficaces et per-
sevérants, ayant sans cesse le regard
fixé sur elle, pour agir ou pour soufirir.

. C'est donc 13 une vérité que notre
propre expérience rend manifeste. Livrés
i nolre faiblesse, nous sommes impuis -

. gants A faire un seunl pas sur la route dc
la. perfection et du Clel. Appuyés sur
notre fragilité seule, nous ne pouvons

. ébsolument rien. 8i, au contraire, nous

recourons 4 la grace de Dieu; si nous
scllicitons, par un généreux abandon, le
gecours de sa Toute-Puissance. alors.




438 Dieu

nous devenons forts, et nmous pouvons,
dans la voie du salut, tout espérer ét tout
entreprendre,

A YT STy

DEUXIEME POINT.

CETTE VERITE NOUS EST ENSEIGNEE PAR LA RAISON
ET L'CRITURE SAINTE,

Autémoignage de notre propre expd=
rience, viennent s'ajouter cenx de I'Keria
ture sainte et de la raison.

Un des premiers prineipes de la raison,
etdes plus incontestables, c’est que Dieu
est tout et le principe de toutes choses.
Il est la source de tout bien, lorsgue, de
Hous-memes, NOUS e sommes que néant,
C’est donc une conséquence absolue il
{aut, de toute nécessité, nous abandonner




Ve.st la source de tout Bien. 139

entre les mains de Dicu et attendre de
sa grice cette perfection et ce salut que
nous ne pouvons pas attendre de nous
seuls. Il ne saurait y avoir de plus
extréme aveuglement que de vouloir
. g'appuyer sur le néant et ne pas s'en
remettre de tout ceeur A celui gui est
tout, infiniment puissant et infiniment
. parfait.
- Puisque nous ne sommes rien, il est
évident que nous ne ferons jamais dans
le bien que ce que cette source de

- tout bien nous fera faire : Faciam ut

faciatis et in praeceptis meis ambuletis.

7Bt celfe grace, nous ne lobtiendrons

pag de Dieu en restant propristaires de
nos propres intéréts? maig bien plutat,
et peut-étre seulement quand nous récon-
'paitrons cette premidre vérité et ce
graﬁd principe gque Dieu, éfant tout,
et nous n'étant rien de nous-mémes,
-nous. devons nous défer de notre rien




140 Dieu

pour nous confier par le pur abandon &
celui qui est tout.
Mais n'est-ce pas encore ce que nous

apprennent les divines Heritures ? Nest-

ce pas ce que le Roi-Prophéte 2 voulu
nous enseigner lorsqu’il nous dit qu'il a
jmis entre les mains de Dieu tous ses
intéréts et toutes ses affairves: Im mani-
bus tuis sorles mese. Sans doute, Dien
en était déja le maitre par cette autorité
et ce domaine supréme qu'il a sur toutes
choses, mais il attendait ce don filial et
cet abandon amoureux pour en faire
comme sa propre affaire.

N’est-ce pas ce qu’il a voulu encore
nous enseigner quand, se représentant
devant Dieu comme un pauvre et un
mendiant qui, de lui-méme, n’est que
misére et indigence et n'a d'autre res-
source que la confiance et 1'abandon
entre les mains de ceux.qui peuvent le
secourir, il nous montre Dieu le prenant




est la source de tout Bien. 141

gous sa profection, et dés lors, entrant,
en quelque sorte, dans une grande solli-
citude et dans le souci & son sujet : Ego
iautem mendicus sum et pauper, Domi-
j nus sollicifus est mei !

N'est-ce pas encore ce que le méme
prophéte nous apprend quand il nous dit
que toute la puissance des rois ef des
grands de la terre ne leur sert & rien
pour le salut: Non salvatur rex per
multam virtutem, et que ce n'est pas
par leur propre force, mais par la grace
- de Dieu qu'ils arriveront au saluf, ceux
: que nous voyons courir & pas de géants
. dans le chemin de la perfection: Non
salvatur rex per multam virtulem, et
‘gigas hon salvabitu® in multitudine
wirtutis suz. .

Ceux-la seuls qui mettent leur appui
et leur espérance dans le Seigneur, en
“g’abandonnant, du milieu de leur néant,
A sa volonté sainte, sont dignes d’atiirer




142 Ixeu

sur leurs Ames leg hénédictions d'En~
Haut. Dieu les regarde avec une com-
plaisance aussi efficace qu’amoureuse,'
il les protége, il les secourt, il les for-
tifie, il leg fait enfin arriver heureuse-
ment au port du salut: Beneplacitum
est Domino super fimentes eum el
in els qui sperant super misericordia
ejus.

Oh ! disong donc encore une fois que
nous nous sommes hien frompés quand,
au lieu de nous metire par un amMoureux
abandon entre les mains de Dieu, pour
qu'il nous aide dans V'affaire de noire
galut, nous nous somies jusqu’ici confiés
& notre faiblesse el appuyés seulement
sur notre néant. Et pourtant, tout nous
préchait défiance de nous, el conflance,
recours et abandon & Dieu: la voix de
la raison, celle de I’Esprit-Saint et notre
propre expérience!

Il est certain que nous pouvens,




est la source de tout Bien. 143

que noug devons mettre en csuvre les
forces que Dieu nous a données, prendre
des résolutions, faire des efforts, des
actes, nous servir de méthodes pour
_arriver & la morf de notre propre vo-
lonté, qui est le signe de ‘la charité
“parfaite, comme dit saint Augustin:
perfecta charitas, nulla cupidifas.
L'Bsprit de vérité, en effet, qui nous
inspire dans les divines Ecritures de lui
demander son secours, qui nous ouvre
la bouche pour annoncer et précher ses
louanges : Domine, labia mea aperies,
nous exhorte dans un autre endroit &
ouvrir nous-mémes les l&vres de I'dme,
.si nous voulons qu’id, les remplisge de
_son onction divine et de ga grice: Dilata
-5 tuum el implebo illud.

 Mais il est certain-aussi que, quelque
effort que nous fassions, cet efiort ne
Ssers jamais capable de réussir dansg
~Je pien et de nous faire avancer dans




144 Dieu

la vertu, si Dieu ne le soutient de sa
bénédiction, ¢'il nele prévient et ne l'ac-
compagne de Ponction de sa grice: Be-
nedictionem dabii Legislator', bunt de
Jvirtute in virtutem.

Nos ames sont comme Varbre ou la
terre qui produit le fruit, mais c’est la
rosée de la grice, versée par le Seigneur,
qui lui donne cette heureuse fécondité.
Dominus dabit benignitatem et terra
dabit fructum suum.

Ainsi tous les motifs que nous venons
de considérer nous font un devoir’ évi-
dent de recourir & Dien, de nous confier
& Dieu, de nous appuyer sur Dieu et,
partant, de nous abandonner enfre ses
mains. C'est par lui gue nous sommes
ce que nous sommes. Cest avee lui
seulement et par lui que nous ferons
tout ce qu'il y a a faire dang la grande
affaire de notre salut, puisque c¢'est bien
nous qui agissons, mais c'est lui, le




est la souree de toul Dien. 145

grand et divin Tout, la source de tout
Bien, qui nous fait agir dans le bien.
Faciam ut faciatis,







DEUXIEME MEDITATION.

LES MAUX QUE LE PECEE NOUS CAUSE EN
CETTE VIE SONT AUTANT DE MOTIFS POUR
NOUS PORTER AU PUR ABANDON COMME AU
REMEDE SOUVERAIN.

PREMIER POINT.

LE. PhCEE EST POUR NOUS, MEME EN CETTE VIE, UND
¢ AUSE DE NOMBREUSES ET TERRIBLES SOUFFRANCES.

(fpqB Dieux saint Bernard, faisant la
% peinture des maux que le péché
nous cause en cette vie, dit excellem=
ment, pour nous en donner une sainte
horreur, que le péché est, & Végard du

_pécheur, un témoin, un juge etun bour-
reau, testis, judex et tortor est.

('est un témoin gui le confond par
leg accusations et les reproches conti-
-nuels qu'il lwi fait; un juge qui porte




148 Le péché

autant d’arréts de mort et de condam-
nations contre Iui, qu'il se présente de
foig & son souvenir et 2 sa pensée; un
bourreau enfin, qui le torture par de
continuels fourments: accusat, judicat,’
crueiat,

Cest en vain, en effet, que noug vou-
lons cacher nos fautes et que nous cher-
chons ‘des lieux secrets pour les com-
mettre. Partout, en quelque lieu que
nous soyons, le souvenir de notre péché
nous suit, comme un témoin incontes-
table, qui nous fait TOUgir par ses accu-
sations ef que nous ne saurions récuser.
H est impossible d’étouffer son témoi-
gnage, alors méme que nous y emploie-
,Tions tous nos efforts, et il se dresse
conire nous, comme dit un Pére, au
milieu de nos actions publiques et jusque
dans le plus intime de nos majsons:
Habes in domo propria testes et accu-
satores acerrimes. Ef, bien que rien




est un témoin. 149

ne soit plus caché et plus secret que le
remords d'une conscience ulcérée et
engagée dans le crime, rien que nous
cherchions plus & fuir, il n'y a rien au
monde pourtant que nous puissions
moins éviter.

11 ne fautf, pour se laisser convaincre
de cette vérité, que la considérer dans la
personne d'un grand prince qui, aprés
g'étre maltheureusement engagé dans le
crime, aporté sur sa téte une couronne de
* souffrances et a passé une bonne partie de
sa vie dansles angoisses des plus dou-
loureux remords. Je veux parler du roi
David. .

Ce prince vient & tomber dans le péché
et son péché le confond tellement qu'il
n'ose plus Jever les yeux auw Ciel. 11
tient jour et nuit sa vue portée en ferre.
En marchant, il est tout’courbé, témoi-
h _gnant par cette posture la pesanteur de

la tristesse qui V'accable et lui ronge




150 Le péché

ie coeur. Miser factus sum et curvatus
sum, tota die coniristatus ingrediebar.
T.es grands de sa cour qui se tenalent
auprds de sa personne s'étonnaient d'un
tel changement ef, ne vovani point ce
qui se passait dans le coenr de David,
ni les accusations secrétes, mais dou-
loureuses, que son péehé lui faisaif, ils
ne pouvaient comprendre comment un
aussi grand roi, aussi redouté et aussi
fortuné que David, avait les yeux char-
gés de douleur et le visage abatiu. Iis
voyaienf les courriers qui apportaient de
toug cotéy les nouvelles des villes priges
gur Vennemi, des victoires gagnées, des
trophées remportés et ne pouvaient con-
cevoir pourquoi leur prince, au milien
de tant de causes de joie, vergaif une si
grande abondance de larmes. « Hé!
grand roi, lui digaient-ils, d'olt vous
vient done cette trigtesse? Neétes-vous
pag le prince le plus heureux de toute la




est un témoin. 51

terre ¥ Vous ¢tes redouté de tous vos
epnemis gui n'oseraient paraitre & la
vue de voi -armées. Vous étes chéri de
tous vos peuples. Vous pouvez gotter
dang votre palais royal toutes les délices
et tous les contentements dignes d'an
souverain, Pourguoi done, grand roi,
vous plonger ainsi dans cette profonde
tristesse et atfrister avec vous toutes les
personnes qui vous considérent ? »
- Mais, & ces paroles, David se renfer-
mait dans la solitude et 13, sa congeience
- nlcérée ne cessait de I'accuser, lui fai-
gant voir le sang 4'Urie encore tout fu-
mant du meurtre dont il #'était rendu
coupable en ga persoune, lui représen-
tant l'infame adultére qu'il avait commis
avec Bethsabée: Ah! disait-il en lui-
" méme : Peccatum meum contra e est
semper ! mon peuple, tu ne deois pas
afre surpris de ma tristesse; n.on_,i tu ne

dois pas étre surpris que je verse une




152 Le péché

si grande abondance de larmes. Princes,
ne vous étonnez pas que David prenne si
peu de part a la joie commune causée
par Ia nouvelle des grandes victoires de
ses armées : Peccatum meum conira
me est semper! Ah! cest que mon
péché s'est emparé de mon esprit, c'est

que mon crime occupe toutes mes pen-

sées, c'est que ma conscience ne cesse,
comme un témein intime, de me repro-
cher le meurtre que j’ai commis en la
personnede I'innocent Urie ! C'est qu'elle
me dépeint l'infamie de mon adultére,
maig si vivement, qu'a cette vue je ne
saurais prendre le moindre repos : Non
est pax ossibus meis a facie peccatorum
meorum.

C'est donc déja un grand mal et un
état bien misérable que I'état du péché
ot I'on est obligé de porter ainsi témoi-
gnage coutre ses propres fautes et d'a-
voir continuellement avec soi un témoin




esf un juge. 153

et un accusateur qui nous confonde par
seg sanglants reproches. Mais cet état
est encore plus misérable en ce que ce,
méme péché n'est pas seulement un té-
moin qui nous accuse, mais encore un

\
. juge qui nous condamne et un hourreau

qui nous tourmente.

C'est le Saint-Esprit qui nous !'ap-
prend quand notre propre expérience ne
nous l'apprendrait pas : Sonitus lerro=
ris, nous dit-il par un prophéte, semper
in auribus impii! Oui, le pécheur
entend continuellement dans son ceeur
des voix lugubres de terreur et de con-
damnation. Sa conscience fait l'office de
juge. Elle. lui représente toujours les
rigueurs et les chatiments réservés & ceux
qui les méritent. Bt de 13 vient, comme
dit encore 'Esprit-Saint, Que le pécheur
est quelquefois si épouvanté de cette
voix -de condamnation, qu'il croif voir
partout linsfrument de son supplice:




154 . Le péché

Circumspectat peccator 'ubique gla-
dium. Deld vient qulil prend souvent la
fuite, bien qu'il ne paraisse personne
qui le poursuive : fugit impius nemine
persegquente. '
Mais quel plus cruel bourreau que le
péché et qui tourmente plus cruellement
que Iui? 1l est, comme a dit un ancien,
aingi qu'une troupe de furies infernales
qui, armées de couleuvres et de torches
ardentes, se jettent sur le pécheur par
le remords, par les craintes de l'avenir
et par les fristesses du passé et ne lui
laissent aucun repos : Hae sunt assidume
impiis, domesticeque furie.
- Ilest, comme a dit un podte, la pointe
‘de I'épine qui perce le ceeur du pécheur.
Versatus sum in srumna mea, dum
:conﬁgitur spina. 11 est comme une
lépre qui ronge incessamment les os:
linea ossium, mais si cruellement que

Yempereur Tibére, tourments par ses




est un bourreau. 155

crimes gomme par autant de cruels bour-
~ Teaux, assurait quil trainajt ume vie
mourante et se souhaitait cent fois le
jour la mort, pour ne plus se voir ainsi
exposé A un tourment si continuel et si
cruel : Dii me perdant, quoniam quo=
tidie morior.

I est donc vrai que ¢’est un éfat bien

- malheureux que celui du pécheur. 11
n'est pas nécessaire d’aller chercher
dang V'éternité et dans l'autre vie des
motifs pour nous le faire éviter et abhor-
rer, puisque les maux que le péché nous
cause en cetfe vie sont.si violents, si
continuels et si importuns. Cependant
il est vrai‘également que, pour tous ces
maux, si grands qu'ils puissent étre
Tabandon . &' la volonté divine est un
.reméde souverain.




156 L’abandon

DEUXIEME POINT

L’ADANDON A LA VOLONTE DIVINE EST uX RPMGT
SOUVERAIN POUR TOUS LES MAUX QUE LE PEGL_
KOUS CAUSE EN CETTE VIE.

Le péché, ainsi que nous l'avons 1u,
nous accuse comme témoin, nous con-
damine comme juge et nous tourmantc
en bourreau. Mais nous pouvens avoir
recours au pur abandon qui, tout au
confraire, sauranous excuser apras notre
péché, nous en absoudre et noug coi-
soler. .

Oui, cet abandon que nous faisons,
par amour, de tout nous-mémes 4 la di-
vine volonté, pour qu'elle fassede nous,
en ce monde, tout ce qu'il lui plaira,
cet abandon, dis-je, nous excuse auprés
de Dieu comme il excusa Penfant pro=
digue, figure de tous les pécheurs. Tl ne
so fut pas plutdt jeté aux pieds de son




nous excuse auprés de Nicuw. 157

ptre, pour s'abandonner & sa volonté en
tout ce qu'il lui plairait d’ordonner, que
ce peére plein de bonté trouva des ex-
cuses ason péché. Il oublia déslors toutes
les prodigalités et les révoltes de son

~onfant pour ne plus considérer que son .

retour présent et gon repentir, dont cet
amoureux abandon manilestait si bien
la sincérité, Il ne voulut pas meéme lui
demander ou il avait été, ce qu'il avait
fall de son pairimoine, ni comment il
avail pu tomber, de la considération -
et de 'honneur dont il jouissait dans ia
maison de son pére, jusquw'a linfarie A
laquelle son péché avait réduit.

Un tel 'retdur, en-effet, un abandon
aussi filial charme tellement le cceur
de ce Pére céleste, la grande purets
d’amour que témoigne une si généreuse
disposition d’abandon excuse telle-
ment du passé auprés de lui, qu'il

oublie tout, dis le méme moment, et ne




158 L’abandon

sait ce que c'est que de faire languir
aprés Pattente de son pardon et de ses
bounes grices,

Mais comment ne nous excuserait-il
pas du passé, puisqu’il nous en absout 7
Tt comment ne nows en absoudrait-il
pag, puisqu'il nous met dans lexercice
du plus pur amour et de la plus grande
charité? 11 n'y a pas, dif VEvangile,
d’amour plus épuré et une charité plus
‘grande que I'amour et 1a charité de celui
qgui donne et sacrifie jusqu'a son dme et
sa vie pour celui gqu’il aime. Or, n'est-ce _
pas ce que nous faisons dans cette dig-
position du pur abandon? Une &me, en
effet, ainsi abandonnée, est dans cetle
disposition de cour et de volonté de ne
vouleir nlus avoir de vie, de santé, dc
réputation, que pour sacrifier le tout au
bon plaisir de Dieu. Elle en est & ce de-

gré d'amour de faire du contentement de

Dieu le sien propre, de trouver sa joie d




nous absout de ngs péchés. 159

n’en avoir jamais ici-bag, si ¢’est le bon
plaisir de Dieu; de marcher d'un pas
égal dans les croix et dams les consola-
tions, ou plutét de trouver sa consola-
tion dans les croix, en ne voulani ef en

‘n'aimant que la volonté de Dieu. Et

comme ¢'estsingulidrement le puramour,
c’est-a-dire 14 charité parfaite, qui cou-
vre nog péchés, si nombreux soient-ils,
et nous en absout, selon ces paroles
des divines Eeritures: Charifas operit
mullitudinem peccatorum, il n'y a
peint de doute que cet amoureux aban-
don, étant un exercice du pur amour ef
de la .charité la plus ardente, n'ait la
vertu, nen sewlement de nous excuser
de nos péchés, mais aussi'de nous en
absoudre. Cela ne nous dispense pas,
sang doute, de les soumettre A Vabsolu-
tion du prétre, mais Vacte de charité
parfaite absout du péché avant méme
Tabselution dont il renferme e désir.




160 It console Fame

—

11 a encore 1a Puissance de nous en
consoler,

I est vrai, en effef, qu'une ame hiep
abandonnée % la volonts de Dieu, ¢'est-
d-dire qui veut ce que Dieu veut et
rien auire chose, etqui ne veut méme ce

qu'elle veut que barce que Dieu le veut;

il est vrai, dis-je, qu'une Ame aingi aban-
donnée est toujours remplie de consola~
tions. Elle n'en 2 peut-dtre pas du cots
de la nature, mais dy coté de la volonté
éclairée parla foi, car elle trouve tou-
jours ce qu'elle veut, en t¥ouvant toujours
la volonté de Dien accomplie en tout,
Oui, une ame ainsj abandonnée 4 ]y
volonté de son Diey se console aisément
dans ses tristesses et dans ses ennuis;
Nom que ce ne soient des tristegges dou-
lourcuses pour 1a nature qui les voit en
elIes-mémes, mais parce quel'dme les vait
alors dans l'ordre de Ia volonté de son
Dieu, ce qui fait sa plus grande congola-




du souvenir de ses fautes. 161

tion. Elle se console dans les mauvais
suceés, parce qu'elle y trouve encore ce
qhi doif Iui plaire dans les bons : 'ac-
complissement de la divine volonté. Elle
" e console a la vue de 'élévation des au-
tres dans les voies de la perfection et & .
1a vue de son abjection et de ses miséres.
11 lui suffit, en effet, dans cet abandon
et par cet abhandon, de ne mettre aucun
-obstacle volontaire aux communications
de Dieu, en dégageant peu peu son ceeur
de toute imperfection, pour voir ensuite
‘son abjection, aussi bien que Pélévation
des autres, dang Uordre de la volonté de
Dieu et pour s'y contenter.

Enfin, elle se console de ce qui fait
I'appréhension et la peine’ des Ames qui
ont offensé Dieu. Le souvenir de leurs
péchés, en effet, les remplit de crainte et
d’épouvante. Lia mortpeut les surprendre
en cet état et D'éternité lour réserve un

- Jugement sévere et de cruels supplices.
' CoTTT T : 1




162 Il console U'ame

L’dme abandonnée & la volonté de Dien
voit disparaitre ces craintes, car si elle
se souvient encore de ses péchés, elle sait
bien que rien n'est plus efficace que son
abanden ef son amour pour en oblenir
de Dieu le pardon et Uoubli.

Elle se congole 4 la pensée de la mort
qu'elle & méritde, parce quwelle sait que
son abandon entre Ies mains de Dieu lui
rendra douce ef trancuille 'heure de la
mort. Elle se consele 4 1a pensée du juge-
ment et de Péternité, parce qu’elle est cer-
taine que son amour désarmerala colére
du Tuge et lui ouvrira leg portes du Ciel.

Eile n'est plus dans les inquidtudes
&'esprit pour ce qii doit lui arriver dang
le temps ou dans 1'éternité, ne voulant
plus, comme dit le Prophéte, ni dans le
cicl, ni sur la terre, que Dieu, que la vo-
lonté et le hon plaisiv de Dieu. Quid
enim mifit est in cwlo, et a fe quid volus
super terram ? A




du souvenir de ses fautes. 163

- O digons donc, et tombons d'accord
sur cetle vérité, que les maux, dont le
péché est la cause, sont grands, fachenx
et continuels, sans meéme regarder au
dela de la vie présente. Mais convenons
que Pabandon & la divine Volonté apporte
'3 ces maux un reméde souverain.
§i, en effet, Ie péché nous estun témoin
domestique qui nous accuse et ne cesse
de nous confondre par ses reproches,
" nous avons dans le pur abandon tout ce
qu’il faut pour nous excuser aprés notre
péché et pour gue Dieu lui-méme. se
" range de potre partl pour nous excuser.
: Si le péché - est un juge qui nous con=
" damne et qui ne cegsede noug faire en-
- tendre des voix de ferreur et de mort:
© Gomitus terroris semper in auribus
~ dmpii, — & moins, hélas! que nous ne
- goyons Aéia aux portes de lenfer par
Tinsensibilité de 1a conscience et Vendur-

: cigsement du ceur, — NOUS aVONS, dans




164 n .g(;nsole Pime.

e pur abandon, de quoi nous absoudre;»
nous y trouvons, en effet, ce pur amour
de Dieu, cette charité parfaite qui cou-
vre la multitude de nos péchés et qui=
nous en obtient I'enti¢re rémission. Re-
mittentur ei peccata multa, quoniam
dilexit mulbum.

Enfin, si le péohé egt un bourrean qui
nous tourmente par de continuels re-
mords, par les tristesses du passé ef par
les craintes de avenir, nous avons, dans
le pur abandon, une source abendante de
consolations. Nous y trouvons, pourla
vie et pour la mort, pour les bons ef les
mauvais succég, enfin pour le temps et
pour U'éternité, ce qui fait toute la joie et
toute la séeurité d’une dme véritablement
abandonnée; je veux dire le bon plaisir
de Dieu etVaccomplissement de sa divine
volonté.




SIXIEME JOUR

DE LA RETRAITE.

RIS







PREMIERE MEDITATION.

L'OBLIGATION DE SATISFAIRE A DIEU POUR KOS
PECHES NOUS EST UN MOTIF TRES PUISSANT
POUR NOUS PORTER AU PUR ABANDON.

PREMIER POINT.

Lﬁ PﬁCHEU’R SE REND COUPABLE Vi5=A~VIS DE DIEU
DE LA PLUS GRAVE DES INJURES ET FA.IT FPREUVE
DUNE INGRATITHDE INOUIE.

F%g_'maLmw.rml\f de satisfaire & Dieu pour
% nog péehés et de réparer, autant que
nouy le pouvons, le passé par le présent
et par I'avenir, est, sans aucun doute, de
Jla dernidre importance pour nos Ames.
{est un devoir de justice, soil que nous
gyons égard & Pintérét de Dieu, soit que
nous considérions notre propre intérét.
" Car,hélag! quinese eroiraobligéalaplus
‘. rigoursuse de toutes les satisfactions,




168 Injure faited Dieu

g'il vient & considérer Vextréme injustice

qu'il a faite & Dieu par son péché?
Toutes les fois, en effet, qu'il a péché,

—

il & prononcé dans son ceeur, bien qu'il
ne s'en soil pas apergu, le plus inique
des jugements‘ contre Dieu. D’une part,
il g'est proposé le fruit du péché, c'est-a-
dire le plaisir ou 'avantage qu'il voulait
en tirer; de Pautre, il a regardé 'offense
gu'il commettait contre Dieu et par la-
quelle il perdait son amitié. I1 a mis ainsi
dans une méme balance Dieu et son
intérét et il a pris hardiment la détermi- ‘
nation de perdre plutét les bonnes graces
de Dieu que ce misérable intérét.
Peuf-on rien imaginer de plus hor-
rible? Peut-on se figurer rien de plus
outrageant pour la majesté de Dieu que
cette préférence d'une chose si vile et si
basse? N'est-ce pas la imiter la fureur

des Juifs qui, au choix qu'on leur pro=

pnosa de Jésus-Christ ou de Barabbas,




par le péché, ‘ 169

répondirent qu'ils préféraient ce voleur

"3 Jésus-Christ? N'est-ce pas 1a oter &
" Dieu, autant que nous en sommes capa-
bles, la gloire qui lui est due comme i
notre derniérve fin et la donner & nos
intéréts ef & notre plaigir, puisque c'est
estimer un plaisir passager ou un inté-
rét temporel plus que lagrace et Pamitié
de Dieu qu’il nous fait perdre? C'est,
autant ‘qu’ii est en notre pouvoir, oter
I'empire de notre ceeur au Créateur et le
donner & la créature! N'est-ce pas 1
vraiment ce crime étrange ala vue duquel
Dicu commande aux cieux de s'épou-
vanter, disant par Jérémie : « Tremblez,
& cieux, tremblez d’'étonnement et que
la frayeur fasse tomber vos portes, car
mon peuple a commis deux grandes
fautes! II m'a abandonné, moi, qui
suis la fontaine d’eau vive, etil a cher-
ché des citernes crevées qui ne peuvent
garder leurs eaux! »




170 Ingratitude

i

Mais pour comprendre encore mieux

Iexcés de cette injure et, par conséquent,
Vobligation que nous impose la justice de
ta réparer coute que cote, il importe
beaucoup de bien considérerla grandeur
€t le nombre des bienfaits que nous avons
regus deDieu. Il est cerfain, en effet, que,
plus nous; considérerons combien Dieu a
€té bon pour nous, plus nous découyri-
rons la gravité de I'offense et du péché
en raison de l'ingratitude qui Paccompa-
gne. C'est par 13 que les Prophetes ont
souvent taché de faire naitre dans le
peuple de Dieu le regret de ses fautes, et,
avec le regrei, le désir de satiglaire 3 la
justice de Dieu, Ce fut parcette congidé-
ration que le prophate Nathan comniengsa
a représenter 3 David V'énormité de son
péché, lui ayant remig sousles yeux, avant
de le reprendre de son adultére, tous les
biens qu'il avait regus de Dieu et toutes
les faveurs dont il avait été combls. Donc,




du pécheur, i

pour user du méme reméde, rappelons

avec soin, en nofre mémoire, tout ce que
la honté de Dieu a fait pour nous. Pesons
tous ses hienfaifs & une juste halance, et
nous trouverons que tout ce que Ie ciel
renferme et tout ce que la torre contient
gont des biens qui viennent de lui. Les
membres et les organes qui composent
notre corps sont autant de ses dons. Les
instants pendant lesguels nous respirons
gsont autant de biens gue nous recevons
de sa main. Le pain que nous mangeons,
la terre sur laguelle nous marchons, le
goleil qui nous éclairve, le eciel gui nous
environne et tout ce qui sert & entrefenir
notre vie, sont des présents qu'il nous
fait. Enfin, pour comprendre tout en un
mot, tous les hiens ef tous les maux de ce
monde sont ses bienfaits, puisqu’il a créé
' pour-nous tous ces biens, et qu’il nous a
préservés de la plus grande partie de ces
maux; un homme, en effet, ne soufire



Ingratitude

aucun mal qui ne puisse étre enduré par
un autre, si Dieu ne P'en préservait.

Or, y a-1-il quelque motif plus pressant
pour toucher nos eceurs et nous obliger
ala véparation et 3 la satisfaction que le
souvenir de cetie injustice : avoir véeu
dans un tel oubli de Dieu... d’un Dien
gui nous 2 portés entre ses bras, qui nous
a fait subsister par sa bonté, gui nous a
fait vivre de son espril, qui nous a
réchauffés de son soleil, qui nous a gou- .
vernés parsa Providence, et enfin, en qui
et par qui nous avons en I'étre, le mou-
vement et la vie? Pourrait-on jamais
agsez faire pour réparer un crime aussi
grand que celui-la : avoir persévéré si
longtemps & offenser un Dieu si bon et
qui n'a jamais cessé de nous faire du
bien, méme durant tant de désordres et

pendant que nous payons tous ses bien= .

faits d'une si noire ingratitude ?
Mais allons encore plus avant, pour




du pécheur, 173

voir mieux 1l'excés de notre ingratitude,
et ensuite le juste sujet que nous avons
de la réparer, autant que nous le pouvong.
Considérons combien de fois, pendant
que nous croupissions dans le péché, la
mort aurait pu nous surprendre et Dieu
nous en a préservés! Combien de milliers
d’ames brilent maintenant dans les
enfers pour de moindres fautes peut-éire
que celles que nous avons coramizes !
Que seriong-nous devenus si _Dieu nous
elit pris alors comme il a fait pour tant
d’autres ? Quel jugementne devions-nous
pas attendre si la mort nous edt surpris
le larcin & la main et que la justice de
Dieu se fit emparée de nous pendant
J-‘l’action qui nous rendait criminels ? Qui

est-ce qui a lié les mains de Dieu en ce
_Jmoment? Qui lui a parlé pour nous,
quand nous élions endormis dans le
crime ? Qui a arrété sa coldre et le cha-

timent, au temps oll nous irritions l'une




174 Ingratitude

et ol nous nous rendions si dignes de
Vautre ? Qu'est-ce que Dieu peut avoir-
vu en nous qui nous ait rendus plus
considérables & ses yeux que tant d'au-
ires pécheurs que la morta enleves au
milieu des premiers déréglements de la
jeunesse ¥ Oh! comment POUFTONS-NOUS
jamais assez réparer ces fautes! com-
ment satisfaire assex pleinement pour
des péchés sans nombre que nous avons
commis contre un Dieu si bon et st bien-
faisant!

Nos péchés élevaient leur voix vers
Tieu conire nous, ek ce Disu tout bien-
{aisant faisait cemblant de ne pas Ven-
tendre. Notre malice s’augmentait tous
los jours comtre Dien, et Lii prolongeaﬂ-"f
tous les jours le terme de sa miséricerde
Nous péchions toujours, etDieu aitendail;
toujours. Nous fuyions, et il nous cher~
chait. Nous étions presquelas et ennuyés
5 force de Uoffenser et il ne se lagsait pas




dtﬂiécheur. i75

de nous souffrir. Comme si nos péchés

eussent 6té des services et non des ouira-
ges, nous recevions de lui, aun milieu de
nos plus grands désordres, mille correc-
tions amoureuses, auxquelles Dien nous
condamnait dans le seul but de nous
 fajre rentrer dans notre devoir. Combien
de fois nous a~t-il appelés ? Combien de
fois nous a-t-il fait entendre sa voix dans
1e fond de notre ame, en nous disant ce
qu'il avait déji dit par la bouche de
Jévémie: « Vous vous étes abandonnés &
autant de corruptions que vous avez
voulu, mais retournez & moi et je retour-
nerai & vous : Conwvertimini ad me et
ego convertar ad vos. Combien de pré=-
dicateurs nous a-t-il envoyés pour nous
exciter par leurs paroles? Combien de
confegseurs, pour nous assister de leurs
conseils? Combien de fois, non seulement
par les paroles, mais par les événements
meéme, a-b-il pris la peine de ndus pouta




176 Ingratitude

suivre, tichant, comme un chasseur, de
gagner les devants, tantét par des biens
et tantot par des maux, afin que nous ne
puissions échapper?

Enfin, n'est-ce pas Dieu qui s'est fait
homme pour nous faire Dieu, en quelque
sorte, par la participation de sa nature?
Et nous, par un amour déréglé de notre
basgesse, nous nous sommes mis au rang
des bétes et nous nous sommes faits
enfants du démon! C'est Dieu qui est
descendu du ciel sur la terre pour nous -
élever au ciel, et nous, au contraire,
nous avons pris plaisir dans notre fange
et notre houe! Il nous a mis en liberts et
nous seommes retournés de nous~-mémes
dans la sgervitude et I'esclavage de nos
passions et du péché. Tl nous a fait ses
membres et nous n’avong pag eu horreur
de nons unir avec le démon, en suivant
ses suggestions et en nous.soumettant a

seg volontés. Ii s'est humilié jusqu'a la




du pécheur. ' ) 77

poussiére de la terre et notre orgueil n’a
jamaig diminué. Il est lui-méme demeurs
sur une croix, et le monde suffit & peine
3 notre convoitise. Il a enduré des soul-
flets, Iui qui est un Dieu, ef nous ne
souffririons pas qu'on nous touchit le
hout du vétement, nous qui ne sommes
Que des vers de terre! Enfin, la miséri~
corde et 'amour, dont il lui a plu d’user
envers nous, ont été 2 un tel excés qu’il
2 voulu mourir lui-méme pour faire
-mourir notre péché, et nous, au contraire,
par un excés d'ingratitude et.de malice,
nous l'avons offensé, sur la confiance que
nous avens congue de cet amour et
" de cette miséricorde. Et ainsi, par une
impiété qu'on ne saurait jamais assez
détester, nous avons pris occasion de sa
honté pour persévérer dans le mal, et
le méme moyen dont il g'est servi pour
étouffer le péché, nous a été un motif de
le commettre !

12




198 LiAbandon

I est donc bien vrai qu's considérer 1a
gravité de nos péchés, soit pour I'excis
de Vinjure qu'ils font 3 Bieu, soit pour
Uingratitude qui les accompagne, solt en
raison du mal et du grand ma] qu’ils nous
causent, il n'y a rien que nous ne dusg-
sions faire et souffrir bour les réparer ef
satisfaire & la justice de Dieu : Quid fa-
ctam tibi, 6 custos hominum ? Que
pourrons-nous done faire pour y pleine-
tnent satigfairve, du moins autant qu’il et
en nous, d'une maniére qui répare l'in~
jure faite 3 Dieu en le contentant et notre
ingratitude en le reconnaisgant ? Non, je
ne voig point, pour accomplir ce devoir,
de moyen plus efficace que cet abandon
total et amoureux par lequel nous noug
donnons tout entiers % Dieu dans un
esprit de réparation et de pénitence.

AR e




répare U'injure faite & Dieuw. 179

DEUXIEME POINT,

RIEN AUMONDE WEST CAPABLE, MIEUX QUE L’ABANDGN
A LA VOLONTE DE DIEU, DE REPARER L'INIURE
FAITE A DIEU ET L'INGRATITUDE COMMISE PAR LE
PECHE,

Certainement, le jeiine, Uaumoéne et la
priére sont des ceuvres satisfactoires; ils
gont méme un moyen pour accomplir, en
" quelque sorte, tout ce que la -justice de

Dieu demande en satisfaction de notre
péché. Le péché, en effet, ne fait de tort
qu'ad Dieu, au prochain ou & noits-mémes
et ces trois ceuvres regardent ces trois
objets, puisque le jelne chéatie notre
corps, que I'auméne soulage le prochain
el que l'oraison honore Dieu. Mais quel-
que bonnes que puissent éfre ces trois
sortes d’oeuvres pour satisfaire a Dieu, il
est pourtant trés vrai qu'il n'y a aucune
. ceuvre extérieure, aucune pénitence cor-

porelle qui répare et satisfasse aussi




180 L’Abandon

pleinement que ce sentiment d’abandon

offert & Dieu en esprit de réparation et

de pénitence. _

Et d’abord cefte vérité est mapifeste
pour la réparation de Vinjure faite 4 Dieu
par le péché. Par cette injure, en effet,
nous avons mis Dieu, sa grace et gon
amitié en une méme balance avec le
plaisir criminel et l'intérét que nous
avons prétendu retirer de notre péché et
nous avons préféré misérablement ce
plaisir et cet intérét & Dieu et & sa grade,
. Or, pouvons-nous réparer plus entiére-

ment celte injure (autant du moins qu'il
- est en nous), qu'en soumettant 4 Dieu, &
son bon plaisir et 4 sa volonté, non senle-
ment cet intérét et ce plaisir ¢riminel
par le désaveu que nous en faisons,
mais nous-mémes et tout nous-mémes,
notre corps, nolre Ame, notre vie, notre
santé, notre-avenir pour qu'il en soit fait
selon son bon plaisir, acceptant d’avance




répare Uinjure faite a Diew. 181

el en paix fout ce qu’il lui plaira d'or-
donner. Baint Grégoire le Grand expli-
“quant ces paroles du prince des apdtres:
Eeece nos religuimus omnia, recon-
nait que ces apdtres quitterent, en effet,
beaucoup pour Dieu, quoiqu’ils ne quit-
tassent qu'une pauvre petite barque
et quelques filets, puisqu‘ilé quittérent
tout ce qu’ils avaient sans se rien réser-
ver : mullum religuil, qui quantum-
libet parum, fotum deseruif. Ne peut-
on pas dire, par congéquent, et ne doit-on
pas dire de méme, au sujet de cet aban-
don que nous faisons de tout nous-mémes
& la divine volonté pour réparer l'injure
que.nous lui avons faite par le péché?
Bien que nous ne soumettions et que
nous n'abandonniong i son bon plaisir
gqu'un pauvre petit atome et comme un
rien, omnes gentes tanquam nihilum
ante te, nous ne laissons pas pourtant

- de satisfaire pleinement, autant gu'il est




182 I’Abandon

en nous, & la justice de Dieu, et d'une
manigre gui lui est infiniment agréable.
Woug lui faisons, en eifef, dans cette dis-
position d’abandon, le sacrifice d’holo~
causte ot fout est consommsé pour sa
gloire et son bon plaigir : tofum incen-
sum. Nous nous désapproprions de
toutes choses pour lhui en faire le trans-
port ameureux et 'en rendre fout a fait
le maitre. Wous consentons, par cet aban-
don, au don de tout nous-mémes a Dieu,
pour le faire régner en nous pendant
toute une étermité, en réparation de ce
régne malheureux que nous avions
ugurpé A sa sainte volontéd, durani le
temps maudit de notre péehé.

Il est également impossible de réparer
Tingratitude qui a accompagné le péché
par une plus amoureuse et plus sincérs
reconnaissance que par cet abandoh,
Notre ingratitade, en effet, a été jusqu'au
point d'offenser celui de qui nous avons




répare Vingratitude dw pécheur. 183

tout recu, qui nous a comme portés entre
ses bras, qui nous a fait subsister par sa
honté, en qui nous avons le mouvement,
étre, la vie et dont le premier présent
_que mous avons regu est ‘fout nous-
méme. Aussi, par cet amoureux abandon,
nous le reconnaissons autant qu’il nous
estpossible,puiéquenous renongonsatout
ce que nous sommes, pour étre tout ce
qu'il lui plaira que nous-soyons; puisque
pous lui sacrifions non seulement ce
qui est de Uextérieur, non seulement ce
jqui peut regarderle corps, soit pour la
vie ou pourla mort, soit pour la santé ou
pour la maladie, mais fout ce qui regarde
l'ime, joies ou tristesses, sécheresses ou
consolationg, lumitres ou ténihres, fer-
veurs et sensihilités. Dans cette dispo-
sition d'abandeon, nous le reconnaissons,
en satisfaction ef en réparation de nos

ingratitudes, de cette excellente maniére

dont le Roi-Prophéte, aprés les ingra-




184 I’Abandon

titudes pagsées, thchaif de le reconnaitre
et dont il parle dans un de ses psaumes,
lorsque, aprés s'étre écrié, dans un sai:
et amoureux ftransport : Quid retyi-
buam Domino, pro omnibus quae retri-
buit wmihi, il ajoute aussitét apres:
Calicem salufaris accipiam, comme
sl voulait nous dire : 1 n'y a pas
de reconnaissance plus ample et plus
sincére que celle dont on fait preuve
en s'abandonnant entre les maing de
Dieu, pour recevoir, de ses maing divi- -
nes, tel calice ou telle croix qu’il lui
plaira de nous présenter. Il n'en est pas
qui soit plus douce & son cceur que cette
disposition de vouloir étre tout ce qu'il
lui plaira que nous soyons, de consentir
14 devenir des victimes d’amour de sa
divine volonté par I'acceptation, en esprit
de reconnaissance et de satisfaction,
‘de réparalion et de pénitence, de toutes

les destructions qu'il lui plaira de faire




répare Pingratitude du pécheur. 185

en nous et de rous, de toutes les croix
qu'il jugera bon de nous envoyer, de
toutes les ceuvres qu'il voudra nous faire
entreprendre.
Oh! dizong done encore une fois: Quid
faciam tibi, 6 custos hominum? mais,
disons-le dans le sens et dans la pensée
-du grand saint Augustin qui le disaitlui-
méme de lui-méme, et qui Veniendait
{ans le sentiment et 1a disposition du pur
abandon, c’est-a-dire : Seigneur, j'avoue
que j'ai péehé, et la peine gui m’'en est
due est telle qu’il n'en est point que je
refuse et que je n'accepte de vos mains,
pour satisfaire & mon péché et pour I'ex~
pier. Voyez done, Seigneur, ce qu'il vous
plaira que je fasse ou que je soullre,
puisque me voild abandonné & votre
gainte volonté pour tout ce que vous
voudrez faire de moi. Je n'ai autre chose
3 vous offrir qu'un cceur abandonné et
disposé par cet abandon & tout ce que



186 . L’Abandon

vous lui commanderez. Cui, gi vous me -
voulez dans les infirmités du corps ou
dans les angoisses intérieures de Pame;
gi vous me voulez dans I'action oudangla
souffrance; gi vous me voules parmi leg
contradictions extérieures de la créature
ou dans les rébellions ou les révoltes in-
térieures de moi-méme contre moi-méme,
de la chair contre V'esprit, des passions
confre la raison; si vous voulez que
T'enfer s'arme contre moi par les tenta-
tions les plus violentes ou que je soig
Moi-méme ma croix par le poids assom-
mant de mes imperfections et de mes
faiblesses; enfin si, pour me faire encore
plussoufirir, afinderendre masatisfaction
plus ample, plus entidre ef plug générale,
vous veulez vous mettre vous-méme de
la partie par vos délaissements et vos
abandons, Seigneur, pourvu que jegarde
votre grace, me voici disposé & tout!
Faccepte tout d’avance, en esprit de ré~




répare Pingratitude du pécheur. 187

paration et de pénitence, en esprit d’ex-
piation pour tant de recherche de moi-
méme et tant de fautes ; et pour satisfaire,
4 Beigneur, & votre justice, me voici dis~
poséd tout. Oui, je m'offre & vous, par
cet amoureux abandon, les pieds et les
mains liés, ef, prosterné devant vous, je
ne fuis pag, 6 mon Dieu. Non, je ne vous
refuse pas pour'mon Juge, jen’enappelle
pas de votre jugement; jén'allégue point
d'excuses et ne demande point d’adou-
cissement & mes peines, jugez de moi
selon votre volonté. Coupez ou il vous
plaira, pourvu, mon Dieu, quil vous
plaise d'accepter mon sacrifice en satis-
faction de toutes mes offenses, et que je
puisse étre, par 13, une victime de répa-
ration et de pénitence, aussibien qu'une
victime d'amour par le consenfement
libre et total gue je donne d'avance a
tout ce quil vous plaira de faire de
moil







HCIIOICIOIBICIICIOIIK

DEUXIEME MEDITATION.

v A Sl s

LE BONHEUR ET LA GLOIRE DU PARADIS NOUS
SONT DE TRES PRESSANTS MOTIFS POUR
NOUS PORTER AU PUR ABANDON.

PREMIER POINT.

oy BbNHEUR ET DE LA GLOIRE DU PARADIS.

SEUE N ‘est pas ‘sans sujet que Dieu,
WU 1orsqu'il promit & Abraham la terre
de Chanaan, figure de la céleste Jérusa-
lem qui nous est promise dans I'éternité,
1ai commanda de traverser entiérement
cotte terre et de la reconnaiire de fous
cbtés : Léve-toi, Abraham, lui dit-il,
marche sur cetlte terre promise. Con-
gidere son étendue, sa longueur et sa
largeur, fais-en la revue de toute part,
parce que j'ai régolu de te la donner.




190 Du grand bonheur

(’était assurément pour nous faire
entendre, puisque tout cela était figuratif,
que nous devons élever notre considéra-

tion jusqu’au ciel qui est pour nous une
terre promise. Nous devons laisser ici-
bas nos pensées vaines et ferrestres
et voler, avec les ailes de notre esprit,
vers cetle heureuse terre promise.
Nous devons considérer avec attention
sa longueur, c'est-3-dire son éternité;
ga largeur, c'est-d-dire son abondance
et ses richesses infinies qui n'ont ni
nombre, ni mesure. Nous devons peser,
au poids d'une mire et profonde consi-
dération, tous ces grands hiens pour
quils nous soient autant de motifs de
pur abandon, car 'abandon est 1a voie la
plus sire pour parvenir i cette terre
promise, la plus riche monnaie pour
Tacquérir.

C’est done & la considération de cetie
félicilé et de cette gloire si riche du




du Ciel. 19

paradis que nous devons élever fréguem-
ment notre esprit, puisqué c’est 1a notre
but, notre bonheur, nofre centre, notre
fin et la couronne de nos travaux et de
nos mérites. (Vest & cette douce pairie,
gque nous devons, comme deg élran-
gers qui ne la voient encore que de loin,
envoyer par avance nos pensées et nos
désirs. Clest par son souvenir que nous
devons supporter les miséres de la vie
humaine dans ce licu de bannissement
o nous sommes, n'oubliant jamais que
c’est bien ici notre lieu dexil, atquel
pourtant nous n’avons été condamnés
gue pour un temps, mais que c'est I3, et
pour toute 'éternité, notre douce patrie,
notre terre promige, notre ville de re-
fuge, notre maison de bénédiction, notre
royaume qui doit durer éterneliement,
notre paradis de délices etla fin derniére
de tous nos désirs.

Ah!chéresdmes, que nous sommesheu- |




192 Dy grand bonheur

reux et nous n'y pensons pas ! Que nous
sommes heureux encare une fois, et nous
nous reconnaitrons bientét pour tels si |
nous prenons la peine deconsidérer quel
est le bonheur qui nous est préparé etle
lieu du séjour éternel pour lequel nous
avons 8té créds. (est 12 un lien de
honheur ofi tous les bhiens, en effet,
seront amassés et d'ou tous les maux
seront bannis. C'est 13 o se rencontrera
une santé exempte de toute maladie, une
liberté qui ne sera point-sujette 4 la ser-
vitude, une beauté qui serasans défauts,
une immortalité dégagée de toute cor-
ruption, une abondance qui chassera
toutenécesgité, unreposquineserajamais
troublé de rien, une sireté qui bannira
toutes les craintes, une connaissance qui
ne donnera jamais de Iagsitude ef une
joie qui ne sera jamais interrompue de
tristesse.

Oui: c'est 14, dit saint Augustin, que




du Ciel. 193

noug trouverons la véritable gloire parce
guw'on n'y louera persoﬁne ni par erreur,
ni par flatterie; ¢’est 1a que nous trouve-
rons le véritable honneur, parce qu'onne
le refusera jamais & ceux qui en seront
dignes et gu’on ne le rendra jamais aux
indignes; c'est1a que nous trouverons la
véritable paix, parce que personne n'y
sera combattu ni par autrui, ni par soi-
méme.

Mais ce n’est pas encore Ia ce quiily a

de plus considérable dans ce bonheur et
cette gloire du paradis que nous atten-
dons et qui nous attend. 11 y a hien d'au-
tres augmentations de joie et & autres
surcroits de gloire, en raison de la com~
pagnie si nombreuse des bienheureux
et au moyen de U'union des volontés et
des cceurs qui se trouvent dans cette
gainte société. Cette union d'amour et
de concorde, en effet, lors méme qu'elle
est epgore sur terre ol elle n'est jamais

13




194 Du grand bonheur

dans foute sa perfection, rend déja pour-
tant toules choses communes: ¢'est ce
que nous voyons dans les membres d'un
méme corps, ou encore dans 'amour
des méres qui sont plus sensiblement
touchées des biens et des maux de leurs
enfants que de ce qui les regarde elles-
mémes. Ah! quelle joie ne devons-nous
donc pas atfendre dans le ciel ot quelle
gloire ne devons-nous pas nous y pro-
metire, & la vue du grand honheur et de
la gloire infinie que possddent les hien-
heureux!

Gréce, en effet, & cette union deg
ceeurs ef des volontés, nous y particips~
rons nous-mémes, et nous y partici-
perons dans toute son étendue, puisqu’il
n'y aura pas un de tous ces bienheureux
que nousn’aimions plus que nous-mémes,
Oui, dit saint Grégoire, c'est 13 cel héri=
tage qui est un a tous ef tout 3 un cha-

o, parce que chacun gera aussi heu-




cdu Clel, 195

reux de la joie que ce bien incomparable
donne & fous ses cohéritiers que il

n"était, en effet, que pour lui. Et, si le

nompre des hienheureux est presque
intini, quelle immensité et quelle ahon-
dance de bonheur ne devens-nous pas
espérer | Ghacgn de nous, godtant ainsi,
au moyen de cette union des ceeurs, les
dons et les graces des aufres, nous y
goiterons des confentements qui iront
presque & l'infini.

Mais quelque grands que soient tous
ces sujets de gloire que nous avons
congidérds jusqu'ici, croiviez~voug bien,
imes chrétiennes, que toutcelaest encors
peu de choge en comparaison de 1a pos-~
session de Dieu qui est et qui doit rester
notre béatitude essentielle?

Apreés tout, quelgue doux et quelgue
agréable que soit le resie, c’est quelque
chose de créé; il peut hien donner du
plaigir au ceeur de lhomme, majsnon Irag




196 Du grand bonheur

le remplir. Il o’y a que la possession de
Dieu qui puisse nous donner le contente-
ment parfait et le rassasiement.

Oui, c'est dans cette vue et cetle pos-
session de Dieu que cespera le désir
inquiet et violent gu’a notre intelligence
de savoir, parce qu’elle y connaitra plei-
nement fout ce gu'elle doit savoir. La,
notre volonté sera pleinement satisfaite,
parce qu'elle almera ce Bien universel,
qui comprend en soi fous les autres
biens : Ostendam tibi omne bonum. La,
tous nos désirs se trouveront contentés,
parce que le goat de cetfe nourriture
céleste remplira tellement notre coeur,
qu'il ne lui restera rien & gouhaiter. La,
enfin, nous verrous, noug aimerons, nous
loverons, comme dit saint Augustin:
Videbimus, amabimus, laudabimus.
Nous chanterons éternellement ce can-
tique toujours nouveau qui, selon le
témoignage de saintJean, dang son Apo-




du Ciel. . 197

calypse, charme si agréablement les
oreilles. Cantique vraiment toujours nou-
veau ! Bien que ce soit, en offet, toujours
la méme chose qu'il répéte : la lonange
commune ef éfernelle des bienheureux
répondant & la gloire et & la béatitude
communes qu'ils posséddent, il est néan-’
moing foujours nouveau quant & la dou-
ceur et quant au plaisir gqu'il donne.
Ayant rempli les bienheureux de joie
et de charmes incroyables dés le mo-
ment qu'il fut chanté, il ne les lassera
jamais et ses douceurs dureront éter-
nellement.

Enfin, ce ne seront pas seulement nos
ames qui seront ainsi glorieuses et glo-
rifiées; mals Dieu, qui est un si libéral
rénmunérateur et un si hon Pére, fera que
nog corps, bien que cendre et poussidre
d’enx-mémes, participentaussi alagloire,
pour avoir aidé a supporter la peine. De
méme que nos imes, pour s'élrerendues,




198 Du grand bonheur

en cette vie, conformes a la volonté de
Dieu, entrent, en l'autre vie, dans la
participation de sa gloire, de méme le
corps, qui 8'est assujetti, contre ses incli-
nations, aux désirg de l'Ame, enfrera
heureugement en partage de la gloire
dont elle est récompensée. O quelle
jole ne ressentivront pas alors nos ames
de ge voir ainsi réunies sl heureusement
et si glorieugement & leurs corps, aprés
une &i longue séparation! Avec gnell

allégresse I'ame dira-t-elle & son dorps:
« Qu'a tout jamais, mon fidéle compa-
gnon, . pulssiez-vous parficiper a2 ma
gloire, vous qui m'avez si hien aidé 2
gagner la couronne, celle courenne im-
mortelle que je vais recevoir! Combien
de fois aves-vous jeuné avec moi! Com-
bien de fois avez-vous veillé! Combhien
de fois avez-vous souffert la pauvrets,
les travaux de la pénitence, les injures
et les rrilieries du monde! Combien de




du Ciel, 199

fois vous étes-vous retranché le superflu
pour le donner aux pauvres! Et combien
de foiy avez-vous cédé de votre droit et
scuffert quelque domimage pour ne pas
perdre la paix avec le prochain! Tl est
donecjuste que vous ayez maintenant part
& mes biens, puisque vous avez contribué
a les acquérir, et gque notre gloire soit
commune, puisque nos travaux ont été
communs. »

Alors done, s'uniront plus étroitement
que jamaig ces deux fidéles amis, pour
n'étre plus qu'une méme chosge. Non, ilg
n'auront plus jamais de sentiments dif-
férents, la chair ne se révoltera plus
contre 'esprit, mais dans une paixef une
concorde que rien ne pourra plug trou-
Ller, ils chanteronf incessamment eg
dans toute I'dternité : Ecce quam bonum
et guam jucundum habitare fratres in
unum! O que c’est une choge douce et

. agréable que de tels fréres habitenta




200 L’Abandon

jamais dans un méme séjour de gloire,
dansunmémesanctuaire etdansun méme
tabernacle! O mon corps! O mon dme!
O heureux nog communs travaux! O heu-
Teux nos communs services puisqu’ils
scnt récompensés avec tant d'excés!
O heureuses les mortifications fjue nous
avons exercées ensemble, puisqu’elies
sont si heureusement changées en un
tel comble de honheur!

DEUXIEME POINT,

-A VOIE D'ABANDON EST LA VOIE LA PLUS SURE
POUR ARRIVER AU PARADIS,

Mais s'il en esf ainsi, 4mes chrétiennes,

si la gloire du paradis estun tel comble
de tous les biens pour I'ame comme pour




est la voie la plus sire. 2

le corps, cette gloire est un motif bien

pressant pour nous, de chercher la voie

la plus sdre pour y arriver. Or, le pur

abandon est cefte voie la plus sire, ef
méme il nous fait déja gotter, en quelque
maniére et dés ici-bas, cette paix béati-
fiante et ce repos du paradis.

Qui, ¢’est la voie la plus sire pourle
ciel etpour la bienheurcusge éternité que
cet abandon A la divine volonté, quand il
est bien véritable et bien sincére, quand,
par lui, nous tachons vraiment de re-
garder la volonté de Dieu en toutes cho-
ses, dans tous les événements de la vie,
dans toufes nos digpositions intérieures,
pour 'approuver, l'accepter et la pré-
férer en tout. (Nest 13, dis-je, la voie la
plus stre et le moyen infaillible pour
arriver au ciel et pour atteindre b la
bienheureuse éternité. C'est la cette heu-
reuse perte de nous-méme dont parle
I'Bvangile qui fait que nous nous retrou-




202 L’Abandon

vons si heugseusement dans Véternits,
perte ingpirde par 'amour de Dieu et la
préférence amoureuse de la divine vo-
lonté parlaquelle nouws abandonnons tous
108 intéréts et nous-méme 3 cette vo-
lonté adorable pour tout ce gwillui plait
et Iui plaira d'ordonner sur nous et de
nous : Qui perdit animam suam in hoe
mundo, in vilam @iernam custodit
eam.

En effet, comment craindre, dans cette
disposition d’abandon, de ne pas faire
notre salut et de ne pas parvenir i cette
fin bienheureuse pour laquelle Dieu nous
a créds ? Avecunesemblahle disposition,
il ne saurait teniv a nous, et d’ailleurs
il peut encore moins fenir 3 Dieu, que
nous 0’y arrivions. 1l est de toute &vie
dence que Dieu nous ayant faits et
créés par une communication de sa
bontéet, par conséquent, pour notre bien,
il ne tiendra jamais & lui que nous n’ar-




est la voie la plus stre. 203

rivions & ce hien, pour lequel il nous a
faits, c'est-a-dire au salut éternel et & la
possesé’zon delui-méme dans son paradig,’
Il ne saurait tenir qu'a notre volonté si
nous venonsg & le perdre, selon ces pa~-
roles du Prophéte : Perditio lua ex le.
Voila pourquoi la Vérité éternelle, le
divin Médiateur de nofre salut deman-
dait autrefois & ce pauvre infirme de
I'Evangile, en qui tous les pécheurs.
étaient reprégentés: Vis sanus fieri?...
g'il voulait étre guéri... Comme &'l vou~
lait poug faire entendre que, si nous ve-
nons & ne pas faire notre psalut et a
déchoir de Ia fin bhienheureuse pour
laquelle il nous a faits, cela ne fiendra
jamais & lui, le Dieu qui nous a créés
par bonté et, par conséguent, pour notre

. . ; 5|
bien, mais que cela ne peut tenir qu'a

nous seuls. Or,il est bien certain qu'une
ame qui, par le saint abandon, se jette
“entre les bras de Dieu, pour étre bien &




204 L'Abandon

P———,

Iui et toute & lui, & tel prix et telle cop-
dition qu’il Iui plaira, ne demandant rien
.‘:au monde que Vaccomplissement de la
divine volonté sur elle; il est hien cep-
tain, dis-je, qu'une ame dans ces dispo-
sitions, ne peut éire exclue de la gloire
du paradis et qu'il ne saurait tenir 4 elle
qu'elle ne fasse pas son salut. Elle e
veut, en effet, et elle demande 3 Diey
quil le Jui fasse faire, se soumettant
d’avance & tout ce qu'il plaira & sadivine
volonté. Blle est disposée, dang ce but,
& faire fout ce que Dieu voudra qu'elle
fasse, & entreprendre {out ce qu'il vou-
dra qu’elle entreprenne, & soufirip tout
ce quil lui plaira qu'elle souffre. Il est
done bien évident que, 8'il v a une dis-
position assurée, un maoyen infailiible,

x

une vole slre pour nous faire arriver 3

notre fin : le salut éternel ot la possession

de Dieu méme, dang un paradis de gloire,

¢’est I'abandon, clest cette vertu par




est la voie la plus sare. 205

laquelle on se donne & Dieu, et tout &
Dieu.

! Et puis, enfin, comment douter de cette
wvérité aprés cetle assurance et celte
jpromesse de la Vérité méme que per-
sonne ne lai ravira ses brebis d’entre ses
maing: Nonrapiet eas quisquam demany
mea. Si jamais une 4me a Pavantage
d’¢tre 1a véritable brebis de Jésus-Christ
et d’appartenir 3 ce Bon Pasteur, c'est
surtout dans cette digposition d'abandon.
L'ame, en effet, n’étant plug i elle, s'est
désappropriée d'elle-méme et de ses in-

térats pour en faire un amoureux transg-

port entre les mains de Dieu; ¢’est Dieu

“qui en devient alorg, en gquelgue maniére,
le propriétaire, par un titre nouveau. Ef
ainsi, puigqu’il agsure lui-méme qu’au-
cune créature ne lui ravira ce qui est &
Lui, ce qui lui appartient par droit de
proprigté, quelle douce sécurité pourcette
ame | Elle est déja regue entre les mains




206 L’Abandon, voie du Ciel.

de Dieu; par ce transport d’amour elle
g'est arrachde & sa propre volonté pour
se transporter entre les mains de Dien,
elle [ni appartient pour toujours!
Douterons-nous encore maintenant que
celte disposition d’abandon soit la voie
la plus sdre pour nous conduiré an
port du salut? Douterons-nous encore
qu’elle soit, de foutes les dispositions,
celle qui nous assure le plus ce bonheur
éternel que nous venons de considérer
et que nous espérons dansg le paradis?
Non certainement, et nous serons con-
vaincus guun tel bonheur et quiune
gloire aussi riche que celle du paradis
nous sont de trés pressants motifs pour
aous porter au pur abandon, puisque {a-
pandon est la voie la plus sire pour y
parvenir,




SEPTIEME JOUR

DE LA RETRAITE.







HOIIORIICICIIIBICIONNK

PREMIERE MEDITATION.

LES PEINES DE L'ENFER NOUS SONT UN TRES
PRESSANT MOTIF POUR NQUS PORTER AU
PUR ABANDON.

PREMIER POINT,

DES PEINES TERRIBLES DE L'ENFER.

ot 1L est quelque vérité de foi capable
YW de nous faire mettre la main 3
I'ceuvre et chercher les moyens les plus
efficaces dansg une affaire aussi impor-
tante que celle de 1'éternité et du salut,
c¢'est, sang aucun doute, la considération
des peines de Venfer. Car, hélag! si nous
pensions un peu sérieusement a ces pri-
sons infortundes, 4 ces abimes de feu qui
sont établis par Dieu pour éire le supplice
et le chatiment de nos péchés, de nos
14




210 LEnfer est un leu

convoitises, de nos ambitions, de nos im-
pudicités et de nos propres volontés,
combien notre vie changerait !

Quel serait le pécheur qui ne s’'empres-
serait de ehercher le moyen de s'affran-
chir de ces supplices terribles, quoi qu’il
lui en pitt cotiter ! Qui ne tremblerait et '
ne frémirait d'une sainte horreur, je ne
dis pas seulement 3 la pengde de ges peé-
chés passés on 2 lavuedes péchés actuels,
miais méme 3 la seuleidée des tentations
et des occasions les plus faibles et les
plus éloignées qui peuvent porter au
péché! '

Un saint anachoréte disait aufrefois
que troig choses V'avaient toujours fenu
dans une grande crainte et dans un saint
empressement 4 tout faire ot 4 tout seul-
frir pour son salut: la vue et la conaidé-
ration de cet instant ol son dme ge déta-
cherait de son corps; de celui ou elle
gerait présentée de devant Dieu ;ecelui




de terribles souffranées. 214

enfin oU serait prononcé son dernier
arrét. Combien ne devons-nouspas avoir
un plus grand sujet d’empressement el
de crainte, nous tous, qui sommes tous
pécheurs et en Stat d’avoir mérité ou
de pouvoir mériter si facilement V'enfer!
Combien plus ne devons-nous pas trem-
bler & 1lavue de notre supplice déja pré=
paré dans un abime de flammes, mais de’
flammes éternellement dévorantes el tou-
jours allumdes par le gouffle de la colére
et de la justice vengeresse d'un Dieu!

Pour entrer dans ces sentiments de
erainte et de pieux et galutaire empres-
sement A rechercher le moyen d’éviter ce
que nous craignons dans ce mystére,
descendons en esprit et en pensée dans
ces prisons infortunées de Tenfer.

A cet effet, représentons-nous up de
ces prisonniers infortunés qui gémissent
dans ce lieu affreux de supplice et de
terreur. Mais pour nous en former une




T '¥nfor pet un Hen

image qui ait quelque rapport avec la ter-
rible réalité, imaginong-nous un homme
tout de feu, qui est changé et gomme'

transformé en feu par la vivacité de ces

flammes infernales, pénétrant jusqu’a la
moelle de ses og, embrasant tout son in-
térieur et tout son corps, et qui plus est,
non moins 1’Ame que le corps, non moing
toutes ses facultés et ses puissances intel-
lectuelles que les organes de ses sens,

Représentons~-nous donc un homime
ainsi tout em feu et imaginons-nous
ensuite que cet homme, qui n'est
quune faible image d'un pécheur ré-
prouvé et condamné 4 ces prisons éter-
nelles, tourmenté encore plus par la
durée de ces cruels tourments, s’adresse
désespérément A celni qui le tient en-
chainé ef lui dif, accablé de peine et de
douleur, ces tristes paroles du prophate :
Custos, quid de nocte ? O qui que tu soig,
qui me tiens enchainé dans ces prisong




de terribles souffrances. 243

de feu et dang ces flammes gui me dévo-
rent sans jamais me consumer : Custos,
quid de nocle? OU en suis-je done de
cette si affrense, si affligeante et siredou-
tabie nuit? Combien de milliers d’années
ai-je déja consommdées dans ces flammes,
dont tous les moments me semblent des
éternités ? Mais combien m’en reste-til
encore a consommer? Cusios, quid de
nocte ?

Pensons ensuite que, pour toute ré-
ponse, on lui fait entendre que ce n'est
plus le temps qui mesure ses peines : Et
tempus non erit amplius.... mais bien
Uéternité qui subsiste toujours et qui ne
passe point. Si bien que cet homme de
feu se voit alorgs contraint de s'écrier,
mais lamentablement et désespérément:
Done, je brule et je bralerai sans fin!
Donc, je suis devenu un homme de feu
pour étre toujours en feu! Je suis donec

condamné & ceg mines embrasées, mais




) PPEnfer est v eu

51 ;¢ ne faigais que d'y venir ! Aprésavoir
pazsé une vaste étendue de sideles dans

ceg cruelstourments, ils recommmenceront

de nouveau! II faut dome briler deg
milliers de millions d’anuées, plus qu'il
0’y a d'gloiles au ciel et de grains de
sable dans 1o mer | Il faut mesursr mes
tourments par la méme éfernitd qui me-
sure DMeu lui-meéme, goulfrir ef briler
tani que Dieu sera Dieu, tant gue Dieu
régnera en Dieu, tant que Dieu gora juste,
tant que Dieu aura souvenir de mes
orimes, tant qu'il seratout-puissant pour
les punir, fant enfin que son &lernité
durera! O donc, malheur 2 moi, mais
malheur et dernier comble de matheur !

Enfin, pour achever cette peinture de
Lenfer, quoiqu'encore bien faible et bien
prosgiére, pensons, dme fidéle, que ce feu
qui doit faire le tourment des pécheurs




de terribles souffrances. 215

réprouvés n'a pas seulement la vertu de
briler et de tourmenter en bratant, Mais,
étant élevé par la puigsance du Tout-
Puissant pour faire le fourment de ces.
malheureux qui, dans le temps qu’on"
leur avait donné pour faire leur salut,

ont malheureusement préféré le temps &

éternité, o’est un feu qui,dans les mains

du Tout-Puissant et de la divine Justice,

est un trésor de peines, comme dif Ter-

tullien: Ad panam thesaurus, un amas

detous leg genres de supplices, etot tous

les crimes trouveront leurs chatiments

différents. .

~ (Cest un feu qui accablera de douleurs

et de soulfrances les laches et les pares-
!seux, qui écrasera lessuperbes, qui tor-
turera d'une maniére terrible ceux et
celles qui ont bralé des flammes de P'im-
pudicité, qui fera le supplice des envieux
¢t des médisants.

C'est un feu oti Pon sera brisé comme




210 L'Enfer est un lieu

sur une roue, o 1’on sera déchiré comme
sur un chevalet, ot I'on sentira le tran-
chant des couteaux et deg épées, les
meurtrissures des pierres et des cailloux,
les douleurs des huiles et des liqueurs
bouillantes.

C'estun feu enfin qui est ménager, qui
ronge sans dévorer, qui dévore sans cons<
sumer, quibrile sans réduire en cendres,
qui blesse sang faire mourir, qui découpe
son aliment sans en perdre une seule
pitce.

Mais s’ilen est ainsi, 4mes chrétiennes,
il est grand temps de rentrer en nous-

meémes. L'enfer a 6t€ préparé, das le

commencement des sicles, pour nous
détourner du péché, aussi bien que pour
nous ¢n punir si nous le commettons et
s8I nous mourons dans Pimpénitence
finale. 81 est, par congéquent, un tel
comble de maux et de peines, pouvens.
nous moins faire, aprés avoir commig




de terribles souffrances, 217

cent et cent fois ce qui pent nous aveir
mérité, que de nous disposer maintenunt
4 vouloir tout faire et tout souffrir pour
P'éviter?

Or, de tous les moyens qu'on saurait
prendre pour se metire & 'abri de ces
flammes éternellement dévorantes,iln’en
est pas de plus convenable et de plug
efficace auprés de Dien qui peut nous y
condamner ou nous en absoudre, quela
disposition d’abandon. Rien au monde
gui nous donne une séourité plus grande
gue cette douce vertu par laquelle nous
ne voulons plus rien que Ia volonté de
Dieu pour faire et pour souflrir tout ce

qu'il commande,

I -




U8 L’Abandon est le meilleur moyen

DEUXIEME POINT.

L'ABANDON A DIEU EST UN DES MOYENS LES PLUS
$SURS POUR EVITER LES PEINES DE L’ENFER.

C'estla pensée etle sentiment du pieux
saint Bernard. Il nous assure, en effet,
que co qui sert de bois au feu de Uenfer,
¢'est nofre propre volonté : Quid ardet in
inferno, nisi propria voluntas? Clest une
vérité si inconfestable qu'il ajoute méme.
que, si cette volonté propre disparaissail
duz monde. il n'y aurait plus d’enfer:
Tolle propriam voluntalern et non erit
infernus.

Or, il est bien certain gue, de tous les
moyens possibles pour se dépouiller do
sa volonté propre, pour s'en désappro-
prier bientot et enfiérement, il n'en est
pas de meilleur que Fabandon & la divine

volonté. Il est, en effet, tellement opposé




dPéviter Venfer. iy

4 la volonié propre quil Yexclut fout &
fait. On I'appelle abandon parce qu'il la
laisse en arriére, lagacrifie, Pabandonne
a lavolonté de Dieu. Tt alors, puisqu'il
'y & d’enfer & craindre pour nous que
dang la mesure od régne noire propre
volonté, qui ne sera ravi de marcher
danscette voie, si sire et si tranquille, de
V'abandon ? Qui ne sera rempli d'allé«
gregse aprés avoir détruit dans son dme
ce seul bois qui pourrait allumer pour
lui les brasiers de 'enfer?
Mais cetle séourité et cette allégresse
- geront bien plus grandes encore, si nous
considérons qu'il n’y a aucun rapport
entre 1'état d'une &me qui g'est donnée 2
Dieu par I'abanden et 1'état de ces ames
infortunées qui brilent dang les feux
souterraing de 'enfer.
Tne Ame-gui a vécu dans cette sainte
disposition du pur abandon, doit sortir,
en effel. de ce monde dans la disposifion




% meEEm

220 L’Abandon est le meilleur moyen

qul a ¢té celle de toute sa vie. Notre
Docteurangélique,saint Thomasd’Aquin,
en fait la remarque dans son commen-
taire de ces paroles de I'Heriture : Les
impies descendent aux enfers avec leurs
armes. Descendunt impiiad inferos cum
armis suis, Il nous fait remarquer gue
ces armes dont parle 1'Ecriture ne sont
autres que les inclinations vicieuses deg
ames réprouvées qui les accompagnent
jusque dang les enfers. On ne peut donc
douter qu'il en soit de méme de celles qui
ont vécu jusgu’a la mort dans 'abandon
amoureux d'elles-mémes 4 la divine vo-
lonté et qui ont été toujours disposées,
pendant leur pélerinage terrestre, i ap~

prouver, & accepter et & bénir la volonté
adorable de Dieu | :

Or, je vous le demande, pengez-vous
quil s0it, je ne dis pas convenable, mais
seulement possible gu'une 4me qui a ces

sentiments, puisge aller un jour dans




i'enler ? Iist-il posmble qu'elle puisse ja-
mais étre regue dans cesrégions terribles
ou I'on enrage, ot I'on blasphéme conti-
nuellement contre la sainte volonté de
Dieun et ot I'on est victime du désespoir,-
elle qui a toujours éié victime d'amonr
par le consentement amoureux de tout ce
quil & plu & Dieu? Oh! non, avouons-le,
il 0’y a aucun rapport, aucune conve-
nance, aucune proportion, il n'est pas'
méme possible d’en imaginer entre une
ame dans la disposition du pur abandon
et P'état ol I'on est dans les enfers.
Peut-on douter maintenant que, s'il est
un moyen efficace de se mettre pour tou-
.jours & l'abri de l'enfer, c’est celui-13,
¢'esl cette disposition d’abandon a la
divine volonté? Il faut y vivre pour y
mourir!
Considérons enfin que ce qu'il y a de
plus infortuné et de plus terrible dans
Venfer, c’est d'y afre I'objet de la haine




222 L’Abandon est le meilleur moyen

de Dieu, et quela vertu dont nousparlons
met ame hors d’état de pouvolr &tre haie
de Dieu. Non, il n’est pas possible quune
ame abandonnée 3 la volonté de EOn
Dieu pour ne vouloir &tye que ce gquilui
plaira, lui goit, dans cette disposition, un
objet d’horreur et de haine. Dien, en

effet, ne hait et ne p‘eut hafr en nous que

ce qui est de nous, comme il ne poul
almer que ce qui est i lui et de Tui, gelon
cette helle maxime: Dieus odit tua et amaot
sua, odilea que fecisii et amatque fecit,

Or, une dme dang le pur abandon n'a
plus rien en elle qui soit d’elle et tout ce
quelle a est & Dieu et de Dieu: elle re-
nonce a sa propre volonté, la seule chose
qui soit & elle; elle ge désapproprie de
tout ce qui lui appartient, elle en fait un
transport amoureuy entre les maing de
son Dieu, elle ne veut plug enfin, ni dang
le-ciel, ni sur la terre, que Dieu ef Ia
volontd de Dieu,




d'éviter Penfer. ' 223

O heurenses done, et mille fols heu~

reuses toutes ces 4mes gui vivent dans

ie pur abandon! Elles sont ainsi en’

stireté, elles sont & 'abri de Venfer, qui

vgt, comme le dit saint Thomas, le

comble de tous les maux et comme

un abime, ot tout ce quil y a de mal

et de mauvais dans toug les maux doit

ahoutir,

Par conséquent, 6 dmes ainsi aban—gf
données, & la bonne heure si la pratique

de votre abandon n'est pour le présent

que croix, gue peines et qu'ennuis; ala

bonne heure si elle n'egt qu'abandon et

délaiggements intérieurs de la part de

Dieu; migéres, faiblesses et jmperfec-
tions crucifiantes de votre part; contra-
dictions, perséculions, calomnies et
mépris de la part des créatures; tenta-
tions etblasphémes de lapart des démons;

enfin, anxiétés d'esprit pour le passé,

angoisses douloureuses pour le présent,




224 L’Abandon est [p meilleur moyen

J/ appréhensions et craintes pour Pavenir;
& la honne heure, encore une fois, si
votre abandon vous réduit i tous cegs
états et vous fait basser par tous ces

: creusets! Par 13, vous ferez voir vraj.-

ment, et non plus seulement en désir et
en parole, que vous ne voulez que Dieu
et la volonté de Dieq, puisquen vue
et dans Pordre de ga divine volonts,
vous voulez bien soufirir tous ces
états , et accepter d'éire, Pour son
plaisir, ce que vous ne voudriez pag
éire.

Sans doute, vous gémirez bien souvent,
Vous vous verrez, aingi qu'un autre Job,
et peut-étre pluslongtemps, couvertes de

'plaies sur le fumier de vos imperfections
Vous y serez contraintes de voug écrier
bien des fois avec le grand Apétre : Qui
me délivrera de ce corps de mort?
Vous vous deviendrey parfois ingup-
portahles 3 vous-mémes, enfin voug




d’'éviter Uenfer, 225

Vous verrez souvent couvertes ded om- /
bres de la mort et jusqu’aux portes des
enfers, :

Mais courage, & 4mes ainsi aban-
données; dans cette voie de I'abandon,
par la pratique constante de cette belle
‘vertu, vous n’étes plus & vous-mémes,
mais & Dieu el & sa volonté, Il peut bien,
pour g'assurer de la sincérité de cet

abandon, vous faire passer par ces creu-

sels, vous faire endurer ces mortifications
et ces croix et vous conduire ainsi jus=
gquaux portes de Penfer. Mais comme

vous lui appartenez, vous aves toujours

licu de eroire et d'espérer qu'il ne mor-

5
|
!

tifie ainsi que pour vivifier ensuite bien

pluz abondamment, qu’il ne fait semblanti

de vous précipiter aux enfers que pour

vous en affranchir encore plus fortement:
" Deducit ad inferoset reducit, et qu'il ne

vous fait ainsi mavcher parmiles ombres

de la mort et au milieu de ces téneéhres

e, 15




226 L’Abandon nous préserve de Uenfer.

que pour vous faire voir ensuite, avec

une plus grande joie, la lumitre de ce
r - 4 r l
beau jour de 1'éternité: Post tenebras,!

spero [ucem,

e




DEUXIEME MEDITATION.

L T

LE DESIR DE GLORIFIER PIEU NOUS DOIT
]:jTRE UN TR]‘:“.S PRESSANT MOTIF POUR NOUS
PORTER AU PUR ABANDON,

FREMIER POINT.

1.'AME ABANDONNEE REMPLIT SUR CETTE TE'RRE‘
SA FINy; QUI EST DE MANIFESTER LA GLOIRE DE
DIEU,

- ‘ i
@,@E que nous devons désirer au monde [
i ' -

#Y par-dessus tout, c'est et ce doit sire

de glorifier Dieu, de contribuer 3 sa |
Ii
‘gloire et de la procurer autant qu'il est |

en nous et par tous nos efforts. Clest

ta, dis-je, ce que nous devons désirer |

par-dessus ftout, puisquen le faisant, !

nous remplissons 1a fin pour laquelle nous |

|

o X E ko o s 1
Avoiig été créés, hous et loiites les ¢péa= !
;

tires, :




228 Dteu NOUS a ¢rées

Rien, en effet, n'a été crés que pour la

I glolre de Dieu. C'est ce qui nous est ap-
pris dans les divines Ecntures lorsqu'il
estdit que Dieu afait tout pour lni-méme
dans les choses dont il est le principe et
Vauteur : Omnia propter semetipsum®
operatus est Deus. Or, Dieu ne saurait
avoir fait ce qu'il a fait pour en étre per-
fectionné Iuj-méme, ot pour grandir iui-
méme en perfection; il n’a besoin d’aucun
de nos biens pour étre ce qu'il est : Bo~
ROTUM Meorum non indiges,

Ce n'est, au contraire, que par un
épanchement de ce qu'il est et de sa plé-
nitude que nous avons du bien et que
nous gommes ce gue nous sommes, Il
s’ensuit donc qu’il ne peut nous avoir
aingi faits pour lui-méme que pour mani-
fester ce qu'il est, ce qu'il fait hors de
Ini-meéme, et ¢’est en cela que congiste
54 gloire extérienre, comme I'a remarqué
saint Thomas d’Aquin. Ayant donc 6té




pou-r' ma.ﬁifester sa gloire. 229

faits pour manifester cette gloire de Dieu,
son mérite, ses perfections, et pour le
glorifier en le manifestant, nous devons
désirer par-dessus toutes choses cette
‘manifestation de la gloire de Dieu,
puisque ce ne seraqgu’enle glorifiant que
nous atteindrons le butde notre création,
{'est aussi pour cela que le grand Apdire
noug a expressément recommandé que,
quoi que nous puissions faire, nous ordon-
niong tout & la gloire de Dieu : Omnia
ad gloriam Det facite. 1l savait bien que
tout ce qui n'est pas fait pour que Dieu
soit glorifié, n'est pas fait pourla fin qu'il
devrait avoir, est bien plutot dans le dé-
sordre que dans 'ordre ef mérite bien
plutdt le chitiment que la récompense.
Tout ce que nous faisons ainsi nous met
en état de ne pouvoir en espérer d’autre
récompense que celle de nous éfre re-
cherché en le faisant, cornme dit encore
I'Evangile : Receperunt mercedem suaim.

.




23 Diev nous a erdss

Nous devong dong en toutes choses et
par-dessus toutes choses viser & ce que
Diea soit glorifis en nous, en tout ge
que nous faizons et en tout ce qui est 3
nous: Mais ce méme devoir qui noug fait
tendre ainsi 3 l1a gloive da Dieu, nous
oblige 3 recourir an purabandon. Parcet

abandon, en effet, nous glorifiong Dien

excellemment et, au contraire, Ja gloire
quil tirera par tont ce que nous pour-
rions faire hors de cette disposition ne
saurait élre que trag betite ou peut-éire
nulle.

En effet, noug glorifions Diey d’autang
plus excellemment que nous faisons COfNm
naitre plus clairement et d’une maniére
plus convaincante, ce qu'il vaut, son mé-
rite et Pestime infinje quil faut faire en
toutes choses de lui-méme et de ce qui
lui plait. Cest en cela surtout gue nous
manifestons sa grandeur infinie et ee
qu'il est, et dans cette manifesfation




pour manifester ga gloire.

congiste proprement, ainsi que nous
lawvons dit, la gloire que nous pouvons
L1l proourer.

Or, je vous demande, dmes chrétien-
nes, gi le mérite infini de Dieu, si son
excellence, sa grandeur par rapporta
nous qui ne sommes rien et la nécessité
qil gouverne toutes choses, peuvent
étre manifestés plus clairement que par
cet abandon que nous faisons de tout ce
que nous sommes i sa sainte et toujours
adorable volonté ? Par 1ui, nous sacrifions
ce gui nous plait et pourrait nous plaire,
& gon bon plaigir, nous soumetions toutes
nos volontés aux ordres de sa volonté,
nous faizons de son contentementle nétre:
propre et nous trouvons méme notre;
contentement & n'étre pas confents lors-{

quil est de son bon plaisir que nous
1

soyons dang Pennut et la tristesse. ]
Maig i estime qu’ontémoigne a quel-

qu'un et la gloire qu'on lui rend parais-




Diev nous a eréés

gent plus ou moing grands, selon que
Fhommage que nous lui offrons est plus

ou moins glorieux, peut-on témoigner a

Diew une estime plus parfaite de sagran-
deuvr et de ce qu'il est que par cet aban-
don volontaire ?
S’abandonner ainsi, en effet, c’est ga-
crifier librement 3 sa divine volonté tous
' nog intéréts et tout nous-méme. (Vest
donner volontairement & Dieu, et par un
choix plein de franchise, un régne sou-
verain sur nous, quand méme il no Pau-
rait pas nécessairement. (Vest recon-
naitre et publier hautenment qu'il y ane
Dieuune infinie sagesse, une puissance et
une bonté sans bornes. (Vest manifester
¢galement toutes ses autres perfections.
N'est-ce pas reconnaitre d'une fagon
éolatante gu’il ne peut manquer ni de
sagesse pour bien conduire, ni de puise
Sance pour exécuter, ni-de bonté et de
bonne volonté pour vouloir le hien et




pour manifester sa gloire, 233

- opérer le salut de tous ceux qui veulent
+ bien le laisser faire et se soumettre i

toul de qu'il fait?

DEUXIEME POINT.

L'AME ABANDONNEE MANIFESTE LA GLOIRE DE DIEU
DE LA MANIERE LA PLUS FARFAITE QUE SOIT PO§-
SIBLE,

C’est pour cela que Jésus-Christ, qui s/ )
est venu en ce monde, non pour y cher- *
cher sa propre gloire, comme il le dit
lui-méme : Ego gloriam wmeam non
qii@io... mais la gloire de celui qui avait

envoyé, nous dif aussi, en termes exprés,
qu'il n’est non plue venu pour faire sa
volonté, mais pour faire la volonté de
‘son Pére céleste. (étaif fout son désir,




234 L’Abandon glovifie Dieu

toute sa joie et comme sa nourriture
d’accomplir, soit en gonffrant, soit en
agissant, la volonté de celui qui Vavait
envoyé : Meus cibus est wf faciam wo -
luntatem ejus qui misit me, 1l voulait
par 13 faire entendre  tous les fidéles
qu'il 0’y a pas d’autre voie pour chercher
la gloire de Dieu et lo glovifier dignew
ment. Il 0’y a pas d’antre moyen que cet
abandon i la volonté de Dieu, car on ne
saurait aimer plus parfaitement gu'en
aimant jusqu’d sacrifier sa vie pour ce
qu’on aime, de méme on ne saurait glo-
rifier Dieu plus hautement (qu'en se sou-
mettantjusqu’aupoint defout abandonner

4 sa divine volonté. Oui, sans doute, G’ES'!:

13 Ia plus grande gloire qu’on puisse pro-
curer & Dieu, puisque ¢’est le reconnaitre
et le manifesier sous cette si glorieuse
qualité de Tout et d'un divin Tout. &'il ¥
a, en effet, quelque idée gloricuse et glo-
rifiante pour Dieu, gons laquelle on puisse




de la maniére la plus parfaite. 235

le reconnaitre et se le représenter, c’est
cetie idée de Tout; ¢'est en le reconnais-
gant pour étre celui qui est Tout. (lest
po'ur cela que, quand il veut nous
faire connaltre qui il est, il ne le fait pas
autrement qu’en nous disant dans ges di-
vines Foritures qu'il est celui qui est :
Ego sum qui sum, c'est-a-dire quil est
I'fitre en lui-méme, I'Htre dans toute
son universalité, 'Htre dans toute sa plé-
nitude. Ftant celui qui est fout ce qui
est, il renferme dang son éfre tout.ce qui
participe quelque chose de I'¢tre. En un
mot, il est Tout, ce qui est I'idée 1a plus
haute et la plus glorieuse qu'on puisse
en former et souy laquelle il puisse
éire recounu. Or, je vous le demande,
dmes chrétiennes, ol el quand recon-
naigsons-nous Dieu par nos disposilions

intérieures et nos actes pour étre célui

qui.estTout, et qui mérite comme tel que
toul Tui g0it sacrifié et soumis? N'est-ce

J




236 L’Abandon glorifie Diew

pas singulidrement dang cette disposition
du pur abandon o1 nous ne voulons rien
avoir & nous-mémes, afin que Dieu et sa
- volonté nous soient toutf en tout ce que
nous voulons et que nous puissions dire :
Deus meus et omnia ! Dieu nous est tout
en toutes choses! En lui abandonnant, en
effet, ainsi tous nos intéréts et tout ce
que nous sommes, nous nous contentons
pour nous qu'il soit, lui, ce qu'il est et
que sa volonté soit accomplie en tout.
Enfin, qu’est-ce que Jésus-Christ a
voulu nous dire quand il nous dit que
celui qui fait en tout sa volonté et n’a en
vue que son bon plaisir, que celui-13,
dis-je, lui tient lieu de mére, de frére et
de sceur? Hic mater, frater et soror mea
est. N'est-ce pas pour mieux faire enten=
dre qu'une ame abandonnéde i sa divine
volonté, ef si bien abandonnée qu'elle ne
demande pas mieux que de faire sa divine
volonté en toutes choses, & quelque prix




de la manidre lz plus parfaite. 237

que ce puigse étre, en souffrant ouen agis- [
sant,qu'uneéine, dis-je, ainsiabandonnée, * /
lui tientlieu de mére, de frére, de sceur ?11
signifie ainsi que cette Ame terminetoutes

ses amoureuses complaisances, et que
tout ce qu'il y a de riche, de divin et
d’aimable dans les autres dispositions
est divinement renfermé dans cette dis-
position d’abandon. L’ame y est tout ce
que Dieu veut qu'elle soit, y remplit Ia
mesure de la divine volonté sur elle ef,
partant, rend & Dieu cette grande gloire
dont il est si justement jaloux et qui lui
appartient & i seul : Soli Deo honor ef
gloria ! puisque toute autre volontd y est
sacrifiée a celle de Dieu et que la seule
volonté de Dieu régne dans Vame ainsi
ahandonnde. - ) !
! 0 vous done, qui que vous soyez, qui
bralez dun saint zéle pour la gloire de
' Dieu, qui formez A cette fin de grands
desseins; qui souhaitez convertir les




23 L’Abandon glorifie Dieuw

ames par milliers, qui voulez partirpoﬂr
les pays les plus barbares afin d’arborer
‘la croix de Jésus~Christ et I’y faire con-
‘naitre le vrai Dieu el son véritable culte,
& labonne heure! Javoue que toutes ces
idées de spiritualité et d’apostolat sont
helles, honnes et grandes! Mais avoues
aussi que c'est toute autre chose pour la
plus grande gloire de Dieu que la disposi-
tion d'une Ame bien abandonnde a la
volonté de son Dieu, quine veut que le
bon plaigir de Dieu, qui marche d'un pas
égal dans les oroix et dang les joies, trou-
vant dans les croix ce qui la contente
dans la joie: Dieu et sa volonté; qui saif
voir, entendre et gouffrir en paix ce qu'ells,
e saurait ni voir, ni souffrir, ni enten-}
dre, pourvu que la volonté de Dieu soit]
accomplie. Cette ame estpréte Atoutentre|
prendre sur un signe de son Dieu : les
travaux les plus humbleg et les plus pé~

nibles et, si Dieu le vent, les actions les




de la maniére la plus parfaite. 239

plus éciatantes. Elle n'a plus qu'une pa-
Tole sur les lévres et dans le coeur : Quelle
est votre volonté, 6 mon Dieu? N'est-ce
pas vraiment, difes-moi, le moyen de
glorifier Dieu autant qu'on peut le glo-
rifier sur la terre ¥ Dans toug les autres
états de la vie spirituelle, en effet, et dans
‘ces grands desseins qu’on forme quel-
quefois pour la gloire de Dieu, on peut
encore ge rTechercher soi-méme et ses
intéréts. Dansl'abandon, on ne veut, au
conlraire, que Dieu et sa volonté, on ne
veut que le bon plaisir de Dieu et.on se
plait avec I'Apotre, dans ses propres infir-
mités e ses propres miséres pour aimer
encore mieux le bon plaisir de Dieu que
tout ce qui pourrait noug plaire. O done,
abandon et toujours plus d’abandon pour
toujours glorifier Dieu plus purement!

L ARENE







HUITIEME JOUR

DE LA RETRAITE.







HOIOICIOICIBIOIOIINIOIOK

PREMIERE MEDITATION.

LE DESIR DE NOTRE PERFECTION NOUS DOIT

ETRE UN MOTIF POUR NOUS PORTER AU
PUR ABANDON.

7 désir de notre perfection nous doit
‘\% étre un motif pour nous porterau pur
abandon. Je ne c¢rains méme pas de dire
qu'on n'atteindra jamais au point de per-

fection auquel on est appelé par Dieu, en
quelque état que I'on goit ou qu'on pense
étre de la vie spirifuelle, si l'on n'est
pas parvenu, en réalité ou en Vblonté, au
point de 'abandon. Au contraire, j'oserai
dire que, quelque bas et quelque abject
que nous paraisse notre #&tat,. quand
méme ce serait un état de combat con-
tinuel avec nos propres imperfections,
de lutte avec les tentations les plus humi-




244  La Perfection est {mpossible

liantes, si néanmoinsg notre volonté se
trouve au peint de l'abandon, ne voulant

pius rien, ni'pour elle, ni pour les autres,
que lavolonté de Dieu, J'oseral dire et ne,

cesseral de répéter que nous sommes par-,
faits avec cet abandon au milieu de nos

imperfections, ef que toutes ces imperfec-

tions, qui sonf bien telles en elles-mémes,

voni pourtant, dans cette disposition d’a~
bandon, jusqu'a trés hien servir 4 notre

avancement et & notre perfection,

EATYST B~

PREMIER POINT,

IL EST IMPOSSIBLE D’ATTEINDRE A LA PERFECTION
$ANS L’ABANDON,

Oui, dmes chrétiennes, en quelque état

.iue nous pensions &tre de la vie spiri-
tuelle, c’est une vérité que nous n'avons




sans la vertu d’Abandon. 245

pas encore atleint le premier degré de

- perfection, si nous ne sommes dans la
pratique du pur abandon. Il n'y a, en
effet, aucune perfection 4 espérer, sil’on’
n'en vient, ou en désir, ou en effet, émi‘
I'abnégation de soi-méme, et il o'y a
point d’abnégation sans abandon.

(Pest la legon que Jésus-Christ nous a 7]
apprise et non pas seulement aux plus
parfaits, mais 3 tous les fideles, 11 nous
a dit que, quiconque voudra le suivre
dans la voie de la perfection, doit se
résoudre, non 3 toujours confempler ou
méditer, non 3 passer toute sa vie dans
‘-les exercices de la charité, non a se con-!
tenter goi-méme bien souvent en tichant
de servir et de contenter les autres, pas
méme 2 convertir les 4mes par milliers
et A entreprendre par un saint zéle la
conversion de nations entiéres, mais il
doit ge résoudre a l’abne’ga'tion et rew
noncer a lui-méme,




246  La Perfection est impossible

|, Bl est donc vrai que I'abnégation de
goi-méme est I'unique voie pour suivre
Jésus-Christ, qui est le moddle de la
perfectio'n, peut-on prétendre & quelque
perfection sans étre digposd 4 'abandon?
L'abandon, en vérité, par lequel nous
remettons & la divine volonté tous nos
intéréts, est-il autre chose que ce renon-
cement el cetie abnégation de nous«
mémes ? :
Jomme le remarque saint Augusti'n,
la perfection ou parfaite charité consiste
principalement dans 'entier dénuement
de toute propre volonté. Perfecia chari-
tas, nulla cupiditas. Par la propre vo-
lonté, en effet, ¢'est nous qui vivons, en ‘
voulant ce que nous voulons, au liea de'
faire vivre et régner Jésug-Christ en
nous par la parfaite charité, en ne vou-
lant que ce gqu'il veut. Peut-en alors s'at-
tendre a quelqueperfection sans abandon

aladivine volonté ? N'est-ce pasau moyen

-




sang la vertu d’Abandon.” 247

de cet abandon que nous nous dénuons
de toute propre volonté 7 N'est-ce pas au
moyen de cet abandon que nous sommes
indifférents, non quant & la nature, mais
“quant & l'esprit, aux croix et aux joies,
trouvant alors dang les croix comme dans
les joies fout ce que nous voulons, eny
trouvant le bon plaisir de Dieu accom-=
pli? N’est-ce pas au moyen de cet aban-

don que nous sommes Sans pPropre vo-|

lonté pour les meilleurs succés, faisant!
gsansg doute tout ce qui est en nous pourl

que les choges réugsissent pour le mieux,”

mais étant assurés d'avoir toujours le
succés que nous ambitionnons, qui est
que la divine volonté soit accomplie ?
N'est-ce pas enfin au moyen de cetaban-
"don que nous pouvons dire ne plus rien
vouloir que Dieu, sa volonté et son bon
plaigir ? )

(Vest aussi ce que nous fait remarquer
gaint Jévéme sur ces paroies de saint




U8 La Perfection est impossible
—_——
Pierre quand il dit & Jésus-Christ qu’il
@ renoncé toutes choses pour ge metire
en état de le suivre. (e renoncement,
tdit=il, aux biens qu'il possédait n'était
/pas encore la perfection 3 laquelle il
prétendait, puisque des pafens et deg
philosophes, par les seules lumibres de
leur raison, en étaient venus & ce mépris
des biens bassagers et périssables de co
monde. Mais le ncetid de 1a perfection
devait consigter 3 suivre Jésus-Christ,
modele de toute perfection. Et ideo, dit
ce Pire, Jungit - quod perfectum est:
sequere me, .
Or, je vous le demande, ames chré.
tiennes, peut-on suivre Jésus~Christ plus,
parfaitement que dans la voie du pun
abandon ot I'on veut tout ce qu’il veut,
i rien que ce quil veat et parce qu'il le
veat? Peut-on le suivre plus parfaite-

i
/

i ment, puisque alors ce n'est plus nous qui
f vivons, ce n'est plus nous qui voulons,




sans la veriu d’Abandon. 249

c’est Jésus-Christ qui vit en nous, clest
sa divine volonté qui régne sur nous?
Peut-on le suivre plus parfaitement que
par cet abandon, puisque, 4 son exemple,
notre nourriture, notre aliment, notre ‘
soutien n’est plus autre chose que d’ac-
complir, approuver et accepter en tout
la volonté de son Pere céleste? Meus
cibus est, ut faciam voluntatem ejus qui
misit me... puisque notre plus continuel
exercice est de soumettre et conformer,
a son exemple, notre volonté & la volonté
de son Pére au milieu de toutes les ré-
pugnanees de la nature? Verumtamen
\non sicuf ego wvolo, sed sicut ful..

de son Pére céleste nous est, & son
- eXemple, fout en toutes choses et nous
tient lieu de mére, de frére et de sceur ¥

quisque enfin on peutdire que la volonté

Quicumque fecerit volumialem Patris
mei, hic fraler, soror et mater mea est.
Il est donc vrai que, 'il y a quelque




B0 L'Abandon rend ISme parfaite

voie & prendre pour avancer vers la
perfection, c'est particulidrement cette
voie du purabandon. Bile nous approche
tout prés de Jésus-Christ, modile de
toute perfection. Elle noug acquiert une’
parfaite conformité avec la volonts du
Pére céleste, régle souveraine de toute
reciitude et de toute perfoction et qui
nous a été donnée pour mesure de notre
propre perfection, quand il nous a ét¢ djt
de nous rendre parfaits comme notre
Pére céleste est parfast: Estote perfecti
sicut Pater vester caelestis perfectus esi,
¢’est-A-dire : remplisses la mesure de sa

divine volonté sur vous afin qwelle vous
q

rende parfaits par grace, comme elle
rend le Pére céleste parfait par nature.




parmi les imperfections. 251

PEUXIEME POINT.

L'ARBANDON PEUT NOUS CONDUIRE 4 LA PERFECTION,
MEME AU MILIEU DES IMPERFECTIONS.

Mais ajoutons ¢ue ce méme abandon
est si bien la voie pour bientét devenir
parfait, qu'il peut nous conduire 2 la
perfection, méme au milien de nog im-
perfections. Quelque bas et” quelgue
abject que nous paraisse V'état intérieur
de notre ame, quand méme ce serait un
état de combat continuel avec nos pro-
pres imperfections, si néanmoins noire
volonté,' pratiquant l'abandon, ne veut
plus que la volonté et le bon plaigir de
Disu, nous pouvons nous perfectionner
au milieu de toutes nos imperfections, et
méme ces imperfections ne laisseront
pas de trés bien servir i notre avance-
ment spirituel. ‘




’s,
|
i

252 L’Abandon rend Udme parfaile

Oui, c'est I'un des avantages du pur
abandon de faire tout servir & notre
avancement et A notre plus grand hien,
et Dieu le permet peut-éire en récont-

‘pense du sacrifice que nous lui faisons.

Nous n'avangons jamais plus, en effet,
Vaffaire de notre perfection qu'en nous
conformant plus intimement & la divine
volonté qui est, comme nous Yavons dit,
1a régle et'la mesure de notre perfection.
Mais cetle union et cette conformité
ne sont jamais plus intimes et plus
parfaites que quand nous acceptons la
volonté de Dieu en cela méme que nous
ne voudrions pas, et en ce qui nous répu-
gne le plus. Il n'y a donc nul doute que, '

f51 Jamais nous avangons considérable-

ment en perfection, c’est quand nous
‘nous trouvons {sans volonté pourtant,
sans affection, mais plutét d'une ma-
ni¢re crucifiante) dans les états les plus
abjects et les plus bas, sur le fumier de




parmi les imperfections. 253

nos imperfections, couverts, comme Job,
de mille ulcéres, mille miséres et fai-
bleeses humiliantes et que, dans cet éfaf,
“nous voulons bien encore la volonté de
Dieu. Cest quand, par le secours de la
grice, NOUS AVONS aBSe7 d’amour pour
accepter cette volonté souveraine, qui
nous laisse ainsi dans toutes ces miséres
parce qu'elle se plait & nous'y voir dans
le combat, et la préférer i la notre qui
ne voudrait rien moins que cet état dé-
golant. ('est quand nous continuons A
P'adorer, & I'approuver et & la hénir, sur
ces tas de miséres, en y disant ainsi
qu'un nouvean Job: Sit nomen Domint
benedictum ! oubien comme ce glorieux
]Macchabée . Sicut fuerit wvolunias in
ceelo, sic fial.

Oh! disons donec, &mes chrétiennes
que s'il y a un motif puissant pour nous
porter au pur abandon, ce doit étre par-
ticulidrement le désir de notre perfec~

T




254 L’Abandon vend Uime parfaite

tion. En quelque état, en effet, que nous
soyons de la vie spirituelle, nous n’attein-
drong jamais 3 la perfection, si nous ne
pratiquons Pabandon et, au contraire, si
bas soyons-nous dans cette méme vie
spirituelle, tout peut servir & notre per-

fection, si nous Pacceptons avec cette
digposition d’abandon.

Par conséquent, % la bonne heure, si
la pauvreté, non seulement extérieure,
mais intérieure, est notre partage! A la
bonneheure, si, pendant quebien d’autres
ames sont A posséder Dieu, & savourer
et & golter ses divines amabilités, nous
marchons au contraire par les ténéhreg,
par les sécheresses, par les privations
de tout ce qui satisfait les autres et noug
a contentés autrefois ! A la bonne heure
encore, si tout ce que nous avons autre-
fois expérimenté dans nos exercices les
plus spirituels wous barait perdu et si,
au contraire, la nature parait revivre par




parmi les imperfections. 255

les imperfections fréguentes, mais invo-
lontaires ! Ceg gouffrances, ces humilia~
tions acceptées parce que Dieu veutnous
les faire subir, malgré tous nos efforts
et notre peine, rendent notre ame piuslt
pure et l'avancent vers la perfection.

Oh! oui, Ames qui marchez dans la
voie de Vabandon, soyez assurdes que
voug n'en étes pasg pires pour tout cela,
pourvu que vous he perdiez pas voire
digposition d’abandon et que vous soyez
toujours plus prétes & dire: Fiatlet &
accepter la divine volonté dans toutes
ces privations, toutes ces miséres ettoutes
ces imperfections. Par cet abandon & la
divine volonté, pour tel état ot il lui
plaira de vous tenir, vous remplirez
parfaitement la mesure de voire perfec-
tion, qui esi l'accomplissement de la
volonté divine envous: Hae est voluntas
Diei, sanctificatic vestral

BT ID






IGO0

DEUXIEME MEDITATION.

——afd D B

LE DESIR D'AIMER DIEU ET DE L’AIMER |
'EN TOUT ET TOUJOURS PLUS PUREMENT, !
NOUS DOIT £#TRE UN MOTIF POUR NOUS
PORTER AU PUR ABANDON,

PREMIER POINT,

L’ABANDON A LA VOLONTE DIVINE NOUS FAIT AIMER
DIEV D'UN AMOUR VERITABLE.

[

L%L est certain que, 8'il y & un véritable
2% amour de Dieu surlaterre, c’estdans
Iame qui est et qui vit abandonnée 3 la
volonté divine. C'est ce que Jésus-Christ
lui-méme noug a appris. 11 dit dans
P'Evangile gquon ne peuf pas aimer plug
véritablement que quand on aimejusqu’a
gacrifier son 4me, sa vie et tousgesintérets
Ies plus chers pour ceux que l'on aime:
M ajorem charitalem nemo habef, ut ani

17




258 L’Abandon nous fail aimer Diew

mam suam ponal quis pro amicis suis,
Or, c'est 14 proprement la maniére d'ai-
mer des dmes qui font profession de

vivre et de marcher par la voie du pur

abandon.

Cet abandon ne demande pas moins,
en effet, qu'un sacrifice entier de tout
nous-mémes & la divine volonté, Une
ame qui faitsa vie de cet abandon amou-~
reux, est tellement charmée ef tellement:
contente (sinon quant i la nature, du
moins quant & la volonté supéricure et
intellectnelle) d'stre le sujet du hon
plaisir de Dieu, que c'est agsez pour elle
_ de savoir, en fout ce qui arrive, que c’est
% la volonté de Dieu, pour qu'elle soit
“heureuse et quelle ail de 12 complaigance
¢ méme dans les contradictions, les an=
 goisses ef les tristesses.

Mais ce n'est pas seulement Tautorité
de Jésus-Christ qui nous convaine de 4
grandeur de VYamour qui accompagne




d'un amour véritable. 259

cette disposition d’abandon. On peut |
encore la prouver par le raisonnement |
appuyé sur un principe du philogophe
que rapporte notre angélique Docteur.
“L’amour qu'on a pour autrui, nous dit-il,
est d'aulant plus grand, que ce quil
nous fait abandonner pour Pamour de
celui que nous aimons nous est plus
cher. Il est certain que celui-la qui aime
o0 ami jugqu'a sacrifier, & son occasion,
et son honneur et ga vie méme, I'aime
bien autrement que celui " qui expose
seulement ses biens, parce qu'il fait pour
lui un plus grand sacrifice et que ce qu'il
donne lui est bien plus cher et plus pré-
cicux. i
‘Oz, par le pur abanden au hon plaisir
et & la volonté de Diew qu'on aime par-
dessus toutes choses, on sacrifie tout.
Il 'y a ni vie, ni santé, ni biens de co
monde, ni honneur, ni réputation, ni hon
ol mauvais succes, il n'y a aucune dis+

—aa

)

<

¢

e v i




W0 I Abandon nous fait aimer Dieu

£

. position intérieure de PaAme, lumidres, '
ferveurs, gouts, sensibilités, qu'on ne

soit prét & abandonner & tout moment a
la divine volonté, pour qu’elle en fasse

e

ce qu'il lui plaira,
Peut-on douter maintenant que, s'il y

s

a un véritable amour de Dieu sur ia
terre, ce goit celui d'une Ame aban-
donnée 2 la divine volonté, pour étre et
ne vouloir é&fre que ce qu'il lui plaira

qu'elle soit ?

- A

DEUXIEME POINT.

L’ABANDON A LA VOLONTE DE DIEU NOQUS FAIT AIMER
DIEU D'UN AMOUR CONTINUEL.

Ce n’est pourtant pas 1a encore tout
Vavantage du pur abandon au sujet de ]
Pamour de Dien. Il y & un deuxiéme

\




d'un amour continuel. 261

avantage qui parait encore plus consi-
~ dérable: ¢'est qu'il fait aimer, non seule- J
ment véritahlement et sincérement, mais
aussi continuellement, dans toutes les
dispositions intérieures on 'on peut se
trouver. C'est ce que voulait dire autre~
fois une sainte dme quand elle affirmait|
que tout devient amour et se convertit
heureusement en amour, quand tout est
pris et accepté dans-cetle disposition
d’abanden, en vue du bon plaisir de Dien

moyen de cet abandon, nous envisageons

et dans Pordre de sa volonté. Car, aux;

. |
ouncus nousefforgons d'envigageren tout E

|
i-‘n.

ce (qui arrive, soit intérieurement, soit {i
extérieurement, 'ordre et le bon plaisir
de la divine volonté qui 'y accomplit, |
Nous avons cet avantage que, lorsqu'il
nous arrive quelque mauvais succes,
nous tachons de nous souvenir qu'il n'y
a point de succés qui nous soit mauvais

quand il nous vient par l'ordre de la




267 L’Abandon nous fait atmer Dieu

Providence et qu'il est accepté comme
tel. Bi nous sommes dans les obscuritéy
el dans Vimpuissance d’aimer Dieu sen-
siblement, avec ferveur et sentiment,
nous nous efforgons de soutenir ces im-
puissances auxquelles Dieu nous réduit, -
en vue dela divine volonté, pour nous
habituer & ne rien aimer que cette vo-
lonté sainte, méme dans les choges les
plus spirituelles. 7

De cette sorte, nous avons, grice &
cette disposition d’abandon, cette riche
prérogative 4 'égard du divin amour, de
Jpouvoir airaer Dieu partout et foujours,
et méme {ros facilement et trés aisément.
Nous n'avons, pour cela, qu'a laisser Ia
divine Providence faire tout ce qu'il lui
plaitennousetde nous. Nous n’avons qu’a
conformer chacun denos actes i ses désirs.
Nous n'avons qu'a regarder Vordre ds Ia
divine volonté dans toutes nos disposi-
tions si crucifiantes soient-clles, et Fac




dun amour conlinuel. 263

cepter en tout, pour que toutes ces thig-
positicns et tout ce qui nous arrive nous
soit comme un liep pour nous ULIT
amoureusement A la divine volontd,
T aingi nous aimons Dien en tout, ef en
tout temps, et continuellement.

ey, AR S e

- TROISIEME POINT,

LABANDON A LA VOLONTE DIVINE NOUS FAIT AIMTD
DIEY DE L’AMOUR LE PLUS PARFAIT,

Disong enfin, & Vavantage de cette
vertu d’abandon, gue non seulement,
par elle, an aime Dien véritablement, sl
jamais on l'aime sur cette terre; que,
non seulement onl'aime continuellement
et toujours, dans toutes les dispositions

ouYon se trouve, si pauvres soieni-eiles,




W4 I’Abandon nous fait atmer Dieu

pourvu gqu’elles soient acceptées en vue

de la divine volonté, mais augsi que, par
elle, on aime Dieu de I'amour le plus pur

et le plus dégagé de tout propre intérat,

En effet, peut-on aimer Plus purement
que d'aimer jusqu’d faire dy contente-
ment de Dieu notre propre contentement,
& frouver notre hon plaisir dans son hon
plaisir et 3 vouloir étre pour lui, coiite
que colte, un sujet de joie? Maig
n'est-ce pas ce que nous faisons par le
pur abanden, ot nous n’avens en vue
que 'accomplissement du bon plaigir de
Dieu et ot nous nous estimons trop heu-
reux de pouvoir lui étre un sujet de joie,
quel que soit notre sort? Peut-on aimer
plus purement que d’aimer dans les oroix
comme dans les joies, quand on nous
humilie ¢t qu’on nous abaisse, comme
quand on nous éléve, dang leg priva-~
tions, de méme que dans leg COmMmuni=~
cationg spirituelles ?




de Pamour le plus parfail. 265

(est bien ce que fait 1'ame aban-
donnde. Elle ne veut ni croix, ni joies,
ni élévations, ni abaissements, mais
I'accomplissement de la volonté adorable
de Dien en tout. Elle marche foujours
d'un pas égal, dans les téndbres et dans
les lumiéres, dans les plus pénibles pri-
vations de méme que dans les plus sa-
voureuses communications, dans action
ét dans la souffrance, trouvant partout
également ce qu’elle veut et ce qu’elle
aime, cest-a-dire que la volonté de Dleu
soit accomplie en tout. ny

De plus encore, peul-on aimer plus
purement que d'aimer sans vouleir savoir
nision aime, nisionestaimé ? Bt n'est-ce
pasencore ce quefaitune dmeabandonnée
puisque n'ayant en vue que l'accomplis-
gement de la divine volonté qu’elle voit
et esl agsurée de toujours veir en toutce
qui arrive et peut arriver, elle ne s'in-

quitte pas de chercher & savoir si elle




266 L’Abandon nous fait aimer Dieu

aime ou si elle esf aimée? Sang doute,

Al est trés doux & Pame de rechercher les

preuves d’amourqn'ellea regues de Dieu.

C’est une deg plus grandes Jouissances

et un des plus grands bonheurs qu’elle
buisse golterici-bas. Pour quelques-uns
méme, trop portds au decoura@ement
cest une pratique bien salutaire. Magg
Péme quj a grandi et s'est fortifice dans
I'abandon en arrive un jour i faire
joyeusement le sacrifice do cetle jounig-
sance spirituelle, afin de purifier
Son amour. Hlle se contente

encore
alors de
savoir qu'elle veut aimer et éire aimée,
et qu'elle le veut gi bien qu'slle le veut
Jusqu’a abandonner tout ce quelle est 3

la volonté de celuj gquelle aime! Dy
reste, elle demeure bien en Daix parce

quelle est assurde que celui
aime ou q

qu'elle
weile veut aimer sora toujours
et immuablement ce qu'il est, et que sa

divine volonts seratoujours accomplie,




de Pamour e plus parfail. 267

Enfin, peut-onaimer plus purement que
d’'aimer sans espérance de récompense

Mais n'est-ce pas encore ce que lonpra-!
tique dans cette disposition d'abandon,

puisqu'une dmeainsi abandonnée se croit :

agger récompensde d’étre le sujet du hon.

plaisiv de Dieu, qu'elle ne demandeni ne |

refuse rien et.qu'elle-fait son paradis %
N

d’amour d etre ici-has la joie de Dieu

Oh! soupirons done, dmes chretlennes
aprés cette disposition d’abandon! Ne
devons-nous pas rechorcher le divin
amour avant toutes choses, et comme le
plus grand de tous les biens spirituels ?
Or, c’est dans cet abandon amoureux
qu'on aime Dieu et qu'on est sir d'aimer,
gijamaig on peuten étre stir. Cestpar lui ‘E
qu’on aime foujours et en tout, et qu'on
converiit heurcugsement fout en amour.
Cest surtout par iui gu'en atme Dieu pu-



268 L’Abandon nous fait aimer Diew.

_%‘-Erement, sang intérét — dans la mesure,
‘dumoins, ot on peut en faire le sacrifice
‘!‘—-— et du plus pur amour, faisant du con-
tentement de Dieu, le sien propre, en se
contentant de savoir que la volonté de
celui qu'on aime est tonjours accomplie,
_Sans aucun retour sur soi-méme.

_ ! Done, soupirons de tout notre cceur
./ aprés cette belle vertn d’abandon, en-
§¥ '/ rons dans cette voie, la plus riche de.

!
toutes, et que le désir d'aimer Dieuautant

s

motif de nous abandonner tout entiers

{ gu'on peut I'aimer, nous goit un pressant
\\_ et pour toujours & la volonté de Dieu!




NEUVIEME JOUR

DE LA RETRAITE.







b oy e B e Bl b o b b b o v%a@_‘
oval S U A O A SN S A I R
G A Sa A LE DA DA AR AR SRAR AR ARG

<

PREMIERE MEDITATION,
—i 3 AT BT

LE DESIR DE PRATIQUER LES PLUS EXCEL= _
LENTES VERTUS NOUS BOIT ETRE UN MOTIF 5
POUR NOUS PORTER AU PUR ABANDON. :

PREMILER POINT.

L’ABANDON NOUS FAIT, PRATIQUER EXCELLEMMENT
LES VERTUS DE PRUDENCE, DE JUSTICE ET DE FORCE

E west pas geulement pour aimer,
% pour aimer toujours et toujours plus
slirement, que nous devons nons donner
de fout notre cceur au pur abandon.
Noug devons aussi nous faire une joie
de pouvoir vivre dans celfe sainte dis-
position, afin de meitre en pratique les
plus excellentes vertus et le plus excel-
lerament possible.

En effet, pour commencer par celle de
toutes qui est comme la régle des autres




272 L’Abandon

et sans laquelle elles dégénéreraient en
vices, par la vertu de prudence, peut-on

agir plus prudemment, dans 1'affaire la

plus importante de toutes, celle de notre
salat, que d’en faire 1a propre affaire de
Dieu lui-méme ? Ainsi remise entre ses’
mains, ellene peut péricliter, puisqu’il ne
peut manquer ni de sagesse pour la con-
duire, nide puissance pour Pexécuter, ni
de honté et de bonne volonté pourle veu-
loir, hu infiniment sage, souverainement
puissant et d'une bonté infinie..

Or, n'est-ce pas ce que nous faisons
par le pur abandon ¢n remettant tous
nos intéréts & la divine volonté ? Par cet
abandon, Dieu, qui étailauparavant notre
- Dieu par Vautorits supréme et divine
- quiil avait ef qu’il ne peut pas ne pas
avoir, et sur nous et sur toutes choges,
devienten quelque maniére, par un autre
titre, le propridtaire de notre corps, de
hotre ame et de notre vie,




et la vertu de prudence, 273

Par cette sainte vertu, nous nous en
remettong aveuglément -4 lui du choix
des moyens qu’il lui plaira de prendre
pour nous conduire & notre fin derniére.
Nous confions les intéréts de notre ame
4 sa sagesse et & sa bonté. Ainsi I'affaire
si importante de notre salut, qui est en
si grand danger quand nous Pappuyons
seulement sur nos propres efforts, sur

nos propres lumiéres, nos industries, nog

résolutions, nos méthodes, estbien autre-
ment sire entre les mains de Dien,
auquel nous la confions par cet amoureux
abandon. Peut-on, par conséquent, prati-
guer plus excellemment cette vertu si
nécessaire de prudence que par le pur
abandon de nous-mémes & la divine
volonté ?

81 la vertu de prudence est exercée si
excellemment dans cette  disposition
d'abandon, celle de la justice, qui est
encore une vertu si excellente et dont le

18




274 L’Abandon

propre est de rendre 3 chacun ce gui lui
appartient, n'est pas moins parfaitement
pratiquée.

84l ¥ a, en effef, une justice, et 81 d'est
la justice méme de rendre 4 chacun ce
qut lai appartient, il v en a encore plus
i Védgard de Dieu, & qui tout appartient
comme d¢it le prophéte: Domini est terra
et plenitudo efus, et dont le premier
présent que nous avons regut est tout
nous-mémes : Primum guod nobis preas-
titit, mos ipsi sumus. Non, 4me& chré-

{iennes, nous navons rien qui ne soit et

gul n'appartienne 4 Dieu. Quant & notre
&tre naturel, nous ne nous sommes pas
faits, ni corps, ni 4me, ni puissances,
ni facultés, ni sens extérieurs, ou inté-
rieurs, ni aucune des parties qui nous
composent. C'est la main de la divine
bontd qui nous a toul donné en nous
faisant, Quant & la vie surnatureclle ef au

droit que nous pouvois aveir & la grace




=

et la verlu de justice. 215

et & la gloire, ce ne peuf &tro que par un
surcroit de sa miséricorde que nous les
avons eus dans le commencement. 'l
nous les conserve, ce n'est qu'aprés les

avoir rachetés de sa justice aux dépens
de sa propre vie et au priz de touf son
sang. Il est donc de la dernidre justice”
de nous rendre nous-mémes 4 Diet, puis-
que nous reconnaisdons lui appartenir

par tout ce que nous sommes. It est de -
1a dernidre justice de ne vouloir disposer

ni de ce que nous sommes, ni de ce que

nous faisons, sang les ordres de la
divine volonté, puisque c'est elle qui
nous a faits ce que nous sommes et qui

nous fait faire et vouloir faire quand
¢'est un bien que nous faisons et que
nous voulons: Qui dat velle el perficere.

Mais n'est-ce pas ce gue nous faisons
parfaitement par le pur abandon ? Par
jui, nous rendons & Dieu tout ce que nous
tenons de lui, nous nous plagons dans la




276 T Ldtandon

dépendance et dans la soumission aux
ordres de sa volonts, adorant, approu-
vani, acceptant tout ce qu'il lui plait
d ordonner de nous et sur nous, quelgue
repuguance que la pature puisse y avoir.
Enfin nous lui rendons cette justice de
ne vouloir &tre faits que pour lui, comme,
en effet, il ne nous a faits que pour lui :
Omnia propter semetipsum, consentant
par cet abandon & toutes les destructions
et & tous les andantissements qu’il luj
plaira de faire en nous et de nous, par
telles croix qu'il voudra nous faire porter,
n’ayant plus au cceur qu'un seul désir ;
étre & Iui.

Mais que ne dirons-nous pasde la verty
de force, puisqu'il ne faut Pas moins que
toute la force de cette verty pour sou-
fenir une disposition augsi crucifiante:
que celle de abandon ¢ Oui, 4mes chré-
tiennes, c’esten étant fidele au pur aban-
don, qu'on pratique la vertu de force




et ta veriu de force. 217

dans toute son étendue, puisqu’on sou-
tient Ie poids de la main de Dieu qui
éprouve ordinairement par Iui-méme
I'ame qui s’est abandonnée, ainsi qu'une
victime d'amour, 4 sa divine volonté.

En effet, il n’en est pas dans cette voie
d’abandon comme dans les autres voies
de la vie spirituelle, quant au poids de
la croix dont nous devons atre chargés
dans les unes et dans les autres. 11 est
bien vrai que dansles autnes voies on a
sa part & la croix. Ne faut-il pas qu'on y
crucifie sa propre volonté qui ne meurt
Jamais bien que sur la croix, puisqu’en
toute autre chose qui n'est pas la croix,
elle trouve encore A g'entretenir? Mais,

dans ces autres voies, o’est bien souvent

nous-mémes qui nous procurons et qui
voulons hien nous procurer ces croix.
Nous tachons de n'en prendre qu'autant
qu’il nous plait et nous ne les prenons
Jjamais si pesantes qu'elles puissent nous




278 LiAbandon

moriifier de tous leg colés, parce que
uous avons toujours une sorte d'indul-
£ence pour nous-meémes. Majg if n'en est
pas de méme des croix qu'il faut essuyer
dans Ia voie dy pur abandon, Quand une
fols une sme gest ahandonnée 3 1,
volonté de son Dieu, pour devenir e sujet

de son hon pleisir, pour qu'il la fagge
mourir & tout ce qui ne lui plait pas, ef
pour &tre la vietime de son amour, quand
une 4me ne g'arréis plus seulement s

pratiquerla varty d’abandon, maisqu’elle
& €€ appelée par Dieu 3 entrer dang le
saint état intérienr d’abandon, alorg cetfe
ame n'est plus maitresge d'elle-méme, ni
Par conséquent de sa croix. e n’est plug
elle qui se leg procure, mais o'est 1z
volonté de Dieu, 3 qui elle g'est aban-
donnée, qui Pen charge. La nature des
croix; ni leur poids, ne sont plug laissdg
& son choix.

? Aprds cet acte d’abandon, I'ame egi




et fa vertu de forc‘e. 279

bien plus & Disu qu’a elle-méme, non
seulement par le domaine d’auforité |
supréme, mais encore par ce nouveau;!s
droit de propriété qu'elle Iui a donné.
boussi c'est uniquement 3 Dieu de dig-|
poser des creix et de donner & ce divin |
- médicament la quantité et la qualits, je
veux dire le poids et Vamertume ai degrd
qu'il les faut, pour faire mourir cetie
maudite propre volonié qui ne meurt
7 qu'h foree de croix, pour entidrement
purifier. cetbe dme. Celle-ci, appartenant
4 Dicu, ne peut que gémir sous le pres-
goir de la croix. Cela est nécessaire pour;
la purifier afin qu'elle devienne Vérh’:a-g
blement un sujet dubon plaigir de Dieu.
‘1 Qu’il est done bien vrai, &mes chrétien-
nes, gu'il faut avoir une grande force!
pour étre fidéle & ¢et abandon, toutl\
amonreux dang ga source, maig entiere-
ment crucifiant dans la pratique et dang

ses effets. Je puis donc dire encore une




280 L'Abandon

fois que, s'il y a jamais lieu de pratiquer
cette si excellente vertu de force, o’egt
singuliérement en faisant cet abandon
de tout nous-mémes  Ia divine volonts
et encore plus en y étant fidsles. Cette
fidélité ne demande pas moins que de
soutenir la pesanteur du bras du Tout-
Puissant, qui crucifie d’autant plusrigou-
reusenment qu'il sait mieux leg endroits
les plus sensibles de l'ame, et qu'il veut
I'y frapper afin de 1a purifier plus par-
faitement,

TNE SR BT

DEUXIEME POINT.

L’ABANDON NoUS FAIT PRATIQUER EXCELLEMMENT
LES VERTUS MORALES, ET, ENTRE TOUTES, CELLES
DE PENITENCE ET DHUNMILITE.

8i cette disposition du pur abandon
nous fait ainsi pratiquer la verty de force
par le support des croix avec Iesquelles




e 2 vertu de pénitence. 251

Dieu purifie I'ame, il ne faut pas douter
gue la vertu de pénitence, qui demande
Ia. force pour compagne et pour soutien,
n'y soit aussi pratiquée trés excellem-
ment. Oui,' ¢’est dans cette voie du pur
abandon que lon fait la plus excellente
- pénitence, puisqu’on y met dans la péni-
tence la partie de noug-mémes la plus |
rebelle et la plus criminelle, la propre i
volonté, et quon la met, non dans la;

- . . \
pénitence qu’elle voudrait, mais danscelle

que Dieu choisit.

La pénitence, pour étre véritable, doit
étre pénible et mortifiante; ce n'est donc
pas une bien grande pénitence que ces
mortifications dont nous faisons choix et
(ue la propre volonté nous suggére hien
souvent, puisque, si le corps souffre, ce
n'est quwautant qu’il plait & la volonté.
Mais il n'en est pas de méme de la péni~
tence que ladivine volonté nous fait faire,
quand une fois elle nous tient par les

1




282 L’Abandon

liens du pur abandon. Non, ce n’est pas
par les jetines et les digeiplines gue Dieu
me chitiera pour punir mon orgneil ef
ma présomption, mais hien par les humi-
liations, leg confusions, les rebuts, les
cazlomnies, c'egt-a-dire, non par la péni-
tence que je voudrais, mais par toutf ce
que la nature superbe ne voudrait pas.
Ef ainsi de tous les autres péchés ef de
toules les autres habitudes défectueuses
qu'il faut expier par la pénitence. CTest
Dvieu qui Vinflige ef, commeil ne peut pag
gouffrir en une &me ainsi abondonnée le
moindre reste de propre volonté, il pro-
portionne les peines 4 son abandon, afin
de purifier plus complétement 'ame.
U’est done un excellent exercice de
pénitence gue cetle digposition d'abandon
quand ony est fidele, et c'est un exercice

d’autant plug excellent que la péniternce

¥ est plus continuelie.
Car ce pur abandon qui, fait par amour,




vt veTiy de pénitence.

semble ne devoir respirer gqu'amour, est
pourtant un exercice continuel de péni-
tence. Il se trouve trés pen de moments
de la vie ot l'ame, en cet état, ne soil
assaillie de quelque angoisse, de guelque
anxiété ou de quelque nouvelle peine.

Tantst ce sera Dieu qui nous éprouvera

par les délaissements intérieurs d'autant

plus pénibles qu'ils sont voulus par Tuai
pour étre notre pénitence. Tantotil permet-
tra au démoen deprendrelaplaceetdenons
faire expier, par les tentations les plus
humiliantes et par la peine extréme qu’il
nous en fera ressenfir, le contentement
ou le plaisir criminel ¢ue nousy avons
pris autrefois. D'autres fois, il se servira
des créatures qui sont avec nous, en
permettant qu'elles agissent & notre
égard avec durets ou perfidie ef, en
méme femps, pour auvgmenter la dose
de la pénitenco, il nous rendra si sensi-

bles et si tendres & tout ce que les créas




284 L’Abandon

tures nous feront, que notre pauvre Ame
en sera parfois jusqu’a l'agonie, plongée
dans des angoisses et deg créve-coeur

u'on ne peut bien comprendre que par

expérience aprés s’étre trouve goi-méme
dans ce creuset.

Enfin, tantét il nous éprouvera par
hous-mémes, il fera que nous-mémes,
hous serons notre plus rude pénitence,
soit par les chutesinvolontaires dans les
imperfections qu'on abhorre alors comme
ia mort, soit par des tristesses et deg
ennuis qui, & certaing moments, noug
rendront insupportables & nous-méines,
s0it par les répugnances qu'il permetira
que nous ressentions pour le bien que
nous voudrions faire. Ces répugnances
sont accompagnées parfois de certaines
révoltes {mais dans la nature seulement
et non dans la volonté), révolies qui
font qu'on s’en prendraijt bresque a4 Diey
sil'on n'avaif pas une crainte si grande de




et ta vertu d’humilifé. 285

I'offenser et qu'on seraif bhientdt, sans la
protection cachée de Dieu, du nombre
de ceux dont il est parlé dans les divines

Beritures, qui vomissent des hlasphémes

contre le ciel : Qui in celum posuerunt
0S suum.

Cette disposition du pur abandon est 4~
donc une pratique riche de ce quilya |
de meilleur dans toutes leg vertus, puis-
qu'elle nous les fait foutes pratiquer,
Aprés nous avoir fait pratiquer les vertus
théologales dans 'amour qui les com-
prend éminemment, les verfus cardi-
nales, ainsi que nous V'avons vu, elle
nous fait pratiquer les vertus morales,
goit quant & la vertu de pénitence, soit
enfin quant & la vertu d’humilité gqui doit
éire le fondement de notre vie gpirituelle.

Oui, ¢'estdans cette disposition d’aban-
don que nous pénétrons bien avant dans

. la véritable humilité, qui n'est autre que
'humble connaiszance de notre néant,




W L’Abandon
——
de notre faihlesse ot de notre impuisgance
en méne femps que de notre continuelle
dépendance du Seigneuretdubegoin dang
lequel nous sommes 8ans cesse de son
Becourset de son assistance, Quelque soit,
en effet, le motif de notre abandon, que
ce s0if la vue de Ja grandeur infinie de
Dieu qui, étant tout et renfermant’ tout,
mérite qu'on lui abandonne tout, que<ce
soit l'expérience de notre vien et de notre
impuissance, ¢'est toujours pour nous
humilier dans notre Propre estime et
Dous convaincre que, de hous-mémes,
fous ne sommes rien, noug ne pouvong
rien et nous ne méritons rien, Noug
Teconnaissons, en effet, pareet abandon,
que Dieu est tout et noys nous aban-

donnons & Iui parce que nousne pouvong
rien de nous-mémes.

Eotrons donc, Ameg chrétiennes,

flans cette voie du pur abandon. Elie
nest qu'une simple disposition de dg.




of 1o verty dhumilits. 287

sappropriation de nous-mémes entre
les mains de Dieu, de préférence amou-
reuse de la divine volonté & la néire.
Tt pourtant elle est gi féconde dans
les vertus qu'elle nous fait pratiquer
quon peut dire que c'est la voie ol
Pon pralique Pamour de Dien véritable-
ment, continuellement et toujours plus
purement, Ja voié ol U'on pratigue excel-
lemment les vertus de justice, de pru-
dence et de force, enfin, entre toutes les
vertus morales, ces belles vertus de
pénitence et d’humilité dont nous venons
de parler.

R A= = LN = e







5 st ) 315 s e e s SR R

DEUXIEME MEDITATION.
ST G BT
LE DESIR DE BIEN SOUFFRIR NOUS DOIT fﬁTRE

UN MOTIF POUR NOUS PORTER AU PUR
ABANDON,

PREMIER POINT.,

L'ABANDON A LA DIVINE VOLONTE REND La SOUF-
FRANCE FACILE A SUPPORTER ET SALUTAIRE FOUR
L’AME,

%’AME abandonnée 2 Ia volonts divine
454 ne saurait que bien souffrir et j'ose

méme dire gue, dans cette voie, la sout-
france devient facile et agréable, salu-
taire pour 'ame et glorieuse pour Diei.
Oui, Yabandon est bien Ie moyen de
goulfrir agréablement, facilement et en
paix, puisque I'dme, en cet état, n'a en
vue et ne désire que le bon plaisic de
Dieu en toutes choses. Alors, si rude et

19




200 I’Abandon rend la souffrance

81 affligeante qu’elle soit, Ia souffrance
lui parait si douce, qu'on peut dire que
les croix ne lui sont pas moins agréables
que les joles. Hlle ne frouve plus, en
effet, d'autre joie que la vue de la divine
volonté qui devient le sujet de ses plus
amoureuses complaisances, et la volonté
de Dieu sge trouve bien plus sirement
dang les croix, qui mortifient la propre
volonté, que dang les joles qui servent
parfois & Uentretenir.

(est dans cetle vue de la divine vo-
lonté que le grand Apdtre trouvait autre-
foig toules les croix sl douces qu'il souf-
frait avec joie et qu'il défiait si hardiment
touies les souffrances ef toutes les an-
golsses de pouvoir le séparer de Jésus-
Christ et le désunir d’avec Diew ; Quis
nos separabit a charitate Christi? An
angustia, an fames, an fribulatio? Non,
disait-il, ni les angeisses du ceeur, ni 'in-
digence et la faim, ni les troubles de la




facile & supporter. ' 201

persécution, ni toul ce que 1z mort a de
plus affrenx ne saurait me géparer de
Vamour que je dois & mon Dieu. Je trouve
dans toutes ces souffrances ce que j'aime :
le plus cordiatement, l’accomplissemeﬁt
de 1z volonté de celui qui m’a aimé et qui
ne veut rien tant pour ceux qu'il aime
que la croix et les souffrances, parce
qw'elles sont les moyens de leur ganctifi-
cation. Heze esi volunias Dei, sanctifi-
catio vesira.

Mais est-il bien vrai, me direz-vous,
gque la divine volonté, que nous aimons
si uniguement et si purement dang cette
d_ispdsiizion d’abandon, veuille toutes les
croix qui neus arrivent? N'y en a-t-il pas
un grand nombre qui ont pour cause’
Vintention maligne et perfide de la créa-
ture, ou dont nog propres imperfections
gont le principe ou I'occasion?

Oul, il est vrai, dmes chrétiennes, que
gest toujours la divine volonté qul 8'ace




292 L“Abaﬁdor; rend la souffrance

complit dans toutes nos croix, et qu’ainsi
nous pouvons toujours y treuver ce qui
nous les fait porter aves Jjoie et facilits,
Paccomplissement de la volonté de Dieu.
8i T'intention de 1a créature qui nous
procure ces croix n'est pas droite, Ia
Croix qui nous revient est pourtant tou-
Jourshonne: O bona Crux ! Btainsiolle est
danslordre de Iz divine volonts qui veut
que noug considérions comine croix tout
ce qui crucifie, quelque maligne que soit
Tintention de la créature.

L’Beriture nous assure de cette impor-
tante vérits lorsque, parlant des souf-
frances de notre Sauveur qui lui ont (4
procurées par la malice de Pilate et des
Juifs, elle nous assure pourtant que c'est
Dieu qui les avait ordonnées : Convene-
runt adversus Filium tvum Jesum He-
rodes et Pilatus facere qua manus tua
et consilium fuwm decreverant feri.

. Bi nos propres imperfections sont Ia

e,




sdmtai%e- pour Vdme, 293

cauge et 'occasion de nos peines inté-
rieures, il n'est pas moins vrai encore
que la divine volonté se trouve accomplie
dansg ces sories de croix, parce que ces
mémes peines acceptées, comme croix
dang 1'ordre de ia divine volonté, sont
P'expiation et le reméde de ces imperfec-
tions qui en ont 66 la cause ou l'occa~
. slon.

(Vegt done déjd un bien juste motif
pour nous porter au pur abandon que Ie
dégir de bien souffrir, puisque, avec eette
vertu, nous soufirons si agréablement et
i doucement que nous frouvons méme
dang nos souffrances ce que nous aimons
le plus au monde. Mais c’est encore un
motif d’abandon bien plus juste, que la
gouffrance devienne, pour les dmes qui

sont dans cette vole, frés salutaire pour

elles-mémes.
En effet, peut-on souffrir plus salotai-
rement que de g'assurer, par la maniére

ot
T




294 L’Abandon rend la souffrance

dont on soufire, et du ¢6té du ciel et du
coté de Penfer, c'est-d-dire sassurer,
aufant qu'on peut Véire sur la ferre,
gu'on est dans la grice du ciel et hors
des craintes de l'enfer!

Oui, une Ame abandonnée qui souffre
dans 'esprit du pur abandon, ¢’est-d-dirs
qui est heureuse de geuffrir paree que
c’est la volonté de Dieu qwelle souffre,
peut g'assurer, par foutce qu'il y a de
plus certain au monde, qu’elle est dansla
grace ef dans 'amitié de son Dieu. Dieu
ne nous affirme-t-il pas, dansg les divines
Eeritures, qu'il aime tous ceux qui Vai-
ment véritablement et sincérement: Ego
diligentes me diligo. Or, on ne saurait
aimer Dieu plus sincérement que d’aimer,
ainsi qu'on le fait dans le pur abandon,
ga volonté et son bon plaisir jusqu’d ses
propres dépens, jusqu’a étre heureux de
souffrir, si ¢’est le hon plaisir de Dieu.

N’est-ce pas encore par cette maniére




salutaire pour dme. 295

de souffrir que Von g’assure contrel'enfer,
,
puisque nous ne devons eraindre Tenfer ]5:1

ii;g'
propre volonté qui est vraiment le bois ‘f
quiy brule : Tolle propriam voluniatem i’
et nmon erit infernus. Et T'ame qui vit

dans ce pur abandon, qui egt si détachée

qu'autant que nous avons encore notre

qu'elle est heureuse de soufirir lorsque
Dieu le veut, cetfe dme pn'a plus vrai-
ment aucune Ppropre volonté qui lui
tienne au coeur et quelle n'ait sacrifiée.
Elle I'a immolée tout entiére & la volonté
divine. En acceptant d’avance foutes les

souffrances, elle a fait comine Tholo-

causte d'elle-méme, elle est donc tran-

quille et assurée, autant qu’on peut l'étre
en ce monde, contre 1a crainte de Venfer, F




-

3 d
i% bon plaisir de Dieu? II n’en est pas de

296 L’Abandon rend Ia souffrance

DEUXIEME POINT.

L’ABANDON A LA DIVINE VOLONTE REND LA SOUF-
FRANCE GLORIEUSE BPOUR DIEY,

—

Disons, en second lieu, que ce n’est
Pas seulement le désir de sonffrir agréa-
blement, facilement et en paix qui doit
nous étre un motif pour nous porter au

purabandon; ce n’est pas seulement celui

de souffrir salutairement Pour nous, maig

que le grand motif doit étre celui de
souffrir glorieusement pour Dien.

En effet, peut-on souffrip d’une ma-
nitre plus glorieuse pour Dieu que de
tout souffrir et tout voulojr soulfrir pour
lui? N'est-ce pas ce que nous faisons en
goufirant danps Vesprit du pur abandon,
quin’a en vue, dang la soutirance comme
ans Uaction, que l'accomphissement du




jlorieuse pour Dieu, ' 297

méme de ces autres gouffrances que Ton
supporte dans d'autres vues que celle de
la divine volonté et du hon plaisir de
Dieu. 8i je soufire et si je suis heureux .-
de soufirir en vue du prix, des avantages
-gt de I'importance de la souffrance que
la foi m’y fait découvrir, lorsque je I'en-
visage, non pas avecles yeux de la nature
mais avec ceux de la foi, je souffre, sans
doute, d'une manidre qui peut glorifier
Dieu; c’est la confiance que j'ai dang ses
paroles et ses promesses qui me régle et
me soutient dans 'épreuve. Mais comme
ce motif regarde encore plus mon propre
intérét, que je trouve dans la souffrance,
qu'il ne regarde Vintérét de Dieu, cette
maniére de souffrir est bien plus 3 mon
profit, qu’a la gloire de Dieu. Lorsque je
suls heureux de souffrir pour pouvoir
ainsi expier mes péchés de la maniére la
plus parfaite ou pour avancer dans l’af-
faire de ma perfection en faisant, par la




208 L’Abandon rend la souffrance

g souffrance, mourir ma propre volontd,

" ce sont 13 des motifs nobleg et grands,
Mais ces motifs sont bien plus pour nous
que pour Dieu et sa gloire, puisqu’on les
a quelquefois sans penser a glorifier
Dieu.

Une 4me, au contraire, qui vit bhien-

abandonnée i la volonf® de son Dieu et
qui est gi bien fixée dans cet abandon
qu'elle n'a en vue et en désir que 'acw
complicsement du bon plaisir de Dieu,
une dme, dis-je, qui souffre dans cette
disposition a tellement en vue le conten-

tement et la gloire de Dieu, qu'elle §'oc-
cupe peu 81 la souffrance lui sera avanta-
‘geusa et salutaire. Alors méme qu'elle

e lui offrivait avcun avantage et ne lui
.‘-seralt d’aucune utilité, elle !a voudrait
toujours, elle serait toujours infiniment
heureuse de la recevoir avee une entidre
goumisgion et meéme avec joie, soucieuse

avant tout de plaire de plus en plus au




N

glorieuse pour Diew. 269

Dien qu'elle aime et de [aire sa volonté.
Oh! e'est 1, & n'en pas douter, une ma-
ritre de souffrir hien plus glorifiante
pour Dieu, son geul intérét régnant alors
dans nog souflfrances, comme l'unique
motif qui nous les fait accepler.
D’ailleurs, qui peut doufer que cette
manigre de soullrir dans l'esprit de pur
abandon ne soit pour Dieu la pius glo=
rifiante, puisqu_e Jésus-Christ, qui a tou-
jours pratiqué le plus parfait, I'a prise et
choigie pour lui-méme? Regardons-le,
quand il lui fallut se résoudre & endurer
le comble de toutes les souffrances, au
temps de ga passion, et & recevoir aujar~
din des Olives ce calice si amer qui luni
fut présenté par la volonté de son Pére.
Il avait alors présent & don esprit tous
les motifs et tous les avantages qui pou~
vaient le porter A souffrir ef le soutenir
dans son agonie. Il savait alors, aussi
bien qu’en tout autre temps, que le fruit




300 L’Abandon rend la souffrance

de ses souffrances et de sa mort serait
tel qu'il en serail lui-méme exalté au-
dessus de tout ce qu'il y a de créé :
Propler quod et Deus exaltavit illum. 11
savait que le régne de la mort et du péché
serait aboli par ses souffrances et que
tout ce qu'il y 2 jamais eu et ce qu'il y
aura d’hommes sur la terre pourrait, par
le mérite de ses souffrances, revenir de
la mort du péché a la vie de la grace,
et, par cetfe méme grice, de la mort
éternelle 3 la vie bienheureuse de V'é-
ternité. Et pourtant, Jésus-Christ, qui
pouvait, dans son agonie au jardin des
Olives, s’animer et se fortifier par tous
ces motifs, pour porter ot accepter la
croix que son Pére lui présenta, semble
les oublier. Du moins il ne voulut pas
g'en servir alors, comme d’un motif de
soumission, afind’avoirliende bien auire-
ment glorifier son Pare céleste, en ne se
proposant pour seul motif que I'accom=




glorieuse pour Dieu. - 3

plissement de sadivine volonté ef de son
bon plaisir. Verumiamen, non sicut ego
volo, sed sicuf tul

Il voulait nous faire entendre que le
calice de sa Passion parut alors quelque
chose de si amer et de si affreux 4 la
nature, et ses souffrances siterribles, que
tout autre motif que la volonté de son
‘Pére aurait peut-étre &€ encore frop
faible pour le soutenir dans son agonie.
Mais il voulait surtout nous enseigner
que ses souffrances, acceptées pour ce
motif, lui avaient paru si glorifiantes
pour Dieu qu'il avait cru, hui, venu sur
cette terre uniquement pour chercher en
tout la gloire de Dieu, ne pouvoir mieux
souffrir pour cetle gloire de Dieu, qu'en
mettant, comme & part, tous les aulres
motifs pour ne plus envisager que le hon
plaisir de son Piére.

Tant il est vrai, chéres ames, que le
désir de bien souffrir nous doit étre un




302 I’Abandon el la souffrance

motif pour nous porter au pur abandon.
(Vest par cette gainte vertu que nhos souf-
frances deviendront plus faciles & porter,
plus douces et plus salutaires & nos dmes;
¢'egt par elle surtout que nous procure=
- rons, en souffrani, la plug grande gloire
de Dieu.




DIXIEME JOUR

DE LA RETRAITE.







B o o o S s s o o o e 2o ]

MEDITATION DU MATIN.

——r S Brirt

. DES SENTIMENTS DE L'AME DANS L'ETAT
' DU PUR ABANDON.

PREMIER POIRT.

1’AME ABANDONNEE DOIT PREFERER LA VOLONTH
DIVINE A LA SIENNE ET A TOUT,

£ ne saurais mieux faire comprendre
@ quels doivent é&ire les sentiments
d'une 4Ame véritablement abandonnée,
qu'en rapportant les sentiments de ceux
que nous savons, par les saintes Heri-
tures, avoir été dans cet état d’abandon
et qui nous les ont fait connaitre par ce
qu'eux-mémes nous en ont dit.
Le premier de ces sentiments et la pre-
midre des dispositions intérieures dang

legcuelles nous devons éire aprés eette
20




306 Ta volonté de Dieu

retraite, ¢'egt le gentiment du Roi-Pro-
phéte sur Fempressement du prétre Badoe
pour la conservation del'arche d’alliance.
Cette arche était, & la vérité, ce qu'ils
avaient de plus précieux, mais ils ne de-
vaient {'aimer ef vouloir Ia conserver que
seclon la volonté et le bon plaisir de Dieu,
et non point autrement et avec propriété
de volonté. Augsi ce saint rol n'hésite-t-
il pas & en faire le sacrifice : Rapportez,
dit-il au préire, cetle arche & Jérusalem,
car, si jai trouvé grice aux yeux du
Seigneur et si tel est son bon plaisir, il
gaura bien me gauver de la perséeution
d’Absalon que je fuis, el me ramener a
Jérusalem, pour m'y montrer encore une
foig Varche d’alliance. 8i, au contraire,
il me fait entendre que je ne lui plais
Ppas et g’il ne veul pas avoir pour moi
cette honté de me ramener dans sa sainie
cité et de m'y faire voir encore une fois

ce saint lrégor, jo me soumets, j'acquisace




préférée & toul. 307

1 sa volonté, je suis tout prét A faire ce
quil lui plaira d'ordonner, car jaime
encore mieux son bon plaisir et 83 divine
volonté que tout ce qui pourrait me plaire,
Si autem dixerit: mon mihi places,
prasto sunt.

Cest donc 1% Yun des sentiments et
Tune des digpesitions dans lesquels
doivent étre toutes les dmes gaintement
et véritablement abandonnées & Dieu
dans tout ce qu'il y a & faire ici-bas.
Tlles doivent, & Ta vérité, travailler et
agir de maniére que l'on ne puigse pas
dire que les affaires manquent par leur
négligence, Mais elleg doivent aussi
éviter T'autre extrémité qui est le trop
grand empressement pour faire réussiv
les affaives selon leurs propres gouhaits.

Le grand succés, en effet, que T'ame
doit ge proposer en foutes choses cest
que la divine volonté ¥y soit accomplie,
tontes choses étant pour Dieu : Omnia




308 La wolonté de Diey

propter semetipsum, et ne servant 3
notre bien et i notre salut quantant
qu’elles sont voulyes par rapport i lui,
Etle grand secret bour réussir salutai-
rement dans leg affaires, c’est de #ap-
buyer le succés sur nog moyens, nos
industries, nos méthodes et nos pratiques
qu'autant que la volonté du Seignenr les
accompagne de son onctibn divine et
de sa bénédiction, comme dit encore
le Prophdte: Dominus dabit benigni-
tatem et ferra nostra dabit fructum
suum,

C'est donc 13 un -des sentiments de
l'dme dans Pétat dqu pur abandon. Elle
doit agir et faire fout ce qu'elle peut
dans les entreprises of elle se trouve,
mais sans cet empressement et cette
inquidtude sur I'issue de toute Paffaire,

| qui ne marquent que trop la propre
f fvelontd. Blle doit, de cette sorte, étre

toujours en état et en liberté de pouvoir,




préférée & tout. . 309

dire avec ce saint roi-sur le suceds qu'il
plaira & la divine volonté d'ordonner :
Preasio sum !

—"""‘-:!:QSM——

DEUXIEME POINT,

L'AME ABANDONNEE DOIT PEMEURER EN PAIX
AU MILIEU DE TOUS LES INSUCCES.

Mais ce n'est pas 14 le seul sentiment
que le pur abandon produit dans 'dme.
I1y en a un deuxiéme qui semble encore

plus épuré de propre intérét, c’est de

demeurer en paix au milieu des insucces,
dans cette vue ef celte assurance amou-
reuse que, quelque insuccés qu'il y ait
dans les affaires, et méme dans les
affaires de Dieu, Dieu est pourtant tou-
jours le mone. 11 est el sera foujours ce




210 Paix de Pame

qu’il est, et sa divine volonts, le but du
pur abandon, est et gera toujours accom-
plie en tout. Nous devons sans doute
faire tous nog efforts, employer toutes
nos forces, déployer tout notre courage
aux ceuvres que Dieu nous confie. Mais
si le succés ne répond pas i nos efforts,
si les événements ici-bag semblent se
retourner contre idieu lui-méme ne
nous laissons pas abattre, regardons
vers le Seigned¥, ot répétons joyeusement
la parole de Yabandon : Fiat. Que volre
volontd soit faite, 4 mon Dieu ! Ce fut le
sentiment et la disposition du prophéte
Jérémie, lorsque aprés avoir vu la sainte
¢ité de Jérusalem ruinde et renversée de
fond en comble, il s’adressa 3 Dieu avec’
ces paroles: Ty aulem, Domine, in
&ternum permanebis, solium fuum in
generationem et generalionem. Comme
il voulait dire : Il est vrai, Seigneur,

que toul est renversé dans la sainte cité




au milieu des TALSUCCeS. 311

e ———

de Jérusalem, que le divin ganciuaire
est profané, que le glaive et la faim ont
fait périr la meilleure partie de ses
citoyens et que la condition de ceux qui
regtent pour gémir dans une cruelle
captivité et pour eétre les témoing ocu-
laires de tant de maux, est peut-étre
encore pire. Mais, Beigneur, il est pour-
tant vrai que vous éfes toujours leméme.
Oui, votre trone est au-dessus de touies
ces vicissitudes du temps. Vous étes
toujours et vous ates immuablement ce
que vous é&tes. Votre volonts, qui g'ac-
complit toujours en tout, saura toujours
se contenter et se glorifier partout. Bi
elle semble contrariée ici-bas, elle aura
et elle a son végne gternel la-haut, et
ainsi, 8i nous somMmOs dang Vordre de
votre volonié ef sinous vous aimons par-
dessus foutes choses, nous aurons tou-
jours lieu de demeurer en paix au milien

de nos renversements et de nos inguccés




312 Disposition de Fime

puisque, si grands qu'ils soient, ils ne

sauraient atteindre jusqu'a vous : Tu
aulem in eternum permanebis.

e " L M Sy

'TROISIEME POINT.

L’AME ABANDONNEE DOIT RTRE DISPOSEE A TOUT
FAIRE ET A TOUT SOUFFRIR EN VUE DU BON
PLAISIR DE DIEU,

Ces sentiments, que nous venons de
considérer, sont bien épurés, sans doute,
et bien dignes d'une ame abandonnde.
Mais celui par lequel le grand A pétre mar.
. qua la vérité de sa conversion, guand il
3 dit: Domine, quid me vis facere ?n’est pas
‘moins pur et moins conforme 2 abandon
ivéritable. Oest la disposition 2 tout faire
et A toutsouffrir en vue du hon plaisir de




i tout faire et & tout souffrir. 313

Dieu etdansl’ordre de sa divine volonté.
(Yest donc encore une des-dispositions
intérieures dans lesquelles nous devons
sire, pour étre admis au nombre des Ames
véritablement abandonnées 3 Dieu.
Nous devons é&tre ainsi sainiement
indifférents & tout, du moins quant &
la volonté. Nous devons é&tre égale-
ment disposés 2 demeurer ici ou ail-
leurs, % prendre tel ou tel emploi, &
vivre en paix et converser également
avec telle ou telle personne, montrant
par 13 que nous ne nous réglons plus
vdans ce que nous faisons.que par la
lvolonté de Dieu et nullement par notre
!volonté, puisque nous sommes disposés
3 tout faire dans l'ordre de la volonté
divine : Domine, guid me vis facere?
Cette digposition, cette sainte indif-
férence & tout faire, afin &'étre un des
sentiments de ame abandonnée, ne doit

pas étre seulement pour ce qu’il y aura a




R ———

.

R

314 Disposition de Udme

faire, mais aussi pour tont ce gu'il y aura
& souffrir,

Aprég gue UApdtre, en effet, eut ex-~
srimé ga disposition d’abandon par ces
paroles : Quid me vis facere ? Que vous
plait-il, Seigneur, que je fasse ? Dieu it
entendre que, bientot, il Tui montrerait
combien il auraif 2 souffrir poursonnom :
Ostendam illi guanta oporteat ewm pro
nomine meo pali, Ne semblail-il pas
vouloir par l& nous apprendre que
P'abandon a la divine volonté n'est pas
seulement pour agir, mais encore plus
pour souffrir ?

8'il a done plu & Dieu de nous faire
enirer dans cette disposition d’abandon
par cette retraite ef les exercices que
nous ¥ avons faits, il faut nous résoudre
et nous atlendre & hien des croix, avec
une sainte indifférence pour toutes. I}
faut nous attendre indifféremmient aux
croix de I'humiliation, de l'abjection ef




3 tout faire et & foul souffrir. 315

du mépris des créatures aussi bien qu'a
celles de Vennui, de la tristesse et du
poids de nos propres miséres qui ont
leur source en nous-meémes. 11 faut nous
attendre & nous voir exposés bien souvent
atix tentations de I'ennemi, particuliére-
ment contre la pureté et contre la foi,
aiisgi bien qu'aux délaissements et
aux épreuves de Dieu méme qui sont
accompagnées quelquefois de tant d’'an-~
goisses ¢td’agonies. Tl fantnous attendre
enfin & voir, entendre et souffrir ce que
nous ne voudrions ni souffrir, ni entendre,
ni voir, et pourtant, le voir, Ventendre
et le souffrir en paix, pour garder dans
nos ames ce troisitme sentiment du pur
abandon qui doit nous rendre préts et
caintement indifférents & tout souffrir,
lorsque tel est le bon plaisir de Dieu.
Oh! oui, chéres ames, travaillons &
aequérir un tel dégagement de nous-
mémes, un tel renoncement & no$




316 Disposition & tout souffrir.

propres intéréts, que nous soyons préts
& dire : Amen, sur tous les déorets qu’il
plaira & Dieu de porter sur nous. Mais
aussi, soyons assurés que nous gagnons
‘tout en perdant ainsi tout. Nous avons
lapromesse de I’Evangile et nous la
tenons de la bouche de la Vérité : Celui
qui perd ainsi son ame entre leg maing
de son Dieu, la sauve trés assurément
pour D'éternité et ne doit pas mojns
attendre en récompense de son abandon
qu’une vie éternelle : Qui perdit animam
suam in hoc mundo, in vitam @lernam
custodit eam !

R




_Conseils de Piété.

|t QUG







METHODE

POUR COMMENCER SAINTEMENT LA'JOURNTLE-

%mm premidre ovcupation doit &ire
50 dentrer dans un septiment d'ade-
ration A la pensée de Dieu présent. Cette
adoration sera d’autant plus profonde et
plus respectueuse que Dieu, par cette
immengité qui remplit toute chose, est
plus sntimement présent en nous. i lest
3 ce point que I'ame est moing unie au
corps gue Dieu nest présent au corps et
4 V'ame. _
Oh!que c'estun juste motif d'adoration
et de respect de voir et de savolr gue ce
grand Dieu, qui renferme en lui tout ce
quilyade bonté, de beauté, deperfection,
de puissance et (etre, est si intimement

uni & nous et présent dans notre ame !




320 Méthode pour. commencer

Il est présent en nous avec tout son
honheur, toutes ses adorables perfections
et toute sa gloire, non moing véritable-
ment qu'il est présent dans le paradis,

Le grand patriarche Abraham, dans
ce sentiment d'adoration, n’osait aufre-
ment parler 3 Dieu que par un silence
respectueux, n'étant, disait-il, que
cendre et poussiére devant ce Dieu de
grandeur et de majestd. Quis sum ego
ut loquar ad Dominum meum CUM sim
pulvis ef ¢inis? A combien plus juste
titre devons-nous entrer et nous tenir
dans ¢e sentiment respectueux d’adora-
tion! Ne sommes-nous pas infiniment
€loignés de 1a sainteté et do la perfection
sublime de ce saint patriarche qui a enu
une foi assez forte pour étre appelé le
pére des croyants, une espérance assez
ferme pour espérer contre toute espéa
rance, et dont Pamour pour son Dieu a
été jusqu’au point de lui sacrifier ce qu’il




sgintement la ;v:oui'née. B 14

avait d'uniquement cher, en lui sacrifiant
son Isaac? ‘

T} est donc nécessaire que nOUs COM~
menciong chacune de nos journdes par
ce sentiment de respect et d'adoration &
Tégard de Dieu présent. Apres quoi,
notre aAme doit faire les actes suivants
qui serviront merveilleugement pour
sanctifier et rectifier fout ce qu'elle fera
ou soufirira dans la journée.

flle doit rendre grace de tout, ¢'est-a-
dire remercier Dieu de tous les dons et
de tous les bienfaits dont il 'a comblée.
Tis sont si grands et en si grand nombre
gwil n'est rien sur la terre ou dans le
Ciel qui me soit un bienfait de ‘Dieu,
puisqu’il a tout créé et tout ordonné en
vue de notre salut : Omnia proplervos.

Blle doit accepler loul, c'est-a-dire
acquiescer & tout ce qui pourrait Tui
arriver de facheux ou de crucifiant dans
1a journée, soit pour le corps ou pour

2




822 Méthode pour eommencer

Pame, soit pour Pintérienr ou pour l'ex-
térieur. Elle {émoigne par 13 3 Dieu
combien elle 'aime purement et combien
elle désire étre véritablement abane
donnée 4 za volonté, puisqu’elle accepte
aingi par avance tout ce qui lui plaira
d’ordonner.

Elle doit renoncer & tout, c’est-a~dire
désavouer tous leg mounvements, tous leg
sentiments el toutes les pensdes qui
pourraient se former en elle, ou par la
corruption de 1a nature, ou par la sug~
gestion du démon, afin que, demeurant
dans ce renoncement et dansce désaveu,
H ne se passe rien en elle qui aille
jusqu'au péché.

Elle doit, par un quatriéme acte, offrir
tout, c'est-d-dire offrir tout ce gu'elle
fera ou souffrira dans la journde pour
quil soit [ait selon le bon plaisir de Dien
et pour sa plus grande gloire. Car, avec
un Dieu tel que celui que nous servons,




saintement la journde. 323

qui est un Dieu d’amour et 1a Charité
meéme, Deus charitas est, il suffit de la
voiture d'intention et de la bonne vo-

lonté pour que, tout ce que 'on fera ou

souffriva ait du prix et de la valeur & ses
yeux et nous soit méritoire et salutaire
Intentio tua et affectus fuus nomen
impaonent operi tuo.

Enfin elle doit implorer le secours de
Dieu pour tout, afin d'attirer abondam-
ment les grices et les hénédictions du
ciel sur toutes les actions de la journée,
Car il est trés vrai que Ia grande dispo-
sition pour que Dieu nous regarde
tavorablement et nous forfifie extracr-
dinairement, c'est de nous défier de
nous et de mettre en Dieu notre confiance,
en Vimplorant et le réclamant : Qui
sperant in Domino mutabunt forfifu-
dinent,

Aprés avoir fait ced différents actes,
Pame doit " établit ensuite dars Uanigdr




324 Méthode pour commencer

de Dieu d'une manidre telle qu'elle ne
discontinue point d’aimer durant tout le
reste du jour et dans tous les auires
exercices. Pour cela, il suffit que I'ame
entre intérieurement dans V'état de paix
et de tranquillité & la pensée que ce
grand Dieu d’amour et de bonté, qui est
notre tout, sera toujours le méme ot

immuablement ce quil est, toujours

d’une grandeur immense, d'une majesté
infinie, d'une puissance sans horne, d’'une
gloire sans pareille, d’'une félicité con-
sommée.

En effet, si vous voyez une personne
amie dansle monde, qui soit toujours en
paixettoujours contente de ce que son ami
goit riche, heureux etpuissant, douterez-
vous gue cette personne n'aime son ami
d'un amour hien épuré et continuel?
Aimons ainsi trés purement et sans inter-
ruption ce grand Dieud’amouretdehontéd.




saintement la journée. 2%

cette vue conserve, en notre ame, la paix
of le contentement, et nous nous gerons
ainsi affermis dans 'amour de Dieu.
Enfin nous pourrons, apres ces diffé-
rents actes, répéter un grand nombre de
. foig ces saintes et ganctifiantes paroles 5:'
fiatvolunias tua! Nous témoignons ainsi gf é g
3 Dieunotre abandon 2 sa divine volonté,
puisque nous lui demandons tant de fois
qu'elle soit accomplie. Nous protesterons
par 12 que si, dans la suite du jour, il
arrivait, ou par inadvertance, ou par les
répugnances de la nature, gque nous
éprouvions des difficultés ou des révoltes
en face d'épreuves inattendues et dou-

loureuses, nous prétendons, par ces pa-
roles réitérées en U'honneur de la sainte
et toujours adorable volonté de Dieu,
que le tout soit acoepté avec soumission
et douceur.

TR







1’ORAISON DU CEUR.

bt e

@E%’OMISON estun des exercices les plug
4l importants de 1a journée. I importe
done d'implorer singulidrement & ce sujet
les lumiéres du Saint-Fsprit, I'onction de
ga grace, pour que les vérités qu'on y
considdre fassent impression dans le
coour, et sa bénédiction, afin d’en retirer
le fruit quon y cherche, & savoir :un
grand amour de Dieu.

On pourra se comporter de la sorte
dans Dexercice de Uoraison : aprés avoir
iroploré les lumidres et la grice du
Yaint-Hgprit, nous nous humilierons
devant Dieu A la pensée de notre rien, de
nog téndbres, de notre incapacité, de
notre impuissance. Nous contmencerons



328 L’Oraison du coeur.

ensuite & nous établir dans l'oraison du
cceur, qui est une manidre d'oraison

gquon peut faire parmiles distractions leg

plus crucifiantes de I'esprit. 11 faut, pour
cela, s'établir dans cefte digposition de
cosur et de volonté de vouloir étre 3,
durant tout le temps de oraison, pour
aimer, pour prier, pour demeurer aban-
donndés & la volonté divine, guelles que
soient les dispositions dans lesquelles
elle nous laisse.

Nous devons nous souvenir, en effet, et
demeurer convaincus, pour une bonne
fois, que 'amourn’estqu’'un acte intérieur
denotre volonté: Amare est velle bonum,
Nous aimons, par conséquent, tant que
nous sommes 13, & vouloir aimer. Nous
devons nous souvenir aussi que, puisque
Dieu, 4la différence des hommes, regarde
principalement ce que nous avons dans
lecosur: Deus autem infuefur cor, ilnous
regarde aussi comme priant et comme




L’Oraison dil CRUT. 329

abandonnés par amour % sa volonfé tant
qu’il nous voit dans cette disposition de
volonté de vouloir étre 14 pour le prier eb
demeurer abandonnés & sa volonté.

Alors les distractions peuvent venir,
goit par infirmité ou par 1égireté natu-
relle, soit par Vopération du démon; si
clles ne nous font pas changer de volontd
ot ne nous tirent pas de cette premiére
disposition de coeur qui fait que nous
nous sompies mis dans cette place et
dans cette posture et que nousy gommes
encore, elles n'interrompront pas notre
oraison du ceeur, quol gu'elles puissent
interrompre et discontinuer Voraison de
Tesprit.

11 est done trés important de foujours
commencer les exercices de Voraison
par Voraison du eceur, afin qu’un si gaini
ot ¢i important exercice goif toujours
bien fait et que, sil’ame n'est pas toujours
unie & Dieu par Llesprif, % cause des




330 I’Oraison du coeur.

distractions qui I'en smpachent, elle ait
toujours V'avantage et la consolation de
lui &ire unie de coeur et de volontd. Or,
c’est ici-bas la sainte, I'importante, la
nécessaire et la plug sanctifiante de
toutes les unions.

Aprés avoir ainsi commencé par
Poraison de cceur, il faut ensnite passer
a Poraison de Desprit ou & la méditation.
On congidérera donc, et on pésers
attentivement toutes les véritds cngein
gnées dans les méditations de ceile
retraite.

D
U




LA SAINTE MESSE

BT LA COMMUNION.

L convient aux Ames qui guivent la

i )
Ea\ﬁ_&lﬁ vetraite, comme d'ailleurs & toutes

Jes Ames chrétienncs, d’assister, chagne
jour, au saint sacrifice de la mesgse, OF,
pour sanctifier cet exercice et le faire
dans Vesprit du pur amour, il importe
dexpliquer deux choses : 'une sur l'in-
tention particuliére que Von doit avoir
en assigtant A ce divio gacrifice, I'autre
gur 1a maniére dont on doit se comporter
intérieurement 2 la communion, (u'om
guppose devoir étre fréquente.

Tne ame gqui veut vivre dans l'amour
de Dieu, ne doit point irop penser &
faire des demandes pour glle-méme pan




La sainte Mmesse
-
dant ce divin sacrifice ; elle doj penser
surtout et s'upijp elle-méme 3 Jégus-
Christ, dang Fintention quil a eue dang
e sacrilice, extension dy sacrifice de 1a
CToiX. Aingi, comme Je’sus-Christ, et sur
la croix et sur Pautel, s'offre ot go pré-
sente en victime 3, a volonté de son Pare
céleste pour salisfaire 3 g justice et
obtenir le salut deg pécheurs, il faut auggi
que Idme s'unigse 3 Jésus-Christ dans
Ce méme esprit de victime,

S'unissant aingi 3 Jésus—(}hriét, afin
d’entrer autant qu'il est en elle dans ses
diving desseing pourlesalut deg Pauvres
pécheurs, alle Proteste & Diey qu’elle
consent que sa volontd sainte se venge
el se satisfasse gur elle autant qu'il sera
de son hon plaisir. Elle consent & étre
victime pour leg Péchés et leg Iniquitéy
des hommes, afip que Dieu leuy aceorde,
a ses Propres dépens, la miséricorde que

la charits 16 fait aing; demander pour




et la communion. . 333

eux. O'est 13 une des maniéres les plus
parfaites d’assister & ce divin et adorable
*sacriﬁce de 1a messe.

Quant & la communion, je ne voudrais
point que l'on fit ni tant de lectures, ni
tant de pridres vocales avec lesquelles
le coaur demeure assez souventle meéme,
je veux dire aussi engagé dans ses im-
perfections et par conséquent trés peu
et trés mal préparé pour recevoir un
Dieu de sainteté. Mais je voudrais que
Von 8’y préparat par deux pratiques qul,
puriﬁant parfaitement le coeur et dénuant
I'ame de sa propre volonté, rendent notre
préparation parfaite et telle que Diew la
veut de nous.

La premiére, c’est de nous occupcr,
pendant cette matinée ou nous devons
communier et méme la veille, & détacher
notre coeur et notre volonté de toutes
nos imperfections, en sorte que, si elles

sont encore en nous et qu’elles se fageant




334 La sainte messe

éncore gentir, elleg 'y goient plus ¢us
comme des suiteg de 15 fragilité de notre
misérable nature et de ga corruption,
mais nullement avec attache, engage-
ment ou affection de conyr ou de volonts,
Oui, cest 12 I'une des grandes Prépara-
tions pour recevoir ce divin héte et e
Dieu de saintets dans une ame, puisque

cest la Préparation que lui-méme noys

demande quand i hous dit de Iui donnep
notre cosur: Fili, preebe mihs cor fuum,

di, en effet, dans I'état de corraption
ou nous Sommes, nous ne powvons Tui
Présenter une nature qui soit sang impeg-
fections, gang penchants au mal et sang
répugnance gy bien, donnons-lu_i, du
moins, puisque noug le pouvons, up
tteur et une wvolonie dégagds de toutes
tes mistres et de toutes ces imperfec-
tiony de 1a nature. Bien lpin davoir
eicore pour elles de Vattache, de I'affec.
tion et deg complaisances, qu'elleg noug




el la communion. _ 335

soient au coniraire auntant de sujets de
oroix, d'humiliations et de gémissements.

Wais que faut-il faire pour aingl déga-
ger <e ceeur ef cette volonté de toutes
ces imperfections de 1a nature, palsquon
convient que cest la agguréreent Pune
des grandes, et peut-dtre la plus grande
de toutes les préparations & la sainte
communion? A celaje réponds gue, pour
dégager et détacher le cosur de cette
gorte, et avoir méme quelques marques
quil est heureusement dégagé, il faub
que Vame fasse et soit toujours disposée
3 faive & Dieu cette protestation © « Déli-
yrez-moi, Seigneur, de tout ce qui pour-
rait vous déplaire dans mes imperfec-
tions, mais délivrez-moi & tel prix gqu'il
vous plaira, a telles conditions que vous
voudrez, je suis prét b tout, pourvi
qu'il ne reste plus rien en moi qui déplaise
3 votre regard. » Or, comme il 'y a pas

‘d'amour plug grand, aingi que Jésus-




336 La sainte messe

Christ nous I'a dit, que celul qui nous
porte A tout sacrifier pour celui que nous
aimons, il n'y a Pas non plus de déta--
chement de cceur plus sincére Végard
de tout ce qui peut déplaire 3 Dieu dans
nos imperfections, que cette volonté d’en
demander & Dieu Ia délivrance 3 tel prix
quil lui plaira.

Mais ce n'est Pas encore 14 tout ce
quil y a A faire dang Ia matinge de la
communion pour préparer son coour 3
un si'adorable sacrement. T est bien
vrai que clest 13 ia préparation néces-
saire, la préparation 'que Dieu nous
demande, et sang laquelle on retire ord;

nairement si peu de fraits de la commpu-

00N, pour s'en étre approchd avec un
| -
coeur non  dégagé des imper

fectiong
volontaires,

Cette préparation nécegsaire n'est pas
tout ce qu'il y a de plus parfait; il y a

b
encore une deuxidme pratique qui nous




et la communion. 337

prépare bien plue parfaitement, parce
qu'elle nous dépouille en réalité, ou nous
aide merveillensement & nous dépouiller

|
et & nous purifier de nofre propre volonts. |

Or, c’est en cela que consiste la parfaite]
préparation pour recevoir un Dieu qui,
n'aimant en nous que ce qui est de lui,
ne peub y voir aussi qu’avec horreur et
avec haine cette maundite propre volonté
qui n'est pas de lui, mais seulement de
nous : Deus amatl sua, odif tua, odif ea
gue fecisti et amat ea gue fecit.

Cette pratique n'est autre que de gou-~
tenir, supporter ef accepter méme tout
ce qui nous arrivera de crucifiant dang
la matinée ou la veille encore de la com-
munion, mais de le soutenir et ’accepter
dans l'ordre de la divine volonté. Tn
acceptant ainsi la volonté de Dien aux.
dépens de la nétre, sous y faisons mou-
rir la ndtre par soumission 4 la sienne et
pour préférer amourcusement la sienne

22




338 La sainte messe

a la nétre. Oui, c'est 13 1a plus belle
préparation de I'4me pour faire ensuite
une trés fructueuse communion, gue de
passer la veille et toute la matinde en
croix de quelque nature qu’elles puissent
blre : embarras d'esprit, infirmités,
ennuis, humiliations, aridités ou délaig=
sement intérieur, et, en fout cela, de se
tenir en paix, le soutenant, le supportant,
Tacceptant pour Dieu, sacrifiant ainsi
notre propre volonté 3 celle de Dieu. Ces
croix, Dieu les ordonne pour nofre sanc-
tification et pour nous purifier de notre
propre volonté qui, senle, peut souiller
I'ime et Vempécher d’stre telle qu'elle
doit étre pour atre dighement préparée
aun si saint et si adorable sacrement,
Cela, dis-je, est 1a meilleure préparation
de I'ame pour bien ef saintement commu-
nier, puisqu'elle nous sanctifie en nous
purifiant de tout ce qui pourrait déplaire
aux yeux de Dien.




et la communion. 339

Quant & la manidre de commitnier, il
me semble qu'elle ne saurait étre plus
conforme 3 cette pureté d’amour gue si
noug demandons & Jésus-Christ, au
moment OU 1O0US Tecevons son  COrps
sacré comme sacrement, qu'il lui plaise
de nous communiquer son esprit de vic=
time et de revétir notre dme de cetfe
riche qualite. Protestons que, pour vivre
de sa vié et ne plus respirer que par son
esprit, nous ne voulons plus vivre a
I'avenir que commié autant de victimes
d’amour de 1a divine volonté, consentant
d'avance d tous les sacrifices quil lui
plaira de faire en nous et de nous.

Pour faire enfin I'action de grace dans
ce méme esprit de pureté, d’amour et de
pur abandon, nous PoOUrTons, duranit
tout ce temps, en maniére de remer-

ciement, nous offrir & Dieu, Pére, Fils et
Saint-Esprit, en cette méme qualité de
victime ; nous nous abandopnerons asa




340 La sainte messe

divine volonté pour tout ce qui lui
plaira de faire en nous par cet auguste
et divin sacrement, Nous Ini demande-
rons d’y étre traités selon son bon plaisir
et son saint service, protestant que si-
c'est son bon plaisir de nous laisser
aprés la communion encore plus panvres
spirituellement de graces sensibles, plus
abandonnés extérieurement, nous ¥y con-
sentons de tout notre ceeur, n’ayant qu'un
seul désir, celui d’aimer Dieu et de Paimer
comme il nous alui-méme aimés, jo veux
dire en victime et & nos dépens.

Voici- maintenant ce que je pense
gquant & I'usage plus ou moins frégquent
de ce sacrement durant le temps de la
refraite, ainsi que pendant toutle reste
de la vie.

Une dme qui est dans les sentimenls
que mous avous margués pour la prépa-
ration & la communion, ¢estd-dire qui
tient son cceur et sa volonts toujours




ef la communion. 344

bien dégagés de toutes les imperfections,
en sorte qu'elles ne soient en elle que
comme autant de sujets de gémisgements,
et qui en demande sans cesse & Dieu la
délivrance, au prix qu’il voudra; une
ame, dis-je, dans ces sentiments, doit
communier le plusg fréquemment qu’elle
pourra. Son ceeur, en effet, qui estle
sanctuaire ol cet héte divin doit reposer,
étant pur et dégagé, quelque défectueuse
que puisse étre encore la nature, iln'y a
rien & craindre alors dans les approches
fréquenies de ce divin sacrement, mais
bien plutdt & mériter et & profiter.

C’est principalement Al'égard des dmes
qui sont dans ce sentiment qu'il faut
entendre lesparoles quelaBagesseincréce
adressa_aufrefois & notre bienheureux
Henri Suzo. Ce saint homme, désirant
savoirg’ilétaitbonde communiersouvent,
la divine Bagesse lui dit intérieurement
qu'elle était un pain de vie, qui augmen-




342 La sainte messe

tait & 'égard de ceux qui en usaient e
qui diminuait avssi pour ceux qui négli-

geaient de ¢'en servir.




SOIICIIRIIOIIIOINION

LA PRIERE

ET LES AMES DU PURGATOIRE.

mq A pridre est un des exercices leg plus

24 fréquents de la vie chréiienne; il est
donc utile de donner guelques conseils
a son sujet:

i* Nous prierons ponr satisfaire 4 notre
commun devoir de chrétien qui est de
nous aider et de nous secourir comme
membres d'unméme corps, de nos priéres
et de nos suffrages. ‘

2 Nous aurons lintention d’apaiser
par nos priéres la colére et la justice de
Dieu st justement irrité contre la plupart
des chrétiens par tant de péchés et de

dégordres.
30 Noug le ferons encore pour nous ob-




344 : La priére

tenir, & nous-mémes, Pesprit de Jésug-
Christ, son Fils, quand il était vivant et
‘. conversant sur la terre. Cet esprit a 644
par-dessus tout un esprit damour pour
;la pauvretd, pour la souffrance ot la mori
de la propre volonté. Elegit quod carni
molestius erat.

4 Mais surtout nous chercherons E:)
faire cet exercice, aussi bien que les
aufres, dans cet egprit de pur amour que
Pon s’est proposé pour fin et but de cette
refraite.

1l importe d’avoir et de conserver dans
nos priéres cette intention qui marque
une grande pureté d’amour pour Dieu et
pour ses intéréts, 4 savoir, de louer et glo-
rifier Diew, non pas seulement pour nous,
mais pour tous ceux quine le lonent pas.
Mettons-nous, pour cela, en esprit et en
désir 4 Ia place de tous ces idoldtres, de
ces hérétiques, de ces mauvais chrétiens
quioffensent continucllement le Seigneur




el les dmes du pwgatoire. 345

au lieu de 1e bénir et de le louer, et di-
- sons bien & Dieu, en commencant nos
pr1eres que notre intention est de le louer
let de le bénir pour tous ceux qui ne le
louent pas, afin qu'il soit ainsi, en quelque
maniére, loué et pour tous et par tous.

N’oublions pas que dans cet exercice
de pri¢re, aussi bien que dans tous les
autres, nous avons trois droits : 10 le
droit de nous mériter la vie éternelle ot
upe augmentation de grice aussi bien
que de gloire; 2° le droit de demander,
soit pour nous, soit pour les autres, des
grices temporelles et gpirituelles, mais
toujours avee relation au salut; 3° le droit
de salisfaire 3 la justice de Dieu pour les
peines dont nous lui sommes redevables
en expiation de nos péchés.

Ceci posé, nous pourrons, pour aug-
menter en nous la charité parfaite, pro-
tester & Dieu que nous consentons de bhon
ceeur, si tel est son bon plaisir, qu'il




346 La priére

appligque fout ce qu'il y a de satisfactoire
dans tous nos exercices, au soulagement
et & la délivrance de ces pauvres ames
qui souffrent au purgatoire. Ausentiment
du grand saint Augustin et du Docteur
angélique saint Thomas, elles souffrent
des peines terribles parcoe gu'elles leur
sont infligées par la pure justice de Dieu,
sans mélange de sa migéricorde. Pout ce
que l'on peut g'imaginer d’affligeant en
ce monde n'est rien en comparaison de
leurs soulfrances. C'est & tel point, dit
gaint Thomas, que les peines et les an-
goisses de Jésus-Christ lui-méme, dang
le temps douloureux de sa Passion, quoi-
qu'elles fussent en toute manidre exces-
gives, ne sauralent pourtant entrer en
comparaison avec les peines et ley an-
goigses de ces pauvres dmes que Dieu
purifie en Vaufre monde dans le creuset
de sa justice.

Oh!n’hésitons donc pas A faire un acte




et les ames du purgatoire. 347

si juste de charité & I'é4gard de ces pau-
vres ames! Contentons-nous de Vaug-
mentation de cette divine vertu de charité
gue nous acquérerons gi nous le fai-
gons ; privong-nous généreugement nous-
meémes de ce droit de satisfaire pour nous
par tous nos exercices, pour en appliquer
la satisfaction au soulagement et a la
délivrance de ces ames inforfundes qui
nous demandent 3 grands crig, par la
bouche du prophéte, notre secours au
milieu de ces flammes qui les purifient
d'une maniére si terrible : Miseremini
mei, miseremini mei, saltern vos, amict
mei, quia manus Domini letigit me!

.

YD
4







FACRICOIISIIOIIBIOI K

LE SOUVENIR

DES CROIX PASSEES.

AYET exercice a une grande importance
3@ pendantlaretraite, il estdes plus con-
formes & la fin pour laquelle on la fait,

(est un des plus importants puisqu’on
peut réparer, en le bien faisant, I'une
des plus graﬁdes pertes spirituelles que
T'on a faite dans le passé. Qui de nous,.
en effet, a fait un saint usage de ses croix?
Qui de nous a su s'en servir, les accepter,
en expiation de ses péchés, en réparaﬁon
de la gloire de Dieu offensé ef pour ache-
fer le, ciel? Oui, toutes les occasions de
crbix que la divire Providence nous a
fournies dans le paseé étaient autant de
pieifr&s précieuses, aux yeux de la foi,
qui nous étaient présentées afin que nous.




350 Le souvenir

puisgions, en les acceptant en union aux
soulfrances de Jégug-Ohrist, racheter nos
fautes etnous retiver de I'éfat malheureux
ou nous &tions engagés par le péche.
Elles nous étaient offertes afin que nous
puissions nous appliquer la vertu et le
mérite de 1a Passion si salutaire du San-
veur qui, comme le dit notre angélique
Docteur saint Thomaé, ge communigue
d’autant plus abondamment que nous lui
devenons plus conformes en participant
davantage a ses peines. Elles nous étaient
offertes eniin, comme une riche monnaie
pour dchefer et conquérir le royaume
éternel qui n’a d’autres bornes que celles
du ciel, ni d'aufre durée que celle de
Péternité.

Cependant, quel est celui de nous qui,
durant le cours de sa vie passée, a fait ce
gaint usage de foutes les croix que la
Providence paternelle de Dieu Tui a of-
fertes? Qui a su, en les acceptant avec




des croix passées. 358

douceur ef joie, se procurer, par elles,
tous ces grands biens?

Or, nous pouvons faire aujourd’hui ce
que nous avons mangué de faire par le
passé, je veux dire nous rappeler, du
moins en général, les croix passées, les
accepter, adorer 1a volonté sainte de Dieu
quinous les a envoyées, et racheter, dans
ane certaine mesure, ce temps d’aveugle-
ment et de ténébres ol nous ne pensions
rien moing quw'a une telle acceptation.

TIajoute que cet exercice est un des
plus conformes & la fin que T'on s'est pro«
posée dans cette retraite, qui est de se
bien établir dans l'abandon & la divine
volonté. C'est en vain, en effet, que l'on
protestera & Dieu qu'on ne veut que sa
volonté et quwon l'aime plus que soi-
méme, tant qu'on fuira les croix que cette
divine volonté nous enveie et gu'on aura
du rebut pour celles gu'elle nous a en-

voyées.




352 Souvenir des Croix passées,

—_—

Aimer Dieu et ga volonts plus que
nou

S=mémes, ¢’est vouloip bien I’aimer;
Jusqu'a lui sacrifier ce que nous aimons

et ce que nous estimons Je plusaumonde.,
Or ce n'est que surl’

autel de lacroix, qui
détruit et anéantit ce quil y a de plus
cher & notre bropre volonte, gue ce puret
} Amoureux sacrifice est fait ot consommé,

Il est done trag imlﬁortant de se rap-

peler souvent, du moing en général, tant

d'occasions de croix que j'appellerai vo-
lontiers autant de providences que noug
avons manqué d’accepter par le passg,
afin qu’en les acceptant et en y adoy

maintenant la volonts de Dien,

ant

nous ré-
parions un temps si précieux et st mal-

heureusement perdu, et que nous obte-
hions, par ce sacrifice, cette si riche, si
divine et si sanctifiante gualite

time d’amour que noys

de vic-

ambitionnong:




D —

L’ACCEPTATION

DES CROIX A VENIR.

/'EST-en vain, que l'on. prétend et
i’@ que l'on croit avoir atteint cette
belle disposition du pur abandon 2 la
divine volonité, sil'on n’envisage cette
volonté et si on ne l'accepte dans les
croix. On a pu dire que cet abandon
est en guelques sorte un paradis anti=
cipé, un avant-goit du royaume des
cieux, & cause de la paix, du repos et
.de Yunion avec Dieu que 'ame y pos-.
séde; mais on peut dire aussi que le
royaume des cieux n'est pas pour tous
ceux qui,disent: Domine, Domine! pou .
toutes ces dmes qui se répétent 3 elles.
mémes et aux autres qu’elles ne veulent
gue Dieu et sa volonté; le royaume
des cicux est pour celles qui bénissent

24

.




354 L’acceptation

cefte adorable volonts lorsqu’elle leg
mortifie, les humilie, leg expose A la per«
sécution et 3 Ia tentation, lorsquelle leg
fait passer par 'eay et parle feu de touteg
les tribulationg intérieures et extérieures.
Il est pour ceg dmeg qui, sous Ie divin
pressoir de Ig Croix, ne cesgent pas un,
instant de bénir ia volonté adorable de
Dieu. Ces ames pratiquent vraiment
Ie pur abandon, voulant 1a volonté de

Dieu, et Pacceptant en tout ce que la
nature repousse et jusque surla croix,

Mais il est certain que, pour acceptey
la volonté de Dien jusque surfla croix,
dont la nature a horreur, il faut avoir
envisagé cette croix de loin et s’¢tre hge
bitué &y adorer et accepter la volonts de
Dieu, quand elle est encore & venir, (Vest
alors, en effet, qUE NOUS PoUvOnS tran.
quillement, en paix etgang aucun trouble,
en découvrir leg beautés et en congidérer
les avantageg,

e .




des croix & venir. 355

Mais il n’est guére possible qu’une Ame
qui ne connait la croix que quand elle la
sent, et qui apprend 3 accepter Ia volonié
de Dieu lorsque cette main divine l'écrase
du poids de la croix, il n'est gudre possi-
ble, dis-je, que cette Ame ne fasse hien
des faux pas dans lavoix de I'abandon. 11
est & craindre que, sentant I'amertume
de la croix sans en avoir auparavant re-
connu les beautés, les avantages et I'im-
portance, elle ne cherche & en descendre
et 3 ¢'en décharger. C'est en vain qu'on
Vassurera que c'est par lordre de la
volonté de Dieu qu'elle y est, que c'est
une occasion de sanctification et de mort
de sa propre volonté, puisque c’est une .
croix; la nature sans doute parlera plug
haut dang cette ame que la grice de
Dieu!

C'est done un exercice des plug impor-
tants que celui de prendre, chague jour
~ de sa vie, quelques instants pour enviga-




356 Acceplation des croix & venir.

ger tranquillement foutes les beautés et
les amabilités de la croix, afin qu'en-
suite, lorsqu’elle viendra jusqu’d nous,
nous y adorions la main de Dieu. (Vest
ainsi que nous préparerims notre dme &
porter ces croix qui ! purifient et la
sanctifient, bien qu’elles affligent et écra-
sent la nature. C'est ainsi que nous de-
viendrons, avant le temps, en pensée et
en désir, victimes d’amour de 1a volonté
de Dieu, méritant par 13 qu'elle nous
conserve cette riche qualité, quand nous
serons dans le combat et que le temps
sera venu pour nous d’étre victimes en
réalité.

Ze




OGSO

LE TRAVAIL MANUEL.

ES occupationsextérieuresetletravail
% manuel tiennent une grande place
dans notre vie. Chacun, selon sa pro=
fegsion et son état, doif y congacrer une
partie de son temps. Or, on ignore beau~
coup trop que ces occupations et ce tra-
vail, loin de dissiper 'ame et de lui faire
perdre son recueillement, peuvent étre,
pour elle, la source des plus grandes
richesses spirituclles. Il suffit, pour cela,
de g'appliquer & un travail qui nous con-
vienne, qui soit conforme & notre profes-
sion et & notre état, et dele faire par sou-
mission & la volonté de Dieu. Hn nousy
appliquant avec joie et de bon ceeur, dans
ce souvenir gue c¢'ést la volonté de Dieu




358

que nous le fagsions, nous ¥ exergons le
puxr amour qui fait tout avec joie quand
il peut voir la volonté de Dieu en ce
quil fait. C'est cette vue qui nous doit
rendre méme agréable et aimahble Ia peine
du fravail, comme dit saint Augustin :
Ubi amalur, non laboratur, aut si
laboratur, labor amatur,

Oh! plat 4 Dieu que cefte manidre
d'aimer en travaillant, ou de travailler
en aimant, fit aussi connue quelle Vest
peu! Plit & Dieu que ceux qui sont voués
au travail, aux occupations extérieures,
voulussenten se souvenir que c’estpar
la volonté de Dieu qu'ils sont dans cefle
manibdre d’ocelupation, puisqu’ils y sont
engagés par I'état ot Dieu les a mis!
Mais plit encore 3 Dien que, se souve-
nant de cela, ils s’employassent 3 leur
travail avec paix et de bon cceur, dans

cette vie que Dieu le veut! Je ne leur

demanderais pas d'autre amour pour




Le travail manuel. - 359

Dieu, d’autre union avecDieu, ni d’autre
oraison que l'amour, 'union efl'oraison
qu'ils posséderaient en remplissant ainsi’
leur emploi avec joie ef en vue de la
volonté de Dieu, bien qu'il puisse quel-
quefois éfre pénible 4 la nature.

11 est done trés utile de s’habituer ainsi
saintement 3 aimer en travaillant ef i
travailler en aimant et c’est ainsi qu'on
peut transformer peu a peu son travail
et ses occupations extérieures en actes
du plus pur abandon 2 la volonté divine.

s







HOIOIIOIIIOIIIOICIONNN

LES REPAS,

——

A rvéfection du corps semble n'étre
‘% gue pour le corps ef les sens : il est
pourtant vrai que 1'ame peut y trouver
également sa nourriture et son soutien.
L’apétre saint Paul nous a, en effet, en-
seigné que le temps des repas peut étre
un temps de sanctification pour nous, si
nous les prenons dans 'esprit qu’il nous
indique quand il nous dit: soit que vous
mangiez, soit que vous buviez, faites tout
p"our la plus grande gloire de Dieu.
Sive ergo manducatis, sive bibitis, om-~
nia in gloriam Dei facite.

11 faut prendre garde de ne point re-
chercher exclusivernent, pendant ce
{emps, la satisfaction que les sens pour-




362 Les repas,

ronty trouver. Une dme gui a commenecd
& aimer Dieu dojt garder inviolablement
cette sorie de mortification des geng.
Reconnaissant combien ¢'est une chose
indigne d'elle, de ge contenter ici-has en
autre chose que dang Je bon plaisir de
Dieu et Paccomplissement de 8a volonté,
elle ne doit plus rien vouloir 3 cette fip
el pour le seul motif de ge satigfaire,
Alors le temps deg Tepas n'étant plug
vonsacré 4 la satisfaction deg Bens, bien
que cette satisfaction ne Puisse &ire
complétement exclue, devient un temps
de sanctification pour Vame. Elle ge.
complit, en effet, Vordre dg Ia divine
volonté qui veut qu'on ait soin d’entree
tenir le corpy afin qu'il puisse servir aux
fonctions etayy opérationsde Pame, Dang
cette disposition, on ne laisserait pag de
prendre cetteréfection quand méme on n'y
trouverait ancune satisfaction sensuelle,
puisqu'on ia prend afin d’accomplir Ia




Les repas_.. . 363

volonté de Dieu et afin d'y trouver des
forces pour travailler & la pgloire de
Dieu et s'acquitter dans ce but de ses
obligations et de ges devoirs.

1 faut remarquer que Yon doit agir de
méme dans toutes les autres occasions
qui peuvent satisfaire la nature, comme
dit epcore le méme Apétre : Sive guod-
cumaque aliud facitis. Mais il est encore
plus & remarquer que cet exercice, que
tous peuvent prafiquer, est d'une veriu
admirable pour aitirer bientét sur nous
les bénédictions du ciel. En échange de
salisfactions sensuelles et passageéres, il
nous procurera bien d’autres satisfactions
plus salutaires (ui sont les consolations
divines et intérieures, Pattrait pour les
choses de Dieu ef les exercices gpirituels
et 1a facilité pour bientét parvenir & la
contemplation des vérités éternelles.

Oui, c'est la grande voie pour bientot

gotuter et savourer intérieurement com-




364 ' Les repas.

—_—

bien Dieu est doux 3 ceux qui le cher-

chent uniquement, et combien il egt

bon et consolant, (est un Dien de toute'
consolation pour cenx qui le cherchent
avec droiture de ceour ef d’intention, au
point de ne pas vouloir B¢ satisfaire
humainement et haturellement, pour le
motif de se satisfaire :

Israél Deus his qui rect
Ceux-ci,

Quam bonus

0 sunt corde!
laissant hien loin ce motif

bas et indigne d’une ame chrétienne et
d’'une dme dpouse de Jésus-Chrigt, qui
n'a jamais voulu ge complaire humaine-
ment en rien : Christyus non sibi placuit,
brennent 4 la vérité ces satisfactiong
humainey naturelles, maig dans la seule

vue que telle est alors Ja volonté de

Dieu, parce que c’est une nécessité de les
gouter et de leg Prendre et

Parce qu'en
les prenant

ils peuvent encore les faire

Servir & la gloire de Diey. Oui,
une foig,

encore
¢’est la grande voje 4 suivre




Les repas. ' 365

pour que Dieu nous fasse bientét part de
ses colsolations océlestes, nous fasse
hientét entrer dans les contemplations
lumineuses et ardentes de ses vérités
éternelles quicomblerontnotre Ame, alors
/ que les satisfactions humaines et natu-
relles la laisseront toujours inassouvie.

Dieu, qui est une plénitude de honté
et qui, en cette qualité, ne demande qu'a

se communiguer, n’atlend, pour ainsi
dire, qu'a trouver I'Ame dans ce vide de
consolations et desatisfactions humaines,
dumoing comme recherchées et désirées,
pour la combler et la remplir de ses

consolations célestes. Ou, ce qui vaut
micux encoreen ce monde, séjour d’exil,
de privations et de souffrances, il lui
donne une force intérieure extracrdinaire
et une foi assez vive pour préférer encore
la privation de foutes ces consolations
célestes au bonheur d'en jouir, si telle
est la volonté de Dieu.




366 Les repas.

——

Done, réfection du corps, =atisfaction
méme dans Ia réfection, mais pour tout
tout autre motif que celyi de ge satisfaire,
Lous seuvenant encore & ce sujet de ge
qui fut dit autrefois par Jésus-Christ
méme 3 un de nos saints, le bienheureyx
Henri Suzo. I Vassura que c'élait une
des marques de la prédestination d'une
ame lorsqu'il ne cessait de 1 presser, et
par des remords, ef par des lumidres
intérieures, de sge défaire de toules leg
satisfactions humaines ot naturelles, de
n'en plus prendre aucune dans ce dessein
et de ne plus vouloir ici-bas en tout que
la volonté de Dieu,




BHOIOIIOIIIIOINN0N0I0K

LES RECREATIONS,

—

HOUR passer le temps de {a récréation
dans Pesprit du pur amour, iln'y a
qu’a se récréer saintement dans les joies
de Dieu, je veux dire qu'il faut se sou-
venir, pendant ce temps, des biens et des
richesses de notre Dieu, de sa gloire qui
est si grande que tout ce qu’il y a d’hon~
neur el de gloire dans tous les &freg

créés n'a d'autre but que de I'honorer et
Ie glorifier plus encore : Soli Deo honor
et gloria, de son bonheur qui est par lui-
méme le comble du bonheur et le bonheur
méme du ciel, sang aucun besoin des

biens de Ia création: bonorum meorum
non indiges. 11 faut se souvenir de cetie
vaste et infinie immensité gui fe rend




368 Les récréalions.

présent partout et en toutes choses, se
gouvenir qu'il est celui qui est: Ego sum
gui sum, et qui, dang Puniversalité de
son étre, renferme tout ce qu'il y a de
beau, de grand, de riche et de parfait.
L’ame deit donc se souvenir des perfec-
itions, des richesses et des biens infinis
de son Dieu, mais elle doit le faire
amoureugement.

Comme dans le monde, lorsque nous
aimons véritablement gquelqu'un, nous
nous faisons une joie et un plaisir de
penser qu'il est riche, grand, heureux et
puissant, il faut aussi que I'ame pense &
toutes les richesges de son Dieu, de
maniére & faire sa joie de ses joies. Flle
doit se complaire 4 la pensde que celui
qui est son Dieu, son Pére, son époux,
son centre el safin, et dans le sein duquel
elle doit se reposer toute Uéfernitd, est
gl grand, si heyreux, si glorieux et si
parfaif qu'on trouve en lui tout ce qu'il y




Les récréations. o 369

a de-parfait et de beau dans le reste des
étres.

Oh! gu'une ame gui passe aingi sa
récréation dans ce souvenir amoureux
des perfections et des richesses de son
Dieu, et qui fait sa joie de ses joies,
octupe saintement ce temps! Mais aussi
ne me sera-t-il pas permis de m’écrier
a2 ce sujet: Etrange aveuglement des
hommes, ignorance exfréme et jamais
agsez détegtée, qui fait que nous passons
si malheureusement le temps de notre
pauvre vie, pendant que nous pourrions
lIe passer si heureusement el si sainte-
ment! Ne sommes-nous pas sans cesse
dans V'agitation et le trouble de nos pas-
sions, jamais assouvies, sans cesse dans
le crime, dans le désordre et dans les
remords ? Au lieu de cela, nous pourrions
pagsser le temps de cette vie, dans une
joie trahquille, dans une paix continuelle,

st nous vouliong -faire la volonté de Dieu
25




370 Les récréations.

gqui nous vent pour Ini-méme: Omnia
propler semetipsum, st nous voulions
ainsi nous occuper amoureugement de
Dieun et nous souvenir, le plus continuel~
lement que nous pourrions, que ce grand
Dieu est pourtant notre Pére et noug a
admis au nombre de ges enfants: [
filii Dei nominemur et simus.

La récréation, prise de cefte maniére,
est non seulement des plus douces et
des plus consolantes, mais encore V'un
des exercices les plus sanctifiants de la
journée, puisqu’on y exerce le plus pur
amour, en ge réjouissant ef en ge com-
plaizant dans les biens de celui que Ton
aime. L’ame en arrive facilement 2 cetle
sainte joie, car il est naturel, quand on a’
1o cozur bien fourné, de se réjouir du bien
¢t du bonheur de ses proches et de ceux
qu'on aime. Or, Dien nous est s proche, -
gi intime, si ami, que nous frouvons en
ui tout ce qui peut nous appartenir,



Les récréations. 37

puisqﬁe nous frouvons en lui notre prin-
cipe, nolre fin, notre Pére, I'époux de
nos Ameg, notre véritable ami, notre féli-
cité et celui dans lequel nous devons
noug reposer, dang le comble de tous les
bieng, pendant I'éternité.

Mais i} ¥ a une chose & remarquer sur
ce sujet qu'il importe beaucoup de savoir.
Catie joie que nous devons prendre en
Dieu pour pasger ainsi saintement notre
récréation, et qui est trop sainie et irop
parfaite pour que toutes les Ames y
goient également appelées, ne doif pas
toujours étre sensible ; je veuxdire qu'on
ne laissera pas d'avoir cette véritahle

joie et ges complaisances dans la vue

des richesses de Dieu, quoiqu'on ne se
gente pag dans la jole, et quoigu'cn
goit parfois, pendant ce temps, dans des
ennuig et des tristesses, quant au sen-
gible, trés grandes.

Ainsi Jésus-Chrigt, qui esinotre grand



372 Les récréations.

modeéle en tout, ne laissait:pas, quantia
la partie intellectuelle de son 4me,lde s0
complaire dans le bonheur de Dieu,:s0on
Pére, dans le temps méme: qu'il. &tait
dans le plus profond ennui, au tempside
sa Passion, alors qu'il:confessaitqque
son ame était friste jusqu’a la mort.? De
méme, notre Ame peutse trouver parfois
dans Vennui jusqu’a se gentir:comme
écrasée detristesse, sans méme en savoir
1a cause; la main de Dieu qui veut.la
purifier par 13, se faisant bien:sentir,
mais ne ge faisant pas voir. Mais cette
tristesse n'empéche pas que la volonts,
la partie intellectuelle de Pame, ne
puisse encore jouir, dans ftoute son
étendue, de cefte joie dont nous wve-
nons de parler; elle n’a qu'a consgentir
franquillement aux wvolontés de Dieun
et & vouloir de toul coeur, accepter
cette tristesse qu'elle a méritée par ses
péchés, heureuse que celui qu’elle aime



P

Les récréatlions. 373

’4 jouisse des joies de l'éternité et soit
_ comme il est, dans le comble du
bonheur et de la félicité.

* 808







LA .PENSEE DE 1,A'MORT.

= 4 pensée de Ja mort d oit tenirla place

N

) T pluy importante dans la vie du
chrétien. Il 'y a pourisnt un . grand
nombre d’Ames qui se disent abandon-
néés & la volonté de Dieu, (i donnent,
pour - tous * les . Svénements . de: cctle
vie, de grandes marques d’amour et de
préférence & la divine volonié,. qui
acceptent leg croix gue la Providence
leur envoie, maig, quand la mort vient &
fa traverse, les voild saisies d'une répu-
gnance extréme, les voild tout hésitantes
& accepter et & bénir la volonté de Dien,
dang la mort comme dans la vie!

HMaig alors qu'est-ce done que Pabans
don, si on n'abandonne pas tout ce qu’on

a, la vie avec le reste ?... gion demeure




376 La pensée de la mort,

4 tel peint propriétaire de soi, quon n’ait
pas le courage de dire : Amen! sur son
déeret de mort?

Pour éviter ces crainles, prenons
chaque jour un certain temps,' pendant
lequel nous nous mettrons la mort devant
les yeux ; nous nous la rendrons comme
présente, en esprit et en pensée. Protes-
tons A Dieu de notre abandon, lui faisant
chaque jour le sacrifice vélontaire de
notre vie, de cette vie qu'il nous a
donnée. et qui est & lui. Acceptons
d’avance sa volonté sainte sur le genre,
le temps, le lieu et les circonstances
de notre mort. Ainsi nous lui donne-
rons sans cesse et toujours notre vie,
et, comme il I'a dit lui-méme, il n'y a
pas d’amour plus grand- que celui ¢qui
sacrifie sa vie ! Majo-?"em.‘ charitatem
nemo habel ul animam suam ponat
'quis pro amicis suis!

A
C""‘T—;‘r:é%@“}



HOIOIOIIOIIIOICIONIGK

ACTE D’ABANDON,

Je protesie, 4 grand Dieu, que si tout
le mal que j'ai fait contre votre divine
Majestd était & refaire, je demande et
demanderais que la mort et U'anédantis-
sement méme me prévinssent, pluidt gue
de le commetire, et je vous fais cetle
profestation du méme cour qui vous
supplie de m'en accorder le pardon el
Poubli !

I Aprés quoi, je déclare, & la face du
ciel ef de la terre, que je m’abandonne
pour toujours 4 votre adorable volonts.

Qu'elle fasse de moi tout ce qui lui
plaira. Je suis prét & Uaccepter en touf,
avec bonheur, d'un coeur joyeux de vous
plaire, § mon Diew! Vous voulez que je
travaille ? Que votre volonté soit faite!




378 Acte d’abandon.

Vous voulez que je souffre, vous m’en~
voyer la douleur ef la maladie? Que
votre volonté soit faite ! Vous me privez
des joies humaines, des consolations de
votre grdce, gue votre volonid soit faiie!
Et quand Uheure viendra de la mort,
oh ! Seigneur, d’avance je m’éerie mille
fois pour le cas ot je ne pourrais pas le
faire & ce terrible instant: Gue votve
volonité soit faite !

Je m’estime encore trop heureux gu'un
pauvre petit rien, cendre et poussiére
que je suis, puisse procurer, en s'abatn-
donmant & lui; un peu de joie & un
Dieuv de grandeur ef de majests, comme
vous l'étes.

Done, mon Dieu, c'est pour la wvie ef
pour la mort : Sicut fuerit voluntas in
ceelo, sic fiat ! )



o

S

MOIOIICISIOIIOIIINNION

TABLE DES MATIERES

Pagés

Approbations de la premidre édition. . . v

Approbation de la nouvelle édition . . . vIil
Lettre du T, R. P. Bouwlanger; Provincial

de la Provinee de France. . . . . ..., 1Ix

Préface. o v v o v v v v v 6o e v a e o o XXHI

[

MEDITATIONS SUR LES DIFFERENTS MOTIFS
D’ABANDON A LA VOLONTE DIVINE

Premier jour.

MEDITATIONS FOUR LE 80IR. -~ DU grand
bonheur que I'abandon i la volonts de
Dieu procure aux &mes, , .+ . .. .. 3

Becond jour.
PREMIERE MEDITATION. — Lz bonté de Diew, 23




380 Table des matiéres.

Pageg
DEUXIEME MEDITATION, — La miséricorde &
deDieu................. 39
Trowsiéme jour.
PREMIERE MEDITATION. — Dieu est notre
Pere . . . .o - L 57
DEUKiEME MEDITATION. — La Passion du
Sauveur. . , ., . ., .. e
Quatriéme jour. ™
PREMIBRE MEDITATION. — I’amour que
Jésus-Christ nous témoigne dans I'Ey
charistie . . ., . . ., . 97

DEUXIEME MEDITATION. — La grandeur et
Pexcellence infinie de Diew. . . . . . . 113

) Cinquigme jour.
PREMIERE MEDITATION. — Notre néant et

«votre fragilité. . . .. ..., . .. . . 119
DEUXIEME MEDITATION. — Les maux que

le péché nous cause en cette vie. . . . 147
Sixiéme jour.
PREMIERE MEDITATION, — L'cbligation de

satisfaire & Dieu pour nos péchés. . . . 167
DEURIEME MEDITATION. — Le bonheur et :
la gloire du paradis . . . ., , ... . 139 )

Septiéme jour.

PREMIZRE MEDITATION, — Les peines de
Penfer.. ., ... .......... . 209




Table des mafiéres.

381

DEUXIEME MEDITATION. -- La gloire de

Diew . = . o o v i v h v e e e e e
- Huitiéme jour.

PREMIERE MEDITATION. — Le désir de notre

perfection. . . . . ... ... ... .

DEUXIEME MEDITATION. — L’amour de Dien.

Neuviéme jour.

PREMIZRE MEDITATION. — La pratique des
plus excellentes vertus. . . . .. ...
DEuxiEME MEDITATION. — La souffrance.,

Diziéme jour.
MEDITATIOR DU MATIN, - Sentiment de 'dme
dans 'état du pur abandon, ., , ., , ,

CONSEILS DE PIETH

Méthode pour commencer saintement la

journeée. . ... ... 00 L L .
L'oraisonducoer . . . . ., ... .. .
La sainte messe e la communion. . . . .
La priére pour les dmes d¢u purgatoire. .
Le souvenir des croix passées . . , . . .
L’acceptation des croix fatures. . . . . .

Pages

Q1

243
piy)

m
289

306

319
2T
331
343
349
3583




382 Table des matiéres,

Pages

Le travail manuel ou les occupations
EXLETIBUTeS . o v v w v w w s e . ... . 357
Lesrepas, . . v v v v o v e v v v v v .. 361
" Lesréeréations. . . ..., ., ...... 367
Lapenséedelamert, . ., ., ..... 305
Acte d’abandon & la volonté de Diew, . . 377

-

PARTS. ~ IMP. F. JOURDAN, 36, RUE DE LA GOUTIE-D'OR




4

PARIS (VI¢} .
Eisgatrie e P. LETHIELLEUX, Epmzur
: 10, rue Cassetie, 10

+

LA JOURNEE DOMINICAINE

Troisieme édition, entidrement recomposée
Awgmenide de U'Office des morts et de I'Ordinaire de lo messe
Ouvrage approuvd

Par le R. P. André FRUHWIRTH

"Maifre général deg Fréres Précheurs
Beau volume in-16, orné de jolies vignettes. . 4.00
Reliures diverses. — Prospectus spécial sur demande
MLANELTEL, DE PIETE
@ lusage des éléves des Dominicaines
Beau volume in-18, orné de gravures . . . 3.00
Reltures diverses. — Prospeelus spécial sur demande

MEDITATICONS SUR LA VIE ET LES VERTUS
DES SAINTS ET DES BIENHEUREUX
de I'Ordre de Saint Dominique
Précédées de notices sur la vie el suivies de méditations
préparatoires aux {les de saint Dominique cof de
sainte Callierine de Sienne

Troigsieme édition augmenlée des nouveaux Saints ef

Bienheureux. In-48 (XVI-536 pp.). . . . 3.50

ENTRETIENS & AVIS SPIRITUELS
Par le #. P. LEGUYER, de l'ordre de 8t Dominique
Intreduclion par ie R. P. LIBERCIER, du méme Ordre
In-12éca, . . , . . . . . . . . .« . 200

Du méme anteur: )
e Prétre Sducatournr
%ntroduction par le R, . REYNIER, du méme Ordre
Ind42 . . . . . . . . . L0

3.00

Quyrages du T. R. P. GHARDON, de I'Ordre de Saint Dominiqus
revus par le T. R. P, Bourgeois, du méme Ordre

MEDITATIONS SUR LA PASSION DE K. 8. J.-G., pour
tous les jours de 'année
Fort volume in-48° (680 pp.). . . . . . 3200

A GROIX DE JESUS.
eux foris volumesini8", . . . . . . . 6.00




P. LeTnIELLEUX, Editeur, 10, rue Cassette, Parts'(67),

Ouurages du R. P, BILLECOCQ
¢ I'Ordre de Saint Dominique
Revus par le T.R. P. BOURGEOIS, gu méme Qrdre

LA CHRETIENNE PARFAITE
INSTRUCTIONS FAMILIERES
SUR LES PRATIQUES DE LA VRAIE DEVOTION
In-18 broché, 2.00; en reliure toile. . . . 3.00

LA RELIGIEUSE PARFAITE

, ou
LA PIETE DANS LE CLOITRE
Nouvelle édition, reue, auagmeniée de sujets
de méditations
pour une refraile de religicuses
In-18 broché, 2.00; en reliure toile.

. . 300
Ouvrages de la Rde Mére AT, DRANE

Prieure générale des Dominicaines d’Angleterre

HISTOIRE DE SAINT DOMINIQUE
Fondaleur de FOrdre des Fréres-Précheurs
Traduite de I'anglsis par M. I'sbbé CARDON, du diccése d'Autun
Seule traduction frangaise autorisée
Beau volume in-8° cavalier, arné d’un portrait. . 7.50

Histoire de Sainte Catherine de Sienne
ET DE SA FAMILLE RELIGIEUSE
Traduite de langlais par M. I'abbs CARDON, du diocése &Autun
Seuls traduction frangaise autorisée
Deux beaux volumes in-8> écu oraés de gravures . 8.00

Dialogue de Sainte Catherine de Sienne
Traduit de I'ialien par E. GARTIER
In-8° écu T 4.00

MOIS DU RO LR E
Par = K. P, J\If}RAN, de I'Oxdre des Fréres Précheurs
Duirage troduit fe Vespagnol dr un ancien Dircctewr de Séminaire
Beau volume in32 (420 pp.y. . . . . . 4 .75
Le méme, en reliure toile. . . | | .. 2.25

Le Rosaire, son excellence, son actualite, sa pratigue,
par le R. P. Florent CHENE, des Frapes Précheurs

In-18 broché. -1:25; Je méme; en reliure toile. 2.00







