


-aduction
F. Delerue

B

[

¥ |

!

L 3 i

-~ <G !

plus beaux textes
tAlphonse de Liguori






Traduction
F. Delerue

LA VOLONTE
DE DIEU

Les plus beaux textes
de Saint Alphonse de Liguori




Imprimatur :
Sancti. Stephani, die II° Maii 1952
STEPHANUS MARIA
Episcopus titul. Tenedensis

IMPRIMI POTEST

Th. Rots, Cssr, Supérieur provincial
Lyon, le 13 avril 1952

|




DANS LA MEME COLLECTION EDITEE PAR
LAPOTRE DU FOYER

« La pratique de 1'amour envers Jésus Christ
(traduction F Lupi)

e Le Grand moyen de la Priere
(traduction F Lupi)

e Maniére de converser avec Dieu
(traduction E Delerue)

« Neuvaine au Sacré Coeur de Jésus
(traduction E Delerue)

e Visites au Saint Sacrement...
(traduction E Delerue)

Pour en savoir plus sur Saint Alphonse

Alfonso de Liguori, le saint du siécle des Lumieres par
TH. REY-MERMET, préface de J. DELUMEAU, 1987, 720 p. Ed.
Nouvelle Cité (ouvrage couronné par 1’Académie
frangaise).

Un homme pour les sans-espoir, Alphonse de Liguori
(1696-1787) par TH. REY-MERMET, col. Spiritualité
1987, 268 p., Ed. Nouvelle Cite.

Prier 15 jours avec saint Alphonse de Liguori par
JEAN-MARIE SEGALEN, 1996, 126 p. Ed Nouvelle Cite.







AVANT-PROPOS

Dans son ouvrage « L'art pratique d’ai-
mer Jésus-Christ », le plus utile et le plus
pieux, a son humble avis, de tous ses
écrits, St Alphonse résume ainsi sa doc-
trine spirituelle : « Toute la sainteté con-
siste a@ aimer Dieu et tout I’amour de Dieu
consiste a faire sa Volonté. » (Op. asc. .,

p. 241).

Dans un autre opuscule paru en 1775,
« De I'amour divin et des moyens de 1'ac-
quérir », St Alphonse précise que « l'acte
le plus parfait d’amour de Dieu que puisse
produire une ame, c’est celui que fit St
Paul au moment de sa conversion : Sei-
gneur, que voulez-vous que je fasse ? Fai-
tes-moi connaitre votre Volonté ; je suis
prét a l'exécuter ». ... A cela doivent ten-
dre toutes nos actions, nos désirs et nos
priéres : a faire la Volonté de Dieu. » (Op.
asc. l., p. 277). Etailleurs : « In'y a qu'une
route a suivre pour nous acheminer vers
la perfection : la Volonté de Dieu. » (Op.
asc. [., p. 153).




Cette conclusion se dégage clairement
de tous les ouvrages ascétiques et des let.
tres spirituelles du Saint Docteur : aimer
Dieu, voila I'ldéal supréme de toute vie
chrétienne et religieuse ; la méthode prati-
que pour atteindre cet Idéal est la confor-
mité a la Volonté de Dieu, et la priére sous
toutes ses formes sera le moyen infaillible-
ment efficace de cette méthode.

Les grands théologiens et, parmi eux, le
prince de la théologie, Saint Thomas
d'Aquin, enseignent la méme doctrine :
« Comme le note St Augustin, le Christ
veut que 1'’homme soit droit et ordonné a
Dieu. Or la perfection morale de la volonté
consiste dans cette rectitude : elle dépend
de sa conformité a la Volonté de Dieu. »

(Somme. I. II. qu. 19. art. 9.).

Cette vérité, Notre Seigneur Lui-méme
nous l'enseigne par ses paroles et surtout
par sa vie. Dés son Incarnation, Il dit : Me
voici, 6 Dieu, prét a faire votre Volonté. »
(Hebr. 10. 7) - Sa vie entiére a été un hom-
mage perpétuel et vivant a la volonté de
son Pére : « Ma nourriture, c’est de fc’lire
la Volonté de celui qui m’a envoyé, c est
d’accomplir son ceuvre. » (John 4. 34) -
Soumis a la Volonté Divine, Il le sera jus.
qu'a la mort, car il faut que le monde sache
que j’aime mon Pére et que jobéis a sa
Volonté. » (John. 14. 31). - Et quand, ago-
nisant sur la croix, Notre Seigneur efiit ac-
compli toute la Volonté de son Pére, Il put

dire en toute vérité: CONSUMMATUM




EST. » (John. 19. 28). « Oui, tout est con-
sommé, jai achevé [l'ccuvre que vous
m’avez demandé d’accomplir. » (John. 17.
4). La Rédemption, parce qu'elle a été un
acte de soumission amoureuse a la Volon-
té Divine, a glorifié la Sainte Trinité et
sanctifié les ames.

Telle est la doctrine, simple autant que
profonde, que St Alphonse nous propose
dans cet opuscule : 4 I'exemple de Notre
Seigneur, nous glorifierons Dieu, nous nous
sanctifierons nous-mémes et nous sauve-
rons les Ames, si nous sommes les serviteurs
de la Volonté Divine.

Les Ames chrétiennes et religieuses trou-
veront dans ces pages un aliment substan-
tiel de leur vie spirituelle, un réconfort
dans leurs heures d’'épreuve, un moyen
universel autant qu'efficace d'aimer Notre
Seigneur et de le faire aimer.

Que Notre Dame, « la servante du Sei-
gneur, soumise a sa Volonté », (Luc. . 38)
apprenne aux ames généreuses qui médite-
ront ces belles pages a les vivre pleine-
ment.

Lyon, le 13 Avnl 1952.
Th. ROTH.

NOTE. — La présente iraduction a été faite sur
l'original par le regretté Pére Delerue dont toute
la vie a élé consacrée & f[aire connaftre St Al-
phonse el son ceuvre.




De I'union de notre volonté

a la volonté de Dieu*

I. Notre perfection consiste tout entire
a aimer notre Dieu tout aimable : la charité
« est le lien de la perfection 1 . Or, unir
notre volonté a la trés sainte volonté de
Dieu, voila toute la perfection de 'amour
divin. Le principal effet de ’amour, ensei-
gne saint Denys 1I'Aréopagite, est précisé-
ment d'unir les volontés, de ne laisser, a
Ceux qui s entr aiment, qu'un méme vou-
loir 2. Ainsi donc, plus une Ame sera unie
a la divine volonté, plus grand sera son
amour.

* Ce trafté parut en 1755, dans la seconde par-
tie des Operetie spirituali, 6° édition, Naples,
chez Gessari.

1 Caritatem habete, quod est vinculum perfec-
lionis. Covross. III, 14. .

2 DENYS L'AREOPAGITE, De divinis nominibus
cap. 4, * § 15, MG 3-714 : « Amoren, sive divinum,
sive angelicum, sive spiritalem, sive animalem,
sive naturalem dixerimus, vim quamdam sive

otestatem copulantem et commisceniem intel-

1gamus, »




=0 =

Dieu, sans doute, a pour agréables les
mortifications, les méditations, les commu-
nions, les ceuvres de charité envers le pro-
chain ; mais dans quel cas > Quand elles
ont pour régle sa volonté. Si, au contraire,
sa volonté divine en est absente, c est peu
dire qu'il ne les agrée pas : il les a en abo-
mination, et il les punit. Supposons deux
serviteurs : l'un est en mouvement_ toute l_a
journée, sans un moment de répit ; mais
il n'en veut faire qu’a sa téte ; l'autre se
donne moins de peine, mais obéit en tout.
Lequel des deux plaira au maitre ? Le se-
cond, assurément, et non le premier.

En quoi nos ceuvres servent-elles a la
gloire de Dieu, si elles ne sont pas confor-
mes i son bon plaisir ? Ce ne sont pas des
sacrifices que Dieu réclame, dit le Prophe-
te a Saiil, mais 1'exécution de ses volon-
tés : « Est-ce que le Seigneur se plait aux
holocaustes et aux victimes, et non pas
plutét dans Uobéissance a sa voix ? La ré-
sistance est comme le crime d’idolatrie 3. »
L’homme qui prétend suivre sa propre vo-
lonté sans s'occuper de celle de Dieu,
commet une sorte d’idolatrie, car, au lieu
d’adorer la volonté divine, c’est la sienne,
en quelque fagon, qu'il adore.

3 Numquid vult Dominus holocausta et victi-
mas, et non polius ut obediatur voci Domini ?2...
Quasi scelus idololatrie nolle acquiescere. I- Reg.
XV, 22, 23.




= 10 =

2. Aussi, la plus grande gloire que nous
puissions procurer a Dieu, c'est d'accom-
plir ses saints vouloirs. Notre Rédempteur,
descendu ici-bas pour établir la gloire de
son Pére, nous a donné, par son exemple,
cet enseignement, important entre tous.
Voici comment saint Paul le fait parler &
son Pére éternel : « Vous n’avez voulu ni
sacrifice, ni oblation, mais vous m’avez
formé un corps. Alors j’ai dit : Me voici,
je viens, 8 Dieu, pour faire votre volonté 4,
Vous avez refusé les victimes que vous
offraient les hommes ; vous voulez que je
vous immole le corps que vous m'avez
d’onné : me voicl prét a faire votre volon-
te. »

Que Notre-Seigneur soit venu sur terre
pour suivre la seule volonté de son Pére,
et non la sienne, lui-méme le déclare main-
tes fois : « Je suis descendu du ciel, non
pour faire ma volonté, mais la volonté de
Celui qui m’a envoyé 5. » Quel signe vou-
lut-il donner au monde de son amour pour
son Pére ? Son obéissance a la volonté

4 Hostiam et oblationem noluisti, corpus au-
tem, aptasti mihi... Tunc dizi : Ecce venio... ut
faciam, Deus, voluntatem tuam. Hebr. X,5 7 —
* Sacrificium et oblationem noluisti : aulres au-
tem perfecisti mihi.. Tunc dizi : Ecce venio.
In capite libri scriptum est de me, ul- facerem
voluntatem tuam. Ps. XXXIX, 7-9.

5 Descendi de czlo, non ut faciam voluntatem
gleaans, sed voluntatem ejus qui misit me. Jo.

]




— 17 =

divine qui le destinait au sacrifice de la
croix pour le salut des hommes. Il le dit
dans le Jardin des Oliviers, lorsqu’il mar-
che 3 la rencontre de ses ennemis, qul
viennent se saisir de lui pour le conduire a
la mort : « Afin que le monde sache que
i aime mon Pére, et que j agis selon le
commandement que mon Pére m’a donné,
levez-vous, partons d’ici & » Il veut bien
reconnaitre un frére dans n’importe quel
homme, a la seule condition qu'il fasse la
volonté de Dieu : « Quiconque fera la vo-
Ionté de mon Pére, celui-la est mon
frére 7. »

3. Les saints n’ont jamais eu d autre but
devant les yeux, que d’accomplir la divine
volonté : ils comprenaient bien que la per-
fection d'une ame n'est pas ailleurs.
« Dieu, disait le bienheureux Henri Suso,
ne nous demande pas de chercher a avoir
de grandes lumiéres : ce qu'il veut, c’est
notre soumission totale a sa volonté 8. »
Et sainte Thérése : « L'unique prétention
de celui qui s'adonne a l'oraison doit étre
de travailler avec courage a rendre sa vo-
lonté conforme a celle de Dieu. Soyons

6 Ut cognoscat mundus quia diligo Patrem,
el sicut mandalum dedit mihi Pater sic [acio,
surgile, eamus hinc. Jo XIV, 31.

7 Quicumque enim fecerit voluntatem Palris
mei... ipse meus [rater... est. Matt. XII, 50.

8 B. HENRI Suso, * O. P, (1295-1365), Opera
(éd. Surius), 1588, Epistola 7, p. 250, 251.




~ 12 -

bien persuadés qu'en cela consiste la per-
fection la plus haute qu’on puisse atteindre
dans le chemin spirituel. Qui excellera
davantage dans cet exercice, recevra de
Dieu de plus grandes faveurs et ira plus
avant dans la vie intérieure 9. » La bien-
heureuse Stéphanie de Soncino, domini-
caine, fut un jour, en esprit, conduite au
ciel : elle y rencontra, dans le cheeur des
Séraphins, plusieurs personnes qu'elle
avait connues, et il lui fut dit qu'elles
avalent mérité cet excés de gloire par la
parfaite union de volonté qu’elles avaient
eue sur la terre avec la volonté de Dieu 19, y
Le bienheureux Henri Suso, déja cité,
disait de lui-méme : « Je préférerais étre le
plus petit des vermisseaux par la volonté

9 S. THERESE, * Moradas sequndas, cap. unico.
Obras, 1V, 27, 28.

10 *L.a bhicnheurcuse Stéphanie de Soncino —
en Lombardie — O. P. (1457-1530), fut un jour
transportée en esprit au ciel. Elle y parcourut
les neufl cheeurs des anges, trouvant dans cha-
cun de ces cheeurs, selon la diversité des mérites
acquis, des personnes qu'elle avait connues. Elle
en trouva aussi dans le chceur des Séraphins,
et comme clle demandait ce qui leur avait valu
une telle élévation, il lui fut répondu qu’elles la
devaient & la grande conformité de leur volonté
avec celle de -Dieu. Cf. Domenico M. MARCHESE,
{l)éﬁP., Sagro Diario Domenicano, I, pag. 9. Napoli,

8.



- 13 -

de Dieu, plutét que d’étre un séraphin par
ma volonté 11, »

4. Ici-bas, pour apprendre a aimer le
bon Dieu, nous devons nous mettre a 1’éco-
le des habitants du ciel. Leur pur et par-
fait amour pour Dieu ne fait qu'un avec
leur parfaite union i la volonté de Dieu. Si
Dieu donnait & entendre aux séraphins
qu'il veut les voir employer leur éternité
3 mettre en tas le sable des rivages de la
mer, ou a sarcler les jardins, volontiers ils
le feraient, et ils y trouveraient tout leur
plaisir. Plus encore : que Dieu leur fit signe
d’aller briiler dans le feu de I'enfer, immé-
diatement ils se précipiteraient dans cet
abime pour faire la volonté divine. Aussi
Jésus-Christ nous a-t-1ll enseigné a deman-
der dans notre priére la griace d’accomplir
la volonté de Dieu sur la terre, comme les
saints I’accomplissent au ciel : « Que votre
vollonté soit faite sur la terre comme au
ciel. »

11 * C'est 14 un des points saillants de la doc-
trine du B. HENRI Suso, O. P., qu'il vaut mieux
elre tout petit par la volonté de Dieu que tres
grand par sa propre volonté. Voir entre autres,
dans les Opera (interprete Surio, Coloniee Agrip-
ping, 1558), le Sermo 2 (per totum), pag. 182
et seq. ; Sermo 3, pag. 199 ; Sermo 4, pag. 213,
214 | Dialogus Aterna Sapientiz, cap. 13 et 25,
pag. 78 et 153 ; Appendiz (ad Dialogum de veri-
flgte) qugﬂurgldzamL .s;u?llimium quastionum, cap.

, pag. 311, , Libellus de novem
a1 s it : rupibus, cap.




= 44 =

5. Le Seigrneur appelle David un homme
selon son cceur, parce qu'il exécutait tous
les vouloirs divins : « J'ai trouvé David,
homme selon mon cceur, qui accomplira
toutes mes volontés 12. » David, en effet,
se tenait toujours a la disposition de la vo-
lonté divine, et il en fait mainte protesta-
tion : « Mon cceur est prét, mon Dieu,
mon caeur est prét 13. » Son unique priére
était celle-ci : « Seigneur, enseignez-moi
d faire votre volonté 14,

Un acte de parfaite soumission et union
au divin vouloir suffit a faire un saint. Saul
poursuit son chemin de persécuteur de
I'Eglise : Jésus-Christ 1’éclaire et le con-
vertit. Que fait Saul ? Que dit-il ? Une
seule chose : il s'offre a faire la volonté de
Dieu. « Seigneur, que voulez-vous que je
fasse ? 15 » Et voila que Notre-Seigneur le
proclame vase d’élection, c'est-a-dire, ins-
trument de son choix, et apotre des Gen-
tils : « Cet homme est un instrument que
j’ai choisi, pour porter mon nom devant les
nations 16, y

12 Inveni David... virum secundum cor meum,
qui faciet omnes voluntates meas. Act. XI1II, 22.

13 Paratum cor meum, Deus, paratum cor
meum. Ps. LVI, 8 et CVII, 2.

14 Doce me facere wvoluntatem tuam. Ps.
CXLII, 10.

15 Domine, quid me vis facere ? Act. IX, 6.

16 Vas electionis est mihi iste, ut portet nomen
meum coram gentibus. Act IX, 15.



- 15 -

Oui, parce que celui qui donne & Dieu
sa volonté, lui donne tout. Que, par les
auménes, on lui donne son bien, par les
flagellations son sang, par les jelines sa
nourriture, on ne fait que lui céder une
partie de ce qu'on a ; mais lui donner sa
volonté, c’est tout lui donner. On a deés
lors le droit de dire & Dieu : « Seigneur,
je suis pauvre, mais je vous donne tout ce
gue je puis : ma volonté est a vous, je n’ai
plus rien a vous offrir. »

Or, c’est la précisément ce « tout » que,
de chacun de nous, notre Dieu réclame :
« Donne-moi, mon fils, ton ceeur, 17 » c’est
a-dire ta volonté. Non, non, dit avec raison
saint Augustin, « nous ne pouvons faire a
Dieu une offrande plus agréable, » plus
chére a son cceur, « que de lui dire : Pos-
sédez-nous ; 8 » nous vous abandonnons
notre volonté : faites-nous savoir ce que
vous attendez de nous, et nous l'exécute-
rons.

17 Przbe, fili mi, cor t(uum mihi. Prov.
XXIII, 26.

18 « Nihil gratius Deo possumus ei offerre
quam ut dicamus ei : Posside nos ». S. AUGUS-
TIN, * Enarratio in Ps. CXXXI, n. 3, ML 37-1717 :
« Nihil gratius ei possumus offerre, quam ut
dicamus ei quod dicitur in Isaia (XXVI, 13) :
Posside nos. » — Domine Deus noster, possede-
Tunt nos domini absque te ; tantum in te recor-
demur nominis tui. Is XXVI, 13.




~ 16 -

6. Si donc nous voulons contenter plei-
nement le cceur de Dieu, arrivons & nous
conformer en tout i la volonté de Dieu.
Ou plutét, nous conformer, ce n'est pas
assez dire : 1l faut unir notre volonté A tout
ce que Dieu dispose. La conformité impli-
que cette 1dée que nous mettons d’accord
notre volonté avec celle de Dieu. Mais
I'union de volonté va plus loin : elle signi-
fie que, de la volonté d= Dieu et de la no-
tre, nous n'en faisons plus qu'une seule :
tant et si bien que nous ne voulons rien si-
non ce que Dieu veut, et que le seul vouloir
divin devient notre vouloir.

C'est la le sommet de la perfection, vers
lequel nous devons sans cesse nous élan-
cer. C'est la le but auguel doivent tendre
toutes nos ceuvres, tous nos désirs, nos
méditations, nos pricres. C'est & cette fin
que nous devons implorer |'assistance de
nos saints Patrons, de nos anges gardiens,
et surtout de la divine Meére Marie : elle.
méme fut la plus parfaite entre les saints,
par la raison que toujours, et avec une per-

fection sans égale, elle embrassa la divine
volonté.

7. Le difficile, c'est de faire bon accueil
a la volonté de Dieu en tous les événe-
ments, qu'ils satisfassent ou contrarient nos
désirs instinctifs. Dans Jes événements
h:eure‘ux, les pécheurs eux-mémes savent
navolr pas d'autre volonté que celle de




= 17 =

Dieu : les saints, eux, y parviennent égale-
ment dans les choses qui s opposent et
déplaisent a4 notre amour de nous-mémes.
C'est la que se connait la perfection de
notre amour pour Dieu. Selon le mot du
bienheureux Jean d'Avila, « un seul Dieu
soit béni | dans les contrariétés, a plus de
valeur que mille actions de graces aux
heures ou tout nous réussit °. »

8. En outre, il faut unir notre volonté
au divin vouloir, non seulement dans les
adversités qui nous viennent directement
de Dieu, comme sont les maladies, les dé-
solations spirituelles, la pauvreté, les
deuils de famille, et autres choses sembla-
bles ; mais encore dans les maux qui nous
arrivent par le moyen des hommes, tels
que les mépris, les diffamations, les injus-
tices, les vols, les mauvais procédés de
toute sorte.

Ici, il nous faut bien comprendre que,
lorsqu’on nous porte préjudice dans notre
réputation, notre honneur, nos biens, Dieu
ne veut pas le péché de celui qu nous
offense : Dieu veut néanmoins notre humi-
liation, notre appauvrissement, notre mor-
tification. Il est certain, et méme de foi,
que, de tout ce qui arrive dans le monde,
rien n'arrive que par la volonté de Dieu.
« [e suis le Seigneur : je forme la lumiére

19 B. JEAN D'AVILA, Leltere spirituali, Romas,
1669, parie 1, lettera 41.




= 18 =

et je crée les ténébres ; je jais la paix et je
crée les maux 2°. » De Dieu viennent tous
les biens et tous les maux : les maux, c'est-
a-dire, les choses qui nous contrarient, et
que nous appelons des maux, mais a tort,
car, en vérité, ce sont des biens, quand
nous les acceptons de la main de Dieu.
« Y aura-t-il quelque mal dans la ville sans
que le Seigneur Uait produit ? 2! » deman-
dait le prophéte Amos. Et le Sage avait
dit avant lui : « Les biens et les maux, la
vie et la mort, viennent de Dieu 2. »

Il est vrai, comme je I'ai déja dit, que,
lorsqu’'un homme vous offense injuste-
ment ,Dieu ne veut pas le péché qu'il com-
met, et ne préte pas son concours a la
malice de sa volonté. Mais Dieu préte son
concours — son concours général — A |'ac-
tion matérielle de celui qui vous frappe,
vous vole, ou vous injurie ; si bien que, le
tort que vous subissez, il le veut certaine-
ment, et c’est sa main qui vous l'envoie.
Aussi, le Seigneur déclara-t-il 3 David qu'il
était lui-méme l'auteur des outrages que
devait lui infliger Absalon — lequel irait
jusqu'a déshonorer son foyer sous ses

20 Ego Dominus... formans lucem el creans
lenebras, faciens pacem et creans malum. Is.
XLV, 6, 7.

21 Si erit malum in civitate quod Dominus non
[ecerit 2 Amos III, 6.

22 Bona el mala, vita et mors.. a Deo sunt.
Eccli. XI, 14.



- 19 -

yeux — et cela en punition de ses pe-
chés 2. Pareillement, Dieu annonce aux
Israélites que, en chatiment de leurs iniqui-
tés, il enverra les Assyriens pour les dé-
pouiller et les ruiner : « Assur est la verge
de ma fureur. Je lui donnerai des ordres,
afin qu’il fasse du butin et qu’il mette tout
au pillage %. » « La cruauté des Assy-
riens, » selon ’explication que donne saint
Augustin de ce passage, « a été la hache
entre les mains du Seigneur, % » l'instru-
ment dont il s’est servi pour chatier Israél.

Jésus lui-méme dit a saint Pierre que sa
Passion et sa mort étaient moins 1’ ceuvre
des hommes que celle de son Pére : « Le
calice que mon Pére m’'a donné, ne le
boirai-je point 2 28 )

Lorsqu'un messager — qu'on assure
avoir été le démon lui-méme — vint an-
noncer a Job que les Sabéens lui avaient
enlevé ses troupeaux et que ses fils avaient
péri, que répondit le saint homme ? « Le

23 Ecce ego suscitabo super te malum de
domo tua, et tollam uzores tuas in oculis tuis,
et dabo proximo tuo. II Reg. XII, 11.

24 (Assur) virga furoris mei.. Mandabo illi ut
auferat spolia et diripiat przdam. Is. X, 5, 6.

25 « Impietas eorum tamquam securis Dei
facta est. » S. A ucusTIN, Erarratio in Ps.
LXXIII, * n. 8. ML 36-935.

26 Calicem quem dedit mihi Pater, non bibam
ilam 2 Jo. XVIII, 11, '




—= O -~

Seigneur a donné, le Seigneur a été 27. »
Il ne dit pas : « Le Seigneur m'avait donné
aes fils et des biens : les Sabéens m'ont
ruiné, et un accident imprévu m'a privé de
mes enfants ; » mais : « Le Seigneur, qui
m avait tout donné, m'a lui-méme tout
enlevé » C'est qu'il comprenait que son
infortune était voulue par Dieu : aussi
ajoute-t-il : « Comme il a plu au Seigneur,

ainsi il est arrivé : que le nom du Seigneur
soit béni | 28,

9. Il nie faut donc pas prendre les maux
qui nous affligent pour de purs effets du
hasard ou du mauvais vouloir des hom-
mes : n hésitons pas 4 y reconnaftre une
volonté divine. Saint Augustin nous le rap-
pelle : « Tout ce qui arrive sur terre contre
notre volonté, n'arrive, sache-le bien, que
par la volonté de Dieu 2. )

Epictéte et Astion, heureux martyrs de
Jésus-Christ, appliqués & la torture par le
tyran, déchirés avec des ongles de fer et
rotis avec des torches ardentes, ne fai-
saient ‘que répéter : « Seigneur, que votre

= 21 Dominus dedit, Dominus abstulit. Job I,
21.
28 Sicut Domino placuit, ita factum est. Sit no-
nem Domini benedictum. Job I, 21.
2 « Quidquid hic accidit contra voluntatem
nostram noveris non accidere nisi de voluntate

Dei. » S. Aucustin, Enarratio in Ps. CXLVIII,
® n. 12. ML 37-1946.




~_ 21 -

volonté s'accomplisse en nous ! » Et arri-
vés au lieu du dernier supplice, ils s'é-
cricrent d'une voix forte : « Soyez béni,
6 Dieu éternel, parce que, en nous, votre
volonté s’est entierement accomplie ! 3% »

Césaire rapporte qu'un certain religieux,
que rien, d'ailleurs, ne distinguait en appa-
rence de ses confréres, avait néanmoins
atteint un tel degré de sainteté, que le sim-’
ple contact de ses vétements guérnssait les
malades. Etonné de cette merveille, chez
un homme dont la vie n'était pas plus
exemplaire que celle du commun de ses
moines, le Supérieur lui en demanda un
jour la raison a lui-méme. Le religieux ré-
pondit qu’il en était le premier étonné, et
qu'il en ignorait le pourquoi. « Mais quelle
dévotion particuliére pratiquez-vous ? re-
prit I'abbé. — Je ne fais, répondit le bon
moine, rien de plus que les autres, ou bien
peu de chose : )'al seulement toujours eu
grand soin de ne vouloir que ce que Dieu
veut, et le Seigneur m’a fait cette grace de
tenir ma volonté complétement abandon-
née a la sienne. Aussi, ni1 la prospérité ne
m éléve, ni 'adversité ne m’'abat, car je
recois chaque chose de la main de Dieu, et
dans toutes mes prieres je ne recherche
rien autre, sinon que la volonté de Dieu

30 Vila Patrum : Vita Sanctorum Epicteti
presbyteri el Astionis monachi, auctore incerto,
cap. 12, 13, 15, 18. ML 73-402, 403, 405.



- 22 _

s accomplisse parfaitement en moi. — Et
le tort que, ces jours passés, nous a causé
un ennemi, de nous enlever nos moyens de
subsistance, en mettant le feu a la ferme
ou étalent nos récoltes et nos troupeaux,
vous n'en avez éprouvé aucun déplaisir ?
— Non, mon Pére ; tout au contraire, J'en
ai rendu graces a Dieu, comme j’ai coutu-
me de faire en semblables accidents. Je
sais que Dieu ne fait ou ne permet rien
que pour sa gloire et pour notre plus grand
avantage : avec cela, je suis toujours con-
tent, quoi qu'il advienne. » Attentif au récit
d une telle union a la volonté divine, 1’abbé
ne s'étonna plus que ce religieux opérat
tant de miracles 3.,

10. Qui agit de la sorte devient stirement
un saint ; mais, en plus, il jouit ici-bas
d'une paix inaltérable. On demandait un
Jour au roi d'Aragon Alphonse V, quel
était, a son avis, |’homme le plus heureux
de la terre : « C'est, répondit ce prince trés
sage, celui qui s’abandonne 4 la volonté

31 CESAIRE, moine de 1'Abbaye cistercienne de
Heislerbach (né vers 1180, mort en 1240), Dialo-
gus miraculorum, distinctio 10 cap, cap. 9. —
L’auteur, homme fort sincére, déclare tenir ce

fait de la bouche du propre, supérieur de ce reli-
gieux,




1 .

de Dieu, et recoit tout de la main divine,
les maux comme les biens 32. »

« Toutes choses concourent au bien de
ceux qui aiment Dieu 33. » Les vrais amis
de Dieu sont toujours contents, parce que,
jusque dans les contrariétés, ils rencontrent
leur unique plaisir, qui est d’accomplir la
volonté divine. Les épreuves mémes de-
viennent pour eux des satisfactions, a la
pensée gue, en les acceptant, ils réjouis-
sent le cceur de leur Seigneur bien-aimé :
« De tout ce qui lui arrive, rien n’est au

32 Anlonius PANORMITA BECCATELLUS, De dictis
el factis Alphonsi (+ 1458) regis Aragonum libri
IV, Basilee, ex Officina Hervagiana, 1538. — Li-
vre 2, pag. 52 ; le roi intervient dans une discus-
sion de philosophes sur le bonheur des rois ;
sa réponse revient & ceci, que les rois vraiment
heureux sont les rois vraiment chrétiens, qui ne
se servent de leur puissance que selon Dieu et
pour Dieu. — Livre 3, p. 92 el suiv. : le roi
exhorte un jeune gentilhomme accompli, Ga-
briel de Sorrente, qui va mourir, & s'ahandonner
sans réserve, pour la vie et pour la mort, entre
les mains du Dieu de bonté, lui montrant les
dangers de la vie et les avantages d'une bonne
morl. — Ce pieux roi, Alphonse V d’Aragon,
avail donc bien les sentiments que lui préte ici
saint Alphonse : il estimait que, pour les pui
sanls comme pour les petits, le plus grand bon-
heur est dans l'abandon & Dieu,

33 Diligentibus Deum omnia cooperantur in
bonum. Rom VIII, 28.




_ 24 —

juste un sujet de tristesse 34, » En effet,
Imagine-t-on satisfaction plus entiére que
celle d'un homme qui voit tout lui arriver
a souhait ? Or, c’est 1a 'heureuse fortune
de qui ne veut que ce que Dieu veut, puis-
que rien n arrive au monde, hormis le pé-
ché, que par la volonté de Dieu. Les Vies
des Péres nous parlent de certain paysan
dont les champs rapportaient toujours plus
que ceux des voisins. Comme on lui de-
mandait a quol tenait cette prospérité :
« N'y voyez point merveille, répondit-il :
J'al toujours le temps que je veux. —
Comment cela ? — Oui, parce que je ne
veux d’autre temps que celui que Dieu en-
voie ; et comme je ne veux que ce que
Dieu veut, il me donne, lui, les fruits que
je souhaite 35, y

Aux ames résignées s'applique cette
observation de Salvien : « Sont-elles dans
I’humiliation ? c’est cela qu’elles veulent ;
dans la pauvreté ? cette pauvreté fait leurs
délices : comment ne pas les proclamer

34 Non contristabit justum quidquid ei acci-
derit. Prov. XII, 28.

35 Rodriguez gExercitium per/[eclionis, pars
1, tract. 8, cap. 8, n. 6) rapporte aussi ce trait,
avec indication imprécise de la méme source :
In Vitis Patrum, ou nous ne l'avons pas ren-
contré,



- 25 -

heureuses, ¥ » méme dés ici-bas ? Vien-
nent le froid, la chaleur, la pluie, }e vent ;
celui qui est uni a la volonté de Dieu dira :
Je veux qu'il fasse froid, qu'il fasse chaud,
gu’il pleuve, qu'il vente, parce que Dieu
le veut ainsi. Viennent la pauvreté, la per-
sécution, la maladie, vienné méme la
mort ; et lui de dire encore : je veux étre
pauvre, persécuté, malade, je veux mou-
rir, parce que Dieu le veut ainsi.

11. C’est 1a cette splendide liberté dont
jouissent les enfants de Dieu, et qui les
éléve au-dessus de n'importe quels sei-
gneurs et rois de la terre. C'est la cette

36 « Humiles sunt, hoc volunt ; pauperes sunt,
paupertate delectantur : itaque beati dicendi
sunt. » S. SALVIEN ® (Cologne ou Tréves vers 390
— + Marseille .vers 484), De gubernaliane Dei,
lib. 1, n. 2, ML 53-31, 32 : « Quamlibet videantur
ignorantibus esse miseri, non possunt tamen
(sancti) esse aliud quam beati... Nulli enim, ut
opinor, beatiores sunt quam qui ex sententia sua
atque ex voto agunt. Humiles sunt, religiosi (les
hommes religieux), hoc volunt ; pauperes sunt,
pauperie delectantur ; sine ambitione sunt, am-
bitum respuunt ; inhonori sunt, honorem fu-
giunt ; lugent, lugere gestiunt ; infirmi sunt,
infirmitate leetantur... Itaque, quidquid illud
fuerit, quicumque vere religiosi sunt, beati esse
dicendi sunt : quia inter quamlibet dura, quam-
libet aspera, nulli beatiores sunt quam qui hoc
sunt quod volunt... Religiosi... hoc cunctis bea-
tiores sunt, quia et habent que volunt, et me-

liora quam que habent omnino habere non pos
sunt. »




_ 26 -

paix profonde que gofitent les saints,
« laquelle surpasse toute intelligence ». 3.

e sont, en comparaison, les plaisirs sen-
sibles, les fétes, les banquets, les honneurs,
en un mot, toutes les satisfactions que le
monde peut offrir ? Satisfactions aussi vai-
nes que caduques : si, durant les courts
Instants ou on les gotite, elles flattent notre
sensibilité, dans les profondeurs de 1'ame,
qui est le siege du vrai contentement, elles
ne laissent pas l'apaisement aprés elles,
mais 1'affliction. Aussi Salomon, aprés
avoir épuisé les jouissances du monde,
exhalait son ennui : « Tout cela n’est que
vanité et affliction de I’esprit.38 »

« L’insensé, dit I'Esprit-Saint, est chan-
geant comme la lune, » tandis que
« ’homme juste, dans sa sagesse, reste »
égal a lui-méme, « comme le soleil 3. »
L'insensé, c'est-a-dire le pécheur, change
comme la lune, laquelle croissante au-
jourd 'hui, demain décroit ; lui, aujourd hui

37 (Pax Dei, que) exsuperat omnem Sensum.
Philipp. 1V, 7.

38 (Txduit me vitz mez, videntem mala
universa esse sub sole, et cuncta vanitatem et
afflictionem spiritus. Eccl. II, 17. — In hoc

uoque vanitas est et afflictio pessima. Eccl.

V, 8.2 — Sed et hoc vanitas et afflictio spiritus.
Eccl. 1V, 16.

89 Homo sanctus in sapientia manet sicut sol ;
1112am stultus sicut luna mutatur. Eccli. XXVII,




- 27 -

vous le voyez rire, et demain il pleurera ;
aujourd’hui il n'est que mansuétude, et
demain ce sera un tigre en fureur. Pour-
quoi cela ? Parce que sa tranquilfité dépend
des événements qui se succedent, tantot
agréables et tantot facheux : les incidents
de la vie I'entrainent dans leurs change-
ments. Le juste, au contraire, ressemble au
soleil : vous le trouvez toujours d'une égale
sérénité, quoi qu'il lui arrive. C'est qu'il
met son contentement A s’unir a la volonté
divine, et, dés lors, il jouit d'une paix que
rien ne peut troubler. Les anges l'ont dit
aux bergers : « Sur la terre, paix aux hom-
mes de bonne volonté 4. » Or, quels sont
ces hommes de bonne volonté, sinon ceux
qui se tiennent toujours unis a la volonté
de Dieu, laquelle est bonne et parfaite sou-
verainement ? Oui, « la volonté de Dieu
est bonne, et agréable, et parfaite 41, »
car rien ne peut étre de plus excellente
bonté et perfection que ce qui est voulu
par Dieu.

12. Les saints ont trouvé sur terre, dans
leur union a la volonté divine, un paradis
anticipé. C'était la, au témoignage de

40 El in lerra pax hominibus bona voluntatis
Luc. II 14,

41 (Ut probetis quae sit) volumas Dei bona et
beneplacens, et perfecta. Rom. XII, 2.




- 28 -

saint Dorothée #, le secret des anciens
Péres pour ne jamais perdre leur douce
tranquillité : ils recevaient chaque chose de
la main de Dieu. Rien qu'a entendre ce
mot : Volonté de Dieu ! sainte Marie-
Madeleine de Pazzi était inondée de con-
solation, au point d'en &tre ravie hors
d’elle-méme dans une extase d’'amour 43.

Ce n'est pas que les contrariétés rencon-
treront en nous des étres insensibles i leurs
morsures, mais cela se passera dans la par-
tie inférieure de 1'Ame : dans la partie
supérieure, régnera la paix et la sérénité,
il)és lors que la volonté est unie i celle de

ieu.

« Nul ne vous ravira votre joie, » disait
le divin Rédempteur a ses apétres ; et il
leur dit aussi : « Votre joie sera parfai-
te ¥ » Celui qui vit dans une continuelle
union a la divine volonté posséde une joie
parfaite et continuelle : une jole parfaite,
car rien ne lui manque de ce qu'il veut.
ainsi que nous l'avons expliqué plus haut ;
une joie continuelle, personne ne pouvant
la lui ravir, car ce que Dieu a décidé, arri-
ve, et personne ne le peut empécher.

42 S. DOROTHEE, Doctrina 7, n. 4 et 6. MG
88-1702, 1706.

43 Puccing, Vita, Firenze, 1611, parte 1, cap. 59.

4 Gaudium vestrum nemo tollet a vobis. Jo.

XVI, 22. — (Petite et accipietis, ut) gaudium
vesirum sit plenum. Jo. X1V, 24.




- 29 -

Le pére Jean Thaulére rapporte ce trait
arrivé a lui-méme 4. Depuis des années, il
priait le Seigneur de lui envoyer quelqu'un
qui lui enseignit la vraie vie spirituelle. Un
jour, il entendit une voix qui lui disait :
« Va-t-en a telle église, et tu trouveras
celui que tu cherches. » Il obéit, et, a la
porte de 1'église, il rencontre un mendiant
nu-pieds et couvert de haillons. « Bonjour,
mon ami, » lui dit-il en le saluant. « Mai-
tre, répond le pauvre, je ne me souviens
pas d’avoir jamais connu un jour mau-
vais. » Le pere reprend : « Que Dieu vous
donne une vie heureuse. » « Je n’ai jamais
été malheureux, » dit le mendiant. Et il
ajoute : « Ecoutez, mon pére : ce n'est
pas sans motif que je vous ai dit n'avoir
jamais eu de jour mauvais ; car, lorsque
j'ai faim, je loue le bon Dieu ; quand il
neige ou qu'il pleut, je le bénis ; si on me
méprise, si on me chasse, si ) éprouve
quelque autre disgrice, je ne manque pas
d’en rendre gloire 2 mon Dieu. Je vous ai
dit aussi que je n'ai jamais été malheureux,
et cela encore est vrai, car j'ai coutume de

45 SAINT-JURE, De la connaissance et de I'amour
de... N.-S .Jésus-Christ, liv. 3, partie 1, chap. 8,
section 5. — J.-Eus. NIEREMBERG, Vita divina e
sirada reale e breve per acquistar la per[ezione,
cap. 16. — Jean THAULER, O. P. (né vers 1300, et
mort en 1361, & Strasbourg), Opera, Lugduni,
1558, a%. 473-475 : Colloquium D. Joannis Thau-
leri t)?eo ogi, et mendici.




- 30 -

vouloir tout ce que Dieu veut, sans aucune
réserve : aussi, ce qui m arrive, que ce soit
doux ou amer, je le regois de sa main avec
Joie, comme étant le meilleur pour moi :
et c’est l1a ce qui fait mon bonheur. — Et
si Jamais — qu & Dieu ne plaise | — il vou-
lait que vous fussiez damné, que diriez-
vous ? — Si Dieu voulait cela ? j'ai deux
bras avec lesquels je 1'enlacerais : 1'humi-
lité et I'amour ; et je le serrerais si fort,
que, voulant me précipiter en enfer, il se-
rait forcé d'y venir avec moi. Or, il me
serait bien plus doux d'étre avec lui en
enfer, que de jouir sans lui de toutes les
délices du ciel. — Ou avez-vous trouvé
Dieu ? — Je I'ai trouvé 13 ou j’ai laissé
toutes les créatures. — Mais qui étes-vous
donc ? — Je suis roi. — QU est votre
royaume ? — Dans mon &me, ol je tiens
tout en bon ordre : les passions soumises
a la raison, et la raison a Dieu. » Enfin,
Thaulére demanda au mendiant ce qui
I'avait conduit & une si haute perfection.
« Le silence, répondit-il — le silence avec
les hommes pour m’entretenir avec Dieu
— et l'union avec mon bien-aimé Sei-
gneur : en lui j'ai trouvé la paix, et je la
trouve a jamais. »

En somme, c'est grice 4 son union avec
la volonté divine que cet indigent devint
ce quil était ; et il était, assurément, plus
riche, dans son dénuement, que les plus
opulents monarques, et plus heureux, dans



- 31 -

ses épreuves, que ne le sont, avec leurs
jouissances, les mondains les plus fortunés.

13. Oh ! la grande folie, que de ne pas
se soumettre a la volonté de Dieu | Les
épreuves, il faut quand méme les subir :
nul n’empéchera I'exécution des décrets de
Dieu, « car qui peut s'opposer a sa volon-
+é > 4% ) Et, par surcroit, on souffre sans
mérite, on s'attire méme de plus redouta-
bles chatiments pour l'autre vie, sans
compter, en celle-ci, le tourment de 1I'im-
patience. « Qui a résisté a Dieu, et est de-
meuré en paix ? 47 » Que ce malade, dans
ses souffrances, ne cesse de pousser des
cris de révolte ; que, dans sa misere, cet
indigent murmure contre la Providence,
entre en fureur et multiplie ses blasphe-
mes : que gagneront-ils a cela, sinon de
doubler leur mal ? « Pauvre créature hu-
maine, demande saint Augustin, pourquol
t'égarer dans ta poursuite du bonheur ?
Aime et cherche 'unique Bien, en qui sont
tous les biens %8. » Tes recherches sont
vaines, en dehors de ton Dieu. Trouve
Dieu ; unis-toi, attache-toi a sa volonté, et
tu vivras heureux A jamais, en ce monde
et en |'autre.

46 Voluntali enim ejus quis resistit 2 Rom
IX, 19.

47 Quis restitit ef et- pacem habuit ? Job IX, 4.

48 « Quid queris, homuncio, quarendo bona ?
Qus#re unum bonum in quo sunt omnia bona. »



- 32 —

En définitive, que veut notre Dieu, sinon
notre bonheur ? Qui pourrons-nous trouver
qui ait pour nous plus d'affection que luj ?
De volonté, il n'en a qu'une : qu'aucun de
nous ne se perde, que tous nous nous sau-
vions et devenions des saints : « Il ne veut
pas qu’aucun périsse, mais que tous vien-
nent a la pénitence . La volonté de Dieu
est que vous soyez des saints 0. )

C'est dans notre bonheur que Dieu a
mis sa gloire. En effet, Dieu est, de par sa
nature, une bonté infinie. Saint [.éon nous
le dit : « Etre bon, c'est sa nature mé-
me L.y Or, il est naturel 4 la bonté de
désirer se répandre. Dieu a donc un désir

— Manuale (inter Opera S. Augustini) * cap. 34,
ML 40-966 : « Cur ergo per multa vagaris, ho-
muncio, quarendo bona anime tuse et corporis
tui ? Ama unum bonum in quo sunt omnia

bona. » — L'auteur du Manuale a emprunté ces
lignes & S. ANSELME, Proslogion, cap. 25, ML
158-240. — La pensée qu'elles expriment est fa-

miliére & S. AUGUSTIN, qui, maintes fois et mieux
que personne, l'a développée, apreés l'avoir si
heureusement formulée dans ses Confessions,
liv. 1, n. 5 : « Qui me donnera, mon Dieu, d'em-
brasser-mon unique bien : toi | Quis dabit mihi,
(Deus meus), ut... unum bonum meum amplec-
tar : e ! »n. _

49 Nolens aliquos perire, sed omnes ad paeni-
lentiam reverti. 11 Petr. 111, 9. o

% (Haec est enim) voluntas Dei, sanctificatio
vesira. 1. Thess 1V, 3.

51 « Deus cujus nalura bonitas. » S. LEON LE
GRAND, Sermo 22, in ivalivitate Domini, sermo
2, cap. 1 ML 54-194.



- 33 -

souverain de communiquer aux ames ses
richesses et sa félicité. Sans doute en cette
vie, il nous envoie des tribulations, mais
uniquement pour notre utilité : « Toutes
choses concourent au bien 2. » Ses chati-
ments eux-mémes n’ont pas pour but notre
ruine, mais notre relévement et notre
salut : avec la sainte héroine Judith,
« croyons qu’ils nous arrivent pour notre
amendement et non pour notre perdi-
tion 33. »

14. Afin de nous délivrer des maux éter-
nels, Dieu nous enveloppe de sa bienveil-
lance : « Seigneur, vous nous avez entou-
rés de votre amour comme d’un bou-
clier %. » Il n’a pas seulement le désir de
notre salut, il en a la sollicitude : « Le Sei-
gneur prend soin de moi . » Que pourra-
t-il nous refuser, dit saint Paul, ce Dieu qui
nous a fait don de son Fils unique : « Lui
qui n’a pas épargné son propre Fils, mais
qui I’a livré a la mort pour nous tous, com-

2852 Omnia cooperantur in bonum. Rom. VIII,
53 Ad emendationem, et nmon ad perditionem
nostram, evenisse credamus. Judith VIII, 27.
54 Domine, ut sculo bona voluntatis nosirae
coronasti nos. Ps. V, 13.
55 Dominus sollicitus est mei. Ps. XXXIX, 18.



= Al

ment avec lui ne nous donnera-t-il pas

toutes choses ? 98, »

C’est avec une telle confiance que nous
devons nous abandonner aux divines dis-
positions, qui sont toutes pour notre bien.
En tout ce qui nous arrive, ne manquons
pas de dire : « Je dormirai et me reposerai
en paix, parce que vous, Seigneur, m’avez
affermi dans une espérance singuliére 7. »
N’hésitons pas a nous remettre entiére-
ment entre ses mains, car sa sollicitude ne
nous fera certainement pas défaut : « Dé-
chargez-vous sur lui de tous vos soucis, car
c’est lui qui prend soin de vous 8. )

Pensons, nous, a Dieu, occupons-nous
d’accomplir sa sainte volonté, et lui s'occu-
pera de nous et ne négligera pas nos inté-
Iéts. C'cst ce que Notre-Seigneur dit un
jour a samte Catherine de Sienne : « Ma
fille, pense a moi, et moi je penserai tou-
jours a toi %9. » Ayons souvent sur les Ié-
vres le mot de I'Epouse sacrée : « Mon

56 Qui etiam proprio. Filio suo non pepercil,
sed pro nobis omnibus tradidit illum : quomodo
non eliam cum illo omnia nobis donavil ? Rom.
VIII, 32.

57 In pace in idipsum dormiam et requies-
cam, quoniam (u, Domine, singulariler in spe
constiluisti me. Ps. IV, 9, 10.

58 Omnem sollicitudinem vestram projicientes
gl gzum quoniam ipsi cura est de vobis. 1. Petr.

-

5 B. RAYMOND DE CAPOUE, O. P., Vita, parte 1,
cap. 10, n. 6.




- 35 -

Bien-Aimé est a moi, et moi je suis a
lui ; 60 5 Celui que j’aime songe a ce qu'il
me faut ; moi, je ne veux me préoccuper
de rien autre que de le contenter, et de
m'unir en tout a ses saints vouloirs. »

Le saint abbé Nil observe que nos priéres
doivent nous servir, non pas a solliciter de
Dieu les succés que nous souhaiterions,
mais a obtenir que s accomplisse en nous
sa volonté ¢!, Et quand ce sont les adversi-
tés qui nous arrivent, acceptons-les, sans
exception, de la main divine, non seule-
ment avec patience, mais avec allégresse.
Imitons les Apotres, qui « s’en allaient
joyeux de devant le conseil, pour avoir été
jugés dignes de souffrir des affronts pour
le nom de Jésus 2. » Eh oui, savoir que,
lorsqu'il nous vient une épreuve, si nous la
supportons de bon cceur, nous procurons a
Dieu le plus grand plaisir que nous soyons
en état de lui procurer : peutal y avorr,
pour une ame, contentement plus pro-
fond ? Les maitres de la vie spirituelle
nous enseignent que Dieu, sans doute,
agrée le désir quont certaines aAmes de
souffrir pour son bon plaisir ; mais qu’il se

60 Dilectus meus mihi et ego illi. Cant. II, 16.

61 5. Nir, abhé, De oratione, cap. 31. MG
79-1174.

62 [bant gaudentes a conspectu concilii, quo-
niam digni habiti sunt pro nomine Jesu conlu-
meliam pati. Act. V, 41.




_ 36 -

plait davantage encore dans l'unité de vo-
lonté avec lui : ne vouloir ni jouir ni souf-
frir, mais s abandonner sans réserve a son
saint vouloir, sans autre désir que d'accom-
plir ce qu'il veut.

15. Si donc, ame fidéle, tu aspires a
plaire a ton Dieu et a connaitre ici-bas le
vrai bonheur, toujours et en tout unis-tol
a la divine volonté. Réfléchis a ceci : les
fautes de ta vie passée, ses soubresauts et
ses amertumes, n ont eu d autres source
que ton désaccord avec la volonté de Dieu.
A partir d'aujourd hui, attache-tol cordia-
lement au divin bon plaisir, et, quoi qu'il
t'arrive, dis invariablement : « Oui, mon
Pére, qu'il soit ainsi fait, parce qu’il vous
a plu ainsi ©. » Quand tu te sens troublée
par quelque événement, pense qu'il est
venu de Dieu ; dis sans tarder : « Dieu le
veut ainsi, » et remets ton cceur en paix.
« Je me tais, je n'ouvre plus la bouche,
parce que c est vous qui ['avez fait %, qui
avez conduit cet événement : je n'y ai pas
a redire, et je l'accepte. »

A ce seul but doivent tendre et tes pen.
sées et tes oraisons, c est a cela que tu dois
travailler, c’est cela que tu dois demander

63 Ita, Pater, quoniam sic [fuit placilum ante
te. Mait. XI, 26.

64 Obmutui et non aperui os meum, quoniam
tu fecisti. Ps. XXXVIII, 10.



237 =

incessamment a Dieu, dans la méditation,
A la communion, dans la visite au Saint-
Sacrement : qu'il te fasse accomplir sa
volonté. Ne manque pas de renouveler
sans cesse loffrande de toi-méme, en
disant : « Mon Dieu, me voici : de mo1 et
de tout ce qui est mien, disposez a votre
gré. » C'était 1a 1'occupation continuelle
de sainte Thérése : au moins cinquante
fois le jour, la sainte s’offrait au Seigneur,
pour qu'il disposit d’'elle comme il lm
plairait 9.

Heureux seras-tu, mon cher lecteur, si
tu agis toujours ainsi | Ta sainteté est alors
assurée, tu vivras le coeur content, et ta
mort sera plus douce encore que ta vie.
Quand un chrétien s'en va dans l'autre
monde, qu'est-ce qui nous inspire |’espon
plus ou moins grand de son salut ? Le plus
ou moins de signes qu'il a donnés de sa
résignation en ses derniéres heures. Mon
frére, si, aprés avoir fait bon accueil aux
événements divers de la vie comme a des
envoyés de Dieu, tu ouvres tes bras a la
mort pour accomplir la volonté de Dieu,
tu es certainement un prédestiné et ta mort
sera celle d'un saint.

65 « Failes chaque jour cinquante offrandes
de vous-méme & Dieu, et cela avec une grande
ferveur et un grand désir de le posséder. » S.
THERESE, Avisos, 30. Obras, VI. GEuvres, V, 479.




- 38 -

Livrons-nous donc, avec un abandon
sans réserve, au bon plaisir de notre divin
Seigneur ; il est infiniment sage : il sait ce
qui est le meilleur pour nous ; il est infini-
ment aimant, il a donné sa vie pour nous :
donc aussi, il veut ce qui nous est le meil-
leur. Soyons une bonne fois persuadés,
comme nous-y invite saint Basile, que Dieu
gouverne notre vie pour notre avantage,
mieux, sans comparaison, qQue nous ne

pouvons nous-mémes ou le faire ou le dési-
66
rer 66,

16. Venons-en maintenant & la prati-
que : voyons en détail ce en quoi nous de-

vons unir notre volonté & la volonté de
Dieu.

1° Nous devons n'avoir qu'une volonté
avec Dieu en tout ce qu'ameéne, autour de
nous, le cours de la nature : chaleur exces-
sive, froid rigoureux, pluie, années de di-
sette, épidémies et choses semblables.
Gardons-nous de ces expressions : « Quelle
chaleur insupportable | quel froid horrible |
quel ennui | quel triste sort | quel temps de
malheur | » et autres du méme genre, qui
indiquent une répugnance & I'égard de la
volonté de Dieu. Il nous faut vouloir cha-

66 S. BASILE LE GRAND, * Epistola 1, ad Eusta-
thium philosophum, MG 32-222 : « Melius pro-

fecto, quam nos ipsi eligere possimus, nostra
moderatur, »




- 39 -

que chose telle qu’elle est, car il n'est rien
qui ne soit disposition divine. Saint Fran-
cois de Borgia, arrivant de nuit a une mai-
son de son Ordre tandis qu'il neigeait,
frappa plusieurs fois a la porte ; mais per-
sonne ne s éveilla, et on ne lui ouvrit point.
Le jour venu, on lui exprima les plus vifs
regrets de l'avoir fait attendre ainsi en
plein air ; mais le saint répondit qu’il avait
goiité, durant ces heures, une douce con-
solation, a la pensée que c’était Dieu qui se
plaisait a lui jeter sur les épaules ces flo-
cons de neige 7,

2° Nous devons nous unir a la volonté
de Dieu en tout ce qui nous atteint au de-
dans de nous-mémes, comme les souffran-
ces de la faim, de la soif, de la pauvreté,
les désolations, les humiliations. Autant
d’occasions de répéter : « Seigneur, faites
et défaites a votre gré, je suis toujours con-
{ent : e Veux uniquement ce que vous vou-
ez. »

A ce propos, le pére Rodriguez ® nous
suggere comment répondre A certains cas
imaginaires que le démon nous présente
parfois a |'esprit, pour nous entrainer a
quelque faute intérieure ou au moins nous
Jeter dans le trouble. « Si tel ou tel t'adres-
sait telle parole, usait envers toi de tel pro-

67 BarToLI, Vita, lib. 4 cap. 7.
88 Alphonse RODRIGUEZ, S. J., Ezercitium per-
[ectionis, pars 1, tract. 8, cap. 7, n. 8-11,



_ 40 -

cédé, que dirais-tu ? que ferais-tu ? »
N’ayons qu'une réponse : « Je dirais ou je
ferais ce que Dieu veut. » Ainsi n'y aura-
t-il pour nous ni faute ni inquiétude.

3° Avons-nous quelque défaut naturel,
d'esprit ou de corps, une mémoire ingrate,
une intelligence lente, un manque d habi-
leté, un membre estropié, une santé déli-
cate : ne nous en plaignons pas. Quel droit
avions-nous a un esprit plus élevé, ou a un
corps mieux fait ? et quelle obligation
avait Dieu de nous les donner ? Ne pou-
vait-1 pas nous réduire a l'état des Etres
sans raison %, ou nous laisser dans notre

69 * L'homme peut étre semblable aux ani-
maux sans raison, soit pour l'apparence exté-
rieure, par déformation des traits ou des mem-
hres, comme il arrive chez les monstires ; soit
quant au non ezercice des facultés mentales,
par suite d'une disposition défectueuse des facul-
tés sensibles dont l'exercice est nécessaire & celui
de la raison, comme chez les pauvres étres frap-
pés d'idiolie. Ces défauts doivent éire attribués
a4 la causalité défectueuse des causes secondes.
Cependant, l'activité, méme défectueuse, des cau-
ses secondes n'est pas soustraitc 4 la causalité
divine, ni aux trés sages dispositions de la Pro-
vidence. — Par ailleurs, l'ezistence des créatures,
et de toutes les modalités qui s'ajoutent ou sur-
viennent & leur étre, dépend de la toute-puis-
sance et de la libre volonté de Dieu ; mais-l'es-
sence des choses ne dépend que de l'immuable
sagesse de Dieu et de la divine exemplarité. Dieu
peut faire qu'un homme soit ou ne soit pas, et
qu'il soit tel ou tel dans ses qualités accidentel-
les ; mais non pas qu'un homme, supposé qu'il
existe, ne soit pas un homme dans son essence.




_ 41 -

néant ? Une libéralité qui nous est faite,
nous n’'avons pas a la discuter. Remercions
Dieu de ce que nous avons regu de sa pure
bonté et contentons-nous d étre tels qu’il

nous a faits.

Qui sait si, avec un esprt plus brillant,
une santé plus robuste, un extérieur plus
avenant, nous ne nous serions pas perdus ?
Combien a qui leur talent et leur science
ont été une occasion de se perdre, par
leur complaisance en eux-mémes et par le
mépris qu'ils ont fait des autres : danger
auquel sont plus exposés ceux qui sont
particuliérement doués en qualités intellec-
tuelles ? A combien la beauté ou la force
corporelles ont été funestes, si bien qu'ils
sont tombés dans mille scélératesses ? Par
contre, combien d'autres, que la richesse,
la santé ou les attraits du visage auraient
conduits en enfer, et qui, grice a leur pau-
vreté, a leurs infirmités, a leurs traits in-
grats, ont atteint la sainteté et sont arrivés
au salut ! Oui, contentons-nous de ce que
Dieu nous a donné ; car « une seule chose
est nécessaire ; 1 » et cette unique chose
nécessaire, ce n'est pas de plaire au re-
gard, ni de se bien porter, ni d’avoir une
intelligence vive, mais de sauver son ame.

17. 4° 11 nous faut spécialement prati-
quer la résignation dans les maladies et in-

70 Porro unum est necessarium. Luc. X, 42.

——4




— 42 -

firmités corporelles ; il nous faut les accep-
ter volontiers, les accepter telles que Dieu
les veut et pour tout le temps qu'il veut.
Sans doute, usons des remédes ordinaires,
car cela encore est volonté de Dieu : mais
s1 les remédes ne servent a rien, unissons-
nous a la volonté de Dieu, laquelle nous
servira beaucoup plus que la santé. « Sei-
gneur, dirons-nous alors, je ne veux ni
guérnir ni rester malade : je veux unique-
ment ce que vous voulez, vous. »

Assurément, c'est plus grande vertu,
dans les maladies, de ne pas se plaindre
de ses souffrances ; cependant, lorsque ces
souffrances sont grandes et accablantes, il
n'y a pas imperfection a les faire connaitre
a des amis, ni non plus a prier le Seigneur
de nous en délivrer. Je parle des grandes
souffrances ; car, par contre, c'est un dé-
faut trés notable de vouloir, comme cer-
tains, a la moindre douleur, au plus petit
malaise, voir le monde entier nous appor-
ter sa compassion et gémir autour de nous.

Au reste, Notre-Seigneur lui-méme,
quand il se vit au début de sa tres amére
Passion, s'ouvrit de sa peine a ses disci-
ples : « Mon édme est triste jusqu'a la
mort ; 1 5 et il pria le Pére étemel d’écar-
ter de lui cette extréme souffrance :
« Mon Pére, s'il est possible, que ce calice

71 Tristis est anima mea usque ad mortem.
Matt. XXVI, 38.




_ 43 -

passe loin de moi 2. » Mais le méme Jésus
nous a enseigné ce gue nous avons a faire
aprés semblable priére : nous résigner aus-
sitot A la divine volonté, en ajoutant : « Ce-
pendant, qu’il en soit, non pas comme je
veux, mais comme vous voulez 3. »

Il en est qui avouent désirer la santé ;
mais, disent-ils, ce n'est pas pour ne pas
souffrir, c’est pour mieux servir Dieu : se
portant bien, ils pourront observer la régle,
se rendre utiles a la communauté, aller a
I'église, faire la communion, faire péni-
tence, se livrer i 1'étude, travailler au salut
des Ames dans le ministére de la confession
et de la prédication. C'est 132 une lourde
erreur. A qui parle ainsi, je demande
« Chére 4me, dites-moi, pourquoi désirez-
vous faire toutes ces choses ? Pour plaire
a Dieu ? Pourquoi donc chercher encore,
quand vous savez avec certitude ou est
pour vous le bon plaisir de Dieu ? Il n'est
pas dans ces oraisons, communions, péni-
tences, études ou prédications, mais bien
dans le support patient de la maladie et des
douleurs que Dieu vous envoie. Dés lors,
unissez vos souffrances a celles de Jésus-
Christ. — Mais mon ennui, c’est que, avec
cette maladie, je suis inutile et a charge a

72 Pater mi, si possibile est, transeal a me
caliz iste. Matt. XXVI, 39.

78 Verumliamen, non sicut ego volo, sed sicut
tu. Matt. XX VI, 39.




_ 44 -

la communauté, 3 ma famille. — Allons !
résignez-vous, pour votre part, a la volonté
de Dieu, et croyez, comme vous le devez,
gue vos supérieurs ou vos parents s'y rési-
gnent pareillement : ils voient bien que ce
n'est point votre paresse, mais le vouloir
de Dieu, qui apporte a la maison ce sur-
croit de charge. Bref, ces désirs et ces la-
mentations ne viennent pas de l'amour de
Dieu, mais de 1'amour-propre, lequel est
a |'affiit de prétextes pour vous écarter de
la volonté de Dieu. »

Voulons-nous plaire a Dieu ? Adressons-
lui, alors que nous nous voyons confinés
dans un lit, cette unique parole : « Que
votre volonté soit faite. » Répétons-la
sans fin, cent fois, mille fois : par ce seul
mot, nous procurerons plus de contente-
ment a Dieu, que nous ne pourrions lui en
donner par toutes les mortifications et dé-
votions possibles.

Il n’y a pas de meilleur moyen de servir
Dieu, que d'embrasser joyeusement sa
volonté. Le bienheureux Jean d’Avila écri-
vait 3 un prétre malade : « Mon ami, ne
vous fatiguez point a supputer ce que vous
feriez si vous étiez bien portant : conten-
tez-vous d étre malade tant qu'il plaira a
Dieu. Si vous cherchez la volonté de Dieu,



— 45 -

qu'a de plus intéressant pour vous la santé
que la maladie ? 7 » On ne peut mieux
dire, car Dieu tire sa gloire, non de nos
ceuvres, mais de notre résignation et con-
formité a son divin vouloir. De 14 aussi ce
mot de saint Francois de Sales, « qu’on
sert Dieu » davantage et « plus saintement
en souffrant qu'en agissant 7. »

Souvent les médecins et les remeédes
nous manqueront, ou bien le médecin n’ar-
rivera pas a connaitre notre maladie. En
cela encore il faut nous unir a la divine vo-
lonté, qui en dispose ainsi pour notre bien.
On raconte qu'un malade, dévot a saint
Thomas de Cantorbéry, se rendit au tom-
beau du saint pour demander sa guérison,
qu'il obtint. Rentré chez lui, 1l se pnt a
réfléchir : « Si, peut-étre, cette maladie
était plus utile 3 mon ame, quel avantage
me procure la santé ? » Travaillé par cette
pensée, il refait son pélerinage, et pre le
saint de demander pour lui & Dieu ce qu

74 B. JEAN D'AVILA, Leltere spirituali, Roma,
1669, parte 1, lettera 48.

75 « Il disait qu'on servait Dieu plus sainte-
ment{ en souffrant qu'en agissant, ajoutant que
Notre-Seigneur nous avait plus sauvés, s'il
fallait ainsi dire, en souffrant qu'en agissant. »
S. JEANNE DE CHANTAL, Déposition pour la cano-
nisation, art. 31 : Vie et (Euvres, Paris, 1876,
III. — CI. S. FRANGOIS DE SALES, Lettre 241,
novembre 1604, ¢ Madame Bourgeois, Abbesse du
Puits-d'Orbe, (Fuvres XII ; Camus, Esprit de
S. Frangois de Sales, partie 18, ch. 6.



— 46 -

était le plus expédient pour son salut éter-
nel. Il retomba aussitét malade, et s'en
estima fort heureux, bien assuré que Dieu
soignait ainsi ses plus chers intéréts 76, Su-
rius rapporte un fait semblable : un aveu-
gle avait été guér a l'intercession de saint
Vaast ; mais il n'hésita point a solliciter le
saint évéque de lui rendre sa cécité, si son
aAme devait en retirer profit : sa priére faite,
il redevint aveugle 7.

Lors donc que nous sommes malades, le
mieux est de n exprimer de préférences ni
pour la santé ni pcur la maladie, et de
nous remettre entre les mains de Dieu,
pour qu'il dispose de nous comme il lui
plait. Si toutefois nous voulons prier pour
notre guérison, faisons-le du moins toujours
d’'un ccoeur résigné d'avance, et sous la
condition que la santé du corps ne com-
promette pas les intéréts éternels de notre
ame : sinon, notre priére sera défectueuse,
et elle n'obtiendra rien, car Dieu n'exauce
pas ces sortes de prieres d'ou la résigna-
tion est absente.

76 S. ANTONIN, archevéque de Florence, O. P,
Chronica, pars 2, tit. 16, cap. 3 § 2.

71 SURIUS, De probatis Sanctorum historiis,
die 6 februarii, in Vita S. Vedasti Surius, ou plu-
tot Alcuin, auteur de cette Vie, nous apprend
que l'aveugle ainsi guéri, & qui la cécité fut ren-
due sur sa demande, était saint Omer, lequel,
accablé par 1'age, avait néanmoins voulu assis-
ter a la translation du corps de saint Vaast.




- 47 —

Le temps de la maladie, je 1'appelle la
pierre de touche de la spiritualité, car c’est
lui qui découvre de quel aloi est la vertu
que posséde une ame. Si elle ne s'impa-
tiente pas, ne se plaint pas, ne demande
rien, mais obéit aux médecins, aux supé-
rieurs, si elle se tient 1a tranquille, toute
abandonnée a la divine volonté, c’est un
signe qu’il y a en elle un vrai fonds de ver-
tu. Par contre, que penser d’'un malade
qui se plaint sans cesse, tant6t de ce qu’on
ne s occupe guére de lui, tantét de ses
souffrances qui sont insupportables, tantét
des remédes qui ne sont bons a rien, ou
du médecin qui est un ignorant, quelque-
fois méme du bon Dieu, qui frappe trop
fort ? Saint Bonaventure nous a conservé
le trait suivant de la vie de saint Francois.
Un jour que le saint souffrait plus cruelle-
ment qu’a l'ordinaire de ses habituelles
douleurs, un de ses religieux, homme extré-
mement simple, lui dit : « Pére, priez
Dieu qu'il vous traite un peu plus douce-
ment, car il semble bien appesantir par
trop sa main sur vous. » Entendant cela, le
saint poussa un cri, et répondit : « Fcou-
tez, frére : si je ne savais que vous n'avez
parlé ainsi que par simplicité, je ne pour-
rais plus supporter de vous voir, apres que
vous avez eu l'audace de trouver i redire
aux jugements de Dieu sur moi. » Et aussi-
tot, bien qu'affaibli par la maladie jusqu'a
I'épuisement, il se précipita de son lit con-



— 48 -

tre le sol, qu'il baisa en disant : « Seigneur,
je vous rends graces pour les douleurs gue
vous m'envoyez. Je vous supplie de me les
accroitre au centuple, s'il vous plai‘t'ainsi
Mon contentement est que vous Im acca-
bliez d'afflictions sans m épargner aucu-
nement, car l'accomplissement de votre
sainte volonté est la plus douce consolation
que je puisse goliter en cette vie 8. »

18. Dans les mémes sentiments que nos
propres maladies, nous devons accepter la
maladie et la perte des personnes auxquel-
les nous attachent des liens ou des intéréts,
soit temporels, soit méme spirituels.

Souvent les ames dévotes manquent
grandement sur ce dernier point, faute de
se résigner aux dispositions divines. Ce ne
sont pas nos peres spirituels qui nous don-
nent la sainteté, mais Dieu. Sans doute,
Dieu veut que nous mettions a profit la
direction des guides de notre ame, tant
qu’'ill nous les conserve ; mais quand il
vient A nous les oter, il veut que nous nous
soumettions, et que, redoublant a cette
occasion de confiance en sa bonté, nous lui
disions : « Seigneur, c’est vous qui m'aviez
donné cet appui, et c’est vous encore qui
me le retirez : que toujours votre volonté
soit faite ! A vous maintenant de pourvoir

78 S. BONAVENTURE, Legenda S. Francisci, cap.
14, n. 2. Opera, VIII, ad Claras Aquas, 1898.



— 49 _

a mes besoins, et de m’enseigner ce que je
dois faire pour vous servir. »

Telle doit étre, d’ailleurs, notre attitude,
telle notre acceptation, chaque fois que
Dieu nous met une croix quelconque sur

les épaules.

Vous me direz . « Bien des épreuves ne
sont que des chitiments. » Soit, vous ré-
pondrai-je ; mais les chatiments que Dieu
envoie en cette vie, ne sont-ils pas des
grices, des bienfaits ? Si nous l'avons
offensé, 1l nous faut bien satisfaire a sa
divine justice en quelque fagon : ou en
cette vxe. ou en 1 autre. Nous avons donc
tous a faire notre cette priere de saint Au-
gustin : « Brilez, Seigneur, tranchez, ne
m'épargnez point ici-bas, afin de m’épar-
gner dans |'éternité ; 7 » et cette parole de
Job : « Que ce soit ld ma consolation, dans
les douleurs dont Dieu m’afflige, de n’étre
point épargné 8 y» N'est-ce pas, en effet,

79 « Hic ure, hic seca, hic non parcas, ut in
glernum parcas » Cette pr1ére n'est pas de S.
Augustin, sous cette forme ; mais elle a été com-
gosée avec ses propres paroles : S. AUGUSTIN,

narratio in Ps. CII, n. 5, ML 37-1319, 1320 ;
et surtout Enarratio in Ps. XXXIII, sermo 2
n. 20, ML 36-319.

80 Haec mihi sil consolatio, ut aﬂ ens me do-
lore, non parcat. Job VI, 10, — &c mihi sit
consolauo ut affligens me dolore non parcat,
et non contradicam sermonibus Sanctt *« Qu'il
me reste au moins cette consolation, dans les



- 5 =

une consolation, pour qui a mérité 1'enfer,
de voir que Dieu le chiatie en ce monde, et
ne doit-ﬁ pas trouver la un grand encoura-
gement a espérer qu'il veuille nous déli-
vrer du chatiment éternel ? Lors donc que
Dieu nous frappe, disons-lui avec le grand
prétre Héli : « Il est le Seigneur : ce qui est
bon a ses yeux, qu’'il le fasse 81. »

19. C’est aussi dans les désolations spiri-
tuelles que nous devons pratiquer la rési-
gnation. Quand une ame fait ses premiers
pas dans le chemin du divin amour, le Sei-
gneur a coutume de la combler de conso-
lations, pour la déprendre de celles de la
terre ; mais ensuite, quand elle est un peu
affermie dans la spintualité, il se retire
pour éprouver son amour : il veut voir si
elle le servira et !'aimera sans étre payée
dés ce monde en gofits sensibles. « Tant
qgue l'on est en cette vie, dit sainte Thérése,
le profit spirituel ne consiste pas i jouir de
Dieu davantage, mais a faire sa volon-
té 8. » Et ailleurs : « L'amour de Dieu ne
consiste pas sans des tendresses, mais a

douleurs dont il m'afflige sans m'épargner, que

e _ne contredise en rien les ordres du Dieu
saint. »

81 Dominus est : quod bonum est in oculis
suis, faciat. 1 Reg. III, 18.

82 S. THERESE, * Mercedes de Dios, 36 : Obras,
1. Camino de perfeccion, cep. 33 : Obras, III.

g



— ]

servir avec force d’ame et humilité . j

Ailleurs encore : « Par les aridités et les
tentations, le Seigneur met a l'épreuve ses

amis 84, »

Lors donc que le Seigneur accorde a une
ame les caresses de ses douceurs sensibles,
qu'elle lui en soit reconnaissante ; mais
gu'elle ne se laisse point gagner par la
tristesse et par |'impatience a ’heure ou la
consolation s'en va Ce point réclame toute
notre attention. Il se rencontre, en effet,
des Ames bornées, qui, l’aridité survenant,
s'imaginent étre 2bandonnées de Dieu, ou
encore n étre point faites pour la vie spiri-
tuelle, et les voila qui renoncent a l’orai-
son, et perdent ainsi le fruit de leur travail

antérieur.

Il n'est pas de meilleur temps que celui
de ces sécheresses, pour exercer notre ré-
signation a la volonté de Dieu. Je ne de-
mande pas que la perte de la présence
sensible de votre Dieu ne vous cause au-
cune peine. Une peine de cette sorte, on
ne peut s'empécher ni de la sentir ni de
s'en plaindre, alors que notre Rédempteur
Jui-méme s'en plaignit sur la croix : « Mon
Dieu, mon Dieu, pourquoi m’avez-vous

83 S. THERESE, ®* Libro de la Vida, cap. 11.

Obras, 1, 81.
84 S. THERESE, * Libro de la Vida, cap. 11

Obras, 1, 81,



- 52 -

abandonné ? 8. w Mais, dans sa peine,
1’ame doit se résigner sans réserve a la vo-
lonté de son divin Seigneur.

Aucun saint gui n'ait passé par ces déso-
lations et abandons spirituels. « Comme
mon cceur s est desséché et durci ! disait
saint Bernard. Je n’'ai plus de gofit a lire,
ni de facilité a méditer, ni de joie a
prier 8. ) Les aridités furent le partage
habituel des saints, et non les consolations.
Celles-c1, Dieu ne les accorde que rare-
ment, et de préférence, peut-étre, aux
ames dont la faiblesse requiert.ce secours
pour qu elles continuent leur route. Les dé-
lices qui sont une récompense, il nous les
réserve pour le paradis. La terre est un lieu
de mérite, et de mérite par la souffrance ;
le ciel est le lieu de la rémunération et de
la jouissance. Aussi, sur la terre, ce n'est
pas a la ferveur sensible avec ses douceurs
qu'aspirent et travaillent les saints, mais a
la ferveur de volonté, au milieu des souf-
frances. « Mieux vaut mille fois, disait le
bienheureux Jean d'Avila, étre dans les
labeurs » des aridités et des tentations
« par la volonté de Dieu, que de gofiter de
célestes suavités » dans la contemplation,
« en dehors de cette divine volonté 87. »

85 Deus meus, Deus mecus, ul quid dereliquisti
me ? Matt. XXVII, 46.

86 S. BERNARD, * In Cantica, sermo 54, n. 8§, ML
183-1042.

8 B. JEAN D'AVILA, Trattato spirituale sopra
i verso : Audi, [ilia, cap. 26.



— K3

Vous me direz : « Si je savais que cette
désolation vient de Dieu, je serais dans la
paix ; mais ce qui me tient en affliction et
inquiétude, c’est la crainte gu'elle ne soit
une suite de mes fautes et un chatiment de
ma tiédeur. » Que vous corrigiez cette tié-
deur et ranimiez votre zele, trés bien :
mais, parce que vous étes dans 1'obscurité,
pourquoi vous laisser aller au trouble,
mettre de cdté 1'oraison, et doubler ainsi
votre mal ? Admettons, comme vous l'assu-
rez, que votre état d'aridité est un chati-
ment : ce chitiment, n’est-ce pas Dieu qu
vous l’envoie ? Acceptez-le donc : recon-
naissez qu'il vous est di, et acquiescez a la
volonté divine. Ne protestez-vous pas que
vous méritez l'enfer ? Prétendriez-vous, en
méme temps, mériter gque Dieu vous conso-
le ? De quoi donc vous plaignez-vous ?
Allons, laissez-vous traiter par le bon Dieu
comme il I’entend ; soyez fidéle a l'oraison,
poursuivez votre route, et n'ayez plus dé-
sormais qu'une crainte : que vos doléances
ne viennent de votre peu d humilité et de
votre imparfaite résignation a la volonté de
Dieu.

Quand on se rend a l'oraison, quel est
le plus grand profit qu'on en puisse reti-
rer ? De s'unir 4 la volonté divine. Par
conséquent, faites des actes de résigna-
tion ; dites : « Seigneur, ) accepte cette
peine de votre main ; je l'accepte pour
aussi longtemps qu'il vous plaira ; s1 vous




- 54 -

voulez me tenir en cette affliction durant
toute 1'éternité, j’en suis heureux. » A ce
compte, votre oraison, quoique pénible,
vous fera plus de bien que les plus douces
consolations.

Il ne faut pas cublier, par ailleurs, que
I’aridité n'est pas toujours un chatiment :
parfois, elle est une disposition de la Pro-
vidence pour nous faire avancer davantage
et nous garder dans |'humilité. Dieu ne
voulait pas que saint Paul tirdt vanité des
dons qu'il avait recus : a cette fin, il per-
mit qu'il fit tourmenté de tentations des
sens. « De peur que U'excellence de ces
révélations ne m’enorgueillit, il m’a été
donné un aiguillon dans ma chair, un ange
de Satan, pour.me souffleter 8.

Faire oraison, quand on y trouve ses dé-
lices, ce n’est pas merveille. « Tel est ami
assis a ta table, qui cessera de I’ étre au jour
de la nécessité 8. » Vous tiendrez pour
ami véritable, non pas celui qui ne vous
tient compagnie qu'a votre table, mais bien
celui qui se tient prés de vous aux heures
pénibles et quand il n'y gagne rien. Lors-
que Dieu plonge les 4mes dans les téne-
bres et dans la désolation, c’est alors qu'il

88 Ne magnitudo revelationum extollat me,
datus est mihi stimulus carnis mez, angelus
Salanz qui me colaphizet. 11 Cor. XII, 7.

89 Est autem amicus socius mensa, el non pef-
manebil in die necessitatis. Eccli. VI, 10.



- 55 _

connait quels sont ses vrais amis. Pallade
ne trouvait qu’'ennui dans l'oraison ; il
s'ouvrit de sa peine a saint Macaire, qu
lui dit : « Quand tes pensées te sollicitent
de quitter 1'oraison, réponds-leur : « Pour
I'amour de Jésus-Christ, je reste ici volon-
tiers, 4 garder les murs de ma cellule %°. »
Voila votre réponse a vous, quand vous
étes tenté d’abandonner l'oraison parce
qu’il vous semble y perdre votre temps ;
dites simplement : « Je reste ici pour faire
plaisir & mon Dieu. »

Quand, a !'oraison, vous ne feriez autre
chose que de chasser distractions et tenta-
tions, votre oraison, au jugement de saint
Francois de Sales, est fort bonne °!. Thau-
lére assure méme que celul qui persévere

90 PALLADE, Historia Lausiaca (De YViltis Pa-
trum lib. 8), cap. 20. ML 73-1119. MG 34-1063.

91 * « Quand votre cceur s'égarera ou se dis-
traira, ramenez-le tout doucement & son point,
remettez-le tendrement aupres de son Maitre ; et
quand vous ne feriez autre chose, tout au long
de volre heure, que de reprendre tout bellement
votre cceur et le remettre auprés de Notre-Sei-
gneur, et qu'autant de fois que vous 'y remet-
triez, il s'en détournerait, votre heure serait trés
bien employée, et ferez un exercice fort agréable
a votre cher Epoux. » S. FRANGOIS DE SALES, Lel-
(re (juin 1617 ?l @ Madame Louise de Ballon,
religieuse dc 1'Abbaye de Sainte-Catherine.
(Euvres, XVIII, pag. 37. — Cf. Lettre 1090, a
Madame de la Fléchére, 20 juin 1615. (Buvres,
XVII, page 9. — Les vrais Eniretiens spirituels,

1X. ds‘uvres, VI, p. 149.

¥_—4—4




- 56 -

dans |'oraison malgré 1'andité sera élevé
par Dieu a une perfection plus haute que
celle ou l'auraient conduit de longues orai-
sons, pleines de dévotion sensible 2. Le
pere Rodriguez rapporte qu'un certain
serviteur de Dieu, au cours de quarante
années d'oraison, n'avait jamais éprouvé
aucune consolation ; mais les jours ou il
était fidéle a son oraison, il se sentait rem-
pli de force pour l'exercice des vertus, si,
au contraire, il I'omettait, il se trouvait
tout affaibli, et incapable de quoi que ce
soit de bon %. Saint Bonaventure % et Jean
Gerson % estiment que beaucoup d’'ames,
privées du recueillement qu’'elles vou-
draient avoir, n'en servent que mieux le
bon Dieu, car ainsi elles font plus d’efforts
et sont plus humbles : s'il en était autre-
ment, elles pourraient se laisser gagner par
la vanité ou la tiédeur, pensant avoir
atteint le terme de leurs désirs.

92 Jean THAULERE, Opera (curante Surio),
Lugdduni, 1558 ; Sermo 1 in Epiphania Domini,
pag. 110 ; Instilutiones, cap. 8, pag. 263, 264.

93 RODRIGUEZ, Ezercitium perfeclionis, pars 1,
tract. 8, cap. 29, n. 6.

94 * De profectu religiosorum, lib. 1, cap. 33.
— Cet ouvrage, que les anciennes éditions des
(Euvres de saint Bonaventure, et notamment la
Vaticane de Sixte-Quint et celles qui 'ont repro-
duite — parmi lesquelles celle de Lyon, 1668 —
attribuent au Docteur Séraphique, appartient
4 un autre ascéte du méme Ordre et de la méme
Ecole, le Bienheureux DAVID D’AUSBOURG (+ 1272).

95 Jean GERSON, De monte contemplationis,
cap. 43. Opera, Antwerpie, 1706, III, col. 576.




g - F=

20. Ce qui est dit de 1'aridité, s’entend
aussi des tentations. — Nous devons, cer-
tes, prendre les moyens d’éviter les tenta-
tions ; mais si Dieu veut ou permet que
nous soyons tentés — que ce soit contre la
foi, la pureté ou toute autre vertu — nous
ne devons pas nous lamenter, mais, en
cela encore, nous résigner au divin vou.
loir. A saint Paul qui sollicitait la cessation
d'une tentation des sens, Notre-Seigneur
répondit : « Ma grdce te suffit 9. » Ainsi
nous, quand en butte a des assauts en-
nuyeux, nous demandons a Dieu notre
délivrance et qu’il ne nous exauce pas,
disons : « Seigneur, faites et permettez ce
gu’ll vous plait : votre grice me suffit ;
mais soutenez-moi pour que je ne la perde
jamais. »

Ce n’est pas la tentation, mais le consen-
tement, qui nous fait perdre la grace divine.
Les tentations, quand nous les repoussons,
ne font que nous maintenir dans | humilité,
nous acquérir de plus grands mérites, nous
inspirer un plus fréquent recours a Dieu :
le résultat est qu'elles nous tiennent plus
loin de l'offense de Dieu, et resserrent
notre union d 'amour avec lui.

21. Enfin, il faut nous unir a la volonté
de Dieu en ce quiregarde l'instant de notre
mort, soit pour le temps, soit pour les cir-

98 Sufficit tibi gratia mea. II Cor. XII, 9.




_ 58 -

constances qu'il plaira a Dieu de déter-
miner.

Sainte Gertrude, gravissant un jour une
colline, glissa et tomba dans un ravin. Ses
compagnes lui demandeérent ensuite si elle
avait eu peur de mourir sans sacrements.

sainte répondit : « Je désire beaucoup
recevoir les sacrements a la mort, mais je
tiens davantage encore a la volonté de
Dieu ; car j'estime que la meilleure dispo-
sition pour bien mourir, est de se soumettre
a ce que Dieu voudra : aussi je souhaite tel
genre de mort qui aura l'agrément de mon
doux Seigneur ¥7. » Saint Grégoire, en ses
Dialogues, rapporte que les Lombards,
ayant condamné & mort un prétre nommé
Sanctulus, lui laissérent le choix de son
supplice. Le saint homme se garda bien
d'user de cette liberté. « Je suis entre les
mains de Dieu, dit-il : je recevrai la mort
qu'il permettra que vous m'infligiez ; je
n'en veux point d'autre que celle-la. » Cet
acte d'abandon plut tellement au Seigneur,
que, sur la décision prise de trancher la
tete au condamné, il arréta lui-méme le
bras du bourreau , si bien que, surpris de

ceﬁmiracle: les barbares laissérent au saint
prétre la vie sauve 9,

97 S. GERTRUDE O. S. B, Legalus divinz pie-

latis, 1ib. 1, cap. 10. (Edilion des Bénédictins de
Solesmes, pag. 30, 31.)-

98 S Grégoire le Grand, Dialogorum lib. 3,
cap. 37. ML 77-309, 312.

;



- 50 -

Ainsi, quant au genre de meoert, nous
devons estimer le meilleur pour nous celui
que Dieu aura fixé. Chaque fois donc que
nous pensons a la mort, disons : « Sei-
gneur, accordez-moi de mourir en état de
salut : a part cela, faites-moi mourir comme

il vous plait. »

Ayons la méme unité de volonté avec
Dieu guant a la date de notre mort. Qu’est-
ce que cette terre sinon une prison, faite
pour y souffrir, et ou le danger de perdre
Dieu est de chaque instant > D ot ce cri de
David : « Tirez mon dme de cette pri-
son 9. » De li aussi, chez sainte Thérese,
cet ennui de vivre, ces soupirs ardents vers
la mort, cette joie au son de I'horloge qui
lui annoncait qu'une heure de sa vie —
une heure de péril — était passée 1. Pour

3 99 Lduc de cuslodia animam meam. Ps. CXLI,

100 S, THERESE, Libro de la Vida, cap. 40.
Obras, I, 367. — * Sur le désir de la mort chez
la Sainte, voir, entre hien d'autres endroits,
Relacion 1, Obras, 11, 4 ; Mercedes de Dios, XV,
Obras, II, 47 ; son cantique « Vivo sin vivir en
mi », Obras, VI, 77-79 ; Exclamaciones del alma
a Dios, XVII, Obras, 1V, 293, 294, etc. ; el ses pre-
miers hiographes ; YEPES, Vila, lib. 3, cap. 23 ;
RIBERA, Vila, lib. 4, cap. 10. — Lc molil dominant
de ce désir, c'est le désir de voir Dicu, avec ce
que comporle de perfection, dans l'union el dans
I'amour, cetle vision béatilique : ce n'esl pas tant
4 sa félicilté personnelle, au bonheur de voir
Dieu, qu'a l'union avec Dieu que la Sainte aspire,
surtout & mesure qu'elle avance dans l'amour.



- 60 -

ce motif, a cause de la possibilité, inhéren-
te a cette vie, de perdre la grace divine, le
bienheureux Jean d'Avila pensait que qui-

Mais la crainte devant les dangers de la vie a
aussi sa part dans la douleur de voir son exis-

tence lerrestre se prolonger. Au temps des Exzcla-
maciones del alma a Dios, la crainte de perdre

Dieu est trés vive (Exclamacion XVII, Obras,
IV, 293, 294). Plus tard, la crainte ne diminue
pas mais se translorme, s'identifie de plus en
plus avec l'amour ; la crainte de perdre Dieu
subsiste ; mais la crainte d'offenser Dieu, si peu
que ce soil, prend une place 1oujours plus gran-
de. Ceite crainte croit avec I'amour. — Deux con-
trepoids au désir de la mort : 1'unité croissante
de volont¢ avec Dieu ; puis le désir de soulfrir
pour Dieu et de travailler pour les ames. « Ou
souffrir, ou mourir | » Cest le cri de la Sajnte.
— Intensit¢ du désir de la mort : il arrive
& conslituer un danger de mort. Cest un mar-
tyre d'amour. Voir Morades sextas, cap.. 11,
Obras, 1V. — Chose élrange a premiére vue,
mais ccrtaine : avec le temps, au supréme degré
de I'amour, le d4sir de la mort, sans disparaltre,
cede le pas au désir de la vie, c'est-a-dire au désir
des souffrances les plus longues et les plus dufes
possibles, et au désir « d'aider le divin Cruci-
{ié », si peu que ce soit, dans son ceuvre rédemp-
trice. Accepter la vie était pour elle depuis long-
lemps, et devient chaque jour davantage, « 1'of-
frande la plus couleuse » ‘qu'elle puisse faire &
I'Amour. Elle la fait : elle accepte, elle demande
de vivre « de trés longues années, muy muchos
anos ». Voir Moradas setimas, cap. 3, Obras, 1V,
194, 195. Le martyre d’amour n'en est que plus
haut et plus douloureux. 1 fut long : il commen-
ca le 22 juillet 1571 (voir Mercedes de Dios, XXI,
Obras, I1, 54). Nous entendons qu'il prit une for-
Ine nouvclie | car il datait de plus loin : voir
éntre autres, Relacion III (1563), Obras, II, 19.




- 681 =

congque se trouve en des dispositions suffi-
santes, doit plutot désirer mourir que

vivre 101,

Oh ! la chére et désirable chose que la
bonne mort, avec la sécunté qu’elle appor-
te, 1'impossibilité ot elle nous met d'étre
jamais plus dépouillés de grace de notre
Dieu | — « Mais moi, dites-vous. je n’ai
rien fait encore, rien acguis pour mon
ame. » — Mais si Dieu a marqué pour
maintenant la fin de votre vie, que feriez-
vous de bon dans la suite, si votre existen-
ce se prolongeait contrairement a ses des-
seins ? Qui sait si, plus tard, vous n’auriez
pas une mort moins heureuse que celle que
vous pouvez espérer a cette heure ? Qui
sait si, changeant de volonté, vous ne tom-
beriez pas dans de bien autres péchés, et
si vous ne vous damneriez pas ? En tout
cas, sl vous continuez a vivre, vous com-
mettrez des péchés, au moins des péchés
véniels. « Pourquol, s’écrie en conséquen-

— Enfin, dans la nuit du 4 au 15 octobre 1582 (la
Réforme Grégorienne du calendrier étant mise
ainsi sous la garde de deux « séraphins » : la
fate de Francois d'Assise fermait le cycle ancien,
et la mort de Thérése d'Avila ouvrait le nou-
veau), le terrible martyre d'amour s'achevait,
comme il convient & tout martyre, par la mort :
la moril d'amour.

101 * Cette pensée est aussi attribuée au B.
JEAN D'AvILA par Rodriguez, Exercitium perfec-
tionis, pars 1, tract. 8, cap. 20, n. 8, lequel ne cile
aucune référence, et nous semble plulot rappor-
ter le dire de témoins connus de lui.



— 62 -

ce saint Bernard, pourquoi tant désirer une
vie qui ne se prolonge gqu'en multipliant
nos fautes ? 192 ) Or, il est certain qu'un
seul péché véniel déplait plus a Dieu que
ne peuvent lui plaire, réunies, les ceuvrés
saintes dont nous sommes capables.

102 * Cur (ergo tantopere) vitam (istam) desi-
deramus, in qua quanto amplius vivimus, tanto
})lus peccamus ? » Meditationes de cognitione
wumanz conditionis, cap. 2, n. 5. Inter Opera S.
Bernardi, ML 184-488. — * Mabillon (ML 184-484,
485) admet que ces Médilations, dans presque
tous les manuscrits, sont attribuées & saint Ber-
nard, et qu'elles ne sont pas indignes de lui. Il
lui semble pourtant qu'elles ne sont pas de lui.
Pourquoi ? L'illustre critique apporte deux argu-
ments. — Premier argument : la différence de
style. Cet argument est souvent trompeur. Il ne
s'agit pas ici d'une différence telle, qu'elle fasse
preuve : méme dans leur forme, ces Méditations
ne sont pas « indignes » de saint Bernard. —
Deuxiéme argument : la dissimilitude entre les
deux confessions qui se trouvent, I'une & partir
du chap. 9 des Méditations, I'autre au chap. 18
du traité De gradibus humilitatis. Mais, dans
I'une, l'auleur confesse sincérement sa misere
et celle de I'humanité ; I'autre est une invective
contre la.confession hypocrite et simulée ; des
arguments aussi dissemblables se traitent de
facon différente. — Nous ne voyons pas de rai-
sons convaincantes pour refuser a saint Bernard
une paternité attestée « par presque tous les
manuscrits. » — La pensée rapportée icl par
saint Alphonse, sur notre incompréhensible
attachement & la vie, est exprimée ailleurs, de
la maniére la plus vive, par saint Bernard : In
I'sddmum Qui habitat, sermo 10, n. 4, ML
183-223, el sermo 17, n. 1, ML 184-250.



- 63 -

J'ajoute que désirer peu le paradis, c’est
témoigner de peu d'amour pour Dieu. Qui
aime, soupire aprés la présence de la per-
sonne aimée ; Or nous ne pouvoNns VoIr
Dieu sans quitter la terre ; aussi tous les
saints ont ardemment souhaité mourir,
pour aller jouir de la vue de leur bien-aimé
Seigneur. Entendez les soupirs d'un saint
Augustin : « Mon Dieu, que je meure, afin
de vous voir ! 13 j Et ceux d'un saint Paul :
« J'ai le désir de partir et d’étre avec le
Christ 1 1% 5 Et ceux de David : « Quand
irai-je et paraitrai-je devant la face de
Dieu ? 195 ) Ainsi en estil de toutes les
ames éprises de Dieu. Un auteur raconte
qu'un gentilhomme s’en allait a la chasse
a travers une forét. Tout a coup, il entend
une voix d homme qui modulait un doux
chant. Il s’avance, et se trouve devant un
pauvre lépreux, au coprs 2 demi consumé
déja. « Est-ce vous, demande-t-il, qui

103 « Eia moriar ut te videam. » * Soliloquio-
rum anima ad Deum liber unus, cap. 1. ML
40-865, inter Opera S. Augustini. — L’auteur,
probablement Alcher ou Alquier, moine de
Clairvaux, a coordonné des pensées emprun-
tées & saint Augustin et & Hugues- de Saint-
Victor. Celle-ci est, presque & la lettre, de
S. AUGUSTIN, Confessionum lib. 1, cap. 5, n. 5,
ML 32-663 : « Noli abscondere a me faciem
tuam : moriar, ne moriar, ut eam videam. »

104 Desiderium habens dissolvi el esse cum
Christo. Philipp. I, 23.

105 Quando veniam el apparebo ante faciem
Dei ? Ps. XLI, 3.



- 64 -

chantiez ainsi ? — Oui, bon chevalier,
c’est bien moi. — Et comment pouvez-vous
chanter et &tre heureux, avec ce mal qui
vous torture et semble bien prés de vous
enlever la vie ? — Bon chevalier, entre
Dieu et moi, il n'y a d’autre séparation que
ce mur de fange, qu1 est mon corps : cette
barriere une fois tombée, j'irai jouir de
mon Dieu. Or je la vois chaque jour s'é-
crouler, morceau par morceau : je suis
dans la joie et je chante 1%, ),

22. Un dernier point. Il n'est pas jus-
qu'aux degrés de grice et de gloire pour
lesquels il ne nous faille n’avoir qu'un seul
et méme vouloir avec Dieu.

Nous devons, sans aucun doute, faire
grand cas de tout ce qui concerne la gloire
de Dieu, mais plus encore de sa volonté.

Nous devons désirer aimer Dieu avec
plus d’ardeur que les Séraphins, et pour-
tant ne pas vouloir d'autre degré d'amour
que celui que le Seigneur s'est déterminé
a nous donner.

« Je ne crois pas, disait le bienheureux
Jean d’'Avila, que, parmi les saints, il s’en
solt rencontré aucun qui n ait souhaité étre
meilleur qu’il n’était ; mais ils n’en per-
daient point la paix de 1'’Ame ; car leurs

106 Magnum Speculum exemplorum, auctore
D. Henrico Gran, Germano, (qui floruit circa
annum 1480), distinctio 9, exemplum 138.




_ 65 -

désirs partaient, non d’'une ambition per-
sonnelle, mais de I'amour de Dieu : ils bé-
nissaient Dieu dans la distribution de ses
dons, et se contentaient de leur part, fiit-
elle moindre, estimant montrer plus de
vrai amour a étre satisfaits de ce que Dieu
leur donnait qu'a désirer d’avoir beau-

coup 107, y

Cela revient, comme |'explique le pére
Rodriguez, 4 ces deux choses. D'un c6té,
nous devons metire notre application et
tous nos efforts a poursuivre la perfection ;
gardons-nous de prendre, comme certains,
notre tiédeur méme et notre paresse pour

107 * Saint Alphonse nous renvoie au chap.
13 de 1'Audi filia, Rodriguez au chap. 23 ou 32,
selon les éditions. Nous n'avons retrouvé ces
paroles en aucun des chapitres cités, ni ailleurs,
dans les éditions de I'Audi filia que nous avons
eues entre les mains. Elles sont cependant du
Bienheureux JEAN D'AVILA ; en voici le texte
exact, d'aprés Rodriguez, Exercitium perfec-
tionis,- pars 1, tract. 8, cap. 30, n. 1 ou 2, selon
les éditions : « Egregie R. P. M. Avila : Nullum
credo, inquit, in mundo fuisse sanctum, qui non
voluerit esse melior quam fuit ; sed non propter-
ea animi sui pacem hi amittebant, neque enim id
tam ex propria cupiditate — utpote que num-
quam dicit sufficit — desiderabant, quam prop-
ter Deum, cujus divisione ac distributione mu-
nerum satis erant contenti, etsi ipsi minus
accepissent : rati verum amorem potius in eo
consistere quod contenti viverent in eo quod
acceperant, quam in multa habendi desiderio,
etsi amor proprius id nonnisi ad melius Deo ser-
viendum fieri dicat. »




= 186 =

excuse, sous couleur de dire : « Clest a
Dieu de me donner ceci ou cela, moi je ne
puis pas davantage. » D’autre part, quand
il nous arrive quelgue défaillance, nous ne
devons pas perdre la paix, ni la conformité
a la volonté de Dieu qui a permis ce man-
quement, ni nous décourager : relevons.
nous aussitot par un repentir tout pénétré
d ’humilité, demandons a Dieu un secours
plus puissant, et remettons-nous en che-
min. Pareillement, nous pouvons, certes,
désirer monter, dans le ciel, jusqu’au
chceur des Séraphins, non pas pour en
retirer plus de gloire, mais pour rendre plus
de gloire a Dieu et pour aimer Dieu davan-
tage : nous devons néanmoins acquiescer
a son saint vouloir, en nous contentant de
la place qu'il daignera nous accorder dans
sa miséricorde 108

Quant a désirer des dons d’oraisons sur-
naturelle, et, pour étre précis, des extases,
des visions, des révélations, ce serait la une
faute par trop marquante. Les maitres en
spiritualité enseignent méme qu'une ame
favorisée de ce genre de graces doit de-
mander a Dieu de les lui retirer, afin de
marcher dans I'amour par la voie de la foi
pure, laguelle offre le plus de sécurité.
Beaucoup ont atteint la perfection sans le
secours de ces grices extraordinaires : seu-

108 RODRIGUEZ, Ezercitium perfectionis, pars]l,
tractatus 8, cap. 30, n. 1, 7, 8.



- 67 -

les, les vertus font monter une ame jusqu a
la sainteté ; les vertus, et principalement
'union de volonté avec la volonté divine.

Alors méme que Dieu ne voudrait pas
nous élever 4 un degré sublime de perfec-
tion et de gloire, conformons-nous sans
réserve a son saint vouloir, en le priant de
daigner tout au moins nous sauver par sa
misericorde. Si nous agissons ainsi, elle ne
sera pas petite la récompense que, dans sa
libéralité, nous accordera notre tout bon
Seigneur, car il aime, par-dessus toutes,
les Ames résignées.

23. En résumé, toutes les choses qui
nous arrivent ou qui nous attendent dans
]’avenir, nous devons les regarder comme
venant de la main de Dieu. Toutes nos
actions, nous devons les diriger vers cet
unique but : faire la volonté de Dieu ; et
ne les accomplir que parce que Dieu les
veut.

Pour marcher avec une entiére sécurité
dans cette voie, il nous faut dépendre de
la conduite de nos supérieurs dans notre
activité extérieure, et de celle de nos peres
spirituels pour ce qui regarde notre inté-
rieur. C'est par eux que Dieu nous fera
connaitre ce qu'il veut de nous. Ayons
grandement foi dans les paroles de Jésus-
Christ ; or, il a dit : « Celui qui vous écoute,
m’écoute 19, )

109 Qui vos audit, me audit. Luc. X, 16.



= (BH! =

Par-dessus tout, appliquons-nous a ser-
vir Dieu ou et comme 1l veut étre servi de
nous. Je dis cela pour que nous évitions
I'illusion de ceux qui perdent leur temps
a se repaitre de réves. On se dit : « Ah !si
j étais dans un désert, si j entrais dans un
couvent, s1 je pouvais quitter cette maison,
m éloigner de ma famille, changer de mi-
lieu, quelles pénitences je ferais ! Comme
je m adonnerais a l'oraison ! » En atten-
dant, on porte de mauvaise grace la croix
que Dieu envoie, on ne sert pas Dieu ou
et comme il demande i étre servi. Consé-
guence : point de sainteté possible, et on
va méme de mal en pis. Dans ces désirs,
deés lors qu’ils nous détournent de la volon-
té de Dieu, voyons des tentations du dé-
mon : notre devoir est de les écarter de
notre esprit, et de nous résoudre a marcher
par l'unique chemin que le Seigneur a
choisi pour nous. Ainsi nous servirons
Dieu, nous accomplirons sa volonté, et
nous deviendrons certainement des saints,
quel que soit I'état ou la main divine nous
aura placés.

24. Conclusion : ayons soin de vouloir —
toujours et uniquement — ce gque Dieu
veut : moyennant quoi, il nous tiendra
étroitement serrés contre son Ceceur.

A cette fin, rendons-nous familiers cer-
tains passages de |'Ecriture qui nous invi-
tent a nous unir toujours davantage a la
volonté de Dieu. « Seigneur, que voulez-




- 69 -

vous que je fasse 119, Faites-moi savoir ce

ue vous attendez de moi, car je veux
I'exécuter sans aucune réserve. — Je suis
vétre, sauvez-moi 111, Je ne suis plus mien,
Je vous appartiens, mon souverain Maitre :
faites de moi ce que vous voulez. » Parti-
culiérement s'il nous survient une épreuve
plus accablante — mort d’un parent, grave
revers de fortune, ou autre adversité — ne
manquons pas de dire : « Oui, Pére, parce
qu’il a été ainsi jugé bon par vous 112, Qui,
mon Dieu et mon Pére, qu’il en soit ainsi,
puisqu’il vous a plu qu'il en fiit ainsi. »
Par-dessus tout, aimez et redites la priére
qui nous a été enseignée par Jésus-Christ :
« Que votre volonté soit faite sur la terre
comme au ciel 113, ) A sainte Catherine de
Génes, Notre-Seigneur recommanda, cha-
que fois qu'elle réciterait le Pater Noster,
de s’arréter sur ces paroles, et de prier
pour que la volonté divine fiit accomplie
en elle aussi parfaitement qu'elle est ac-
complie par les saints au ciel 114, Faisons
notre cette pratique, et, sans aucun doute,
nous arriverons a la sainteté.

Aimée et louée soit & jamais la divine
Volonté, ainsi que la bienheureuse Vierge,
Marie Immaculée |

110 Domine, quid me vis facere ? Act. 1X, 6.
94111 Tuus sum ego, salvum me fac. Ps. CXVIII,
112 Ita, Pater, quoniam sic fuit placitum ante te.
113 Fiat voluntas tua sicut in czlo et in lerra.

Matt. VI, 10.
114 MARABOTTO et VERNAZZA, Vita, cap. 6, n. A



TABLE DES MATIERES

Excellence de cette union. Elle constitue toute
notre perfection, et le vrai moyen de procurer
la plus grande gloire de Dieu (n. 1), page 5.

A I'exemple de ]ésus-Christ (n. 2), page 7.

Des saints durant leur vie terrestre (n. 3), des
saints et des anges au ciel (n. 4), page 10.

Fruits de cette union. 1° La sainteté. Un acte de
parfaite union a la volonté de Dieu y suffit : tel
saint Paul. C'est le « tout a Dieu » (n. 5),
page 11.

Mais pour cela, il faut que, de la volonté de
Dieu et de la ndtre, nous ne fassions plus
qu’une seule volonté (n. 6), page 13.

Et cela en tous événements, qu'ils nous plaisent

de leur nature ou nous contrarient (n. 7), page
13.

Méme dans les maux qui nous sont causés par
les hommes, car ces maux-la aussi viennent de
Dieu (n. 8), page 14.



En toutes nos afflictions, reconnaitre la volonté
divine, et vouloir que cette volonté s'accomplis-
se entiérement en nous, c'est la condition de
la sainteté (n. 9), page 17.

2° Une paix inaltérable : ne voulant que ce que
Dieu veut, tout nous arrive 3 souhait (n. 10),
page 19,

3° La splendide liberté des enfants de Dieu, la-
quelle nous met au-dessus de tous les change-
ments (n. 11), page 22.

D'ol, paradis anticipé sur la terre (n. 12), page
24,

Folie de ne pas se soumettre 3 la volonté divine :
d'une part, résistance inutile et funeste ; d'au-
tre part, Dieu ne veut que notre bonheur, et il
le procure si nous nous abandonnons 3 lui ; par
I3, vie sainte, et vie heureuse (n. 13-15), page
28 3 35.

Pratique de cette union. N'avoir qu'une volonté
avec Dieu : 1° en tout ce qu'ameéne le cours de
la nature, froid, chaleur, etc... ; 2° en tout ce
qui nous atteint au dedans de nous-mémes,
faim, soif, pauvreté, etc... 3° en tout ce qui
concerne nos défauts naturels, d’esprit ou de
corps (n. 16), page 35.

4° dans les maladies et infirmités corporelles (n.
17), page 38,

5° dans les maladies de nos parents, amis et bien-
faiteurs, et quand nous les perdons (n. 18),
page 45.



6° dans les désolation spirituelles (n. 19), page
47.

7° dans les tentations (n. 20), page 54.

8° pour I'heure et les circonstances de notre
mort (n. 21), page 54.

9° pour notre degré de grace et de gloire (n. 22),
page 61.

Bref, en tout, avoir un seul but : faire la vo-
lonté de Dieu pour contenter Dieu ou et comme
il veut étre servi de nous (n. 23), page 64.

Moyennant quoi, Dieu nous tiendra étroitement
serrés contre son cceur. Rendons-nous familiers
certains passages de |'Ecriture, qui nous aideront
a nous unir a la volonté de Dieu (n. 24), page

65.



i

L
1) =ik i

1
=





{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }

