VIE DE MARIE LATASTE

PAR UNE RELIGIEUSE DU SACRE-CCEUR
1 vol. in-12: 1 fr. 80

Le méme ouvrage sur papier velin : °* fir.

Zelte Vie est détachée du premier volume de la Vie et des Buvres

qui contient en sus les Lettres concernant la vie de Marie Lataste.

G32. ABBEVILLE. — BRIEZ, C. PAILLART ET RETAUX, IMAIMEURS )



g

LA VIE ET LES (BUVRES

DE

MARIE LATASTE

RELIGIEUSE COADJUTRICE BU SACRE CEUR
PUBLIEES

PAR M. ABBE PASCAL DARBINS

Avec l'approbation de Mgr I'Evéque d’Aire

QUATRIEME EDITION

Revue avec le plus grand soin et collationnée sur les manuscrils’
augmentée d'une INTRODUCTION SUR LES REVELATIONS PRIVELS
et de NOTES THEOLOGIQUES
composees par deux Péres de la Compagnie de Jésus.

TOME TROISIEME

PARIS
LIBRAIRIE AMBROISE BRAY

BRAY ET RETAUX, SUCCESSEURS
82, RUE BONAPARTE, 82y
1372

Droits de traduction et de reproduclion réservés







(EUVRES DE MARIE LATASTE

LIVRE HUITIEME
DE LA GRACE ET DES VERTUS THEOLOGALES.

I. De la grace ; significations diverses du mot grace : grices na.tu-
relles et surnaturelles; de Pauteur de la grice. — IL. De la grice
actuelle ; sa nécessit¢ pour opérer le bien et éviter le mal. — IIL De
la grice sanctifiante ; causes diverses de la grice sanctifiante; sa
nature intime et ses effets ; elle n’enleve pas la concupiscence, —
IV. La grice de Dieu est pour tous, mais elle n’est pas égale pour
tous ; distribution de la grice. — V. De la conduite 4 tenir dans les
faveurs extraordinaires. — VI. Des grices purement gratuites. —
VIL. Des vertus ; de Ia foi; significations diverses de la foi; nature
de la foi ; qualités de la foi : deux sortes d'actes de foi extérieurs et
intérieurs ; des trois actes de foi intérieurs et extérieurs; sans la
foi il est impossible de plaire 4 Dieu; de I'objet de la foi ; des causes
de la foi ; des avantages de la foi ou de son excellence. — VIII. De
I'espérance ; de I'espérance naturelle, surnaturelle et criminelle ;
nature de la vertu d’espérance ; de Iacte d’espérance ; objets, effets
et nécessité de l'espérance. — IX, De la charité ; de la charité
essentielle, personnelle et virtuelle s nature et excellence de la vertu
de charité; sujet de la charité ; des trois perfeclions de la charité;
des signes de la charité ; objet de la charité; charité envers Dieu,
nous-méme et le prochain ; de Iordre 3 suivre dans la charité. Qui
est le prochain ? Comment fayg.i] laimer? Eloge de la charité, —
X, De la paix, fruit de la charits » de la paix temporelle, spirituelle
et éternelle ; de la soumission i la volonté de Dieu produite par la
charité; avantages de cette soumission ; de la pauvrets, du détache-
ment et de la liberté, effets de |a vertu de charité,

Gloire et louange, amour et reconnaissance soient a

jamals rendus & Jésus au saint sacrement de lautel,
{18 1

—_— e



6 LIVRE HUITIEME

au Pere et au Sant-Esprit dans tous les siecles des
siecles. Amen.

Un jour, je priais & genoux devant le saint tabernacle.
Je remerciais le Sauveur Jésus des nombreuses grices
quilm’avait accordées et qu'il ne cessait de m’accorder en-
core. Il se montra & moi sur l'autel ; je ne sais pourquoi,
n'osant m'approcher de lui, je demeurau 4 ma place. I1
m’'appela ; jem approchal et je tombai 4 ses genoux : « Ma
fille, me dit-il, j'ai entendu votre voix et vos remercie-
ments. Je vous ai accordé des graces nombreuses; votre
reconnaissance pour mes bienfaits vous en obtiendra de
plus considérables ; et la premiere que je veux vous don-
ner, c¢'est de bien comprendre ce que c’est que la grice et
les effets qu’elle produit dans les 4mes.

« Savez-vous, ma fille, quelles sont les diverses signifi-
cations de ce mot: Grace ? — Seigneur, je ne sais si je les
connals ; mais du moins ne saurais-je ni m’exprimer, ni
dire mes idées sur ce mot. — Eh bien! ma fille, je vais
vous l'apprendre.

« Le mot grice signifie pardon. N’'avez-vous point en-
tendu dire qu'un roi, qu'un juge, qu’un homme puissant
avait fait grace & un coupable 2—OQui, Seigneur.—Qu’est-
ce que cela signifie ? Que le roi, le juge ou I'homme puis- -
sant ont pardonné a ce coupable.

« Le mot grace signifie affection, amour, bienveillance.
Vous vous rappelez sans doute cette parole de I'ange a Ma-
rie: « Vous avez trouvé grice devant Dieu » ? — Oui, Sei-
gneur. — Cela signifie que Dieu accorde 4 Marie toute sa
bienveillance et qu’elle a gagné son amour.




DE LA GRACE ET DES VERTUS THEOLOGALES 7

« Le mot grice signifie remerciement, comine quand
vous me dites : Je vous rends grice, Seigneur, de tous
vos bienfaits.

« Le mot grice, considéré dans un sens plus intime, si-
gnifie tout don de Dieu accordé aux hommes par sa seule
libéralité et sans aucun mérite de leur part.

« Considérée ainsi, vous en pouvez distinguer de deux
sortes : la grice de 'ordre naturel qui regarde tous les be-
soins de lavie du temps, la grice de 1'ordre surnaturel qui
regarde tous les besoins de votre 4me pour la conduire a
la félicité éternelle.

« Ainsi votre création, la conservation de voire vie, la
force, la santé et le mouvement de votre corps, l'intelli-
gence et les facultés de votre 4me sont des grices natu-
relles, des dons de Dieu. Ce sont des dons gratuits, car
ces dons ne vous étaient pas dus. Comment la naissance Y.
elt-elle été un droit pour vous ? Vous n’existiez pas. Le
néant a-t-il des droits ? L’intelligence, comment ett-elle
ét¢ un droit pour vous ? Est-ce que Dieu n’est pas
libre de ses dons ? Ne pouvait-il donc pas vous refuser
I'intelligence ? Ne pourrait-il pas encore vous en refuser
l'usage ?

« La grice dans l’ordre surnaturel est un don surnatu-
rel et invisible, mais que I’dime ressent et que Dieu ac-
corde gratuitement aux étres intelligents et raisonnables
comme force et puissance pour arriver & la vie éternelle.
C’est un don, comme tout ce qui est en vous ; surnaturel,
¢'est-a-dire au dessus des dons naturels, pour vous vivifier
et vous transformer. C’est un don gratuit que Dieu aurait
Pu ne point donner et que les créatures ne pouvaient
point exiger, Il est accordé aux dtres intelligents et rai- j

%—#




8 LIVRE HUITIEME

sonnables, parce que ceux-la seuls qui ont l'intelligence
et la raison peuvent meériter ou démeériter, mettre en
usage ou laisser ce don, et ainsi atteindre ou perdre la vie
éternelle.

« G'est pour cela que la grice vous est donnée, pour
- vous faire obtenir la gloire du ciel. |
« De ce que je viens dedire par rapport ala grice, vous

devez conclure que Dieu en est l'auteur et le donateur,
c est-a-dire le principe, et que la fin quil se propose en

~la donnant est de faire participer les dmes fidéles a la

gloire du ciel.

« Pensez-vous, ma fille, qu'il n'y ait aucune cause de-
puis la chute du premier homme, qui ait mérité le don de
la grace aux hommes, et qui n’empéche pasla grice d’étre
un don gratuit ? — Seigneur, il me semble, lui répondis-
je, que vous &tes la cause méritoire de la grace. Votre in-
carnation, votre vie, vos souffrances dans la passion, votre
mort, nousontmérité touteslesgraces dusalut. Néanmoins,
malgré votre mort et ses mérites, la gréce est undon gra-
tuit, parce que vous étes Dieu et que votre incarnation,
cause méritoire de la grice, a été libre.

« Oui, ma fille, c'est moi qui ai mérité aux hommes
toutes les graces que Dieu leur accorde, et je les ai méri-
tées en souffrant volontairement,et sans y étre obligé, les
tourments de ma passion,

« Ma fille, il y a deux espéces de grice que Dieu ac-
corde aux hommes. Les premieres pour eux-mémes et
pour leurs besoins. Les secondes pour les besoins et les
nécessités d'autrui. Ces derniéres ne sont pas par elles-
mémes une cause directe de mérites; mais les pre-
miéres rendent toujours agréable a Dieu, quand on les

/



DE LA GRACE ET DES VERTUS THEOLOGALES 9
recoit avec de bonnes dispositions et quand on en fait un
saint usage. '

« Je vous parlerai plus tard des grédces que Dieu ac-
corde & quelques ames, non pour elles, mais pour les
autres. Aujourd’hui je veux vous parler uniquement des
graces que Dieu accorde a chacun pour son utilité per-

gonnelle. »
' 4

Je ne sais si jem'exprime bien, mais je ne sais pasm’ex-
primer autrement. J’écris selon l'intelligence qui m'a été
accordée des paroles du Sauveur Jésus.

Je continue: « Parmi les graces que Dieu accorde a
chacun pour son utilité personnelle, on en distingue de
deux sortes : celles qu’il accorde pour la sanctification
et la bonté de tous les actes et celles qui constituent
en 'dme un état, une maniére d’étre, ou autrement dit
les graces actuelles et les graces habituelles ou sancti-
fiantes.

« Qu'est-ce que la grace actuelle? Avant de répondre a
cela, je dois vous rappeler, ma fille, que 'homme par lui-
méme ne peut rien faire de méritoire pour le ciel sans la
grace de Dieu. Aprés cela, vous comprendrez aisément
ce que c’est que la grdce actuelle. La grice actuelle est
un secours passager que Dieu donne a l’homme pour
connaitre, vouloir ou faire un bien surnaturel, en l'exci-
tant et I'aidant 3 cette connaissance, & ce vouloir, & cette
action. ‘ .

« C'est un secours nécessaire 4 I’homme que le péché a
rempli de faiblesse et qui se trouve impuissant devant une
fin surnaturelle, C'est un secours passager, celale dis-




10 LIVRE HUITIEME

tingue de la grdce habituelle qui est en I'4me d*une ma-
niere permanente.

« J'al ajouté, ma fille, que ce secours excite et aide
I'homme, pour vous marquer que ce secours le dispose 4
l'action et le soutient quand il 'accomplit, Pour quelle
action ce secours est-il donné i ’homme? Pour une action
ou intérieure ou extérieure. Or, pour toute action, il y a
deux choses: la disposition al’action et l'accomplissement
de l'action. Dans la disposition 3 l'action, c’est I'intelli-
gence de 'homme qui est précisément en jeu; ce secours
de Dieu éclaire son intaligence. Dans I’accomplissement
de l'action, c’est la volonté; ce secours de Dieq excite et
aide la volonté & I'accomplir. Que l'action soit intérieure,
comie un acte d'amour, ou extérieure, comme un exer-
cice de piété quelconque, pour que cette action soit bonne,
il faut nécessairement le secours de Dieu, et il s’appelle la
grace actuelle.

« La grace actuelle est donnée 4 deux fins; d’abord, de
faire pratiquer le bien, comme je viens de vous I'indiquer;
et puis, de faire éviter le mal; d’otril suit, ma fille, que
si cette grace est nécessaire, elle 'est pour opérer le bien,
et puis pour éviter le mal.

« La grace actuelle est nécessaire pour opérer le bien,
pour produire des actes de foi, d'espérance et de charité
surnaturels, car la foi, l'espérance et la charité sont des
vertus surnaturelles, et par les seules forces de sa nature
Yhomme ne peut en produire les actes. Celui méme qui a
la grace sanctifiante a besoin dela grice actuelle pour
produire ces actes, car cette grice sanctifiante, comme
toutes les habitudes surnaturelles que Dieu établit
dans l'4me d’'une maniére permanente, est A peu prés



DE LA GRACE ET DES VERTU$ THEOLOGALES i1

pour les actions surnaturelles ce que sont pour les ac-
tions simplement naturelles les puissances et les facultés

naturelles.
« Il ne faut pas dire pour cela, ma fille, que les

actions des hommes qui ne sont pas précédées ef aidées
de la grace sont des actions mauvaises; que I'homme,
sans la grice, ne peut rien faire de bien ; mais, en
vérité, sans la grace il ne peut rien faire de méritoire
pour le ciel.

« La grace actuelle est nécessaire pour faire le bien, et
aussi pour éviter le mal.

« Oui, ma fille, elle est nécessaire méme & I'’homme qui
est en état de grice, et sans cette grdce actuelle, il lui est
impossible de passer un long temps sans tomber dans le
péché véniel. Elle est nécessaire non-seulement pour évi-
ter le péché véniel, mais encore le péché mortel. Pour évi-
ter le mal, en effet, il faut se déterminer au bien et ’ac-
complir ; car qui n’avance pas recule, et celui quin’amasse
pas constamment dissipe. Or, pour se déterminer au bien,
pour faire le bien, il faut, outre la prédisposition donnée
par la grice habituelle, une excitation, et un secours ac-
 tuel pour I'accomplir.

« Ma fille, la grice actuelle ne vous manquera jamais :
recevez-la et servez-vous en selon le dessein de Dieu. Ainsi
vous éviterez le mal et vous pratiquerez le bien. Je ne veux
point vous retenir plus longtemps ; demain, revenez pres
de moi, je vous parlerai de la grace sanctifiante. Je vous
dirai quelles sont ses causes, sa nature et les effets quelle
produit dans I'dme, »




12 LIVRE HUITIEME

11

Le Sauveur Jésus me parla ainsi le lendemain : « Ma
fille, la grice actuelle est le premier moyen qui dispose
I'dme a la possession de Dieu, 4 la vision béatifique, & la
gloire du ciel ; mais il ne la met pas dans un rapport im-
médiat avec sa fin surnaturelle. Elle n’est donc pas le der-
nier moyen qui conduise 3 la vision de Dieuou la fasse at-
teindre ; mais elle conduit I'dme 3 Pacquisition dela grice
surnaturelle habituelle, qui est précisément la préparation
Immédiate ala possession de Dieu, parce qu'elle dépose en
elle la participation de la vie divine,

« Il ya plusieurs causes de la grice sanctifiante que
Dieu met en vous.

« La cause productive ou créatrice de la grace, qui
est Dieu lui-méme, auteur de tout don naturel et surna-
turel.

« La cause méritoire de cette grice, qui n'est
autre que le fils de I'homme et les souffrances de sa
passion,

« La cause instrumentale, ou ce par quoi Dieu vous
donne la grice, ce sont les sacrements.

« La cause formelle de la grice ou la nature de la grice
en tant que placée dansl'dme, c'est la justice de Dieu
communiquée 4 cette dme,.

« Enfin, ma fille, la cause finale dela grace ou les mo-
tifs pour lesquels Dieu la communique sont au nombre de
trois : le premier motif, c’est sa propre gloire. Dieu, je
vous l'ai déja dit, a tout fait pour sa gloire : maisrien ne
peut plus contribuer a sa gloire que le don de la grice ha-



DE LA GRACE ET DES VERTUS THEOLOGALES i3

bituelle par laquelle il éléeve I'dme jusqu’a lui, comme une
louange éternelle qu’il contemplera et recevra dans les
siécles des siecles. Le second motif, c’est la gloire de son
Fils fait homme pour sauver les hommes. Qu’est-ce que
la gloire? c’est le rayonnement d’un étre, c’est la manifes-
. tation des attributs qui sonten lui. Or, ’homme, par la
grace, devient membre de mon corps, et, uni a moi, il
est juste, il est saint, il est ami de Dieu, il est filsde Dieu ;
et cette filiation, cette amitié, cette sainteté, cette justice
brillent en lui dans tout leur éclat, et me manifestent moi-
méme, qui ne fais qu'un avec lui. Le troisieme motif,
c’est la participation de I’homme a la gloire de Dieu et &
ma gloire, lesquelles ne sont définitivement, et pour ja-
mais obtenues, que lorsque '’homme est définitivement,
et pour jamais, participant de la gloire de mon Pere et de
ma gloire.

« Quelle est donc la nature de la grice sanctifiante,
ou qu'est-ce que la grice sanctifiante? La grice sancti-
fiante est un don de Dieu surnaturel, gratuit et créé, in-
trinsequement inhérent & I'dme et demeurant en elle
sous forme d’habitude, et par lequel I'homme, participant
de la vie divine, justifié, sanctifié et agréable a Dieu,
devient son fils adoptif, et acquiert des droits a la vie
éternelle, |

« Comprenez-vous ces paroles, ma fille ? — Seigneur,
J'en comprends quelques-unes ; mais les autres sont pour
moi pleines d’obscurité. = Désirez-vous en avoir l'expli-
cation ? — Oui, Seigneur, et je la recevrai de vous avec
émpressement.

« Vous comprenez, ma fille, que la grice sanctifiante

est un don surnaturel et gratuit ? — Oui, Seigneur, vous
1118 1.




14 LIVRE HUITIEME

me l'avez déja dit. — Eh bien ! ma fille, la grace sancti-
fiante est aussi un don créé, c’est-a-dire que, quelle que
soit la perfection de ce don, ce don n’est pas la substance
méme de Dieu ; car ce don est intrinséquement inhérent
al'dme, c'est-a-dire qu'il vient modifier I'ame, mais non
la détruire ou la changer a ce point qu'elle cesse d'étre
dme. Il est inhérent et sous forme d’habitude, c'est-a-dire
d'inclination, de propension a faire le bien. Or, si ce don
était la substance méme de Dieu, il n'y aurait pas seule-
ment inclination & faire le bien, il y aurait action conti-
nuelle du bien, parce que Dieu est souverainement et
éternellement auteur du bien.

« La grice sanctifiante est une participation 4 la nature
divine. Ma fille, vous ne pouvez comprendre ni le sens ni
la nature de cette parole : vous la comprendrez au ciel, et
cela fera votre bonheur dans la patrie.

« Je veux néanmoins vous donner une explication ou
vous faire concevoir par image ce que c'est que cette par-
tipation. |

« Je vous ai dit, en vous parlant de Dieu, qu’il y a trois
personnes en Dieu. Que le Pére se connait et engendre
son Fils par cette connaissance; que le Pere etle Fils
s’aiment, et que cet amour du Pére et du Fils est le Saint-
Esprit, troisieme personne de la sainte Trinité. Cette con-
naissance éternelle du Peére, cette tendance éternelle du
Fils vers le Pére, cet amour éternel du Pére vers le Fils

_et du Fils vers le Pere par le Saint-Esprit constituent la

vie intérieure de la sainte Trinité. Ma fille, il se passe
quelque chose de semblable dans I'homme qui est fait &
I'image de Dieu, bien plus encore par la seconde création
opérée par la grace que par la premiére, uvre de la na-




DE LA GRACE ET DES VERTUS THEOLOGALES 15

ture. La grice met dans I'’homme la foi, l'espérance et la
charité; et ces trois vertus constituent la vie intérieure de
l’ame, vie active et de mouvement, puisque par la foi
I'homme connait Dieu, tend vers lul par l'espérance, et
s'unit a lui par la charité. Or,vivre ainsi n’est-ce pas vivre
a I'image de la vie de Dieu?

« Je vous ai dit, ma fille, que Dieu est saint, que Dieu
est juste, que Dieu est tout-puissant, et que, par ses
cuvres extérieures, Dieu manifeste ainsi ses attribuls,
Or, ma fille, tel est 'homme avec la grice sanctifiante. 11
est saint, car la grice sanctifiante est incompatible avec
le péché mortel; il est juste, parce qu’il discerne le bien
du mal, évite le mal et pratique le bien. Il est tout-puis-
sant, et ses bonnes ceuvres manifestent sa force et son
ponvpir. 11 lutte contre le monde, contre le démon,
contre lui-mé&me; il lutte contre le mal, il ne combat que
pour le bien, il peut tout pour I'opérer.

« Que de merveilles la grice sanctifiante n’opere-t-elle

donc pas! Ce n’est pas tout, elle rend encore agréable a
Dieu. Car Dieu s’aime lui-méme et aime sa vie. Il se
‘trouve reproduit dans celui qui a la gridce sanctifiante;
il y considere sa vie, il y voit sa justice, sa sainteté,
comment done n’aimerait-il pas celui qui a la grice sanc-
tifiante ?

« Oui, ma fille, il I'aime comme il aime son Fils ; car
I'homme qui a la grace sanctifiante devient par cela seul
son fils adoptif. Tl voit en lui mes meérites, ma passion et
ma mort, et il dit: Il est mon fils! Il voit en lui ma vie
tout entiere; et il dit : 11 est mon fils !

« Or, cette adoption de I’homme comme fils de Dieu,
produite par la grdce, entraine immédiatement un autre




16 LIVRE HUITIEME

résultat qui est inséparable de I'adoption 3 c’est le droit
réel, véritable, de celui qui a la grace sanctifiante, et de
celui qui est adopté, & la gloire, a la félicité de Gelui qui
I'adopte.

« Voila, ma fille, en quelques mots, 'explication de
la definition que je vous adressais tout & I'heure, et quelle
est la nature méme de la grace.

« Que pourriez-vous conclure de ce que je viens de vous
dire sur la grice sanctifiante ? — Je ne sals, Seigneur ;
mais parlez & votre servante Marie, et la lumiére se fera
dans son intelligence. — Ma fille, ne vous ai-je pas dit
que la grice sanctifiante rend 'homme juste, saint, ami
de Dieu ? — Oui, Seigneur. — L’homme, ma fille, nait-il
dans cet état de justice, de sainteté, d’amitié de Dieu ? —
Non, Seigneur. — En quel état nait '’homme ? — Il nait
dans le péché. — Comment sort-il de cet état ? — Par le
baptéme. — Que dépose le baptéme dans celui qui est
baptisé outre et avec le caractére de chrétien ? — La grice

sanctifiante. — Que fait donc la grice sanctifiante dans le
baptisé ? — Elle le justifie, elle le rend saint. — La justi-
fication peut-elle exister sans la grice sanctifiante ? — Je
ne le pense pas. — La grice sanctifiante peut-elle exister
dans une 4me sans qu'elle soit justifiée? — Non, Sei-
coneur. — Au méme moment oll une 4me recoit la grace
sanctifiante, recoit-elle aussi la justification? — Qui, Sei-
gneur.— Gomment comprenez-vous cela? — Seigneur, je
me figure le pécheur comme un pauvre dénué de tout, et
Dieu comme un roi infiniment riche. Ce roi vient vers le
pauvre avec tous ses trésors qu'il met en sa possession ;
des lors, ce pauvre cesse d'étre pauvre et se trouve riche
des qu’il a recu les dons du ro1. Il en est de méme pour



DE LA GRACE ET DES VERTUS THEOLOGALES 17

le pécheur; il a le péché dans le cceur, Dieu lui donne la
grice, le péché s'en va. Le péché me semble incompa-
tible avec la grace sanctifiante, comme la pauvrete avec
la richesse. — Ma fille, vous avez raison, l'homme ne
peut étre en méme temps pécheur et ami de Dieu ; s’il est
pécheur, il reste dans la mort, parce que le péché est la
mort de I'4me ; dés lors il est séparé de Dieu ; mais s’ila
la gréce, il a la vie ; s'il a la grace, il est ami de Dieu, et
si Dieu 'aime, il doit nécessairement &tre justifié. Dieu
hait le péché, mais il aime la justice ; par conséquent, ce-
Jui qui est I'objet de 'amitié de Dieu par la grace sancti-
fiante est nécessairement justifié.

« La grace sanctifiante donnée & I'’dme produit en elle
autre chose que:la justification. Elle renouvelle encore
complétement intérieur de: 'homme ; elle le rajeunit,
elle le rapproche de Dieu son principe, elle I'éloigne des
créatures. Or, si Dieu se rapproche de l'homme ou
I'’homme de Dieu, il doit nécessairement y avoir change-
ment ou en Dieu ou en 'homme. En Dieu, ma fille, cela
ne se peut pas ; c’est donc 1'homme qui change, et qui
est changé. Il devient un homme nouveau, un homme
sans péché, un homme uni & Dieu, un homme avec une
inclination qui le porte vers le bien.

« La grice sanctifiante néanmoins n’enléve point de
I'dme la concupiscence.

« Qu'est-ce que la concupiscence, ma fille? Ce n’est
rien autre chose que l'inclination désordonnée de 1'dme
qui porte & s’attacher & la créature et & faire oublier le
Créateur.

« Le péché originel a mis dans I'’dme 1'amour du bien
créé. En lui-méme, cet amour n'est pas un mal, il n’est




18 LIVRE HUITIEME

point péché, mais il le devient trés-facilement; il I'est
réellement dés que 1'amour du bien infini n’est pas supé-
rieur & l'amour du bien fini, dés que I'amour du Créateur
n’est pas supérieur a celui de la créature.

« Cela doit vous suffire pour vous faire comprendre que
la concupiscence ne disparait point par la grice sancti-
fiante, parce que l'amour du bien créé, de ce qui est fini,
terrestre, n'étant pas un péché, et n’étant pas incompa-
tible avec la grace sanctifiante, celle-ci ne peut le faire
disparaitre.

« La grice sanctifiante pourtant lutte contre la concu-
piscence ; elle estune arme contre la ¢®acupiscence, elle
est une tendance opposée a celle de la concupiscence, car.
elle donne 4 I'dme un amour prédominant du bien infini,

qui I'emporte sur celui des biens matériels et terrestres.
« Cest la I'ceuvre de la grice dans 1'ame. »

.

v

Je priais un jour prés du saint tabernacle; je m’'étais
unie au Sauveur Jésus par la communion spirituelle, il
vint & molet me dit :

« Je vous ai parlé, ma fille, de la grice et des diverses
sortes de gréce ; je veux que vous sachiez aussi que la
grice se donne a tous et que les obligations de chaque
état n’empéchent pas son cours. La grice est une source
immense et inépuisable qui s’échappe de mon cceur, et &
laquelle tous peuvent puiser abondamment. Quelle que
soit la position et l'état des hommes, tous peuventy
prendre part, en m'offrant leurs actions, enlessanctifiant,
en les faisgnt en vue dg plaire & mon Pére, ef surtout par



DE LA GRACE ET DES VERTUS THEOLOGALES 19
1a pratique de la religion et la fréquentation des sacre-
ments.

« Cependant, ma fille, voyez les hommes, ils fuient ma
grice, ils n’ont d’yeux que pour leurs intéréts matériels ;
ils vivent dansle péché, ils vivent dans la mort. Quelle
ignorance en eux des vérités du salut! Et n'est-ce pas
leur faute? Comment excuseront-ils leur indifférence,
comment expliqueront-ils leur éloignement de Dieu? Mais
leur ignorance est une ignorance coupable ou une igno-
rance qui n’est point vraie. Souvent ces hommes se rap-
pellent bien les instructions de leur premiere commu-
nion, mais ilssontattachés a leurs péchés et ils ne veulent
point y remoncer ; a leurs rapines et ne veulent point les
abandonner: & leurs passions, et, ne voulant point les
maitriser; ils' se disent ignorants. Pauvres hommes,
quelle folie ! '

« S'ils sont réellement ignorants, pourquoi n’écoutent-
ils pas I'instruction de mes ministres ? Pourquoi ne con-
forment-ils pas leur conduite aux enseignements qui leur
sont donnés par mes prétres ? Mais ne savemt-ils pas
qu'ils ont fait mal, qu'ils ont commis le péché, qu'ils se
sont révoltés contre Dieu, qu'ils sont privés de ma grice?

« Ma fille, ce n'est point ni 'éclat ni la condition di-
verse des hommes qui empéche le cours de ma grice,
tous peuvent y participer et abondamment. Mon plus
grand désir serait de la répandre avec profusion sur toutes
les Ames. Geux qui veulent y participer le peuvent, méme
les plus ignorants, parce qu'ils trouvent dans mes pretres
des amis qui les soutiennent, quiles guident, qui les
éclairent, qui leur rendent la paix du cceur et de l'dme,
qui les délivrent de leurs fautes, qui leur donnent ma




; W.u.,,’ .
-

20 LIVRE HUITIEME

grice. O hommes ! Ne savent-lils pas que Dieu regarde
moins ce quils savent, ce qu'ils font, que la bonne vo-
lonté avec laquelle ils agissent ? N’éprouvent-ils pas en
eux les mouvements quotidiens de la griace qul les invite
a revenir & Dieu, & se donner 4 Iui ? Dieu veut le salut
de tous, je vous l'ai déja dit, et il donne 2 tous les graces
qui leur sont nécessaires pour qu'ils opérent leur salut,

« Néanmoins, ma fille, il Y a une certaine mesure de
grace que Dieu, dans ses décrets éternels et insondables,
destine a chacun. Il n’accorde pas a tous le méme degré.
Mais aussine demandera-t-il pas a tous non plus le méme
compte. Il proportionne la grace au degré de sainteté
auquel il veut que s'éleve celui 3 qui il la donne ; il pro~
portionne sa grice aussi aux besoins de chacun,

« Il y ades graces générales auxquelles tous participent,
les justes, les pécheurs, et tous les hommes dans leurs
diverses conditions. Mais il Y a des graces particulidres
que Dieu n’accorde pasa tous les chrétiens, parce qu'elles
ne sont nécessaires qu'a quelques 4mes d’élite et 3 cer-
taines vocations. Que de graces plus grandes, par
exemple, ne faut-il pas a4 un prétre pour vivre saint et
sanctifier les autres ; 4 un confesseur, & un directeur pour
mener et conduire les 4mes dans le sentier de la véFits
et du bien ? Celles-la ne vous sont point necessaires, ma
fille ; aussi vous n’en rendrez pas compte.

« La grace est pour tous une source de vie et le remede
a tous les maux. Elle rend la vie & ceux qui sont morts par
le péche. Elle donne la ferveur & ceux qui sont liches et
négligents, la componction aux insensibles, le recueille-
ment aux dissipés, la soumission aux indociles, la cha-
rité 4 ceux qui sont froids et sans ceeur,



DE LA GRACE ET DES VERTUS THEOLOGALES U

« Comprenez toujours bien ce que c'est que la gréce,
ma fille, estimez-la toujours davanlage, augmentez-la
dans votre cceur. N'oubliez pas que Dieu l'accorde & tous,
mais plus particulierement et en plus grande abondance
a ceux qui la lui demandent et y correspondent. »

v

J'étais fort inquidte sur tout ce qui se passait en moi
depuis quelque temps. Le doute que me témoignait mon
directeur sur la vérité de ce que je voyais et entendais
augmentait en moi la crainte d’étre victime de quelque
illusion. J’ai dit ailleurs comment le Sauveur Jésus lui-
méme m’a détrompée et m’a rassureée.

Voici ce qu'il m’a dit surila conduite & tenir dans les
faveurs extraordinaires que Dieu accorde, comme sont
des réveélations, des visions, des extases, des ravisse-
ments, .

« Ma fille, une personne qui éprouve de ces sortes d’at=
traits qui la mettent hors d’elle-méme, et qui réjouissent
son ceeur et son dme, doit-elle s’abandonner & ces attraits
et les suivre ? Mais qu’arrive-t-il & cette pauvre 4me si
c’est le démon qui se change en ange de lumiere pour la
séduire ? Doit-elle résister opinidtrement ? Mais si cet
attrait est une grace de Dieu, elle n'y correspond point.
Que doit-elle faire en pareille conjecture ?

« La premiere chose & faire, ma fille, ¢’est de déclarer
a son directeur tout ce que 'on éprouve et tout ce qui se
passe dans 1'dme ; puis il faut suivre en tout le conseil de
son directeur.

« Le directeur, #'il est sage, s'il est prudent, s'il est in-




22 LIVRE HUITIEME

struit, examinera tout ce que cette 4me lui aura rapporté ;
il verra si ces choses sont conformes & I'esprit de piété et
a celui de I'Eglise. Tl examinera les dispositions de la per-
sonne quil dirige, et s'il juge que ce qui se passe en elle
la porte a la vanité et & I'indépendance ou opetre en elle
quelque résultat ficheux, il I'engagera a résister a ces
attraits et a les repousser.

« 8’1l voit, au contraire, que tout ce qu’elle dit est con-
forme & l'esprit de piété et de I'Eglise, et qu’au lieu de
perdre sa piété, cette personne devient de plus en plus
pieuse, simple, humble, soumise et fidéle 2 remplir ses
devoirs, il I'engagera & se soumettre humblement 3 la
volonté de Dieu et 4 s'abandonner 4 lui comme un enfant
aux bras de sa mere.

« Quand le directeur a conseillé 4 une personne de re-
cevoir ainsi cet attrait et d'y correspondre, comment doit
agir cette personne pour correspondre & cet attrait?

« Au moment ou elle sent son 4me attirée vers un état
autre que son état habituel ou normal, elle doit commen-
cer par se dépouiller complétement de sa volonté, pour
embrasser entierement celle de son directeur, et puis
conjurer Dieu de ne point permettre qu'elle soit trompée.
Elle doit reconnaitre enfin qu’elle n'est digne d’aucune
de ces faveurs signalées et prier le Seigneur de lui faire
miséricorde.

« Si cette 4me agit ainsi, il est certain, ma fille, que
Dieu ne permettra pas qu’elle soit victime d'aucune illu-
sion, parce qu’elle a mis en lui toute sa confiance. Mais si
cette faveur est une faveur que Dieu lui accorde, cette
faveur, loin de lui étre retirée, lui sera donnée avec plus
d’abondance et de perfection, parce qu’elle la méritera




DE LA GRACE ET DES VERTUS THEOLOGALES 23

plus encore par sa maniéere dagir si soumise et si
humble.

« Cette personne pourra non-seulement s’abandonner
ainsi A ces ravissements qu’elle éprouvera, mais encore
* scouter et retenir les enseignements qui lui seront don-
nés, pourvu que ces enseignements soient conformes en
tout aux enseignements de la sainte Eglise de Dieu.
Comme elle.ne peut pas en juger par elle-méme, elle doit
communiquer aussi 4 son directeur ce qui lul a été dit,
comme cela lui a été dit, autant qu’elle pourra se le rap-
peler. Son directeur jugera ces enseignements avec pru-
dence, discrétion, et consultera méme, s ‘il le faut, des
hommes, ministres de Dieu comme lui, mais plus in-
struits que lui. Apres celale directeur se prononcera. Si
celle qu’il ‘dirige recoit ses décisions avec humilité et
soumission, ce sera une preuve que 'esprit de Dieu est
avec cette personne, Si, au contraire, elle les recoit avec
peine, si elle brise le joug de la dépendance pour suivre
sa volonté, ce sera un signe non équivoque que l'esprit de
Dieu n’est pas en elle.

« Ma fille, dans ces circonstances, il faut deux choses
& ces ames, une grande humilité et une grande soumis-
sion & leur directeur. De plus, pour que cette soumission
soit non-seulement bonne en elle-mdme, mais produise
de bons résultats, il faut que le directeur de ces 4mes soit
instruit, sage et prudent ; sans cela, ce sera un aveugle

qui en menera un autre, et ils tomberont tous deux dans
le précipice. »




24 LIVRE HUITIEME

V1

Le Sauveur Jésus m’a dit une autre fois : « Ma fille, je
vous ai parlé des grices que Dieu accorde aux hommes
pour eux-mémes et pour leur avancement spirituel. Il est
d’autres graces que Dieu accorde & certaines ames et qui
sont plus pour l'utilité des autres que pour leur propre
utilité : comme celles des apltres qui faisaient des mie
racles, ressuscitaient les morts, redressaient les boiteux,
confondaient les imposteurs, se faisaient comprendre de
plusieurs nations dont le langage était différent, annon-
caient longtemps & l'avance les événements futurs. |

« Ces dons de miracles, de langues, de prophéties et
autres semblables furent donnés aux apdtres, et sont en-
core donnés a quelques dmes d’élite pour le bien de leurs
freres. C’est par les miracles qu'ils convainquent les in-
crédules ; c’est par le langage qu'ils les instruisent ; c’est
par 'annonce des événements futurs qu’ils maintiennent
dans les cceurs des fideles des sentiments d’espérance ou
qu’ils excitent en eux des sentiments de crainte.

« Il ne faut point désirer ces dons, ma fille, et Dieu ne
les accorde qu’aux dmes qu’il a choisies pour cela. Mais
quand Dieu donne ces grices extraordinaires et purement
gratuites, il faut en faire un usage conforme a sa volonté,
afin d’opérer pour autrui et en auntrui le bien que Dien
désire- voir opérer. ,

« Ces enseignements sur la grice et ses effets vous
suffiront, ma fille, et vous permetiront de vous montrer
plus .fidéle a toutes les grices de Dieu, aux grices de
chaque jour, de chaque heure, de chaque moment, qui




DE LA GRACE ET DES VERTUS THEOLOGALES 25

tombent sur votre dme comme une rosée bienfalsante
pour faire germer en vous toutes sortes de vertus. »

Je remerciai le Sauveur Jésus, je me jetai & ses genoux
et lui demandal sa bénédiction. ,

Le Sauveur leva les yeux au ciel et dit : « Mon Peére,
bénissez votre servante Marie, comme je la bénis, et que
ma parole produise en son ame des fruits de vie.»

Vil

Gloire et louange, amour et reconnaissance soient 2
jamais rendus a Jésus au saint sacrement de l'autel, au
Pere et au Saint-Esprit dans tous les siécles des siecles.
Amen ! : :

« La grice sanctifiante met dans I'ame les trois vertus
de foi, d’espérance et de charité pour la diriger vers
" Dieu ; celles de justice, de force, de prudence et de tem-
pérance pour la diriger dans ses rapports avec les crea-
tures, et enfin les sept dons du Saint-Esprit pour la
disposer & recevoir les mouvements qu’il donne a ceux
qui veulent se sauver. »

Il ne me parla ce jour-la que de la foi, de l'espérance
et de la charité.

«La foi, me dit-il, peut s’entendre de plusieurs ma-
nieres, comme l'espérance, la charité et la grace.

« La foi désigne le jugement intérieur de 'dme, qui
marque le' bien et le mal ; comme on vous dit d'un
lflqmme : Il a fait cela de bonne foi, ou de mauvaise
01.

« La foi désigne la fidélité & tenir un pacte ou une
promesse. |

&

o



2% LIVRE HUITIEME

« La foi désigne la confiance que l'on a en la parole
de quelqu'un.

« La foi désigne cette inclination par laquelle quelqu’un
donne son assentiment, sans crainte d’étre trompé, a ce
quiilne voit pas pourtant d'une maniére précise.

« La fol désigne un des dons gratuits de Dieu par le-
quel on a une certitude suréminente des choses qu'on
doit croire.

« La foi désigne le caractere distinctif entre les chré-
tiens et ceux qui ne le sont pas, c’est le baptéme.

« La fol désigne la matiére ou la réunion des vérités
qu’il faut croire, ou les symboles. |

« La foi désigne une habitude informe et sans vie, in-
suffisante au salut, la foi sans les ceuvres.

« Voila les diverses maniéres d’entendre la foi ; mais
Ia foi dont je veux vous parler et que vous ne devez pas
confondre avec ces sortes de foi, c’est la foi théologique,
la vertu surnaturelle de foi.

« Vous devez distinguer dans la vertu de foi quatre
choses : sa nature, son acte, son objet, sa cause et son
effet.

« La vertu de foi, ma fille, est une habitude surna-
turelle que Dieu met dans 1'dme et qui lui donne la
conviction ferme et l'assentiment libre aux vérités
qu’il a révélées, et que 1'Eglise catholique propose & sa
croyance. ,

« La foi est une vertu surnaturelle, par conséquent un
don de Dieu. Elle donne la conviction ferme, c’est-a-dire
qu'elle enléve toute crainte d’erreur dans ce que 1'on croit,
Cette conviction produit 'assentiment de la volonté, as-
sentiment libre et non forcé, comme celui des démons,




DE LA GRACE ET DES VERTUS THEOLOGALES 17

qui croient, eux aussi, mais avec nécessité. La foi se porte
sur les vérités que Dieu a révélées et que 'Eglise catho-
lique propose & sa croyance. Il a institué I'Eglise pour
cela. Celui qui a la vertu defol croit ces vérités sans
peine ni difficulté ; il est porté a les croire vérités, parce
que la vertu de foi est une habitude, une inclination, une
propension que l'dme recoit de Dieu par cette vertu, et
qui la porte & croire ce qu’il révele. Celui qui a la vertu
de foi est convaincu de ces vérités, bien qu'il ne les com-
prenne pas. Ces vérités ne sont point une simple opinion,
Cest une réalité divine ; et la conviction est d'autant plus
ferme qu'elle repose sur Dieu, vérité éternelle qui ne peut
tromper. Celui quia la foi a en lui le commencement de
la vie éternelle, c’est-a-dire qu’il possede par la croyance
ce qu'il ne voit point, mais qu'il espere, qu’il désire et
vers quoi il tend par ce mouvement de son intelligence
et cet assentiment de sa volonté. ]

« La foi est la premiere des vertus et le fondement des
autres vertus. Elle est avant 'espérance, parce que pour
espérer il faut savoir ce qui fait 1'objet de cette espérance.
Elleestavantla charité, parce que la charité ¢’est I'amour,
et pour aimer aussi, il faut connaitre l'objet de cet
amour. Or, la foi fait connaitre Dieu et ce qui a rapport
a Dieu. C'est donc sur elle que reposent l'espérance et la
charité.

« La foi peut exister seule sans la charité et 'espérance.
Mais l'espérance ne peut exister sans la foi. La charité
aussi, du moins ici-bas, demande la foi pour exister. Je
dis du moins ici-bas, parce que la foi et l'espérance ne
sont que des vertus du temps : elles n'existeront point
dans L'éternité parce qu'elles n'auront plus de raison




28 LIVRE HUITIEME

d’étre. Dans le ciel on voit Dieu face 4 face, par conséquent
la foi est inutile ; dans le ciel on posséde Dieu, par con-
séquent on ne l'espére plus.

« Lafol est la premiére des vertus dans l'ordre de
'existence , mais non dans celui de la dignité. La
charité est la plus considérable des vertus ; elle en est
la vie. )

« Lafoi doit &tre une, catholique et vraie. Elle est
une en tant que vertu; il n'y a point plusieurs vertus
de foi, bien qu'elle soit donnée & plusieurs. Elle est
une quant a son objet ; tous doivent croire la méme
chose, Dieu et les révélations de Dieu. Elle est une
quant & safin, elle ne dirige que vers la possession de
Dieu.

« Elle doit étre catholique et universelle, ¢’est-a-dire
qu'elle doit s’étendre & toutes les vérités sans exception,

remplir tous les lieux de la terre et embrasser le bien uni-
versel du temps et de I'éternité, Dieu.

« Elle doit étre vraie. Si la foi était erronée, elle ne
seralt plus foi : elle serait erreur, mensonge, fausseté ; la
fol doit nécessairement porter sur la vérité, cest-a-dire
sur Dieu.

« La vertu de foi repose dans l'intelligence et dans la
volonté. Dans lintelligence comme dans le lieu spécial
de sa demeure, d'ou elle explore et regarde ; dans la
volonté, comme force de ce regard et comme assentiment
a P'existence de ce qui est vu.

« Il y a, ma fille, deux sortes d’actes de foi: le pre-
mier est purement intérieur, le second est extérieur et se
manifeste au dehors.

« L'acte de foi intérieur est de trois sortes. Il peut por-



DE LA GRACE ET DES VERTUS THEOLOGALES 29

ter sur Dieu d'une maniere générale, tel qu’il est en lui-
méme trinité et unité, sans chercher & pénétrer ce mys-
tere ; ¢'est I'ame qui dit simplement : Je crois.

« L’acte de foi peut porter sur Dieu, vérité infaillible
et éternelle. Cet acte peut s’exprimer ainsi : Je crois a la
parole de Dieu et & sa révélation.

« Enfin, l'acte de foi peut étre un acte de l'intelligence '
que la volonté détermine & tendre vers Dieu ; cet acte peut
s’exprimer ainsi: Je crois en Dieu, vérité et bonté su-
préme,

« L’acte de foi extérieur est triple aussi. L’acte de foi
extérieur n’est rien autre chose que la manifestation ex-
térieure de ce qui est dans I'ame qui croit, et cette mani-
festation a lieu de trois manieres.

« Le premier acte de foi est la reconnaissance pu-
blique de tous les articles de foi. Cette reconnaissance
n’est pas de nécessité de salut, mais elle peutle devenir
selon les lieux ou le temps. Si vous étiez citée devant le

“tribunal d'un prince, d'un juge ou d'un magistrat, et

qu’on vous interrogeit sur votre foi, vous seriez obligée
de la manifester & ce point que si vous veniez 3 mourir
apres I'avoir méconnue ou dissimulée, sans vous étre vé-
tractee, vous seriez certainement damnée.

« Cette confession de sa foi est, vous le comprenez, ma
fille, un des actes les plus glorieux du chrétien. Confesser
sa foi, en effet, c’est honorer et glorifier Dieu ; confesser
sa fol, c'est étre son défenseur ; confesser sa foi, ¢’est con-
fondre les incrédules ; confesser sa foi, c'est édifier son
prochain et lui donner le bon exemple.

« Le second acte extérieur de foi, c'est l'acte d’adora-
11, 2




30 LIVRE HUITIEME

tion de Dieu par le culte extéricur qu'on lui rend pour
reconnaitre ses divins attributs.

« Le troisieme acte extérieur de foi, c’est la confession
de ses péchés par laquelle on reconnait avoir offensé
Dieu, et par laquelle aussi on lui demande pardon et ou-
bli de ses offenses.

« La foi est nécessaire au salut, ma fille. Le salut, en
effet, n'est que la conclusion de la perfection d’un étre
raisonnable. Or, la perfection de cet étre ne consiste pas
seulement dans la possession de tout ce qui en constitue
la nature, mais encore dans la réception du mouvement
qui est donné & cette nature par une nature supérieure.

Vous rappelez-vous ce que je vous ai dit des deux mou-
vements de I'homme, le mouvement vers l'existence et

le mouvement de retour vers Dieu ? Le mouvement vers
I'existence, c’est le don de tout ce qui convient 3, la nature
humaine ; le mouvement de retour vers Dieu, cestle
mouvement que la nature divine, supérieure &4 la nature
humaine, donne a celle-ci pour la diriger dans le bien.
Avec ce mouvement, on va droit au bien, droit i Dieu,
droit & I'éternelle f¢licité. Or, la premitre condition pour
la réception de ce mouvement, c'est la foi qui fait con-
naitre Dieu, qui fait tendre vers lui en appréciant ce qui
est en lui et ce qu’il veut metire en vous. Celui qui n’a
pas la foi ressemble & une maison dont les portes sont
fermées, ou Dieu voudrait entrer, mais o1 il n’entre pas
parce que le maitre ne 'ouvre pas. S'il y entrait, il y ap-
porterait la lumiere ; mais parce qu’il n'y pénétre pas,
cette maison demeure dans l'obscurité et les ténéchres,
Sans la foi donc, il est impossible de plaire & Dieu,
parce que c'est repousser Dieu. Sans la foi on ne peut



©

DE LA GRACE ET DES VERTUS THEGLOGALES oi
8tre sauvé, parce qu'on n'est pas uni a Dieu. Saus la
foi, on encourt la condamnation de Dieu, parce qu’on
se laissera aller a toutes ses inclinations, parce quon
commettra le péché, et que le péché demande condam-
nation.

« Ma fille, que devez-vous croire ? La vérité ; la vérite
gternelle, la vérité qui demeure toujours et demeurera
dans les siecles des siécles. La vérité, ¢’est Dieu ; la vérité,
¢’est moi. Je suis I'expression personnelle de la vérité, et

cest avec droit que j'ai dit aux hommes et que je vous
dis en ce moment : Je suis la vérité ! Je suis la’ vérite
premiére qui contient toutes les autres vérités, la vérité
qui les rassemble toutes, et toutes les vérités réunies en
moi ne font quune vérité : la vérité de Dieu ou Dieu,
vérité éternelle.

« Or, vous devez eroire la vérité premiére. Vous devez
croire aussi les autres vérités qui découlent de moi et
par lesquelles vous étes aidée a tendre vers moi. La ma-
nifestation de la vérité premiére & une dme attire cette
dme vers la vérité. Pour l'attirer plus facilement, cette
vérité se manifeste sous diverses formes, et, comme autant
de liens, elles viennent 'enlacer doucement et la porter
vers Dieu.

« Ainsi, tout ce qui a rapport a la divinité, en tant
qu’elle est Dieu en trois personnes, le Pere, le Fils et le
Saint-Esprit, ce qui a rapporta mon humanité, 3 mon
Eglise, aux sacrements que j'ai institués, sont autat
de formes diverses de la vérité premitre qui se pré-
sentent & 1'homme et lui disent ;: Crois et marche vers
Dieu !

« Toutes ces vérités sont renfermées dans les sym-



32 LIVAE HUITIEME

boles de I'Eglise et les décisions qu'elle porte sur la vé-
rité premiere, décisions qui lui sont inspirées par Dieu
lui-méme.

« Ces vérités, 'homme ne les comprend pas dans
leur nature intime, parce que la vérité c'est Dieu, mais

il les croit et les doit croire parce qu'elles viennent de
Dieu.

« La foi, ma fille, est donnée par Dieu. C'est lui qui est
la cause premiére de la foi. Mais la foi a plusieurs causes
secondaires qui la produisent : la révélation de ce qu’il
faut croire, la vision des miracles qui ne sont autre
chose qu'une persuasion motivée de foi, enfin 'assenti-
ment de 'dme a ce qu'il faut croire *.

1. Mais la foi a plusieurs causes...

Ce passage semble n’étre qu'un résumé de la doctrine de saint Tho-
mas, 2.2. q. 6.a, 1. A la suite du saint docteur, Marie Latasle y a
employé le mot cause dans plusieurs sens différents. Pour s'en biewn
rendre compte, il faut se rappeler que l'acquiescement 2 une vérité
révelée implique nécessairement ces trois actes : Je dois croire, je veuz
croire, je crois. Le premier a pour motif ou cause déterminante la vue
des miracles ou de toute autre preuve servant i ¢établir Vexistence de
la révélation divine. Le second a sa cause déterminante dans un bien
surnaturel agissant sur la volonté. Le troisieme a pour motif propre et
immédiat le témoignage infaillible de Dieu. L’assentiment libre de
I'ame renferme 4 la fois 'adhésion de l'intelligence a la vérité pro= -
posée et le commandement de la volonté prescrivant celte adhésion,
L’acte de fol est une aftirmation libre; en tant qu’affirmation, il a sa
cause efficiente ou son principe immédiat dans l'intelligence éclairée
par la lumiére divine; en tant que libre, son principe est dans la vo-
lonté mue par la grice. — Le mot assentiment, employé par Marie
Lalaste, correspond en (rancais aux deux molts latins assensto et assen-
sus. Pris dans le sens de assensio, il est actil et peut étre justement
_appelé cause efficiente ou principe de la foi. Dans le sens de assensus,
il est passif, et il signifie 'acte méme de la foi: il en est la cause
formelle, pour employer le langage scolastique.



DE LA GRACE ET DES VERTUS THEOLOGALER 33

« La révélation est cause de la foi. Comment avoir la
foi, en effet, s1 Dieu ne révele pas ce qu'il faut croire, ou
si ceux a qui Dieu l'a révelé ne vous font point participer
3 la révélation qui leur a été faite ? La foi véritable est
une foi vivante, et pour qu'elle vive, 1l lui faut une nour-

riture, un objet qu'elle saisisse. La révélation est cause
secondaire de la foi, mais cause venant de Dieu, révéla-
teur de la vériié.

« La vue des miracles est eause de la foi, non-seule-
ment en ce sens que les miracles sont opérés par Dieu.
mais en ce sens que Dieu doit exciter a la foi par la vue
des miracles. C’est aussi une cause secondaire et insuffi-
sante. Etn'en avez-vous pas la preuve dans ce qui s’est
passé durant ma vie ? Combien de personnes ont vu mes
miracles et combien peu pourtant ont eu la foi en eux-
mémes ? C'est pourquoi les miracles sont aussi bien un
motif qu'une cause de la fol.

« L’assentiment de l'dme & la vérité est une cause de
la foi, non en ce sens que I'dme puisse par elle-méme re-
cevoir et admettire la vérité éternelle qui lui est pro-
posée , ce qui est faux , parce que cet acte dépasse
les forces de la nature humaine, mais en ce sens que
Dieu donne & 'ame I'inclination, la force pour arriver a
la fol.

« Les avantages de lafoi sontimmenses pour une dme.
La foi, c'est une arme. contre le monde : elle triomphe de
lui et le foule aux pieds. Car, par la foi, on repousse la
concupiscence de la chair, parce qu'on sait que tout pas-
sera en ce monde et qu'il ne restera qu'une seule chose :
le bien et le mal qu’'on aura fait. On repousse la concu-

piscence des yeux, parce qu'on sait quiln’y a qu ‘une
11, 2.




34 LIVRE HUITIEME

seule richesse que les voleurs ne puissent point enlever
ni larouille {airedisparaitre, Dieu ! On repousse 'orgueil
de la vie, parce que la vue d'un Dieu humilié, crucifié et
mort pour les hommes fait connaitre le néant, la misére
et le péché de 'homme qui ne lui permet pas de s’enor-
gueillir.

« La foi est un bouclier contre Satan et contre ses
traits. Vainement cherchera-t-il  frapper celui qui a la
fo1, & entrainer dans la révolte, a le faire tomber dans le
péché. Celui qui ala foi sait que Satan veut sa perte et
sa damnation, il sait que Dieu veut son salut et son bon-
heur, il écoutera Dieu et repoussera Satan.

« La foi est par conséquent un éloignement du péché.
Celui qui résiste au monde eta Satan n’a plus qu’un autre
ennemi: lui-méme et ses passions; maisila en luila
méme force pour se combattre que pour repousser ses
deux premiers ennemis ; il lutte, et triomphe de lui-
méme et de ses passions, qui deviennent pour lui I'occa-
sion de mérites considérables. \

« La fo1 produit la sanctification du cceur. Elle fait fuir
le péché, par conséquent elle conserve la grice, qui est un
état de sainteté ; elle fait avouer le péché quand on a eu
la faiblesse de le commettre ; elle le fait expier par la pé-
nitence. Aussi est-elle une source de sanctification pour
I'dme.

« La foi produit la crainte, non point seulement la
crainte servile, c’est-a-dire la crainte de I'enfer, 1a crainte
de la punition, mais la crainte de la séparation de Dieu,

‘la crainte de ne point I'aimer, de ne point le servir fide-
lement, de ne .point lui étre uni sur I3 terre et dans le
ciel,



DE LA GRACE ET DES VERTUS THEOLOGALES 35

« La fo1 opére des prodiges : Celui qui a la foi trans-
porte des montagnes.

« La foi fait exaucer les pridres qu'on adresse 3 Dieu.

« La foi, sur la terre, reléve la dignité de 'homme et le
déifie en le faisant participer a la vie divine, dont elle est
le commencement et 'origine en 'homme,

« Enfin, la foi assure la vie éternelle, parce que
celui qui ala foi vit dans la justice, opere des ceuvres
bonnes et saintes qui seront 1'objet de sa récompense dans
I'éternité.

« Ge que je viens de vous dire sur la foi doit vous la
faire estimer beaucoup, vous la faire désirer de plus en
plus et vous exciter & I'augmenter autant qu’il vous sera
possible, en ne faisant rien de contraire 2 ce don qu'il a
Plu au Seigneur de déposer en vous,

vin

« Je veux vous parler maintenant de I'espérance.

« Ma fille, il ya trois sortes d’espérances : 1'espé-
rance naturelle, I'espérance surnaturelle et 'espérance
criminelle,

« L'espérance naturelle est une inclination qui se
trouve dans chaque individu, et le fait tendre vers un but
naturel qu’il croit 8tre bon et dans lequel il croit possé-
der le bonheur,

« L’espérance surnaturelle oy la vertu d’espérance
est une habitude surnaturelle que Dieu met dans 1'dme
Pour lui faire attendre ayec une confiance certaine la

\I’)i.e cternelle et los Moyens de }'obtenir par le secours de
Diey,



36 LIVRE HUITIEME

« L/espérance criminelle n'est une espérance que de
nom. Qui dit espérance marque le bien; et quel bhien
peut-on attendre du crime ? Ah! c'est avec raison que le
prophete disait : Ne mettez point votre espérance dans
l'iniquité. Cette espérance est une esperance nulle, trom-
peuse et mensongere.

« L'espérance criminelle peut s’entendre de trois ma-
nieres : I'espérance fondée sur soi, I'espérance fondée sur
autrui, l'espérance fondée sur la vanite. : .J

La premiére est criminelle. Qu’est-ce que l'homme,
ma fille, pour espérer en lui-méme ? L'homme n’est-il
pas incapable de se suffire & lui-méme, de se défendre
et de meériter la récompense de I'éternité ? L’homme
n'est pas capable de se suffire 2 lui-méme, car il est
de I'essence des étres tirés du néant de tendre ay néant,
s1 l'action de Dieu ne les soutenait. I’homme est faible
et le démon ne tarderait pas, par ses ruses et son habi-
leté, sa puissance etsa malice, de 'entrainer au mal, si
la miséricorde de Dieu ne le soutenait & chaque mo-
ment. L'homme ne peut rien mériter par lui-méme, et
la pensée qui semble étre la premicére possession de
I'homme en puissance de raison, la pensée, si clle revét
un caractere de bonté surnaturelle, n'est pas & lui, car
elle lui vient de Dieu.

« Par conséquent, fonder sur soi son espérance, c'est
faire injure & Dieu, c'est opérer le mal, c’est se perdre.

« L'espérance fondée sur les autres est une espérance
criminelle. En qui placeriez-vous volre espérance, ma
fille, si vous ne pouvez la placer sur vous-méme ? Se-
rait-ce dans votre famille, dans vos amis, dans des

hommes puissants? Mais tous les hommes, réunis en-



DE LA GRACE ET DES VERTUS THEOLOGALES 37

gemble, sont la personnification méme de la faiblesse ;
ils sont plus fragiles quun roseau, et, compter sur eux,
c'est étre sar d'étre trompé et confondu a I'heure du
danger. Votre espérance doit s'arréter & Dieu et demeu-
rer toujours en lui; il ne vous trompera pas, et vous
pourrez dire un jour : Seigneur, j'al espéré en vous ; je
ne serai point confondue.

« Lespérance dans la vanité est une espérance cri-
minelle. Espérer dans la vanité, ¢’est espérer sur sa vie,
qui est fugitive et transitoire comme la fumée emportee
par le vent ; c’est esperer sur la renommée, la gloire ou
estime des hommes ; et la renommee, la gloire et l'es-
time disparaissent avec la vie en face de l'éternite ;
c'est enfin espérer sur . les richesses et les biens de ce
monde ; mais les richesses, les biens de ce monde, le
monde lui-méme, auront un terme ; et peut-on placer une
espérance solide sur ce qui aura un terme et une fin ?
L’espérance dans la vanité est une vaine espérance, une
espérance qui €loigne de Dieu, par conséquent coupable
et criminelle.

« La seule véritable, c’est 1’espérance surnaturelle ; je
veux vous en faire connaitre la nature, l'acte, l'objet,
l'effet, la nécessité et le sujet. |

« La nature de 'espérance n'est autre chose quune ha- |
bitude, une inclination surnaturelle ; par conséquent, /
I'espérance est un don de Dieu ; toute chose surnaturelle
vient de Dieu et dépasse les forces de la nature humaine.
Par cette inclination, ’homme a constamment les yveux !
sur les biens futurs : il les regarde, il les attend avee
courage, avec fermeté, avec certitude de les obtenir,
parce quil sait que Dieu lui accordera les moyens ne-

B




38 LIVRE HUITIEME

cessaires pour les acquérir, et en étre un jour le pos~
sesseur. Celui qui a la vertu d’espérance s’oublie lui-
méme pour s'abandonner complétement & Dieu, pour se
reposer en lui.

« L'acte d’espérance n’est rien autre chose qu’une
attente, une expectative certaine, et quand vous faites un
acte d’espérance, quand vous dites 2 Dieu : Mon Dieu,
j espere votre grice en cette vie et la vue de votre gloire
dans le ciel, vous dites en vérité: Mon Dieu, j’attends votre
grace en cette vie et la vue de votre gloire dans I'autre.
Je vous ai dit que cette expectative est certaine, parce
qu'elle repose sur des fondements certains, le secours de
la toute-puissance de Dieu et de son lmmense miséri-
corde, sa libéralité infinie et son désir éternel que vous
parveniez a la possession de ce que vous attendes.

« L'objet del'espérance, c’est la béatitude éternelle dont
vous jouirez ; tel est le premier objet de votre espérance,
la possession de Dieu. L’objet secondaire, ce sont les
graces de Dieu, les secours de Dieu, la protection de
votre Sauveur, l'effusion sur vous de mes meérites, la
tutelle de Marie, qui éloignera de vous les dangers,

« Bt savez-vous, ma fille, quels heureux effets I'espé-
rance produira en votre dme ? Les voici. Elle vous exci-
tera 4 faire pénitence de vos péchés, parce que vous en
espérerez le pardon; elle vous donnera force el cou-
rage dans les dangers, parce qu’avec elle vous ne comp-
terez pointsur vous, maissur le bras de Dieu, quirenverse
tous les ennemis; elle vous délivrera deg dangers, car
Dieu n’abandonne jamais ceux qui se fient en lui. Voyez
comme il délivra Daniel et Suzanne qui espéraient en
lui. Elle vous fera triompher des tentations, parce que



DE LA GRACE ET DES VERTUS THEOLOGALES 39

vous aurez la force de 1'espérance et le désir de la voir se
réaliser, ce qui vous fera lutter avec fermeté contre les
tentations, et cette lutte ferme est foujours suivie de la
victoire. Elle éclairera votre intelligence. Espérer en
Dieu, c'est se rapprocher de lui ; or, Dieu est lumiere, et
sa lumiere répand le jour dans les ténebres et montre la,
verité. Elle gardera et sauvera la bonté de vos intentions.
Vous n’espérerez que le bien ; vous ne voudrez par con-
séquent jamais que le bien, et ¢’est ainsi encore, ma fille,
que l'espérance sera pour vous une source de multipli-
cité de bonnes ceuvres que vous n’auriez point opérees
sanselle.

« Or, ma fille, I'espérance ne doit pas étre seulement
en vous quelques jours, quelques années, tant que vous
jouissez des bénédictions de Dieu, tant que vous étes en
état de grice, elle doit y étre toujours.

« Vous devez espérer aussi bien dans la tentation que
dans 'affliction, dans la sécheresse comme dans l'état de
péché.

« Vous devez espérer dans la tentation. C’est alors, sur-
tout, que votre espérance doit étre forte ; c’est elle qui
doit é&tre le bouclier avec lequel vous renverserez vos ten-
tations. Or, vous n’espérez point, si vous vous procurez
vous-méme des tentations ; si vous ne les fuyez point,
C’est la de la présomption. Vous n’espérez point, si vous
e considérez que votre fragilité et non la peine due 2
votre défaite dans la tentation, c’est de I'aveuglement.
Vous n’espérez point, si dansla tentation vous e priez
Das, c’est vous mettre dans la certitude de succomber et

de pécher. Espérez donc, ma ﬁlle$ A I'heure de la tenta-
tion,

R




40 LIVRE HUITIEME

Espérez dans I'affliction. Esperez, parce que Dieu n’a-
bandonne jamais les malheureux ; espérez, parce que
Dieu mettra un terme a vos afflictions ; espérez, parce que
Dieu vous donnera une sécurité entiere au milieu méme
de vos tribulations.

« Espérez dans la sécheresse de 'ime, dans la pauvrete,

* comme un serviteur espere dans la fortune de son maitre,
et espérez, comme ce serviteur, que Dieu vous donnera
la nourriture dont vous avez besoin, le secours qui vous
est indispensable pour vous soutenir, un abri pour vous
couvrir, et vous ne serez point trompée dans votre espe-
rance.

« Bspérez quand vous étes dans l'état de péché. Pour-
quoi, ma fille ? Parce que Dieu est un meédecin qui con-
nait la maniere de guérir l'infirmité de votre ame, qui
peut la guérir et le désire.

« Ce que je viens de vous dire, ma fille, vous fait com-
prendre la nécessité de l’espérance. Sans elle, vous ne
pouvez obtenir le ciel, parce que Dieu ne veut le donner
qu'a ceux qui l'esperent, Ceux qui lesperent, en effet,
seuls font ce qui est nécessaire pour 'obtenir, et nul ne
V'obtiendra s'il ne 1'a mérité.

En qui peut et doit se trouver 'espérance ? L’espérance
n’est point dans le ciel ol les anges et les élus jouissent
de 1a vue de Dieu. S'ils le possédent, ils n'en attendent
plus la possession ; par conséquent ils n’ont point I'espe-

_rance. L'espérance n'est point dans lenfer. Les démons
et les damnés savent qu'ils sont a jamais séparcs de
Dieu. Ils n’attendent donc point la jouissance de sa vue
et de sa gloire ; par <onséquent ils n’ont point l'espé-
rance. L'espérance était parmi les dmes qui attendaient



DE LA GRACE ET DES VERTUS THEOLOGALES 41

ma venue, et le bonheur du ciel queje devais lenrdonner
par la satisfaction de ma croix offerte & mon Pére, L'es-
perance est dans le purgatoire, parmi les dmes qui n'ont
point encore satisfaita la justice de Dieu, et quirattenden(:
le moment ol elles jouiront du bonheur. L'espérance est
parmi les_ hommes tant qu’ils sont sur la terre. Clest,
en effet, dans la vie que le ciel leur est montré comme
une récompense, et quils cherchent & l'obtenir par les
actes de vertus qu'ils accomplissent,

« Ayez une ferme espérance en Dieu, ma fille, une
fexme espérance en moi. Cette vertu est comme up trait
qui me perce le c@ur, non pour me faire souffrir, mais
pour que jen laisse sortir les flols de ma miséricorde sur
I'ame qui espére en son Sauveur. Allez, ma tille, marchez
dans cette belle voie de la sainte espérance, vous ne serez
point trompée. »

IX

Aprés m’avoir parlé ainsi, le Sauveur Jésus s’arréta
quelque temps et me regarda avec une expression e
bonté qui me pénétra Jusqu'au fond de mon ame. J'étais
toujours & ses genoux. Je trouvais un charme inexpri-
mable en ses pavoles, Je craignis un instant qu'il ne
continudt point & m’entretenir, Jo desirais bien entendre
encore sa pavole. 11 me semblait qu'il lisait en mon dme
le désir que javais, et Je lut dis : Seigneur, je désire en-
core que vous me parliez ; mais (ue votre volonté soit
faite et non la mienpe.

« Ma fille, me dit-il, je voux vous entretenir encore et

Aous parler de la charite.
i,




t) LIVRE HUITIEME

« La charité est triple, et vous pouvez la considérer
dans son essence, qui est Dieu, dans sa personue, qui est
le Saint-Esprit, et dans le don que Dieu en fait & 'homme,
savoir: la vertu de charité.

« La charité est l'essence de Dieu; c’est ce qui consti-
tue la Divinité ; la charité ¢'est Dieu. La charité en Dieu
n’'est point un simple accident, ¢’est-a-dire quelque chose
qui pourrait me pas étre en lui; la charité, c'est I'étre
méme de Dieu.

« La charité est la personne du Saint-Esprit. La per-
sonne du Saint-Esprit, en effet, qui procede du Pere et
du Fils, est 'éternel amour du Pére pour le Fils et duFils
pour le Pere. Le Saint-Esprit est le lien du Peére et du
Fils, et ce lien vient du Pere et du Fils ; il est dans le
Pere et dans le Fils ; il en est pourtant distinct !, et ne
fait qu'un néanmoins avec le Pére et le Fils. Le Pere est
charité, le Fils est charité, le Saint-Esprit est charité. Je
dis néanmoins que la charité est la personne du Saint-
Esprit, qui procede du Pere et du Fils, et qui unit, par la
charité, qui est lui-méme, la personne du Fils a la per-
sonne du Pere.

« La charité comme vertu est le don que Dieu fait &
'’homme du mouvement surnaturel de son cceur vers la
Divinité, comme objet de son amour.

1. Le manuscrit porte le mot séparé. Comme chaque expression du
contexte le repousse, on a cru devoir le remplacer par le mol propre.
(est, du resle, corriger I'inadverlance par Marie Lataste elle-méme ;
car, au ne 7 du IX= livre, on lit les paroles suivantes : « La sagesse
incréce, cest Dieu, ce sont les trois personnes divines, inséparables
Jes unes des autres » et 1. Ier, ne 1 : « Le Pére est distinct du Fils ;
le Saint-Esprit, distinct du Pere et du Fils, »




. A . _ N
éﬂ, D/,}f i {/’{’./’}\ 2 7’?’{1}-’H¢jﬂ £ 3 / .

DE LA GHACE ET DES VERTUS THEOLOGALES 43

« C'est de Ja charité comme vertu que je veux vous en-
tretenir.

« La charité, ma fille, remarquez-le bien, différe de
I'amour, de la bienveillance, de I'amitié et de I'affection.
On confond souvent ces choses entre elles. Je veux que
vous en ayez une 1dée claire et netfe, afin que vous com-
preniez mieux la nature de la charité.

« L’amour est un nom générique qui désigne la pro-
pension naturelle vers une chose bonne ou mauvaise
c¢’'est une passion de I’ame. Ce nom s'applique a la ten-
dance, & la propension vers une chose dont on recherche
le bien qui est en elle. Ainsi on aimeune fleur, ane habi-
tation, an liew. Cet amour vous pouvez 1'appeler I'amour
de-désir.

- « Mais quand on aime ainsi un' objet ou wne personne,
et qu'on désire du bien a cet ohjet ou & cette personmne,
cet amour s’appelle bienveillance, parce qu'on veut du
bien & ce qu’on aime.

« L'amitié renferme plus que la bienveillance. [J Y a
bienveillance quand on désire du bien quelqu’un sans
qu’il y ait réciprocité de sa part. L'amitié requiert cette
1‘¢?ciprocité. L’amitié consiste 2 ajmer et a etre aimé, 3
amer et a savoir qu’'on est aimé. Il Y a entre deux amis
communication réciproque du ceeur.

« La charité est I'amour de Dieu fondé sur la commu-
Dication future de la béatitude, La charité ne s'adresse
d’ébm‘d qu’'d Diey, elle n’a que Dieu pour objet : secon-
dairement elle s’adresge aax hommes en qui on voit I'j-
mage de Dieu, et paree que Dieu I'a voulu comme con-
dition de la communication de son bonheur.

« La charité est une vertyu ou un don surnaturel intrin-

o

)



T LIVRE HUITIEME
séquement inhérent & 'dme, par lequel Ihomme aima
Dieu par dessus tout, a cause de ses perfections, et le pro-
chain en Dieu et pour Dieu.

« La charité est au dessus de toutes les autres vertus,
& cause de sa nécessité, de ses ceuvres, de sa durée etde
sa dignité.

« Pour la nécessité, elle est évidente. Quand vous au-
riez tous les autres dons spirituels, si vous n'avez point
la charité. ces dons ne vous servent de rien pour le salut;
et avec la charité sans rien de plus, vous feriez stirement
votre salut. '

« La foi elle-méme, cette foi qui transporte les mon-
tagnes, nme vous servirait de rien sans la charité. Le
martyre, sl pouvait étre enduré sans la charité, ne
vous serviralt de rien. La conversion du monde entier
operée par votre parole, sans la charité, ne vous servirait
de rien.

« Il n’y a point de vertu sans la charité, de vertu véri-
table, vivante, opérante. La vertu, en effet, est un mou-

; i vement vers le bien. Or, le bien supréme c’est Dieu ; pour
ﬁ;; tendre vers lui, il faut le connaitre et I'aimer. On ne va
point vers celul qu'on n’aime pas ; on ne le cherche pas,
on ne désire point jouir de sa présence, on ne s’empresse .
point de lui étre agréable. La charité vous fait aimer
Dieu, vous le fait désirer, vous porte a lui étre agréable,
afin qu’il se rapproche de vous, et vous de lui, La charité
vous attache a lul, c’est 14 le caractere spécial du mouve-
ment vers le bien. Comme il y a plusieurs vertus, il faut
que chacune ait un mouvement particulier, La vertu de
for meut 1ime vers Dieu et la porte a affirmer son exis-
tence ; la vertu d’espérance meut I'dme vers Dieu et la




DE LA GRACE ET DES VERTUS THEOLOGALES 45

porte & attendre la jouissance de sa vue ; la vertu de cha-
rité meut I'dme vers Dieu et la porte & s'attacher a lui. Le
mouvement de la vertu de charité est la vie des deux
mouvements donnés a I'dme par les vertus de foi et d’es-
pérance. On peut avoir la foi et I'espérance sans la cha-
. rité ; mais cette foi et cette espérance sont sans couleur,
"sans force, sans action féconde et fructueuse. Vous avez
la foi, vous n’avez point la charité ; cette foi tournera &
votre ruine et & votre condamnation ; cette fol n’est donc
pas une vertu véritable, une vertu vivante, puisque toute
vertu doit tourner a la gloire et & la béatification de celui
qui la posséde. Vous avez I'espérance ; mais quel est done
le fondement de cette vertu ? Que pouvez-vous espeérer,
si vous n’aimez point Dieu ? Vous attendez la vision de
sa gloire ? Mais Dieu ne 'accorde qu’a ceux qui I'aiment.
Vous ne I'aimez pas, vous ne participerez point 2 la ré-
compense qu’il donne a ses amis.

« La charité, ma fille, est la voie qui mene au ciel.Vous
ne pourriez rentrer dans votre maison, si vous n'aviez
point une voie que vous puissiez suivre ; de méme, sans
la charité, vous ne pouvez point aller au ciel.

« Par conséquent, de toutes les vertus, la charité est
la plus nécessaire, celle que vous devez le plus de-
sirer, le plus conserver, le plus aussi chercher a aug-
menter,

« La charité est au dessus de toutes les autres vertus,
a cause de l'excellence de ses ivres.

« Toutes les wuvres produites par la charité sont
bounes ; voila pourquoi je suis venu en allumer le feu sur
la terre, w'ayant qu'un seul désir, celui de voir le monde
entier embrasé par ses flammes. Celui qui a la charité,




46 LIVRE HUITIEME

qui aime Dieu, cherche a lui plaire, observe sa loi et ses
commandements, n’agit que pour suivre en tout sa di-
vine volonté.

« Celui qui a la charité opere par conséquent des
cuvres de vertu, puisque la charité en est le fonde-
ment et comme le souffle qui les inspire. Enfin, celui
qui ala charité, faisant le bien, évite le mal, afin que
le bien qu’il opere se conserve et demeure, afin qu’ai-
mant Dieu, il ne fasse rien qui puisse l'attrister ou lui
déplaire.

« Estimez donc la charité qui vous obtiendra tant de
mérites pour la vie qui ne passera jamais.

« La charité est de toutes les vertus celle qui dure le
plus. La durée de la charité peut se considérer sous trois
aspects principaux, et, sous ces trois aspects, on peut dire
que la charité ne tombera jamais et qu'elle demeurera
toujours. La charité dure toujours en ce sens qu'elle ne
tombe jamais dans le péché mortel - tant que la charité
est dans une dme, cette 4me a la vie, conserve la vie e*
fuit la mert, c’est-a-dire le péché.

« La charité dure toujours dans ceux qui sont confire
més en grace comme dans les apétres, parce que la
grace donne la charité, et qu'avec la confirmation dans
la grace on recoit aussi la confirmation dans Ia cha-
rité.

« La charité dure toujours, méme aprés cette vie. La
foi et l'espérance finissent avec la vie ; mais apres la
mort la charité est recue dans le ciel avec les dmes, et la
- felicité de ces ames consistera dans la conservation, et,
-bien mieux, dans la perfection de la charits,

« La charité est de toutes les vertus la plus précieuse,



DE LA GRACE ET DES VERTUS THEOLOGALES 47\

parce que c'est celle qui rapporte le plus 4 ame. La foi
fait regarder Dieu; I'espérance le fait attendre ; la cha‘{‘lté
le fait posséder. Or, vous le comprenez, la possession
d’une chose quelconque est de beaucoup préférable a son
regard ou & son attente. La charité est aus§1 de toutes les
vertus la plus estimable, parce que la charllfé es\t la \fertu
qui rehausse le plus une dme. C’est elle qui éleve la@e
jusqu’a Dieu, c’est elle qui I'unit & Dieu, c’est elle qui la
couronne en lui.

« Voild, ma fille, en quelques paroles, la nature de la
charité. Quel est le sujet de la vertu de charité ? En quelle
proportion est-elle dans les dmes ? Peut-elle croitre, di-
minuer ou se perfectionner, ou bien reste-t-elle toujours
dans le méme état ? Quelle est la perfection de la cha-
rité ? Peut-on avoir sur la terre la perfection absolue de
la charité ? Vous ne vous étes jamais demandé cela &
vous-méme. 11 est pourtant bon et utile de réfléchir ainsi
et de considérer la vie intérieure de l'ame. Sans cette
considération, peu & peu on se reliche, on tombe dans
l’engourdissément, on perd le bien surnaturel que l'on
Pposseéde.

« Ecoutez-moi avec attention. La charité, je vous I'ai
déja dit, ne finit point avec la vie. Elle continue dans
le ciel. La charité n'existe pas dans l'enfer,
désordre et de la haine éternelle contre Dieu.
Rsur la terre se tr

, grice.

sejour du
La charité
ouve dans les dmes qui ont en elles

« La charité réside principalement dans une des facyl
tés del’ame ; cette faculté, ¢’est la volonte.
en effet, qui

Presenté par lintelligence,

C'est la volonteé

/

/

e e s |

|

Salsit Dieu et s’attache & lui des qu'll lui est |



48 LIVRE HUITIEME

« 1Ty a des degrés dans la chavité ot dans le don de la
vertu de charité que Dieu accorde aux hommes, Co degre
est plus ou moins grand, selon la volonté divine el selon
les dispositions que Dieu découvre dans une Ame. Quand
la vertu de charité lu: est dounée, I'dme peut augmenter
en elle I'intensité de sa clarite. La charité augmente 3
mesure quon se rapproche de Dieu. La chariic n‘aug-

zente pas dune mauiere sensible par chaque acte de
charité, mais chaque acte dispose a I'augmentation de la
charité, parce que chacun de ces actes rend I’homme plus
apte a agir de nouveau selon la charité. Celui qui est dans
Vétat de charité peut désiver de Vangmenter de plus en
plus, et il trouve toujours en lui une capacité qui n'est
jamais remplie.

« Iy a trois degrés dans la charité qui vous montre-
ront qu'elle est susceptible d’augmentation et de progres,

« La charité telle quelle est donnée par la grice de
Dieu ; la charité déposse dans I'dme, mais soutenue et
fortifiée ; et enfin la charite parfaite ou la charité qus rien
ne peut enlever d'une dme,

« Il'y atrois sortes de perfections dans la charits : la
perfection de la charit¢ en Dieu, la perfection de 1a
charité dans le ciel et la perfection de la charité sur la
lerre. :

« En Dieu; caril est parfait et Dieu est charité, par
consequent il y a en lui perfection dans®la charite, Cette
verfection divine dela charité qui est Dieu, nappartient
qu’a Dieu.

« Dansle ciel, la perfection de la charité consiste en
Ct que toutes les puissances de l'dme sont uniquement
atlachées & Dieu ot ne peuvent tendre que vers lui,



DE LA GRACE ET DES VERTUS THEOLOGALES 49

« Laperfection de la charité sur la terre est triple et
renferme trois degrés. La charilé est parfaite dans un
homme qui se donne tout entier a l'étude de Dieu, a la
recherche de Dieu et de ce qui est a Dieu, oubliant tout
le Teste et s’occupant a peire de ce qui estnécessaire pour
I'entretien de sa vie. La charité est parfaite dans celul qui
tient habituellement son cceur uni a Dieu, de telle ma-
niere qu’il ne veuille et ne désire rien qui solt contraire a
I'amour de Dieu. La charit¢ est parfaite dans celui qui
tend vers Dieu, non-seulement par l'accomplissement des |
commandements, mais encore par la pratique des conseils
évangeliques. |

« Telle est la perfection possible de la charité sur la
terre ; la perfection absolue de la charité ou le plus haut
degré de charité qui puisse se concevoir n'est point pos-
sible sur la lerre, parce qu'on peut toujours concevoir
une charité plus parfaite dans celui qui a la charité par-
faite.

« Je n'ai pas besoin d'insister longuement, ma fille,
pour vous montrer que la charité peut diminuer ! et se
perdre. Adam avait la charité, il la perdit par sa désobéis-
sance. David avait la charité, il la perdit par son péché.
Les chrétiens, apres leur baptéme, ont la charité, un seul
Péché mortel suffit pour la leur faire perdre. En etfet, ma
fille, pécher mortellement, c'est se retirer et s'éloigner de
Dieu, c'est se révolter contre lui, et 1'éloignement et la
révolte sont opposés & la charité, ils la ruinent et la font

1. Cette doctrine doit s’entendre de la vertu de charité considé-
rée, non en elleméme, mais dans son exercice, ou par rapport a sa
stabilite. Celle-ci est en effet compromise par le ])BL]IL \omel Cest
uire diminution indireete, conime parts saint-T honms” LGS 2 a. 105

i, 3.

‘—__——--J




50 LIVRE HUITIEME

disparaitre. Le péché mortel est la mort de la charité
dans une dme ; le péché véniel en est la diminution. Le
péché véniel n'est qu’une petite offense, une légere ré-
volte, mais néanmoins c’est une révolte et une offense ;
ces péchés, par conséquent, diminuent la charité ; ils ne
separent pas tout a fait, ils n'éloignent pas complétement
de Dieu, néanmoins ils commencent la séparation et 1'é-
loignement.

« Fuyez donc, ma fille, non-seulement le péché mor-
tel, mais encore le péché véniel, qui est si préjudiciable
aux ames. Conservez précieusement la charité. Si vous
avez la charité, vous le reconnaitrez aux signes que je
vais vous indiquer. Nul ne sait s'il est digne d’amour ou
de haine,a moins que celane lui soitrévélé. On peut néan-
moins avoir une connaissance suffisante de I'état de sa
conscience et de son dme quand on fait attention aux
signes principaux qui témoignent de la possession de la
charité.

« Sivous pensez & Dieu volontiers et avec plaisir, tran-
quillisez-vous, vous lui étes unie par la charité. La ou est
votre ceeur, 1a est votre trésor, c'est-a-dire Dieu, et celui
qui a Dieu pour trésor n'a rien a craindre.

« 81 vous entendez parler de Dieu avec plaisir, si vous
retenez les paroles bonnes et édifiantes que vous aurez en-
tendues, tranquillisez-vous, vous lui étes unie par la cha-
Iité, vous n’avez rien & craindre. |

« 81 vous vous entretenez souvent avec Dieu, si vous
lui parlez par la priere, tranquillisez-vous, vous lui &tes
unie par la charité, vous n’avez rien a craindre.

« 81 vous donnez volontiers pour Dieu ce qui vous ap-
partient, ce dont vous pouvez disposer, tranquillisez-vous,



.

DE LA GRACE ET DES VERTUS THEOLOGALES ol

vous lui étes unie par la charité, vous n'avez rien i
craindre.

« Sivous souffrez patiemment les douleurs de cette vie
en vue de plaire a Dieu, tranquillisez-vous, vous lui étes
unie par la charité, vous n'avez rien a craindre.

« Si vous observez fidelement les commandements de
Dieu, tranquillisez-vous,vous lui étes unie par la charité,
vous n'avez rien a craindre.
~ « Si vous aimez tout ce que Dieu aime, ce qui lul
est agréable, les ceuvres de vertu; si vous détestez tout ce

-qu’il déteste, le crime et le vice, tranquillisez-vous, vous
lui étes unie par la charité, vous n'avez rien & craindre.

« Tels sont, ma fille, les signes divers auxquels vous
reconnaitrez que la charité est en vous. Si vous avez la
charité, Dieu vous aime parce que vous lui etes agreable,
et vous &tes vraiment ainsi digne de son amour,

« Il ne suffit pas, ma fille, que vous sachiez ce que
c¢’est que la charité et quel est le sujet de la charité, 1l faut
que vous en connaisslez encore l'objet, afin que vous
exerciez dignement la vertu de charite.

« La charité, dans son exercice, trouve quatre objets
sur lesquels elle doit se porter : Dieu, votre ame, votre
prochain et votre corps. Dieu, qui est au dessus de votre
dme ; votre dme, quiest ce qui vous touche le plus apres
Dieu ; le prochain, qui est votre frere et votre semblable;
enfin, votre corps, ce compagnon de votre exil et de votre
pelerinage ici-bas. _

~ « Dieu, ma fille, est le premier objet de votre charité. \{4

« Vous devez aimer Dieu par reconnaissance. Gest
de lui que vous avez recu tout ce qui est en vous, l'dme
et le corps, la rédemption et la grace. G'est lur qur vous




(

o2 LIVRE NUITIEME

facilite tous les movens d'allop au ciel, et qui veut vouys
le donner et vous Y monirer 4 découvert 1y splendeur de
sa gloire.

« Vous devez aimer Diey parce quil est infiniment
aimable. Vous devez I'aimer a cause de sa saintete, i
cause de ses perfections : car on doit aimer et on ajme
tout ce qui est bon, tout ce qui est bien, tout ce qui est
varfait. Or, est-il bien ou perfection supérieure a cello
de Dieu?

« Vous devez Faimer, non-seulement parce qu’il est
Dieu, mais parce quiil est votre Dieu, c’est-i-dire volre
Maiire, votre Seigneur, ¢'est-a-dire parce qu'il s’est pour
ainsi dire donné i vous et qu’il veut étre votre possession,
voire Diea. Oui, Dieu vous appartient, car ‘il est votre
Pzre ; Diea vous appartient, car vous éles son erifant. Eh
bien ! puisqu’il en est ainsi, aimez Dieu, aimez-le de tout
volre ceeur, de toute votre ame, de toutes vos forces, c’est-
a-dire aimez-le autant que vous pouvez l'aimer, en lui
coasacrant vetre intelligence, votre volonté, votre. corps,
tout ce qui est en vous. Aimez-le non-seulement intériey-
rement, mais manifestez encore votre amour par des
ccuvres exierieures. Aimez Dieu toujours; aimez Dieu
dans toutes les positions, dans tous les évenements, dans
tous les actes, dans tous les désirs de votre vie. Que votre
vie ne soit qu'une seule chose, I'amour continuel de Dieu,
plus grand gque celui de vous-méme, de vos parents, de
vos amis et de toutes les choses du monde.

« C'est 14 un commandement formel qui est- imposé 2
toute créature raisonnable et dont observation produit
les plus grands biens, comme sa violation entraine- des

walbeurs considérables, . - w0 oL e ol e




DE LA GRACE ET DLS VELTUS THEOGLOGALES 53

« La charité ou 1'amour de Dieu produit les plus grands ‘
biens. En effet, elle efface la multitude des péchés qu’on
peut avoir commis, et j'adresseral & tous les pécheu%'s qui
auront imité Marie-Madeleine les paroles que je lui
adressai a elle-méme : Tous vos péchés vous sont remis
parce que vous avez beaucoup aimeé. | |

« La charité est la lumiere de 'dme. Quand on aime |
quelquun, on cherche tous les moyens pour lui plaire et
lui étre agréable. Quand on aime Dieu, on cherche aussi
4 lui plaire et on en trouve facilement le moyen, parce
qu'il se rapproche de celui qui I'aime. En se rapprochant
de lui il I’éclaire, parcequ’il est la lumiére éternelle, dont
la clarté n’est comparable & aucune autre lumiere.

« La charité est la sauvegarde de I'dme, non-seulement
en tant qu’elle préserve du mal, mais en tant qu'elle donne
Dieu lui-méme pour gardien. Dieu aime ceux qui
l'aiment, il les garde, il les préserve de tout malheur,
comme 'homme garde et préserve de tout mal la prunelle
de son ceil. Elle obtient le secours de Dieu daus les néces-
sités de la vie, elle soutient & ’heure de la mort. La cha-
rite, en effet, donne du courage dans toutes les situations
pénibles, parce qu’elle fait tout endurer pour 'amour de
Dieu ; elle soutient & I’heure de la mort, car celul qui a
la chante ne craint pas la mort, au contruire , il la désive,
parce qu’apres la mort il possédera Dieu, non par l'espé-
rance, mais en réalité.

« La charité tourne tout co qui est dans I’ homme a son
avantage et a son profit : le bien et la souifraue:, la CONso-
I%UOH et la tristesse, parce qu'elle rapporte tout a Dieu,
et que célte 1e1.;1t1011 bdllbtl[l,Wl& el que tout acty éﬁ‘:‘},bt\

LEE est un bien 1’0111' colut qut OPBI-E .




54 LIVRE HUITIEME

« La charité, enfin, donne ici-bas un avant-goit de la
réalité du ciel. Elle éleve au plus haut degré de la contem-
plation de Dieu les dmesqui la possedent,et les tient ainsi
ravies en Dieu, loin des biens méprisables de la terre, de
ses plaisirs, de ses honneurs et de ses consolations.

« Tout, au contraire, s'éléve contre celui qul n'aime
pas Dieu. Le péché s’empare de son cceur et le fait ram-
per terre a terre; les contrariétés de la vie et ses diverses
épreuves se tournent contre lui ; le monde entier, selon
I’expression du sage, combat pour Dieu contre les insen-
$€s qui ne savent point s’attacher 4 Dieu et I’'aimer.

« La vertu decharité est unique en elle-méme, mais elle
a plusieurs objets différents. Elle sexerce sur Dieu, elle
doit s’exercer aussi sur soi-méme et sur le prochain,selon
le précepte que j’en ai donné quand j'étais sur la terre : Ai-
mez Dieu par dessus toutetle prochain comme vous-méme,

« Le chrétien doit aimer le prochain comme il s’aime
lui-méme. Dans le chrétien comme dans chaque indivi-
du, il y a deux choses : V'ame et le corps. Vous devez
donc aimer en vous et votre d4me et votre corps, et dans
les autres, leur dme et leur corps. Voici I'ordre que vous
devez suivre dans cet amour de vous-méme et du prochain,

« D’abord, vous devez commencer par vous aimer vous-
méme, puisque l'amour que vous devez avoir pour le pro=
chain doit étre & 'exemple de celui que vous devez avoir
pour vous. Vous devez aimer votre dme plus que celle de
votre prochain, c'est-d-dire que vous devez aimer votre
dme avant et de préférence a cellede votre prochain, mais
vous deyez aimer plus I'dme de votre prochain que votre
corps, tout comme vous devez commencer par aimer

. votre corps avant celui de votre prochain,



DE LA GRACE ET DES VERTUS THEOLOGALES 55

« Pourquoi, ma fille, devez-vous plus aimer votre dme
que celle de votre prochain ou devez-vous aimer votre dme
avant cellede votre prochain ? Cela se concoit aisément.
Vous aimez Dieu comme principe du bien, vous devez
vous aimer vous-méme en Dieu par charité pour obtenir
société avec Dieu, qui sera votre bien. Cette future asso-
ciation de vous-méme avec Dieu est la raison de I’amour
que vous avez pour Dieu, amour qul sera la mesure de
votre union & Dieu. Or,l'unité de participation a4 Dieu est
préférable pour vous 3 I'union de plusieurs avec vous dans
cette méme participation, par conséquent vous devez
chercher d’abord votre union a Dieu avant celle d’autrui,
Vous avez la preuve de ce que je vous dis, ma fille, en
ce qu'il vous est défendu de faire le plus petit péché pour
délivrer qui que ce soit de son péché, parce que ce péché
vous détournerait plus ou moins, selon sa malice, de la
participation du souverain bien.

"« Mais vous devez plus aimer I'dme de votre frere ou
de votre prochain que votre propre corps. Ainsi, ma fille,
vous seriez tenue d’exposer votre vie, c'est-a-dire la vie
du corps, pour procurer le salut de 'dme d’'une personne
quelconque, si vous pouviez,en exposant votre vie, meéme
en la sacrifiant, sauver 'Ame de cette personne. Ce serait
12, ma fille, la marque d'une charité parfaite, bien com- |
prise et bien entendue. Vous n’'étes point tenue & cela par
nécessité de charité, c'est-d-dire pour avoir la charité;
mais la charité parfaite porte & ce sacrifice, tant a cause
du bonheur que vous procurez & I’dme que vous sauvez,
que de la gloire qui en revient & Dieu.

« Ce que je vous ai dit de la préférence que vous
devez donner & votre 4me dans votre amour doit vous




{
|
¢
]
)
]
{
i

\

ho LIVRE HUITIEME

faire comprendre la préférence que vous devez aussi
donner a votre corps sur le corps de voire prochain,

« Vous devez aimer le prochain. Savez-vous quel est
votre prochain ? Votre prochain est tout étre raisonnable
de qul vous pouvez recevoir quelque bien en vue de la vie
éternelle, ou & qui vous pouvez rendre quelque bien de
cette sorte.

« Ainsi les anges comptent parmi votre prochain, parce
qu'ls vous obtiennent des biens spirituels, parce qu'ils
velllent sur vous, parce que vous partagerez un jour leur
bonheur et que vous serez véritablement leur proche. Les
élus du ciel sont votre prochain ; ils sont de la grande fa-
mille humaine a laquelle vous appartenez, et ils vous
obtiennent de Dieu les secours qui vous sont nécessaires
pour arriver au bonheur qu'ils possedent eux-mémes.
Tous les justes de la terre sont votre prochain, non-seu=-
lement parce qu’ils sont disposés 4 vous faire du bien,
mais parce que vous pouvez leur en faire i votre tour, et
vous devez aimer par charité les anges, les élus du ciel
et les justes de la terre. Les 4mes qui sont dans le pur-
gatoire sont votre prochain, vous pouvez et devez prier
pour elles, afin de les soulager dans leurs peines et d’ob-
tenir leur délivrance.

« Les pécheurs sont aussi votre prochain, et vous devez
les aimer par charité. Vous devez considérer deux choses
en eux : leur personne et leur péché. Leur personne est
susceptible de participer aubonheur du ciel, et vous devez
almer leur personne ; mais le péché qui est en eux mérite
votre haine et votre aversion. Ne confondez pas 1é péché
avecle pécheur, Haissez le péché comme Dieu le hait ;
mais aimez le pechiear conune Dieu aime dans sa mise-



DE LA GRAGE ET DES VERTUS THEOLOGALES 57

ricorde, puisqu’il ne veut point sa mort, mais sa con-
version el sa vie.

« Si le précepte dela charité s'étendsur tousles hommes
de la terre, sur les dmes du purgatoire et celles qui par=-
ticipent au bonheur du ciel, il ne s’é¢tend point aux de-
mons ni aux damnés. Les démons et les damnés ont tel-
lement déformé leur nature gue vous ne devez point les
aimer, mais les hair comme Dieu, qui les haira éternel-
lement. »

Le Sauveur Jésus me dit un autre jour : « Ma fille, si
vous voulez bien accomplir le précepte de la charité,
prenez-moi toujours pour modele. Considérez de quel
amour j'ai aimé les hommes, et vous Verrez qu’il availt
trois caracteres bien distincts.

« Je les ai aimés gratuitement, c’est-2-dire sans avoir
rien recu d’eux et sans qu'ils m’aient aimé les premiers.
Si vous n’'aimiez que ceux qui vous aiment, ma fille,
vous n’aimeriez point votre prochain. J'ai aime les
hommes, non & cause du bien qu'ils m'avaient fait, mais
uniquement pour leur faire du bien. C’est ainsi que vous
devez aimer votre prochain, sans rien attendre de lui,
et dans la disposition de lui faire toujours du bien si1vous
le pouvez, J'ai aimé les hommes, méme mes plus grands
ennemis, mes bourreaux, et, sur la croix, je demandalia
mon Pere leur pardon. Si vous avez des ennemis, si vous
rencontrez des personnes qui vous persécutent, qui vous
chagrinent, loin de les hair, aimez-les encore plus que vos
amis, ce sera le moyen de vous les concilier et de vous
rendre plus agréable a Dieu.

« Jai aimé les hommes avec discrétion)Je n'ai jamais
alwé en cux le vice ou le peche, J'al guéri le paralytique




AR ——

58 LIVRE HUITIEME

en lui disant : Tes péchés te sont remis. J'ai pardonné 3
la femme adultere en lui disant: Allez, ne péchez plus.
Jai pardonné a saint Pierre, et mon regard pénétra jus-

~quau fond de son dme. J'ai pardonné & I'apdtre incrédule,

et 1l se releva plein de foi en disant : Mon Seigneur et
mon Dieu ! et le pardon que je leur ai accordé était hien
la preuve de mon amour pour eux. J'ai pardonné tous les
pechés des hommes sur la croix ; mais ce pardon n’était
point I’approbation de ces fautes, ¢’en était la condamna-
tion par l'éclat de ma miséricorde, puisqu'il a fallu la
souffrance d'un Dieu pour effacer le péché. Ainsi, ma
fille, 1l faut aimer le prochain, mais néanmoins condam-
ner et hair tout ce quil y a de répréhensible en lui,
¢'est-a-dire le vice et le péché.

«J'ai aimé les hommes d'un amour extréme et fruc-
tueux. Je les ai aimés d'un amour extréme, car j'ai quitté
la splendeur des cieux, je me suis fait homme, je me suis
humilié jusqu'ala mort de la croix. Je les ai aimés d’un
amour fructueux, puisque mon amour leur a rendu la
vie, leur a ouvert le ciel. Aimez ainsi le prochain, en
vous dépouillant de votre volonté propre, en vous morti-
fiant, en vous sacrifiant pour lui, en travaillant autant
que vous le pourrez & son salut; et ainsi vous aimerez
véritablement votre prochain, car vous I'aimerez comme
j’al aimé moi-méme les hommes.

« Almez le prochain, ma fille ; aimez-le en Dieu et pour
Dieu, et en aimant le prochain vous aimerez Dieu, et ces
deux amours ne feront qu’un amour, 'amour de Dieu,
bien que les objets et les actes de cet amour soient dis-
tincts, parce que votre amour se terminera toujours di-
rectement gu indirectement a Dieu,




DE LA GRACE ET DES VERTUS THEOLOGALES 59

« Vivezdans 'amour de Dieu, dans cet amour tel que
je vous I’ai fait connaitre, dans l'exercice de cette vertu
que je dépose dans tous ceux qui recoivent ma grace.

« Si vous avez l’amour de Dieu, si vous vivez dans la
| charité, quand vous n’auriezd’autre toit que le ciel, d’autre
nourriture que celle qui vous serait offerte par la charité
publique, d’autres vétements que des haillons, vous étes
plus riche que ceux qui possedent des trésors immenses
s’ils n’aiment pas Dieu.

« Si vous vivez dans la charité, si vous aimez Dieu,la
charité rendra tout aimable en vous; elle attirera sur
vous I'admiration des anges et des hommes, et répandra
sur toutes vos actions la douceur et la suavité de son im-
pression.

« Si vous vivez dans la charité, si vous avez I'amour de
Dieu, vous serez pleine de force et d'énergie, vous devien-
drez capable des plus grandes choses et rien ne pourra
vous résister.

« Si vous vivez dans la charité, sivous avez l'amour
de Dieu, votre 4me généreuse se détachera de tout et
sera préte aux plus grands sacrifices. Rilen ne l'éton-
nera, rien ne l'ébranlera, rien ne l'épouvantera; vous
traverseriez des armées rangées en bataille, votre dme,
calme et tranquille, ne se sentirait point trembler ni
craindre,

« 51 vous vivez dans la charité, si vous aimez Dieu,
vous deéposerez vos peines en son sein, vous épancherez
votre ceeur dans le ceceur de Dieu, seul objet digne de votre
confiance, seul étre capable de vous consoler, et vous
eprouverez combien est doux et suave le service de Dieu
au milieu des plus grandes tribulations,




60 LIVRE HUITIEME

« Si vous vivez dans la charité, si vous aimez Diey,
vous ne vous appartiendrez plus ; Dieu sera votre maiftre ,
1k regnera sur vous, il vous parlera, et vous lui obéire
saus pouvolr Iui resister, parce que I'amour (que vous au-
rez pour lui vous attirera vers lui par l'accomplissement
ie sa volonte. _

« U amour! amour! amour! flamme de la charité,
comment se fait-il que, désirant si fort de te communi-
quer, iuembrases si peu de cceurs ? Le savez-vous, ma
fille ? Ah! cest qu'il trouve l'enirée des ames fermée et
que ses traits s'émoussent sur des ceeurs aussi durs que
le roc. Priez Dieu qu'il dispose ces coeurs & recevoir et i
conserver la grace; il les ouvrira, il les ramollira, et
avec la grace, I'amour divin viendra habiter en eux. Le
Ceeur d'un pécheur ressemble & une belle maison remplie
de meubles vermoulus et galés, que la lumiére du jour
Le peneire point, et qui éloigne par son infection insup-
portable ceux qui voudraient en approcher. Si I'amour
divin penetre dans ce ceeur, il I'éclaive, il I'illumine, il
remplace par des meubles précieuxceux quiy étaientavant,
il repand enfin dans tout son intérieur un parfum dont
lodeur suave monte de la terre ayd ciel pour inviter le
Dieu de charité 4 venir en prendre possession.

« Ma fille, resserrons de plus en plus les doux liens
qui nous unissent, que rien ne soit capable de nous sé-
parer, ni la vie, ni la mort, ni les Liommes, ni les dé-
mong. Almez-moi chaque jour davautuge; moi, je ne
yous aimeral pas demain plus que J€ ne vous aime au-
jourd’hui, mais je vous donneraj des marques plus sen-
sibles de mon amour. Ouvrez volre ame a toules les ar-
deurs du divin amour, et que ses llammes circulent avec



Nl LA GRAGE ET DES VERTUS THEOLOGALES 61

yotre gang dans vos veines. Offrez-vous comme vichime,
ot (que votre sacrifice soit consumé par le feu de lamour
divin. Aimez-moi comime je vous al aimée quand jétats
qur la terre. Que de peines, que de fatigues, de souf-
(rances vons mavez cofitées ! Tai donné ma vie ef mon
sang pour vous sauver, et, non content d'étre mori une
fols pour vous, je suls toujours ici pres de vous dans le
sacrement de mon amour. Je demenre ict constamment
avec MON COrps, mon ame et ma divinté par amonr pour
vous ; demeurez ici par la pensée par amour povr mei.
Quand j'instituai ce sacrement, je connaissais deja les
outrages, les irréverenees, les sacriléges et tontes les m-
jures que je devais ¥ recevoir, mais | sus me conferier
du petit nombre d’ames fideles qui devaieni m'y hono-
rer ¢t m’y témoigner leur amour. Soyez de ce nombre,
ma fille. Dédommagez-mol par voire amour de I'indif-
férence et de I'insensibilité de tant de mauvais chrétiens.
Jai le droit et un droit tout spécial pour attendre cela
de vous.

« O amour sacré, étendez-vous sur la terre, embrasez
tous les cceurs ! Qu’il embrase surtout voire ceeur, ma fille.
Qu'il soit pour vous le plus précieux de tous les biens.
Qu'il soit la souveraine beauté de votre ime. Qu'il soit
le soulagement, la consolation et le repos de volre eeur
dans vos peines et vos afflictions.

« O puissance de l'amour divin suv les hommes ! 0
puissance de 'amour divin sur Dieu ! il donune les hommes
a Dieu, il fait mourir Dieu pour les hommes !

« Je suls mort par amour pour vous, ma fille, dounez-
vous donc a votre Sauveur, 4 voire Diew par amour pour
lui. Répondez & mon amour par volre amour, vivez




LN

62 LIVRE HUITIEME

par amour pour moi, sacrifiez-vous par amour Four
moi, MOUrez par amour pour mol, parce que j'ai véen,
jai souffert, je suis mort par amour pour vous. »
Ainsi me parla le Sauveur Jésus, et mon ame fut toute
pénéirée par l'ardeur de sa voix et la douceur de sa
parole.

X

Le Sauveur Jésus m'a dit encore en m’entretenant sur
la charité : « Ma fille, je vous ai fait connaitre d'une
maniere générale les fruits de la vertu de chariteé, je
veux vous les faire connaitre en détail et en particulier,
Les fruits principaux de la vertu de charité sont : Ia paix,
la soumission a la volonté de Dieu, le détachement de
sol-méme, la pauvreté, la liberté entiere et complete et
le bon exemple. |

« La paix, ma fille, est un fruit de la vertu de charits,
mais elle n'est pas une vertu spéciale et distincte des
autres vertus. La paix consiste dans la concorde de ses
propres désirs ou celle de ses désirs avec les désirs d’ay-
trui. Or, de quelque maniére que vous Venvisagiez, la
paix est un effet de la vertu de charité. La charité, en
effet, opere en vous I'amour de Dieu de tout votre ceeur,
c'est-a-dire que vous rapportez toutes choses 3 Dieu, et
€e rapport a Dieu est I'union ou la concorde de tous vos
désirs. La charité est encore la concorde de tous vos
désirs avec les désirs d’aulrui, en tout ce qui n’est pas
contraire a la volonté de Dieu. La charité, en effet,
opere en vous un amour du prochain égal a celui que
vous avez pour vous-meme, d’ol il suit que la charité



DE LA GRACE ET DES VERTUS THEOLOGALES 63
vous fait suivre la volonté d’autrui comme votre propre
volonté.

« La paix n’est point une vertu spéciale, car tous les
actes qui produisent la paix ne partent que du principe
de la charité ; les effets de la charité sont divers, mais
ne réclament point chacun pour cela une cause diverse.

« Tout le monde veut la paix, cherche la paix, mais
bien peu la possédent, parce quil y en a peu qui aient la
charité.

« La paix a trois aspects sous lesquels on peut la
considérer : la paix temporelle, la paix spirituelle et la
paix éternelle.

« La paix temporelle, c’est la paix dansla famille,
dans les cités, dans les empires ; elle vient de Ia charité
parce que la charité est 'union des cceurs, et 'union des
cceurs la paix des familles, et Punion des familles Ia paix
des cités, et I'union des cités la paix des royaumes et des
empires ; car la charité c'est I'accord, l'entente entre
deux hommes, entre plusieurs hommes, entre plusieurs
peuples divers. La ou il n'y a point de charité il n’y a
point de paix.

« La paix temporelle, c’est la paix ou le calme du
corps, cest la concorde entre I'esprit et la chair, c’est
I'entente dans les diverses opinions.

« Le corps est en paix, il a le calme, quand il ne
SOPffre pas, quand il n’a point de maladies; la charité
lui conserve ce calme et cette paix, méme dans la souf-
france et la maladie, parce que la charité les fait aimer,
¢t Pamour estle conservateur comme le producteur de la
Paix.

« La charité conserve la paix entre la chair etles=

e
r



64 LIVRE HUITIEME

prit, parce qu'elle dompte la chair et permet 3 Uesprit dq
demenurer uni a Dieu, et cette paix contribye au bien-
étre temporel.

« La charité conserve la paix entre des opinions i~
Verses, car lapaix ne consiste vas dans la concorde des
OpP1NIODS, mais dans la concorde de ce qui est hien ot
mene a la vie aternelle. La diversité d’opinion n’ag
point une attaque & la paix, clest l'usage rationnel et
raisonné de la liberté dans le mouvement actif de 13-
telligence, et rien dans cet usage légitime ne peut com-
hattre la paix. La charits méme la maintient, parce
quelle voit et interprete en hien ce mouvement actif de
Uintelligence dautini.

« SI vous avez I charité, ma ille, vous aurez ceite
paix temporelle. Car si vous avez la charité, si vons
M almez. vous vous tournerez vers moi dans les soni-
frances et les maladies de volre corps, dans affliction ou
Uabattement de votre ceeur, dans les\contradictions ou
les contrariétés de votre esprit ; vous viendrez i moi
sans effort me faire part de votre état avec la sincérité
et la confiance d'un enfant. Vous viendrez me donner
communication de vos peines les plus secretes, les plus
cachées, les plus intimes. Je vous recevrai avec affection,
et dans la tendresse de ees epanchements vous vous
trouverez déchargée du poids qui pourrait vous oppres-
ser, el vous conserverez la paix et I'égalité de votre dme.
. Combien de personnes affligées, soufirantes et durement
éprouvées, supporteraient leurs épreuves, leurs souf-
frances, leurs afflictious, si elles avaient la charité, sans
perdre jamais la paix ni le calme de Jeny gme ; Inais sans
Ja charité elles se sroublent ef rien ne peut les consoler.



DE LA GRACKH ET DES VERTUS THEOLOGALES G

Blles me prendraient pour leur confident et trouveraient
comhien je mérite de 1'étre, parce que je les aimerais
moi-méme avec constance et fidélité, neles ahbandonnant,
point alors que tous les autres les abandonnent ou se sé-
parent d’elles, parce que je compatirais a I:eur (.louleur ef.:
que Je les consolerais. Chacun a ses peines ici-bas. Si
vous entretenez toujours un ami de vos afflictions, votre
conversation lui deviendra importune et désagréable.
Mais moi, ma fille, non-seulement je vous écouteral,
mais mon attention et ma constancevous feront tellement
¢prouver de consolation (ue vous oublierez méme votre
douleur, et que vos plaintes et vos épanchements ne se-
ront quuue conversation pleine de felicité avec votre
Sauveur et votre Dieu.

I_,_«,Celui qui a la charité a la paix, parce qu'il sait de
quelle maniere il doit agir pour que la concorde soit en
lui pour tout ce qui le concerne. Il ala paix, parce qu'il
se hait lui-méme, parce qu'il hait le monde, parce qu’il
a confiance en Dieu.

« Il se hait lui-méme, c’est-a-dire qu’il ne cherche
point ses aises, ses commodités, ses satisfactions per-
sonnelles, ct alors, malade, souffrant, pauvre ou mal-
heureux, il est toujours calme et toujours en paix. Sa
chair ne l'emporte point sur son esprit, il est calme et
toujours en paix. Il ne se préoccupe point des pensées
ni des sentiments d’autruil son égard, il est calme et
toujours en paix.

« Celul qui a la charité hait le monde et le meéprise,
Il sait que le monde passera et avec lul tout ce qui est
dans le monde. Il ne soffusque point de ses pavoles,

de ses jugements, de ses actes ; il ne recherche ni son
AI, 4




66 LIVRE HUITIEME

estime ni son affection, il ne considére que mon juge-
, la connaissance que j’ai de lui, I'amitié que j'ai
our 1u1 et cela lul suffit, il est calme et toujours en paix.
« Celul qui a la charité met toute sa confiance en
Dieu. La charité véritable ne peut exister avec la dé-
fiance, et sans la défiance on ne craint, on ne redoute
rien, on est calme et toujours en paix. Celu: qui a la cha-
rité met toute sa confiance en Dieu. Il attend par consé-
quent et supporte toutes les épreuves qu’il lui envoie ; il
g n’a d’autre volonté que sa volonté, et cette conformité de
¢ volonté, c'est la paix.
| « Avez donc la charité et vous aurez la paix tempo=-
relle, vous aurez aussi la paix spirituelle.

« Vous aurez la paix spirituelle, ¢’est-a-dire la paix
avec Dieu. La paix avec Dieu, c’est la concorde entre
vous et Dieu, et c’est la charité qui vous la donne. Si
vous avez la charité, vous accomplissez toujours la vo-
lont¢ de Dieu, vous observez fidelement sa loi et ses
commandements. Cet accomplissement vous tient né-
cessairement dans le calme etla paix du cceur, caril
vous unit 4 Dieu, vous fait vivre de sa vie. Il y a donc
conformité de volonté, conformité de vie, vous avez la
paix véritable, la paix spirituelle.

« Quelque grand pécheur qu’ait été celul qui ala cha-
rité, par cela seul qu’il ala charité, il ala paix ; car le
souvenir des fautes passées éloigne du péché, et la ot il
n'y a point de péché, la réegne la paix. Le souvenir des
fantes passées est le souvenir d'un état qui n’est plus et
il donne une meilleure appréciation de I'état présent. Le
‘souvenir des fautes passées que la charité a effacées rap-
pelle le pardon qu'on en a recu, les démarches faites

D T
§= B



DE LA GRACE ET DES VERTUS THEOLOGALES 67

pour obtenir ce pardon, l'aveu qu'on en a fait au mi-
nistre sacré, la douleur et le repentir du cceur, le don de
soi-méme 3 Dieu pour toujours, et le souvenir du pardon,
c’est la paix spirituelle. Le souvenir du pardon, c’est la
paix, parce qu'il rappelle I'ceuvre de Dieu sur le pécheur
et les paroles qu’il lui aadressées : Gourage, mon fils,
ne craignez point. Venez & mo1; si vous €tes faible, je
suis fort; si vous ne pouvez rien, je puis tout; si vous
étes pauvre, je suis riche, je vous donneral tout ce qui
vous sera nécessaire. Venez puiser a mes pleds les eaux
salutaires de la grace, ces eaux pleines de force qui jail-
lissent jusqu'a la vie éternelle. Venez, je seral votre
bonheur, le bonheur ne se trouve qu'avec moi. Vous l'a-
vez cherché loin de moi et il vousa échappé ; vous avez
voulu puiser dans les citernes bourbeuses du monde, de
Satan et des passions, et vous n’y avez trouvé que des
eaux empoisonnées qui ne désalterent point et consument
plus que le feu, Venez & moi, ayez confiance en moi,
écoutez ma voix, acceptez mon amour et vous aurez le
bonheur autant qu'il peut étre sur la terre. Le souvenir
de ces paroles raffermit l'dme, la tient tournée vers Dieu
et lui donne la paix.

~« La charité donne la paix éternelle, c'est-a-dire le
ciel. La paix éternelle, comme l'indique son nom, ne
passera jamais ; elle est la récompense de I'4me qui a la
charité quand Dieu I'appelle a lui. La paix du ciel, c'est
le bonheur du ciel ; le bonheur sur la terre aussi, ¢'est la
paix. La charité donne la paix au ciel et surla terre.
S,oygz donc toujours en état de charité ; vivez aujour-
d t.1u1 dans la charité et vous aurez aujourd’hul aussi la
Paix sur la terre, pour L'avoir demain au ciel.




68 LIVRE HUITIEMR

« T v a une grande ressemblance enfre la paix et la
soumission & la volonté de Dieu. Celul qui a la paix est
soumis & la volonte de Dieu, et celul qui est soumis a la
volonté de Dieu a la paix. On ne peut pas éire soumis &
la velonté de Dieu sans avoir la charité, comme on ne
peut sans elle non plus avoir la paix. La soumission 4 la
volonte de Dieu est donc produite aussi par la charité,
La soumission a la volonté de Dieu n’est pourtant pas la
meéme chose que la paix. La paix est un état de I'dme
donné par la charité, état de calme et de tranquillité.
La soumission a la volonté de Dieu est plus qu'un état,
c'est une inclination active, opérante, une inclination
qui fait que I'homme accomplit tout ce que Diea veut,
supporte tout ce que Dieu veut qu'il supporte, et n’'atten:!
que ce que Dieu voudra lui donner. Telle est la soumis-
sion & la volonté de Dieu.

« Or, la soumission 4 la volonté de Dieu est I’hom-
mage le plus glorieux que 'homme puisse offrir 3 Dieu
et 'acte le plus avantageux a '’homme.

« C'est 'hommage le plus glorieux que I'homme puisse
offrir & Dieu. Qu’est-ce, en effet, que se soumettre 2
Dieu? C’est accomplir sa volonté, c'est faire ce qu’il de-
sire, lul accorder ce qu'il demande, c'est reconnaitre qu'il
est maitre souverain, que rien n'est au dessus de lui ;
c’est adorer ses desseins, ¢'est lui plaire en tout, ¢’est lui
marquer son dévouement, lui donner des preuves con-
vaincantes de I'amour qu'on a pour lui; c'est, en un mot,
donner & Dieu tout ce que l'on a, car cest se dépouiller
complétement et agir en tout selon le hon plaisir de Dieu,

« Bt 'homme peut-il rienfaire de plus agreéable 4 Dieu ?
Non, wma fille. La souwission & la volonté de Dieu est



DE LA GRACE ET DES VERTUS THEOLOGALES 69

préférable pour Dieu & tous les jetines, & toutes les austé-
rités, a tous les sacrifices, & I'apostolat le plus fécond et
le plus fructucux, s'il ne demande rien de ces choses.
Que diriez-vous d'un serviteur qui travalerait toujours
5 accroitre le bien-étre et les possessions de son maiire,.
qul vanterait partout sa bonte, (qui lui prodiguerait toutes
sortes de richesses, mais qui refuseraif de lul obeéir ou
d’accomplir sa volonté ? Que diriez-vous de ce serviteur
si son maftre ne pouvait lui adresseraucun reproche, au-
cune remontrance sans qu’il se révoltit, sans quil iui
témoignat son mécontentement ? Ne préfereriez-vous pas
un serviteur ioins entreprenant, mais plus obéissant,
plus soumis, plus modéré, plus respectueux ? Eh bien, ma
fille, il.en est ainsi de Dieu.
-« Dieu vous demande la soumission pleine et entiére a
sa sainte volonté. Si vous 'aimez, vous la lui accorderez.
Vous recevrez les maladies, la souffrance, les épreuves
qu’il vous imposera en lui disant : Mon Dieu, (ue votre
volonté soit faite et non la mienne. Vous ne vous plain-
drez jamais, vous recevrez tout comme des avertissements
de Dieu, comme des témoignages de l'amitié de Dieu, qui
veut vous purifier davantage par ses épreuves pour que
vous soyez plus unie & lui. |

« Ce n’est pas & dire pour éela qu’on ne puisse jamais
se plaindre. Non,ma fille ; mais il [aut se plaindre & Dieu
comme le prophete. Cette-plainte west pas nne plainte
‘vérilable, c’est un.crisde priere; une demande, un appel
du secours de Dieu, priere-et demande dictées par la sou-

1NisSioN.. . k. . L Bl f. LoV aw amaendiad.
« Cambien est agréable a-Dieu une-dme ainsi-soumise
2.88.82INte VOIOIEEE . .~ . . . ot o e v s
ALL, 4.




70 LIVRE HUITIEME

« La soumission a la volonté de Dieu est aussi l'acte le
plus avantageux pour I'homme. Pourquoi, ma fille ? Parce
que suivre cetie volonte, c'est marcher dans le droit che-
min, c’est marcher dans le bien, ¢’est suivre la direction
de Dieu, et Dieu ne conduit que-dans le bien et la vérits.
Que cherchez-vous sur la terre ? La vérité. Que désirez-
vous ? La possession de la verité. Vous la trouverez dans
la soumission a la volonté de Dieu, parce que vous trou-
verez Dieu, et que Dieu est la vérité. Dieu a fait les
hommes pour les ramener 2 lui. [ les Y ramene par plu-
sieurs voies différentes tracées par sa volonté. Pour aller
a lui, il faut suivre ses voies, et pour suivre ses voies, il
faut etre soumis 4 sa volonté. Celui qui se soumet a sa
volonté, va vers Dieu, arrive au ciel. La soumission  la,
volont¢ de Dieu est donc l'acte le plus avantageux pour
Thomme. .

« Donc, ma fille, que Dieu vous envoie des peines, des
souffrances, des tribulations, des maladies, des infirmités,
des contradictions, des affronts, qu'il vous éprouve de
quelque maniére que ce soit, soyez soumise a sa volonté.
Que cette pensée : Dieu le veut! vous aide et vous sou-
tlenne. Ayez coufiance dans cette volonté, et marchez,
vous arriverez au ciel.

« La soumission & la volonté de Dieu n’est pas un bien
seulement pour le ciel, elle est encore un bien pour le
temps. Cette soumission fait disparaitre les contradictions,
les maux, les souffrances et les épreuves, parce qu’elle les
fait aimer en tant que venant de Dieu et de sa volonté.
La soumission a la volonté de Dieu fait disparaitre toute
haine ou toute aversion autre que celle du péché. Une
ame soumise 4 la volonté de Dieu s'écrie : O mon 4me !



DE LA GRACE ET DES VERTUS THEOLOGALES ra!

pourquoi aurais-tu de laversion pour cette chose ?
Bst-il rien que tu doives détester sur la terre, si ce n’est
le péché et les défauts qui sont en toi ? Mon Dieu, que
votre volonté¢ se fasse en toates choses, et donnez-moi
une haine continuelle pour le péché et mes propres im-
perfections.

« Si la charité produit la soumission, elle produit aussi
le détachement. Dieu, ma fille, suffit & celui qui I'aime
et celui qui l'aime est seul véritablement détaché de tout.

« Dieu suffit & celui qui 'aime. Aimer Dieu, ma fille,
c'est le posséder ; posséder Dieu, c’est posséder le souve-
rain bien, le bien qui ne passe pas, le bien qui demeurera
¢ternellement. Or, celui qui a ce bien ne peut s’attacher
aux biens périssables, ni a la vie, ni aux créatures, ni aux
richesses ; il en est complétement séparé, et ne s'en sert
que selon les desseins de Dieu. Il ne tient & rienm ; aussi
pius facilement s'¢leve-t-il vers Dieu et n’est-il point re-
tenu comme par des liens qui 'attachent a la terre. Il ac-

( cepie tout comme venant de Dieu, il se sert de tout pour
aller a lui, mais ne tient pas plus & une chose qu’a une
autre ; il n’a qu'un seul aitachement, Pattachement pour
Dieu.

|

|« 1l nest point ‘attaché a la vie, il en ferait volon-
tiers le sacrifice, et a I'heure fixée par le Seigneur, il

jremettra avec calme son esprit entre les mains de Dieu.
«.Il n’est point attaché aux créatures, ni & cause de
leur beauté qui est passagere et transitoire, ni A cause
de leurs qualités qui palissent devant celles de Dieu, ni
a.(‘»«i’«use des liens du sang, parce qu'il a un Pére dans le
Clel. .

« Il n'est point attaché aux richesses, la rouille et




12 LIVRE HUITIEME

les voleurs les enlevent ; il n'est point attaché A Jg
gloire, aux honneurs de la vie, sa gloire consiste a a servip
Dieu.

« Dieu est tout pour lui, et rien ne le séparera de Dieu;
ui la vie, ni la mort, ui les creatures raisonnables, ni les
creatures sans raison, ni le monde, ni Satan, parce que
I'amour de Dieu est plus puissant que toutes les puissances,
el que rien ne peui lul résister.

« Je vous recommande, ma fille, ce détachement uni-
versel de toutes les choses créées etle détachement de
vous-méme, C'est 14 la véritable marque de la chariteé.
On reconnait I'arbre 2 ses fruits, et la charité produit le
détachement.

« Parmi les diverses sortes de détachement, il en est un
que je vous recommande entre tous, la pauvrete.

« Il y a deux sorles de pauvreté : la pauvreté volon-
taire et la pauvreté de nécessité. :

« Ceux qui non-seulement sont détachés des biens de
ce monde, mais qui s'en dépouillent volontairement, ac-
quierent des richesses éternelles et un bonheur qui ne
finira jamais.

« CGeux'qui vivent dansla pauvreté parce qu’ils sont
dénués de tout doivent bien se garder de désirer les ri-
chesses. Qu'ils s'estiment heureux plutét d'étre dans le
meme €tat ou je me trouvais sur la terre avec ma Mére.
Qu’ils se gardent de ternirTétat glorieux que Dieu leur
a douné, par l'attache aux biens de ce monde et aux ri-
chesses. Qu'ils se disent 4 eux-mémes: Nous sommes
petits aux yeux des hommes, mais nous sommes grands
aux yeux de Dieu. Qu'ils se disent 4 eux-mémes : Nous
somiues méprises par les hommes, mais Dieu i juge diffe-



DE LA GRACE ET DES VERTUS THEOLOGALES. 13
remment des hommes. Qu’ils se disent & eux-mémes :
Nous sommes pauvres des biens d’ici-bas, mais nous
sommes riches des biens de 'éternité. Les embarras des
richesses, les difficultés et les inquiétudes gqu’elles donnent
ralentissent la marche vers le ciel el en défournent quel-
quefois, mais nous, rien ne nous arréte, 10Us SomlIies
strs d’aller au ciel ; car le ciel ¢c’est Dieu, et Dieu est la
possession et la richesse du pauvre.

« Ma fille, les pauvres doivent éire soutenus dans leur
état de pauvreté par la vue de ma pauvreté et de celle de
ma Mere, par l'espérance de voir leur pauvreté dispa-
raitre et se changer en une richesse immense et sans
bornes. C’est la charité encore qui nourrit et entretient
ces sentiments de foi et d’espérance.

« Enfin, ma fille, la charité vous donnera la vraie li-
berté, la liberté des enfants de Dieu. Je n’entends point
parler de cette liberté qui est le desordre, de cette liberte
qui fait le mal. Non, cela n’est point la liberte. La li-
bert¢ consiste & se soumettre volontairement i la loi. Or,
celul qui aime véritablement Dieu, I'aimant toujours, fera
toujours aussi ce qu’il lui commande, ce qu’il demande
de lui ; il se soumetlra sans peine, parce quil l'aime cg
quil ne veut lui déplaire en rien. La volonte de Dieu
sera la regle de sa conduite, et il suivra cette regle parce
qu'il aime Dieu. 11 fera tout ce gquil voudra, et sera libre
par conséquent, parce qu’il ne voudra (que ce que Dieu
veut. Tenez a cette liberté qui est la seule liberte vraie,
tonservezs=la toujours en vous en y conservant lamour de
Dieu. Croissez dans lamowr de Dieu, et votre liberts
grandira, parce que vous deviendrez de plus en plus
bortee a ne fuire que ce que Dicu veut. »




LIVRE NEUVIEME.

DES VERTUS MORALES ET DES DONS DU SAINT-ESPRIT,

I. Des vertus morales : de Ja prudence et du discernement ; de la do-
cilité ; de la sollicitude et de 1a circonspection. — II. De la justice
envers Dieu, le prochain et soi-méme, — III. De la force et de ses
effets. —IV. De la tempcérance ; son objet, le toucher, les mouve-
ments de 'dme et des sens ; de la honte; de Phonnéteté ; de ’abstie
nence; de la sobriété ; de 1a conlinence ; de 'humilité ; de la dou=

ceur: de la clémence ; de la modestie ; de la discrétion et de
Féconomie. — V., De la pureté ; trois espéces de pureté: du
bonheur des cwurs purs. — VI. Des dons du Saint-Esprit;

nombre et nature de ces dons; leur distinction des vertus théo-
logales et morales, leur nécessité. — VII. Du don de sagesse, du
don d’intelligence, du don de conseil, du don de force, du don de
science, du don depi¢té, du don de crainte du Seigneur,

t Ma fille, me dit un jour le Sauveur Jésus, je veux
vous parler des vertus de prudence, de justice, de force
et de tempérance, c'est-a-dire des vertus morales. Ces
vertus, comme l'indique leur nom, servent 3 diriger les
meeurs du chrétien. Elles sont données avec la grace
sanctifiante.

« La prudence est parmi les vertus morales ce qu'est
la {oi parmi les vertus théologales. Elle affecte I'intelli-



DES VERTUS MORALES ET DES DONS DU 8. ESPRIT )

gence dont l'action précede celie de la volonte et divige
toutes les forces, toutes les puissances qui sonf dans
I'homme. Il y a plusieurs espéeces de prudence, piusiears
parties qui entrent dans la constitution de la prudence,
plusieurs vertus qui sont comme les compagnes de la
prudence.

« La prudence par laquelle un confesseur, un magis-
trat, un empereur se dirigent, est différente de la pru-
dence par laquelle ils dirigent les hommes qui leur sont
soumnis ou qui leur demandent conseil ; il y a donc deux
sortes de prudence.

« Voici les diverses parties qui constituent la pru-
dence ; pour que vous cOmpreniez mieux, je vals vous
apprendre d’abord en quoi consiste la prudence. La pru-
dence est cette inclination de I'dme qui fait que 'homme
dirige ses actions avec une connaissance sure pour ope-
rer le bien. Puisque telle est la nature de la prudence,
je dis que la mémoire, l'intelligence, la docilite, 'habi-
leté, la raison, la prévoyance, la circonspection, les pré-
cautions, sont autant de parties intégrantes de la pru-
dence. La mémoire qui rappelle le passé ; 'intelligence
qui donne la connaissance du présent ; la docilité qui fait
qu’on s'instruit par I'enseignement d’autrui et qu’own suit
ses conseils ; 'habileté qui fait qu'on interprete bien ce
qui est passé; la raison qui par la connaissance d'une
chose vous en fait connaitre une autre ; la prévoyance,
par laquelle on devine les moyens pour arriver au but
qu'on se propose; la circonspection, par laquelle on re-
marque les circonstances d'un événement, et la précau-
tion, par laquelle on prévient les obstacles ou les dan-
gers, Sans toutes ces choses, il n’y a point de prudence




- LIVRE NEUVIEME
possible ; il y a uncoté faible, et la prudence n’est point
une prudence véritahle.

« Les trois puissances de la vertu de prudence sont ;
{> bon conseil, un jugement droit et une vue claire et
distincte.

« Comme je veux vous parier uniquement de la vertu
surnaturelle de prudence, je vous entretiendrai seule-
ment de cette vertu et des antres vertus secondaires qui
doivent lui étre nécessairement annexées: la discrétion,
la docilité, la sollicitude et la circonspection. Si vous
réunissez en vous tout ce que je vous dirai surla pru-
dence, vous aurez réellement cette vertu.

« La prudence. je vous I'ai déja  dit, ma fille, est cette
inclination de I'dme qui fait que I'homme dirige toutes
ses aetions avec une connaissance sure d’opérer le bien.
La prudence estla vertu de I'intelligence en action pour
cperer le bien. Par la prudence, l'intelligence cherche
dans le consell le moyen d'arriver au bien, elle trouve
ces moyens dans le jugement vral de ce qu’elle voit, et
2le emplole ces moyens en suivant la voie capable de la
inener au Lut.

« Comme vous pouvez le penser, ma fille, la prudence,
cette prudence surnaturelle, seule capable d’'opérer le
Lien surnaturel, seule capable de faire atteindre aussi la
iin surnaturelle, elle vient de Dieu, c'est Dieu qui la
donne et la place dans 'dme.

« Désirez  ardemment cette vertu, demandez-la a
Dicu, demandez-lui qu'il la développe en vous. Sans
el¥:, toutes les autres vertus perdraient en vous leur
éclat et leur beauté, elles se changeraient méme aisé-
ment en vices, Car, sans la prudence, il y a toujours

—_—



3
DES VERTUS MORALES ET DES DONS DU SAINT-ESPRIT 77

dans les actes excts, diminution ou défaillance, et par
conséquent vice. Sans la prudence, 'homme risque de
tomber dans les plus grands dangers, parce qu'il marche
comme un aveugle avec pleine sécurité, et & 1’heure ou
il y pensera le moins, il trouvera sous ses pieds sa perte
et sa ruine. Sans la prudence, on ne peut faire le bien,
on ne peut éviter le mal, parce que la prudence montre
ce quil faut faire et ce qu'il faut éviter, et empéche de
prendre le bien pour le mal et Iz mal pour le bien. Rap-
pelez-vous, ma fille, la parabole des dix vierges de I'E-
vangile : les cing vierges folles étaient des vierges sans
prudence ; les vierges sages, au contraire, possédaient la
prudence. Aussi, seules, trouverent-elles leurs lampes
allumées & I'heure de la venue de I'époux.

« Demandez & Dieu la prudence, il vous l'accordera ;
vous la reconnaitrez dans vos actions.

« Vous serez prudente si, dans toutes vos actions, |
vous cherchez le bon plaisic et la gloire de Dieu, si
Vous vous proposez par vos actes de vertu d’obtenir le
ciel,

« Vous serez prudente si, pour obtenir la gloire de
Dieu et votre salut, vous consultez les lois de Dieu, si
vous priez pour connaitre en tout la volonté divine, et
s1 vous recourez & votre réflexion ou a celle d’autrui, [
parce que vous vous défiez de vous-méme,

« Vous serez prudente si, dans les conseils que vous
avez recus, vous savez distinguer ce qui est hon de ce qui
ne lest pas, ce qui est utile des choses mutiles, ce qui
estt Gl Tapport avec votre vocation et vos forces d'avec ce
qui les surpasse ou s’oppose & votre genre de vie.

« Vous serez prudentg sj vous savez distinguer ce qu'il
1t
'\ 5

&;




78 LIVRE NEUVEME

y a de meillear et de plas propre a vous conduire a volre
fin.

« Vous serez prudente si vous dominez votre volonté
et I'obligez & accomplir ce qui est bien et a l'accomplir
le mieux possible.

« Ainsi, ma fille, vous le voyez, la prudence s'exerce
sur les actions extérieures des cuvres morvales; il est
une autre sorte de prudence qui s'exerce sur les cavres
miimes ou intérieures de I'dme, c’est le discernement.

« Le discernement, c'est la prudence spirituelle par
laquelle on distingue, dans tout ce qui a rapport 4 l'in-
terieur, ke bien du mal, le vrai du faux, le mieux de ce
qul est bien, pour opérer ce qui est bien et meilleur, sai-
sir ce qui est vral, laisser le mal et répudier ce qui est
faux.

« De méme que Dieu dans I'ccuvre de la création sé-
para l'eau de la terre, la terre des cieux, la lumiere des
ténebres, ainsi le juste, par le discernement que lui
donne la grace, discerne toutes choses dans le monde qui
est en lui. ct quil meut et fait vivre, mettant toutes
choses a leur place efréservant pour Dieu ce qui est et
doit étre 4 Dieu.

« Le discernement, c’est I'ccil de I'dme ; celui qui n’a
pas le discernement est un pauvre aveugle, victime de
mille maux qu’il ne peut éviter parce qu'il n'y voit
point. ~

« Le discernement fait connaitre ce qui est bien, ce
qui est mieux, ce qui est parfait, ce qui est mal, ce qu'il
v a de plus mauvais.

« Le discernement fait connaitre les devoirs envers le
prochain, les parents, les amis et les clrangers, envers



DES VERTUS MORALES ET DES DONS DU SAINT-ESPRIT 79
los saints et les 8las de Dieu, envers les trois personnes
de la sainte Trinité.

« Le discernement fait connaftre le temps du repos et
du travail, de la parole et du silence.

« Le discernement fait connaitre la regle des pensées
ot leur ordre vis-a-vis de Dieu, vis-a-vis de soi-méme et
des créatures.

« Pour que la prudence soit entiére et parfaite, il faut
quelle soit suivie de la doeilité a écouter les conseils de
Dieu, les conseils des hommes sages, les consells de l'in-
telligence propre de chacun, quand elle est en rapport
avec laraison el la pensée de ceux qui sont plus sages et
plus expérimentés.

« Tous les saints ont usé de docilité, et parce qu’ils ont
été dociles, ils ont été prudents, et la prudence les a
sanctifiés.

« Moise fut docile & écouter les conmseils de Jéthro,
saint Paul ceux d’Ananie, et le premier avait vu Dieu
face a face, le second avait éié ravi jusqu'au troisieme
ciel. A combien plus forte raison devez-vous étre docile,
vous, ma fille, si vous voulez arriver & la perfection.

« Il y a, en effet, une infinité de choses dictées par la
prudence et le discernement, et le plus sage ne peut les
observer toutes par lui-méme; par conséquent rien de
plus nécessaire que la docilité & écouter les discours
d’autrui et & les mettre en pratique. Je ne veux point
dire pour cela que vous devez écouter et recevoir les con-
seils de tout homme qui se présentera a vous. Non, ma
fille ; ne recevez et ne demandez de conseil qu'aux per-
Sounes muares, refléchies et sages, aux personnes qui
elles-mémes sont pleines de docilité et dont la parole

£

B ———J




80 LIVRE NEUVIEME

sera claire, sans dissimulation, ni nuages, ni malveil-
lance.

« La docilité vous portera & suivre en tout les avis de
votre directeur comme & lui dévoiler tout ce qul se passe
dans I'intérieur de votre cceur. Elle vous portera & aban-
donner votre propre jugement pour vous conformer au
sien, et cette docilité suppléera & ce qui pourrait vous
manquer de prudence et de discrétion.

« Soyez docile, ma fille, soyez aussi pleine de solli-
citude dans vos actions pour opérer le bien.

« La sollicitude est la promptitude de 'dme & opérer
ce que la prudence et le discernement lui ont montré étre
conforme aux regles du vrai et du bien. La sollicitude,
c’est 'empressement chaleureux de I'dme a faire le bien.

iien de plus précieux que cette sollicitude ; elle arréte la
tiedeur, elle empéche de tomber dans le péché. Voyez
quelle sollicitude parmi les mondains pour accroitre leur
fortune, pour ramasser gloire et honneur sur le chemin
de leur vie. Ils ne négligent rien, ils sont toujours en
mouvement. Et qu'est-ce que la gloire du monde, que
sont les richesses de la terre devant la gloire du ciel et
les trésors de 1l'éternité?

« La sollicitude, ma fille, vous portera & faire vos
bonnes cuvres avec empressement, avec attention, a
I'heure convenable, dans le lieu opportun.

« La sollicitude vous fera c¢loigner les obstacles et les
difficultés, et vous fera accomplir chaque action comme
si elle était la derniere de votre vie.

« Enfin, ma fille, pour quela prudence soit entiére
et parfaite, il faut avoir encore la circonspectior c¢’est-a-
dire cette attention ferme del’dine sur tout ce i entoure



DES VERTUS MORALES ET DES DONS DU SAINT-ESPRIT 81

J'action quon veut entreprendre, afin qu'elle se fasse
selon les regles du vrai et du bien, et qu'on éloigne tous
les obstacles, afin qu'une fois entreprise on ne soit point
obligé de I'abandonner.

« Sans la circonspection, il sera impossible d’opérer le
bien ; voila pourquoi en envoyant mes disciples précher
1a bonne nouvelle de I'Evangile, je leur parlaiainsi : Voici
que je vous envoie comme desbrebis aumilieudes loups ;'
soyez simples comme des colombes et prudents commelf
des serpents. [

« Je ne voulais, par ces paroles, que leur recomman-"
der la circonspection : voila pourquoi ils devaient étre
simples comme des colombes, c¢'est-a-dire accomplir tout
ce que je leur avais recommandé et se fier & moi; pru-
dents comme des serpents, c’est-a-dire pleins d'avisement
au milieu des crimes, des vices et des scandales qu'ils de-
vaient trouver dans le monde. Or, dés que le serpent
apercoit le danger, il cache immédiatement sa téte pour
la préserver; ainsi devez-vous & lapproche du danger
melttre votre 4me & couvert pour qu’elle ne succombe pas.
Et que de périls dans le monde. Satan est toujours prét,
comme un lion rugissant, & vous dévorer. Les passions
sont toujours prétes 4 se déchainer. La vertu elle-méme,
dans les autres comme chez soi, devient un écueil. Com-
bien donc faut-il avoir I'eil ouvert pour apercevoir tous
les dangers et aussi les moyens de les éviter.

« Lacirconspection évite les extrémes, elle marche dans
le droit chemin ou se trouve la vertu. Elle observe, elle
pese les moyens pour arriver A la fin proposée, elle con-
sulte dans le doute ; elle ne se hite pas pour agir, elle at-
tend et la réflexion et le moment opportun. Néanmoins,




82 LIVRE NEUVIEME
eife ne traine pas en longueur pour ne point laisser échap-
per l'occasion de faire le hien.

« La circonspection mesure {outes les pensées, toutes
:es paroles, toutes les actions, tous les sentiments ; elle ne
se fie point & tous, et ne dévoile point ce qu'il faut tenir
secret.

« La circonspection ne craint point sans un sujet de
crainte, et dans les dangers qu'elle ne cherche pas, elle se
fie & Dieu et demeure impassible. Elle ne se laisse ni
tromper, ni séduire par l'extérieur, elle péneétre au fond
des choses et puis elle se prononce et agit.

« La circonspection n’ajoute point foi aisément &
toutes choses, elle ne concede rien sans réflexion, ne juge
point sans motifs, ne fait point de promesse qu'elle ne
puisse tenir facilement; elle parle peu et se fiche rare-
ment.

« O ma fille, soyez circonspecte, soyez docile, soyez
pleine de sollicitude, acquérez le discernement et la pru-
dence ; je vous le dis, méme pour le bien de votre vie
matérielle et terrestre ; vous ferez toutes choses selon
Dieu et son divin Fils, votre Sauveur, Dieu et homme
tout ensemble, et la paix qui vous donnera la vie spiri-
tuelle, reposant dans le bien, vous donnera aussi la paix
du cceur. »

11

« Une des vertusles plus admirables dans I'ordre mo-
ral ¢'est la justice. Elle est parmi les vertugs morales ce
‘qu’est la charité parmi les vertus théologales. La justice
‘dure dans le temps ou elle commence et durera a jamais
dans l'élernite,



DES VERTUS MORALES ET DES DONS DU SAINT-ESPRIT 83

« La justice a plusieurs aspects. Ille consiste arendre &
chacunce qui lui est dt; par conséquent selon la diversité
des devoirs, vous trouverez autant d’especes ou d’aspects
dans la justice. Je ne vous parleral point de la justiceé
humaine ou naturelle ; je ne vous entretiendrai que de la
vertu surnaturelle de justice.

« La vertu de justice est une inclination surnaturelle
qui porte I'homme 4 rendre & Dieu, au prochain et a soi-
méme, ce qui est di & chacun,

« Vous devez a Dieu, ma fille, les devoirs de religion
qu'il vous a prescrits, I'observation des commandements
qu’il- vous a donnés. Vous lul devez la reconnaissance
pour tous les bienfaits dont il vous a comblée ; enfin, si
vous l'avez offensé, vous lui devez réparation et repentir;
tels sont vos devoirs envers Dieu.

« Je vous ai dgja fait connaitre quel est votre prochain.
Or, je distingue dans votre prochain, vos parents, vos su-
perieurs, les personnes (qui sont au dessus de votre posi-
tion, vos égaux et vos inférieurs.

« Vous devez 3 tous le respect, Uamour et la vérité.
Le respect, car tout homme venant de Dien meérite que
vous le respectiez ; Dieu vous a fait un ordre de les
aimer tous, et l'ordre vous impose l'obligation de dire
a tous la vérité par vos paroles, vos slgnes ou vos
écrits.

« Vous devez agir envers tous avec simplicité, de
telle maniére que vous apparaissiez & chacun dans tous
VOs actes et toutes vos démarches telle que vous dtes en
realite,

« Vous devez en particulier & vos parents un amour
Spéclal parce qu’ils sont pres de vous les représentants de




4 LIVRE NEUVIEME

o

Dieu ; vous leur devez I'abéissance en tout ce qui n’est
point contraire & la loi de Dieu, vous leur devez le respec,
le plus profond, vous leur devez la reconnaissance pour
lout ce que vous avez recu d'eux.

« Vous devez en particulier i vos supérieurs comime
a vos parents amour special, obéissance, respect et recon-
naissance.

« Vous devez en particulier a ceux qui sont dans unec
position supérieure  la votre le respect et 1’honneur qui
leur sont dus par le rang qu'ils occupent.

« Vous devez en particulier i vos inférieurs les secours
et les soutiens que vous pouvez leur donner. :

« Vous ne devez a vous-méme, apres avoir rempli vos
devoirs envers Dieu et le prochain, que le mépris et le
désir de I'humiliation.

« On peche contre lajustice envers Dieu par négligence,
envers son prochain par cupidité, envers soi-méme par
amour-propre.

« Fuyez la négligence et vous serez exacte 2 rendre 3
Dieu tous vos devoirs ; fuyez la cupidité des biens ter-
resires, la cupidité de vos satisfactions personnelles, et
vous remplirez vos devoirs envers le prochain ; fuyez
I'amour-propre, ma fille, et vous remplirez aussi tous vos
devoirs envers vous-méme. »

I11

« La vertu de force pose dans 'dme la fermeté néces-
saire pgur soutenir ou repousser ce que la raison et la foi
disentde repousser ou de soulenir.

« La force est une vertu qui repousse une crainte cou-



DES VERTUS MORALES ET DES DONS DU SAINT-ESPRIT 85

pable qui empécherait de faire le bien, et qui chasse ay
loin une témérité qui ferait entreprendre une euvre con-
traire & la raison.

« La force est dans 1'dme comme le tronc d'un arbre
qul soutient I'arbre, les branches, les feuilles et les fruits,
la force soutient toutes les autres vertus. Par conséquent,
ma fille, si vous ne voulez point perdre les vertus que
Dieu a mises dans votre d4me, vous devez conserver et
ticher d’augmenter la vertu de force en vous. Par elle
vous conserverez le bien qui est en vous, par elle vous
perfectionnerez ce bien, vous y attirerez celui qui n’y est
point encore.

« Car si vous avez la vertu de force, vous ne craindrez
niles périls, ni la mort; vous ne craindrez ni les epreuves,
ni les afflictions, ni les douleurs, ni les miséres de la vie;
vous ne craindrez ni les attaques du démon, ni ses ten-
tations ; vous ne craindrez ni les assauts du monde, ni
ceux de vos passions.

«Vous combattrez noblement tous vos ennemis, ne cher-
chant pavs votre gloire, mais celle de Dieu.
~ « Vous entreprendrez avec sécurité tout ce que Dieun
vousinspirerasans craindrede vous tromper, sans craindre
de ne pas atteindre votre fin.

« Vous ne regretterez rien de ce que vous pourrez don-
ner a Dieu, ni jeunesse, ni fortune, ni tranquillité, ni
bonheur ; vous lui donnerez tout et v

ous reposerez en lui,
Comme un enfant sur

les genoux de sa mere
« Vous serez patiente et soutiendrez sans faillir leg
€preuves de la vie, sans vous troubler intérieurement nj
Ianifester extérieurement votre tristesse.
« Vous soutiendr

ez longtemps les peines de votre corps
5‘

III,




88 LIVRE NEUVIEME

et de votre dme, les maladies de votre corps, les aridités
et la sécheresse de votre dme. Vous soupirerez vers la
patrie du ciel,il est vrai, mais vous attendrez patiemment
I'heure de Dieu.

« Vous persévérerez dans le bien jusqu'au dernier in-
stant de votre vie. Jusqu'a la mort, vous ferez le bien et
éviterez le mal.

« Vous serez comme une colonne de fer assise sur un
roc de l'océan. Vainement les flots et les vents se dé-
chainent contre elle, elle demeure inébranlable. Vous

serez ainsi, ma fille, vous serez ferme comme la montagne
de Sion. »

IV

« La tempérance est la quatrieme des vertus morales.
Gn peul considérer la tempérance d’une maniére tout
a falt générale: alors on entend par tempérance une
regle quelconque dans les actions et 1'usage de la vie. Je
veux vous entretenir de la vertu de tempérance; ¢’est-a-
dire de la regle qui dirige 'homme dans I'usage des
choses qui le captivent le plus et peuvent le plus facile-
ment le séparer du bien, savoir, les plaisirs de la nourri-
ture et des sens.

« Les vertus morales sont celles qui dirigent le cceur
de I'homme selon la raison des choses, pour l'éloigner
du mal et lui faire pratiquer le bien danslusage des
créatures.

« Or, parmi les choses qui se portent contre la raison
et voudraient I'opprimer, il n’en est pas dont l'empire
soit plus puissant que celui des plaisirs des sens, d’autant
plus sentis qu'ils viennent d’un acte plus naturel ou plus



DES VERTUS MORALES ET DES DONS DU SAINT-ESPRIT 87

en rapport avec la nature ; par consequent, le plaisir sera
plus grand dans les actes qui tendent a la comservation
de la nature humaine. Ces actes peuvent étre considéres
par rapport a la conservation de l'individu, qui s'opere
par le boire et le manger, ou par rapport a la conser-
vation de l'espece humaine, qui s'opere par la gé-
nération. Voila les actes les plus naturels a l'homme,
les actes ot il éprouve le plus de plaisir, les actes,
par conséquent, qul tendent le plus a I'éloigner de
Dieu. C’est donc sur ces actes que la raison, qui a eté
donnée a I’homme pour lui servir de lumiére et de guide,
doit s’exercer d’une maniére toute particulicre. Clest
'exercice de cette raison et la regle par laquelle elle di-
rige ces actes qui est 14 vertu de tempérance.

« Par la vertu de tempérance que Dieu lui donne,
I'homme exerce une domination ferme et juste sur les
plaisirs qui sont dans le gout et le toucher, pour vivre
d’'une maniere raisonnable et conformément aux desseins
de Dieu sur lui.

« On distingue dans la vertu ee qui est nécessaire pour
son existence, les objets sur lesquels elle se porte et les
effets qu’elle produit.

« Or, deux choses sont essentielles & la vertu de tem=
pérance, savoir : la honte, ou ce sentiment qui éloigne
de la turpitude de tout acte contraire & la tempérance, et
'honnéteté, ou ce sentiment qui fait aimer la beauté
inhérente a la tempérance ; car, entre toutes les ver-
tus, la tempérance réclame cet honneur qui ressort de la
vertu, et l'intempérance, le déshonneur qui ressort du vice.

« Lavertude tempérance a pour objet prineipal le tou-
cher, dont elle regle V'usage.




S8 LIVRE NEUVIEME

« C'est la tempérance qui régle la sensation de plaisiy
quon éprouve au toucher. Cest pourquoi toute verty
qui tend a refréner, & modérer ou a diriger une inclj-
nation quelconque vers le mal, est une partie de la verty
de tempérance. Or, les vertus produisent cet effet de
trols manieres: en agissant sur les mouvements intérieurs
du ceeur, sur les mouvements extérieurs et les actes du
corps, ou bien en observant la valevr réelle des choses de
la vie.

« Outre les sensations du toucher , la tempérance
regle encore les mouvements de 1'Ame qui l'attirent vers
quelque chose, attraction qul est le toucher intérieur de |
I'ame. ]

« Le premier mouvement est celui de ]a volonté, émue
par llmpétuosité de la passion ; il est maitrisé par la
continence, qui fait que I'homme, éprouvant les assauts
de la concupiscence, loin d’étre abattu par elle, lui résiste
et lul commande en maitre.

« Le second est celui que produit une espérance fausse
et une audace criminelle ; il est réprimé par I'humilite,
qui ne s’attend a rien, qui ne réclame rien et se croit
incapable de tout par elle-méme.

« Le troisieme est celui de la colére, qui porte 4 la ven-
geance ; il est réprimé par la douceur et la clémence.

« La tempérance regle aussi les mouvements du corps
en lui-méme, par la modestie et les mouvements de la
langue, par la réserve et le silence ; elle regle enfin les
mouvements du corps vers les choses créées, par la dis-
cretion, la pauvreté et I'économie.

« Ma fille, je vous ai déja parlé de Ia pureté, de
la chastete, de la virginité et de la pauvreté. Je vous



DES VERTUS MORALES ET DES DONS DU SAINT-ESPRIT 89

parleral maintenant sur la honte, I'’honnétete, L'absti- §
nence, la sobriéte, la continence, I'humilité, la douceur, |
la clémence, la modestie, le silence, la discrétion et I'é-

conomie. .

« Je vous ai dit, ma fille, que les sentiments de honte
et d’honnéteté sont deux sentiments ou deux inclinations
de 'Ame nécessaires pour la vertu de tempérance.

« La honte est la crainte du déshonneur par I’'accom-
plissement dun acte mauvais. Il y a quatre especes de
honte : celle du mal qu'on a commis, celle du mal quon
| commet, celle qui fait éviter le mal et celle qui empéche
; de faire le bien. !

« La honte qui empéche de faire le bien est coupable, |
mauvaise, c'est le respect humain ; ne craignez jamais |
de faire le bien, n’en rougissez jamais, ne craignez que le
mal.

« La honte du mal qu'on commet est mauvaise, si elle
ne produit rien que la fuite des regards d'autrui, si elle
ne fait point éviter le pécheé.

« La honte du mal qu'on a commis est bonne, si elle
porte A éviter le mal ; elle est sans effet véritable, si elle
ne fait point éviter le péché.

« La honte qui empéche non-seulement de com=
mettre le péché, mais encore qui le fait fuir et donne
de I'horreur pour lui, est bonne et appartient & la vertu
de prudence.

« Cette honte ne mérite point le nom de vertu dans sa
signification véritable, parce que le mot vertu implique v
en lui-méme un certain degré de perfection. Or, dans la
honte, il 0’y a point perfection, il n’y a que tendance a
fuir le mal.




00 LIVRE NEUVIEME

« Ainsila honte ne se trouve ni dans ceux qui sont en-
durcis dans le vice, ni dans les parfaits. Les uns ne fon
que le bien, les autres, loin de craindre l'opération dn
mal, vivent continuellement dans le mal.

« Elle n'est point dans les enfants, parce qu'elle sup-
pose un jugement, et qu'ils n’ont pointl'usage de la raison
et ne peuvent juger de rien. |

« La honte se trouve dans les imparfaits qui tendent

~vers la perfection ; elle est d’autant plus forte, elle a d’au-

‘tant plus d'empire sur les hommes, que le vice oule
péché est plus grand, quils se trouvent en face de per-

' sonnages probes et vertueux, ou de personnes qui les
voient plus souvent et sont plus & méme de s'apercevoir
de leurs défauts.

« Pour que la honte ne soit pas nuisible et qu'elle soit
avantageuse, il faut tantdt 'éviteret la mépriser, et tantot
la modérer ou l'exciter en sol. .

« Tl faut fuir et éviter la honte dans tout ce qui est bon.
Si vous rougissez de moi, ma fille, pendant votre vie, je
rougirai de vous a la fin des temps.

« 1l faut mépriser la honte dans les conditions et les
¢tats ot il n'y a aucun motif de rougir, ni crainte de dés-
honneur, comme la pauvreté et la misere.

« Il faut modérer la honte que l'on a des péchés dont
on s’est rendu coupable, afin qu'elle n’empéche point d'en
faire 'aveu au ministre chargé de les pardonner.

« 11 faut exciter la honte en sol quand on est tenté
violemment et qu'on court risque de tomber dans le péché.
Cest alors le moment de cousidérer la noirceur de I’of-
fense envers Dieu et l'opprobre dont on se couvre par
cette faute, parce que cette vue fait éviter le pécheé,



PES VERTUS MORALES ET DES DONS DU SAINT-ESPRIT 91

« La honte est essentielle a la vertu de tempérance ;

e second sentiment nécessaire & cette vertu, c'est
1’honnétete.

« I honnéteté est le sentiment de I’dme qui fait aimer -

1a beauté inhérente a la vertu on & la tempérance. Elle
consiste dans le jugement de l'excellence d'un acte que
J'on accomplit, et comme tout acte bon est beau, et tout
acte beau digne d’honneur, celui qui a l'honnéteté juge
de 1a bonté et de la beauté de cet acte et de l'honneur
qui lui revient. |

« L’honnéteté est 'accomplissement d'un acte bon
dicté par le jugement intime de l'dme. Ainsi elle a sa
source, son principe dans l'intérieur, mais elle ressort
extérieurement par l'accomplissement de l'acte, et c’est
1’acte bon accompli qui fait juger de I'honmnéteté de quel-
qu'un. Tant que l'acte n’est point accompli, on ne. peut
juger de l'honnéteté de celui qu'on examine, ni lui
rendre 'honneur qu'il mérite.

« Or, comme la tempérance est précisément la vertn
qui incline & faire le bien et & éviter le mal, vous com-
prenez, ma fille, que 'honnéteté doit nécessairement pré-
céder la tempérance et étre constamment avec elle. |

« L’abstinence est une vertu par laquelle on modére le
plaisir et I'usage de la nourriture.

« Ainsi I'abstinence consiste non & se priver complé-
tement de nourriture, ce qui serait détruire sa santé et sa
Vie, mais & prendre la quantité suffisante afin de ne pas
trop exciter les mouvements déréglés de la nature, et &
savoir méme distraire une légere partie de cette quantité
pour réprimer ces mouvements.

« Je vous ai donné l'exemple de l'abstinence dans 'u-

1l
|

.\!

\f
(




2 LIVRE NEUVIEME

sage que je fis sur la terre des mets les plus communs et
dans le jeine que je supportai dans le désert. Suivez mon
exemple et pratiquez l'abstinence telle que je vous 1laj
indiqueée, elle produira les plus heureux effets sur votre
ame et votre corps.

« Elle disposera votre dme & prier avec plus de fer-
veur. Celui qui ne pratique pas I’abstinence ressent dans
son dme la pesanteur de son corps chargé de nourriture,
qui lui enléve toute la vigueur de I'esprit et lui enléve
par consequent toute aptitude pour la priere.

« Elle développera votre mémoire et la rendra plus
apte a se rappeler tous les bienfaits dont Dieu vous a
comblée et que vous lui devez. Celui qui ne pratique pas
l'abstinence est toujours dans une sorte d’engourdisse-
ment qui empéche le développement ou I'usage de ses
facultés, et 'oblige & I'inaction intellectuelle. Ce quivous
le fera bien comprendre, ma fille, clest ce que vous
éprouvez en vous-méme. Le matin, quand vous étes le-
vee, vous vous trouvez plus disposée, plus apte a Ia
priere, votre esprit se porte plus naturellement vers moi :
il est plus frappé par les paroles que je vous adresse le
matin que dans la journée, et voila pourquoi j'ai voulu
de préférence vous entretenir et vous parler le matin, soit
dans votre chambre, & I'heure de votre priere, soit plus
particulierement dans le lieu saint, prés de mon taber-
nacle.

« L’abstinence produit aussi le développement de l'in-
telligence. L'intelligence ne se trouve pas arrétée dans
SON essor par le poids des choses sensibles, par la ma-
tiere qui I'entoure et I'enveloppe comme un nuage. G'est
le matin aussi que vous comprenez mijeux les paroles que



DES VERTUS MORALES ET DES DONS DU SAINT-ESPRIT 93

ie vous adresse, que vous vous rendez mieux raison des

choses.

« Puisque 1'abstinence est si avantageuse, pratiquez-
Ja ma fille ; elle servira non-seulement & votre déme, mais
aussl 4 votre corps.

« L’abstinence rend le corps le temple de Dieu. Le
temple de Dieu est saint, dit 'Apotre, et ce temple, c'est
1'homme.

« Or, l'abstinence est une dédicace du corps & Dieu.
Par l'abstinence, en effet, ne semblez-vous point ne vou-
loir y introduire rien de ce qui est superflu? En outre,
le corps est I'instrument de l'4me, et I'dme par le corps
opere des ceuvres de vertu et évite le péché ; il évite le
péché quand il a la force de résister, quand il n’est point
mou et efféminé ; il pratique le bien, 1l fait de bonnes
ceuvres parce qu'il a la vigueur nécessaire, et que les
aliments qul a pris ne le lient et ne le retiennent point
attaché & la matiére. L’abstinence est donc comme une
porte fermée au mal et ouverte & la vertu. C'est donc elle

qui rend le corps saint, qui en fait véritablement le
temple de Dieu.

L’abstinence est I'assaisonnement de la nourriture de
homme et le soutien de sa santé. Celui qui pratique
I'abstinence ne mange que ce qui lui est nécessaire.
Aussi, quelle que soit la nourriture qui lui est présentée,
1l 'accepte et la trouve bonne. Et cette nourriture le
soutient, le fortifie sans altérer sa santé.

« Enfin, 'abstinence est le soutien des relations de la
vie, Celui qui ne la pratique point ne peut vivre dans la
Sociéié de ses paivs ; il est méprise, honni par tous, Celui




i
¢

{

]

\
1

,,j'

}.

9% LIVRE NEUVIEME

qui ne pratique pas l'abstinence peut & peine se supporter
lui-méme. tant il a pris de nourriture.

« Pratiquez l'abstinence, ma fille; elle est utile auy
intéréts de votre corps comme & ceux de votre dme ; elle
conservera la santé de votre dme et celle de votre corps.
Pratiquez-la dés & present. Clest la premiere condition
pour que vous la pratiquiez toute votre vie. Ne recher-
chez point les mets délicats et bien préparés. Ne mangez
jamais autant que votre appeélit vous le permettrait. Ne
langez pas avec trop d'empressement. Enfin ne vous
occupez point de la nourriture que vous aurez pour. en
désirer une plus recherchée, et, & ces conditions, vous
pratiquerez l'abstinence. |

« La sobriété est pour 'usage du vin ce que I'abstinence
est pour l'usage de la nourriture. C'est une vertu par
laquelle on modere le plaisir et I'usage de la boisson.

« C’est une vertu morale qui dépend de la vertu de
tempérance. C'est une vertu morale, car les vertus mo-
rales ont pour but de conserver et de défendre le bien de
la raison contre tout ce qui peut l'attaquer et le faire
perdre. Par conséquent, 1a ot se trouve un éeueil pour
la raison, 13 doit se trouver une vertu pour combattre
cet écueil. Or, I'usage du vin, quand il est immodéré, fait
perdre la raison. Il faut done un rempart contre ce vice :
vous le trouverez dans la sobriéte, qui donne la régle
dans l'usage qu’on doit faire du vin que Dieu a donné &
I'homme pour le désaltérer et réparver ses forces, non
pour lui faire perdre sa raison.

« La sobriété produit quatre effets principaux : elle
conserve et entretient la lumiére de I'intelligence, car
Vusage modéré du vin fortifie le ceur, d'ou procedent




DES VERTUS MORALES ET DES DONS DU SAINT-ESPRIT 95

tous les actes naturels et vitaux de 'homme ; elle déve-
loppe la puissance de l'esprit en l'excitant doucement et
avec mesure ; elle conserve le cerveau dans toute sa pu-
reté ; enfin, elle réjouit I'ame dans toutes ses facultés, et
en particulier, celle qui saisit la vérité pour perfectionner
toutes ses ceuvres et leur donner de la fermeté. Voila
pourquoi vous avez vu que dans les Livres saints la so-
brieté est appelée la santé du corps et de I'dme. I1 est
facile de comprendre comment la sobriété dispose l'intel-
ligence a saisir ce qu'il y a de plus subtil et de plus fin,
parce que la sobriété place la personne dans la regle par-
faite de son étre, et que I’homme n'est jamais plus apte
a agir intellectuellement ou matériellement que lorsqu’il
se trouve en cet état. _

« La sobriété réprime la concupiscence de la chair. Le
vin en effet, ma fille, excite toutl’organisme de I'homme;
il augmente le penchant qu'il a pour le mal et porte na-
turellement au vice d'impureté. Voilda pourquoi Dien
avalt ordonné aux Nazaréens de ne point boire de vin ni
de liqueur enivrante. Vous avez une preuve de cet effet
dans Noé, que 'ivresse mit dans un état complet de nu-
dité, et dans saint Jean-Baptiste, que la sobriété ou plu-
tot la privation compléte de vin conserva dans une si
parfaite pureté,

« La sobriété est la conservatrice de la paix parmi les
hommes. La, paix disparait parmi les hommes quand ils
Perdent la raison, ou que leur iuntelligence est voilée, ou
que leur esprit est surexcité. Or, la sobriété conserve la
raison, empéche la raison de se voiler et les esprits ou les
forces de 'homme de se surexciter. La sobriété done con-
serve la paix et la bonne harmonie parmi eux.




et A ———c—

96 LIVRE NEUVIEME

« La sobriété n'est pas l'abstention compléte du vin,
elle est la regle de son usage. Elle convient 3 tout le
monde. En premier lieu, elle convient aux ministres de
mes autels, puis aux princes et aux magistrats, afin qu'ilg
solent toujours & méme d’agir conformément & la missioy
qui leur est confiée.

« Elle convient en particulier aux religieux, afin qu'ils
puissent vaquer aux @uvres de piété que leur devoir leur
impose, afin qu'ils mortifient leur chair et s'exercent fa-
cilement dans la pratique de toutes les vertus.

« Elle convient surtout & la jeunesse et aux femmes :
a la jeunesse, pour ne point augmenter l'entrainement
qu'elle a vers le mal ; elle convient aux femmes pour con-
server toujours mtacte la dignité de leur sexe.

« La continence, ma fille, est une vertu qui donne la
force de résister a toute passion. .

« On peut entendre la continence de trois manieres,
La continence, dans un sens large et geénéral, est la ré-
pression des entrainements mauvais provenant du tou-

cher et de tous les autres sens. La continence s'entend
encore de la chasteté dans 1'état de mariage. Enfin, la
continence est la répression actuelle des mouvements
déréglés de la concupiscence qu’on éprouve dans son
dme. |

« De quelque maniére que vous I'entendiez, la con- |
tinence est la fermeté de la raison et du devoir contre
les passions pour qu'elles n’entrainent point au mal.

« Cela doit vous faire comprendre les immenses
avantages de la continence pendant votre vie, qui est si
courte et qui n’est pour vous qu'un temps d’épreuve. Que
de maux, que de peines, que de regrets, que de malheurs



e

DES VERTUS MORALES ET DES DONS DU SAINT-ESPiT 97

dont préserve la continence ! La continence, en effet,

rolonge les jours de la vie du temps et assure ]Ja posses-
sion de I’éternité. La continence donne la liberté et pre-
serve de l'esclavage des sens et des passions. La conti-
nence cOnserve le souvenir des fins dernieres et fait
prendre les moyens pour arriver a la, félicité supréme.
Cest 1a I'heureux résultat de la continence; elle donne
une vie tranquille et pacifique, elle donne une vie esti-
mable et estimée des hommes, des anges et de Dieu ; elle
assure la vie heureuse du ciel.

« L’humilité est encore une vertu qui appartient a la ’J/
vertu de tempérance, car elle porte 'homme a ne point
g'élever au dessus de ce qu’il est.

« Clest une vertu par laquelle I'homme, d’apres la
connaissance intime de la majesté de Dieu et de son
propre néant, se méprise lui-méme et aime i se VOir meé-
prisé par autrul. L’humilité ne consiste passeulement
dans la connaissance de Dieu, ni de soi-méme, mais
dans la répression du mouvement qui porte I'homme 2
gelever au dessus de lui-méme. La connaissance de
Dieu et de soi produisent cette répression qui constitue
I'humilite.

« Or, celui qui réprime ce mouvent désordonné de lui-
méme est véritablement humble, parce qu'il se connait
lui-méme, et que s'il trouve en sol quelque chose de bien,
il reconnait ne L'avoir pas de lui-méme, mais par le don
de la miséricorde de Dieu.

« 1l est véritablement humble, parce qu'il se méprise
lui-méme, et qu'il sait bien qu'il est indigne des bieus
que Dieu lui a accordés et de ceux qu'il veut lui accorder

CNncore.




L .

08 LIVKE NEUVIEME

« Il est véritablement humble, parce que bien loin dg
désirer l'estime, I'honneur ow les louanges d’aulrui, il ne
cherche que le mépris et rapporte & Dieu toutes les {a-
veurs qui lui viennent des hommes afin qu'elles retour-
nent & Celul qui seul les a véritablement meéritées.

« Il est véritablement humble, parce qu’il se croit la
plus vile des créatures, 4 la vue de ce que Dieu a fait
pour lui et du peu de reconnaissance qu'il lui en a
rendu, et qu’il ne considére en autrui que le bien qu'il
possede.

« Il est véritablement humble, parce qu'il se fait vo-
lontiers le serviteur de tous, qu'il cherche partout la der-
niere place et les emplois les plus vils.

« Il est véritablement humble, parce qu’il se tient vis-
a-vis de Dieu comme un esclave soumis en toutes choses
a la volonté de son maitre, et comme un pauvre pécheur
indigne de paraitre devant lui et d’étre souffert en sa
présence.

« Or, rien n’est supérieur 4 la vertu d’humilité ; I'hu-
milité, en effet, est la premiere des vertus. Elle est avant
la foi, 'espérance et lacharité. Elle est leur fondement.
Cela vous étonne, ma fille ? — Oui, Seigneur. — Pour-
quoi cela ? — Parce que je me souviens que vous m’avez
dit en me parlant de la foi, qu’elle est le fondement de
toutes les vertus. Comment donc les vertus peuvent-elles
avolr deux fondements? — Ma fille, me répondit le Sei-
gneur Jésus, sl votre humilité avait été plus grande,
vous mn’auriez éprouvé aucun étonnement de mes pa-
roles. Vous auriez pensé que je suis la vérité et que par
conséquent mes paroles sont des paroles de vérité. »

Je demandai pardon au Sauveur Jésus de ma maniere



m—

_—

pES VERTUS MORALES ET DES DONS DU SAINTESPRIT - 99
Qagir, je le conjurai de contiuer a m’instruire el je l'e-
cou-tai avec docilité.

« L'humilité, me dit-il, est le fondement des vertus,
mais dune manitre différente ou sous un autre aspect
que la foi. Vous allez le comprendre aisément. La con-
paissance d'une chose précede le désir quon a de cette
chose, et le désir précede les moyens pour acquérir sa
possession. Les vertus théologales précedent donc les
vertus morales, parce qu'elles sont la connaissance, le
dosir et Lamour de Dieu, tandis que les vertus morales
e sont que les moyens pour atteindre Dieu. Or, la fo1
est une vertu théologale, et la premiere des vertus théo-
logales dans ordre de Lexistence ; donc elle est avant
’humilité, qui est une  vertu morale, puisqu’elle se rat-
tache & la tempérance, et, sous ce rapport, la foi est le
fondement de toutes les vertus, méme de I'humilité.

« Sous un autre rapport, au contraire, I'humilité est
le fondement de toutes les vertus, méme de la vertu de
foi.

« Personne, en effet, n’aura 1a foi s'il ne commence
par chasser 'orgueil de son ame et s'iln’y place 'humi-
lité qui le soumet & la parole et a la révélation de Dieu.
L’humilité est ‘donc le fondement de la fol.

« L'humilité est le fondement de l'espérance. Cest
Ihumilité qui dit: Je ne suis que faiblesse, je ne suls

. qu'impuissance, mais je puis tout dans Celui qui me
fortifie. Car celui qui est humble se connait lui-méme,
et sachant qu’il ne peut rien par lui-méme, il met tout
son espoir en Dieu, et dans son espérance, il s’écrie :
Je puis tout dans Celui qui me fortitie. Ainsi, 'humilité
ne repousse pas, ne refuse pas les grandes entreprises




100 LIVRE NEUVIEME

quand Dieu les demande et les attend ; elle ne refise
rien, mais elle met tout son espoir en Dieu,

« L'humilité est le fondement de la charité. Clest l'es-.
time de soi qui é¢loigne de Dieu, c'est le meépris de soj
qui rapproche de lui. Celui qui s'estime ne pense qu’
' so1, voila pourquoi il oublie Dieu. Celui qul se méprise
ne pense qu'a Dieu, et cette pensée n’est point vaine, cay
elle produit lamour et plus cette pensée est ferme,
plus elle est constante et plus 'amour pour Dieu devient
intense. 7

« L’humilité est donc le fondement des vertus théolo-
gales. Voyez plutdt, ma fille, sans elle, la foi chancelle ;
sans I’humiliteé, I'espérance diminue ; sans I'humilité, la
charité est détruite. Ce que je dis des vertus théologales,
je le dis aussi des vertus morales. Sans I'humilité, la
prudence est aveugle, la justice trompeuse, la force im-
puissante et la tempérance immodérée.

« L'humilité, ma fille, est encore la grande voix de
I'dme qui va de la terre au ciel et qui pénelire jusqu'au
tréne de Dieu. C'est la voix la plus agréable qui résonne
aux oreilles de Dieu; c’est la priere la plus puissante qui
monte jusqu'a lui, et voila pourquoi elle obtient a 1'ame
les faveurs de Dieu les plus signalées. Marie fut la plus
humble des créatures et elle est devenue ma mére. Bst-il
faveur comparable a cette faveur ?

« L'humilité préserve du péché, maintient et fortifie
dans le bien, elle enseigne la véritable sagesse, et donne
enfin le bonheur véritable par la participation a la vue
de Dieu.

« Ma fille, aimez donc I'’humilité, cherchez 1’oubli et
le mépris. Marchez, sur mon exemple, dans la voie des




DES VERTUS MORALES ET DES DONS DU SAINT-ESPRIT 101

humiliations ; ne cherchez point 2 vous produire, effacez- 4
vous en tout, n’élevez jamais ni votre téte, ni votre VOIX,
i votre cceur ; votre téte pour dominer quelqu'un, votre
yoix pour vous imposer & qui que ce soit, votre cceur
pour vous estimer vous-meéme. Com_prenez que tout ce
que vous avez, VOUS I'avez recu de Dieu, par conséquent
ne vous en glorifiez point. Si je vous comble de mes fa-
veurs les plus signalées, méritez-les encore plus par votre
humilité, et en reconnaissant qu'il n’y a rien en vous qui
vous rende digne de si grands témoignages de mon
amitié pour vous. Recevez sans vous plaindre, sans mur-
murer, tous les mépris dont vous serez I'objet ; estimez-
vous heureuse d’étre ainsi méprisée, honnie ou mal vue,
et dans ces sentiments de I’humilité la plus profonde,
tenez-vous toujours comme une servante devant Dieu.
« Si vous avez ces sentiments, ma fille, vous serez
: toujours calme. Qu'est-ce donc qui pourrait vous trou-
bler, si vous croyez étre un rien, un néant? Qu'est-ce
qui pourrait vous affliger, si vous croyez meériter tous les
meépris? L’humilité, c'est le calme, la tranquillité, la
joie sur la terre, ¢'est le mérite du bonheur dans l'éter-

niteé,
« La douceur et la clémence sont deux vertus qui ont
une grande analogie; elles different pourtant l'une de
lautre. Je vous l'ai déja dit, ma fille, les passions inté-)

rieures sont le principe ou l'empéchement des actes exté-
rieurs. De méme les vertus qui reglent les passions con-
coqrent au méme effet que les vertus qui réglent les
actions, quoique d'une maniére différente. Si vous appli-
quez ces paroles a la douceur et ala clémence, vous

comprendrez leur différence. La douceur et la clémence
ilI.




(—1

102 LIVRE NEUVIEME

concourcnt a refrémer la colere, cest 13 lewr but come
mun, et en cela ces deux vertus paraissent se ressem-
bler ; elles different pourtant par leur maniere d’opérer,

« La colére porte & se venger d’une offense et i 1nili-
ger une sévere punition. La douceur est une force (qui
empéche la celére et par conséquent qui prévient toute
punition. La clémence. au contraire, porte & diminuer la
peine oula punition méritée et que la colére a augmentse.
Ces deux vertus tendent donc 3 régler la colere ; la don-
ceur en la faisant disparaitre, la clémence epn diminuant
la vengeance excitée par la colere ; la douceur en com-
battant la colere, la clémence en combattant Iacte pro-
duit par la colere.

« Ma fille, c’est avec raison qu'on a comparé la dou-
ceur au lait et au miel. I1 n’est rien en effet de plus suave
dans la vie que les relations avec les personnes qui sont
douces. C’est un parfum délicieux dont I'odeur se répan-
dant sur toute la terre ravit tous les ceeurs. Elle res-
semble & celui qui coula le long de la robe d’Aaron :
Cest ainsi, en effet, qu'elle se répand sur toutes les ac-
tions de celui quila possede. Elle est si aimable qu'elle
s'insinue et pénetre dans les dmes dont vous approchez,
autant par votre air et vos maniéres que par vos paroles.
C’est la compagne fidéle de 'humilité. Toute personne
humble est douce en méme temps ; mais une personne
qui est douce peut bien n’étre pas humble ; alors néan-
moins elle n'a pas la véritable vertu de douceur. Elle a
une douceur naturelle ou, comme vous le dites habituel-
lement, elle ala douceur de caractere, ou cncore une
douceur calculée, prémcditée, douceur qui n'est pas
toujours dans la conduite niles paroles,




_

pES VERTUS MORALES ET DES DONS DU SAINT-ESPR3T {03

« (juelledifférence entre celui qui a la douceur et ce-
lui qui na point cette vertu. Quand on l'a, on est
affable, prévenant, almable, patient, sans chercher
jamals a déplaire en rien ; on est toujours égal dans ses

\ actions comme dans ses paroles; on a toujours ume

' figure calme et sereine ; on se possede méme dans les
torts ou les injures qu'on recoit; on oublie Ie mal et on
le pardonne ; on fail du bien & ses plus grands ennemis.
On m'imite dans ma maniere d’agir, et au dernier jour
on entendra cette parole : Parce que vous avez été doux
et humble de cceur, venez, bon serviteur, posséder la
terre qui vous a €té promise, ¢ est-a-dire le ciel.

« Quand on n’a pas la douceur, au contraire, on est
brusque, {roid, sévére, irascible; on éloigne les cceurs de
soi.

« Exercez-vous, ma fille, dans la vertu de douceur.
Elle convient & tous en général, mais en particulier aux
supérieurs quels qu'ils soient, afin qu'ils puissent ga-
gner la confiance et I'affection des inférieurs ; elle con-
vient en particulier aux prétres, a4 cause de leurs rela-
tions intimes avec les consciences des fidéles. Elle vous
convient en particulier, afin d’édifier, de donner le bon
exemple et de vous perfectionner de plus en plus. De-
mandez & Dieu cette.belle vertu de douceur.

« La clémence est une vertu qui porte & pardonner
une peine meéritée ou une partie de cette peine. La cle-
Ihence est, par conséquent, une vertu morale, car elle
soumet le mouvement du cemur a la raison. Que fait la
clémence en pardonnant une peine ou une partie de
Celte peine, si ce n'est voir quand et pourquol il faut
Pardonner et moins punir, et considérer aussi s'il Y a




104 LIVRE NEUVIEME

motif ou non d’infliger une peine. La sévérité est 1'ap-
plication rigoureuse de la loi. La clémence diminue la
peine qui serait due, selon l'expression de la loi, parce
que celul qui 'applique interprete I'intention du légis-
lateur plutét que sa loi; aussi la clémence modeére le
mouvement du cceur pour que la peine ne soit pas appli-
quée dans toute sa rigueur.

« La clémence doit étre la grande vertu des princes,
des prélats, des magistrats et des supérieurs. Ils doivent
se rappeler la clémence de Dieu et de son Fils sur les
hommes, et ne point punir selon l'étendue de leurs
pouvoirs. La clémence guérit plus de maux que la sé-
vérité. Les passions sont surexcitées par la séverité et
apaisées par la clémence, quisouvent obtient ce que
jJamais n’aurait obtenu la sévérité. Rien de plus propre
a exciter en vous la clémence que la considération de la
fragilité humaine, de votre propre fragilité. Que de
fautes aussi commises par mégarde ou par ignorance !
Aussi ne faut-il point les punir selon la rigueur de la loi.

« Soyez clémente, ma fille, c'est-a-dire pardonnez
toute la peine que mériteraient ceux qui pourraient vous
offenser. Ne cherchez point a les faire punir. Pardonnez-
leur de grand cceur ; traitez-les comme fréres et amis.
Rendez-leur service si vous le pouvez ; témoignez-leur
que vous avez tout oublié et que votre esprit n'a gard¢
aucun souvenir de leurs injures.

« Ma fille, la tempérance regle les mouvements in-
térieurs de 1'dme par la continence, I'humilité, la dou-
ceur et la prudence; elle regle aussiles mouvements
personnels et extérieurs du corps par la modestie et le
silence.



e

DES VERTU'S MORALES ET DES DONS DU SAINT-ESPRIT 105

« La modestie est une vertu qui regle les mouvements

da corps, qui gouverne les sens, indique la maniere dont
on doit se récréer et préside 4 I'arrangement extérieur
des vétements, selon la condition dans laquelle on est
place.
" « Vous comprenez que le mouvement du corps, que
les sens, les jeux, les délassements et les habits dont on
se couvre sont susceptibles de recevoir une regle dictée
par la raison; par conséquent la modestie est une vertu
morale.

« Elle vous apprendra 2 régler les mouvements du
corps ; & ne point marcher avec précipitation niavec trop
de lenteur; a ne point agiter les bras d'une maniere in-
convenante; & ne point étendre votre corps avec mollesse;
3 vous tenir toujours, méme seule, comme devant des
personnes de distinction ou qui méritent votre respect.

« La modestie vous apprendra & ne point tourner la
t&te légerement de tous cOtés et a chaque instant ; mais
3 la tourner doucement quand il y a nécessité, ala tenir
un peu inclinée sur le devant, sans la pencher immodéré-
ment ni & droite ni & gauche.

La modestie vous apprendra surtout & ne point tour-
ner vos yeux de tous cotés, & ne point les fixer sur toutes
choses; elle vous apprendra & regarder non avec fureur,
mais aveé bonté; non avec orgueil, mais avec humilite ;
non avec inconvenance, mais avec chasteté et pudeur;
elle vous apprendra, quand vous parlerez & quelquun,
4 le regarder non fixement et d'un air sérieux, mais avec
douceur et un peu en dessous de ses yeux, comme si
vous regardiez plutdt I'intérieur de son ame que l'exté-
rieur de sa figure.

1. 6.




106 LIVREE NEUVIEME

« Elle vous apprendra a revétir votre figure d'un aip
plein de douceur et de bonté, sans contracter ni vos
sourcils n1 vos levres; A ne point garder un silence obsti-
ne, mais a adresser quelques paroles dictées par la cir-
constance et toujours empreintes de dignité autant que
de franchise et de sinceérité. '

« Elle vous apprendra & user de délassements conve-
nables & votre 4ge, a votre condition, & votre sexe, pour
récréer et refaire votre esprit et ne point le tenir tou-
jours tendu. Elle vous apprendra a ne jamais vous tenir
seule avec un homme seul, et & fuir dans vos recréations
tout ce qui peut blesser '’honnéteté ou la politesse. Elle
vous apprendra 4 ne point trop satisfaire votre esprit, a
ne pas trop le délasser par vos amusements, et 4 ne
vous recréer que dans les lieux et aux moments conve-
nables.

« Elle vous apprendra & vous habiller d’une maniére
digne et en rapport avec votre position, sans chercher
ces habits de luxe ou des formes trop élégantes qui favo-
risent le déreglement des passions. Elle vous appren-
dra a étre au contraire toujours vétue avec simplicité,
crdre et propreté. '

« Elle vous apprendra la méme simplicité dans la dis-
position de votre maison, dans les meubles -et dans la
nourriture qui sera servie sur votre table.

« C'esl 13, ma fille, la premiére vertu qui regle les
mouvements extérieurs du corps ; voici la seconde, le
 silence.

« Le silence, ma fille, peut s’entendre de deux ma-
nieres, en tant qu'acte ou abstention de langage et en
taut quinclivation a reteniv et & modérer la parole, Pour

-
T




DES VERTUS MORALES ET DES DONS DU SAINT-ESPRIT 107

Jes distinguer, j'appellerai I'acte par lequel on s'abstient
de parler, silence, et l'inclination ou la force par laquelle
on modére sa propension & parler, 'amour du silence.

« L’amour du silence est une vertu qui a un double
hut. Le premier est d’interdire a la langue toute parole
illicite, comme la médisance, la calomnie, le mensonge,
le parjure, toute parole déshonnéte, 1mpure, oiseuse ou
inutile. Le second, d’interdire 4 la langue des paroles
méme utiles ou licites quand il o'y a point de nécessité.

« Vous reconnaitrez en vous l'amour du silence, si
vous ne prononcez jamais de paroles déplacées, si vous
ne parlez que dans le lieu ou vous pouvez parler, c’est-
a-dire hors du lieu saint ; si pour vous recueillir, réparer
les forces de votre ésprit, vous vous abstenez pendant un
certain temps de la journée de parler et de converser ; si
vous vous abstenez non-seulement du langage extérieur,
mais encore du langage intérieur de votre esprit, en con-
tenant votre imagination ; si vous ne parlez jamais pour
votre propre satisfaction, par amour-propre, mais toujours
par charité et pour la plus grande gloire de Dieu.

« Ma fille, je vous recommande I'amour du silence.
Suivez I'exemple que je vous ai donné quand j’étais sur
la terre. Je suis la parole éternelle de Dieu le Pere, et
j'al demeuré les trente premieres années de ma vie sans
me manifester qu'une seule fois dans le temple de Jéru-
salem. Je suis la parole éternelle de Dieu et je demeure
en silence dans le sacrement de l'autel, ne parlant aux
hommes que par la voix de ma grice et de mon amour.

« Gardez le silence et vous aurezla paix avec Dieu,
avec le prochain, avec vous-méme. Gardez le silence et
vous avancerez rapidement dans la perfection, car vous




&

108 LIVRE NEUVIEME

fuirez de nombreuses occasions de péché ; vous n’excifo.
rez nl vos passions ni celles d’autruil, et vous serez plus 3
méme d’apercevoir les piéges que vous tendra l'ennemj
de votre salut.

« La discrétion est une vertu morale qui régle le dop
de la science ou de la connaissance. C'est le contraire dg

la curiosité.

« I1'y a des sciences qui sont utiles, d’autres dange-
reuses et d’'autres coupables; d’autres qui ne peuvent
servir de rien, et qui par conséquent sont inutiles,

« La discrétion apprend a connaitre celles qui sont
utiles et & repousser les autres comme mauvaises ou en-
trainant au mal. Elle apprend aussi & réprimer le désir
trop grand des sciences méme utiles, parce que la
science enfle le cceur et engendre 1'orgueil.

« La discrétion apprend & connaitre les choses utiles et
porte a les étudier, & cause de I'avantage qui ressort de
'étude tant pour soi que pour autrui. Or, la premiere
science, la premiere connaissance nécessaire, c'est la
science de Dieu, la connaissance dela religion, la science
et la connaissance du salut. Aprés celle-la viennent les
sciences secondaires qui facilitent le moyen de perfec-
tionner la science du salut, comme la lecture et 1’écriture,
par lesquelles on apprend par soi-méme et on retient ce
que I'on a appris en le gravant sur le papier pour le gra-
ver ensuite dans le ceeur.

« La discrétion apprend a repousser les sciences inu-
tiles pour le bien, parce que ces sciences peuvent tres-
facilement entrainer au mal ; elle apprend & repousser les
sciences dangereuses, la science du mal, parce que
I'homme qui connait le mal peut I'opérer trés-facilement.,




|

DES VERTUS MORALES ET DES DONS DU SAINT-ESPRIT 109

« La discrétion apprend & réprimer le désir qu'on a
“de connaitre ce qui regarde autrui, elle porte aussi &
ne point communiquer ce qu'on a appris quand il y a
des motifs suffisants pour ne point faire ces communica-
tions.

« Demandez 3 Dieu la discrétion, ma fille, et vous
croitrez comme votre Sauveur en age, en sagesse et en
grice devant Dieu ; vous apprendrez & connaitre Dieu de
plus en plus, de plus en plus 2 vous attacher a lui et al

n’aimer que lui. . | l
« L'économie est la derniére vertu qui a rappori 1

4 la vertu de tempérance. L’économie est la vertu
qui régle l'usage convenable et nécessaire des choses
dont on se sert. Cette vertu a un triple objet, l’dme,

le corps et les objets matériels qui l’environnent.
« L’économie régle les forces de I'4me en mesurant

leur emploi, en donnant celles qui sont indispensables et
n’employant point celles dont 1'usage serait superflu.

« ['économie regle les forces du corps en mesurant la
maniére dont I'homme doit travailler, le travail qu’il doit
faire, I'heure et le temps dans lequel il doit le faire.

« Enfin, I'’économie régle l'emploi des choses exté-
rieures que 'homme a & sa disposition, afin d’en user se-
lon ses besoins, et de ne point les dissiper d'une maniére
inutile.

« D'out vous voyez que I'économie est essentiellemen
upe conservation des forces de 1'Ame et du corps et des
biens dela fortune. Cette conservalion des forces de 'dme
tend & les augmenter pour qu’elle grandisse et croisse en
vertu par l'accomplissement du bien et la conformation a
la vérité, en appliquant toutes ses forces quand il est né-




110 LIVRE NEUVIEM
cessaire a eet accomplissement et i cetie conform,.
tion.

« Cetle conservation des forces du corps tend i Jeg aug.
menter pour conserver a I'dme qu’ll renferme sa vigueuyy
et sa fermet-é, el permeitre au COrps soumis a I'ime d'ac-
complir les actions necessaires A la vie naturelle et sur-
naturelle,

« Cette conservation des biens de la fortune tend 3 les
augmeriter, afin de s’en servip ensuite selon les desseins
de Dieu, afin de secoupir les pauvres et leg malheuréux,
et de pourvoir soi-méme 3 des malheurs 1mprévus qui
pourraient advenir, Ainsi, ma fille, I'’économie se rap-
porte a la tempérance et regle en vous toutes vos actions
selon I'ordre et la raison. Demandez a Dieu tontes ces
vertus, et quand Dieu vous les donne, tichez de les aug-
menter et de les accroiire par une correspondance fidele
a I'inclination qu'elles metiront en votre dme, »

Je vais rapporter aussi ee que le Sauveur Jésus m’a dit,
en deux circonstances différentes, sur Ia pureté et les
ceeurs purs. Je méditais un jour sur la passion. Je le con-
sidérais dépouillé de ses vétements par ses hourreaux :
« S1vous saviez combien Jal souffert, ma fille, en ece
moment ! Vous ne le comprendre jamais, cela dépasse
la portée de votre intelligence. Quelle confusion J'éprou-
vais en me voyant en la présence de mon Pére, chargé
de foutes les infamies, de toutes les turpitudes, de tous les
péchés dont les Lommes s'étaient rendus ei devaient se
rendre coupables, moi Dieu de sainleté! Ah ! Dieu seul a




PES VERTUS MORALES ET DES DONS DU SAINT-ESPRIT 114
pu apprécier I'étendue de la honte et de la douleur que
j‘éprouvais. Comprenez, du moins un peu, combien j'aime
la pureté et & quel prix je voudrais I'établir sur la terre.
Les cieux ne sont pas assez purs pour contenir ma sain-
teté et je viens habiter dans vos temples ; je descends sur
vos autels et méme dans votre ceeur. Priez Dieu de vous
purifier de plus en plus, afin que de plus en plus vous
soyez digne de me recevoir. Jamais pour la communion
vous n'auriez assez de pureté, assez de sainteté, si mon
amour 1’y suppléait.Osainte et aimable pureté ! tu mérites
I'honneur et le respect des hommes, l'estime des anges
et 'amour de Dieu. Comme un parfum suave tu t'éleves
jusqu’au ciel pour revenir ensuite sur la terre avec la
bénédiction de Dieu.

« Il ya, ma fille, trois sortes de pureté : la premiére
consiste & n’avoir aucun péché mortel sur la conscience :
la seconde dans l'exemption du péché véniel et de lat-
tache & ce péché ; la troisitme dans l'exemption ou le
désir ferme d’exemption de toute imperfection, dans la
privation de toute attache aux choses créées et dans l'a-
mour parfait, _

« Ktre pur, c'est étre séparé de toute attache déréglée ;
etre pur, ¢’est ne vivre qu'en Dieu, avec Dieu et pour
Dieu ; étre pur, ¢'est renoncer 3 tous les plaisirs les plus
légitimes pour n’avoir qu'un seul plaisir, la volonté de
Dieu ; et vivre comme cela, c’est ressembler aux anges,
¢'est &tre un ange dans un corps mortel. O ma fille ! ten=
dez toujours vers la pureté la plus parfaite, en vous dé-
tachant non-seulement du mal, mais de ce qui est permis,
pour ne vous attacher qu’a moi ; tout le reste ternirait
Votre pureté, votre innocence ; Je seral pour vous ce qu’est




112 LIVRE NEUVIEME |
le soleil pour un cristal trées-pur qu’il pénetre et dont il
rehausse I'éclat. »

Quelque temps aprés Jésus me dit encore : « Heureux
les cceurs purs, ma fille, parce qu'ils verront Dieu. Ma
fille, il y a deux sortes de vision de Dieu : la vision en ses '
ceuvres, et puis en lui-méme. Les cceurs purs ont la pre-
miere de ces visions sur la terre, ils les auront toutes les f
deux dans l'éternité. |

“~ « Dieu se manifeste par ses ceuvres et dans ses euvres.
Celui qui les voit peut et doit dire : Ces ceuvres sont d'un |
Dieu. Il y a deux sortes d’ceuvres opérées par Dieu, les
unes de création, les autres de réparation et de rédemp-
tion. Ces deux ceuvres sont pleines de réalités ; mais tous
ceux qui ont des yeux pour voir ne les voient pas; tous
ceux qui ont des yeux pour les considérer ne savent point
y distinguer leur auteur. Il faut pour cela, ma fille, avoir
un ceeur pur, cest-d-dire un cceur détaché du peché, b
exempt du péché, un ceeur ou la grice habite, un cceur
ou la Divinité trouve un séjour digne d’'elle, un ceceur ou
elle vienne demeurer et prendre son repos, un Ceur em-
belli des plus belles vertus, un cceur non de marbre et de
pierre, mais un cceur sensible, un coeur éclairé. Celul
qui a le cceur ainsi fait a des yeux pour voir, parce que
Dieu est sa lumiére, et ala clarté de cetle lumiere, il
apercoit le nom de Dieu écrit dans toutes ses ceuvres. Il |
regarde le ciel et dit: Le ciel est I'ceuvre de Dieu; la |
terre et il dit: C'est I'ceuvre de Dieu ; le jour et il dat : f
Cest I'ceuvre de Dieu ; la nuit et il dit : G'est 1'ceuvre de |
Dieu ; I'Océan et les mers et il dit: C’est I'ceuvre de Dieu.
Celui qui a le ceeur ainsi fait a des yeux pour voir, parce
que Dieu est sa lumiere, et,  la clarté de cette lumiere,

B P

s ——— =

b
|




DES VERTUS MORALES ET DES DONS DU SAINT-ESPRIT 113

il apercoit le nom de Dieu dans toutes les ceuvres de ré=
paration et de rédemption. Il regarde ma naissance et il
dit : C'est 1a 'ceuvre de Dieu ; ma vie et il dit: C'est 1a
I'ccuvre de Dieu; ma passion, mon humiliation, mes
peines, mes souffrances, ma mort, et il dit: Cestld
I'ceuvre de Dieu; ma résurrection et il dit: Clest la
I’ceuvre de Dieu. Il regarde ma croix, mon tabernacle,
le sacrement de mon amour, tous les sacrements, mon
Eglise, ma religion, et il dit : C'est 12 I'euvre de Dieu.

« Ainsi, ma fille, se réalise la vérité de cette parole :
Heureux les ceeurs purs, parce qu’ils verront Dieu. Mais
les cceurs purs ne verront pas Dieu seulement & travers
le voile de la création et comme dans une énigme dont
ils ont trouvé le nceud, ils le verront face a face, tel
qu'il est dans sa gloire au ciel, en lui-méme. Ils le ver-
ront dans cette création premiére qui est le ciel ou la
manifestation de lui-méme, et dans cette manifestation,
ils se rendront compte de la manifestation qu'il a faite
dans le temps par la création du monde, manifestation
qu’ils ne pouvaient saisir parfaitement alors qu'’ils la
voyaient avec les yeux du corps, mais qu'ils compren-
dront sous tous ses aspects alors qu’ils l'auront quittée
pour jamais. Ils le verront dans sa vie, dans sa nature,
dans ses relations intimes avec les anges, dans’ ses rela-
tions avec les élus, dans ses relations avec eux-mémes,
et cela fera leur bonheur et leur félicité. Oui, heureux les
ceurs purs, parce qu’ils verront Dieu !

« Ma fille, purifiez votre cceur de plus en plus; déta-
chez-le de vous-mém» et de vos inclinations ; détachez-le
du monde et de tout ¢o ¢ni est du monde; détachez-le de

Satan et de ses inspirations pour 'unir de la maniére la
1(8 T




114 LIVRE NEUVIEME

plus parfaile a votre Dieu et Bauveur, Ne vous découra-
gez point, luttez contre vos imperfections ; gémissez sur
la misere de votre nature ; humiliez-vous profondément,
ouvrez vos yeux a ma lumiére, votre oreille a ma parole,
votre dme a ma grice et votre cceur deviendra pur. Alors
jhabiterai dans votre cceur, je me manifesterai & vous,
non pas seulement dans la création extérieure, mais dans
votre propre cceur. Je le disposerai comme une habitation
de plaisance ou je veux demeurer ; je vous en confierai
la clef et vous m'y trouverez quand vous vous sentirez
l'attrait de venir & moi. Alors vous aurez dans l'exil et
dans cette vallée de larmes un avant-goat de la réalisa-
tion de ma parole : Heureux les cceurs purs, parce qu'ils
verront Dieu ; vous serez heureuse parce que vous me
Verrez. » '

Vi

Le Sauveur Jésus m’a ainsi parlé des sept donsdu
Saint-Esprit. Je ne sais pas trop si je me rappellerai ses
paroles comme il me les a dites. Je ferai comme je
pourral.

« Ma fille, me dit-il, je veux vous faire connaitre les
dons du Saint-Esprit que la grce sanctifiante commu-
nique a I'dme. Ils sont au nombre de sept: Le don de
sagesse et d’intelligence, le don de conseil et de force,
le don de science et de piété, et le don de la crainte du
Seigneur. ‘

« Les dons du Saint-Esprit sont des habitudes ou des
inclinations inhérentes a I'dme, distinctes des vertus sur-
naturelles infuses, nécessaires pour opérer le bien et ob-
tenir le salut, et ins¢purables les unes des autres. Je vous



DES VERTUS MORALES ET DES DONS DU SAINT-ESPRIT 115

les a1 fait connaitre selon le rang de leur dignité. Les
dons du Saint-Esprit sont inférieurs en dignité aux ver-
tus théologales, mais ils sont supérieurs aux vertus
morales. |

« Les dons du Saint-Esprit sont des habitudes infuses,
¢'est-a-dire inhérentes & 1'dme. Car, par la grice, I'Es-
prit-Saint habite dans I'dme et il y demeure avec ses
dons. Cette permanence du don n’est point par consé-
quent quelque chose de transitoire, mais une réalité fixe
qui demeure dans I’dme, une inclination, une habitude
qui la porte & agir selon la tendance du don du Saint-
Esprit.

« Vous ne savez pas comment il se fait que les dons
du Saint-Esprit soient distincts des vertus? Vous allez le
comprendre facilement, Les dons du Saint-Esprit seraient
mieux appelés les inspirations du Saint-Esprit, parce que
ce mot indiquerait la nature méme de ces dons, c’est-a-
dire qu’ils sont dans 'dme comme le souffle de I'Esprit-
Saint, Or, l'inspiration marque un mouvement venu de
Pextérieur,

« Dans I’homme il y a deux principes de mouvement ! :
un principe intérieur, qui est la raison ; un principe ex-
térieur, qui est Dieu. Or, pour le mouvement, il faut
qu’il y ait proportion entre l'objet du mouvement et son
principe, et le mouvement sera parfait si le moteur sait
bien diriger la disposition mobile de l'objet quil veut

1. La doctrine de Marie Lataste, dans ce passage, est identiquement
celle de saint Thomas 1. 2. q. 68. a 1. Quiconque a essayé d’approfon-
dir cette maticre difficile, ne sera pas surpris que l'ange de I'école lui-
méme ne soit pas parvenu & en dissiper entiérement les mysierieuses
¢nebyes,




116 LIVRE NEUVIEME

mettre en mouvement. De méme, plus le principe du
mouvement sera considérable, et plus aussi l'objet doit
avoir une disposition mobile plus considérable. Un
maitre distingué, savant, érudit, élevé dans la doctrine,
demande nécessairement en son éleve une intelligence
qui soit & la hauteur de son enseignement. Les vertus
humaines perfectionnent 'homme, selon qull est mu
par la raison & agir intérieurement ou extérieurement.
Mais il faut qu'il y ait en 'homme des perfections ou des
vertus plus élevées par lesquelles il soit disposé a rece-
voir en lui l'action de Dieu. Les dons du Saint-Esprit
sont ces perfections et ces vertus qui soufflent sur 1'dme,
afin qu’elle recoive le mouvement que Dieu veut lui don-
ner. Les dons du Saint-Esprit élevent 1'’homme & Dieu
et le disposent & recevoir le mouvement qu’'il veut lui
donner. :

« Voila pourquoi les dons du Saint-Esprit sontinfé-
rieurs aux vertus théologales. Les vertus théologales, en
effet, attachent I’dme 4 Dieu, tandis que les dons du Saint-
Esprit ne font que la diriger et la mouvoir vers lui.

« Voila pourquoi aussi ils sont supérieurs aux vertus
morales, parce que les vertus morales ne font qu’enlever
' les obstacles qui éloignent de Dieu, tandis que les dons
du Saint-Esprit dirigent véritablement et meuvent vers -
Dieu.

« Les dons du Saint-Esprit sont nécessaires pour ope-
rer le bien et obtenir le salut,

« Les ceuvres de I’homme sont perfectionnées de deux
manieres : par la lumieére naturelle qui est la raison, et
par la lumiére surnaturelle donnée par les vertus théolo-
gales. Mais celte perfection estimparfaite, puisque méme



DES VERTUS MORALES ET DES DONS DU SAINT-ESPRIT 117

avec ces vertus vous ne connaissez et n'aimez Dieu qu'im-
parfé.itement. Par conséquent il faut & ces vertus une
force différente d’elles-mémes pour les pousser a agir. La
raison, n’étant éclairée qu’imparfaitement par les vertus
théologales, a besoin, pour tendre avec plus de streté vers
la fin surnaturelle, de I'inspiration et du mouvement qui
lui sont donnés par I'Esprit-Saint. Ceux qui sont conduits
par lui sont vraiment fils de Dieu et partageront son hé-
ritage que nul ne peut atteindre, a moins d'y étre poussé
par le souffle du Saint-Esprit. De méme, 1'éloignement
des obstacles qui 'empéchent d'aller a Dieu ne suffit pas
3 la volonté de ’homme, il faut encore que cette volonté
soit poussée vers Dieu, c’est 1a I'euvre des dons du Saint-
Esprit. ‘

« Par conséquent les vertus théologales et morales ne
suffisent pas 2 ’homme, il lui faut encore les dons du
Saint-Esprit pour lui faire atteindre sa fin derniere.

« Vous le comprenez, en effet, ma fille, si les vertus
théologales et morales donnent & ’homme de nombreuses
connaissances et éloignent de lui mille embarras, elles
ne lui font point tout connaitre et ne lui rendent pas tout
possible. Mais Dieu, qui est tout-puissant et qui connait
tout, perfectionne en 'homme l'euvre de sa grice par
les dons du Saint-Esprit.

« Les vertus théologales et morales sont au nombre de
sept, de méme on compte sept dons du Saint-Esprit qui
perfectionnent I'ceuvre de ces vertus.

« Les vertus théologales et morales reposent toutes
dans la raison ou dans la volonté, parce que la raison et la
volonté sont dans 'homme seuls principes d’action,

« La raison est spéculative, c’est-a-dire observatrice ;




118 LIVRE NEUVIEME

ou pratique, c'est-d-dire agissante. Or, dans la raison
spéculative comme dans la raison pratique, vous pouvez
considérer 1'appréhension du bien ou de la verité par la
vue de la vérité ou du bien, et par lejugement que vous
en portez.

« Dans la vue de ]a vérité, la raison spéculative est
perfectionnée par le don d’in telligence, et la raison pra-
tique par le don de conse;l,

« Dans le jugement de la verité, la raison spéculative
est perfectionnée par le don de sagesse, et la raison pra-
tique par le don de science.

« 81, apres la raison ou I'intelligence, vous considé-
rez la volonté et 'opération des vertus sur elle, vous
verrez que les vertus exercent la puissance de la volonté
par rapport & Dieu, a soi et aux passions,

« Or, cette puissance que développent les vertus est
perfectionnée par rapport a Dieu par le don de piété, par
rapport a soi par le don de force, et contre les passions
par le don de la crainte dy Seigneur,

« Ces dons du Saint-Esprit sont tous donnés par la
8race sanctifiante, et ils Teéposent sur la charité qui unit
I'dme a Dieu. Celuj qui a la charité a en lui tous les dons
du Saint-Esprit ; mais celyj qui perd la charitg, perd
aussl les dons du Saint-Esprit, ¢’est-a-dire qu'il n’éprouve
point l'effet du souffle de I'Esprit-Saint qui Je pousse
vers Dieu. »

Je ne me rappelle Pas mieux que je ng viens de le dire
cetie question



DES VERTUS MORALES ET DLS DONS DU SAINT-ESPRIT 119

VI

Voici ce que le Sauveur Jésus m'a dit sur chacun de
ces dons:

« Je veux, me dit-il, vous parler de chacun des dons
du Saint-Bsprit, vous apprendre a les estimer en les con-
naissant mieux.

« Ma fille, il y a trois sortes de sagesse : la sagesse In-
créée qui est Dieu, la sagesse incarnée qui est le Fils de
Dieu fait homme, et la sagesse humaine ou la sagesse de
I'’homme.
 « La sagesse incréée, c¢’est Dieu, ce sont les trois per-
sonnes divines, inséparables les unes des autres, et qui
par leur sagesse ont tout créé, gouvernent et dirigent
tout. L'esprit de ’'homme ne peut com prendre cette sa-
gesse infinie, et UApdtre, ravi jusqu'au troisieme ciel,
en ayant apercu l'éclat quelques instants, n'en put rien
dire que ces mots : O élévation des trésors de la sagesse
et de la science de Dieu !

« La sagesse incarnée, c’est la seconde personne de la
sainte Trinité, le Fils de Dieu fait homme, qui est venu
manifester d’une maniere extérieure la sagesse incréée
par la réparation du désordre causé par le péché.

« La sagesse humaine se divise en deux: La sagesse
selon le monde, la chair et le péché, et la sagesse selon
Dieu et venue de Dieu. La premidre est la sagesse des
méchants ; la seconde, celle des bons.

« La sagesse est une habitude de 1'dme qui lul permet
de gouter les choses et de les juger, d’ou vous voyez queé
la sagesse des méchants est une habitude de leur ame




120 LIVRE NEUVIEME

qui produit un gout et un jugement dépravés, tandis que
1a sagesse des bons est une habitude qui produit un gout
et un jugement parfaits de toutes choses.

« C'est cette sagesse des bons qui est le premier don
du Saint-Esprit. Elle se trouve dans tous ceux qui ont
la griace sanctifiante ; elle se trouve meme dans les en-
fants et les adultes baptisés, qui n’ont point I'usage de la
raison, a l'état d’habitude, mais non & I'état de sagesse
en acte, parce que ces actes de sagesse sont empéchés
dans les enfants et les adultes privés de 1'usage de la rai-
son, & cause de ce défaut naturel qui est en eux.

« La sagesse, don du Saint-Esprit, consiste pour tous
4 gouter et & juger sainement ce qui est & Dieu et en
Dicu, comme ce qui est & la vie, de la vie et dans la vie,
pour opérer le salut en faisant tout ce que Dieu a pres-
crit pour cela. Telle est la sagesse commune & ceux qui
sont en état de grace sanctifiante.

« I1y a pourtant une sagesse, don du Saint-Esprit,
qui est plus élevée et que certaines dmes recoivent pour
s'élever plus haut dans la contemplation des mysleres
divins, dans la connaissance de ces mysteres et le pou-
voir de les manifester & autrui, comme pour mieux col-
naitre la direction des actes de leur vie, selon la volonte
de Dieu, connaissance dont l'utilité ne s’arréte pas a eux
seulement, mais retombe aussi sur autrui. Mais cette sa-
gesse est une des graces purement gratuites, et qui,
considérées en elles-mémes, ne concourent pas 4 rendre
plus agréables & Dieu ceux qui les ont.

« Les avantages de ce don de sagesse sont immenses.
Celui qui a le don de sagesse est chaste, pacifique,
modeste, confiant & Ja parole d'autrui, favorise le bien,



DES VERTUS MORALES ET DES DONS DU SAINT-ESPRIT 121

pratique la miséricorde et juge sans dissimulation.

« Car la sagesse ne fait pas seulement contempler
Dieu, elle régularise encore les actes de 'homme. Or, le
premier effet de cette régularisation est d’éloigner du
péché, par conséquent 'homme sage est aussi un homme
chaste.

« Il est pacifique, car celui qui est sage n’éprouve
point de mouvements désordonnés, déréglés, et tout en
lui obéit & Dieu et a la raison ; or, la paix, c’est I'ordre,
c’est le calme.

« Il est modeste, car si I’homme sage est éloigné du
péché, & plus forte raison de ce qui peut conduire au
péché. -

« Ilest confiant, il aime & recevoir des conseils, &4 les
ecouter et & les suivre. Il favorise le bien, ne I'empéchant
jamais et cherchant au contraire 3 le développer le plus
possible. 11 fait le bien lui-méme et I'opére avec empres-
sement. Il est miséricordieux, car voyant que 'homme
est fait & I'image de Dieu, il a pitié de sa faiblesse, lui
porte secours et I'aide selon ses facultés. Il juge sans
dissimulation, ¢'est-a-dire qu’il ne craint point de mon-
trer le mal quand il I'apercoit, pour le faire disparaitre et
avertir celui qui le fait de ne le point faire. Bt sa sagesse
le portera & donner cet avertissement en termes conve-
. nables et en circonstances opportunes pour ne point aug-

menter le mal, mais le guérir complétement.

« Tel estle premier don du Saint-Esprit. Il affecte di-
rectement la puissance intelligente de I'homme ainsi que

les trois dons suivants, savoir : le don d’intelligence, lo
don de science et le don de cons
ler,

eil dont je vais vous par-

Mais, afin de vous mieux faire comprendre la naturg
I,

7.




122 LIVRE NEUVIEME
de ces dons, je veux vous montrer comment ils different
et le role qui leur est destiné.

« Ces quatre dons appartiennent 3 la connaissance
surnaturelle de 'homme qui est fondée sur la foi. Or, 1a
foi se porte immédiatement et directement sur la vérits
premiére qui est Dieu; puis sur quelques faits princi-
paux dans 'ordre de la création : l'incarnation et I’huma-
nité du Sauveur, la rédemption de 'homme, sa justifica-
tion par la grdce, la création et le gouvernement du
monde ; enfin, elle se porte sur la direction des actes
de 'homme, direction fondée sur les régles données par
Dieu.

« D’ou vous voyez, ma fille, qu’il faut nécessairement
de votre part deux choses pour l'objet de la foi : d’abord
que vous pénétriez cet objet de votre croyance pour avoir
la fol, et vous le faites par le don d’intelligence, qui vous -
donne une certitude non de démonstration, mais de per-
suasion tellement efficace que vous voyez clairement que
vous devez affirmer votre foi. Il faut que vous portiez sur
lobjet de votre foi un jugement droit, de telle maniere
que vous compreniez la nécessité de vous attacher A ces
objets et de vous éloigner de ceux qui leur sont opposés.
Or, ce jugement droit estformé pour ce qui concerne
Dieu par le don de sagesse, pour ce qui concerne la créa-
ture par le don de science. Cela ne suffit pas, il faut en-
core que le don de conseil vienne en vous pour l'applica-
tion particuliere de chacun de vos actes.

« Vous allez mieux comprendre maintenant, ma fille,
mes explications sur ces dons du Saint-Esprit.

« La lumiere naturelle qui permet 4 ’homme de diri-
ger ses actes et de les régler ne lui suffit point, parce qu'il



DES VERTUS MORALES ET DES DONS DU SAINT-ESPRIT 123

ost destiné & une fin surnaturelle. Or, pour obtenir cette
fin, ce bien surnaturel, il lui faut une lumiere surnatu-_
relle qui lui permette de voir cette fin et ce bien. Elle lul
est communiquée par le don d’intelligence.

« Le mot intelligence a plusieurs significations : il si-
gnifie la nature de I'ame ; il signifie la faculté de I’ame
qui est opposée & la volonté ; il signifie une’.disposition a
percevoir les principes premiers en tant qu il faut les. af-
firmer ou les nier, par exemple, qu'il faut aimer Dieu,
qu’il ne faut point aimer le mal ; enfin,il signifie le don
du Saint-Esprit.

« Considéré en lui-méme, le mot intelligence signifie
connaissance intime d’une chose. Le don d'intelligence
surnaturelle est le don de la connaissance intime de ce
qui est en Dieu, et des actions a accomplir en vue de
Dieu et pour Dieu. ‘

« Le don d'intelligence n’est pas un don d’intelligence
purement spéculative, il est aussi un don d'intelligence
pratique ; car ce don ayant rapport a la foi, il doit étre
comme la foi, spéculatif et pratique. Or, le don d’intel-
ligence mne se rapporte pas uniquement a ce qul est
immeédiatement du domaine de la foi, mais encore a tout
ce qui est uni avec la fol, par conséquent, les bonnes
ceuvres lui sont étroitement unies, puisqu’elles la vivi-
fient, car pour l’accomplissement de ces ceuvres, il faut
nécessairement le don d'intelligence qui les regle et les
ordonne.

« Le don d'intelligence s¢ trouve dans tous ceux qui
ont la grice sanctifiante, car la grice sanctifiante dirige
la volonteé vers le bien, et la volonté ne peut dtre dirigée
vers le bien, sielle ne le connait pas. Quelquetols pour-




124 LIVRE NEUVIEME

tant il est enlevé a ceux qui se trouvent en état de grice;
cependant ils le conservent autant qu'il leur est néces-
saire pour operer le bien, se maintenir dans le bien et
dans la voie du salut. Mais il leur est enlevé pour qu’ils
ne pénetrent pas trop avant dans les secrets de Dieu et
les verités sublimes de la foi. Cette élévation de leup
esprit pourrait les enorgueillir, et Dieu leur retire 'in-
telligence par laquelle ils s’éléveraient  ce degré qui cau-
serait leur ruine et leur perte.

« C'est ainsi, ma fille, que tout est disposé pour le
bien de vos dmes dans la grace de Dieu et les dons de
son Esprit.

« Le don de science est le don qui vous fait connaitre |

tout ce qui est dans I'ordre de la création et des devoirs
que vous avez a remplir en vue de cet ordre, pour obte-
nir votre fin surnaturelle. Par conséquent ce don vous
apprend le chemin que vous devez tenir et les dangers
que vous devez éviter ; 'usage que vous devez faire des
créatures; la maniere dont vous devez en user ou la sé-
paration que vous devez établir entre elles et vous. Le
don de science est par conséquent undon qui tend né-
cessairement a l'action.

« Le don de conseil estun don surnaturel qui dirige,
regle et conduit les actes de 'Ame qui a connaissance de
ses devoirs. Cette direction, cette conduite ne vient pas
par le raisonnement, mais par le conseil ou I'inspiration
du Saint-Esprit. Ce don de conseil fait donc éviter le mal
dans les actes et toujours opérer le bien ; il vous méne
dans toutes les actions qui tendent i la vie éternelle, dans
tout ce qui est, comme dans tout ce qui n’est pas de néces-
sité de salut,

F’-r-*"‘"""f"‘”\.f\

T E———

T =l

—~—— T



DES VERTUS MORALES ET DES DONS DU SAINT-ESPRIT 125

« Il vous est facile de comprendre, ma fille, quelle
perfection 1'dme acquiert par ce don, car elle a par lui
la rectitude méme de Dieu ou de I'Esprit-Saint qui di-
rige toutes choses sur la terre et dans le ciel.

« Ces quatre dons du Saint-Esprit, ma fille, ont
rapport & l'intelligence ; les autres, 4 la volonté de
I’homme.

« Le don de force est mis dans I'dme par le Saint-
Esprit, pour qu’elle résiste vigoureusement a toutes les
‘adversités de la vie, de quelque nature qu’elles soient,
pour les lui faire traverser avec fermeté et I'empécher de
succomber sous leur poids.

« Ce don de force se fait sentir par trois effets dans
I’Ame : le premier qui la porte & attaquer et & prévenir
les difficultés de la vie ; le second qui la porte & tout sup-
porter sans attaquer jamais, et le troisieme 3 tout sup-
porter aussi, etnon pas seulement un jour, mais plusieurs
années et méme jusqu’a la mort.

« Or, vous devez remarquer, ma fille, que le don de
force n’empéche pas le corps de souffrir dans les tribu-
lations ou les tourments qu'’il éprouve, mais que malgré
la souffrance du corps, 'dme néanmoins peutse réjouir
et étre dans la joie & cause de ce qui suivra sa souffrance
et ses épreuves.

« Vous devez remarquer encore, ma fille, que le don

de force ne doit point faire dire a I'dme qui 'a recu, que c.

que le corps éprouve n’est pas un mal, n’est pas une dou-
leur, une souffrance ; il suffit pour que le don de force
opére, que 'dme ne se laisse pas aller 2 la tristesse, au
point de quitter la voie du bien et dela vérité.

« Enfin, vous devez remarquer que la grace de Dieu se




126 LIVRE NEUVIEME

fait sentir tellement quelquefois & I'dme, qu'elle oublie
toutes les peines de son corps pour n'éprouver qu'une
entiére et complete satisfaction, ce qui lui permet de s'6-
crier qu'elle surabonde de joie au milieu de toutes ses
tribulations, _

« La piété, ma fille, est un don du Saint-Esprit, qui
vous porte avec empressement et amour & rendre 3 Diey
le culte intérieur et extérieur qui lui est dd, etd vous
soumettre en tout & sa volonté. EEN

« La piété est un don de la vie présente et aussi un
don de la vie future.

« Le don de piété vous portera & honorer Dieu, & lui
rendre vos devoirs, parce qu'’il est votre créateur, votre
souverain maitre, votre Dieu, votre rédempteur, et qu’a
ces titres 1l meérite tous vos devoirs tant intérieurs qu'ex-
térieurs. Il vous portera a vous soumettre & toutes les
lois et pratiques de la religion que vous devez observer.
Il vous portera & l'aimer et & vous donner tout entiére a
lui. Il vous portera & rendre hommage aux saints parce
qu’ils sont les temples glorifiés de Dieu, & honorer sur-
tout votre famille et & lui demeurer toujours humble-
ment soumise. Il vous portera a secourir les pauvres
dans les nécessités du corps comme dans celles de 'dme,
parce qu’il vous montrera en eux mon image. II vous
portera a passer toujours au milieu des méchants sans
les scandaliser par votre conduite, et & vivre méme par-
mi eux dans la pratique constante du bien et de la vertu.

« Je vous ai dit, ma fille, que la piété demeurera avec
vous dans le ciel ; vous y conserverez en effet ce don,
qnais non tel que vous l'avez sur la terre ; vous le con-

serverez pour demeurer toujours attachée et unie & Dieu,

!



DES VERTUS MORALES ET DES DONS DU SAINT-ESPRIT 127

« Ma fille, il y a plusieurs sortes de crainte.La crainte
ur, crainte excessive qui le fait tornber dans

du péche
la justice de Dieu et de ses juge-

le désespoir & la vue de
ments : cette crainte est mauvaise.
« Celle des personnes qui redoutent les vengeances de

Dieu et qui pour cela accomplissent sa loi, n’osant com-
mettre le péché & cause du chatiment qui le suivrait. La
loi est pour elles un pesant fardeau. L’amour seul peut

rendre le fardeau de la loi doux et léger.
« T1 y a une autre espece de crainte, la crainte des

Ils accomplissent fidelement toute la loi, ils
regardent, craignent et aiment Dieu comme leur maitre.
Ils craignent de lui déplaire a cause des chitiments
qu'ils encotirraient et de la perte de leur récompense. Ils
l'aiment pour lui-méme, sans doute, mais ils l'aiment
surtout pour leurs intéréts.

« La meilleure des craintes est celle des enfants de
Dieu. Ceux-ci regardent, aiment et craignent Dieu comme
leur peére ; ils ne considerent ni le chdtiment, ni la ré-
compense, et n'ont d’autre mobile de leurs actions que
1a volonté de leur Pére qui regne au ciel. Cette volonté
est la seule loi qu'ils reconnaissent et ils se soumettent &
cette volonté pour étre agréables a Dieu, par amour pour
lui, & cause de ses infinies perfections et des bienfaits
~dont il les a comblés. Ne sachant comment lui témoi-
gner leur reconnaissance, ils lui offrent toutes leurs ac-
tions et tout ¢e qu'ils possédent. Désirant L'aimer le plus
parfaitement possible, et voyant que tout ast imperfection
sur la terre et danger de lui déplaire, ils soupirent apres
le ciel, non pour étre plus heureux ou délivrés des peines
de la vie, mais pour ne plus offenser Dieu et I'aimer par-

gerviteurs.




UM e T

128 LIVRE NEUVIEME

faitement. Ils sont vertueux non A cause de la récome-
pense qui les attend, mais pour plaire & Dieu ; et, apres
l'avoir servi fidelement toute leur vie, ils se verraient
sans peine condamnés au feu de I'enfer, pourvu qu'ils
pussent 1a encore donner 4 Dieu leur amour. S'ils tombent
dans le péché, dans un moment de faiblesse, loin de se
décourager et de refroidir leur amour pour Dieu, ils se
relevent avec courage, avec une ferme résolution de ne
plus pécher ; ils vont se jeter entre les bras paternels du
Seigneur, ils lui demandent pardon et s'engagent 3 I'ai-
mer désormais davantage, & faire plus fidélement en
tout sa volonté. S'ils demandent une grice, ils la de-
mandent comme la demanderait un enfant 3 son pere.
Ah ! ma fille, combien ceux qui agissent ainsi sont peu
nombreux.

« Cette crainte filiale, c’est le Saint-Esprit qui 1a donne
& I'dme. Ceux qui ont cette crainte sont conduits par
I'Esprit-Saint. Aussi toutes leurs actions sont les actions
des véritables enfants de Dieu.

« Ce que je viens de vous dire, ma fille, des divers
dons du Saint-Esprit, vous en fait assez comprendre I'im-
portance, la nécessité et les immenses avantages. Le
Saint-Esprit vous les a donnés dans leur plénitude au
jour de votre confirmation. Ne mettez jamais d’obstacle,
ma fille, a I'efficacité de ces dons. Laissez-vous conduire
par I'Esprit-Saint ; il est Esprit de vérité, il veus main-
tiendra dans la vérité, il vous attachera 4 la vérité, et
par lui vous serez unie & Dieu et vous trouverez en Dieu
la félicité. »

Amour et reconnaissance soit & jamais 3 Jésus au saint
sacrement de l'autel. Amen.



LIVRE DIXIEME

DU PECHE.

I. De I'’Ame péchetesse, tiede et vertueuse. — I1. Tout obéit a Dieu,
excepté 'homme. — III. De la concupiscence. — IV. Figure du
péché, du démon et du pécheur ; du péché mortel et du péche ve-
niel. — V. Des péchés capitaux, moyens de les repousser. — VI. De
Yorgueil, de la vaine gloire, de I’ambition, de la présomption, de
Popinidtreté, de I'esprit de contradiction, de I'hypocrisie, du faste et
de la grandeur. — VIL. De la gourmandise. — VIIL de la luxure,
— IX. De ravarice. — X. De l'envie. — XI. De la colére. —
XIIL. De la paresse.

Gloire et lonange, amour et reconnaissance solent a
jamais rendus & Jésus au saint sacrement de Fautel, au
Pére et au Saint-Esprit dans tous les siecles des siécles.
Amen, |

Le Sauveur Jésus m'a parlé de trois sortes de per-
sonnes qui viventdans le monde et de ce qui les attend
en l'autre vie. Il m’a parlé d'abord de celles qui vivent et
meurent dans le péché mortel ; puis de celles qui, malgré
1{3111‘ etat de grace, vivent dans l'imperfection, ne faisant
rien ou peu de chose pour s’améliorer et meurent dans
cel état; enfin, de celles qui, ayant toujours la perfec-




130 LIVRE DIXIEME

tion et la sainteté sous les yeux, font tous leurs efforts
pour lacquérir et meurent pleines de vertus et de
meérites.

« Voyez cet homme, me disait-il, il a devant luj Dieu
et Satan. Satan Iui présente la tentation pour l'entrainep
dans le péché:; Dieu lui présente sa grice pour qu'il
résiste & la tentation et qu’il évite ce péché. Que fait cet
homme ? Il détourne son il de Dieu et de sa grace, il
donne la préférence 4 Satan et commet Je péché. Cepen-
dant Dieu le rappelle & lui, soit par les bons exemples
qu’il place sous ses regards, soit par les exhortations de
ses ministres, soit par les Inspirations nouvelles de sa
grace. Rien n’agit sur cet homme uniquement occupé
des choses extérieures, plongé dans laveuglement et
U'insensibilité ; il regarde son salut avec indifférence,
Voici I'heure de la mort. Son ame, dégagée de ses liens,
s'élance vers Dieu, qui est son principe. Mais Dieu la re-
pousse, et cette dme alors comprend la grandeur de la
perte qu'elle a faite. Tant que ’homme est sur Ia terre, il
ne comprend pas le prix de la possession de Dieu ; mais,
apres la mort, la lumiere apparait dans tout son jour et
I'4me voit bien que, sortie de Dieu, elle était fajte pour
retourner & lui, s'unir 3 lui, trouver en lui son bonheur
etsa fin. Aussi n’est-il point de peine plus sensible, de sé-
paration plus douloureuse et plus désespérante que celle
d'une 4me rejetée de Dieu et séparée de lui pour une
eternité. Celte dme coupable a entendy sop jugement de
réprobation ; la voila aux portes de I'enfep ou elle doit
. énirer pour jamais. A la vue de cet affreyy spectacle, de
cetabimede maux, de cette multitude de damnés, effrayée,
désespérée, elle voudrait senfuir, mais I'abime s’en-



DU PECHE 131

tr'ouvre & la voix de Dieu. Quel désespoir que celui de
cette 4me éternellement séparee de Dieu! C’est alors
qu’elle comprend sa folie d’avoir préféré ce qu'elle a pre-
féré et perdu ce qu'elle a perdu. Sa mémoire, comme un
ver rongeur, la tourmente éternellement et lui rappelle
les moyens de salut que Dieu lui avait donnés. Sa vo-
Jonté, éternellement contrariée, aura ce qu’elle ne voudra
pas. Entendez les cris de l'orgueilleux : Malheureux que
je suis, je ne cherchais que la gloire et les grandeurs, et
me voici plongé  jamais dans la honte et la confusion a
cause de ma folie ! Entendez les cris de I'avare : Malheu-
reux que je suis, je ne cherchais que les biens du monde,
ot ils sont cause que jai tout perdu ; ils m’ont plonge
dans la misere et les tourments les plus affreux! Enten-
dez les cris de tous les pécheurs: que de reproches,
que de lamentations, que de gémissements, que de blas-
phémes en ces lieux! Dieu y régne, et sa presence fait
le plus cruel supplice des damnes. »

Voici ce que m’a dit le Sauveur Jésus de I'état d'une
ame en état de grice, mais imparfaite et ne cherchant
point & diminuer son imperfection : « Voyez, me dit-il,
cette personne. Elle est unie & Dieu; mais comme elle
I'oublie facilement pour se satisfaire en tout et se récréer
3 son aise! Au lieu de penser a Dieu et de lui tout rap-
porter, elle aime les louanges, les honneurs, se réjoult
d’8tre aimée, honorée, estimée, avise peu a cette com-
plaisance pour elle-méme et ne fait rien pour se corriger
de son amour-propre, sous prétexte que cela ne lui fait
point perdre l'amitié de Dieu. Il est vrai, mais Dieu
n'entre pas avec elle dans des communications si intimes,
et ne luj accorde pas autant de graces que si elle purifiait




132 LIVRE DIXIEME

con cceur de toutes ses affections aux péchés, méme les
plus légers, et tichait de déraciner entierement de son
cceur jusqu'aux plus petites passions.

« Voyez cette autre personne, elle recoit une injure, un
affront sanglant. La voila tout émue, son impatience est
prés d’éclater ; mais elle se retient, elle salt se maitriser
quoi qu’il lui en coute. Quelle agitation! quel combat

dans son cceur ! Chaque fois qu'elle apercoit celui qui I'a

outragée, le trouble reparait; elle fait des efforts pour se
posséder et pardonner. Elle n'ose pourtant pas compter
toujours sur une force suffisante; aussi évite-t-elle de
rencontrer celui qui 1'a injuriée et de lul parler. Pour-
quoi agit-elle ainsi ? Parce qu’elle ne veut point combattre
sa passion, et qu’elle préfere la calmer et 1'endormir que
de I'arracher par la racine. Ce serait 1a cependant le seul
moyen d’obtenir et de conserver la paix. Ainsi, restant
dans I'imperfection sans faire d'efforts pour sortir de cet
état, elle contracte un nombre infini de petites dettes en-
vers la justice divine, dont elle pourrait ne point se char-
ger par l'accomplissement des pratiques qu'elle néglige.

« Voici I'heure de sa mort. Son dme parait devant
Dieu. Dégagée des liens du corps, elle s’élanee naturelle-
ment vers Celui qui est son principe et sa fin, Mais quelle

|
!

|
[

n'est pas sa douleur en voyant que pour un temps elle .

doit étre privée de la vue de Dieu, parce qu'elle a né-
gligé les moyens si faciles qu’elle avait d’éviter le péché
et de satisfaire pour ses offenses! Ce qui la fait souffrir
davantage, c’est bien moins les tourments du purgatoire
- que la peine d’étre séparée de Dieu, et de ne pouvoir le
contempler face a face et le louer avec les saints. Elle a
du moins une consolation, c'est qu'un jour elle verra




py PECHE 133

Dieu, ellele possédera, elle le glorifiera & jamais. Cette
pensée lui donne le désir de souffrir encore davantage
pour expier plus promptement, elle lui donne surtout
une patience parfaite au milieu de son affliction. Cette
offliction est bien grande; aussi sa voix s'éleve vers ses
freres de la terre, qui peuvent la soulager par leurs
priéres, leur demandant pitié et secours. Rappelez-vous,
ma fille, que vous devez prier pour ces ames, parce que
Dieu le veut; car il les aime, il désire qu’elles aillent au
plus t0t le louer et ]e bénir éternellement dans le ciel.
Priez pour elles, afin de les délivrer de leurs tourments,
de hater leur délivrance, et de les mettre en possession
du bonheur éternel. Priez pour elles ; en priant ainsi,
vous prierez pour vous, vOus ferez chose agréable a Dieu,
qui vous en saura gré ; vous délivrerez ces ames, et vous
aurez en elles autant d’intercesseurs dans le ciel pour
‘vous sanctifier de plus en plus pendant que vous serez sur
la terre, ou pour vous délivrer du purgatoire, si apres
votre mort vous 1’'aviez point entierement satisfait a la
justice de Dieu. »

Voici ce que m’a dit le Sauveur Jésus d’une personne
qui avance de plus en plus dans la perfection et qui
meurt en cet état : « Voyez cetle personue; elle recon-
nait Dieu créateur et maitre de toutes choses ; elle recon-
nait qu’il mérite d’étre aime et servi fidélement, soit pour
lui-méme & cause de ses perfections infinies, soit & eause
des bienfaits dont il I'a comblée. Aussi elle tiche d'ac-
complir ses moindres volontes, de s'abstenir de tout ce
qui peut lui déplaire, de satisfaire & sa justice pour ses
péchés, et de réparer ainsi sa gloire. Elle ne néglige rien
pour cela, ne perd presque jamais Dieu de vue, et lul rap-




134 LIVRE DIXIEME

porte toutes choses en tout temps et en tout lieu. Voicj
I'heure de la mort. Elle la voit arriver avec plaisir ; ne g'6-
tant jamais attachée aux choses de ce monde, elle les
quitte sans regretpour aller s’unir & jamais & I'unique ob.
jetdeses désirs et de ses affections. Elle parait devant Diey
toute belle et toute pure, et Dieu la trouve digne d’entrer
aussitot dans le lieu de son éternel repos. Quel bonheur |
quelle joie ! Elle est dans le séjour de la gloire ; elle voit
Dieu face 4 face, elle le contemple, elle aime, elle le hé-
nit, elle se perd dans la divinité, dont la splendeur 1'6-
blouit et la pénétre de toutes parts. Des torrents de dé-
lices découlent de Dieu sur elle et I'inondent comme une
mer qui la recouvre en entier ; elle ne pourrait point les
supporter si elle n'était unie & Diea et en quelque sorte
divinisée. Sa mémoire lui rappelle les peines, les souf-
frances, les humiliations, les persécutions, les mortifica-
tions, tout ce qu'elle a souffert et qui lui a mérité son
bonheur. Elle éclate en cantiques d’actions de graces, re-
merciant mille fois la miséricorde de Dieu qui a voulu
récompenser si peu de chose par une si grande félicité.
Elle est souverainement heureuse, et ce qui double son
bonheur, c’est la pensée qu'il ne finira jamais. Son en-
tendement est tout rempli, tout pénétré de Dieu. Sa vo-
lonté est entierement satisfaite; elle n’a quun désir,
Dieu ! Elle le posseéde sans partage, elle le possédera tou-
jours. Est-il rien de comparable a cette possession ? »

I1

Un dimanche du caréme, je priais 4 genoux devant le
Saint-Sacrement. Je demandais pardon & Jésus pour mes



DU PECHE 135

iniquités et celles de tous les chrétiens. Le Sauveur était
venu dans mon 4me par la sainte communion. J entral
dans mon cceur, ou je le vis assis comme sur l'autel ; il
me parla ainsi: « Ma fille, je suis le Tres-Haut et j'ha-
bite les sommités les plus élevées des cieux. J'abaisse mes
regards sur le monde, je pénetre jusque dans le plus pro-
fond du cceur de 'homme et découvre ses plus secretes
pensées. Je commande aux astres du firmament, je com-
mande aux cataractes du ciel, je commande & la terre, je
commande aux animaux sans raison qui peuplent les fo-
réts et les déserts, et mes commandements atteignent
aussi toutes les puissances des cieux. Les astres du firma-
ment obéissent 2 ma voix par la régularité de leur course
et 'effusion de leur lumiére ; les cataractes obéissent a
ma voix en répandant en abondance sur la terre leurs
eaux, dont le superflu coule dans la mer; la terre obéit
3 ma voix et se pare de sa verdure, de ses fruits et de ses
grains pour la nourriture de 'homme. Je commande aux
animaus, ils entendent ma voix, déposent leur férocité et
deviennent timides comme des agneaux. Je commande
aux archanges et a toutes les puissances des cieux, et
mes ordres sont ponctuellement exécutes.

« Je commande aussi & 'homme, je lui fais connaitre
mes volontés, je grave mes commandements dans son
cceur et sur le marbre. L’homme seul n'obéit pas, il re-
pousse mes lois, il les foule aux pieds. L'homme se ré-
volte contre moi. Je lui ai envoyé mes prophétes pour le
ramener dans la voie droite et lui rappeler mes volontés.
Ila mis & mort ces prophdtes ou repoussé leurs avertis-
sements, Je suis venu moi-méme parmi les hommes en
me faisant homme. Vous savez, ma fille, de quelle ma-




136 LIVRE DIXIBME

niére ils ont écouté ma voix, de quelle maniére ils ont
agi vis-a-vis de moi. Ils se sont élevés contre moi, ils ont
appelé & leur secours la malice des puissances de l'ep-
fer, ils m’ont livre par la trahison entre les mains de meg
bourreaux, ils m'ont fait mourir de la mort la plus igno-
minieuse et la plus cruelle.

« Voila 'homme seul en révolte contre son Dieu, seul
désobéissant a Dieu. Et chaque jour, pourtant, I’euvre
de ma vie mortelle, 1'cuvre de rédemption opérée sur le
Calvaire continue par le ministere de mes prétres et l'effi-
cacité de mon sacrifice sur 'autel. Cependant, combien
petit est le nombre des bons serviteurs ! Parmj les anges
J'al trouvé des révoltés, mais ils n’ont sentl et éprouvé
que la rigueur de mes justices et de mes vengeances. Je
viens parmi les hommes avec mon amour et ma miséri-
corde, et ces révoltés coupables et criminels s’enhar-
dissent chaque jour de plus en plus pour s'élever contre
moi. Ils violent mes lois et mes commandements. Je les
invite & venir se ranger parmi -ceux qui me sont fidéles,
parmi ceux qui gotitent la suavité de mon joug, parmi
Ceux que je comble de mes graces et de mes bénédictions,
et ils refusent de croire & mes exhortations pour écouter
la voix trompeuse et mensongere de Satan. O ma fille,
quelle est 1a conduite des hommes ! Malheur 4 ces homm es
criminels, le jour de la vengeance et des punitions arri-
vera pour eux! Ils ne pourront point m’échapper. Ma
voix sera toute-puissante alors. Ce sera la voix de ma jus-

tice, qui brise les chénes altiers du Liban comme un
enfant rompt une paille entre ses mains,

« Ma fille, soumettez-vous toujours entierement 4 mes

lois et 4 mes commandements. Consacrez-moi votre vo-

|



DU PECHE 137

lonté, faites-m’en I'abandon, et vous vivrez en paix avec
votre Sauveur, »

It

Un jour, aprés la sainte communion, Jésus se placa
dans mon ceeur sur un trone magnifique. Il répandit une
grande lumiére dans l'intérieur qui me parut plus beau
qu'a lordinaire. Mon cceur ressemblait a une petite
chambre, dont la voute et les cOtés brillaient comme des
nuages blancs éclairés par le soleil. Autour, je visun
large galon d’or qui soutenait des branches d’arbre. Le
parquet m’'était point de bois ciré, c'était une grande
plaque d’or trés-pur qui couvrait la surface de la chambre.
Le trone de Jésus était un peu élevé et fermé par un petit
balustre d’or. Je me mis a genoux devant ce balustre
pour regarder et entendre Jésus. Mais bientét je me sen-
tis portée a aller considérer le cdté opposé du trone du
Sauveur. e ne pus résister a cet attrait. Mon ange me
prit par la main, je le suivis. Il ouvrit une petite porte et
j'apercus une chambre noire et obscure. Au milieu bra-
lait un feu entretenu par de grandes biiches et remué et
excité de temps en temps par des démons affreux a voir.
L’ange ferma la porte a clef, et je revins devant le Sau-
veur Jésus.

« Ma fille, me dit-il, voici l'explication de ce que vous
avez vu. La chambre noire et obscure, c’est le corps de
I'homme; le feu qui brale dans cette chambre, c’est la
concupiscence; les biches qui entretiennent ce feu sont
les passions, que les démons agitent sans cesse. G'est
moi qui tiens cette porte fermée par ma puissance et qui

amortis le feu par les eaux de ma grace. Si votre cceur
111, 3




138 LIVRE DIXIEME

vous parait si brillant, c'est que jhabite en lui et que je
l'illumine par ma lumiére. Abandonné & lui-méme, i]
deviendrait noir et obscur comme cette chambre.

« Ma fille, c’est le péché mortel qui a mis la concupis-
cence dans I'dme de '’homme, c’est-a-dire, comme je vous
'al déja appris, linclination désordonnée de I'dme, qui
porte & s’attacher & la créature et a faire oublier le Créa-
teur. Vous étes sur la terre, ma fille, comme Eve dans le
paradis. Vous avez d'un coOté Dieu et ses commande-
ments, dont il vous est permis d'user comme a vos pre-
miers parents de tous les fruits du paradis, et cet usage
de Dieu et de ses commandements est pour vous assu-
rance de la vie. Mais vous avez aussi les créatures, le
bien créé, et Dieu vous a dit : Au jour ol tu t'attacheras
plus & ces créatures qu'a moi, tu mourras. Or, savez-
vous, ma fille, qui vous montre constamment ces créa-
tures comme un fruit a cueillir et & vous approprier au
lieu de vous attacher & Dieu plus qu'a ces créatures, ce
n’est pas le serpent, mais votre concupiscence ou cet en-
trainement secret que le péché originel met en vous.

«Cet entrainement n’est pas un mal, un péché qui vous
soit imputable, tout comme la tentation du démon qui
montrait 2 Eve le fruit défendu et I'engageait & le cueil-
lir, et puis 4 le manger, n'etit point ét¢ un malniun
péché pour Eve, si elle avait résisté; mais, au contraire,
cette tentation surmontée et été le principe de sa con-
firmation dans la justice par I'obéissance 4 la volonté de
Dieu. Ainsi, ma fille, la concupiscence n'est pas un mal
81 vous lui résistez et si vous la domptez; elle est, au con-
‘traire, pour vous une occasion de mérite considérable.
Mais si vous vous laissez abattre par elle, vos passions

R



DU PECHE 139

viendront donner un aliment & sa flamme, les démons

les attiseront comme les buches d'un foyer, et ce feu,
ce brasier ardent vous consumera et entrainera votre

ruine. »
v

Ces paroles du Sauveur Jésus m’attristérent parce que
je craignis les effets funestes de la concupiscence en
moi; mais elles me donnerent aussi conflance parce que
je savais bien qu’il ne m’abandonnerait pas et qu’il serait
avec mol pour résister & cet entrainement que nous
éprouvons tous, mais auquel nous devons résister. Puis,
je vis Jésus se lever, ouvrir la balustrade qui environnait
son tréne et venir 3 moi : « Levez-vous, ma fille, me
dit-il, et suivez-moi. » Je me levai et suivis le Sauveur.
Nous traversimes un petit corridor qui se trouvait du
«c0té gauche. Il était si étroit qu'une personne pouvait i
peine y passer. Au bout du corridor, nous descendimes
un escalier également fort étroit, au bas duquel jen vis
un autre que nous gravimes. Ce dernier était large.
Quand nous arrivimes au milieu 2 peu pres, Jésus me
dit: « Arrétez-vous, ma fille. » Je m’arrétai. Jésus se
mit par ¢dté, et je restai au milieu des degrés. Je voulus
regarder en bas, et je vis un abime immense que mes
yeux n'avaient pas apercu en montant. Bientot je vis
arriver un lion rugissant (qui voulait me dévorer. Je
n'osais avancer. « Ma fille, me dit le Sauveur, ne crai-
ghez point, avancez contre ce lion, mettez-lui le pied sur
le cou, il mourra. » J ‘obéis ; je mis mon pied sur le cou
du lion, je le pressai fortement et sans crainte, et, aprés
quelques mouvements violents, il mourut. « Prenez-le

&——__A_—#‘




140 LIVRE DIXIEME

par les médchoires, ajouta-t-il, et fendez-le par le milieu,»
Je pris le lion par les mdchoires, et je le rompis en deux
comme un morceau de pain. Je le jetai dans l'abime.

Nous continudmes alors notre ascension. Jesus allait
devant, je venais aprés lui. A peine avais-Je franchi
quelques degrés que japercus un oiseau de proie d'une
grandeur considérable ; il avait un bec énorme et des
griffes affreuses. Le Sauveur me mit alors devant lui.
J'avancai hardiment, et, au moment ou l'oiseau voulut
me frapper de son bec, je le saisis par le cou avec vi-
gueur et le précipitai dans l'abime.

Nous arrivimes ensuite au haut de l'escalier, ol je
vis une place quadrangulaire entourée de murs par trois
cOtés. Ces murs avaient a4 peu pres huit pieds en largeur
et autant en hauteur.

Aussitot je vis venir vers moi une béte affreuse ; elle
m’épouvanta, et aujourd’hui méme, quand jy pense,
je ne puis me défendre d’un certain effroi. Je n’ai jamais
rien vu d’aussi hideux. Ce n’était ni un scorpion ni un
serpent ; elle rampait pourtant a terre. Sa peau n'étaib
point couverte de poil ; elle était épaisse sans étre dure ;
elle semblait éire gorgée d'un sang noir et épais. Elle avait
quatre pattes aupres dela téte, mais elles nelui permet-
taient pas néanmoins de marcher ; elle les allongeait et
puis avancait péniblement son corps qui avait a peu pres
trois pieds de long. Sa téte paraissait a peine. Quand je
la vis dresser sa queue vers moi, j'eus peur et me tour=
nai vers Jésus, comme un enfant vers sa mere a I'heure
du danger.

Je n’aurais jamais 0sé toucher cette béte. Le Sauveur
me donna une petite croix pour me défendre. Jela placal



DU PECHE 141

avec attention sur le dos de la béte. Elle se mit aussitst
a remuer et & bondir, puis elle prit la eroix entre ses
dents et la brisa. II m'en donna une plus grande dont
elle ne put soutenir le poids ; elle mourut. Le Sauveur
me donna alors un baton, et je la fis rouler dans le
précipice. Le sang coula a grands flots de ses blessures.

Puis le Sauveur me conduisit par un autre chemin,
et je me trouvai dans mon cceur, et je vis Jésus, encore
assis sur son trone et entouré d’une balustrade d’or.

« Ma fille, me dit-il. je vous ai montré d’'une manidre
sensible ce que c’est que la concupiscence ; j’al voulu
vous montrer aussi de la méme maniére ce que c’est que
le péché, le démon et les pécheurs.

‘« Vous avez trouvé sur votre chemin, en marchant
avec moi, un lion qui voulait vous dévorer, je vous ai
donné la force de le tuer et de le fendre par le milieu :
vous avez trouveé un-oiseau de proie ; je vous ai donné la
force de le saisir et de le précipiter dans l'abime ; vous
avez trouvé une béte affreuse dont la vue vous a saisie
d’horreur, vous lui avez mis deux croix sur le dos, elle
est morte et I'abime 1'a engloutie.

« Le lion représente le péché mortel contre lequel il
faut lutter, qu'il faut tuer et fendre en deux pour qu’il
ne paraisse plus. L’oiseau de proie repreésente le démon,
qui veut enlever les Ames et attaque méme les plus
saintes; il faut le repousser et le relancer dans 'abime
en lui faisant bonne contenance. La béte représente les
Pécheurs, ces grands pécheurs dont les inclinations per-
verses, les vices honteux, les passions et la cruauté leur
enlevent toute ressemblance avec Dieu pour leur don-

Ner plus de ressemblance avec les animaux. Ils ne

111, o.

;—————————————




142 LIVRE DIXIEME

peuvent marcher ni regarder au ciel ; ils se trafnent et
rampent honteusement & terre ; ils inspirent un tel effroj
quon n'ose ni en approcher ni les toucher. Vous avez
mis une petite croix sur elle, elle I'a prise entre seg
dents et I’a brisée. C'est ainsi que Dieu leur envoie deg
peines et descroix; mais, au lieu de se soumettre et de
revenir & lui, ils brisent ces croix, c’est-a-dire quils les
rendent inutiles et se révoltent plus encore. Qu'une croiy
plus grande leur soit imposée, ils ne peuvent en suppor-
ter le poids, ils meurent et ne tardent pas 3 se corrompre,
ce qul vous est figuré par les plaies de la héte, d’ol1 le
sang coule abondamment, ce sang de leurs fréres injuste-
ment répandu, ce sang de leurs propres veines, vicié par
leurs affreux plaisirs et leurs sales voluptés.

« Vous l'avez précipitée avec un biton dans I'abime :
ce baton est I'image de la verge de Dieu, qui dans sa jus-
tice précipite les pécheurs dans 'enfer.

« Ma fille, quand j'¢tais sur la terre, j’aimais 4 parler
en paraboles et par figures & mes apétres. Ces paraboles
gravalent mieux mes enseignements dans leurs esprits.
Clest ainsi que j'agis vis-a-vis de vous. Je fais méme
quelque chose de plus pour vous, je me manifeste 3 vous
et jevous fais voir les figures ou la réalité des choses dont
je vous parle.

« Sachez estimer cette faveur spéciale que je vous
accorde. afin de profiter de mes enseignements, de vous
attacher de plus en plus 2 moi et de vous détacher des
créatures. Alors, ma fille, vous éviterez véritablement le
péché.

« Vous le savez, il y a deux sortes de péché : le mortel
et le véniel. Or, savez-vous en quoi ils consistent ?

——
e — e p—



DU PECHE 143

Dans 'éloignement de Dieu et le rapprochement de la
créature, avec une différence pourtant, puisqu’ils sont
différents.

« Celui, ma fille, qui s’'attache aux créatures, ne péche
point par le seul fait de son attachement. Dieu a fait les
créatures, il est donc permis d’en user. Mais il y a une
regle dans cet usage. Les créatures ne sont point la fin
derniére de 'homme, et il est défendu & I'homme de
s’y attacher comme a sa fin derniéere. Par conséquent, si
yous vous Y attachez d'une maniere directe et définitive,
comme & votre fin, et que vous oubliiez Dieu, qui seul
est et doit étre votre fin, et que vous vous éloigniez de luj,
alors, ma fille, il y a péché mortel.

« Cette adhésion, cet attachement qui produit 1'éloigne-
ment de Dieu, ¢’est le péché mortel.

« Le péché véniel est aussi un rapprochement de la
créature et un éloignement de Dieu ; mais ils n’ont pas
le méme caractére que dans le péché mortel.

« Celui qui s’attache a la créature ou a l'usage des
choses créées, mais non pourtant comme 2 sa fin der-
niere, et qui par cet attachement est éloigné de Dieu, non
pas directement et réellement, mais en ce sens qu’il a
plus d’obstacles et de difficultés pour se rapprocher de
lui, celui-la peche véniellement.

« Vous pouvez comprendre par 13, ma fille, quelle est
la malice et la noirceur du péché mortel.

« La religion pour '’homme consiste & avoir confiance
en Dieu, a l'aimer, & s’attacher & lui. Que fait 'homme
par le péché mortel ? il retiresa confiance a Dieu, comme
il n'en était pas digne, pour la donner a la créature,
Comme si elle la méritait. I1 brise les liens si doux qui

S

Wt v




144 LIVRE DIXIEME

I'attachent & Dieu pour se lier & la créature avec deslieng
de fer. Il dit & Dieu : Viens dans mon cceur, viens frap-
per 4 ma porte. La porte de mon cceur te demgtu'era
fermée, et si tu es déja entré, je t'éloignerai. Il dit 4 la
créature : Je te donne mon cceur, viens en prendre pos~-
session ; il t'appartient.

« Cela, ma fille, estaussi coupahle quel'idoldtrie ; c'est
une idoldtrie véritable ; c'est diviniser la creature ; c'est
lui rendre les mémes honneurs qu'a Dieu ; c'est placer
en elle sa fin derniére ; c'est I'idolatrie du cceur.

« Aussi, ma fille, rien n’est comparable & I'ingratitude
de 'homme par cet acte ; rien n’est comparable & la noir-
ceur dont il couvre son dme. Dieu, qui était sa lumibre
et qui faisait briller son 4mepar sa grice comme un astre
du ciel, s’est retiré de lui, le laissant dans les téntbres
qu’il a cherchées pour faire son crime, et qui l'ont en-
touré comme l'eau un poisson des mers. Les ténébres
sont désormais 1'élément dans lequel il s’agitera, ténébres
de l'esprit, ténebres de la volonté, ténébres du ceeur. Ces
ténebres le pénétreront et s'infiltreront dans tout son étre
pour le rendre plus noir qu'un charbon éteint de votre
foyer. Il y aura désormais dans cet homme un vice gé-
néral dans son étre et dans sa nature. Son cell, fait pour
voir Dieu, ne verra que Satan. Son oreille, qui ne devait
s'ouvrir qu'aux inspirations de I'Esprit-Saint, n’obéira
qu’aux inspirations du prince des ténébres. Son palais,
qui ne devait savourer que la douceur du pain des anges,
ne savourera que l'amertume des plaisirs criminels. Ses
maing, qui ne devaient se joindre que pour implorer
Dieu, s'armeront contre lui pour opérer le mal. Quelle
monstruosité le péché mortel n’aura-t-il pas opérée en



DU PECHE 145

lui! Quelle pente plus rapide l'entrainera 3 pécher de

nouveau !
| « Est-il rien de comparable au péché mortel ? O ma,
‘ fille ! je vous le dis en vérité, quand méme tous les
| hommes auraient uni leurs efforts pour effacer un seul
péché mortel, pour réparer 'injure qu'il fait & Dieu, pour ’
faire disparaitre lanoirceur et le désordre qu'il porte dans | \‘
~une dme, ils 0y seraient jamais parvenus. Il a fallu pour
“effacer le péché mortel mon incarnation ; il a fallu que J
je prisse I'humanité, que j'apportasse en elle la lumiere
de ma divinité pour lul rendre son éclat et faire dispa-
railre les souillures qui la couvraient. Il a fallu que jap-
portasse en elle la rectitude de ma divinité pour lui
apprendre le chemin de la vérité ; il a fallu que ma divi-
nité s'unit & elle pour réparer véritablement l’offense
faite & mon Pére,

« Ah'! les pécheurs n’y font point attention, ma fille.
Ils continuent & vivre dans le péché, & commettre le pé-
ché. Ils s'efforcent de rendre inutiles les mérites et la
vertu de mon incarnation et de ma passion. Malheur &
eux, malheur 3 eux !

« Voyez comme Dieu a puni le péché des anges, comme
il a puni le péché d’Adam, comme dans tous les temps il
2 puni les péchés des peuples par des fléaux terribles. :
Voyez comme dans un temps bien rapproché de vous il a
puni les crimes de votre France par des guerres quil’ont
désolée, et quels malheurs encore sont pres de fondre
Sur elle. Dieu punira également le péché mortel dans
chacun des pécheurs, s'ils ne se convertissent pas, pour

| vivre de la vie véritable, il les condamnera au feu de l'en-
fer et les privera du bonheur du ciel.

¥~—_~




146 LIVRE DIXIEME

« Ma fille, que Ia malice, que la noirceur dupéché mop-
tel, que la pensée des éternelles vengeances de Dien quj
vous poursuivraient dans le lieu de sa justice vous fassen
éviler avec soin le péché ! Oui, demeurez toujours unie 3
mon Pere, demeurez toujours unie & moi. Que ce soit 13
votre seul lien et votre seul bien.

« Vous ne devez pas seulement éviter et fuir le péche
mortel, voas devez aussi repousser de tout votre cceur e
- plus petit péché veéniel.

« Le péché véniel est une offense si sensible au ceur

‘de Dieu, que vous ne sauriez jamais assez l'expier ni la
regretter. O ma fille ! fuyez donc aussi un péché qui dé-
plait si fort a Dieu et lui cause tant de peine. Fuyez ce
peché et fuyez-le avec soin, car ce péché vous conduira
naturellement et avec grande facilité au peéché mortel.
Fuyez ce péché, car Dieu le punit par des peines trds-
graves dans cette vie et dans la vie future. Les flammes
du purgatoire sont terribles, et ceux qui seront en étatde
péché véniel & I'heure de la mort devront passer par ces
flammes pour l'expier avant d’entrer au ciel. Fuyez ce
peche, parce qu'il diminue vos forces pour opérer le bien,
en vous privant des grices nombreuses que Dieu aceor-
derait sans ce péché.

« Je le sais, ma fille, votre faiblesse et la faiblesse des
hommies est si grande que vous ne pouvez, sans une grice
spéclale de Dieu, éviter tousles péchés véniels, mais vous
pouvez, avec les graces habituelles et de chaque jour que
Dieu vous accorde, travailler de plus en plus 4 diminuer
vos-pechés véniels ; vous pouvez ne pas commettre des
péches véniels de propos délibéré, et ainsi vous concilier
de plus en plus mes faveurs el celles de mon Pere.




DU PECHE 147

« Si vous voulez fuir et détester de plus en plus toutes
sortes de péchés, commencez par vous pénétrer de la ve-
rité de votre faiblesse et de votre impuissance. Cette con-
naissance réfléchie de vous-méme vous fera craindre de
tomber et de vous séparer de Dieu: elle vous portera a
mettre en lui toute votre espérance. Vous donnerez &
Dieu votre ceeur ; vous le lul consacrerez et l'attacherez a
Jui par 'amour que vous aurez pour lul,

« Puis, ma fille, si;vous avez d¢ja commis le péché, ou si
vous le commettez encore plus tard, excitez-vous a la dou-
leur de ces fautes ; agenouillée devant ma Ccroix, promettez
3 Dieu de ne plus l'offenser. Que votre repentir soit vrai
et sincere, et en cet instant Dieu vous regardera de nou-
veau avec complaisance, surtout & ce moment ou, falsant
3 votre confesseur I'aveu de vos fautes, il vous en accor-
dera le pardon par l'entremise de mon ministre. Remer-
ciez Dieu ensuite du pardon que vous avez recu et offrez-
lui, en expiation de vos fautes pardonnées, toutes les
peines, toutes les contradictions, toutes les soufirances de
votre vie, toutes vos douleurs, toutes vos épreuves de
chaque jour, et vous ferez ainsi de chaque instant une
louange & Dieu par le bien que vous opererez et une
expiation de vos fautes qui diminuera celle de 1'é¢ternite.
Enfin priez beaucoup et vous éviterez le péché. » Ainsi
me parla le Sauveur. Je l'écoutai attentivement et, quand
1 eut cessé de parler, je vis la balustrade s'élever et le
vouler totalement ; je sertis de mon ceur et je me retiral,




148 LIVRE DIXIEME

Vv

Un dimanche j'avais, pendant la sainte messe, les yeux
fixés sur l'autel. Au moment de la consécration j'apercus
Jésus sur son trone, resplendissant de lumiere, D’abord
cetie lumiere m’eéblouit, mais je la supportai néanmoins,
et & mesure que je regardais Jésus, sa lumiere devenait
de plus en plus douce et suave. Je remarquai sur sa
figure une empreinte de tristesse qui me pénétra jusqu'au
fond de mon 4me. Je ne pouvais lui adresser aucune pa-
role. Apres avoir communié, je pénétral bien vite dans
mon ceeur. J'y trouvai Jésus comme je l'avais vu sur .
l'autel : Seigneur, lui dis-je en me mettant & ses genoux,
quel est le sujet de votre affliction ? Il me regarda avec
bonté et me dit : « Ma fille, ce qui cause mon affliction ce
sont les vices nombreux que je vois dans les cceurs des
hommes et qui les entrainent a leur ruine et & leur mal-
heur éternel.

« Les vices, ma fille, sont pour le mal ce que les ver-
tus sont pour le bien. _

« Les vices sont les adversaires des vertus, ils les en-
levent et les font disparaitre complétement du ceeur des
hommes ; ils souillent les cceurs et leur font perdre toute
beauté ; enfin ils s’attachent aux cceurs et les pénétrent a
ce point qu'il est bien difficile de les en extirper. Le vice
dans un ceeur, c’est l'origine du péché, 'origine de tous
les maux, la racine de la mort. C’est une chaine de fer
qui entoure et serre 1’dme comme le corps d’'un malheu-
reux captif. Le vice, ¢’est une souillure plus pénétrante
que la poix et qui corrompt tout ce qu’il touche. Le vice,



DU PECHE 149

c'est le plus grand ennemi de 'homme ; il a I’homme
sous sa domination, il l'opprime avec une cruauté af-
freuse. Il lutte constamment contre I'homme pour le
vaincre et le faire succomber, il ne lui laisse pas un mo-
ment de repos. Dés qu'il est maitre de I’homme, dés que
’homme lui a ouvert la porte de son cceur pour la fermer
a la vertu, cet envoyé de Satan y demeure en maitre
pour empécher la vertu, messagére de Dieu, de venir en
prendre possession.

« Il n'y a pas un instant de repos, de calme ni de
tranquillité pour un cceur vicieux. Ah ! c’est que le repos
est impossible quand on est loin de Dieu. Or,le vice
éloigne de son Dieu le cceur de 'homme. Clest que le
calme est impossible quand on ne s’appuie point sur
Dieu. Or, le vice brise le biton que Dieu donne a
I'homme, pelerin de la vie a I'éternité, pour se défendre
contre ses ennemis, la croix et I'amour de ma croix.
C’est que la tranquillité est impossible quand on n’a pas
Dieu avec soi. Or, le vice a chassé Dieu loin du cceur et
soufflé en lui le vent des tempétes, qui menace de le
faire naufrager et lui fait faire vraiment naufrage. Que
d’dmes - perdues ont succombé sous le poids de lens
vices, que de mérites amassés ont été rendus inutiles par
les vices qu’elles ont laissé s'introduire en elles-mémes !
O ma fille ! & la vue de tous ces désastres je ne puis que
m’affliger ; je voudrais que toutes les 4mes fussent em-
belliespar les vertus dont je leur ai donné l'exemple par.
Ma vie, et la grdce par ma passion ; je voudrais qu'elles
S‘unissent & moi, afin que je pusse les présenter toutes &
Dieu mon Pére, et parce que ce désir de mon cceur ne se
réalise pas, je gémis, ma fille, sur 'aveuglement, U'indit-

1L, 9

-—4_




150 LIVRE DIXIEME

ference ef I'in gratitude des hommes qui ne font rien pour
m’'étre agréables, rien pour travailler a leurs vérilables
intéreéts.

« Ma fille, venez consoler mon coeur affligé, luttez
constamment contre les vices qui voudralent s'implanter
dans votre cceur. Les vices poussent a commettre les
pécheés dont ils sont la source et le principe. Déracinez
" tous les vices, vous ne pécherez plus, vous lutterez contre
les péchés ; n'ouvrez point la porte aux vices et elle sera

fermée aux péches.

« Je vais vous indiquer comment il faut faire pour
cela.

« Celui qui veut faire la guerre aux vices de sa nature
corrompue et les éloigner de son cceur doit s’attacher
d'abord a connaitre la nature, les degrés et les actes de
ces vices. Comment combattriez-vous un ennemi que
vous ne connaitriez pas, que vous ne verriez pas ou que
vous prendriez pour un ami?

« Celui qui veut éloigner de lui les vices de sa nature
corrompue doit les poursuivre avec une haine implacable
3 cause des malheurs qu'ils opérent en lui ; car ils sont
la source de tous les péchés, I'aliment de toutes sortes de
mouvements désordonnés et le sujet des plus cruelles in-
quiétudes.

« Celui qui veut éloigner de lui les vices de sa nature
corrompue doit fuir toutes les occasions capables d’en-
tretenir ou de fortifier ces vices. Si vous étes portée a la
colere, fuyez les disputes, fuyez les débats et les contra=
dictions.

« Celui qui veut éloigner de lui les vices de sa naturé
corrompue doit leur résister dés qu'il sent venir leur at-



DU PECHE 151
taque, des qu'il les voit préts a s'insurger et & se dresser
contre lui, afin de ne point leur laisser gagner du terrain
et de l'empire,

« Celul qui veut éloigner de lui les vices de sa nature
corrompue combattra ces vices par les vertus opposées,
I'impureté par la chasteté, I'orgueil par l'humilité, la
colere par la douceur. Il ne se pardonnera pas le moindre
échec, et le punira par quelque austérité et punition se-
vére qui maitrisera la révolte produite par ce vice.

« Celui qui veut éloigner de lul les vices de sa nature
corrompue s’observera fidelement et avec toutes les pré-
cautions dont il sera capable pour ne rien faire par peun-
sées, par paroles ou par actions qui soit capable de les
stimuler.

« Celui qui veut éloigner de lui les vices de sa nature
corrompue ne cherchera point & les combattre tous & la
fois, il attaquera le plus enraciné, le plus dangereux, ce-
lui qui lui fait le plus oublier Dieu et veut le plus aussi
Téloigner de lui. Il portera contre ce viee toutes ses
forces, sa vigueur, son courage, et, quand il F’aura abattu,
il en attaquera un autre. Séparément il les vaincra tous,
mais il ne parviendrait jamais a les vaincre tous a la fois
§'ils sont tous maitres de son cceur.

« Celui qui veut éloigner de lui les vices de sa nature
Corrompue ne demeurera jamais oisif. Le travail est

I'ennemi de tous les vices ; mais comme il en est qui ré-

sistent méme au travail, et que le travail dans certaines
Occasions peut méme développer, comme l'orgueil par
exemple, il joindra au travail la priére, il demandera a
Dieu son secours et sa grace, il s'abandonnera a sa misé-
¥icorde et & sa providence il invoquera le secours de ma

i

}
[
i




152 LIVRE DIXIEME

Mere et des saints qui contemplent sa lutte ; et quand i)
4 aura triomphé, il ne s’attribuera point la victoire, il re-
i connaitra quiil tient tout de Dieu et que sans lui il aurait
1 succombé mille fois, »

VI

Le Sauveur Jésus m'a fait connaitre aussi le nombre,
la nature, les effets et les remédes des vices capitaux
qui peuvent entrer dans I'dme et la réduire en esclavage.

« On compte, ma fille, sept vices capitaux, ¢'est-a-dire
sept vices, sources et origines de tous les autres vices. Ce
sont: l'orgueil, la gourmandise, la luxure, l'avarice,
I'envie, la colére et la paresse.

« L'orgueil est une exagération ou un désir immodéré
de sa propre excellence et de ses propres meérites.

« Il est permis & I'homme, ma fille, de s’aimer lui=
méme, d’estimer le bien que Dieu a mis en lui, lintel-
ligence, et tous les dons de la fortune, mais a lacondition
qu’il reconnaitra que tout lui vient de Dieu, qu'iln’a
rien de lui-méme, et que par conséquent il ne doit point
regarder ce qui est bien en lui comme son ceuvre ou
comme son droit. Il est méme permis de désirer le bien
en so0l, de quelque nature que soit ce bien, pourvu qu’on
le désire, non pour s'élever et se grandir, mais pour tra-
vailler 4 la gloire de Dieu.

« Celul qui est orgueilleux sépare Dieu de tout ce qui
est bien en lui-méme ; il ne lui rapporte pas toute chose
comme a son principe, il rapporte tout a lui-méme et
g'en croit l'auteur et le maitre. L'orgueilleux se complait
en tout ce quil voit en lui, dons de I'esprit, dons du



DU PECHE 153

ceeur, dons de la fortune, au lieu de ne s'attacher A rien
et de tout rapporter a Dieu.

« L'orgueilleux n’écoute les avis de personne, pas
méme des personnes les plus sages et les plus avancées
en 4ge ; il ne veut point qu'on lui fasse connaitre ses ne-
gligences, ou bien il se fache et murmure contre celui
qui l'avertit.

« L'orgueilleux cherche en tout les premiéres places,
se préférant a tout ce qu'il y a de plus élevé ; il tourne
en ridicule la simplicité des humbles, se soumet diffi-
cilement ou jamais, aime la contradiction, préfere une
haute naissance 2 de bonnes meeurs, ne s’abaisse point a
gentretenir avec de plus jeunes que lui et dédaigne de
se méler parmi les vieillards, auxquels il croit étre supe-

b rieur.

« L’orgueilleux ne connait point la discipline dans ses
meeurs, la modestie dans sa parole, le respect dans son
obéissance. Il est dur en son cceur, tenace dans sa vo-
lonté, plein de jactance dans ses discours ;il est trompeur
dans son humilité, mordant dans ses conversations, opi-
niitre dans sa haine, ennemi de la soumission, désireux
de la puissance, disposé & supplanter tout le monde, pa-
resseux dans 'action et le travail ; il veut tout savoir et
sait trés-peu, toujours parler méme de ce qu'il ne connait !
point, tout entreprendre, et ignore de quelle maniere il

) doit agir.
~ « Enfin, I'orgueilleux croit ne faire que des actes de
vertu, et s'il reconnait ses péchés, il trouve toujours
mille causes pour en diminuer la gravité ou lui servir

d’excuse.
« C’est ainsi, ma fille, que tous les défauts se trouvent




154 LIVRE DIXIEME

dans Yorgueilleux. Voicl quels sont les principaux en-
gendrés par lul : la vaine gloire, I'ambition, la présomp-
tion, l'opinidtreté, l'esprit de contradiction lhypocusle
le faste et la grandeur.

« La vaine gloire est la complaisance extérieure et
quelquefois secréte des avantages qu'on croit avoir sur
les autres, et le désir d'étre remarqué et loué par autrui.
Est-il rien de plus vain que cette complaisance et ce dé-
sir? Quel mérite personnel peut-on trouver dans la for-
tune, la naissance ou l'intelligence ? Est-1l rien de plus
vain que d’augmenter et d'élever le degré de ces avan-
tages, et de les placer au dessus de ceux d’autrui? Est-il
rien de plus vain que de chercher l'estime des hommes,
fumeée qui passe et que le moindre vent dissipe ? |

« L'ambition est un désir immodéré du cceur qui fait
désirer les dignités et les honneurs, a cause de la consi-
dération quls’y trouve attachée.

« La présomption est cette confiance exagérée en soi-
méme qui fait qu'on se persuade étre capable de ce qui
dépasse ses forces.

« L'opinidtreté est l'attache irraisonnable et non rai-
sonnée a son sentiment, qu'on croit supérieur a celul
d’autrui.

« L’esprit de contradiction est un mouvement du ceeur
qui porte a réfuter l'opinion d’'un autre pour se montrer
au dessus de Ini par sa science et son esprit,

-« L’hypocrisie est I'accomplissement menteur et faux
de certains actes de vertu pour s'attirer l'estime des
hommes.

« Le faste est I'emploi immodéré de la magnificence
en toutes les nécessités de la vie : les habitations, les vé-



DU PECHE 155

tements, la nourriture, afin d'obtenir une plus grande
considération.

« La grandeur est cette inclination qui porte & traiter
le prochain avec empire, a lui parler avec fierté, a le
regarder avec mMepris.

« Voila Porgueil et les vices qu'ilfait naitre dans I’dme.
Vous devez comprendre par ces paroles combien l'orgueil
est un vice commun. Comprenez aussi combien c’est un
yice dangereux. C'est lui qui dissipe toutes les vertus,
qui les coupe dans leurs racines; c'est lul qui entraine

. ensuite a toutes sortes de désordres. L'orgueilleux est
capable de tout; il tenterait méme de s’élever réellement
qu dessus de Dieu, s'il le pouvait.

« Aussi, de tous les péchés, le péché d’orgueil est celul

~ que Dieu déteste le plus. Voyezcomme Dieu a puni le
péche des anges, qui était un péche d’orgueil ; voyez
comme il a punile péché d’Adam, qui était un péché
d’orgueil ; voyez comme il a puni le péché de Nabucho-
donosor, qui était un péché dorgueil. Ainsi i1l punira
séverement dans tous les hommes l'orgueil qui sera en
eux. L'orgueilleux veut s’élever. mais Dieu l'abaissera
jusqu’au plus profond des abimes. ’

« Fuyez, ma fille, ce vice affreux, pour demeurer tou-
jours sous la protection de Dieu et & l'abri de la domina-
tion de Satan ; fuyez ce vice affreux, pour ne point donner

) entrée dans votre cceur & tous les crimes et pour y faire
| germer toutes les vertus.
| « Pour cela, ma fille, considérez que l'orgueil est la
cause de tous les maux de l'humanité, et qu'il domine
dans tous les peéchés qu'on commet contre Dieu.
« Considérez tout ce qui est en vous et ce qul est dans

L—_ e




156 LIVRE DIXIEME
toutes les créatures, Qu'y trouverez-vous ? néant et bage
sesse, et vous fuirez 1'orgueil.

« Considérez que Dieu réserve aux orgueilleux les
flammes eternelles d'un feu vengeur dans la société des
démons, et vous fuirez l'orguell.

« Eloignez de vous tout ce qui pourrait vous porter 3
I'orgueil ; maitrisez ce sentiment quand vous le senteg
venir dans votre cceur,

« Enfin, ma fille, ayez toujours sous les yeux 'exemple
de mon humilité, ayez toujours dans l'esprit le souvenir
des promesses qui sont faites aux humbles et des ven- .
geances reéservees aux orgueilleux ; attachez-vous & Dieu
de toute votre dme, recourez a lui a I'heure de la tenta-
tion, venez vous entretenir doucement avec moi, vous
reposer dans mon cceur, et 'orgueil fuira loin de vous,

« Voicl comment vous pourrez connaitre si l'orgueil
est éloigné de vous et §’il n’habite point en votre cceur.
S1 vous rapportez toutes choses & Dieu, si vous voulez lui
soumettre tout ce qui est en vous et dans les autres
créatures; sl vous aimez a étre oubliée, méprisée et
comptée pour rien ; si vous ne recherchez point les pre-
mieres places, ni les honneurs, ni les dignités ; si vous
reconnaissez qu'il n'y aen vous et par vous que péché
et corruption, et que tout bien vous vient de Dieu; si
vous vous croyezindigne de tout bienfait de Dieu; si vous
supportez patiemment toutes les épreuves et les contra- i
dictions de la vie; sl vous ne cherchez point & faire le
bien pour étre applaudie ou recevoir des louanges; si
vous rapportez & Dieu celles qu'on vous donne; si vous
savez vous procurer quelques humiliations et n’en re-
pousser aucune ; 81 vous ne vous flattez en rien ; si vous

R



DU PECHE 157

8tes toute de Dieu et tout a moi, ma fille, vous ne serez
point orgueilleuse, »

VII

« Un des vices les plus honteux, c’est la gourmandise,
La gourmandise est un désir et un usage immodéré des
aliments nécessaires 4 la vie. Il faut dans la nourriture de
I’homme une régle qui fixe la quantité et I'heure de la
nourriture, la maniére de prendre sa nourriture et l'es-
prit avec lequel on doit la prendre. Le défaut de cette
régle, qui est la tempérance et la sobriéteé, constitue le
vice de gourmandise, son désordre et sa malice. Cette
regle ne peut pas étre une pour tous les individus, parce
que les uns doivent prendre une nourriture plus abon-
dante et plus souvent répétée 3 cause de leur tempéra-
ment ou de leurs travaux, mais elle est une en ce sens
qu'elle ne permet I’exces a personne,

« Vous pouvez pécher par gourmandise, ma fille, de
plusieurs manidres.

« Celui qui mange ou boit avec exces, et plus qu'il
N'en a besoin pour réparer et soutenir ses forces, péche
Par gourmandise, et son péché et d’autant plus grave que
S0n exces est plus considérable. I

« Celui qui désire des mets rares, recherchés et dont
la délicatesse puisse accommoder sa sensualité, celui qui
désire que sa nourriture ait tous les assaisonnements les
Plus fins, celui-1a pache par gourmandise. On peut pour-
fant user, sans Pécher, de ces aliments, par circonstance,
Pour étre agreable 3 quelqu’un, mais non pour satisfaire

S T : o B
o gout, et alors on a soin de se mortifier dans la quan-
it
' 9.

¥;4




158 LIVRE DIXIEME
tite. ou hien encore en laissant de coté ce qui plairait le
plas & la sensualité. o

« Celui qui mange avec empressement, avec avidite ;
celui qui devore déja des yeux les mets qui sont sur lg
table avant qu'ils ne soient servis, celui-la peche par
gourmandise. |

« Celui qui, dans ses repas, n’emploie que des mets de
grand prix, fait parer sa table de mets nombreux et va-
riés, celui-1a peche par gourmandise.

« Celui qui devance I'heure de ses repas sans néces-
sité. uniquement pour le plaisir de manger, celui-la
peche encore par gourmandise.

« Quel vice honteux que celui de la gourmandise !
C'est lui, ma fille, qui a chassé vos premiers parents du
paradis terrestre, lui qui les a entrainés au péché, lui
qui les a condamnés & la mort, car la mort est la peine
du péché.

« Pour éviter ce vice, considérez combien je vous ai
donné I'exemple de la pénitence, de la sobriété, de I'abs-
tinence, de la mortification. Considérez 1'exemple que
les saints vous ont aussi donné dans la fuite de ce vice,
et combien en le fuyant ils ont acquis de vertus sérieuses
et solides. C'est la fuite de ce vice qui leur a permis de
soupirer ardemment apres la nourriture céleste de I’dme,
qui les a attachés & moi, qui leur a fait gouter la suavité
des relations avec moi, qui a purifié des mouvements
désordonnés leur personne, qui a réduit leur corps en
servitude pour conserver la liberté de 1’Ame, qui a main-
tenu en eux la force, la vigueur et le courage.

« Que fait au contraire la gourmandise ? Elle fait ou-
blier Dieu et fait perdre la raison; elle enléve & 1'4me



DU PECHE 159

sa vigueur, parce qu’elle énerve le corps; elle lui fait
perdre les pensées pieuses, les affections saintes vers
Dieu, parce qu'elle excite la concupiscence, augmente la
force de la chair et l'entraine dans l'abime du péché.
Considérez combien ce plaisir est funeste et combien
vite il a disparu ; combien, par conséquent, il mérite
peu que vous vous 'y attachiez.

« Pour éviter ce vice, mettez-vous dans la ferme réso-
lution de ne jamais rien prendre au dela de ce qui vous
sera nécessaire, de ne pointaviser & la qualité des mets,
de vous maitriser méme dans le moment ou vous sen-
tirez la faim, de ne point chercher & l'apaiser immeé-
diatement, en -un mot d’observer toutes les régles de la
tempérance.

« Vous les observerez, ma fille, si vous craignez d'étre
surprise par la gourmandise, s1vous étes dans l'intention
de la combattre et si vous commencez VOS repas avec
cette ferme intention : si vous éloignez le plaisir du gout
ou sivous ne vous y arrétez point; si vous ne prenez
jamais plus que le nécessaire, et si étant obligée quel-
quefois de manger davantage, vous le faites avec peine;
enfin si vous étes fidele & offrir & Dieu votre nourriture
et 3 le remercier apres l'avoir prise. Agissez ainsi, ma
fille, et jamais la gourmandise n'aura acces dans votre
coaeuar. »

VIII

« La luxure est le vice qui excite en 'homme tous les
mouvements désordonnés de la chair et lui fait accom-
plir les actes contraires & la puretc.

« Celui qui s’arréte volontairement a des pensées




160 LIVRE DIXIEME

deshonnétes, celui qui ne regle pas son regard et lui pep-
met Ja vue d'objets indécents, celul qui ne réprime pas
en lui les mouvements coupables et se permet des acteg
deéfendus sur lui-méme ou sur autrui, celul qui ne met
pas un frein & sa langue et lw fait proférer des discours
mauvais, celul qui ne s’observe pas dans ses relations et
recherche la compagnie des personnes dun sexe diffé-
rent, celui qui lit ou écrit des ouvrages immoraux, celui-
la, ma fille, est la victime du vice de luxure,

« Les nombreux chditiments que ce vice a attirés sur
le monde, les tristes effets qu’il produit dans I’dme, 1’in-
jure quiil fait & Dieu, doivent vous porter, ma fille, a le
fuir et & le détester de tout votre cceur.

« Clest ce vice qui a provoqué le déluge, c'est ce vice |
qui a causé la destruction de Sodome et de Gomorrhe,
c'est ce vice que Dieu punissait d’'une maniere si terrible
parmi le peuple juif, c'est ce vice dont mes apdtres re=
commandaient tant la fuite aux 4mes chrétiennes, c’est
ce vice qui dans tous les temps a peuplé I’enfer. Combien
donc il faut le fuir et le détester pour n’avoir point de
part aux malédictions de Dieu.

« Ceux qui sont adonnés & ce vice, ma fille, sont
rarement penitents et rarement se convertissent & Dieu ;
c’est une lepre affreuse qui les ronge et les dévore en
secret ; c'est une passion qui s’empare bientét & ce point
de celui en qui elle entre qu’elle le torture constamment
et qu'elle ne peut jamais étre assouvie ; c’est une incli-
nation qui 'abrutit et le rend plus vil que les animaux.
L'intelligence du luxurieux s'épaissit et finit par dispa-
raitre complétement ; sa volonté devient impuissante et
plus faible qu'un roseau agité par le vent, car le roseau



DU PECHE 161

tient ferme, et sa volonté est brisée ; son corps s'épuise
et devient un fonds de pourriture et de corruption. Com-
pien donc il faut fuir ce vice pour ne pas en éprouver
les tristes effets. |

« Parmi tous les motifs qui doivent vous porter a fuir
ce vice, il n’en est pas de plus puissant que celui de 1'im-
mensité de l'injure qu’il fait & Dieu.

« Qu'est-ce que I’homme, ma fille? C'est un étre vi-
vant et raisonnable, composé de corps et d’dme, et fait
a2 I'image de Dieu. Que fait le luxurieux ? I1 souille cette
image, il la détériore, il la couvre d'ignominie, il dit &
Dieu: Je suis votre image, mais je vous méprise, et je
trainerai dans la fange et la boue de mes passions cette

image de vous-méme si belle et si pure dont vous m’a- |

viez donné la garde et le soin.

« Que fait le luxurieux? Il résiste & la volonté de
Dieu le Pére qui veut que I’homme se sanctifie etre-
pousse loin de lui toute impurete.

« Que fait le luxurieux? Il m’outrage en rendant
inutile le prix de la rancon que j'ai payée pour lui, il
m’outrage en souillant une partie de mon corps mys-
tique, il m’outrage en se séparant de moi et refusant
I'alliance que j'ai voulu faire avec lui.

« Que fait le luxurieux ? Il fait injure au Saint-Esprit,
qui a choisi son corps comme le temple ou il veut habi-
ter; il lui fait injure en repoussant sa grdce et ses dons
pour se livrer & Satan et & ses inspirations.

« Pour fuir & jamais ce vice honteux, considérez tou-
jours sa malice, abstenez-vous de tout acte qui pourrait
devenir le commencement de ce vice; repoussez les
Premiéres pensées de luxure, comme un charbon ardent




162 LIVRE DIXIEME

qui tomberait sur vos habits; ne leur donnez jamaig
entrée dans votre cceur; faites pénitence, mortifiez-vous,
et surtout priez beaucoup. La priere etle jetine sont Jeg
deux armes qui seules peuvent lutter avec avantage
contre la luxure, elles Uéteignent et la font mourir,

« Yous reconnaitrez votre force contre ce vice, si vous
souffrez avec peine et douleur les aiguillons de la chair,
sais neanmoins vous laisser blesser par eux; si chaque
jour vous les maftrisez 3 ce point qi¥ils deviennent
de plus en plus faibles; si vous repoussez toutes les
Imauvaises pensées sans vous y arréter volontairement ;
s1 vous aimez la chasteté comme la prunelle de vos yeux,
et ne permettez jamais qu’elle recoive aucune atteinte - ;
enfin si vous étes arrivée a ce point que vous préveniez
la moindre chose opposée & la pureté. »

IX

'« L’avarice, ma fille, est un amour déréglé des ri-
chesses. Désirer les richesses ou les biens de ce monde
pour s'en servir d’'une maniére convenable et selon les
besoins de sa condition et de son état est une chose
permise; mais désiver les richesses uniquement pour
les voir s’accroitre et pour les posséder, désirer les ri-
chesses et se servir de toutes sortes de moyens injustes
pour les augmenter, c’est un vice des plus coupables.

« L’avare est le plus scélérat des hommes : non-seu-
lement il portera & son prochain toutes sortes de préju-
dices, mais encore il vendrait son 4me pour de l'argent;
aussi n’y aura-t-il point de place pour lui dans le ciel.

« L’avare, en effet, n'aime point Djeu, il n’aime point

e —— - B S ——



DU PECHE 163
son prochain, il ne s'aime point lui-méme, il n’aime que
J'argent. I1 n'aime point Dieu, car je I'ai dit quand j'étais
gur la terre, et je vous le répete, ma fille, nul ne peut
servir deux maitres a 1a fois, Dieu et I'argent. Il n’aime
point le prochain, car il est disposé & accomplir, il ac-
complit méme toutes sortes d'injustices Vis-a-vis de lui
pour accroitre sa fortune. Il ne s’aime point lui-méme ;
il n’aime point son COTPS puisqu'il lui refuse souvent ce
qui lui serait nécessaire ; il n’aime point son dme puis-
qu'il ne fait point de son argent 1'usage qui seul pourrait
augmenter ses trésors spirituels.

« §il n’a pas de charite, comment entrera-t-il dans le
ciel ? il n’a pas de chariteé, comment observera-t-il ses
devoirs ? s'il n’a pas de charité, quelle sera sa conduite
envers Dieu ? Il le reniera, il I’abandonnera : quel vice
donc que l'avarice, et combien il déplait souverainement
a Dieu!

« L’avare ne laisse perdre aucune occasion d’aug-
menter son trésor. L'avare emploie tous les moyens pour
accroitre sa fortune, sans examiner leur justice ni leur
injustice. L'avare vit d'une maniére pauvre et misé-
rable, non-seulement pour conserver ce quil ‘a, mais
encore pour I'augmenter en excitant la pitié. L'avare geé-
mit sur le moindre malheur, sur la plus petite perte
qu'il doit essuyer. Enfin, l'avare n’a qu'une pensee, la
pensée de l'argent.

« Pour fuir l'avarice, considérez, ma fille, les crimes
nombreux dans lesquels elle entraine ; considérez comme
elle sépare de Dieu, comme elle éloigne de la charité
envers le prochain, comme elle vous porte préjudice a
vous-meéime.




164 LIVRE DIXIEME

« Considérez combien les biens de ce monde, les ri-
chesses passent vite, et quels petits accidents peuvent
ravir les plus brillantes fortunes.

« Considérez combien les richesses sont incapables
de satisfaire les désirs de votre 4me. La capacité de votre
sme estimmense, il lui faut Dieu pour la remplir.

« Considérez enfin, ma fille, l'exemple que je vous ai
donné pour le détachement et la pauvrete, et vous vous
détacherez vous-méme de tout pour ne chercher, ne dé-
sirer et n'aimer que Dieu. '

« Celul qui n’est pas avare, ma fille, partage volon-
tiers ses biens avec les pauvres, ne craint point de man-
quer du nécessaire, se met peu en peine du lendemain,
n’occupe point continuellemeut son esprit d’or et d'ar-
gent, ne commet point d’injustice vis-a-vis de ses freres,
espere en Dieu et s'abandonne a lui. »

X

« L’envie est une tristesse et une douleur concues a la
vue de la prospérité d’autrui.

« Cette tristesse et cette douleur peuvent étre produites
par la crainte du mal que peuf vous causer ou a votre
famille ou a la société la puissance ou la prospérite de
celui que vous considérez et qui est votre ennemi, celul
de votre famille ou celui de la société & laquelle vous ap-
partenez. Cette tristesse n’est point une envie coupable,
parce qu'elle ne vient pas tant de la prosperité que vous
voyez en autrui, que du mal que vous redoutez pour vous
ou pour d’autres par suite de cette prospérite.

« Cette tristesse et cette douleur peuvent élre pro-




DU PECHE 165

duites par la vue de I'abondance des biens spirituels que
vous voyez en autrui et dont vous reconnaissez la priva-
tion en vous. Cette envie n'est point criminelle, si elle
vous fait marcher vous-méme dans la voie de lg justice
et de la vérité pour meériter les biens de Dieu. Elle est
coupable, si vous étes trisle de voir ces biens en autrui
uniquement parce qu'ils y sont, et que vous préféreriez
voir votre prochain pauvre et dépouillé comme vous.

« Cette (ristesse et cette douleur peuvent étre pro-
dultes encore parce que vous voyez les autres vous sur-
passer en biens et en fortune, et que vous ne voudriez
¢tre surpassée par personne ; cette tristesse et cette dou-
leur constituent le vice de l'envie, car la vue des biens
d’autrui, loin de vous attrister, devrait au contraire vous
réjouir et vous étre agréable.

« Ge vice est abominable et déplait souverainement 3
Dieu. Voyez le jaloux : il s’attriste du bien d’autrui, il se
réjouit au contraire des maux qui arrivent 4 son prochain;
1l tait et passe sous silence le bien et les vertus qu’il lui
reconnait ; il 'empéche de faire le bien autant qu’il le
peut ; il interpréte en mal le bien qu’il a fait, dévoile tout
ce qu'il lui connait de défectueux.

« Il n’est pas de vice pire que I'envie, car il n’est rien
de plus difficile & guérir, rien qui fasse plus souffrir, rien
qui donne moins de satisfaction.

« Les autres vices donnent une satisfaction quelconque;
Penvie ne donne que peines et soucis. L’envie ne torture
Point celui sur qui elle porte, mais elle accable celui en
qui elle se trouve ; elle ne lui laisse point un moment de
Calme, de tranquillits et de repos.

« Bt de quoi 'envie sert-elle & celui qui a ce sentiment?

¥; S




166 LIVRE DIXIEME

Est-ce que la perte des biens qu’il désire & celni & qui i)
porte envie fera passer ces biens entre ses mains ? Ap
bien plutdt s'il aimait son prochain, s'il se réjouissait 4o
ses possessions et de sa prospérité, pourrait-il espérer
quil lui en adviendrait quelque participation. |

« L'envie procede de 'orgueil ; ce n’est que parce qu’on
voudrait étre au dessus de quelqu'un qu’on lui porte en- |
vie, qu'on le jalouse ; par conséquent, autant V'orgueil est
un vice & repousser, autant I'envie doit exciter votre éloi-
gnement.

« Oui, ma fille, fuyez 'envie qui brise la charité dans
les ceeurs, qui éloigne de la perfection, qui rend odieux
aux hommes, aux anges st a Dieu.

« Celui qui n’est point envieux, loin de s’attrister du
bien d'autrui, s’en réjouit de tout son cceur. Il écoute
avec plaisir et satisfaction l'éloge qu’on fait de la vertu
et de la prospérité d'autrui. Il en fait 1’¢loge lui-méme
dans la sincérité de son 4me. Il a de la peine quand il
apprend un accident survenu a autrui, et ne dévoile ja-
mais les défauts de personne. Il ne désire que les biens de

I'éternité pour lui et pour ses fréres, et ne soupire qu'a-
pres Dieu. »

X1

« La colere, ma fille, est 'amour désordonné de la ven-
geance.

« Toute sorte de colere n’est pas un vice coupable. La
colére n’est un vice et une faute qu'autant que le désir
qu'on a de la vengeance est un désir sans regle.

« Alnsl, avoir de la colere contre le péché et contre le
Pécheur, parce que le péché offense Dieu, n'est point un



DU PECHE 167 |

sico ni un péché ; en ce sens, la colere est la régle de la
discipline, mais alors ce désir de la punition pour une
faute commise n'est pas la colére telle que I'entendent les
nommes. La colere, d’apres le sens que vous y attachez,
emporte toujours l'idée de desir de vengeance et de ven-
geance personnelle.

« La colere vient d’une offense recue ou supposée et du.
désir qu'on a de se venger de cette offense.

« Celui-la est porté & la coléere qui, pour une injure
recue ou supposée, s’enleve, s'échauffe a ce point de battre
ou de blesser quelquun.

« Celui-la est porté a la colére qui, pour une offense,
g'éleve par des injures ou des insultes contre celui quila
offensé.

« Celui-la-est porté & la colére, qui cherche dispute et
querelle & celui quil'a offensé, ou qui témoigne par le
sérieux de sa figure et par le silence son ressentiment
contre lui.

« Celui-la est porté & la colére, qui garde rancune pen-
dant plusieurs jours, ou plusieurs mois et méme plusieurs
années, contre celui qui 1'a offensé et demeure longtemps
sans le visiter.,

1 « Enfin, celui-la est porté & la colere, qui punit ses
inférieurs bien plus qu’ils ne le méritent et abuse ainsi
de son autorité,

« Rien de plus pernicieux et de plus dangereux que
la colere : elle fait perdre la raison ; elle éloigne de Dieu;
elle s¢pare les fréves et les amis les plus intimes ; elle pro-
duit les guerres les plus désastreuses; elle cause toutes
sortes de maux.

« Ma fille, ne vous mettez jamais en colere; que jamais




168 LIVRE DIXIEME

rien ne soit capable d’exciter envous un si bas sentiment,
Quelle que soit l'offense,quel que soit celui qui vous aury
offensée, dites-vous & vous-méme que Dieu l'a permig
pour vous éprouver et vous habituer & la douceur. Loin do
vous mettre en colere, quand vous en avez quelque occa-
sion, modérez-vous, possédez-vous et ne témoignez nj
par parole, ni par action, ni par aucun mouvement
de votre trouble ou de votre animosité. Agir ainsi, ma
fille, sera calmer ceux qui vous ont offensée. Répondez
avec bonté et douceur a une parole dure ou amére. Agir
ainsl sera vous soumettre  la volonté de Dieu qui vous
mterdit la vengeance. Agir ainsi sera imiter mon
exemple, c’est-a-dire ma douceur et mon humilits.

« Oui, ma fille, au lieu de vous metire en colére, ré-
conciliez-vous dés le jour méme avec celui qui vous aura
offensée ; au lieu de lui faire du mal, faites-lui du bien;
au lieu de le hair, donnez-lui des témoignages de votre
amour. Ne parlez jamais contre lui, prenez toujours sa
défense,

« Mais n’espérez point parvenir 3 maitriser ainsi seule
el par vous-méme les sentiments de votre cceur. Pour se
maitriser, il faut étre fort ; pour se posséder a chaque ins-
tant du jour, il faut étre puissant ; il fau, pour se vaincre
tous les jours de sa vie, une puissance et une force au |
dessus de sa puissance et de sa force. Recourez donc &
Dieu, ma fille, demandez-lui le calme, la tranquillité, la
paix, alors que vous vous sentirez le plus poussée a la
colere, et Dieu vous écoutera. »



DU PECHE 169

XII

« Ma fille, le dernier des vices capitaux, c'est la pa-
resse. 11y a deux sortes de paresse : la paresse de les-
prit et celle du corps. |

« La paresse de l'esprit peut s’entendre aussi de deux
maniéres : celle qui concerne les affaires du salut,
celle qui concerne les travaux intellectuels de la vie du
temps.
|« La paresse de L'esprit, qui fait négliger l'affaire du
salut, qui engourdit pour la pratique du bien spirituel et
surnaturel, est la plus dangereuse de toutes, parce qu’elle
entraine directenent a la perte du salut, a l'enfer.

« La paresse de l'esprit, qui fait qu'on néglige d’occu-
per son intelligence de choses utiles, de travaux sérieux,
est également tres-dangereuse, parce quun esprit non
occupé tend naturellement vers le mal; il suit l'inclina-
tion de sa nature, parce qu'il n'a rien pour l'arréter sur
la pente rapide ou il se trouve.

« L'esprit peut étre paresseux alors méme que le corps
travaille, ou bien il peut &tre occupé de pensées mauvaises,
coupables et criminelles, et ainsi faire le mal.

« La paresse du corps consiste & demeurer inocuppé, a
ne point travailler selon ies devoirs de son état et a de-
meurer dans I'inaction. Cette paresse est dangereuse el
entraine aussi au péché, parce qfle 1'homme inoccupé est
environné de mille tentations auxquelles il ne peut résis-
ter parce quil ne travaille pas.

« La paresse du corps n’est point si texrible que celle de
Vesprit. Il y a des personues, en effet, qui ne peuvent




170 LIVRE DIXIEME

point s'adonner aux travaux matériels et qui peuvent
pourtant travailler intellectuellement. Pourelles, ne point
occuper leur corps n'est point un vice ni un pécheé, parce
que la plus noble partie d'elles-mémes travaille et fuit 1a
paresse.

« Fuyez la paresse qui vous empécherait, ma fille, de
travailler a votre salut; occupez-vous constamment de
cette affaire, la plus importante et la plus utile, et que
toutes vos actions tendent vers ce but.

« Fuyez la paresse de l'esprit, elle inspire toute sorte
de maux. Rien n’agit sur un esprit paresseux : ni les
exhortations, ni les reproches, ni les menaces, ni les pro-
messes ; tout est inutile, il s’endort dans l'inaction et
dans la mort. '

« Fuyez la paresse du corps : le travail est une péni-
tence, le travail est un bien, le travail prolonge la vie, et
la paresse, au contraire, I'arréte et la suspend. Que de-
viendrait le laboureur, s'il ne travaillait pas son champ ?
Ne mourrait-il pas de faim ?

« Habituez-vous dés votre jeunesse au travail, vous
vous réjoulirez toujours d’avoir porté ce joug dés votre
jeune age. Tous doivent travailler, c’est une condamna-
tion contre le premier homme et contre tous ses descen-
dants; le riche doit veiller 4 I’administration de ses biens,
le pauvre & se procurer son pain de chaque jour. Chacun,
dans sa profession, doit remplir les devoirs qui lui sont
1mposés. ‘

« Considérez, ma fille, pour fuir la paresse, combiel
elle est odieuse au Seigneur, qui condamne aux ténebres
extérieures le serviteur inutile. Considérez que si vous
ne semez point, vous ne pourrez rien récolter. Considé-



i
[]

DU PLCHE m

ez que la vie est courte, et que cen'est pas trop de
quelques années pour mériter le ciel. Considérez que tous
les saints du ciel n'ont atteint cette récompense que par
le travail. Considérez que le travail matériel fournit
’entretien de la vie naturelle, que le travail intellectuel
réjouit le cceur et I'intelligence, considérez enfin que je
suis venu moi-méme sur la terre pour vous donner
I'exemple du travail, que j’al gagné mon pain de chaque
jour a la sueur de mon front, que j’ai gagne la gloire du
ciel par mes travaux, ma passion et ma croix. Suivez mon
exemple, ma fille, soyez toujours occupée comme moi de
la gloire de mon Pére, soyez toujours occupée de votre
dme, ne demeurez jamais oisive. Quand vous n'avez rien
a faire, pensez a4 Dieu, pensez a mol, pensez a ma passion
et vous vous occuperez utilement.

« Fuyez tous ces vices, ma fille ; fuyez-les de toutvotre
ceeur, de toute votre 4&me, de toutes vos forces. Le vice,
c’est I'inclination au mal,

« Aimez la vertu de tout votre cceur, de toute votre
ame, de toutes vos forces. La vertu ¢’est 'inclination au
bien, I'amour de la vérité, la force qui attache a Dieu.

« Demeurez toujours inclinée vers lui, soyez toujours
attachée a lui, et vous trouverez en lui le repos, la paix
et le honheur. »

Amour 4 jamais au Sauveur Jésus dans le saint sacre-
ment de l'autel. Amen




LIVRE ONZIEME

DES RELATIONS,

I. Des relaiions; diverses sortes de relations; relations géndrales avec
le prochain ; de la bienséance dans les relations; bienscance par
rapport & soi, par rapport a autrui. — II. Relations intimes; de l'a-
mitié; diverses sortes d’amiti¢ : amitiés bonnes, amitiés inutiles,
amiti¢s dangereuses, amitiés cuminelles, amitiés commandées. —
III. Relations entre deux amis. —IV. Relations entre deux fiancés.
— V. Relations entre deux époux. — VI. Relations entre un peére
et son enfant. — VII. Relations entre un supérieur et son inférieur.
— VIII. La suite de I’Agneau sans tache. — IX. Grices que Jésus
donne aux dmes qui le choisissent pour époux ; de I'ame épouse de
Jésus : de 'amour de cette Ame pour Jésus, son époux. — X. Elle
reconnait son ¢poux en tous lieux, — XI. Dignité, bonheur et avan-
tages des épouses de Jésus. — XII. De la vocation ; diverses voca-
tions ; de la vraie vocation ; nécessité de la vocation pour la vie re-
ligieuse ; conditions de la vie religieuse, — XIII. Du veeu ; nature,
obligations, effets du voeu,

Gloire et louange, amour et reconnaissance soient &
jamais rendus a Jésus au saint sacrement de l'autel, au

Pére et au Saint-Esprit, dans tous les siecles des siécles.
Amen. '

Le Sauveur Jésus a voulu par ses instructions me
former-au moule de sa sagesse. Combien je serais heu-



e

DES RELATIONS 173

reuse si je savais profiter de sa parole ! Il n'est pas de
vérite utile a connaitre, d’enseignements profitables pour
]a vie du temps ou de I’éternité que ne m’ait donnés ce
Dieu si bon, si aimable, si aimant et si peu aimé. Voicl
4 peu pres, si je me le rappelle bien, comment il m’a
parlé des relations de la vie,

\ « Ma, fille, la vie de 'homme sur la terre n'est quune
série successive et continue de relations. Elles sont entre

| homme et I'homme, entre I'homme et I'ange, entre |

) I’homme et son Sauveur, entre I’homme et son Dieu.

.« Jo vous ai parlé des relations entre 'homme etl'ange,

' entre I'homme et la Trinité, je veux vous parler des
relations entre ’homme et son prochain, et des relations
entre ’homme et le Fils de Dieu, comme sauveur et ré-
dempteur.

¢ Les relations entre ’homme et homme sont ou ge-
nérales ou intimes.

« Les relations générales consistent & étre bienséant
avec tout le monde, et a respecter tout le monde pour
étre soi-méme respecte.

« La bienséance dans les relations avec le prochain
consiste, comme l'indique son nom, a se tenir bien par-
tout o1 'on est présent, c'est-a-dire a se tenir toujours
d’une manidre conforme a l'esprit de religion, regle uni-
verselle du bien,

« Pour observer parfaitement la bienséance, vous de-
vez l'observer pour tout ce qui vous concerne vous-méme
et aussi pour tout ce qui concerne le prochain.

« Or, ma fille, la bienséance par rapport & vous-
méme comprend la contenance et la posture de votre

corps, le maintien de votre téte et la com position de votre
1 10

‘;—




174 LIVRE ONZIEME
visage, votre rire et votre regard, votre parole et votre
silence.

« La bienséance est parfaite parmi les parfaits. J'aj
observé, ma fille, la bienséance en tous les points que je
viens de vous énumeérer quand j'étais sur la terre, et je
les ai observés d'une maniere parfaite, parce que je suis
trés-parfait. Aussi devez-vous m’avoir constamment
présent a vos yeux, afin de m'imiter toujours et de mar-
cher sans cesse sur mes traces.

« Regardez-moi, et je vous apprendrai & tenir votre
corps droit sans affectation ni contrainte, sans le pencher
ni le courber, ce qui serait I'indice de la faiblesse ou de
la nonchalance de votre esprit. _

Regardez-moi, et je vous apprendrai a ne point vous
remuer de cOté et d’autre comme une feuille au souffle
du vent, ce qui serait l'indice de la légéreté de votre
esprit.

« Regardez-moi, €t je vous apprendrai quand vous étes
assise & ne point vous tenir avec mollesse, & ne point
vous incliner immodérément, ce qui serait l'indice de la
paresse de votre esprit.

« Regardez-moi, et je vous apprendrai 4 ne jamais
prendre un air fier, hautain et dédaigneux, ce qui serait
I'indice de l'orgueil de votre esprit.

« Regardez-moi, et je vous apprendrai a4 ne point
tourner la téte & chaque moment de coté et d’autre, & ne
point rire & haute voix, ni souvent, & conserver vos re=
gards doux, humbles et modestes, ne les fixant jamais
avec roideur sur personne, et i composer si bien votre
visage qu’il soit toujours l'expression d’un cceur pur et

verfueux,



DES RELATIONS 175

« Oui, ma fille, ayez toujours un visage ouvert,
calme, plein de bonté, de douceur, d’aménité, et qui, par
le reflet d'une piété franche et sincere, gagne tous les
cceurs et les porte vers Dieu. |

« C'est surtout dans vos paroles, dans vos conversations,
que vous devez observer la bienséance.

« La premiere condition de la bienséance dans la pa-
role, c¢’est de parler peu. Celui qui parle peu est sage et
prudent, et préserve son 4me de mille embarras. Celui
qui parle peu édifie par sa modestie, conserve la dignité
de sa personne, et demeure plus facilement aussi attache
3 Dieu, parce qu'il se détache de lui-méme. |

« La seconde condition de la bienséance dans la pa-
role, c'est de fuir tout ce qui doit étre évité dans la con-
versation, savoir : les railleries, les disputes, les con-
testations, la médisance, la calomnie, le mensonge, les
discours mondains, oiseux et tout a fait inutiles, la
précipitation, la prétention, la contention, la suffisance
et la hauteur.

« La troisiéme condition de la bienséance dans la pa-
role, c’est de parler toujours d'une maniere conforme an
bien, & la vérité et & la justice, avec affabilité, modestie,
douceur et charité.

« Ainsi donc, ma fille, parlez peu; n’affectez pas
néanmoins d’étre trop morne ou trop silencieuse. Parlez
quand la nécessité, la charité ou 1'’honnéteté le deman-
deront; mais avisez A vos intentions, ne parlez jamais
par amour-propre et pour plaire au monde. Si vous étes
obligée de parler & quelqu'un, offrez & Dieu vos paroles
et priez-le de vous préserver de péché. Sivous voulez
parler par plaisir, taisez-vous ; pour vous plaindre, taisez-




176 LIVRE ONZIEME

vous encore. Le silence est préférable ou obligatoire oy

ces circonstances.

« Si vous voulez parler pour épancher votre ceeur, ne
le faites que devant quelques personnes choisies, pieuseg
et amies de la vertu; en un mot, parlez toujours utile-
ment et saintement, et vous observerez la bienséance,

« La bienséance, par rapport & votre prochain, con-
siste & lui rendre tous les devoirs de charité que voys
pouvez quand vous étes avec lui, & supporter et pardonner
tout ce qu'il y a de défectueux en lui.

« La bienséance demande qu’on sacrifie ses gotits, ses
inclinations, sa volonté, pour suivre les goiits, les incli-
nations, la volonté du prochain en tout ce qui n’est pas
contraire a la loi de Dieu, et cela sans contention, avec
bonté et tout naturellement ; & prévenir le besoin ou la
nécessité du prochain pour lui rendre service ou lui étre
agréable,

« La bienséance demande encore qu’on supporte avec
patience tous les défauts du prochain, les infirmités du

corps ou du caractere, de I'esprit ou du ceceur. Se sup-
porter ainsi mutuellement et se rendre service, c’est 13,
ma fille, la souveraine et parfaite bienséance, parce que
c’est 'accomplissement de ma loi. »

II

« Les relations intimes, ma fille, sont entre deux
amis, entre deux fiancés, entre deux époux, entre les
parents et leurs enfants, entre un maitre et un servi-
teur,

« L'amour est le propre du ceeur, Il semble qu'il soit



DES RELATIONS 177

pétri d’amour, car il doit nécessairement s’attacher 2
quelque chose. Quelque méchant ou bharbare que soit un
homme, son cceur le portera, quand méme, & s’attacher
a quelque chose ou & quelque persoune ;il a un ceeur,
par conséquent il doit aimer, &4 cause de la nature méme
de ce cceur. Je ne vous parle pas a cette heure de 'amour
qui est un commandement que Dieu a fait & 'homme
d’aimer son prochain, de l'aimer comme sol-méme en

Dieu et pour Dieu, je vous parle de cet amour intime et ,
affectueux, qu'on appelle amitié, et qui dit nécessaire- .
ment réciprocité d’amour de la part de la personne qu'on |

alme.
« Cet amour d’amitié, on ne le doit pas a son pro-

chain ; aussi n’est-il point général, mais particulier. 11 'y
a plusieurs degrés, comme plusieurs especes différentes
d'amitié.

« Il y a des amitiés bonnes, inutiles, permises, dan-
gereuses, criminelles, commandées. Je veux vous les
faire connaitre ; vous comprendrez mieux ensuite ce que
j’ai & vous dire sur les diverses relations intimes dela
vie.

« L’amitié est un sentiment du cceur produit par l'es-
time qu'on porte & une personne; on aime ce que l'on
estime, comme on hait ce que l'on méprise. Quand on
estime selon Dieu, l'amitié produite par cette estime est

toujours bonne. Quand on estime selon le monde, l'ami-

tié est au moins inutile. Je vous dirai quand elle est cou-
pable.

« L'amitié, ma fille, est toujours bonne quand elle est
selon Dieu. Car elle a Dien pour principe; elle a aussi

Dieu pour fin. Elle a Dieu pour principe ; par conséquent,
1, 10.




178 LIVRE ONZIEME

¢’est lui qui I'a inspirée par la vertu réciproque des deuy
amis, ou par la vertu d'un des deux amis qui, par ce sen-
timent d'amitié, rameénera & la vertu celui qu'il aime et
dont il est aimé. Elle a Dieu pour fin ; ces deux amis ne
s'aiment que pour jouir tous les deux un jour de la vue
de Dieu, en faisant ce que Dieu prescrit & cet effet et ep
se soutenant dans la pratique du bien. Oui, ma fille, cette
amitié est bonne, ferme, solide, inébranlable, parce
qu'elle repose sur Dieu. ,

« L'amitié est toujours inutile quand elle repose sur le
monde. Quel est, en effet, le fondement de cette amitié ?
Les avantages matériels, temporels ou mondains, 1'es-
prit, la richesse ou la beauté. Or, tout cela est vanité ;
c'est un sable mouvant qui tourbillonne et tombe. Com-
bien d’amis selon le monde sont devenus plus tard des
ennemis Irréconciliables. Il n’y avait donc point la de
véritable amitié. '

« Il est permis & un jeune homme et 4 une jeune
{ille de s'unir d’amitié en vue d'un juste et légitime
mariage.

« Mais pour que cette amitié soit bonne et durable,
elle ne doit point étre fondée sur les richesses, les bonnes
graces, le talent ou la beauté, car ces choses ne sont
point un fondement solide de 1’amitié. Elle doit, au con-
traire, reposer uniquement sur Dieu afin de ne former
4 Jamais qu’une chair et qu'un esprit, un ceeur et une
dme.

P

« Il y a des amitiés dangereuses: ce sont les amitiés
entre des personnes de sexe différent. Elles peuvent dtre
bonnes, innocentes, mais elles sont toujours dangereuses,
a cause de l'inclination perverse de la nature corrompue

-



DES RELATIONS 179

et des efforts continuels de Satan qui cherche toujours a
entrainer au mal. Aussi, dans ces amitiés, faut-il user de
beaucoup de circonspection, de vigilance et de prudence,
car quelquefois ce qui est bon devient mauvais, ce qui
est innocent devient coupable et criminel.

« Une jeune personne doit toujours veiller sur ses
yeux et ses oreilles, qui sont les portes par lesquelles le dé-
mon entre en elle le plus souvent. Elle doit veiller sur ses
yeux pour fuir le serpent infernal chaque fois qu'elle l'a-
percevra ; elle doit veiller sur ses oreilles pour fuir le ser-
pent infernal chaque fois qu’elle I'entendra jeter de loin
ses sifflements. Par conséquent, lorsqu’elle voit qu'une
affection affaiblit ou ruine sa vertu, elle doit y renoncer
immeédiatement, lui fat-elle aussi chére que la prunelle
de son eil. Une jeune personne doit toujours conserver
son intérieur dans la pratique du bien et conformer son
extérieur 4 son intérieur. Son intérieur sera bon s’il est
pur, innocent et éloigné de toute pensée, de toute 1mage
inconvenante ou déshonnéte ; son extérieur sera bon si
elle éloigne de ses manieres, de ses habits, de ses regards
et de ses paroles fout ce qui pourrait porter atteinte a la »
modestie et & la pureté. Cette modestie doit étre_segbsbvér: [ e
et non fausse et mensongere, pour qu'elle ne devienne |
| pas un piége plus dangereux en cachantun ceur gaté
sous le voile de I'hypocrisie.

« Le jeune homme doit ressembler & la jeune fille. I1
doit veiller sur ses yeux, pour ne point tomber dans la
tentation du mal ; sur sa langue, pour ne point I'ensei-
gner a autrui : sur ses oreilles, pour ne point 'apprendre
a lui-méme.

« Rien de ce qui est souillé n’entrera dans le royaume




180 LIVRE ONZIEME

des cieux ; rien de ce qui est souillé ne peut former Une
bonne amitie.

« Il ya des amitiés criminelles. Je ne vous en diraj
rien, ma fille. Tout le monde les connait; maijs sachey
que la malédiction de Dieu retombera sur la jeunesse coy-
rompue, dont le ceeur, esclave de ses passions, est deveny
plus vil qu'un sale fumier ; sur les €poux qui brisent leg
nceuds de leurs liens les plus sacrés; sur les vieillards
courbes sous le poids des ans, et qui, un pied dans le tom-
beau, conservent dans toute la vivacité de leurs désirs
et de leurs souvenirs les hontes de leur passé, et sur ceux
qui, m'ayant consacré volontairement leur corps et leur
dme, ne craignent point de les profaner par des actes sa- -
criléges d'iniquite.

« Enfin il y a des amitiés commandées. Un pére et une
mere sont obligés d'aimer leurs enfants, comme un en-
fant est obligé d’aimer son pére et sa meére. De méme
deux époux sont obligés de s'aimer d’une maniere toute
particuliere, et de resserrer par cet amour les liens de
leur mariage. » i

I

« Les relations intimes reposent toutes sur I’amitié ;
or, comme toutes les relations intimes doivent étre
bonnes, il faut aussi que toutes les amitiés soient
bonnes. :

« Je vous ai dit, ma fille, que la premidre des relations
intimes est entre un ami et son ami,

« Rien, ma fille, n’est comparable 4 yp ami véritable,
a un ami fidele. Or, ma fille, il 0’y a pas d’ami parmi les
méchants, etle meilleur ami, c'est ]o plus vertueux. 11




DES RELATIONS 181

faut donc choisir ses amis, les choisir entre mille. On
finit par devenir comme celul quon fréquente, avec qui
on vit constamment, & qui on parle dans la sincérité de
gon cceur, c'est-a-dire & son ami; dou le proverbe :
Dis-moi qui tu [réquentes, je te dirat qui tu es, est plein
de vérité.

« Combien de jeunes gens malheureux, ruinés, cor-
yompus par un ami lui-méme corrompu !

« Combien de jeunes filles qui pleureront toujours
sur la terre la perte de leur honneur, a cause d’amies
qui les ont entrainées dans les voies de leur corrup-
tion !

« Combien d’époux divisés par des amis pervertis,
cause de leur désunion et de leur séparation !

« L’amitié, ma fille, se forme et s’entretient par la
conformité de sentiments. Si les sentiments sont con-
traires, I’amitié nécessairement doit se rompre ou les sen-
timents devenir semblables. Quand un ami est bon et
I’'autre mauvais, il faut que le mauvais devienne bon ou
que le bon devienne mauvais.

« Par conséquent quand vous voyez rechercher votre
amitié, examinez, avant de la donner, quelles sont les
mceurs et la conduite de celle qui demande part & votre
amitié, Voyez si cette personne est douce, modeste, rete-
nue, appliquée au travail, soumise & ses parents, pieuse ;
il en est ainsi, vous pouvez l'aimer ; attendez néan-
moins quelque temps encore avant que de lui ouvrir vatre
Cceur, pour mieux vous assurer de la vérité de ses quali-
tés et vous épargner beaucoup de peines et d'inquictudes
bour Pavenir. Quand vous l'aurez éprouvée et que vous
Connaitrez sa fidélité, sa modestie, sa prudence, sa charité




182 LIVRE ONZIEME

et toutes ses vertus, alors liez-vous d’amitié avec ello,
avec l'amour de Dieu pour principe. Animez-vous yp,. |
tuellement par vos paroles et vos exemples & avancer de |
plus en plus dans le bien et la perfection. Que celle qui (
reste debout releve celle qui tombera; consolez Votre
amie sielle est triste, soyez gaie si elle est gaie et réjouis.-
sez-vous avec elle.

« Si, au contraire, c'est une personne qul aime le
monde, sa vanité, ses amusements, ses fétes, ses plaisirs,
ses joles et ses folies; si vous voyez qu’elle aime la
medisance, la calomnie et le mensonge, qu'elle est lg.
gere et peu portée a la piété ; ma fille, fuyez-la, ne
cherchez point sa compagnie.

« Néanmoins, il ne faut pas toujours fuir, éviter ou
abandonner ces personnes qui sont ainsi légéres et
amies du monde. Car si les mauvais entrainent les bons,
les bons rameénent aussi quelquefois les mauvais. Alors
il faut avoir une vertu ferme et solide, il faut avoir une
grande confiance en Dieu, ne pas compter sur soi, mais
tout espérer de Dieu. Mais si celle qui est bonne sent sa
bonté faiblir et la méchanceté ou la malice de son amie
prendre le dessus, elle doit rompre immédiatement, afin
de ne pas devenir mauvaise, elle aussi. Vous pourriez
donc, ma fille, par un sentiment de charité, tdcher de
gagner l'amitié d’'une jeune personne que Vous verriez
entrainée par le courant du monde. Vous pourriez lui.
adresser quelques bonnes paroles, lui inspirer quelques
bons sentiments. En agissant ainsi, ¢piez ses mouve-
ments, voyez si elle recoit de bon ceeur les avances que
vous faites, ou bien si elle raille, méprise ou tourne en
ridicule la religion, Si tout va bien, allez plus avant,

e



S

DES RELATIONS 183

mais avec discrétion et sagesse. Quand vous lui parlerez
du mal, n’en parlez pas comme s'il était en elle, cela lui
deplairait; quand vous lui parlerez du bien, ne dites pas
que vous ne lavez point vu en elle, cela pourrait la de-
courager. Procédez avec mesure et lenteur, mais tra-
vaillez solidement. Quelle que soit la bonté de ses sen-
timents, sous l'influence de votre exemple et de votre
amitié, ne lui révélez pastous les secrets de la vie in-
time avec Dieu, ne les lui faites connaitre qu'autant
qu'elle en aura besoin, faim ou soif.

« Si, au contraire, elle est rebutée par vos paroles ou
si elle ne répond pas & votre bonne volonté, attendez
quelque temps encore, priez pour cette personne, mais
ne la voyez point habituellement; elle pourrait par ses
railleries vous dégotiter de la religion et vous rendre pire
qu'elle ; puis, quand vous verrez le moment opportun,
profitez-en, revenez & la charge, tentez un nouvel effort.
Une personne, aussi mauvaise qu'elle soit, comprend
bien et interprete en bonne part ce zele de la charité.
Quelquefois elle voudrait se laisser aller a vous, sulvre
votre impulsion, écouter votre parole, marcher sur votre
exemple, vous ouvrir son cceur, vous le dévoiler a nu ;
ce serait un besoin pour son dme, elle se trouverait en-
suite calme, heureuse et tranquille ; mais elle est retenue
par une force secréte, elle n'ose point, elle conserve ce
poids sur son ceeur, ce qui I'étouffe et I'empéche de vivre.
Que faudrait-il ? pénétrer plus avant dans son cceur, tou-
cher le point sensible, 'amener a vous dire : Vous avez
raison, et j'ai tort; deéslors tout serait fini. Mals, ma
fille, cela est une chose pénible et bien difficile ; il faut
un secours extraordinaire de la grdce. Aussi devries-




18% ~ LIVRE ONZIEME

vous prier beaucoup en ces circonstances, ne rien pg.
gliger, profiter de tous les moments ou 1l vous serajt U
sible d'agir, vous multiplier en quelque sorte, vous fafj.
guer, vous épuilser méme pour sauver cette dme.

« Gest 1a, ma fille,lamarque de la véritable amitjg,
Les sacrifices, les peines, les souffrances, les contradijc-
tions, les humeurs de caractere, les difficultés de toyte
nature ne rebutent point un ami, véritable, parce que
celul qui aime véritablement aime en Dieu et pour Dieu;
or, cette amiti¢ est forte, durable et résiste & tout. Elle
est plus forte que la mort. Cette amitié n’est point sujette
aux changements, elle n'est point pointilleuse, elle ne se
rompt point pour une bagatelle, pour un petit manque-

ment, pour une inattention. Elle n’est pas fondée sur
la fortune, sur la beauté, sur 'esprit ou lintelligence ;
elle est fondée sur la vertu, elle repose sur Dieu. Ainsi
doivent étre les relations entre deux amis véritables. »

IV

« La seconde est entre deux fiancés.

« Le mariage, ma fille, est un état saint institué par
Dleu il n’a, par conséquent, rien de contraire a la pureté
niala chastete, et la chasteté et la pureté ne disparaissent
point densV'état du mariage, quand on craint et quand {
on aime Dieu. Voild pourquoi le ciel compte tant de
saints et de saintes qui se sont sanctifiés dans I’état du |
mariage, et qui par conséquent n’ont point perdu lewr
pureté. La virginité, il est vrai, est un état plus parfait: |
un ‘état d’une pureté et d’une chasteté beaucoup plUs |
grandes, mais ce n'est point I'état propre des homiies

o



p

DES RELATIONS 185

c'est celui des anges, & qui devient semblable celul qui
1'observe.

« Ainsi cet état ne peut étre généralement recom-
mandé a tout le monde, il ne peut étre l'état que du
tres-petit nombre.

« L'état du mariage est un état saint, par conséquent
agréable 4 Dieu qui est le Dieu de la sainteté. Le plus
souvent pourtant le mariage est un état dans lequel on
ne se sanctifie point, parce qu'on n'y apporte pas les dis-
positions convenables.

« Voici les dispositions avant et apres le mariage.

« La premiére disposition avant d'y entrer, cest d'y
&tre appelé, c'est d’avoir vocation. Une jeune personne
qui veut se marier doit bien examiner sa vocation et
l'état vers lequel la porte sa vocation, afin qu’apres 'a-
voir embrassé, elle puisse supporter les peines de cet
état par cette pensée : C’était la volonté de Dieu. Elle
doit bien se garder d’entrer en cet état par legereté, par
caprice, encore moins par passion, mais uniquement
parce que cest 12 la vocation que Dieu lui a donnée.
Lors donc qu’elle connait sa vocation et qu'elle y a mu-
rement réfléchi, elle doit demander & Dieu de lui faire
connaitre celui 3 qui elle doit unir ses jours, demander
un appui pendant sa vie et donner son cceur. Si elle de-
mande cela & Dieu avec foi et un désir véritable de con-
naitre sa divine volonté, Dieu ’écoutera et I'exaucera. 1l
ne lui enverra pas un ange pour cela, mais il agira
néanmoins de telle maniére qu’elle puisse avolr une cer-
titude morale que sa priére est exaucée. Il ne lul enverra
Pas un ange, maisil se servira de sa famille, qui a des

graces spéciales pour la diriger dans le choix qu'elle
n. it

R —




186 LIVRE ONZIEME

doit faire de son épousx, ou hien d'un ami de sa famille,
qui disposera toutes choses selon ses desscins secrets et
impénétrables. Quelquefois encore, il ne se servira point
de sa famille, parce que les sentiments de sa famille ne
seront point droits, vertueux, désintéressés, mais fondés
uniquement sur la nature et la raison, quiregardent plus
la terre que le ciel. Il ne se servirad’aucun intermédiaire;
il eclairera lui-méme l'esprit de cette jeune personne ; il
lui montrera la sagesse, la modestie, la retenue de ce-
lui qu’il lui réserve, et son choix sera fixé d'une maniére
irrevocable par cette vue. Alors, apres de nouvelles et
de plus mures réflexions, elle devra s’en tenir i ce
choix, malgré les obstacles qui pourront survenir,
compter sur la grice de Dieu qui les aplanira, et demeu-
rer en tout confiante en lui.

« Alors, par crainte pourtant d’illusion de sa part,
cette jeune personne qui connaitra d’ailleurs l'intention
et le désir réciproque de celui qu'elle a choisi et qu’elle
se croit destiné de la part de Dieu, en informera sa fa-
mille et son directeur. Elle en informera sa famille, a
cause du respect et de 1'obéissance qu’elle lu1 doit, et pour
connaitre ses vues a cet égard. Elle en informera son
directeur pour lui demander conseil et avis. Il serait bon
gu’en cette circonstance son confesseur, qui la connait
bien par ses confessions, fat aussi son direcleur. Cela
n’est pourtant point nécessaire, et a certains égards vaut-
il mieux quelquefois que ce ne soit point le confesseur ;
car il faut pour cela s’adresser 4 un homme prudent,
sage, circonspect, éclairé, en qui on ait confiance, avec
lequel on se trouve plus a son aise, et quisoit & méme de
pouvoir traiter cetie affaire si grave d’'une maniere sare.




DES RELATIONS 187

Quand elle & écouté les avis de ce directeur, comme je
viens de vous le faire connaitre, elle doit les suivre et les
mettre & exécution comme 1'expression de la volonté de
Dieu. Les conseils du directeur, qui sont toujours désin-
téressés et par conséquent mieux réfléchis, doivent étre
préférés aux conseils de sa propre lumiere ou de safamille.

« Quand son choix sera fait etapprouvé, qu’elle donne
deés ce moment son amour a celui qu'elle a choisi, qu’elle
‘lui donne sa parole et qu’elle ne lui retire jamais ni sa
parole ni son cceur. Pour cela, qu’elle ne fixe point ses
regards sur d’autres, et ne cherche point & faire un nou-
veau choix. Celui-ci est selon Dieu; le second pourrait
-8tre selon le péché et le démon.

« Dans les premiéres entrevues avec celui qu’elle a
choisi; cette jeune personne doit surtout garder ses yeux,
-se souvenant que les yeux sont les portes principales
~par ou entre I'esprit impur. Elle doit les garder pleins de
réserve, non-seulement 4 cause d'elle, mais encore a
-cause de lui. Elle doit aussi veiller beaucoup sur ses pa-
‘roles, mais sans excés : une trop grande réserve pourrait
étre mal interprétée et prise pour du dédain, de la froi-
deur, ou comme un refus formel. Il faut donc éviter et
trop de liberté et trop de réserve. Que ses manieres soient
bonnes, douces, polies, honnétes, franches, affectueuses,
-6t que tout répande en elle la bonne odeur de ma grice
et de la modestie. Que tout dans sa conduite témoigne
qu'elle n’embrasse point l'état de mariage par caprice ni
Passion, mais pour accomplir la volonté de Dieu qui lui
a donné cette vocation,

« Que les premieres entrevues ne soient jamais soli-
taires, qu'elles aient toujours des parents pour témoins ;




188 LIVRE ONZIEME

quaeues Soient assez fréquentes, aﬁn que leS dEllX fUtUI'S

époux seé connaissent et apprennent a s'aimer par cette

connaissance ; qu'elles ne soient point trop prolongées
par des discours oiseux et inutiles. Que jamais leur
conversation me soit entretenue par des paroles Inconve=-
nantes, déshonnétes et criminelles. Qu’ils bannissent de
Jeur conversation, non-seulement tout ce qui est contre
la modestie, mais tout ce qui est 0pposé a la loi de Dieu, la
medisance, lacalomnie, le mensonge, la jalousie et mille
autres choses défendues. Que leurs paroles au contraire
soient pour l'un et l'autre des paroles d'édification,
et qui inspirent réciproquement une vénération mutuelle,

« Quand ils se verront seul & seul, que ce ne soit ja=
mais dans un lieu secret, mais ou ils puissent étre vus
facilement, et que ce soit promptement et rapidement.

« Une jeune personnedoit se montrer aimable et affec-
tueuse pour son futur époux ; mais elle ne doit jamais
permettre ni flatterie, ni familiarité d’aucune sorte. Elle
doit toujours avoir devant elle la loi de Dieu, I’honnéteté
et le devoir. Cette conduite  la fois prévenante, cordiale
et respectueuse, lui méritera et l'affection et la vénéra-
tion de son époux.

« Apres une connaissance réciproque et mutuelle suf-
fisante, il est prudent de conclure immédiatement le
mariage etde ne point le différer trop longtemps. Ce
délai pourrait étre une cause de péché, Aussi, pour se
fortifier I'un et 'autre et demander 4 Dieu la grice dont
ils ont besoin pour demeurer toujours justes et saints
jusqu’a la célébration de leur mariage, ils feront bien de
s'unir 2 moi de temps en temps dans le sacrement de
mon amour, -




DES RELATIONS 189

« Cesavis sont pour le jeune homme comme pour la
jeune fille.

« Un jeune homme doit chercher et désirer pour son
gpouse une jeune personne modeste, pieuse et vertueuse.
g'il la trouve, elle le rendra heureux, et ils se sanctifie-
ront dans D'état qu'ils embrasseront tous deux. Qu’il ne
cherche point la beauté. La beauté passe plus rapide que
1a fleur des champs. Que lui resterait-il dans son épouse,
si elle n'avait que la beauté et si cette beauté disparais-
gait en quelques jours? Qu’il ne cherche point unique-
ment la fortune. La fortune ne fait ni la vertu, ni la paix,
ni la tranquillité, ni le bonheur dans une famille. Qu'il
ne cherche point uniquementl’esprit et'intelligence pour
Yes choses de la terre, qu'il cherche plutdt lesprit et 1in-
telligence pour les choses du ciel. Quil ne cherche point
dans le mariage 3 satisfaire sa passion. Malheureuse la
femme d'un tel homme ! Il n’est homme que de nom ;
en réalité, c’est un démon et un animal sans raison. »

v

« Les époux doivent s’aimer mutuellement, et par cet
amour resserrer de plus en plus les liens de leur union.
1ls ne doivent point vivre comme des paiens. Ils sont les
enfants des saints, et doivent par conséquent garder les
regles et les lois qui leur sont imposées par Jeur état. Ils
doivent garder la chasteté et la continence prescrite a
leur condition et n’abuser point de la liberte qui leur est
donnée ; car la liberté dans cet stat, comme dans tous,
ost la liberté pour le bien et non pour le mal et 1'impu-
reté. Combien de personnes damnees pour leurs péchés




190 LIVRE ONZIEME

dans l'état du mariage, et qui se fussent sauvées si elles
avalent ete soumises aux regles qui leur sont tracées, Ah)
dans ces personnes, il n'y a point un amour veritable,
un amour fondé sur Dieu, mais un amour coupable et
criminel, uniquement fondé sur la chair qui entrajne au
péché.

« L'amour de deux époux doit étre vraj et fondé syp
Dieu, afin qu’il soit constant et qu’'ll demeure toujours.
Deux époux doivent se garder une inviolable fidélits et
cralndre qu'une affection étrangere ne vienne rompre des
Liens aussi sacrés. Ils doivent s'exciter mutuellement 3,
remplir leurs devoirs, dont le parfait accomplissement
fera leur bonheur ici-bas et dans l'autre vie. Ils doivent
s'aider, se soutenir, se consoler, se réjouir ensemble et
e former qu'un cceur et qu'une ime,

« Une épouse chrétienne doit veiller avec soin sur le
fruit de ses entrailles, craindre de lui faire perdre la vie
par sa faute et de le priver du Plus grand bonheur en le
privant du baptéme. Un enfant qui n’est pas baptisé ne
verra jamais Dieu. Ce malheur devrait rendre une meére
inconsolable, Cependant, combien de malheureuses qui,
par leur légereté, leur avarice, leurs emportements ou
leurs exces, étouffent le fruit de leur sein !

« Une épouse chrétienne doit surtout prier Dieu de
préserver son enfant de pareil malheur, et prendre pour
cela toutes les précautions que peuvent inspirer la pru-
dence et la réflexion. Elle doit méme avant sa naissance
Vofirir 4 Dieu et lui demander de veiller sur lui.

« Une épouse chrétienne doit garder son enfant apres
8a Naissance et lui prodiguer tous les soins que lui ins-
Pirera son amour maternel et que reclame sa faiblesse.



DES RELATIONS 191

Des que la langue de son enfant commencera & se délier
et sa raison a se développer, elle lui fera connaitre -Dieu
et gravera son amour dans son tendre cceur. Elle lui don-
nera de bonne heure le gout de la piété et de la vertu;
elle lui apprendra a tout faire en vue de plaire a Dieu ;
elle le suivra toute sa vie, 'entourant de sa sollicitude
maternelle,

« Des parents chrétiens dirigeront toujours leurs en-
fants par laraison et non point par caprice ; les reprenant,
les avertissant ou les corrigeant quand ils le croient op-
portun et nécessaire, afin de ne point leur laisser con-
tracter de mauvaises habitudes, qu'il est impossible de
déraciner plus tard. Cette formation a la piété eta la
vertu fera grandir dansle bien les enfants, et ils de-
viendront la joie et la couronne de leurs parents.

« Enfin, ma fille, quand I'un des deux époux s’est uni
a une personne sans vertu et sans religion, il doit en de-
mander pardon & Dieu et supporter en expiation de sa
conduite tout ce qu'il a a souffrir. Il doit prendre sur lui
tous les devoirs qui retomberaient sur tous deux par
rapport & la conduite des enfants, afin qu'ils soient bons
et vertueux. Il doit essayer de ramener 4 de meilleurs
sentiments celul qui est sans vertu, et pour cela prier

beaucoup, prier sans cesse, prier avec confiance et espoLr
d’étre exaucé, »

VI

« Voici les relations entre parents et enfants.

« Les relations entre un pare, une mére et leurs en-
fants doivent étre tout 3 fait intimes. Le pere et la mere

revivent dans leurs enfants, les enfants tiennent la vie




192 LIVRE ONZIEME

de leur pere et de leur mere apres Dieu; peut-il étre un
sujet de relations plus intimes? Ces relations doivent
avoir de part et d’autre l'amour le plus puissant et le
plus fort pour principe. Que pourraient donc aimer un
pere et une mere, sinon leurs enfants ? et un enfant, si-
non son pere et sa mere? Tous les ceeurs d'une méme
famille doivent étre unis, n'avoir qu'un méme senti-
ment, une méme volonté. Ils doivent tous travailler 3
leur bonheur réciproque, s'entr’aider, se soutenir. Un
pére et une mere doivent protéger, défendre et nourrir
leurs enfants tant qu'ils sont en bas 4ge. Les enfants
doivent étre plus tard, selon leurs facultés, le soutien et
la défense de leurs parents. Leurs relations doivent durer
toujours, toute la vie et méme au dela de la tombe. 11
faut que I'enfant se souvienne des peines, des souffrances,
des labeurs, des soucis qu’il a causés a sa famille quand
il était dans I'impuissance de pourvoir 2 sa subsistance :
1 faut qu'il se souvienne des entrailles qui l'ont porté,
du sein qui l'a allaité, dela sollicitude dont la mere )’a
entouré, pour rendre a son tour & sa famille le travail de
sa jeunesse et la soumission qu'il doit aux auteurs de ses
jours. Ilfaut qu’ildonne tousles témoignages de son amour
4 son pere et a sa mere ; il faut qu’il n’afflige point par
ses vices ou sa révolte I'auteur de ses jours, et que sa vie
déréglée et irréligieuse ne fasse point couler les larmes
de sa mere.

« Malheur aux enfants qui rendent pénibles les vieux
jours de leurs parents, malheur aux enfants surtout qui
attirent sur leur téte la malédiction de leur pere et de
leur mére mourants!

« Malheur aussi aux parents qui sont sans ceeur pour

—



DES RELATIONS 193

leurs enfants, qui les abandonnent dés leur plus jeune
Age ou qui neles dirigent point dans le sentier de la vertu!
« Heureuses les familles qui vivent en paix et dans
I'union, I'eil de Dieu se repose sur elles avec complai-
sance ! »
VII

- « I1y a enfin, ma fille, des relations moins intimes,
mais qui doivent avoir pourtant un certain degré d'inti-
mité : ¢’est entre supérieur et inférieur, maitre et domes-
tique.

« Ces relations sont tres-difficiles & observer et A con-
server telles qu’elles doivent étre.

« Ordinairement elles seront toujours bonnes si le su-
périeur ou le maitre fait vis-a-vis de ses inférieurs ce
qu’il doit faire. Si le supérieur ou le maitre a de la cha-
rité, c'est-d-dire s'il est bon sans préférence, doux sans
lacheté, condescendant sans faiblesse, ferme sans fierté,
sans aucun doute il gagnera l'affection, 1'estime et le res-
pect de celui qui lui est subordonné. Mais si un supé-
rieur agit avec partialité, il excitera contre lui la ja-
lousie; s'il est lache, il encouragera le désordre ; 81l est
fier et impatient, il rebutera, et la conduite de ses infé-
rieurs se modelera sur sa conduite.

« Un supérieur doit beaucoup pardonner & son infé-
rieur, et pardonner pourtant avec sagesse et discrétion.
Pour cela, il doit observer le caractdre, I'esprit, le tem-
perament de son inférieur ; il doit encourager pour rele-
ver les faibles, il doit étre doux et affable pour gagner

les caurs, il doit étre grave pour ne point attirer le mé-
pris sur lui,
1L, 11.




194 LIVRE ONZIEME

« 11 doit se considérer comme le représentant de Dieqy
sur ses inférieurs, et agir vis-a-vis d’eux comme il vou-

dra que Dieu agisse vis-a-vis de lui au jour de la justice, |
Cette conduite sage, réglée, charitable et vertueuse deg _'

supérieurs 1nfluera sur celle de leurs inférieurs, et intrg-
duira entre eux les relations les plus agréables et les
plus amicales. Ils comprendront qu'ils sont tous fréres,
et ils éprouveront combien il est doux pour des fréres de
vivre unis en Dieu et pour Dieu,

« Voila, ma fille, les relations des hommes entre
CUx. »

VIII

Voici ce que le Sauveur m’a fait voir et comprendre et
ce quil m’a dit & propos de ses relations avec les Ames,
Elles sont plus intimes que toutes les autres, et sont fon-
dées sur son union avec les 4mes, union admirable,
union incompréhensible, mais union pleine de vérité et
plus parfaite que toute union des créatures entre elles,
puisque c’estl'union de la créature avec la divinité.

Il m’a entretenue des relations toutes particulieres qui
existent entre lui et les 4mes qui lui sont spécialement
consacrées par la virginité, qui 'ont choisi pour époux,
et qul ont célébré leurs noces avec ’Agneau au jour olt
du fond de leur ceeur elles lui dirent: Sauveur Jésus,
votre beauté me ravit, je vous choisis pour mon époux,
daignez m’accepter aussi pour votre épouse.

Je rapporterai en toute simplicité ce que j’ai éprouvé
et la maniere dont je l'ai éprouve.

Un jour, aprés la sainte communion, j'adorai le Sau-
veur Jésus dans mon cceur. J’apercus une belle vallée



DES RELATIONS 195

que me montra le Sauveur. « Ma fille, parcourez cette
vallée, me dit Jésus, et atteignez la plaine qui la do-
mine. » J’obéis aussitot. De chaque coté de la vallée j'a-
percus de distance en distance des arbres magnifiques
dont les feuilles brillaient comme des perles. Entre
chaque arbre il y avait une sentinelle. Elles n’avaient
point l'uniforme de soldat et ne portaient point de
fusil. Toutes avaient les bras croisés sur la poitrine, se te-
paient debout et regardaient au ciel. Je les vis tour a
tour abaisser leurs yeux sur moi et puis les relever au
ciel.

Je ne craignais point et j'avancais toujours. Bientot
jatteignis le commencement de cette vallée. Un im-
mense mur avait été jeté de chaque coté, et ces deux
murs étaient joints par des marches en pierre d'd peu
pres douze pieds de longueur sur trois de largeur et un
en hauteur. Sur chaque mur japercus des figures de
lion, d’éléphant et de taureau.

Quand jeus atteint la derniere marche, je vis une
plaine immense tout entourée de murs, et au milieu de
cette plaine un palais magnifique. Une grille en fer
m’empéchait de pénétrer dans cette plaine; mais tout 3
coup elle s’ouvrit, roulant sur le pavé qui était en pierre
bien polie. J’entrai, etla grille se referma aussitot. Je
parcourus seule cette plaine. Le palais était fermé et me
semblait inhabité, Je me trouvai prisonnitre, ignorant
ce que jallais devenir, Je me trouvais heureuse, pour-
tant, pensant que j’allais mourir 13, et m'envoler au
ciel. Seigneur, m’écriai-je, venez A mon aide, hatez-vous
de me secourir et délivrez mon Ame. Seigneur, ayez pi-
tié de moi ; tournez-vous vers moi, mon Dieu, et mon-




196 LIVRE ONZIEME

trezemoi un visage favorable. Oublierez-vous votre
humble servante, ¢ Jésus, et jusques & quand lui cache
rez-vous la vue de votre gloire? O Jérusalem, sainte
Sion, qu'ils sont heureux ceux qui vivent dans ton sein !
pour moi, je gémis ici comme une exilée, comme une
pauvre prisonniere. Seigneur Jésus, n’entendrez-vous
point la voix de votre servante ?

Alors une voix venue du palais se fit entendre et dit :
« Quelle est celle qui se trouve en dehors et qui m’ap-
pelle? » Seigneur, lui répondis-je, vous connaissez toutes
choses, vous connaissez méme les plus secrétes pensées
des hommes, vous connaissez le nombre des cheveux de
ma téte, vous savez bien que la voix que vous avez en-
tendue est celle de votre servante Marie. Je tombai a
genoux, la face contre terre.

Les portes du palais s’ouvrirent, et, me relevant, ja-
percus une multitude de vierges qui portaient des cou-
ronnes sur leur téte et des palmes dans leurs mains.
Jésus etait au milieu d’elles, les surpassant toutes par
son éclat et sa beauté. Les voyant s’approcher de moi, je
m’écrial : Seigneur, je ne suis qu'une pécheresse, je ne
meérite point de paraitre en votre présence : Jésus s’ap-
procha de moi. Je lui dis: Votre beauté surpasse toute
beauté et votre gloire surpasse toute gloire. Alors, je de-
vins belle comme les autres vierges, qui mirent une
couronne sur ma téte et une palme dans ma main. Je
pris rang parmi elles. Toutes rentrérent dans le palais
en chantant un cantique plein d’harmonie, dans lequel
elles promettaient & Jésus de l'aimer toujours et de le
suivre partout ou il irait.

{4



DES RELATIONS 197

IX

Un jour je devais avoir le bonheur de faire la sainte
communion. J'entendis la voix du Sauveur qui me
disait : « Combien il me tarde, ma fille, d'entrer dans
votre cceur pour vous donner les grices que je vous
ai préparées! » Pour moi, jele disama confusion, au
lieu d’étre remplie d’amour et de reconnaissance pour
un Dieu si bon, j'étais privée, ce me semble, de tout
sentiment affectueux pour lui; mon cceur néanmoins
gardait de sa parole une impression tres-douce. Apres
avoir communié, jentrai dans mon ceur, je fléchisle
genou devant Jésus que je trouval assis comme un
maitre et un souverain. Il ne me donna aucune marque
de tendresse, pas méme un de ses regards pleins de dou-
ceur qui pénétrent jusqu'au fond de l'dme. Je n’osals
porter mes yeux sur lui. Je me tenais silencieusement a
ses pieds, m’estimant bien heureuse qu'il voulit m’y
supporter, faisant le sacrifice du désir que j'avais de par-
ticiper & ses douceurs et reconnaissant combien j'en
étais indigne. Je ne tardai pas a me sentir suavement
attirée, Puis, s’adressant i son Pere, il lui dit: « Mon
Pére, envoyez-lui le Saint-Esprit. Répandez sur cette
enfant vos grdces les plus abondantes, vous savez les
desseins que j'ai sur elle, ne regardez point ses mérites,
mais rien que les miens. » Me regardant ensuite avec
un il plein de bonté : « Offrez-vous en sacrifice & Dieu
mon Pére, comme je le fis moi-méme dans le temple
entre les bras de ma Meére. » J’exécutai sa volonté, etil

me sembla que Dieu répandait sur moi sa grace etla
douceur de son Esprit.




198 LIVRE ONZIEME

Apres cela, je vis une personne vétue de blanc se diri-
ger vers mol. Je la pris pour un ange. Voici ce dont je
fus temoin et les pensées qui me vinrent a l'esprit en
méme temps : I'ange prit une grande chaine d'or atta-
chée a la ceinture de Jésus, et, sans me dire une seule
parole, il I'attacha par une extrémité & ma ceinture, pas-
sant entre deux anneaux de cette chaine, un cadenas,
qu'il ferma avec une clef d'or. Il attacha aussi mes mains
et mes pleds aux pieds et aux mains de Jésus de la
méme maniere, mais avec des chaines plus petites, et je
me dis & moi-méme : Ces chaines sont la figure de la
charité qui doit m’unir & Dieu dans toutes mes actions.

L’ange apporta ensuite une robe d'une blancheur écla-
tante, mais d'étoffe fort simple, et il m'en revétit, et je
me dis & moi-méme : Cette robe est la figure de I'inno-
cence et de la simplicité qui doivent étre en moi.

L’ange me revétit encore d'une mantille rouge, qu’il
croisa sur ma poitrine ; et je me dis : C'est la figure des
souffrances que j'aurai A supporter, mais sur lesquelles je
ne dois point arréter mon esprit.

Apres cela, 'ange jeta sur mes épaules un manteau
superbe dont je ne saurais dire les couleurs si variées et
s1 belles. Il était enrichi de broderies magnifiques en or,
tres-large et retenu sur ma poitrine par une agrafe d’or;
et je me dis & moi-méme : C’est la figure de 1a charité.

Je remarquail au milieu de ce manteau un ruban blanc
tres-large dont la sainte Vierge tenait l'extrémité. Marie
8'avanca pres de mol, passa ce ruban trois fois autour de
mon cou et le disposa avec beaucoup de grice; et je me
dis 4 moi-méme : C'est la figure de la dévotion pure et
tendre que tu dois avoir pour Marie.



DES RELATIONS 199

Enfin, I'ange peigna mes cheveux et les miten désordre
sur mes épaules ; et jeme dis a moi-méme : Cela te figure
l'esprit de pénitence que tu dois avoir. Il laissa mes pieds
nus, et je me dis : Cela te figure le détachement complet
que tu dois avoir de toutes choses. Il lava mes pieds,
mes mains et mon visage, et 1ls devinrent d'une blan-
cheur éblouissante, et I'eau qu'il avait employée fut ré-
pandue sur ma téte ; et je me dis a moi-méme: Cela
figure la pureté d’intention nécessaire dans toutes les
sctions. Il mit une couronne d'épines sur ma téte, une
croix simple et pauvre entre mes mains, sous mes yeux
une lance et un glaive aux pointes teintes de sang, qu'il
essuya et trempa dans l'eau ; et je me dis a moi-méme :
Cette couronne et cette croix te figurent ta souffrance fu-
ture, cette lance et ce glaive te figurent non ton sang re-
pandu, mais tes larmes versées gu encore des peines que
tu souffriras, non dans ton corps, mais dans ton ame. 11
me couvrit ensuite d'un grand voile noir. Il couvrit aussi
la moitié de la lance et du glaive sous ce volle ; et je me
dis & moi-méme : Le glaive et la lance cachés a moitie te
figurent tes peines qui seront & moitié cachées, le voile
te figure 1'’humilité dont tu dois t'environner toute ta
vie.

Alors Jésus me dit : « Ma fille, soyez heurense, je vous
choisis pour épouse. Que ce titre soit pour vous préfe-
rable & celui de reine : je suis votre époux. Ne partagez
donc jamais votre cceur avec aucune créature. Qui trou-
veriez-vous de plus beau, de plus aimant, de plus riche,
de plus puissant, de plus parfait que moi? Qui donc mé-
rite, qui a le droit d'étre mon rival ? Dites aux hommes :
Je suis vierge, et j'aimerais mieux, avec ce tire, passer




200 LIVRE ONZIEME

ma vie dans la misére que de devenir reineen le perdant,
Ou encore : Jésus est mon époux, il m’a choisie pour son
épouse ; je n'en suis pas digne, mais je ne veux lui pré-
ferer personne. Une vierge véritablement vierge est
humble, douce, modeste dans ses yeux, ses oreilles et
ses paroles; elle évite toute familiarité avec les personnes
de différent sexe, elle ne désire point une vie facile et
aisée ; elle aime le travail, la mortification, le recueille-
ment, la retraite et la priere ; elle évite dans ses habits
'ajustement trop recherché comme la négligence ; elle
s'habille conformément a son rang et & sa condition ; elle
est détachée de tout, elle ne flatte point son corps, elle le
regarde comme sa prison, elle le respecte comme le
temple ou son €poux vient habiter; elle gémit et languit
dans son exil, elle soupire aprés la vue de son époux et
n’a de consolation sur la terre que quand elle le recoit
dans son cceur par la sainte communion.

« Une vierge qui m’a choisi pour époux est comme ce
serviteur de I'Evangile.qui veille toujours et se tient prét
pour attendre l'arrivée de son maitre. Elle est comme
une épouse qui aime véritablement son époux, qui s'af-
flige et s'ennuie quand il est absent, qui attend avec im-
patience son retour, qui tend toujours L'oreille pour dis-
tinguer ses pas, qui ne sort pas et ne visite point ses
amies, craignantde n’étre point présente pour recevoir
son époux & 'heure de son arrivée; qui ne dort point
ou qui a un sommeil bien léger pour ne point laisser son
époux frapper longtemps a la porte; qui se leve, dés
quelle entend sa voix, va au devant de lui et, toute
transportée de joie, I'embrasse en lui disant: Combien
voire absence a été longue! combien je me suis ennuyée



DES RELATIONS 201

gans vous ! j'attendais avec impatience votre retour et je
ne dormais point pour ne pas vous faire attendre long-
temps. L/époux est touché de tant d’amour de la part de
son ¢épouse, et lui fait part des présents qu'’il luia appor-
tés pour la dédommager de la peine que lui a causée son
absence.

« L’épouse donne encore tous ses s0ins a son €poux.
Elle a pour lui toutes sortes de prévenances et d'atten-
tions, elle a toujours ses yeux attachés sur lui pour de-
viner, s'il est possible, ses désirs et ses volontés et les
exécuter aussitot.

« L'époux, ma fille, n’est point indifférent & ces témoi-
gnagnes affectueux de son épouse ; il lui rend amour
pour amour, il lui complait en tout. Ses absences de-
viennent moins longues et moins fréquentes. Il dispose
toutes choses pour demeurer avec elle constamment et ne
s'en séparer jamais.

« Je suis 1’époux, ma fille. Avez-vous pour moi les
sentiments de cette épouse dont je viens de vous parler ?
Avez-vous sa joie dans votre cceur quand vous me voyez
venir ? Vous nel'avez point, je ne l'exige point; mais ce
que je demande de vous, c’est que vous vous observiez
toujours, c'est que vous soyez toujours attentive a suivre
Vattrait et I'inspiration de ma grace lorsqu’elle vous sera
donnée, et & accomplir mes moindres volontés. Cette dis-
position de votre cceur vous attachera de plus en plus A
moi, rendra plus forte votre union avec moi, vous fera
grandir dans la perfection a laquelle j'appelle toutes les
dmes qui se donnent & moi, et je vous comblerai de toutes
les faveurs les plus précieuses, les plus riches; je vous
ferai éprouver la douceur et la suavité de mon amour,




202 LIVRE ONZIEME

et bientdt vous ne pourrez plus vivre sans moi : je serai
votre vie, parce que je possederai réellement votre cooyy
et que J'y aurai établi une demeure permanente. »

X

Un jour, aprés la sainte communion, je remerciais le
Sauveur Jésus de la grace qu'il m’avait faite de m’unir 3
lui. J’étais 12 devant lui, lui offrant la reconnaissance de
mon cceur, mais sans rien dire. I1 me sembla entendre
sa voix : « Ma colombe, me dit-il, ma bien-aimée, on
€tes-vous ? » Je m’'approchai de Jesus. Il se placa sur son
trone, dans mon Cteur, et me dit: « Suivez ce chemin. »
Il me le montra du doigt. J ‘avancai quelques pas, mais,
je l'avoue, avec tristesse. Je me fis violence néanmoins ;
jarrivai 2 un escalier dont les degrés étaient d’or mas-
sif. Je descendis et je vis devant moi un immense fossé
qui entourait une citadelle. Sur le haut des fossés j’a-
percus des remparts qui défendaient Ia, citadelle; sur ces
Témparts étalent représentées en relief diverses tétes d'a-
nimaux; c¢'était comme cela aussl dans les fossés. J’ étais
14 seule, sans guide, sans soutien, et ne voyant personne,
Je sentais Presque mon courage faiblir. Je m’adressai i
Dieu de tout mon ceeur, le conjurant de venir 4 mon se-
cours afin de ne point me laisser tomber entre les bras de
mes ennemis. En méme temps, je roulai dans le fossé ;
mais je fus soutenue par une main invisible, qui me pro-
mena autour du fossé. J'entendis une vojx sortir d’une
des nombreuses fenétres de la citadelle : Elle ne fera

point, dit cette voix, elle ne fera point sa demeure parmi
les tentes des pécheurs,



DES RELATIONS _ 203

La méme main me transporta ensuite en pleine mer
sur un vaisseau magnifique dont les cdbles étaient en
argent et les chaines en or. Je fus placée sur un lit su-
perbe dont la beauté surpassait celle de tous ceux que ja-
vais vus dans ma vie, Je me trouvai 13 aussi bien que je
m'étais trouvée mal ailleurs, et je dis : Il fait bon étre ic1!
Néanmoins, je vis bien que ce n’était pas 1a le lieu de
mon repos, car je soupirais aprés la vue de mon bien-
aimé : il n’était point en ces lieux. J étais bien fatiguée,
ot tournant la téte, je m'endormis.

Bientdt apres, je fus réveillée par une voix (ui m'ap-
pelait : Marie ! Marie ! J’ouvris les yeux, et regardant un
beau personnage qui 6tait devant moi : Qui étes-vous ?
lui dis-je. Je ne vous connais pas. Il ne répondit rien.
Retirez-vous, vous n’étes pas le bien-aime. Je détournal
la téte, je fermai les yeux, et je me rendormis.

Quelque temps aprés, une nouvelle voix se fit entendre.
Jouvris les yeux et j'apercus un personnage. 11 s’appro-
cha de moi et me frappa doucement sur la joue. Je fus
saisie de frayeur, car il était hideux a voir. Ses cheveux
crépus semblaient étre grillés, deux cornes se dressaient
sur sa téte, et ses yeux et ses levres se contractaient d'une
maniére horrible. Qui que vous soyez, lui dis-Je, retirez-
vous, fuyez loin d'ici! Mon Dieu! m’écriai-je ensuite,
veillez sur moi. Je détournai la téte, je fermai les yeux
et je me rendormis,

Une nouvelle voix se fit encore entendre. Je la recon-
nus, c'était celle du Sauveur. Jouvris les yeux, je ne
m’étais point trompée, ¢’était bien Jésus, avec son air
doux et majestueux, sa contenance humble et sans atfec-
tation. « Ma fille, me dit~il, levez-vous. » Je me levai, 1l




204 LIVRE ONZIEME

me prit par la main et dit : « Nous sommes au port, »
Nous aborddmes et entrdmes dans un lieu ravissant,
« Gest icl, ma bien-aimée, me dit le Sauveur, que voyug
demeurerez éternellement avec moi, parce que vous m’a-
vez reconnu et n'avez voulu reconnaitre que moi seul,
Seigneur, lul répondis-je, le lieu de mon repos sera par-
tout ol vous serez; j'y ferai mon séjour, parce que je
n'en veux pas d'autre que celui de mon bien-aime¢, du
sauveur et epoux de mon ime.

X1

Le Sauveur me regarda un jour avec un air de bonté
extréme et me dit: « Ma fille, & partir de ce moment,
s0yez-moi unie pour toujours, resserrez de plus en plus
les liens qui nous unissent. Je vous ai choisie pour mon
€pouse, je vous accepte aujourd’hui ; donnez-vous & moi,
Je me donne 4 vous, et vous apprécierez dans l'intimitéde
nos relations la dignité, le bonheur et I'avantage de m’a=
VOIr pour époux.,

« Est-il rien, en effet, de plus glorieux pour vous que
d’avoir pour époux le roi du ciel et de la terre, celui qui
commande aux hommes les plus puissants, qui commande
dux monarques et aux potentats, les fait trembler sur
leurs trones et les brise comme un vase d’argile sur un
pavé ! Est-il une dignité supérieure  cette dignité ? Tout
ce qui est & I'époux appartient & I'épouse aussi. Tout est
commun entre eux. Si I'époux est roi, il établit son épouse
reine dans ses états. Si 'époux est puissant, couvert de
gloire, porté en triomphe, il met sop epouse & son cOté
pour la faire participer & sa puissance, & sa gloire et  ses



DES RELATIONS 205

triomphes. Ainsi, ma fille, je livre tout & I'dme qui veut
dtre mon ¢pouse ; je lui livre ma puissance, mes graces,
mes mérites ; je la constitue reine dans 'le royaume de
mon Peére.

« Le bonheur de la vie, c’est l'union des 4mes. Le
fondement de l'union, c'est la force, I'amour en faitle
charme.

« Or, peut-il étre un bonheur supérieur & celui de I'u-
nion entre Dieu et une ame. Cette union est durable,
parce qu'elle est fondée sur la paix. Je suis le Dieu de la
paix, et les 4mes qui me sont unies recoivent de moi la
paix de la conscience. Cette union est préférable a toute
autre union, car je suis le Dieude la charité. Je suis cha-
rité, et je I'insinue dans celle qui veut étre mon eépouse.

« Aussi, entre une 4ame qui m’est unie et moi, il n’y a
point de secrets, mais la confiance la plus entiére. Je vois
cette 4me telle qu’elle est, et cette 4me se montre aussi
telle qu'elle est en réalité. Je lui montre tout ce qui est
en moi ; elle I'apercoit, elle le regarde comme en plein
jour. Quels suaves épanchements entre mon cceur et celui
de mon épouse ! Elle s’est donnée tout a moi, je me suis
donné aussi tout & elle. Elle ne me refuse rien, je lui
accorde tout ce qu’'elle me demande, et dans le secret de
ces épanchements intimes, notre union devient de plus
en plus forte, de plus en plus heureuse.

« Enfin, ma fille, une 4me qui est mon épouse, dans
quelque position qu’elle se trouve, comprend que tout est
pour son avantage. Si elle est pauvre, elle voit ma pau-
vreté et s'estime heureuse de me ressembler. Si elle est
Persécutée, elle voit toutes les persécutions que j'al souf-
fertes et s'estime heureuse de me ressembler. Si elle est




206 LIVRE ONZIEME

dans les peines, les tribulations, les douleurs dela vie, ellq
jette un regard sur moi et s'estime heureuse de me reg.
sembler. Si Dieu lui accorde des consolations, des grices,
des faveurs, elle comprend que c'est a son titre de mop
épouse qu elle les doit, et tiche par sa correspondance de
croitre de plus en plus en vertus.

« Est-il donc rien de plus avantageux, de plus heu-
reux, de plus glorieux pour vous que d’étre mon épouse ?
Je puis vous suffire et vous suffirai, ma fille, car je suis
Dieu. Je prendrai plus de soin de vous, je veillerai plus
sur vous, je vous rendrai plus heureuse que '’époux le
plus tendre, parce que je commande en maitre 3 toutes
choses et dispose de tout pour réjouir les dmes qui se
donnent a moi. :

« Donnez-vous donc tout & moi, unissez-vous de plus
en plus a moi par une plus grande pureté. Eloignez de
votre cceur tout ce qui pourrait y blesser mes yeux purs,
chastes et saints. Je suis jaloux des affections de mes
épouses ; je veux posséder leur cceur tout entier, afin
de le remplir de la suavité et de la tendresse de mon
amour, et rendre leurs relations aveec moi les relations
les plus parfaites, les plus glorieuses, les plus intimes
qui puissent étre au ciel et sur la terre apres les rela-
tions éternelles des personnes de la sainte Trinité. »

XI1

Le lendemain je m’'unis au Sauveur Jésus par la com-
munion spirituelle. Il me parla ainsi :

« Ma fille, je vous ai dit et je vous ai fait comprendre
le bonheur et la dignité des 4mes qui sont mes épouses.



bHs RELATIONS 207

Cette grice d'union avec moi, je la donne 4 qui il me
plait. Quand j'ai jeté mes regards sur une dme et que je
veux lattirer 4 moi, je souffle dans son ccur une penseée
qui grandit et se développe comme un germe mystérieux.
Puis cette Ame manifeste cette pensée que j'ai déposée en
elle, elle dit:Je serai 1'épouse de Jésus.Elle a entendu ma
voix, elle y répond. Heureuses ces 4mes qui répondent &
ma voix ! mais malheur 4 ceux qui veulent les détourner
de moi, les arréler, étouffer en elles la vocation que je
leur ai donnée ! malheur aux parents & qui je demande
ainsi un enfant et qui ne veulent point me l'accorder ! De
qui donc ont-ils recu leurs enfants, si ce n'est de Dieu?
Dieu n'en est-il donc pas le premier pere ? N'a-t-il pas
sur eux des droits bien plus forts et plus vrais que leurs
parents ? .

« De quelle injustice ne se rendent-ils donc pas cou-
pables envers Dieu et envers leurs enfants ? Envers Dieu,
puisqu’ils lui ravissent ses droits ; envers leurs enfants,
puisqu’ils lui ravissent ce qu'il y a de plus précieux pour
eux, la faveur de m’appartenir et de me posséder dans
Iintimité. Quelle injustice envers Dieu et envers leurs
enfants! Envers Dieu, car siun roi de la terre leur de-
mandait une enfant pour en faire son épouse, ils la lui
accorderaient et consentiraient méme & ne pas la voir, se
croyant dedommagés par I'honneur qu'il leur reviendrait
de sa haute alliance. Mais quand le Roi des rois leur de-
mande un enfant, il est, lui, refusé, comme s'il n’était pas
au dessus de tous les rois de la terre ! Quelle injustice et
quel outrage ! Injustice 3 I'égard de leurs enfants ; car ces
enfants, éclairés par la lumiere divine, voient non aveg
les yeux du corps, mais avec les yeux de I'dme, et non




208 LIVRE ONZIEME

par conséquent comme leurs parents. Ils voient le hon-
heur dans leur union avec moi et le malheur et l'infor-
tune loin de moi. N’est-ce donc pas les éloigner de 1g
felicité, n’est~ce pas les rendre malheureux ? Quelle injus-
tice de la part des parents et quelle dureté de cceur !

« Combien ils ont a redouter les chatiments de Dieu
pour leur inconduite. Ah! malheur a ces parents !

« Malheur aussi & ceux a qui je fais entendre ma voix
et qui ne I'écoutent point! Un jour aussi ils crieront
vers moi ; je les éloignerai et je resterai sourd a leur sup-
plication.

- « Celul qui entend ma voix doit la suivre. Celui qui
eprouve le souffle de mon esprit doit suivre I'impulsion
de ce souffle et se diriger vers le but qui lui est indi-
qué.

« J'aime & me multiplier & l'infini et & attirer vers moi
les 4mes par mille attraits différents, mille moyens divers.
Il en est que je laisse dans le monde combattre vaillam-
ment mes combats. Ces 4mes sont fortes, ces dmes sont
a I'abri de toutes les attaques, rien ne les ébranlera, rien
ne les séparera de moi.

« Il enest d'autres que j'appelle dans la solitude pour
leur parler seul 4 seul, cceur & ceeur, loin du monde et de
ses séductions, pour les vivifier constamment par ma
grace, ma parole et mon regard.

« 11 en est que jattire uniquement, et dés le premier
instant, par l'amour qu’elles ont pour moi, et d’autres
par la crainte d'étre séparées de moi pendant I’éternité.

« Le plus souvent, ma fille, je sépare du monde les
dmes que je veux ainsi m'unir et que je choisis pour
€pouses, et elles entrent en religion, ¢ est-a-dire, comme



DES RELATIONS 209

je vous 1'ai déja expliqué, elles se lient & moi d’'une ma-
nitre plus intime en se séparant du monde.

« Tl y a quelquefois des ames qui se croient appelées
et qui ne le sont point ; il y ena dont les sentiments ne
sont ni purs ni désintéresses. C’est pour cela que je veux
vous dire les dispositions nécessaires pour entrer en reli-
gion.

« Pour cela, ma fille, il faut d’abord étre appelée, et
puis correspondrea sa vocation, qui n’est rienautre chose
que l'inclination donnée par Dieu 2 une ame pour un
état de vie qui la sanctifiera par la pratique spéciale des
vertus. |

« Cette inclination est développée par l'dme de deux
maniéres. La premiére est linclination d’une 4me qui
accepte I'impulsion de Dieu, non point pour éviter les
peines et les combats qui se trouvent dans le monde, mais
pour glorifier davantage le Seigneur en prenant un genre
de vie plus parfait.

« La seconde est l'inclination d’'une dme qui accepte
Pimpulsion de Dieu, parce qu'elle voit les combats qu'il
faut soutenir dans le monde et les dangers quony ren-
contre, et parce qu'elle craint pour sa faiblesse.

« Cette maniére d'accepter l'impulsion de Dieu est
bonne, mais moins parfaite que l'autre.

« Mais il faut se garder de vouloir suppléer A cette
vocation, & cet appel de Dieu, par une volonté personnelle
que donne une dévotion fausse, ou par un dégoat du
monde qu’on ne veut point supporter. En effet, ma fille,
celui qui veut entrer en religion doit d’abord renoncer a
sa volonté, et puis savoir se supporter lui-méme patiem-

ment et supporter autrui. Sans cela, cette détermjnation
1. 12




210 LIVRE ONZIEME

irréflechie et dénuée d’un véritable fondement mettrait
en danger de passer des jours tristes, pénibles et tout &
fait malheureux, une fois que serait éteint le premier feu
excité dans un moment d'enthousiasme, dimpatience ou
d’irréflexion. Le nombre de ceux qul agissent comme
cela est grand, et au lieu de s’avancer dans la perfection
en s'unissant de plus en plus & moi, ils scandalisent les
autres et les empéchent d'avancer dans le bien et la vertu.

e« Quand on a entendu l'appel de ma voix, on doit se
préparer a en exécuter le commandement par une grande
pureté de cceur, en suivant les avis de celuia qui on
aura fait connaitre sa vocation et qui l’aura reconnue
véritable. Il faut se défaire du vieux levain qui pousse
au peché en déracinant, par des efforts généreux, toutes
les mauvaises habitudes. Car, malheur & celui qui appor-
terait parmi les bénis de mon cceur, un ceeur coupable et
enclin au péché !

« Celui qui veut ainsi tout quitter pour me posséder
et vivre avec moi doit se regarder comme mort au
monde, au démon, 4 lui-méme, {cAu monde, ¢'est-a-dire
oublier ses parents, ses amis, eloignant méme toute
pensée qui se rapporterait & eux d’'une maniére humaine
et naturelle, pour n'y penser que devant Dieu ; 2° au dé-
mon qui fait la guerre & tout le monde, mais particulie-
remient aux dmes qui se donnent & moi. Il ne leur pré-
sente pas d'abord de grands péchés, mais il les porte au
rcldchement par des pensées vaines et des imperfections
qui leur nuisent autant que les péchés véniels aux per-
sonnes du monde. Si on écoute le démon, peu & peu on
tombe dans 1'oubli de ses devoirs, on se sépare de moi; 3°2
lui-méme, ¢’est-a-dire de ne pas écouter les suggestions per-




DES RELATIONS 211

verses de la chair et des sens. Cette mort ést une vie-
toire véritable etla plus difficile. C'est une victoire, car
~ c’est réellement triompher de soi. Gest une victoire
difficile; il en coiite en effet beaucoup pour se dompter
~en tout, pour n’étre pas plus touché des outrages et des
injures que des louanges et des honneurs ; pour ne tenir
a rien, se défaire de tout, pour se reposer uniquement
en moi,

« Cette triple mort est une vie véritable et la seule qui
puisse meériter le nom de vie. Car étre dans cette mort,
c’est étreuni & moi, c’est me posséder, etje suis la vie
de tous ceux quisont dans ce monde et qui veulent vivre
dans I’éternité de la vie a laquelle je les initie ici-bas.

« Le monde, le démon et la concupiscence luttent
conire ces dmes que je me choisis : le monde, par le
désir qu’il leur inspire des biens d’ici-bas ; le démon,par
‘Vesprit de rébellion; la concupiscence, par les tentations

impures. Mais je donne & ces dmes trois armes qul
‘abattent le monde, le démon et la concupiscence; ce sont;
‘le veu de pauvreté contre le monde, le veeu d’obéis-

‘sance contre le démon, le veeu de chasteté contre la con-
cupiscence. »

XIII

« Le veeu, ma fille, est un soutien, un appui, un abri,
une défense pour I’Ame. L’dAme sent que le désir des ri-
chesses triompherait bientét d'elle-mame ; elle met le
veu de pauvreté comme une barridre qui 'arrétera et
Tempéchera de Succomber, et de méme pour les autres
veeux. Le veeu est quelque chose d’essentiellement libre ;
mals le veeu est quelquefois une chose souverainement




212 LIVRE ONZIEME

nécessaire. Il peut &tre et devenir aussi chose trag-
importante. Aussi ne faut-il faire des veeux qu'avec cir-
conspection.

« Le vceu est une promesse faite & Dieu par serment
de I'accomplissement d'un acte bon. Il y a deux sortes
de veeux : le veeu conditionnel, et celul par lequel on
s'engage sans condition. La condition réalisée, on doit,
accomplir le veeu qu’on a fait ; le veeu absolu, ou qui ne
renferme pas de condition, doit étre toujours accompli.
Le veeu est une chose fort agréable a Dieu, et les actes
accomplis sous l'empire ou la nécessité d'un veeu sont
plus agréables & Dieu que les autres, parce qu'on s’est
engagé volontairement & les faire. On ne peche point en
ne faisant pasdes veeux; maison peche si on ne lesaccom-
plit pas, et le péché est d’autant plus grave que la chose
promise est grave et importante, &4 moins qu’'on ne se soit
réservé expressément de ne vouloir point s'engager &
l'observation du veeu, sous peine de péché mortel. Il est
prudent de ne jamais faire de veeu sans 'autorisation de
son confesseur, et un confesseur ne doit jamais permettre
des veeux perpétuels et pour la vie, qu'aprés s'étre bien
assuré de la vertu, dela fermeté et de la vigueur de celul
qui veut s’engager ainsi.

« Que de peines on se crée par des veeux prononcés
légerement ! Que d’embarras on s'épargne en ne pro-
noncant point ces veeux ! Que de graces on attire sur sol
quand on correspond au désir que Dieu manifeste de
I'émission d'un veeu ! Que de secours on obtient pour
s0i! Oh ! hienheureux sont ceux qui résistent au monde
et 4 ses richesses par le veu de pauvreté, et qui de-
meurent fideles dans 1'observation de ce vceu ! Bienheu-




DES RELATIONS 213

reux sont ceux qui résistent au démon et 3 son esprit
de révolte et d'orgueil par le veeu d’obéissance, et qui de-
meurent fideles dans l'observation de ce veen ! Bienheu-
reux sont ceux qui résistent a la concupiscence et 3 1'im-
pureté par le veeu de chasteté, et qui demeurent fidéles
dans l’observation de ce veeu !

« Je serai leur richesse dans l'éternité ; je serai leur
gloire dans I'éternité; je serai leur félicité dans l'éter-
nité.

« Nos relations auront commencé dans le temps, elles
dureront dans les siécles des siecles. Ayez espoir, ma
fille, vous triompherez de tout. Je vous cacherai comme
ma colombe dans le trou du rocher; je vous enléverai au
monde, je vous donnerai une place dans la famille sainte
consacrée a mon divin Ceeur; la vous serez tout & moi et
je serai tout & vous. »

Amour a Jésus a jamais dans le sacrement de l'autel.
Amen,

ur P




LIVRE DOUZIEME

DES FINS DERNIERES.

1. De la vie ; de la vie naturelle, spirituelle et éternelle. — II. Du
salut ; utilité de la pensée du salut. — IIL. De la difficulté du salut
pour le riche, — IV. De la mort; de la mort naturelle, spirituelle
etéternelle ; avantages de la pensée de la mort dans les tentations,
dans les adversités et les peines de la vie, dans la joie et la prospé-
rité, dans I’état de péché, de justice et de perfection. La mort, si ter-
rible pour le pécheur, est pleine de douceur pour le juste. Du désir
de la mort. — V. Du jugement dernier. — VI.Du purgatoire; nature
de scs peines. — VII, De l'enfer; nature de ses tourments, —
VIIIL. Du ciel.

Gloire et louange, amour et reconnaissance soient &
jamais rendus a Jésus au saint sacrement de l'autel, au
Pere et au Saint-Esprit dans ious les siécles des siecles.
Amen.

) l

Le Sauveur Jésus m’a dit un jour: « Ma fille, la vie
¢est Dieu, la vie ¢’est moi ; je me nomme la vie, je suis
1a vie, je donne la vie a tout ce qui la posseéde ; je lal
donnée a tout ce qui l'a possédée dans le temps ; je la
donnerai 4 tout ce qui la possédera dans les siécles a ve-
nir. Ma vie ne ressemble point 4 la vie des créatures. Les



DES FINS DERNIERES 215

créatures n’ont qu’une participation de la vie, tandis que
je posséde la vie dans toute sa réalité, dans toute sa plé-
nitude. Ma vie est éternelle ; elle n’a jamais eu de com-
mencement, elle n'aura jamais de fin. La vie de 'homme
est finie, bornée, elle a un terme ; mais cette vie n’est
pas la véritable vie ; elle n’est qu'une ébauche de la vie
qu’il doit recevoir aprés qu’il aura perdu cette premiere
vie.

« La vie de ’homme aprés sa résurrection n’aura ja=
mais de fin ; elle durera 4 jamais, et je lui donnerai cette
participation immense de la vie qui le rendra fils de Dieu,
comme je me suis donné la participation a la vie de
I’homme qui m’a rendu fils de 'hnomme. C'est par 'hu-
miliation de ma divinité que j'ai pris part a la vie de
I'homme, et que je suis devenu fils de 'homme. C’est par
Pexaltation de son humanité que ’'homme prendra part &
la vie de Dieu, et qu’il lui deviendra semblable par cette
participation.

« Voila pourquoi j’ai créé ’homme, pour le rendre
~ participant de ma vie; voild pourquoi je l'ai racheté,
~ pour le rendre participant de ma vie ; voild pourquoi je
lui donne mes graces, pour le rendre participant de ma
vie.

« Il y a donc trois vies en 'homme : I'une pourle
temps, la vie naturelle ou de la création ; la vie pour le
temps et pour I'ternité, la vie surnaturelle ou de la ré-
demption ; la vie de I'éternité ou Ge la gloire.

« Ces trois vies sont données & ’homme ; il n'y a au-
cun droit, il les tient de Dieu. Tous doivent recevoir de
Dieu ces trois vies, c'est la volonté et le désir de Dieu, et
cependant tous ne les recoivent pas. Les deux premieres




216 LIVRE DOUZIEME

~

menent 4 la troisiéme, mais seulement quand on les em-

ploie selon les lois données & I’homme par son Dieu. S'il

viole ces lois, 'homme ne recoit point la vie éternelle de
la gloire, il recoit pourtant la vie éternelle, mais dans la

malédiction et la séparation de Dieu.

« Je vous ai parlé, ma fille, de la vie surnaturelle que
je donne & I'homme par ma grace, vie admirable qui éleve
I'homme & la dignité de fils de Dieu, et qui rend ses
actions méritoires pour le ciel. Cette vie est & la fois dans
la vie du temps et celle de l'éternité. Elle est dans la vie
du temps par la vie naturelle de 'homme; elle est dans
la vie de I'éternité par la vie de la gloire. C’est pourquoi,
en vous parlant de la vie naturelle et de la vie glo-
rieuse, je ne sépareral point de ces deux vies l'idée de vie
surnaturelle, puisqu’elle se trouve dans l'une et l'autre
vie.

« Lavie de 'homme dans le temps est le travail d'un
étre intelligent et raisonnable, méritant ou la vie de la
gloire ou celle de I'éternité malheureuse.

« Cette vie est un travail, donc une peine, une tribula-
tion, une souffrance continuelle. Les pleurs, les larmes et
les gémissements conviennent a cette vie. G’est un exil,
un lieu de passage et de transition, c’est une tente dres-
sée dans un désert qu’il faut lever le lendemain. Elle
passe comme une ombre dissipée par le vent; elle passe
comme un réve, et la vie la plus longue, quand elle
est au moment de finir, qu'est-elle pour celui qui la
perd ?

« Aussi ne devez-vous point vous attacher i cette vie,
ma fille, ni y arréter votre ceur et vous laisser captiver
par elle. Tout ce qu'il y a d’heureux en elle, si vous l'exa-



DES FINS DERNIERES 217

minez bien, ne vous paraitra que misére ; mais tous ses
maux, toutes ses afflictions, tous ses tourments seront des
biens inappréciables, si vous savez les recevoir comme je
vous l'ai enseigné.

« Pourquoi donc, ma fille, avez-vous recu cette vie du
temps ? Pour connaitre Dieu, pour I’aimer, pour le ser-
vir, et par cette connaissance, par ce service, par cet
amour, obtenir la vie de la gloire dans I’éternité.

« Voila pourquoi vous avez recu la vie. Si vous em-
ployez ainsi votre vie dans le temps, elle sera bonne, car
elle vous engendrera 2 la seule vie véritable, a la vie qui
ne passera jamais. Si vous employez ainsi votre vie, vous
ne vous attacherez point  cette vie pour elle-méme, mais
pour Dieu qui vous l'a donnée ; vous ne vous attacherez
point & cette vie pour gagner les biens qu'elle possede,
mais les biens que posséde Dieu qui vous l'a donnée;
vous vivrez de la vie du temps, sans regarder le temps,
mais 1'éternité.

« Vous vivrez de la vie du temps, non pour vivre, mais
pour désirer la mort et I'union avec Dieu, pour opérer
votre salut, pour meériter la miséricorde de Dieu, pour
vous rendre sa justice favorable, pour entendre un jour
le Seigneur vous dire : Courage, ma fille, et venez parti~
ciper & la récompense que j’ai promise & mes €lus.

« Si vous n’employez point votre vie du temps a con-
quérir la vie de la gloire, vous tomberez nécessairement
dans la vie de la malédiction et de la damnation.

« Fuyez ce malheur, ma fille ; ayez toujours sous les
yeux la vie éternelle de la gloire ; ayez en toujours le dé-
sir dans le cceur. La vie éternelle de la gloire est celle qui
vous est destinée ; celle aprés laquelle seule vous devez




218 LIVRE DOUZIEME

soupirer; celle qui ne passera jamais; celle qui voug
donnera le seul bien véritable, Dieu. La vie éternelle,
c'est Dieu et la connaissance de Dieu. La vie éternelle,
c’est Dieu et I'amour de Dieu. La vie eternelle, ¢'est Digy
et la possession de Dieu. La vie éternelle, ¢’est Diey et
l'union intime avec Dieu. La vie eternelle, c’est I'euvre
de la charité de Dieu sur 'homme et de 1a charité de
I'homme pour Dieu dans les siecles des siecles. O vie heu-
reuse ! 0 vie sans laquelle iln’y a point de bonheur véri- .
table ! 6 vie inépuisable et communiquée pour [éterniteé
a tous les ¢lus! Vie de la louange éternelle de Dieu ! vie
de l'¢ternelle paix de ’homme ! vie du triomphe de Dieu en
Thomme ! vie du triomphe de I'homme en Dieu 1 O vie de
l'éternité ! vie de I'homme en Dieu ! vie de I’homme avec
Dieu! vie de 'homme pour Dieu ! Demeurez unie 3 moi
par la grace et les sentiments de votre ceur, et vous au-
rez part 4 cette vie a jamais. »

II

Un jour ol j"avaiseu le bonheur de faire la sainte com-
munion, j'entrai dans mon ceeur, je me mis 4 genoux
aux pieds de Jésus qui me parla ainsi: « Ma fille, déta-
cliez-vous du monde, de ses possessions, de ses richesses ;
détachez-vous de vous-méme, éloignez les pensées d’am-
bition, de vaine gloire et d'orgueil ; ne pensez qu’a vivre
eelon Dieu et pour Dieu ; ne pensez qu'a accomplir sa
sainte volonté; ne pensez qu'a lui appartenir ; ne pen-
sez- qu'a gagner le ciel, 4 sauver votre 4me. Que ce
soit 14 la pensée continuelle de votre esprit. Cette pensée
est celle qui vous fortifiera le plus, qui vous sera la



DES FINS DERNIERES 219

plus utile, et dont les résultats dureront pendant I'éternité.

« De quoi vous servirait, ma fille, de gagner l'univers,
si vous veniez & perdre votre dme ? Que vous importe de
perdre tout le reste, si vous gagnez le ciel? Que vous
importe de vivre malheureuse, de vivre dans la tribula-
tion, dans les peines, la souffrance sur la terre, si vous de-
vez vivre 2 jamais heureuse dans le ciel?

« Vous étes destinée au bonheur de I'éternité. Cette
participation de la gloire, Dieu vous la réserve de toute
éternité. Cette pensée I'a occupé de toute éternité, méme
avant la création du monde. Cette pensée l'occupe encore
4 cette heure, puisqu’il vous accorde ses grdces, ses fa-
veurs les plus précieuses, pour vous faciliter les moyens
d’arriver au ciel.

« Or, Dieu, ma fille, n’agit pas ainsi vis-a-vis de vous
par intérét personnel. Dieu se suffit & lui-méme ; il n’a
. besoin de personne. Correspondez donc a ces desseins de
Dieu sur vous, et que la pensée qui est en Dieu soit aussi
celle de votre dme.

« Vous mourrez un jour, c'est-a-dire que votre 4me se
séparera de votre corps. Votre corps rentrera en poussiéere,
mais votre dme s’élevera vers Dieu pour recevoir sa ré-
compense ou sa peine, récompense ou peine pour l'éter-
nité. Votre corps ne demeurera pas toujours en terre, il
ressuscitera au dernier jour, afin de partager a jamais le
sort de votre dme. Il est donc important pour vous, ma
fille, d’aviser & votre avenir éternel et a’y aviser plus qu’a
Vo8 possessions, plus qu’a vos richesses, plus qu’a une po-
sition dans la vie, plus qu'a une contradiction, A une
€preuve, a une soutirance, a la santé. Dieu ne vous de-
mandera point si vous avez acquis de grandes richesses,




920 LIVRE DOUZIEME

~A

¢ vous avez eu une heureuse position dans le monde, si
yous avez joul de la santé; 1l vous demandera sl vous avez
opéré votre salut.

« Dieu vous donne tout ce qui vous est nécessaire pour
vous sauver ; mettez tout & profit, agissez toujours comme
vous voudriez avoir agi a I'heure de votre mort, ou au
tribunal de Dieu. Pensez plus & votre dme qu’'a volre
corps, soignez plus votre dme que votre cOrps, sauvez
votre 4me et n'avisez point au salut de votre corps pour
la vie présente, si pour le sauver vous devez perdre votre
ame.

« Pensez plus & Dieu qu'a toute autre chose, plus qu'a
vous-méme. Pensez 2 Dieu pour lul rendre vos devoirs,
suivre ses commandements et observer ses lois. Pensez a
Dieu partout, quand vous étes seule, quand vous étes en
compagnie, quand vous étes dans le monde, partout, et
vous ne 1 'offenserez point ; car vous direz & vous-meéme :
Dieu veut mon salut, je dois l'opérer en faisant le bien,
en évitant le mal, en correspondant a ses graces.

« O ma fille ! n'imitez point cette jeunesse qui oublie
entierement qu’elle a une 4me a sauver pour une éter-
nité ; n'imitez point ces ouvriers que Dieu appelle pour
venir travailler & sa vigne, et qui, demeurant sourds a sa
voix, restent oisifs. Ah! ceux-la, ma fille, ne recevront
point le denier qui est promis 2 tous ceux qui sont appe=
Jés par le pere de famille. 1ls ne recevront point ce denier
qui est la possession du ciel ; ils seront jetés dans les te-
nebres extérieures, c¢est-a-dire loin de Dieu, dans les

* flammes de l'enfer.

« Consacrez 4 Dieu votre jeunesse, consacrez-lui tous

les moments de votre vie, afin d’opérer votre galut. »



DES FINS DERNIERES 9

11

Le Sauveur Jésus m’a ditun jour : « Ma fille, vous n'i-
gnorez pas ce qui est dit dans I’Evangile, qu’il est aussi
difficile & un riche d'entrer dans le royaume des cieux
qu'a un.chameau de passer par le trou d’une aiguille. Je
dis plus encore, les riches n’entreront jamais dans le ciel.
Jentends par les riches, ceux qui sont attachés aux ri-
chesses et ceux qui les désirent. On peut étre pauvre par
conséquent et riche néanmoins en son esprit, en ses pen-
sées, en ses désirs. Un homme abrité sous un toit de
chaume, dénué de tout, réduit & la mendicité, malgre sa,
misére peut étre riche par le désir quil a de ces ri-
chesses. Il s’attache au peu qu'il a, il fait tous ses efforts
pour l'accroitre et l'augmenter, au moins dans son ima=-
gination, s'il ne peut le faire en réalité. Il pense a ce qu'il
ferait sil était riche, et puis reconnaissant que malgreé ses
désirs 1l n'est pas plus avancé, il porte un ceil d’envie aux
riches et ambitionne de pouvoir agir comme ils agissent.
Pauvre en réalité, cet homme est riche par les désirs de
son cceur; il ne pense qu'aux richesses, il ne convoite
que les richesses, il ne vit que pour les richesses. Cet
homme n’entrera jamais dans le ciel.

« Le riche qui s’attachea ce qu'il posséde, 2 sa fortune,
A ses propriétés, i ses domaines, qui en a l'esprit con-
stamment occupé, qui se procure par ses richesses toutes
sortes de satisfactions, tous les plaisirs, toutes les com-
modités, toutes les aises, tout ce qui peut rendre la vie
douce et agréable, qui ne craint pas la prodigalité pour
lui-méme et qui jamais ne donne un secours au pauvre,

1. 13




224 LIVRE DOUZIEME

celui-1a aura part aussi a la malédiction portée contre leg
riches.

« Mais de méme qu'il y a des pauvres qui sont riches,
de méme je connais des riches qui sont pauvres. Voyez
cet homme, il a des richesses immenses ; il est combié
d’honneurs, environné de gloire, il peut jouir de toutes
les commodités de la vie. Que se passe-t-il au dedans de
son ceeur? Il pense que la véritable richesse c’est Dieu, et
il n'est nullement attaché & ses possessions ; il regardela
gloire qui environne son nom comime une vaine fumeée,
et loin de se laisser éblouir par les flatteries ou les
louanges des hommes, il renvoie & Dieu tous les honneurs
qu'on lul rend, parce qu’il sent bien qu'il n’est que néant,
et que la louange est due a Dieu seul. 1l aime les pauvres,
1l agit & leur égard avec la plus grande charité; il les
assiste dans leurs nécessités, il est le fidéle économe et
dépositaire des biens que Dieu lui a donnés ; il ne craint
pas de s'appauvrir par ses largesses envers les pauvres;
il est méme prét & devenir pauvre lui-méme, si telle est
la volonté du ciel. I aime les pauvres, il aime aussi la
pauvreté, il se prive de toute satisfaction, il supporte les
mcommodités qui se présentent i lui, attachant son ceur,
ses pensées et sesdésirs uniquement 4 Dieu. En vérité, en
vérité, je vous le dis, ce riche est véritablement pauvre,
et il partagera les bénédictions promises aux pauvres.

« Le clel est pour lui comme pour ce pauvre qui, mal-
gré son dénuement, son indigence, est content de son
sort et ne profére jamais une plainte. Le ciel est pourlui
comimne pour ce pauvte qul méprise les richesses pour ne
gatlacher qu'aux biens fermes et impérissables de 1'éter=
nite, qui plaint les riches, a cause des dangers ou ils




DES FINS DERNIERES 223

sont exposés, et qui, loin de leur porter envie, prie au
contraire pour eux, afin que Dieu leuraccorde la grace de
se sauver. Le ciel est pour lui comme pour ce pauvre qui
aime sa pauvreté et se dépouille méme de ce qu’il a pour
ceux qui sont encore plus pauvres que lui.

« Le ciel est pour ce riche comme pour ce pauvre ; car
ils ont les mémes sentiments : ils sont détachés tous les
deux des richesses, des plaisirs, des satisfactions de la
terre. Ils pratiquent tous les deux la pauvreté avec galeté
d’ame, 'un par nécessité et l'autre volontairement. Ils
assistent les pauvres chacun selon leurs facultés. Ilsn’ont
qu'un seul bien, un seul trésor, une seule pensée, Dieu.
O heureux et mille fois heureux ces deux pauvres, le
royaume des cieux est pour eux !

« O riches! entrez dans les vuesde la Providence. Quand
elle vous a donnéles biens que vous possédez, elle ne vous
les a point livrés pour que vous preniez vos plaisirs, vos
commoditeés, vos aises ; elle vous les a livrés pour que
vous en soyez les économes, et les instruments de sa sol-
licitude envers ceux qui n'en ont point. Auriez-vous le
cceur assez dur, quand vous étes dans l'abondance, de
refuser assistance aux malheureux qui frappent 2 votre
porte, quelquefois dans les plus pressants besoins, dénueés
de tout ou dévorés par la faim ? Quelles excuses apporte-
riez-vous ? Les dépenses de vos maisons, I'éducation et
I'établissement de vos enfants et mille autres raisons?
Vous dites vrai, les depenbes de vos maisons sont consi-
dérables ; mais ne pouvez-vous pas supprimer une grande
partie de ces dépenses dans vos festins, daus vos réunions,
dans vos soirées, dans vos parures, dans votre suite ?
‘Supprimez ces dépenses inutiles, versez alors le superflu

*;_____—_




224 LIVRE DOUZIEME

dans les mains des pauvres; vous n’enléverez rien i 1'é-
clat de votre rang, loin de 12; vous lui donnerez un éclat
qui ne frappera pas seulement les yeux des hommes,
mais qui pénétrera les cieux. Privez-vous de toutes ces
satisfactions inutiles de chaque jour, et vous aurez suffi-
samment pour secourir les pauvres, et ces pauvres prie-
ront pour vous. Vous pourrez encore élever vos enfants,
leur donner une éducation plus ferme et plus solide, en
leur apprenant & marcher sur vos traces dans la simpli-
cité, dans I'amour des pauvres, dans la pratique des ver-
tus. Dieu vous bénira et bénira vos enfants, et il vous faci=-
litera 1'établissement de votre famille, et vous la verrez
grandir et se multiplier portant avec elle les heureux
résultats des bénédictions divines.

« Sachez que Dieu ne vous a donné vos richesses que
pour secourir les pauvres. Il leur commande de vous
tendre la main, il vous commande de leur venir en aide.
C’est 13, pour vous, un devoir de justice. En faisant cela,
vous ne mériterez pas de récompense ; si Dieu veut vous
récompenser pourtant, ce n'est que parce qu'il a pris en-
gagement de le faire.

« Voila donc les devoirs du chrétien : il ne doit point
s'attacher aux richesses, il ne doit point les désirer. S'il |
est riche il doit secourir les pauvres ; s’il est pauvre, il -
doit ne point ambitionner le bien des riches, mais espe- -
rer sur la miséricorde et la providence de Celui qui nour-
rit les oiseaux des champs. Dien a bien disposé toutes
choses par sa sagesse. 11 demandera au riche compte de
I'administration de ses biens, il demandera au pauvié

compte de sa soumission.
« Ne l'oubliez pas, ma fille, les richesses sont I’'occa=

-



DES FINS DERNIERES 225

sion de la ruine d'un grand nombre. Heureux qui ne
succombe pas & la tentation de désirer les richesses !
Heureux quine s’y attache pas quand il les possede! Heu-
reux qui ne veut, ne désire, ne cherche, ne convoite
d’autres biens que ceux de I'éternité ! »

IV

J’avais assisté un jour & l'enterrement d’une femme,.
Pendant que je priais pour elle et que je demandais a
Dieu de lui faire miséricorde, j'entendis le Sauveur Jésus
qui me parla ainsi : f

« Ma fille, il y a trois sortes de mort : la mortnaturelle,
la mort spirituelle et la mort éternelle. La mort naturelle
est la séparation de I'dme et du corps ; la mort spirituelle
est la séparation de I'dme et de la grice par le péché; la
mort éternelle est la séparation de I'4me et de Dieu par
la punition éternelle du péché.

« La mort naturelle, ma fille, est la séparation de I’Ame
et du corps ; cette mort estla premicre punition portée
contre le péché. Le péché a été la cause de la mort,
L'homme n'était point destiné & mourir, mais, parce
quil s’est révolté contre Dieu, il a été condamnsé 3 Ja
mort.

« Tous les hommes sont condamnés 3 1a mort naturelle
parce qu’ils ont tous péché en Adam. Les grands et les
petits, les savants et les ignorants, les riches et les
pauvres, les potentats et leurs sujets, tous sont marqués
du signe de la mort et pas un ne lui échappe. Chacun

disparait tour 3 tour, et chaque jour est un pas de plus
vers la mort.

‘I——_—_




226 LIVRE DOUZIEME

« Tous les hommes sont condamnés 3 la mort natn-
relle, l'arrét est porté contre tous; mais nul ne connaift,
a moins d une révélation spéciale, ni le jour, ni I'heure,
ni la maniere, nile lieu de sa mort. La mort arrive comme
un voleur ; elle surprend, quand on y pense le moins,
le plus souvent alors qu'on se promet quelquefois encore
une longue existence. La mort arrive et ruine tous les
plaisirs de la vie, les richesses de la vie, les honneurs de
la vie, la force et la vigueur de la vie ; elle ne laisse rien
de 'homme qu’un cadavre ; elle ne laisse qu'une vile p-
ture pour les vers du tombeau.

« La mort spirituelle est la séparation de 'Ame et de
la grace de Dieu. Votre dme, ma fille, est immortelle ;
elle n'a pas besoin comme votre corps d'étre vivifiée par
un principe supérieur & elle-méme ; elle ne se crée pas
elle-méme, elle vient de Dieu; mais Dieu crée I'ame
pleine de vie, et la vie que Dieu donne & 1'dme est une
vie immortelle. Cette vie de I'dme n’est pas pourtant sa
vie veritable; il y a une vie préférable i cette vie, une
vie plus élevée, plus précieuse, qui lui est communiquée
et qui devient sa propre vie, que I’ime peut posséder et
perdre une fois qu'elle I'a recue. Cette vie lui est don-
née par la grace sanctifiante dontje vous ai déja entre-
tenue. ‘

« La grace sanctifiante est la vie spirituelle et surna-
turelle de 1'dme. Elle lui est donnée par le baptéme et les
autres sacrements ; elle lui est enlevée par le péché mor-
tel. Toute 4me qui est en état de péché mortel a perdu la
vie de la grace. 11 y a incompatibilité radicale entre la vie
de la grace et le péché mortel. Aussi toute 4me qui est
en état de péché mortel est morte & la vie de la grace,



DES FINS DERNIERES : 227

bien qu'elle conserve sa vie naturelle, quilui aété donnée
au moment de sa création.

« Cette mort est terrible et souverainement déplo-
rable, parce (u'elle peut fixer 'dme dans la mort éter-
nelle.

« La mort éternelle, ma fille, est la séparation éter-
nelle de I'dme d’avec Dieu par la punition que Dieu in-
flige & 'dme en état de péché.

« Quand une dme est séparée du corps qu’elle vivifiait

et qu’elle apparait devant Dieu, son sort est immédiate-
ment fixé et pour I'éternité. Sielle est unie & Dieu par la
grice sanctifiante, elle sera éternellement heureuse et
jouira éternellement de la vue de Dieu ; sielle est sépa-
rée de Dieu, non par le péché mortel, mais par la peine
due ace péché qu'elle n’a point expié ou par le péché
véniel, cette séparation ne sera que temporaire, elle est
unie a Dieu par la grice sanctifiante ; Dieu, aprés lui
avolr fait expler ce qu'elle doit & la justice divine, 'ap-
pellera dans ses tabernacles éternels; si cette 4me, au
contraire, est séparée de Dieu par le péché mortel et
qu'elle soit trouvée dans cet état au moment ou il lui de-
mandera compte de sa vie dans le temps, elle sera éter-
nellement damnée. La vie de la grice a ful de cette dme,
la mort du péché I'a pénétrée tout entidre ; elle restera
eternellement dans cette mort, et cette mort éternelle sera
Punie par une peine qui n’aura jamais de fin.

« Tous doivent mourir, mais seulement de la mort na-
turelle. Nul n’y peut échapper, mais- tous doivent fuir les
deux autres. Or, pour cela, le meilleur moyen, c'est de
penser souvent a la premisre, 4 la séparation de I'dme et
du corps. La pensée de la mort détache en effet du monde,




228 ' LIVRE DOUZIEME

de ses pompes, de ses plaisirs et de ses joies, qui sont
causes de péché, de mort spirituelle et éternelle.

« La pensée de la mort ferme loreille aux tentationg
de Satan, arréte les mouvements de la concupiscence, ré-
siste au péché, cause de la mort spirituelle et de la mopt
éternelle.

« La pensée de la mort est une arme contre 1'orgueil,
l'avarice, la luxure, l'envie, la gourmandise, la colere et
la paresse, qui causent la mort spirituelle et la mort éter-
nelle.

« Tout péché vient de ce qu'on oublie la mort. Celui
qui y pense me péche point, parce que Iliomme aime la
vie, chérit la vie, désire la vie, et qu'en péchant il perd la,
seule vie véritable, la vie de I'dme et la vie de la gloire.

« Quand on a sous les yeux la pensée de la mort, on
voit la vanité du monde, la vanité de ses plaisirs, la va-
nité de ses richesses, la vanité de tout ce qui est en lui
on fuit le monde et tout ce qui est du monde pour s’atta-
cher a Dieu.

« Quand on a sous les yeux la pensée de la mort, on
voit son néant, le néant des richesses, le néant de I'a-
mour-propre, le néant des plaisirs charnels, le néant des
satisfactions de I'esprit et du cceur ; on fuit le tout pour
s’attacher 4 Dieu.

« De quelle utilité ne sera donc pas pour vous, ma fille,
la pensée de la mort, puisqu’elle vous fera fuir le péché
et toutes sortes de péché ?

« En quelque position que vous vous trouviez, la pen-
sée de la mort vous sera salutaire,

"« 8L vous étes dans la peine, vous vous direz a vous-
méme en pensant 4 la mort : Courage, mon 4me, la mort




DES FINS DERNIERES 229

viendra bientdt ; si nous supportons bien ces peines elle
y mettra fin pour toujours.

« Si vous étes dans la joie, vous vous direz & vous-
méme en pensant & la mort: O mon dme! la joie que
nous avons sur cette terre passera bientot; ne nous y at-

- tachons point, mais faisons le bien pour avoir une jole
qui ne passera jamais.

« 81 vous &tes dans l'accablement et le dégoat, vous
vous direz & vous-méme en pensant 2 la mort: Allons,
mon 4me, travaillons avec ferveur afin que la mort, 4
son arrivée, ne nous trouve point les mains vides.

« Si vous étes dans le péché, vous vous direz 3 vous- |
méme en pensant a la mort: O mon dme! sortons de
cet état, revenons & la vie de la grice pour ne point
tomber dans I'éternelle mort, et demeurer unie & Dieu
pour jamais.

« Si vous commencez & marcher dans la voie du salut,
s1 vous combattez depuis peu les combats du Seigneur,
vous vous direz & vous-méme: O mon Ame! courage
contre nos passions, courage contre Satan et le monde,
courage contre nos faiblesses ; luttons et marchons tou-
Jours, selon le désir de Dieu, dans le bien et la vertu pour
acquérir la vie de 1'éternite.

-« Si vous 8tes déja avancée dans la voie du bien et de
la sagesse, vous vous direz & vous-méme en pensant a la
mort : O mon dme ! acquerons toutes sortes de vertus,
faisons-nous des trésors que la rouille et les voleurs ne
feront point disparaitre ; la mort peut arriver sans tarder,

e perdons pas de temps.
« Si vous marchez & grands pas dans le chemin de la

Perfection, vous vous direz 3 vous-méme en pensant & la
1. 13.

B




290) LIVRE DOUZIEME

mort : O mon dme, qu'il est doux d’étre uni A Dien! ro
doublons d’efforts pour mériter de le posséder a jamais,
donnons-lui tout ce que nous avons, ne disposons de rien
que pour lul, vivons pour lui, pour mourir en lui et viyre
a jamais avec lui.

« Ainsi, ma fille, 1a pensée de la mort ne fait pas seu-
lement éviter le péché, elle fait encore pratiquer le bien,
elle fait acquérir toutes sortes de vertus et méne, par con-
séquent, droit & la vie éternelle par la conservation et
l'augmentation de la vie spirituelle par la grice sancti-
fiante.

« Pensez ainsi 4 la mort, ma fille, et quand I'heure de
votre trépas viendra, vous ne tremblerez point comme les
pécheurs, mais vous espérerez comme les justes ; vous ne
serez point troublée comme les pecheurs Vous serez
calme comme les justes.

« A I'heure de la mort, quels regrets pour le pécheur
qui a fait un si mauvais usage de la vie, quia abusé de
mes graces, qui a commis plus de péchés qu'il ne porte de
cheveux sur sa téte ! Quelle consolation pour le juste qui
a consacré &4 Dieu tout son temps, son enfance, sa jeu-
nesse, son dge mir et sa vieillesse, qui a correspondu
aux graces de Dieu et qui a embelli son 4me de toutes
sortes de vertus !

« A I'heure de la mort, quelle peine horrible pour le
pécheur qui souffre dans tout son corps les douleurs de
sa maladie ; dans son esprit les douleurs du remords de
son iniquité ; qui doit se séparer pour toujours de ses
Parents, de sa famille, de ses biens, de tout ce qui lui est
cher, et qui désespere d’obtenir son pardon et sa grace !
Quelles douces consolations pour le juste qui voit dans



DES FINS DERNIERES 23

ses souffrances une source de nouveaux mérites, qu
jouit de la paix de I'dme et qui met toute sa confiance en
Dieu, qu’il aime de toutes ses forces !

« A lheure de la mort, quel effroi pour le pécheur qui
entend déja le jugement que Dieu prononce contre lui,
qui entrevoit lenfer entr'ouvert sous ses pas pour une
éternite !

« A Vheure de la mort, quelle féte pour le juste ! Il
sait que Dieu est juste, bon et miséricordieux ; il sait que
Dicu aime les 4mes de bonne volonté, qu’il a promis la
récompense de l'éternité au serviteur fidele ; il s'aban-
donne & lui, remet son esprit entre ses mains divines et
meurt en paix.

¢ Oui, ma fille, autant 1a mort est terrible pour le pe-
cheur, autant elle est douce pour le juste, qui, bien loin
de la redouter, la désire de tout son cceur et avec raison.

« La mort, en effet, délivre le juste des tentations et du
danger de perdre son salut : voild pourquoiil la désire
commnie un bien et le plus précieux des biens.

« La mort le délivre des souffrances du corps, de l'es-
pritet du cceur : voild pourquoti il la désire comme un .
bien et le plus précieux de tous les biens.

« La mort le délivre de sa miSere, de sa pauvreté, de
son dénuement. Il ne possede pas Dieu tant qu'il possede
la, vie, la mort va le lui donner ; voild pourquoi il la dé-
sire comme un bien et le plus précieux des biens, puis-
qu'elle va lui donner Dieu, le seul bien véritable.

« Vivez dans la justice, ma fille, et vous désirerez mou-
rir; vivez daus la justice, et la mort sera pour vous
Pleine de douceur; vivez daus la justice, la mort vous
unira & Dieu pour toujours, »




232 LIVRE DOUZIEME

v

Le Sauveur Jésus m'a dit un jour : « Ma fille, tout
homme est jugé par moi apres sa mort et recoit la récom-
pense ou la peine qu’il a méritee.

« Un autre jugement viendra apres ce premier juge-
ment. I1 aura lieu & la fin des temps, et ne sera que la
confirmation de mon premier jugement sur chaque 4me
en particulier. Il sera en tout semblable au premier ;
seulement, il sera prononcé sur tous les hommes et de-
vant tous les hommes & la fois, condamnant les unsa la |
peine éternelle de l'enfer, appelant les autres a la féli- 1.
cité supréme du ciel. Ce jugement sera prononcé aussi
sur les anges et devant tous les anges de 'enfer et du ciel,
pour assurer aux uns la possession éternelle du paradis
et lancer les autres dans les flammes éternelles de ma
justice.

« Mon Pére, ma fille, ne juge personne, mais il m’a
donné l'autorité pour juger toutes choses, et je les jugerai
dans ma sagesse et ma justice.

« L’homme livré 4 sa liberté commet le mal ou opére
le bien. Or, ma fille, ma sainteté doit éloigner d'elle &
jamais tout ce qui est mal et s'unir au contraire tout ce
qui est bien. L'homme livré i sa liberté opere le bien ou

- faitle mal. Or, ma fille, il faut que 'homme sache ce

qui a été bien et ce qui a été mal en lui ; par lui-méme
il ne peut le savoir, il faut que je le lui apprenne.
L'homme livré 4 sa liberté opere le bien ou le mal; il
faut que le bien soit récompensé et le mal puni. C'est moi
qui lui donnerai en le jugeant sa récompense ou sa pu-



.

DES FINS DERNIKRES 233

E nition. L’homme livré & sa li-berté opére le bien et tend

i vers Dieu, son principe; opere le mal et s'¢loigne de

| Dieu. C’est moi qui 1'établirai & jamais en Dieu s'il a fait

| le bien ; c¢’est moi qui le fixeral & jamais, non dans la

E possession de la gloire de Dieu, mais dans la malédiction
de la justice, s'il a fait le mal.

« Ce jugement sera infaillible, Ma lumieére éternelle
brillera sur toutes les 4mes, et j'en pénétrerai les plis les
plus secrets. Je commanderai & ma lumiére, et elle mon-
trera ames yeux tous les crimes ou les vertus des hommes,
toutes mes graces recues avec pilété ou repoussées et de-
venues inutiles. Je verrai toutes les actions des hommes
et je les jugerai.

« Ce jugement, ma fille, sera sévére. Car je ne jugerai
pas seulement en mon nom, mais au nom de Dieu, mon
Pere, qui m’a donné son jugement. Il sera dicté par la
justice. Je dirai aux justes : Venez, les bénisde mon Pére,

| jouir de la récompense qui vous a été destinée deés I'éter-

} nité. Je dirai aux pécheurs : Allez, maudits, au feu

| éternel,

i « Le ciel s'ouvrira pour tous mes élus, et les abimes
engloutiront Satan et les damnés.

« En ce jour, ma fille, les pécheurs ne pourront plus
implorer ma miséricorde ; je seral inexorable et laisserai
ma justice suivre son cours.
| « En ce jour, les plaies de ma passion brilleront dun
éclat si grand, que les astres des cieux paliront devant
leur clarté ; ma croix sera le sceptre puissant que je por-
teral dans mes mains ; il abritera les justes et renversera
les pécheurs.

« En ce jour, je dévoilerai toutes les turpitudes, tous

;*—L____—_




234 LIVRE DOUZIEME

les crimes, tousles péchés des damnés, toutes les vertus,
toute la perfection et toute la justice des élus,

« En ce jour je détruirai le temps, et l'éternité pour-
suivra son cours.

« Vivez, ma fille, de telle sorte que le jour du juge-
ment ne soit point pour vous un jour d'éternelle confy-
s101. »

vl

I1 dit un autre jour : « Ma fille, rien de souills n’en-
trera jamais dans le rovanme du ciel. Or, 'dme est souil-
lée non-seulement par le péché mortel, mais encore par
le péché véniel et les imperfections 1. Savez-vous, ma
fille, ce que devient une dme quand elle est séparée de
son corps et quelle est souillée par des péchés vé-
niels ou des imperfections? Elle ne va point en enfer,
parce que l'enfer est réservé pour celles qui ont commis
le péche mortel et qui sont mortes en cet état. Elleva dans
le purgatoire, c'est-a-dire 13 ott Dieu la place pour expier
ses souillures et les faire disparaitre toutes. Clest 13 en-
core que Dieu retient les dmes qui n'ont point encore
salisfait & sa justice pour leurs péchés mortels, mais qui
en ontrecu le pardon par I’absolution du prétre ou un
acte de contrition parfaite avant de mourir. Ainsi, ma
fille, toutes les 4mes justes en état de péché véniel ou cou-

1. Ce n’est pas par elle-méme, mais par le motif vicieux qui porte
ordinairement i la commeltre, que limperfection souille 'dme, la
rend coupable et digne des peines du purgatoire. Le langage est ici
toutefois d’une exactitude rigoureuse, car c'est de leurs objets propres,
€L non des circonstances accidentelles et variables, que nos actes tirent
leur dénomination, — Voir la note t, 1L, p. 306,




DES FINS DERNILRES 235

pables de quelque imperfection, toutes les Ames justes qui
n'ont point entitrement satisfait a la justice de Dieu vont
au purgatoire expier leurs pécheés et rendre satisfaction a
Dieu.

« Toutes les 4mes du purgatoire sont en état de jus-
tice * elles ont lavie de la grace, elles sont confirmées en
grace, elles ne peuvent ni pécher ni commettre aucune
sorte de mal. Elles aiment Dieu par-dessus tout et de l'a-
mour le plus pur, et ne peuvent point ne pas l'aimer.
Elles tendent vers Dieu, elles soupirent vers lui, mais ne
peuvent encore aller & lui. Elles doivent expier, et elles
expient au purgatoire.

« La peine de ces dmes est double : elles souffrent la
peine de la privation de Dieu; elles souffrent aussi la
peine du feu.

« La peine qu'elles éprouvent de la privation de la vue
de Dieu est au dessus de tout ce que vous pouvez vous figu-
rer, ma fille, Ces Ames, en effet, compreunent en ces lieux
quel est le prix de la possession de Dieu; elles ne
tiennent & rien, si ce n’est & Dieu; elles n’'aiment rien,
si ce n’est Dieu ; elles voudraient le posséder, et sont re-
tenues captives loin de lui. Leur amour pour Dieu est si
grand, qu'elles souffrent infiniment d’'étre séparées de
lui. Sur la terre,elles n’ont point avisé & ces petites fautes
qui offensent Dieu ; dans le purgatoire, elles les expient
par une séparation temporaire de Dieu.

« A cette peine tout intérieure se joint la peine du feu,
qui leur cause des tourments affreux. Le feu du purga-
toire, ma fille, est au dessus de tous les feux de la terre;
le feu du purgatoire fait plus souffrir ces dmes que tous
les martyres, toutes les maladies, tous les maux de la




236 LIVRE DOUZIEME

terre réunis sur un seul homme pour I'accabler et le tor-
turer.

« O ma fille! que cette pensée du purgatoire vous porte
3 fuir, non-seulement le péché véniel, mais encore les
plus petites imperfections. Qu’elle vous fasse expier aussi
toutes les fautes de votre vie, afin qu’'a '’heure de votre
mort vous puissiez entrer dans le ciel sans souffrir leg
tourments du purgatoire.

« Méritez cette grace par la perfection de votre con-
duite. Dans le purgatoire, vous ne pourriez point meéri-
ter par vous-meme la diminution de vos peines; mais
sur la terre, vous pouvez entierement satisfaire & Dieu
pour ne point satisfaire dans 1'éternité ; vous pouvez sa-
tisfaire aussi pour les 4mes du purgatoire en offrant 3
Dieu vos actions, vos bonnes @uvres, vos communions,
en gagnant des indulgences et les appliquant i ces 4mes.
Priez pour ces pauvres dmes, soulagez-les au milieu de
leurs tourments. Vous ne sauriez rien faire qui pat m’étre
plus agréable, car j'aime ces dmes, et je désire leur don-
ner au plus t6t la gloire du paradis. Vous ne sauriez rien
faire de plus avantageux pour vous, car ces dmes s'en
souviendront au ciel et ne cesseront de prier pour vous,
afin de vous obtenir toutes les graces de Dieu qui vous

seront nécessaires pour marcher constamment dans le
bien. »

VII

Le jour de la Toussaint, je m’étais réveillée de grand
matin. Je me rendis pres du Sauveur Jésus. Je médital
sur le mystére du jour. Dieu me laissa entrevoir combien
il est admirable dans ses saints et quelle grande récom-

o e




' DES FINS DERNIERES 237

pense il leur donne dans le ciel. J'entendis ensuite la voix
du Sauveur Jésus. Il me dit : « Dieu, ma fille, fait pa-
raitre sa miséricorde sur la terre et dans le ciel. Elle pa-
vait sur la terre, car il a donné a I’homme un Sauveur
qui a réparé sa faute. Ce Sauveur, c'est moi, Fils de
Dieu, Dieu comme mon Pere, égal en tout a mon Pere.
Jai pris la nature de I'homme, le corps de 'homme,
I4me de I'homme. J'ai souffert, je suis mort pour |
homme. A cause de ma mort, Dieu a pardonné a |
I’homme ; & cause de ma mort, il a rendu 3 'homme sa |
premiere dignité ; a cause de ma mort, il a augmentéla |
grandeur de I'homme a ce point qu’il a adopte 1'homme
pour son fils, et a voulu que ’homme le nommat son |
Pere. Voila ce que Dieu fait pour tout homme sur la |
terre, voila I'ceuvre par excellence de la miséricorde de /
Dieu. -

« La miséricorde de Dieu parait aussi dans le ciel, ou
il comble les saints de gloire et de bonheur, il leur ac-
corde ce qu’il leur avait promis pour récompenser leur
fidélité. Dans le ciel, il y a divers degrés dans la felicité
des élus. Dieu les glorifie selon qu'’ils I'ont eux-mémes
glorifié sur la terre. La sainte Vierge tient la premiére
place dans le ciel, apres la sainte Trinité. Au dessous de
Marie viennent les patriarches, les prophétes, les apotres,
les vierges, les martyrs et tous les autres saints du pa-
radis. Parmi eux, chacun occupe un tréne que Dieu a
rapproché de lui, selon la grandeur de leur sainteté res-
pective, et tous, malgré cette diversité de gloire, sont par-
faitement heureux et ne désirent rien de plus. Ils voient
Dieu face & face, ils le possedent, et cette vue, et cette
Possession font leur félicits, félicite parfaite, félicité sans

e




238 LIVRE DOUZIEME

peine d’'aucune sorte, félicité sans douleur, félicits inal-
térable, félicité perpétuelle et permanente, félicité ¢top-
nelle, félicité toujours égale et toujours nouvelle, Ah'! s
les hommes savaient combien est grande la félicité ay
ciel, ils feraient tous leurs efforts pour la mériter. Toytes
les peines, tous les sacrifices, toutes les tribulations de
la vie ne sont rien pour la possession de la félicite dy
ciel ; c'est moins qu'une obole avec laquelle on acquer-
rait I'empire du monde entier. Ayez toujours leg Yeux
tournés vers le ciel. ma fille » pensezau bonheur qui voug
attend ; soyez & Dieu dans le temps, il sera & vous dans
Uéternite.

En ce moment le prétre montait a 'autel pour offrir le
saint sacrifice. Je ne diraj point dans quel état m’avait
mise la parole du Sauveur J ésus. Je ne pus ni ouvrir mon
livre ni faire de priere, je dus m’abandonner & Pattrait
du moment qui m’absorbait tout entiére. Je me sentis
Penétrée, non par leg sentiments venus de mon dme,
mais par une force intérieure que je n’avais jamais res-
sentie encore, et qui devait venir d’en haut ; je me sentis
Penétrée de vifs sentiments de componction, et mon ceeur
en soufirit § ce point que je crus qu’il allait se briser. Je
fus ensuite saisie du plus profond respect pour la pré-
sence de Dieu, pour sa grandeur et sa majesté ; j'aurais
voulu m’anéantir deyant lui. A la consécration, je vis
Jésus descendre syr I'autel couvert de gloire et les mains
Pleines de graces. Un ange les prit des mains du Sau-
veur et les répandit sup les fideles, puis il s’avanca vers
moi et me présenta une coupe en disant : Voiciles graces
Privilégices que le Sunyvens Jésus vous envoie. J’appro-
chai meg mains de cetle coupe et ie sentis, non d’une




DES FINS DERNIERES 239

manicre sensible mais spirituelle, ces grices inonder
mon dme et la remplir presque au dela de ce qu'elle pou-
vait en contenir. Apres cela, I'ange mit sa main sur ma
bouche, comme pour montrer que toutes ces grices de-
vaienl rester en moi. Combien je me trouval heureuse
alors. Toute mon 4me, tout mon cceur, tout mon étre me
sembla transformé. Mon dme était pleine de Dieu, mon
cceur plein de Dieu, tout mon étre plein de Dieu. Je ne
pouvais tirer mes regards de la personne de Jésus, tantil
y avait en lui de bonté, de douceur, d'amabilité. Je ne
pouvais parler, je fis pourtant un effort, et au moment de
la communion du prétre, je dis & Jésus: Seigneur, ré-
pandez aussi vos grces sur votre serviteur : je voulais
dire mon pasteur. I1 écouta ma priére. Je le vis prendre
la coupe que l'ange tenait dans ses mains, lever les yeux
au ciel, bénir cette coupe et la présenter lui-méme a son
ministre, sur la bouche duquel il posa lui-méme sa main,
comme I'ange I'avait posée sur la mienne.

Je m’avancai ensuite vers la table sainte pour recevoir
Jésus en communion. 11 descendit dans mon cceur et s’y
placa sur un trone, comme il était avant placé sur I'au-
tel. La, je reposai prés de Jésus et m’endormis comme
un enfant prés de sa mere. Cependant ce sommeil n'é-
tait pas un sommeil véritable. Je dormais et je voyais,
J'entendais, je comprenais toutes choses; cela n'était, par
conséquent, pas un sommeil. Ce n’'était pas le réveil
non plus. Qu'était-ce ? Je ne sais. Ce n’était ni vie, ni
sommeil, ni mort, et je ne puis dire autre chose sinon
que Jésus était dans mon cceur et que mon bonheur

etait au deld de tout ce que peut exprimer la langue des
hommes,




240 LIVRE DOUZIEME

J'entendis alors des voix qui criaient bjen fort : Ayey
pitié de nous, ayez piti¢ de nous, vous qui nous ainey !
Ces paroles firent sur moi une profonde impression, et je
priai le Sauveur pour les dmes qui imploraient my pitié,
Je le prial, mais ma pritre était trop fondée sur moj ; je
prial comme si J'avais droit d'étre exaucée, Jésus ne m’e-
couta point. Je craignais alors de Pavoir offensg et lui
demandai si je m’étais rendue coupable. Jésus me re-
garda doucement et me dit: « Non, ma fille, Mais, ne
sachant comment expliquer le refus de mg priére, je lui
demandai une seconde, une troisieme fois, si je m’étaig
rendue coupable. 11 me répondit avec Ia méme douceur :
« Non, ma fille, — Pourquoi donc, Seigneur, ne m’avez-
vous point écoutée? — Cest uniquement pour vous mon-
trer que quand bien méme je me plais & vous combler
de mes plus grandes faveurs, il ne vous est rien du.
Restez toujours dans les sentiments de la plus profonde
humilité.»

Puis il ajouta : « Pour qui me prenez-vous, ma fille?»
Je lui répondis: Pour mop Dieu. » — Pourqubi, pour
votre Dieu? — Parce que vous éteg tout-puissant. — O
reconnaissez-vous ma toute-puissance ? — En ce que vous
pouvez tout ce que vous voulez, — Pourquoi me priez-
vous ? — Parce que vous étes mon Dieu, parce que vous
étes tout-puissant, parce que vous pouvez m’accorder tout
ce que je vous demande, — Que me demandez-vous ? —
Seigneur, je vous demande la délivrance de toutes les
dmes du purgatoire., — Puis-je vous accorder cela, ma

fille? — Qui, Seigneur, si vous appliquez vos mérites &
ces dmes. — Ne voulez-vous dong que des jugements de
miséricorde 7 et la justice de Dieu ? — Seigneur, vos ‘



e

DES FINS DERNIERES U

meérites ont plus que suffisamment donné satisfaction & la
justice de Dieu. — Un grand péchegr qui se sera cOn=-
verli a I'heure de la mort, aprés avoir commis de nom-
| preuses fautes, peut-il donc Stre admis immeédiatement
dans le ciel, sans donner lui-méme satisfaction! — Non,
Seigneur, mais en vue de vos meérites, que je vous prie
de lui appliquer, Dieu peut le délivrer de sa peine et lul
ouvrir le ciel. »
En ce moment, je visla figure du Sauveur devenir
grave et sérieuse. « Ah ! ma fille, me dit-il, combien sont
' pombreuses les ames qui retardent la gloire qu'elles
" rendraient & Dieu, et qui négligent de profiter des moyens
de sanctification que je leur donne pour expier tout ce
quelles doivent & la justice divine. Elles paraissent au
tribunal de Dieu chargées de dettes envers lui. Mais
voyez quelle est la charité de Dieu pour ces dmes, de
permettre que d’autres prient pour elles et hitent ainsi
leur délivrance. »
- Jésus resta dans mon ceeur. Un ange me prit par la
- main et me conduisit je ne sais ou. Nous gravimes d'a-
bord une hauteur fort élevée ; au milieu de la plaine qui
s'étendait sur cette hauteur, je vis un immense précipice
taillé en forme de tour. Il en sortait une fumée abon-
dante. J’examinai cela avec effroi. Mon effroi redoubla
quand je vis Jésus sortir de mon cceur pour gagner 1'ex-
tremité opposée du précipice, ou une multitude de jeunes
hommes, téte nue, et revétus de robes blanches, vinrent
I'entourer. Ne craignez rien, me dit 'ange qui me gui-
dait, venez, suivez-moi. L’ange descendit un escalier
taillé le long du mur qui entourait 'abime ; je descendis

avec lui & une trés-grande profondeur. L3, nous trou-

k.,



242 LIVRE DOUZIEME

vames uneporte fermée, l'ange l'ouvrit, et je vis un grang
feu comme je n’en avais jamais vu, et, au milieu de ceg
flammes, des personnes sans nombre affreusement tortu-
rées. Leur etat me toucha & ce point que je versai deg
larmes, ce que je ne fais pas facilement, et je m’'écriaj
Ah!'mes freres, combien vos tourments sont grands !
Que Dieu vous fasse miséricorde. I'ange referma la porte;
nous remontimes du c6té opposé a celui par lequel nousg
étions descendus, et nous arrivimes prés du Sauveur
Jésus, qui était encore entouré des jeunes hommes que
J avais apercus.

Lis étaient venus 1a pour offrir & Jésus toutes les priéres
de Y'Eglise en faveur des dmes du purgatoire,

« Apportez la grande balance de la, justice, dit'le Sau-
veur Jésus. » Deux anges, suivis de la sainte Vierge
Marie, apporterent la balance de la justice. Les jeunes
hommes vétus de blanc, qui étaient des anges aussi, je
pense, mirent d’un coté les prieres des fideles. Les anges
de la justice placerent du coté OpPposé une immense quan-
tité de papiers écrits qui étaient l'inscription des dettes
qu'avalent encore & payer les dmes du purgatoire, et les
prieres des fideles se trouvérept plus légeres que les
écrits déposés par les deux anges, '

Mais Marie, se placant en face de son Fils, posa la
main du coté des prieres des fideles, et leur valeur sur-
passa de beaucoup le poids des papiers écrits,

Jésus regardant avec bonté sa mere lui dit: « Soyez

toujours la Mere de 1a miséricorde, »

Les jeunes hommes se Précipiterent dans 1’abime plu-
Bleurs fois et en

revétaient d'une r

amenerent toujours une victime, qu'ils
obe blanche comme la leur et qu’ils




DES FINS DERNIERES 9243

présentaient ensuite a Marie. Marie l'embrassait avec
amour, mettait entre ses mains un papier blanc, et puis
demandait pour elle a son Fils une bénediction éter<
nelle.

Ce spectacle n’'était point du temps, mais de 1'éter-
nité. Sa vue me combla de satisfaction et augmenta la
paix de mon ame.

VIII

Je priais un jour devant le Saint-Sacrement et deman-
dais & Dieu de me tenir toujours unie a lui par la cha-
rité. Le Sauveur Jésus me fit entendre sa parole dans
mon cceur ;: « Ma fille, me dit-il, vous avez bien raison
de demander la charité. C’est le bien le plus précieux de
I’ame sur la terre et dans ’éternité ; au ciel elle n’aura
ricn que la charité, mais cela lui suffira pour la rendre
heureuse pendant les siécles des siecles.

« Celui qui n’a pas la charité est le plus malheureux
Ces hommes sur la terre ; celui qui meurt et n’a point la
charité sera malheureux dans l'éternilé. Dieu le séparera
de lui et le plongera pour toujours dans I'abime de 1'en-
fer. L'enfer, ma fille, est un lieu de supplices que Dieu a
créé dans sa justice pour les anges révoltés contre lui.
C’est 14 qu'il punit aussi les pécheurs qui meurent sans
s'étre réconciliés avec lui. L'enfer differe du purgatoire
en ce que sa peine est éternelle, sans consolation ni es-
pérance.

« Les pcines de U'enfer consistent aussi dans la priva-
tion de la vue de Dieu et dans la souffrance du feu. Les
dmes qui sont en enfer sont privées de la vue de Dien ;
elles en sont privées pour toujours, et cette privation les




Q44 LIVRE DOUZIEME

accable de son poids éternel ; car il n'y a plus pour elleg

espoir de le posséder jamais, mais certitude du contraiye,
Etre éternellement sépar¢ de Dieu, le maudire éternelle.
ment, éprouver éternellement la répulsion de Dieu, sq
voir éternellement au milieu des abimes, victime étep.
nelle de la haine et de la malédiction de Dieu, c'est la,
wa fille, le plus grand supplice des damnés. Ici-bas,
I'dme ne comprend point ce que c’est que la possession de
Dieu;; son corps lui voile les yeux et 'attache a la terre ;
mais dans U'enfer il n'y a plus de voile pour cette 4me, et
malgré les ténebres impénétrables de ces lieux, elle
voit, elle comprend qu'éire séparé de Dieu, étre privé
de sa vue pour jamais, cest le plus grand des mal-
heurs.

« Les damnés sont encore soumis 2 la peine du feu. Ce
feu, ma fille, a ét¢ allumé au souffle de la colére de mon
Pere. 11 n’est point de feu qui lui puisse étre comparé. Ce
feu ne brile point seulement par sa substance, mais il
agit encore comme un instrument vivant et intelligent
de la colére divine, pour torturer les 4mes qu'il entoure
et quil pénetre en tous sens. Si le feu de la terre vous
parait si terrible que vous ne pourriez point supporter
SO0 action sur une partie de votre chair pendant une
heure, que doit-ce étre de ce feu bien plus actif et agis-
sant sur toutes les parties des damnés? A ce feu se join~
dront tous les tourments, toutes les douleurs, toutes les
afflictions qui peuvent étre eprouvés par les damnés dans
le corps et dans 1'ame,

« La vue, I'ouie, L'odorat, le gotit, le toucher des dam-
Nés seront atteints et Pénétrés par toutes les souffrances
les plus cruelles et les plus atroces,

.
I
PN



DES FINS DERNIERES M5

« L’intelligence, la volonté, la mémoire seront livrées
comme une vile pature a la crainte, a la tristesse, aux
regrets, a la haine, au desespoir. L'intelligence sera en-
tourée de ténebres epaisses, la volonté brisée par des
contradictions perpétuelles, etla mémoire tourmentée par
Je souvenir perpétuel des plaisirs de la vie du temps,
qui sont causes d'un éternel malheur.

« Tout reprochera aux damnés les actes de leur vie, le
mépris de mes graces, leur révolte contre mes lois.

« O souffrances affreuses du damne, et souffrances
sans consolations ! Sur la terre, quel que soit le malheur
qui vous afflige, quelle que soit la douleur qui vous tor-
ture, vous avez au moins pour consolation 1'espérance de
voir vos peines finir; vous avez Ies grices qul VvOus
aident 2 les supporter et qui tombent sur vous comme
ane rosée bienfaisante pour vous redonner force et cou-
rage ; vous avez pour consolation l'attente du ciel, et vous
supportez patiemment toutes vos afflictions.

« Dans le purgatoire, c'est une grande consolation
pour les 4mes qui y sont retenues d’avoir la certitude du
ciel, de penser que leurs peines finiront ; mais dans I'en-
fer, point de consolations. Dieu ne visite les damnés que
dans ses fureurs, ses malédictions et ses vengeances, et
les Ames qui sont séparées de lui, loin de pouvoir esperer
un terme & leurs supplices, ont la certitude qu’ils ne
ﬁnirqnt jamais.

« Ttre damné pour une éternité, pour une éternité étre
séparé de Dieu, pour une éternité étre supplicié dans les
flammes de l'enfer, quel désespoir !

| « Combien de pécheurs qui pensent peu a cetie eter-
nité qui les attend. Ils seront surpris dans leurs péches
UL 14

5-—




945 LIVRE DOUZIEME

et leurs turpitudes, et ils se réveilleront dans la justice et
les flammes de l'enfer. Quel réveil et quel désespoir 1

« O ma fille! pensez toujours a I'éternite, Unissez-voug
toujours de plus en plus a Dieu ; augmentez en vous g
charité, fuyez l'enfer et préférez sur la terre la souffrance,
la tribulation, la douleur, la croix ; le chemin de la ¢rojx
mene au clel, »

(9.4

Le Sauveur m'a dit un autre jour : « Ma fille, j'ouvri-
rai ma bouche et je ferai entendre ma voix a celle que
j'al choisie pour augmenter et accroitre I'étendue de mon
royaume, et qui m'est devenue plus chere qué lor le
plus pur, les diamants les plus fins et les pierres les plus
précieuses. Mes paroles seront plus douces & son cceur
que le miel le plus exquis.

« Je vous al parlé, ma fille, des vérités révélées par la
religion catholique, religion seule véritable et seule ca-
pable d’encourager, de consoler, de soutenir et de fortifier
les hommes. Aujourd'hui, je veux vous parler de la vé-
rité la plus consolante de toutes, de la récompense pro-
mise aux justes et aux saints.

« Vous ne pouvez comprendre ni vous figurer qu’im-
parfaitement le bonheur du ciel, la gloire du paradis,
I'étendue ef l'immensité de la récompense que Dien
donne & ceux quile servent fidélement, C'est dans le ciel L
que Dieu habite parliculirement, encore qu’il soit en
tous lieux, car c'estla qu'il déploie la magnificence et les
grandeurs de sa divinité. C'est 14 qu’il se revele et qu'il
se montre tel qu'il est, et face 4 face, 3 ses élus. L'ame,
entierement dégagée de ses liens, s'unit 2 Dieu, son prin-

-




DES FINS DERNIERES 4T

cipe et sa fin, pour ne faire qu'un avec lui, &tre cou-
verte de léclat de la majeste divine par lefficacité de
cette union admirable.

« L'ame, dans cette vue qu’elle a de Dieu, vue intelli-
gente et non-seulement sensible, trouve son bonheur
parce qu'au ciel, voir, aimer et posséder Dieu, ou étre
heureux, jouir du souverain bonheur et de la supréme
beatitude, ¢'est une seule et méme chose.

« Tlle se perd dans I'immensite de la divinité, ou elle
trouve son éternel repos. Elle se perd dans I'immensité
du Saint-Esprit pour aimer Dieu le pere et Dieu le Fils,
et trouve dans cet amour son éternel repos. Elle se perd
dans la réparation de I'éternel sacrifice que j'offre & Dieu
mon Pére et trouve dans mes plaies son éternel repos.

« Elle regarde ma Mére que j'ai élevée sur le trone de
ma divinite, elle regarde les patriarches et tous les saints
de Yancienne et de la nouvelle loi; elle écoute la voix
des martyrs, des confesseurs et des vierges qui chantent
la gloire de Dieu ; elle regarde l'accord, 'harmonie et la
paix dont jouissent tous les habitants du ciel et s'écrie :

‘Mon Dieu, vous étes trois fois saint! Mon Dieu, que
' votre bonté et votre miséricorde sont immenses! Mon
'Dieu, ma vie et mon bonheur éternel seront de vous voir,
’ de vous aimer, de vous louer & jamais !

« Dans le ciel, ma fille, I'dme godtera toutes sortes
de biens et ne sera jamais soumise 4 aucune peine,
aucune douleur, & aucune contradiction. Le ciel, c'est
Dieu, sa possession et sa vue. Or, Dieu est souveraine-
ment bon, il se donne tel qu’ilest: a l'intelligence comme

Uéternel objet de sa connaissance, & la volonté comme
I'éternel objet de son amour,

¥—____‘




948 LIVRE DOUZIEME

« Ma fille, le ciel est le lien de la récompense éter-
nelle. Méritez-la par votre soumission a ma volonté, par
votre amour envers mon Pere, par votre correspondance
4 tous les dons du Saint-Esprit. Abandonnez-vous tout
entiére & Dieu mon Pére; vivez pour lui sur la terre,
afin de vivre avec lui dans I'éternité. Abandonnez-vous
tout entiére & mol qui suis votre Sauveur ; je vous don-
nerai le mouvement sir qui vous portera dans le sein
de mon Pére. Attachez-vous a moi; vous vous éléverez
avec moi vers mon Pére, et il vous révélera sa gloire et
sa magnificence, parce que je vous présenterai a lui et
que je lul rendrai témoignage en votre faveur. Abandon-
nez-vous tout entiere au Saint-Esprit; le souffle de sa
grace brisera le souffle du monde, le soufile de Satan, et
vous atteindrez le port de I'éternelle patrie.

« Courage, ma fille, combattez sans reliche les pé-
nibles combats de la vie présente, et levez vos yeux et
voire ceur vers les montagnes saintes d’ou vous viendra,
le secours. Ne regrettez point les sacrifices que vous
devrez vous imposer, les peines que vous devrez sup-
porter, les contradictions de la vie; tout cela aura un
terme, et vous trouverez en Dieu votre félicité sans
bornes. »

Amour et reconnaissance 4 jamais a Jésus dans le
sacrement de son amour. Amen.




LIVRE TREIZIEME

LE PASSE FIGURE DE L’AVENIR,

1. La colomhe de Noé. — II. Moise et la fille de Pharaon. — III. Les
Israélites au désert.— IV. Moise el Josu¢ modeles des rois.— V. Deé-
bora. — VL. Gédéon. — VII. L’arche d’alliance dans le temple de
Dagon. — VIII. Saiil et David. — IX. Danse de David. — X. Le
temple de Salomon. — XI. Les Madianites ennemis des Juifs. —
XII Les Juifs captifs & Babylone. — XIII. Nabuchodonosor., —
XIV. Assuérus et Esther. — XV, Conclusion.

Gloire et louange, amour et reconnaissance soient 2
jamais rendus & Jésus au saint sacrement de l'autel, au

Peére et au Saint-Esprit, dans tous les siecles des siecles.
Amen.

Le Sauveur Jésus m’a tout appris. C’est lui qui a fait
connaitre & mon intelligence ces vérités admirables de .
lordre surnaturel qu’elle connaissait si peu; c'est lui

qui, par des images, des figures des comparaisons, les a
gravées ineffacables dans mon esprit.

. » IIm'a dit un jour: « Ma fille, quand jétais sur la |

terre, j'aimais & parler en paraboles ; je veux aussi vous
parler comme cela. »

Or, dans les instructions diverses que m’a données le
IIL.
1,

;—-




- 250 LIVRE TREIZIEME

Sauveur, il m'a souvent montré combien 1’ Ancien Testa-
ment etail l'image du Nouveau ; comment laction de
Dieu sur le peuple juif était 1a figure de son action sup
les dmes.

Je vais rapporter tout ce qu'il m'a dit de cette maniére,
autant que je pourrai me le rappeler et selon que je sau-
ral m'exprimer.

I

Le Sauveur Jésus m’a dit un jour: « Ma fille, il est
rapporté  dans les saints Livres que Nog envoya une
colombe de l'arche ou il s'était enfermé pour ne point
mourir dans le déluge, afin de connaitre si les eaux
avalent baissé, et que la colombe rentra dans I'arche por-
tant dans son bec une branche d’olivier.

« Cette colombe est l'image de I'ame solitaire. II n'est
point nécessaire, pour trouver la solitude, de se retirer
dans les couvents ou dans les cloitres; on la trouve dans
les villages, les cités, et méme 2 la cour des rois ; et, de
toutes les solitudes, la meilleure et 14 plus utile est la
solitude intérieure, Il est des ames qui ont besoin de la
solitude extérieure pour parvenir & l'intérieure ; mais il
en est d’autres qui se trouvent aussi solitaires au milieu
du plus grand tumulte, du plus grand mouvement, que
dans la profondeur d'un désert. L'dme solitaire fait ses
délices de la solitude, car elle ¥ trouve Dieu, et Dieu lui
suffit ; elle S’y umnit a Dieu, et cette union lui suffit, rien
ne 'y sépare de Dieu, et cette tranquillité est le seul objet
quelle désire. Vivre pour Dieu, souffrir pour Dieu,

moyrip pour Dieu et se reposer en lui, voila toute I'am-
bition de cette ame,




LE PASSE FIGURE DE L’AVENIR 251

« Elle est simple et innocente comme une colombe,
elle laisse son cceur tout ouvert & Dieu, elle le lui donne
tout entier. Elle est timide et craintive comme une co-
lombe, et cette crainte la rend sagé, lui donne la victoire
gur ses enneis, parce qu'elle ne s'expose pas aux dan-
gers, Elle craint le monde; elle n'ose y poser ses
pieds ; elle rentre dans sa solitude, portant lolivier de
sa victoire sur le monde, sur ses ennemis, sur elle-méme,
et goute & longs traits les douceurs suaves de I'amour
de Dieu.

« Les mondains ne comprennent point les délices de
la solitude et ressemblent au corbeau envoyé de l'arche
et qui ne revient pas. La solitude est plus qu'un mystere
pour eux ; elle est un objet d’ennui, et ils dépensent
dans le tumulte et les agitations de la terre leurs années
et leur vie.

« I1 v en a qui ont des yeux et ne voient point, des
oreilles et n’entendent point, des mains et ne touchent
point, des pieds et ne marchent point, des narines et
ne sentent point, une bouche et ne parlent point. Mais
I'sme solitaire, comme la maison d'Israél, a espéré dans
le Seigneur ; il est son appui et sa protection. L’'dme
solitaire, comme la maison d’Aaron, a espéré dans le
Seigneur ; il est son appui et sa protection. L’Ame soli-
taire, comme ceux qui craignent le Seigneur, a espéré
dans le Seigneur ; il est son appui et sa protection.

« Aussi Dieu bénit I’dme solitaire, I'dme retirée en
elle-méme, comme il a béni la maison d'Israél, la maison
d’Aaron et tous ceux qui craignent le Seigneur, grands
et petits, . '

« Que le nombre des ames solitaires et des ames




W

252 LIVRE TREIZIEME

saintes croisse et se multiplie, afin que le nom dy
Trés-Haut soit glorifié dans Sion et exalté dans Jérusa-
lem. »

II

Le Sauveur Jésus me dit un jour : « La fille de
Pharaon étant venue se baigner dans le Nil, apercut,
exposé sur 'eau, un enfant si beau, qu’elle le prat et le
fit élever & la cour de son pére. Cet enfant grandit,
devint un homme fort et vigoureux et délivra, les enfants
de Jacob, ses freres, de la servitude des Pharaons. Pour
quitter l’Egypte, il dut traverser la mer avec le peuple
quil conduisait. Il étendit sa baguette sur les eaux, et
elles s’arréterent pour laisser un passage aux Israélites.
Quand tous eurent atteint le bord, il étendit de nouveau
sa baguette et les eaux reprirent leur cours, ensevelissant
toute I'armée des Egyptiens qui s'étaient mis & la pour-
suite des Israélites. o

« La fille de Pharaon qui va se baigner dans le Nil =~ |
est l'image des pécheurs convertis, qui, venant se bai- {
guer dans les eaux salutaires de la pénitence, y trouvent |
la charité qul est plus belle de beaucoup que l'enfant
exposé. '

« Le pécheur convert prend la charité, la place dans
s0n ceeur, au milieuﬁde 8es passions ; il Iéleve, il la fait (
croitre et grandir, 11 la defend contre elles, comme la
fillede Pharaon défendait son protégé contre les Egyptiens
qui se trouvaient 4 la cour de son pere. La charité croit,
se fortifie, et délivrant 'ame de S€s passions, elle la tire
de I'Egypte, figure du monde, pour 1yuj faire embrasser |
la vie religieuse; ou bien de la vie de dissipation et de

_ e
e —



S

LE PASSE FIGURE DE L’AVENIR 253

péchés, pour la mener au désert, c'est-a-dire pour la
faire vivre d’'une vie tout intérieure et retirée en Dieu.
Mais, pour arriver au désert, il faut traverser la mer
Rouge, image de la mortification. L’homme alors s’arme
de la croix, et le passage de cette mer devient facile et
aisé.

~ « Quand l'dme se trouve ainsi délivrée ; quand elle a
atteint le sol de la terre de stireté, elle étend de nouveau
la croix avec reconnaissance pour rapporter tout & Dieu;
et les passions, les tentations, et Satan lui-méme se
trouvent désormais sans force ni puissance contre
cette ame qui poursuit son chemin vers la terre promise,

le ciel. »
1

Un autre jour le Sauveur Jésus m’a ainsi parlé : « Ma
fille, les Israélites se trouvant dans le désert, sans nour-
riture, commencerent & murmurer contre Dieu et contre
Moise, qui les avaient retirés de la servitude d'Egypte.
Moise essaya de calmer le peuple et pria le Seigneur, et
Dieu envoya aux Israélites, malgré leur indignite, la
manne pour les nourrir.

« Ne reconnaissez-vous point la, ma fille, la dégrada- -
tion et I'ingratitude de l'homme ? Ne voyez-vous point
la I'image d'une ame convertie, qui a embrassé la vie
intérieure ? Dieu, pour 1'éprouver, la prive de ses douceurs
et de ses consolations, et cette dme s'impatiente, mur-
mure et regrette les consolations du monde auxquelles
elle a ren’oncé, comme les Israélites regrettalent les oi-
gnons d'kgypte.

« Que ceux qui sont dans laffliction ou dans les




204 LIVRE TREIZIEME

épreuves imitent plutét la conduite de Mofse. Qu’ilg
mettent en Dieu leur confiance ; qu'ils esperent tout do
lui et il leur enverra toutes sortes de biens ; i) leg
comblera de tous ses bienfaits, et la grace coulera sur
eux comme une manne céleste qui leur donners force,
courage et vigueur pour traverser le désert de la vie, »

En une autre circonstance, le Sauveur J esus me dit .

« Ma fille, pendant que Moise recevait de Dieu les lois

qui devaient régir son peuple, les Israélites firent un
veau d'or et I'adorerent. Moise, descendant de 13 mon-
tagne, brisa ce veau d’or avec indignation,

« Quelle folie, quelle ingratitude et quel aveuglement
dans les Israélites en agissant ainsi ! Ainsi agissent les
orgueilleux vis-3-vis de Dieu. IIs aiment 3 étre élevés, 3
étre honorés et glorifiés ; ils se complaisent en eux-
mémes, et loin de rapporter a Dieu le bien qui est en
eux ils se l'attribuent comme s'ils en étaient les auteurs
véritables. Agir comme cela, c'est dérober & Dieu I'hon-
neur qui lui est dy.

« Je viendrai comme Moise briser ces ingrats, ces
aveugles et ces orgueilleux, et ils ne se reléveront
point.

« Ma fille, fuyey Porgueil, les honneurs et I'estime
des hommes ; ne chergheg que I'humilité et I'oubli, et
vous ne perdrez point la gloire seule véritable, qui con-
siste dans la vue, la Possession et 'amour de Dieu. »

Iv

« Ma fille, me dit un jour le Sauveur Jésus, Josué
Buccéda 4 Moise, et fut placé par Jéhovah 3 1a téte du peuple



LE PASSE FIGURE DE L'AVENIR 255

juif, qu'il introduisit dans la terre proiuise. Or, Moise et
Josué peuvent servir de modeles a tous ceux qui sont
chargés de la conduite temporelle ou spirituelle des
peuples.

< Tls sont les modeles des rois et de tous ceux qui sont
stablis sur la terre pour maintenir la justice dans la so-
ciété. Quelle sagesse et quel désintéressement en eux !
Leur désintéressement était le fondement inébranlable
de leur sagesse. Que de potentats, que de princes, que de
puissants, que de juges marqués du sceau de la folie a
cause de leur cupidité ! cupidité de l'or et de l'argent,
cupidité de leurs aises et de leurs plaisirs, cupidite de
leurs passions et de leurs vices. Malheur a ces potentats,
3 ces rois, malheur & ces princes, malheur & ces puis-
sants, malheur & ces juges! Ils sont établis pour faire
régner la justice de Dieu sur la terre, et par eux Pinjus-
lice regne partout. Ils oppriment la veuve et I'orphelin,
le faible et I'innocent.

« En vérité, je vous le dis, ces hommes sont fous ;
aussi au lieu de ramener les peuples a Dieu, ils les en-
chainent pour les rendre tributaires de Satan. Qu’ils
mettent la main sur leur conscience, qu’ils s'interrogent
eux-mémes et qu’ils répondent & celul qui leur de-
mande 2 chaque instant du jour: Faites-vous régner la
justice parmi vos peuples ? Si vous voyez l'injustice, e[
détruisez-vous selon votre pouvoir ou bien ne cherchez-
vous pas & l'augmenter? Un jour leur conscience s'éle-
vera contre eux avec la voix de tous ceux quils ont
opprimes.

« Les rois devraient avoir une seule vue, une seule idée,
celle de soutenir parmi leurs peuples 'ordre et la justice;

.

%_




256 LIVRE TREIZIEME

or, cet ordre et cette justice ne peuvent exister, ni étre
soutenus que par la conformité a l'ordre souverain, j
la justice éternelle, Dieu. Le Seigneur a tracé aux princes
et aux rois ses commandements, comme il les a donnés 3
Moise et & Josueé. S'ils les font observer comme eux, ils
rendront leurs peuples heureux et feront couler dans tout
leur empire le lait et le miel en abondance, c’est-a-dire
que Dieu bénira le roi et les sujets, et les comblera de
biens, comme les Isra¢lites dans la terre promise. Les
bons rois font les bons peuples, et les pervers les perver-
tissent.

« Moise et Josué sont encore les modeles de ceux qui
sont chargés de la conduite spirituelle des ames. Ils
avaient 4 gouverner et & maintenir un peuple grossier,
difficile et opinidtre, et tous leurs actes sont empreints
néanmoins de sagesse, de douceur et de charité. Quand le
zele et 'intérét de la gloire de Dieu les obligeaient & user
de sévérité, ce n’était point par caprice ni par un mou-
vement de leur volonté propre, mais toujours selon l'es- |
prit de Dieu, afin de rappeler les coupables & une sincere
pénitence et de faire sur le reste du peuple une salutaire |
impression. Enfin ils s’interposaient entre Dieu et le |
peuple pour fléchir la colére du Tout-Puissant par leurs
prieres et leurs larmes.

« Ainsi doivent faire les directeurs des 4mes, en en-
seignant, en exhortant, en reprenant, en corrigeant, en |
punissant toujours avec sagesse, et surtout en priant
beaucoup pour ceux qu'ils dirigent, afin de fléchir la co-
lere divine. |

-« B'ils font comme cela, Dieu les récompensera, quand |
méme ils auraient obtenu peu de succes: car Dieu ré-

>



LE PASSE FIGURE DE L’AVENIR 257

compense toujours la bonne volonté et ne demande point
le succés pour couronner ses serviteurs. »

v

Voici ce que m’a dit un jour le Sauveur Jésus : « Apreés
Ja mort de Moise et de Josué Dieu suscita des chefs a
son peuple pour le délivrer de l'oppression de ses en-
nemis.

« Jabin, roi de Chanaan, voulant opprimer les Isra¢-
lites, Dieu donna pour chef & son peuple une femme
nommeée Débora, et cette femme gouverna avec empire
ceux que Mgise avait eu tant de peine a contenir. Elle se
mit a leur téte et marcha contre les Chananéens qu’elle
mit en déroute. Sisara, commandant des troupes cha-
nanéennes, prit la fuite et se retira sous la tente d’Ha-
ber, ami de Jabin, ou il s’endormit. Jahel, femme d’Ha-
ber, profita du sommeil de Sisara pour lui donner la
mort en enfoncant un clou dans sa téte. Ainsi, par le
ministére de deux femmes, Dieu délivra son peuple des
Chananéens,

« Que de lecons admirables vous pouvez tirer naturel-
lement de ce fait rapporté par les saints Livres! Ne
voyez-vous point comment Dieu se sert des instruments
les plus vils et les plus faibles en apparence pour opérer
des prodiges ? C’est une femme qu'il envoie a la téte de
quelques hommes pour combattre un peuple puissant.
Cest une femme qu’il donne aux Iszaélites pour leur as-
surer la liberté. C'est une femme aussi qui met & mort le
chef de lenrs ennemis.

« Ma fille, Dieu, par cet exemple, n'dte-i-il point aux
1L 15

¥———_




258 LIVRE TREIZIEME

faibles fout faux prétexte pour eXCUSer leur faiblesse, et
ne condamne-t-il point les plus forts qui osent compter
cur eux-mémes quand il suffit de si peu de chose pour
Jes renverser a jamais ?

« Que les faibles esperent en Dleu ils pourront tout
par Celui qui est et qui veut étre leur force.

« Que les puissants cessent d'espérer en leur puissance,
et ¢'ils se reposent sur elle, qu'ils s’y reposent non comme
possédant cette pulssance par eux-memes, mais comine
'avant recue de Dieu.

« Sivous étes faible, ma fille, venez & moi, je serai
votre force. Si vous sentez la force en vous, confiez-la
moi, elle sera en bonnes mains et nul ne pourra vous la
ravir. »

VI

Voici encore ce que m’a dit le Sauveur Jésus :

« Dieu avant choisi Gédéon pour délivrer son peuple,
lui envoya un ange pour lui intimer ses ordres. Gé-
déon se défiant de lui-méme dita I'ange : Donnez-moi un
signe auquel je reconnaitrai la mission que vous me
donnez au nom du Dieu d'Israél. Laissez-moi offrir un
sacrifice & Dieu, je retourne vers vous. Gédeon rentra
dans sa maison et apporta prés de l'ange la chair d’un
chevreau et des pains azymes. L'ange lui ditalors: Mettez
sur ceite pierre ce que vous venez d’apporter. Gédéon
avant obéi, l'ange toucha avec lextrémité de sa ba-
guette le sacrifice de Gédéon et le feu sortit de la pierre
qui portait Poffrande ; tout ful consumé et l'ange dis-
parut,

« La crainte de Gédéon, ma fille, figure ces dmes pu-

BEE—— __4




LE PASSE FIGURE DE L’AVENIR 259

sillanimes qui sont tout étonnées des grices que Dieuleur
accorde, et qui semblent ne savoir que devenir aprés un
tel bienfait,

« Mais il y avait encore plus de prudence et de sagesse
que de crainte dans la conduite de Gédéon, qui voulait
s'assurer de la volonté bien expresse de Dieu. Grande et
admirable lecon pour ceux que Dieu appelle & diriger
et & commander autrui! Il ne faut point ambitionner
le commandement ni lautorité. Il ne faut le prendre et
Vaccepter qu'autant qu’on se voit appelé véritablement de
Dieu. ‘

« Ce n’est pas & dire pour cela qu'il faille demander 2
Dieu un miracle pour connaitre sa volonté ; ce serait de
la présomption.

« Ilsuffit d’avoir une certitude morale de cet appel de
Dieu par les circonstances qui se présentent, et par lavue
claire et nette qu'on n’a rien fait soi-méme pour obtenir
l'autorité et le commandement.

« Alors on sera béni par le Trés-Haut, pourva quon
imite la conduite de Gédéon, en immolant & Dieu toutes
les passions de l'dme, toutes les attaches coupables et
criminelles, en les consumant par le feu bralant de la

croix, et répandant sur elles les larmes de la pénitence et
du repentir, »

VII

Le Sauveur Jésus m’avait parlé un jour de la com-
Inunion indigne. Il ajouta : « Ma fille, ceux qui me
recoivent indignement imijtent les Philistins, qui s’é-
tant emparés de I'arche d’alliance la placerent dans leur
temple prés de lidole de Dagon. Oui, ma fille, on me

Q




260 LIVRE TREIZIEME

place non-seulement pres d'une idole, mais encore prés
de Satan.

« Qui pourra comprendre I'énormité dece crime et les
- chitiments qu'il attire sur celui qui le commet ?

« Vous savez, ma fille, que je suis réellement présent
dans la sainte hostie avec ma divinité et mon humanité,
avec toutes mes grices et tous mes meérites. Or, je vous
le dis en vérité, le crime de celui qui prendrait une hostie
consacrée pour la fouler aux pieds oula couvrir d'injures
serait inférieur au crime de celul qui me recoit dans un
cceur impur et souillé. Quelle témérité, quelle insolence,
quelle audace !

«Oui, ma fille, la communion indigne est le plus grand
de tous les crimes; tous les autres ne sont qu'une attaque
a la loi de Dieu; celui-ci est une attaque contre Dieu
lui-méme.

« Communier indignement, ¢’est me recevoir pour me
couvrir d’ignominie, d’injures et d’affronts ; c’est m’ap-
peler pour étre témoin d’une apostasie contre ma divinité;
¢’est prendre mon sang et signer avec ce sang l'acte de
renoncement & ma loi, & ma croyance, a mes merites, a
ma passion, a ma mort.

« La communion indigne est, par sa nature, un acte
plus coupable que celui des Juifs qui me crucifierent ;
les Juifs, en effet, ne me devaient point autant d’amour
que celui qui communie indignement; car je suis pour
lui constamment dans le tabernacle; je suis 12 a I'attendre
pour étre sa nourriture, sa vie, sa force et sa vigueur; je
suis 14 comme son Dieu, son frére et son ami, et il vient
abuser de mon amour, abuser de mon humiliation, abuser

)(;le ma bonté, Malheur a lui ! | '



LE PASSE FIGURE DE L’AVENIR 261

« Oui, malheur 2 lui ! Quelles peines ne meérite pas,
en effet, un crime si abominable? Ma fille, autant une

communion bonne, fervente et sainte donne & l'dme de
graces et de bénédiction, autant une communion indigne
et sacrilége attire sur elle la malédiction et la colére de

Dieu, »
VI

Je faisais un jour une priére, jentendis le Sauveur
Jésus me dire en mon cceur : « Sail mérita par sa
désobéissance la malédiction de Dieu, qui donna le
tréne d’Tsraél & un petit berger nommé David. Sail se |
voyant abandonné de Dieu et de son peuple, plein de ‘
fureur contre David, cherche & le faire mourir, mais il
ne peut y parvenir; le Seigneur Dieu veillait sur Da-
vid. Celui-ci connaissait les desseins de son ennemi ;
néanmoins, au lieu de se venger de ses persécutions,
comme il en aurait trouvé mille occasions, il ne lui fit
jamais que du bien.
i « Saul, ma fille, est I'image du pécheur, et David, du
juste persécuté par le pécheur.

« Le pécheur est un roi déchu de son trone, qui a |
perdu sa couronne, sa puissance et son autorité sur lui- ¢
méme. Il est possédé par le démon qui le torture sans fin,
et, pour avoir un moment de repos, il est obligé de re-
garder malgré lui les actions du juste qui arrétent son
Impulsion vers le mal, comme les sons de la harpe de
David arrétaient le trouble du roi Saul.

« Néanmoins le pécheur, jaloux de la tranquillité,
du bonheur et du calme du juste, le persécute par ses
calomnies, ses médisances, ses injures, son mépris,

1

¥;—_




202 LIVRE TREIZIEME

cherchant 3 D'abaisser, a l'opprimer, & 'andantir s'il e
pouvait. Que fait le juste ? Il imite David ; il n’oppose
point la forcea la force,la calomnie a la calomnie, la meé-
disance a la médisance, I'injure a l'injure, le mépris au
mepris. Il souffre avec patience les persécutions, il céde
et ne se venge point.

« Clest ainsi que doivent agir les pauvres, les igno-
rants, ceux qui sont faibles. Dieu les retirera un jour de
leur faiblesse, de leur petitesse, de leur pauvrets ; 1l les
prendra comme le berger, fils d'Isai, pour les établir sur
le trone magnifique de la sainteté que la grace recouvrira
du plus bel éclat, et les asseoir plus tard sur un tréne dans
le ciel.

« C'est ainsi que doivent agir tous ceux qui souffrent
persécution pour la justice. Ils recevront la bénédiction

T\de Dieu dans le temps et dans I'éternité. »

IX

Le Sauveur Jésus me dit un autre jour : « David, |
transporté de jole, dansa devant l'arche du Seigneur, et |
fut traité d’insensé par son épouse elle-méme. |

« Gest comme cela que les 4mes justes, pures et
saintes sont transportées de joie et marchent pleines d’al- |
légresse devant le Seigneur. Elles ne cherchent point la |
jole ni dans les festins, ni dans les spectacles, ni dans les
réjouissances, ni dans les plaisirs du monde ; elles la
trouvent dans la retraite au pied des autels.

« Le monde s’étoune de les voir si Joyeuses et ne com-
prend point comment loin de ses fétes elles peuvent ainsi
se réjouir, Le monde les traite d’insensées ; et cependant,

O



LE PASSE FIGURE DE L’AVENIR 263

ma fille, je vous le déclare, la joie véritable n’est pas
parmi les mondains, elle se trouve parmi les justes et les
saints. Les peines, les tribulations, la souffrance, rien
n’est capable de leur enlever la paix du ceeur ; et leur joie
demeure, parce qu'elle repose sur un fondement solide,
la vertu. »

X

Le Sauveur Jésus me dit un jour : « Ma fille, le roi
Salomon ayant fait bitir & Dieu un temple magnifique,
y placa l'arche d’alliance, et Dieu témoigna d'une ma-
niere sensible qu'il y habitait. G'est pourquoi on y offrit -
de nombreuses victimes.

‘« Ce temple est I'image de 1'dme que tout homme
tiche d’orner et d’embellir selon ses moyens, en la pu-
rifiant de toute attacheet de toute affection au péché, pour
Y placer la véritable arche d’alliance qui est le Fils de
Dieu fait homme, dans I'Eucharistie. Je préfere un ceeur
pur a des tabernacles de pierre ou de bois doré, ]’y établis
ma demeure avec plaisir; et Dieu, mon Pére, manifeste
dans ce cceur sa présence et la mienne, car il est partou
ou je suis, par les pensées, les désirs et les ceuvres de
celui en qui nous habitons. Aussi, que de sacrifices offerts
& mon Pére par celui qui nous recolt et en qui nous ha-
bitons; sacrifices du ceeur, sacrifices de la volonté, sacri-
fices des passions, sacrifices de l'amour-propre. G’est une
victime qui s'immole sans cesse.

« Quelle Dbeauté dans cette ame! Elle surpasse de
beaucoup celle du temple de Salomon, et il doit en étre
ainsi. De quelle honte ne seront pas couverts unjour ceux
qui verront la différence de leurs sentiments d’avec ceux




264 LIVRE TREIZIEME
des Juifs ? Ceux-ci les couvriront de confusion et se ré-
volteront contre eux au dernier jour.

« Recevez-moi souvent et d’apres le conseil de votre
directeur. Je serai en vous l'arche de l'alliance véritable
entre vous et mon Pere, et rien ne brisera cette alliance
qui durera a jamais, »

-

XI

Il m'a dit encore : « Les Madianites étaient les ennemis
du peuple de Dieu ; ils ravageaient et désolaient leurs
terres. Ils sont l'image des passionsqui sont comme 'en-
nemi de I'homme. Quand Dieu par le baptéme fait entrer
I'dme dans la véritable terre promise, en éloignant le
péché et lul donnant la grace, il n'éloigne pas & ce point
les passions et l'inclination au mal que ’homme n'’ait
plus rien & opérer. Non, ’homme doit toujours demeurer
uni a Dieu. -

« §'ll se révolte, Dieu le livre encore aux Madianites,
c’est-a-dire aux passions, aux mouvements déréglés, a
entrainement au mal, & ses péchés, Ce m'est qu’a
I'heure du repentir et de la contrition que Dieu le dé-
livre, comme il délivrait les Juifs alors qu'ils revenaient
a lui, »

XII

Une autre fois il me parla ainsi : « Ma fille, les Juifs
capiifs & Babylone soupiraient sans cesse vers Jérusae
lem, leur patrie, désirant se vojp encore réunis dans le

~temple du Seigneur. C'est ainsi qu'ils se préserverent de
lidolatrie des Babyloniens,



LE PASSE FIGURE DE L'AVENIR 265

« Il en est de méme de 1'4me chrétienne. I'homme des
le commencement était chez lui, parce qu’il n’avait point
péché; mais sa révolte 1'éloigna de V'état de grice pour
le reléguer dans la Babylone du péché, dans la disgrace
de Dieu, I'¢loignement du ciel. Je suis venu le délivrer,
et & la vue des effets et des malheurs du péché, 4 la vue
de ce qu'il posséde par la grace et dece qui l'attend au ciel,
il s'écrie : Assis sur les bords du fleuve de Babylone, je
versais des pleurs au souvenir de Sion. O sainte Jérusa-
lem, si jamais je t'oublie, que ma main droite se seche,
que ma langue s’attache & mon palais ! Puis, considérant
le monde et ses abominations, elle lui dit en personni-
fiant tous ses crimes : Heureux celui qui prendra tes en-
fants et les brisera contre la pierre !

« Ma fille, la grice, la vie de la grice estla vie de Ia
liberté ; le péché est I'esclavage de I'dme. Soyesz libre,
et vous jouirez un jour de la vie dans le ciel, votre
patrie. »

XIII

Voici ce que me dit un jour le Sauveur Jésus: « La
gloire et la grandeur éblouirent tellement Nabuchodono-
sor qu'il s'imagina que sa puissance était au dessus de
toute puissance. Dieu, pour le punir, le réduisit non-
. seulement au dernier rang parmi ses sujets, mais encore
au rang des animaux sans raison, lui donnant le méme °
toit, les mémes vétements et la méme nourriture.

« 11 est des hommes qui ne poussent point l'orgueil et
la fatuité comme ce prince jusqu’a se faire offrir de l'en-
cens, mais ils recueillent précieusement tous les hon-

neurs, toutes les louanges qui leur sont adressees, et au
L. 15,

Ym—




266 LIVRE TREIZIEME

lieu de tout rapporter & Dieu, ils rapportent tout i eux-
mémes. Tout est orgueil en eux, dans leur démarche,
dans leurs regards, dans leurs paroles, dans leurs pensgeg
et leurs actions. Dieu s'élévera contre eux et les réduira,
non plus au rang des animaux dénués d'intelligence, mais
au rang des démons.

« 81 vous voulez toujours avoir part aux bienfaits de
Dieu, vivez dans I'humilité, et les bienfaits qu’il vous
accordera dans le temps ne seront que I'avant-gott des

biens qu'il vous donnera dans 1'éternité. »

XIv

Un autre jour le Sauveur Jésus me parla ainsi : « Ma,
fille, le roi Assuérus ayant résolu de perdre la nation
juive, Mardochée conseilla & Esther, sa nidce et 1'épouse
d'Assuérus, de demander grace pour le peuple juif. Elle
se presenta devant le roi, et, saisie de frayeur, elle tomba
¢vanouie. Le roi lui fit aussitdt prodiguer des soins ; Hs=
ther reprit ses sens et retomba de nouveau sans connais-
sance. Le roi, ému de compassion, lui promit de lui
accorder tout ce qu'elle demanderait. C’est ainsi qu'Es-
ther put sauver son peuple.

« Ma fille, je vous le dis en verité, il est quelquefois
assez d'une 4me qui se presente devant Dieu dans la
crainte et le tremblement, et qui lui adresse ses suppli-
cations, pour arréter son bras vengeur déja levé contre
une nation tout entiére,

« Priez, ma fille, priez beaucoup pour la France : le
nombre de ses iniquités s'accroit de jour en jour; priez

- pour elle, et désarmesz le courroux de mon Pere. J oignez-




e

LE PASSE FIGURE DE L’AVENIR 267

yous aux dmes pieuses et saintes qui lui adressent leurs
incessantes supplications. Si Dieu veille sur la France et
la protége malgré ses iniquités, ce n'est qu'en vue des
prieres et des supplications nombreuses qui lui sont
adressées, et qui montent jusqu'a lui pour le fléchir, »

XV

C’est ainsi que le Sauveur Jésus a voulu m'’instruire,
tantdt par des exemples, tantot par des figures, des images,
tantot enfin par la vue claire et nette de ce qu’'il m'avait
appris ou de ce qu'il voulait lui-méme m enseigner.

J’ai tidché de tout exprimer selon que je le trouvais
gravé dans mon cceur et ma mémoire. Il est bien des
instructions, probablement, qu'il m’a adressées et que je
n'ai point consignées dans ces cahiers. J'ai tdché d’y sup-
pléer par les lettres que j'al écrites & mon directeur, qui
ne sont autre chose que la suite des instructions renfer-
mées dans mes cahiers, ou bien des instructions que j'é-
crivais le jour méme ou je les avais recues.

J'al écrit selon que mon esprit me le rappelait. Ce que
Je sais, c’est que le Sauveur m’a promis dés le commen-
cement de m’instruire de la véritable science, de la
science du salut. I1 devrait done y avoir, dans ce que j'ai
ecrit par obéissance & mon directeur et aussi par obéis-
sance & mon Sauveur, de uoi satisfaire les désirs de
toute intelligence appliquée & son salut, de toute dme qui
tend vers Dieu. Il sera facile desuppléer a ce qui manque;
il sera facile surtout de disposer mes écrits de manicre
ce qu'ils puissentétre livrés aux fideles et qu'ils en retivent
un grand fruit,




268 LIVRE TREIZIEME

C'est 13 la promesse que me fit le Sauveur Jésus, alops
qu’il m'entretint & peu pres en ces termes : « Ma fille,
c’est moi-méme qui ai inspiré a votre divecteur de voug
- faire écrire ce que vous éprouviez et ce que vous enten-
diez. Je vous ordonne de lui obéir comme vous I'avez fait
jusqua ce jour. Je désire que les instructions que je voug
a1 données solent livrées plus tard aux dmes qul auront
de la dévotion & mon Ceeur sacré. Conservez-les toutes
précieusement. Je veux me servir de vous comme d'un
Instrument, et je rendrai votre nom illustre parmi les
dévots au sacrement de mon amour. N eanmoins, ne vous
enorgueillissez point de mes faveurs. Par vous-méme
vous ne savez rien ; vous tenez tout de moi, de quoi vous
glorifieriez-vous ? Je vous défends de jamais parler de ee '
que vous avez €prouvé & d’autres qu’a votre directeur et |
4 ceux qui seront préposés a la direction de votre 4me,
Livrez et abandonnez vos manuscrits 2 celui qui vous di-
rige en ce moment. C'est lui qui les conservera jusqu’a
I'heure que j’ai déterminée, et que je lui ferai connaitre,
pour les livrer aux 4mes qui me sont attachées comme &
leur seul bien véritable ici-bas. »

« J'ai fait selon les commandements que j'al recus. Je
I'ai fait, et je n’ai eu d’autre désir en le faisant que de
faire la volonté de Dieu. J’ai eu aussi un autre désir, ce-
lui de rendre, autant que cela pouvait dépendre de moi,
gloire, honneur et louange a Jamais & Jésus, au saint sa-
erement de son amour. Amen. '

e

|
|
|




LETTRE I

NECESSITE D'UN DIRECTEUR.

Monsieur le Curé,

Vous m’avez demandé si la voix qui m’entretenait
m’avait jamais parlé de mon directeur de maniere 2
former la-dessus une instruction. Je vous ai déja ré-
pondu que oui.

Le Sauveur Jésus, car il me semble que c’est bien lui
qui me parle, m’a donné plusieurs avis sur ma maniere
d’agir vis-2-vis de mon directeur. Je l'al rappelé dans
mes cahiers quand j'en ai trouvé l'occasion. Mais, outre
cela, il m’a parlé d'une maniére toute particuliére de mon
directeur dés le commencement ou j'ai eu le bonheur
d’entendre sa voix. Il m'a parlé trois fois de suite sur ce
sujet et dans I'ordre suivant : Premiérenent, de la néces-
sité d'un directeur ; secondement, de la maniére d’agir
avec un directeur ; troisiemement, des qualités d'un di-
recteur.

Je vais rapporter le premier entretien, savoir: de la
nécessité d'un directeur,

« Ma fille, meditun jour le Sauveur Jésus aprés la
sainte messe, je vous ai souvent recommandé de parler



70 CORRESPONDANGE
a celui qui vous dirige de ce que vous éprouvez dans vos

relations avec moi. Vous ne vous étes jamais demandé 2
vous-méme le motif, de cette recommandation. Vous le
comprendrez plus tard. Vous ne vous étes jamais de-
mandé non plus pourquoi vous avez non-seulement un
confesseur, mais aussi un directeur dans celui & qui
vous faites connaitre les secrets de votre d4me. Je veux
vous le faire comprendre et vous montrer comment il est
nécessaire qu'il en soit ainsi.

« Depuis la révolte du premier homme, tous les
hommes sont plongés dans les ténebres; ils ont des yeux
et ils sont néanmoins incapables de se conduire eux-
meémes dans la vole qui méne i Dieu. La vie, en effet,
est entourée de dangers, de périls, de précipices; les
ennemis de I'homme se dressent partout sur son passage,
et voila pourquoi il faut & 'homme une lumiére autre
que celle de son il ou de son intelligence, pour qu’il
puisse marcher sirement, et c’est ainsi, a l'aide de di-
recteurs ou de conseillers, que tous les hommes doivent
poursuivre leur carriere vers 1’éternité.

« Telle est la volonté de Dieu. L’homme a péché par
orgueil et voulu marcher par sa propre lumiére, il est
puni par ou il a péché, et jusqu'a la fin des siécles
I’'homme marchera dans la voie du salut d’apres les lu-
mieres d’autrui.

« Vous savez ce qui se passait dés le commencement
du monde. Les chefs de famille étaient les conseillers de
toute la famille ; et comme ils ne pouvaient trouver dans
leurs enfants les conseillers dont ils avaient besoin pour
eux-mémes, c’était Dieu qui leur faisait entendre sa
voix et leur prétait ses lumiéres et ses conseils. Tels

S




LETTRE 1 21

staient les chefs de famille, les patriarches, les législa-
teurs, les juges, les prophétes et les pontifes du peuple de
Dieu. Les conseils de ces hommes inspirés de Dieu
étaient la lumiere du peuple. o .

« Quand le moment fut venu, je vins moi-méme pour
stre le conseiller universel de 'humanité. Je vins lui
rendre la lumiére, la vérité et la vie. J'al répandu cette
lumiére, cette vérité et cette vie dans mes apotres, et, &
travers les générations, elles passent par le sacerdoce de
ceux que j'ai choisis pour mes ‘ministres, éclairant les
intelligences, les nourrissant de la seule nourriture véri-
table, les vivifiant et les portant chaque jour par une vie
plus forte et plus généreuse au centre de la vie qul ne
finira jamais.

« Ainsi done, ma fille, 'homme doif se servir d'un
conseiller ou d'un directeur, parce que Dieu a réglé ainsi
le commerce de la vie surnaturelle.

« Voyez 1'homme, ma fille, dans le commerce de la
vie naturelle ; il consulte, il demande avis, conseil et
lumiére ; fat-il le plus savant, le plus éclairé, le plus
sage des hommes, 1l se défie de lui-méme, il a recours
a4 autrui, La vie surnaturelle, & plus forte raison,
demande qu'on agisse ainsi, si l'on veut marcher
droit dans cette vie, ne point se perdre ni faire fausse
route.

« Vous comprenez, en effet, ma fille, que la vie sur-
naturelle est d'une importance bien autre que la vie na-
turelle qui est pour lg temps, tandis que Y'autre est pour
I'éternité. Voila pourquoi, si vous examinez le monde
surnaturel, vous verrez tous les saints, les plus grands
docteurs, le docteur des nations lui-méme, frappé sur le




7R CORRESPONDANCE

A

chemin de Damas, demander & autrui conseil et lumidre

pour marcher vers Dieu.

« Seul, je puis me passer de conseil et de lumiére,
parce que je suis le conseil et la lumidre de tous; mais
tous les hommes sont soumis & marcher d’aprés la lu-
miere d’autrul, non d’aprés leur lumiére et leurs con-
sells.

« Les hommes les plus savants et les plus sages pour
diriger les autres ressemblent & des aveugles qui se
trouvent sur un chemin seuls et sans guide, quand ils
veulent marcher d’aprés leur propre sagesse. Ils t4-
tonnent, ils vont & pas lents pendant quelques jours et
puis ils tombent dans des abimes. Car '’homme est
aveugle pour ce qui le concerne lui-méme, il prend ai-
sément ce quiest vicieux et défectueux pour le hien ou la
vertu, et I'erreur est pour lui une cause de chute et de
mort. Il tombe, parce qu'il n’a personne pour le guider;
il meurt, parce qu’il n’a point le secours d'un ami quile
retire d'un précipice.

« Vous devez voir clairement, ma fille, que si Dieu a
voulu que tous les hommes eussent un directeur, et si

un directeur est chose si nécessaire que méme sans la
volonté expresse de Dieu tous les hommes devraient
en avoir un, combien il vous importe détre dirigée
dans le chemin du salut par un guide auire que vous-

méme.
« QOui, ma fille, vous avez besoin d’un directeur, afin

qu’il vous apprenne ce que vous ignorez : la science du
salut, la science de la vie surnaturelle. Bien que par
bonté pour vous je veuille vous instruiremoi-méme, il est
nécessajire que vous soumettiez mes instructions a votre




LETTRE I 2713

directeur, afin que vous appreniez par lui et que vous
sachiez d’'une maniére certaine que vous pouvez recevoir
mes enseignements, et vous y conformer parce qu'ils ne
renferment rien de contraire a la vérité sur l'objet de
votre foi, de votre espérance, de votre charité et des
actions de toute votre vie. Vous craignez d’'étre victime
d’illusions ; qui vous rassurera, si ce n'est votre direc-
teur ?

« Vous avez besoin d’'un directeur, afin qu'il vous
exerce dans la pratique de toutes les vertus, afin qu’il
vous indique les moyens d’éviter les péchés et qu'il régle
votre discrétion dans l'accomplissement de vos devoirs-
envers Dieu.

« Vous avez besoin d'un directeur pour accroitre vos
mérites de 'éternité et votre couronne du ciel, par votre
obéissance et votre soumission & tout ce qu’il vous pres-
crira. L'obéissance & la voix de votre directeur vous don-
nera une plus grande ressemblance avec moi qui faisais
toujours sur la terre la volonté de mon Pere.

« Vous avez besoin d'un directeur, parce que la vie
est pleine de miséres, de tribulations et d’épreuves; il
faut donc une parole pour consoler dans les tribulations,
un secours pour fortifier dans les combats. Or, voila ce
que vous trouverez dans votre directeur.

« Enfin, ma fille, vous avez besoin d’un directeur,
parce que vous étes, comme tous les enfants d’Adam,
victime du péché, entrainée au mal, sujette & offenser
Dieu,

« Suivez donc les lumidres, les conseils et les avis que
vous recevrez de votre directeur. Ne vous affligez pas si
je vous ai enlevé celui qui vous avait le premier montré




274 CORRESPONDANCE

la voie. Je vosle dis en -uvérité, vous beénirez ma provi-
dence un jour de vous avoir placée entre Jes mains de
celul que je vous ai envové. »

Tel a été, Monsieur le Cure, le premier entretien. Jo
vous livrerai les deux autres dans le courant de la se-
maine ; mes occupations ne me permettent pas de les
écrire aujourd hui.

« Je vous offre, Monsieur le Curé, mes sentiments les
plus respectueux et je vous prie de me croire

Voire trés-humble servante,

MAaRIE,
Mimbaste, {* mai 1849,




LETTRE 11

MANIERE D’AGIR VIS-A-VIS D'UN DIRECTEUR

Monsieur le Curé,

Voici le second entretien du Sauveur Jésus. Il m’a ap-
pris dans cet entretien de quelle maniére je devais me
conduire vis-a-vis de mon directeur.

« Ma fille, me dit-il, je veux vous apprendre comment
vous devez vous conduire vis-a-vis de votre directeur. Il
v a envous deux maniéres d’agir, l'une intérieure, l'autre
extérieure : la premieére consiste dans les sentiments in-
times de votre 4me, la seconde dans vos actes ou relations
extérieures,

« Quelle doit étre votre conduite intérieure par rap-
port 3 votre directeur ? par quoi doit-elle étre réglée?
Ma fille, c’est par des sentiments de foi et de religion.

« Votre directeur est revétu de mon sacerdoce, c'est-a-
dire de la dignité la plus grande qu’il soit possible de
communiquer & un homme, Il est prétre, il tient ma
place, il agit comme j’agirais moi-méme, il a tous mes
pouvoirs, Vous devez par conséquent me regarder comme
vivant en sa personne; vous devez m’honorer en l'ho-
norant, me respecter en le respectant ; écouter ma voix




276 CORRESPONDANCE

en écoutant sa voix, m'étre soumise en lui donnant votre
soumission ; vous devez enfin avoir pour lui les senti-
ments de la plus grande et de la plus sincére reconnais-
sance : vous devez l'aimer comme le peére spirituel de
votre ame, comme votre guide, votre conseiller et votre
sauveur, car il continue prés de vous le role de sauveur
que je lui ai communiqué, comme je le communique &
tous mes prétres.

« Ces sentiments seront aussi la régle de votre con-
duite extérieure.

« S1vous agissez avec foi et religion, vous vous ferez
connaitre & votre directeur avec simplicité, lui disant tout
ce que vous savez, ne lui cachant rien, lui communiquant
vos secrets et vos peines les plus intimes, vous lui parle-
rez comme a Dieu, que vous ne voudriez point tromper,
parce qu’il connait tout, méme les plus secrétes pensées ;
vous lui parlerez comme 4 Dieu, c’est-a-dire comme 2
votre peére, avec confiance et abandon, espérant tout de
lui, et vous abandonnant & lui avec cette persuasion qu'il
agira le mieux possible pour vous éclairer, pour vous
secourir et vous aider dans les combats ou les épreuves
de votre vie.

« Vous vous soumettrez 3 sa volonté comme 3 ma
propre volonté. Vous ne discutérez point avec lui. Vous
vous en rapporterez a4 sa sagesse. Vous serez entre ses
mains comme un instrument plein d'intelligence pour ac-
complir ce qui lui aura été prescrit,

« Il vous ést permis, néanmoins, en certains cas, d’ex-
poser humblement et avec deéférence une observation,
mais il faut le faire toujours avec l'intention de ne
point vous obstiner, et d’agir ensuite selon la volonté




LETTRE 1 QN7

de votre directeur quand il aura recu votre observation.
« En agissant ainsi, ma fille, votre conduite sera irré-
| prochable, votre conduite sera pleine de mérites, et vous
obtiendrez la récompense que j'al promise a ceux qui
scoutent ma parole. Je viendrai en vous et je ferai en

vous ma demeure. »

Cest ainsi que le Sauveur Jésus m'a dit d'agir Vis-2-vis
de mon directeut.

Je ne sais si en toute circonstance j'al agi ainsi ; mais

" mon désir le plus vrai est de me conformer toujours a cet

' enseignement.

. Oui, Monsieur, je veux me soumetire en toutes choses

" 4 ce qu’il vous plaira de me conseiller ou de m’ordonner.
Je veux n’avoir point d’autre volonté que la votre.

Pour ce qui concerne la franchise ou la simplicité avec
laquelle je vous découvrirai tout ce qui se passe en moi,
je vous assure que mon intention bien formelle est de ne
vous rien cacher, et si je ne vous dis pas tout, c’est que
je l'aurai oublié.

i Permettez-moi, Monsieur le Curé et trés-vénéré Pere en
- Notre-Seigneur Jésus-Christ, de vous offrir tous les sen-
" timents de respect et de piété filiale que le Sauveur m’a
* recommandé d’avoir pour vous.

Votre trés-humble et tres-obéissante servante,

MARIE.
Mimbaste, 5 mai 1842,




LETTRE I

LES QUALITES DU DIRECTEUR.

Monsieur le Cureé,

Le sujet du troisieme entretien du Sauveur Jésus a 8té
des qualités du directeur.

« Ma fille, me dit-il, un directeur doit montrer la voie,
par conséquent il doit étre prudent ; il doit enseigner la
vérité, par conséquent il doit étre savant ; il doit fortifier
la vie surnaturelle, par conséquent il doit étre plein de
charité. :

« La prudence est la premiére qualité d'un directeur.
Sans la prudence, comment un directeur pourrait-il faire
éviter les écueils semés & chaque pas dans le chemin de la
vie? Comment saurait-il prendre les moyens les plus
propres & arréter le mal, & éviter le péché, a dissiper la
tiédeur, a former & une piété franche, solide et pleine de
fermeté ? Sans la prudence, comment un directeur don-
nera-t-il conseil dans les diverses positions des d4mes ?
Agira-t-il vis-a-vis d'un pécheur comme vis-a-vis dune
personne déja avancée dans la perfection ? & 'égard d'une
dme faible comme 4 1'égard d’'une dme pleine de vigueur ?
Sans la prudence, il fera faire fausse route aux dmes qu'il




LETTRE 111 279
dirigera, il ne leur montrera poini la voie droite qui
mene a Dieu.

« La seconde qualité d’un directeur, c’est la science.
La science doit étre unie & la prudence. Elles sont réci-
proquement leur aide et leurs secours respectifs. Un di-
recteur peut avoir en lui une certaine rectitude de juge-
ment, une certaine sagesse naturelle qui lui permetira
dans les cas ordinaires d’'étre utile aux 4mes qu'il dirige ;
mais s'il n’est point savant, ne sera-t-il pas arrété a
chaque pas ? Ne ressemblera-t-il pas & un aveugle qui en
conduit un autre et qui tombent tous deux dans le préci-
pice ? Comment montrera-t-il la vérité, s'il ne la connait
pas lui-méme ? Comment jugera-t-il, s’il ne sait point la
maniere dont il doit juger?

« C'est au directeur des dmes que 1'Esprit-Saint s’a-
dresse par la bouche du prophete quand il dit; Instrui-
sez-vous, vous qui jugez la terre.

« Rien n’est aussi nécessaire que la science & un di-
recteur, car sans la science il perd les autres et se perd
lui-méme. Malheur aux 4mes dirigées par un ignorant !
Malheur aux ignorants directeurs des dmes !

« Ma fille, un directeur doit étre plein de charité. 11
doit vivre dans la charité de Dieu, pour donner aux autres
la vie de la charité.

« La charité le rend juste, vertueux, zélé : juste, et par
sa justice lul permet de travailler & la justice d’autrui ;
vertueux, et par sa vertu lui permet d’engager et d'ex-
horter les autres  la pratiquer aussi ; zélé, et lui fait tout
oublier pour ne penser qu'au salut des ames. Il ne pense
boint & ses avantages, & son bonheur, & sa tranquillité,
Bon repos, c'est la faligue aprés la brebis errante ; son




280 CORRESPONDANCE

repos, c'est 1a fatigue & la ramener vers Dieu ; son repos,
c'est le salut de cette 4me.

« Il se sacrifie, et ne désire que se sacrifier de plus en
plus pour sauver des dmes.

« Telles sont les qualités d'un directeur ; il ne peut
étre par lul-méme prudent, savant et vertueux; ou
bien sa prudence n’est que folie, sa science qu’ignorance
et sa vertu qu'une vertu humaine et sans fondement.

« C'est Dieu qui donne la prudence ; un directeur doit
la demander chaque jour dans ses priéres, afin que chaque
jour il la voie croitre et grandir pour le bien des dmes
auw’il dirige.

« C’est Dieu qui donne la science, surtout la science
du salut. Un directeur doit la lui demander dans ses
prieres, afin qu'il soit toujours & méme d’éclairer les
aveugles qu'il peut trouver sur son chemin.

« C’est Dieu qui donne la charité. Un directeur doit
la lui demander chaque jour afin qu'il travaille sans
reliche au salut des 4mes, qu’il fasse passer cette vertu
en elles, et qu’il mette ainsi union parfaite entre Dieu et
les dmes.

« Toutes les qualités d'un directeur sont contenues
dans ces trois qualités. Heureuses les 4mes dont le di-
recteur est prudent, éclairé et vertueux ! Qu’elles
écoutent sa voix, elles marcheront dans le chemin de la
vérité, »

Voila, Monsieur, les trois entretiens du Sauveur Jésus
sur le directeur. Je ne sais si je n'ai rien omis. J'ai dit
tout ce‘que je me rappelais et de la maniére dont j’ai su
m’exprimer. .

Recevez, Monsieur le Cuyé, I'assurance de ma goumis-




LETTRE III 281
sion filiale et de mon plus profond respect avec lequel je
suls

Votre tres-humble servante,
MaRIE.
Mimbaste, 7 mai 1842,

AQ

It




LETTRE 1V

IL FAUT PROGRESSER DANS LE BIEN. — MOTIFS ET MOYENS DE
CE PROGRES.

Monsieur le Curé,

Le Sauveur Jésus m’a ainsi parlé, ou bien si ce n’est
point lui, c'est quelqu'un que je ne connais pas et que je
ne puis faire connaitre ; je ne puis dire autre chose, si
ce n'est quil a toujours la méme voix, toujours les
mémes traits et qu’il m’entretient depuis 1'époque que j'al
fixée.

Voici les paroles qu’il m’a adressées : « Ma fille, votre
vie doit étre une vie de progres dans le bien et I'amour de
Dieu. Il faut qu'elle ressemble 4 une lumitre dont la

clarté augmente de plus en plus. Voild pourquoi je re-

commandais, quand j'étais sur la terre, de ne point re-
garder en arriere, mais d’aller toujours en avant.

« Je veux vous montrer la nécessité de ce progres.

Vous vous étes donnée 4 moi, vous m’avez consacre votre
ceeur, votre esprit, votre ame, tout ce qui est en vous,
tout ce qui vous appartient. Vous m’avez promis de m'al-
mer tous les jours de votre vie, et de faire tous vos efforls
pour accroitre et augmented notre amour pour moi. Ce




LETTRE IV 283

que vous m’avez promis hier vous lie aujourd'hui,
vous liera demain et toujours. Une promesse comme
celle que vous m’avez faite ne peut et ne doit étre ré-
siliée.

« Je vous ai comblée de mes gréaces les plus insignes;
je m'entretiens avec vous dans la familiarité d’'un pére
avec son enfant, je fais briller la lumiéredans votre 4me,
je vous console dans vospeines et vos afflictions, je vous
soutiens dans votre faiblesse, je me découvre & vos re-
gards, je vous laisse voir une partie de ma gloire du ciel,
je verse chaque jour sur votre téte mes plus paternelles
bénédictions, et je ne vous demande qu’'une seule chose,
que vous avanciez dans la pratique du bien et l'amour de
Dieu. Pourriez-vous refuser ce que je vous demande,
quand je ne vous refuse rien, quand je préviens méme
vos désirs, quand je vous accorde ce que vous n’auriez
méme jamais pu espérer d’obtenir, parce que vous en
étes indigne ?

« Je vous ai donné le premier I'exemple, ma fille, afin
que vous fassiez comme moi, quand j'étais sur la terre ;
vous devez donc vivre de telle maniére qu'on puisse vous
rendre un jour ce témoignage : elle croissait en sagesse,
en age et en vertus devant Dieu et devant les hommes ;
elle a passé en faisant le bien.

« Dailleurs, ma fille, une 4me ne peut rester dans le
méme état, il faut qu'elle avance dans le bien ou qu'elle
décline par le péché ; car celui qui n’amasse point avec
mol dissipe, et dissiper est une injure qu'on me fait, qui
arréte mes graces et qui attire le courroux et la vengeance
de ma justice.

« Vous devez avancer enfin et progresser dans le bien



284 CORRESPONDANCE o

et 'amour de Dieu, parce que je vous en ai fait un ordre,
Je vous ai dit & vous-méme ce que j’al dit & mes apotres:
soyez parfaite comme mon Pere céleste est parfait. Or,
pour cela, il faut nécessairement que vous progressiez
toujours, parce que vous ne trouverez jamais sur la
terre un terme a votre perfection, et qu'il vous restera
toujours un long chemin & parcourir. Ne vous arrétez
donc jamais, marchez toujours ; ne craignez point la fa-
tigue, vous trouverez le repos a votre peine et & vos la-
beurs.

« Or, pour cela, ma fille, vous devez chaque jour vous |
considérer comme si vous étiez au cocmmencement et
n'aviez rien fait encore ; vous devez oublier ce que vous
avez corrigé de défectueux pour ne penser qu’a ce que
vous devez corriger encore, ce que vous devez faire en-
core, les marques d’amour que vous avez données & Dieu
pour chercher de quelle maniéere vous pourrez l'aimer
davantage.

« Pour progresser dans le bien et I'amour de Dieu,
vous devez correspondre & toutes les graces qu’il vous
donne, vous devez de plus en plus vous détacher du
monde et de vous-méme et vous donner plus entiérement
a Dieu.

« Pour progresser dans le bien et l'amourde Dieu, vous
devez vous défier de vous-méme, avoir toujours sous les
yeux votre faiblesseet votreimpuissance, pour ne compter

que sur Dieu et le secours de son bras. ;

« Pour progresser dans le bien et I'amour de Dieu, il{
faut enfin le vouloir; si vous le voulez, vous progresse-,‘-
rez parce que Dieu le veut aussi. Si Dieu le veut, il vous‘

en donnera les moyens ; si vous le voulez, vous ne rejet-




LETTRE IV 285

terez aucun de ces moyens et votre vie sera véritablement
une vie de progrés. »

Telles sont les paroles que j'ai entendues, je vous les
rapporte le plus fidélement que je le puis, et je vous prie,
Monsieur le Curé, d’agréer les sentiments de ma sincere
vénération et de mon plus profond respect.

Jene saurais trop, Monsieur le Guré, me recommander
& vos prieres, afin que Dieu veuille avoir pitié de moi et
ne permette jamais que je me sépare de lui et de I'amour

- que je lui dois,

Je suis, avec le plus entier dévouement, Monsieur le
Curé,

Votre trés-humble servante,

MaRiIE.
3limbaste, 28 mai 1842,

111, 16.



LETTRE V

DU BON EXEMPLE.

Monsieur le Curé,

Je ne veux rien vous cacher, mais au contraire vous
faire connaitre tout ce que je vois, tout ce que j entends
tout ce que j'éprouve.

Je viens vous soumettre ce que m’a dit sur le bon
exemple celul qui me parle de temps en temps durant
mon oraison ou pendant la sainte messe. « Ma fille, m’a-
t-11 dit, je vous ai souvent répété cette parole : Je vous ai
donné le premier l'exemple, afin que vous fassiez comme
jai fait. Aujourd'hui, je veux vous entretenir du bon
exemple que vous devez donner 4 autrui.

« Donner le bon exemple, ma fille, ¢’est comme !'in-
dique le mot lui-méme, servir d’exemple aux autres pour
le bien. Je suis la premiére forme exemplaire du bien ; je
suis le bien par excellence ; je me suis incarné pour mon-
trer le bien aux hommes. Toutes mes actions ont été

pendant ma vie une manifestation du bien. J’ai toujours
agi selon le bien, je ne pouvails agir autrement sans ces-
ser d'étre Dieu. Voila pourquoi j’ai dit avec autorité au
monde entier : je vous ai donné le premier I’exemple afin




LETTRE V 287

que vous fassiez comme j'ai fait, et dang une autre cir-
constance, m'adressant aux pharisiens, je leur dis : qui,
parmi vous, pourra m’accuser de péché? Les hommes
sont tenus d’agir comme moi, c¢’est-a-dire de soumettire
toujours leur volonté a la volonté de Dieu, de chercher
toujours ce qui peut étre agréable a Dieu, de vivre unis
avec Dieu par I'accomplissement fidéle de sa loi et par la
plus ardente charité.

« Ma fille, vous devez donner le bon exemple, et vous
le donnerez en marchant sur mes traces, en suivant
celul que je vous ai donné. Donner le bon exemple,
c'est servir de modéle a autrui, non-seulement en
évitant le mal, mais encore en faisant le bien, et par
l'accomplissement de ce bien porter les autres a faire
‘bien aussi.

« Une bonne action est comme une lumigre brillante
qui montre le bien aux yeux de ceux qui agissent selon
le bien et les maintient dans cette vole, et qui le montre
aussi & ceux qui agissent mal pour leur faire comprendre
leur malheur d’agir de cette sorte,

« Une bonne action est un soutien et un appui pour
les bons comme pour ceux qui ne le sont peint : pour les
bons parce qu’elle les retient dans la voie droite ; pour
les mauvais, afin de les retirer du mal et de les aider &
marcher vers le bien,

« Une bonne action a une force et un crédit plus puis-
fant que les parolesles plus fortes et les plus accréditées ;
voild pourquoi j’al eommencs par donner le bon exemple
avant d'enseigner.

« Le bon exemple est la meilloure prédication. Or,
tous Peuvent et doivent précher, non point par la parole,



288 CORRESPONDANCE /

mais par l'exemple. Je n’ai choisi que quelques Ames
pour précher par la parole, mais j'ai fait un ordre 3
tous les hommes de précher par le bon exemple, et ceux
qui préchent par la parole doivent faire comme moj,
‘précher d’abord par I'exemple.

«Vous devez donner le bon exemple dans toutes vos ac-
tions extérieures, en vous tenant partout dans la réserve
et la modestie, veillant sur vos yeux pour ne les porter
jamais sur rien d'indécent ou de déshonnéte - ; en obser- |
vant vos paroles pour ne jamais rien dire qui puisse
offusquer le prochain ni offenser Dieu, mais pour dire
toujours des choses conformes & la charité, 4 'amour de
Dieu et du prochain; en marchant sans cesse d’apres
les lumiéres de la foi dans vos entreprises, dans vos
cuvres, dans vos déterminations ; en éloignant tout ce
qui manifeste adhésion au parti du démon, du monde,
de la chair et du péché, et observant tout ce qui plall;
a la vertu, & la sainte Eglise, & votre Sauveur, & votre
Dieu. _

« N'agissez jamais, ma fille, afin d’étre vue, considé-
rée ou approuvée par les hommes ; n’agissez jamais par
amour-propre ou satisfaction personnelle, mais agissez
toujours dans l'intention de n’étre point pour autrui une
pierre d’achoppement, dans l'intention de ramener 2
Dieu autant que vous le pourrez, par vos actions bonnes
et conformes & la volonté divine, ceux qui s'éloignent
de lui. Vous acquerrez ainsi un double mérite, celui de
vos actions et celui des actions bonnes que vous inspire-

rez 4 autrui. »

Je termine, Monsieur le Curé, en me recommandant




LETTRE V 289

f 4 vos prieres, et vous renouvelant 'assurance de mes
sentiments les plus respectueux.

Votre trés-humble servante,

MaRIE,
Mimbaste, 2 juin 1842,




k

T

-

LETTRE VI

DU SCANDALE.

Monsieur le Curé,

Un jour, aprés la sainte communion, le Sauveur
Jésus m’a ainsi parlé du scandale

« Ma fille, me dit-il, une des choses que j’ai le plus re-
commandées pendant ma vie & mes disciples, c’est la
fuite du scandale; je vous le répete, le monde sera mau-
dita cause de ses scandales. Malheur aussi 2 I'homme
qui scandalise!

« Le scandale, c'est I'exemple du mal.donné 3 autrui
par une parole ou une action qui n’est pO¥at, en entier ou
en partie, conforme au bien.

« Le scandale, c’est l'action mauvaise des autres,
accomplie apres et par suite de I'audition d’une parole ou
de la wue d'une action qui n’est point, en entier ou en
partie, conforme au bien.

« Le scandale enfin, ¢’est I’action mauvaise des autres,
accomplie sous le faux prétexte d’une parole entendue ou
d'un acte vu qu’on dit coupable, quand méme cette parole
ou cette action n'ont en soi rien que d’innocent.

« Celui qui accomplit une action et prononce une




{ETTRE VI 291

parole coupables ou revétues d'apparence de culpabilité
avec lintention d’entrainer le prochain dans le mal,
celui-la est coupable du premier scandale, quand méme
son action demeurerait sans effet. Il est coupable encore
de cette sorte de scandale par la parole qu'il prononce
ou lacte qu’il accomplit, n'elit-il pas lintention de
scandaliser, si par cette parole ou cetie action il entraine
au mal son prochain.

« Celui qui, entendant une parole déréglée ou voyant
une action criminelle, se laisse entrainer 3 parler ou
agir de la méme maniere, est coupable de la seconde
espece de scandale.

« Celui qui, entendant une parole bonne et convenable
ou voyant une action qui n’a rien que de conforme au
bien, l'interpréte volontairement en mauvaise part pour
agir lui-méme d’une maniére criminelle, est coupable de
la troisiéme espece de scandale.

« Jappelle le premier scandale, scandale infernal,
parce qu'a l'exemple des démons, celui qui donne ce
scandale travaille & la ruine des dmes. C’est de ce scan-
dale que j'ai dit : Malheur & ’homme par qui le scandale
arrive !

« J'appelle le second scandale, scandale des enfants,
parce que les enfants sont plus susceptibles, & cause de
leur faiblesse ou de leur ignorance, de se laisser entrai-
ner au mal en le voyant, ou bien parce que ceux qui se
laissent entrafner au mal par sa vue sont faibles comme
des enfants. C’est pour faire éviter ce scandale que j'ai
dit: Si quelquun devait &tre un sujet de scandale
pour un de ces petits enfants qui croient en moi, il
vaudrait mieux pour lui qu'on attachdt a son cou une

)



292 CORRESPONDANCE

meule de moulin et qu'on le jetit au fond de la mer,
« J'appelle le troisitme scandale, scandale daveugle-
“ment. C'est de ce scandale que j'ai dit & mes disciples |
des pharisiens qui s’étaient scandalisés de mes paroles :
Laissez-les, ce sont des aveugles qui conduisent de«
aveugles.

« Ces trois sortes de scandale sont des péchés plus ou
moins graves, selon la réflexion plus ou moins grande
de celul qui veut entrainer au mal ; selon que son acte,
cause ou occasion de péché, est plus ou moins coupabie ;
selon que la faute dans laquelle on fait tomber esi plus ’
ou moins considérable ; selon que l'acte criminel, posé
et fondé injustement sur un autre acte qui n'est nulle-
ment défendu, est plus ou moins opposé & la régle du |
bien.

« Voyez, ma fille, combien la premieére sorte de scan-
dale est un grand péché. Je m’arréte sur ce scandale
parce que le scandale des enfants n’est quelaconséquence
du scandale infernal, et que le scandale d'aveuglement |

. n’est point un véritable scandale.

~ « Celui qui scandalise, en effet, offense Dieu par l'acte
" mauvais qu'il accomplit. Il se révolte contre Dlieu, il
 brise le joug du Seigneur pour s'inclinersous celui de Sa-
tan. Ce n’est pas tout, en méme temps quil est fils re-
belle & Dieu, il est ministre plein d'activité du prince des
ténebres ; il le remplace d’'une maniére visible sur la
terre dans son euvre de destruction et de ruine éternelle
pour les 4mes. Son acte, c’est une semence de mort jetée
sur les 4mes ; c’est une pierre lancée sur le chemin da |
ciel pour précipiter dans les enfers ceux quelle ren-
contre ; ¢'est un filet qui captive et retient pour le mal

e




LETTRE VI 293

celui qui n'a pas la force de le briser ou de 1'éviter. Son
acte, ¢’est un homicide, non pour le temps, mais pour
I'éternité. O ma fille, malheur, malheur, trois fois mal-
heur au scandaleux !

« C'est moi qui exercerai ma vengeance sur lui. C’est
- moi qui lui demanderai compte de toutes ces 4&mes pour
lesquelles j’avais répandu mon sang surle Calvaire, pour
lesquelles j’étais mort sur la croix, et qu’il a perdues,
qu’il a de nouveau livrées & Satan et abimées éternelle-
ment dans les gouffres de 'enfer.

« Ces 4mes étaient ma propriété, elles étaient le prix
de mon sang: il me les a ravies, malheur & lui! Mon
sang se dressera sur sa téte et retombera sur son front
plus terrible que sur le front des Juifs qui I'ont versé.

« J’apparaitrai au scandaleux dans toute la fureur d’'un
pere dont on a tué I'enfant, d'un rédempteur & qui l'on
a ravi celui qu’il avait sauvé, d'un Dieu auquel on donne
ses malédictions et les malédictions d’autrui, tandis
qu’on ne lui devait qu’'amour, louange et remerciement.
Que répondra-t-il & ma colére, que répondra-t-il & mon
amour paternel irrité contre lui, parce qu'il a séparé de
mo1 pour jamais des dmes que j’affectionnais comme Dieun
et comme Sauveur ? Pourra-t-il supporter la sévérité de
mon regard ? Pourra-t-il supporter les reproches de ma
voix? Tout s'élevera au dehors pour demander ven-
geance contre le scandaleux, et tout en moi lui apparaitra
exercant cette vengeance. Il y aura désormais entre lui
et moi une séparation éternelle, O ma fille, malheur,
malheur, trois fois malheur au scandaleux!

« Ma fille, fuyez le scandale comme un des péchés qui
n'allligent le plus. Quil n'y ait jamais rien dans vos

I, 17




294 CORRESPONDANCE

paroles, dans vos regards, dans vos habits, dans votre
tenue, dans vos actions qui puisse scandaliser votre pro-
chain. 11 faut souvent peu de chose pour scandaliser une
dme et la perdre a jamais.

« Craignez d'avoir part aux malédictions que j'ai lan-
cées conlre le monde et ses scandales.

« Ne scandalisez point ; réparez, au contraire, méme
les scandales des autres qui devraient les réparer eux-
mémes et qui ne le font pas. »

Ainsi m’a parlé le Sauveur Jésus. Sa voix était forte et
daleux, et pénétrait jusqu’au fond de mon dme,

J’étais saisie de crainte ; il m’a rassurée en me disant
de m'unir & lui, de demeurer attachée a lni, et qu'en
agissant ainsi j'éviterais le scandale.

Je serais bien coupable et bien ingrate envers le Sau=
veur Jésus, si je pouvais jamais m’oublier 3 ce paint de
scandaliser personne. Non, jamais je ne le ferai volon-
tairement; puisse-t-il arriver que je ne scandalise jamais,
méme contre ma volonté, et par suite de ma faiblesse et
de mon inclination au mal ; je me recommande, a cet
effet, 4 vos ferventes prieres.

Recevez, Monsieur le Cure et tres-respectable Pere en
Notre-Seigneur, l'offrande des sentiments de véneération
profonde et d’entiere soumission 3 tous vas désirs

de votre trés-humble servante,

MARIE.

Mimbaste, 8 juin 1842,




LETTRE Vil

DE L'UNION DE L'AME AVEEG LE CORPS.
COMMENT L'AME EST LA VIE DU CORPS. — UNJON DES
PUISSANCES DE L’AME.

DU ROLE BE CHAQUE FAGULTE DANS LA CONSTITUTION
DU PECHE,

Monsieur le Curé,

Le Sauveur Jésus m'a donné un jour un enseignement
que je viens vous soumettre. Voici comment il m'a parls,
et comment j'ai retenu ses paroles. |

« Ma fille, me dit-il, je veux vous expliquer ce qu'on
ne vous a jamais expliqué, saveir : I'union de 1'dme avec
le corps, la maniére dont I'dme anime ef viyifie le carps,
et les rapperts qui existent entre les pulssances ds
I'dme.

« L'dme est yn étrg spirituel, qui n'a nj corps, ni
figure, ni couleur, de telle serte qu'elle ne peut tomber
sous les sens, Elle est indivisible, parce quielle est spiri=
tuelle ; elle est le principe vital du corps : séparé de
I'dme, le corps est sans vie, Or, eomme Dieu est le vivifi-
Cateur de toutes choses et que tout ce qui a vie l'a recue
de lui, 'ame vient de Dieu, Elle esb donc éternelle daug




296 CORRESPONDANCE

son principe 1, puisqu'elle vient de Dieu ; elle est étera
nelle aussi dans sa fin, car elle ne finira jamais.

« Dieu a fait I'dme & son image et I'a doude de qualités
en rapport de ressemblance avec ses attributs divins.
L'ame pense, juge, connait, veut, parce que Dieu veut,
connait, juge etpense. Elle a recu une imitation de 1'im-
mensité de Dieu par son agilité qui lui fait parcourir en
un clin d'eeil toute I'étendue de la terre, et lui permet de

se transporter de la terre au ciel, et du ciel au plus pro-
fond des enfers.

« L’dme est un esprit doué de facultés. Dieu a donné
a cet esprit un instrument pour lexercice de ses facul-
tés, c’est le corps dans lequel elle habite, qu’elle vivifie,
qu'elle anime, qu'elle meten mouvement comme il lui
plait. ,

« Le corps a plusieurs membres qui ont chacun un
usage particulier et qui sont tous animés par I'dme. L'dme
est indivisible. Elle est aussi bien dans la plus petite par-

1. Cette phrase ne fait que traduire ce mot de saint Augustin (Enar-
rat. in Psalm. 44, ne 6) : « Quidquid factwrus erat Deus, jam n
Verbo erat ; meque esset in rebus, nisi esset in Verbo.» Il n’y a donc
rien d’inexact 4 dire que I'dme, comme toutes les autres créatures, est
éternelle dans son principe. N'est-ce pas une doctrine recue dans toutes
les écoles théologiques, que Dieu, raison premiére de toute possibilité,
contient de toute éternité en lui-méme, éminemment et virtuellement,
les étres contingents, dont il est la cause exemplaire efficienteet finale?
Loin d’enseigner que ’Ame soit éternelle en elle-méme, ou une émanation
de la substance divine, Marie Lataste fait dire 4 Notre-Seigneur dansla
phrase suivante : « Dieu a fait 'dme 4 son image ; » et tome 11, L. V1.
n° 11 : « I vous a tirée du néant; » et encore 1. xi. n° 1v: « Votre
ame, ma fille, est immortelle... Elle ne se crée pas elle-.méme, c‘lle
vient de Dieu; mais Dieu crée I'ame pleine de vie, et la vie que Dneu

A

donne 2 I'Ame est une vie immortelle, »

Ve




LETTRE VII 297

tie du corps que dans la plus grande ; elle y est tout en-
tiore. Cependant il n’y a pas plusieurs dmes dans un seul
corps ; il n’y en a qu'une, bien que le corps ait plusieurs
parties.

« Voila pourquoi quand un homme perd un de ses
. membres, un bras, une jambe, un il ou une partie de
lui-méme, & moins que cette partie ne soit une partie
essentielle, comme le cceur ou la téte, l’ame demeure tout
entiere dans le corps, bien qu'elle n'agisse plus dans la

parlie qui a été enlevée. Elle agirait en ’homme sur ce

membre enlevé, -s’il n’était point enlevé ; si elle n’agit
plus, c’est qu’il n’est plus uni avec le corps, et par con-
séquent sous l’action de I'dme.

« I’4me habite dans tout le corps, mais elle a pour
siége particulier la téte et le cceur. C'est de 1a qu’elle ré-
pand sa virtualité dans tout le corps, qu’elle se rend pré-
sente dans toutes ses parties, qu'elle les vivifie toutes,
qu’elle les met toutes en mouvement, qu’elle commande
a toutes. Voila pourquoi si on enléve la téte ou le cceur
aun homme, 'dme qui n’a plus son siége principal se
sépare du corps qui demeure sans vie.

« L'dme, pour user d'une comparaison, est comme un
cercle, dont les rayons appartiennent au cercle et ne font
qu’'un avec le cercle ; toutes les facultés appartiennent 2
I'dme et ne font qu’un avec elle.

« Les diverses facultés de ’dme sont : I'imagination,
la mémoire, I'entendement, la volonté et la raison.

« L’imagination est la faculté de l'dme par laquelle elle
se représente les choses ou les objets, ce qui vous montre
combien l'ouie et la vue ont un grand rapport avec elle.
L'imagination jette & la mémoire, avec qui elle a une

9

g



N\

298 CORRESPONDANCE

union intime; les objets qu'elle a vus ou les choses qu’elle
a entendues. L’entendement est comme la chambre dy
conseil de ce qui se passe dans I'dme. Il voit les choses,
les considere, les examine et les présente a la volonte,
selon le jugement qu'il en fait. Il a pour conseiller et
pour flambeau la raison.

« Il faut que la raison et 'entendement soient d’ac-
cord, sans celaonne fait point le bien. Lia raison sans 1’en-
tendement ne peut rien, et 'entendement sans la raison
ne marche point dans la voie droite. L'entendement re-
coit les lumieres de la raison et celles de Dieu. Lorsque
les lumieres de Dieu sont plus grandes; plus apparentes
ou plus claires que celles de la raison, I'entendement doit
toujours les préférer. Quand Dieu laisse 1'entendement
aux lumieres de la raison, c’estd’aprés ces lumieres qu'il
deit se diriger.

« Quand 'entendement a jugé une chose, il la présente
a la veolonté comme a lareine et a la supérieure desautres
facultés. Si ce qui lui est propose lui plait; la volonté I'a-
grée ; 8'il en est autrement, ou qu’elle s’eén défie; elle le
renvoie i l'entendement et demande un second conseil.
I’entendement scrute de nouveatt dans la mémoire eb 1'i-
magination et tdche de faire agréer ce qu'il présente:

« Le démon accourt toujours dans le conseil qui se
forme parmi les facultés de ’dme, il cherche & répandre
ses ténébres et a faire réussir le plaidoyer selon ses vues.

« Mais la volonté a un censeur, un témoin de ses actes,
uhe voix qui lui dit gu'ils sont bons ou mauvais, qi'elle
peut agréer ou refuser ce qui lui est présenté; c'est la

"\ eenscience:

« Si la volonté agit eontre le sentiment de sa con-

e



LETTRE VII 299

science, celle-ci éléve la voix qui n’est autre que la voix
de Dieu, et qui est chargée de reproches amers et inces-
sants. Si la volont¢ agit selon le sentiment de la con-
science, tout se conserve en bonne harmonie et en paix
parmi les facultés de 1'dme, parce qu’elles sont réglées
selon le bien. Quand la conscience est satisfaite, toutes
les facultés sont dans la jouissance de la paix et de la
tranquillité ; quand elle fait entendre des reproches, tout
est daris le trotible, parce que la conscience fait germer le
remords daus 'dme,

« Ainsi done, quand 1entendement consulte la vo-
lonté, la volonté doit écouter la voix de la conscience et
agir d’aprés cette voix.

« Telle est I'union des facultés.

« Je véux maintenart vous parler de I’esprit. L’esprit
est la partie la plus subtile et la plus spirituelle de I'ima-
gination. C’est le souffle qui met en mouvement toutes
les autres facultés de 'ame. L’esprit est ce qui fatigue le
plus la volonté, ce qiii lui donne le plus de peine; car
malgré ses soins et sa vigilance, souvent elle n’en est
point maftresse, 11 lui échappe, elle ne peut le retenir. 11
se transporte ot il veut, sans que les distances, les portes
ou les murailles soient pour lui un obstacle ; il va dans
le ciel et dans les enfers ; 1l pénétre méme le ceeur d'une
personne ; il est toujours en mouvement, il n'a jamais
un moment de repos. Quand il est en dehors des facultés,
elles sont calmes et tranquilles ; s'il revient dedans, il
lés met toutes en mouvement, il les occupe toutes; il
leur donne 2 toutes travail et activite.

« La volonté est plus ou moins maitresse de Lesprit,
selon qu’elle lui donne plus ou moins de liberté,

N/



300

« Il1'y a diverses sortes d’esprits. Les uns sont turbu-
lents, inconstants on légers, les autres pesants el assoupis;
ceux-c1vifs et pénétrants, ceux-la réficchis et avisés. Tous
-ont en eux cette partie spirituelle et subtile de 'imagina~
tion, mais tous ne I'ont pas au méme degré ; de 1a leur
diversite.

« Si I'esprit, comme je vous l'ai dit, met toutes les
facultés en mouvement, c'est de lui que procedent,
comme d'un premier principe intérieur, tous les actes de r
ces facultés.

« L'esprit siége dans la téte et dansle cceur; c’est 13
qu'il accomplit toutes ses opérations, dans la téte par les
1d¢es, dans le ceeur par les pensées.

« Quand une idée est formée dans 1'esprit, celui-ci la
présente & la mémoire qui la communique & I’entende-
ment. Celui-ci consulte la raison, et puis il juge selon les
lumieres qu’il recoit de Dieu, de la raison et de l’esprit.
Quand 1l a jugé, il présente son jugement & la volonté ;
Ia volonté le présente 4 la conscience qu’elle consulte
comme son censeur. La conscience, par les lumieres
qu’elle recoit de l'entendement et le rapport intime qui
est entre eux, fait connaitre son sentiment a la volonté,
et la volonté agit selon le sentiment de la conscience
pour avoir la paix, ou bien elle en appelle & un second
conseil. Celui qui a présenté l'idée & D'esprit et l'a
formée en lui préside a ce conseil, savoir Dieu, le démon
ou I'esprit lui-méme, chacun tichant de faire réussir sa
cause.

« Toutes les idées qui viennent de Dieu sont honnes;
celles qui viennent du démon sont mauvaises ou tendent
au mal; celles qui v'ennent de l’esprj sont indifiérentes.

e




LETTRE VII 301

Elles n’ont point toutes la méme intensité dans le bien
nidans le mal, parce que 'esprit qui les élabore n’a pas
en tous la méme force, la méme vigueur, le méme souffle.
L’esprit tire sa force de Dieu qui la lui donne, mais il
l'augmente avec les connaissances qu'il acquiert par
'étude et I'application. Quand I'esprit cherche & augmen-
ter sa force, toutesles facultés lui prétent secours, et puis,
a son tour, il leur fait part des connaissances qu’il a
acquises pour les perfectionner elles-mémes.

-« Lesprit prend son origine dans l'imagination et
siége par conséquent dans la téte ou réside cette faculte
de I'ame. II siége aussi dans le cceur par les pensées.

« Les pensées, comme les idées, ont plusieurs prin-

cipes. Elles viennent de Dieu, du démon, de la nature
corrompue ou de I’esprit lui-méme.

« Que les pensées viennentde 'un ou de I'autre de ces
principes, elles sont présentées a la volonts qui les livre
a I'entendement, afin qu’elles sojent jugées comme les
idées. Ce commerce intérieur s'appelle réflexion, consi-
dération, méditation.

« Puisqu'il y a plusieurs principes, il doit y avoir
pPlusieurs sortes de pensées. Celles qui viennent de Dieu
eétant formées par le souffle de sa grdce, sont toutes
bonnes. Celles qui viennent du démon, de la nature cor-
rompue ou de la partie inférieure de l'dme, sont mau-
vaises ou tendent au mal ; celles qui viennent de l'esprit
sont indifférentes, elles deviennent bonnes si elles sont
saisies par Dieu, sa grace et son esprit ; mauvaises, si le
démon ou I'entrainement au mal prend empire sur elles.

« Or, pour toutes les pensées, comme pour les 1dées, il
Nest pas nécessaire de tenir toujours conseil ; la volonté

L. 17.




302 CORRESPONDANCE

setile, par les lumiéres et les connaissatices qu'elle recoit
de l'entendement, les accueille ot les rejetle, selon qu'elle
croit de¥bir 1¢ faire. Ce serait uii travail trop pénible et |
trop fatigant qu'un jugement séparé el distinct formé |
par le tonseil de toutes les faciltés da '4me, pour chaque
idée et chaqiie pensée.

« & conseil n'a lieti que pour 1és grandes pensées,
les pensées graves et importantes. Dans les avtres cas,
la volonté agit comme un avgcat qui doriné ses avis
pour des affaires de peu d'importatice, selon les limieres
qui sont en son esprit, et qui ne fait in plaidoyer selon
les regles que devant les juges &t le tribuiial de justice.

& L'esprit est indépendant de totites les autres facullés,
€t 1a volonté les domine toutes. Li volonta pourtantrégne
plus dans le ceeur que dans la téte, parce qué cest dans le
Ceur qu’elle réside. 4

« La volonté est réine ef maitresse des autres facul-
tés; mais il lui faut un maitre & ellé aussi, c’est Dieu ou
Satar. _

« Dieu et Satan sela disputent, I'uni &t 'atitre Iui de-
mandent la préférerce. Tant que 14 volonté délibére, elle
est en de rudes combats. ]

« Dieu et Satan plaident chacin léur cause devant
la volonté, el montrant les avaiitages de leur parti res-
pectif. Or, comme Died fie trompe jamais, il monire
non-seulement les avantages, mais aussi les peines et
les difficultés qui Se présentéront sous son drapeau.
Le démon, au contrairé, montre les roses ét cache les
épinies ; il patle dé plaisirs et de jouissances ; il ne dit
mot dés peines et des tribulations dont il abreuve ceux
qui 'écoiitent,




LETTRE VII 303

« Dien parle 2 la volonté par les mouvements de
sa grdce, par les consolations dé la vertu, par les
avis et conseils des hommes sages et surtout de ses mi-
nistres. |

« Satan parlé & la volonté par le plaisir et les vani-
tés du monde; les mauvais exemples, les paroles et les
discours des hommes pervers, et leurs railleries contre la

religion.

« La raison et 1a conscienee viennent au secours de la -

volonté etla conseillent. La raison est la lumiere de la
volonté : la eonscience; la voix qui lui dit de marcher
selon cette lumiere. La conscience et la raison ont les
rapporls les plus intimes. Eles sont presque toujours du
méme avis. Voiet les principes et les sentiments de la
conscience : Fais le bien, &vite le mal. Ne fais point &
autrui ce que tu ne voudrais point qu’il fit & ton égard;
rends & chacun ce qui lui est da:

« 81 ld volonté agit contre la conscience; celle-ci le lui
reproche. La conscienee est Yorgane de Dieu, comme la
nature corrompue est l'organe de Satan. Aussi, quand
1a volonté agit selon la constience, ¢’est-a-dire selon Dien
dont elle est l'organe; elle a pour ennemis le démon, le
monde, la nature corrompue ou la partie inférieure de
I'4nte, miais Dieu lui donne grace et secours pour la faire
triompher de ses ennemis:. Dieu retire ses grices 2 celui
qui suit le parti du démen j il le poursutt par le remords;
car il est écrit qu'il n'y a pointde paix pour I'impie.
Suivre le parti de la conseience; c’est marcher dans le
chemin de la vertu, ear la eonscience est le germe mer-
veilleux qui développe le bien en veus: Suivre la voie de
la nature eerrompué, e’est marcher dans le chemin du

|

f

!




304 CORRESPONDANCE

vice, car la nature corrompue est le germe déplorable
qui développe le mal dans les 4mes.

« Telles sont les luttes et les combats des facultés en
face de Dieu et de Satan. Malheur & 1'dme qui s’habitue
a donner la victoire & Satan contre Dieu! le dernier com-
bat sera un combat de mort pour elle et de victoire pour
Dieu. Heureuse l'dme qui s'attache toujours & Dieu ! elle
aura vite affaibli ses ennemis, et Dieu l'illuminera de sa
. lumiére, la fortifiera par ses grices et la verra toujours
d'un ceil de complaisance. Le démon cherchera, mais en
- vain, a la troubler : la paix se trouve dans le service de
Dieu..

« Quand la volonté se révolte contre Dieu, la conscience
devient le témoin de Dieu, et la mémoire, le livre ou
sinscrit cette révolte, qui est plus ou moins coupable, se-
lon que le consentement est plus ou moins parfait et la
matiere plus ou moins considérable. »

Vous penserez de ceci ce qu’il vous plaira. J’ai connu
que le Sauveur aurait eu de bien plus grandes lumieres 3
me donner la-dessus, et je confesse que, par moi-méme,
je suls non-seulement incapable de les acquérir, mais
méme d’avoir su jamais ce que je viens d’écrire, s'il ne me
I'avait appris lui-méme.

I1 me les a apprises lui-méme avec bonté et je les ai re-
tenues naturellement et sans difficulté comme pendant le
jour mon il recoit et conserve la lumiére du soleil, |
comme mon oreille recoit et conserve, autant que cela
est nécessaire, les paroles prononcées qu’elle entend. Ses
instructions se sont gravées aussi facilement en moi que
I'empreinte des doigts de ma main sur une cire molle.

Comment cela s’opere-t-il ? Je ne le sais point, mais il




—

LETTRE VII 305

en est ainsi, et je me soumets a la volonté de Dieu comme

je me soumets 4 votre volonté, qui ne peut et ne doit

pas &tre différente de la volonté de Dieu, puisque vous
ates revétu du caractere sacerdotal, selon l'ordre de Mel-
chisédech, comme J ssus-Christ mon Sauveur. Je suis fille
de Dieu par le baptéme, je suis aussi votre fille en Dieu
ot vous me représentez 1'autorité de Dieu lui-méme. Je
dois par conséquent me soumettre 4 votre volonté, at-
tendre, écouter et suivre toutes v0S décisions. Or, pour
cela, je dois me montrer 3 vous telle que je suis et ne

vous rien cacher ; je le fais ainsi. |

Recevez, Monsieur le Curé, I'assurance de mes senti-
ments trés-respectueux avec lesquels je suis
Votre trés-humble servante,

MARIE.
Mimbaste, 11 juillet 1842,




LETTRE VI1I

DE LA VIDUITH.
DEVOIRS ET OBLIGATIONS D'UNE VEUVE: = L'BELISE CATHO
LIQUE MODELE DES FEMMES VEUVES:

Monsieur le Curé,

Je viens soumettre avec confiance A votre jugement
I'enseignement que j'ai recu sur 1'état de viduité.

« Ma fille, me dit le Sauveur Jésus, la femme est sou-
mise 4 son mari et lui doit obéissance tant qu’il vit. La
mort seule peut rompre ses liens, mais elle les rompt
entierement ; de telle sorte qu’'elle peut contracter un
nouveau mariage, car elle est libre. Si cette femme ne
peut garder la continence, si elle ne se sent point assez
de force, de vigueur et de courage pour demeurer chaste
en sa viduité, qu'elle se lie par un nouveau mariage.
Mais qu’elle se garde de chercher cette nouvelle union
uniquement pour safisfaire ses passions; qu'elle se
marie pour plaire & Dieu dans I'observation de ses lois
et de ses commandements, et la pureté de son 4me.
Pour cela, il lui est permis de chercher & plaire &
celui qu'elle choisit pour son époux ; mais, dans cette
recherche, qu'elle n’oublie pas qu’il doit y avoir en elle




LETTRE Vil 307
| plus de gravité que si elle n'avait point éte mafice, et
| gile jaitiais elle ne doit permettre rien de coritfaite a la
\ volonté de Dieu. Elle doit agir comme je vous Ydi in-

diqué dans les relations entre deux fidncés. Tel est, ma

fille, le droit d’une veuve ; ellé peut se iarier uile se-
| conde, une troisieme, une quatrieme fois si elle devient
libre une, deux ou trois fois par la mert de son mari.

« Néanmoins, ma fille, il est bien glorieux pour une
veuve de ne point contracter un second mariage et de
demeurer fidele & son époux, méme mort. D’ailledrs; si
elle a tine véritable affection pour celuil gu’elle a perdu,
| Lien que les liens du corps soient rompus, elle ne voadra
| pas rompre et briser les liens du ceeur ; elle n'usera de la
liberté qui lui & été donnée que pour servir Dieu avec
plus de fidélité et avancer de plus en plus dans la vertu.

« Quelles raisons une veuve pourrait-elle donner afin
de se inarier de nouveau ? Sa jeunesse; sa faiblesse; la
recherche d'un appui et d'un soutien? Mais la jeunesse
est-elle doric ure gbligation pour un second mariage? La
faiblesse ? Est-ce donc le mariage qui donne la force; ou
bien le Tres-Haut, qui s’appelle le Dieu fort, le Tout-
Puissant ? La recherche d'un dppui et d'un soutien ? Est-
ce donc sur des bras de chair qu’elle doit s’appuyer?
Est-ce done sur quelquun qui a lui-méme besoin de
soutien qu'elle espere pouvoir se soutenir suffisamment?
Faut-il jamais préférer 'appui d'un homme, trop faible
pour se soutenir lui-méme; & eelui de Dieu, qui soutient
le monde eritier?

« Bans doute, comme je vous l'ai déja dit, il est per-
mis & une veuve de s'unir encore en mariage; mais en
vérité je vous le dis, il est bien plus parfait qu'elle ne le

.




308 CORRESPONDANCE

fasse point et bien plus convenable qu'elle s’ensevelisse
dans la retraite, au souvenir de son époux enseveli dans
le tombeau.

« Ilen est peu qui comprennent ces paroles; heu-
reuses celles qui les comprennent et les mettent en pra-
tique !

« Heureuses les veuves qui, dés le premier jour de
leur veuvage, prennent des habits de deuil etde tristesse,
qu’elles ne quittent que pour le suaire blanc de leur tom- .
beau !

« Heureuses les veuves qui vivent de telle maniére que
tous ceux qui les voient disent non-seulement : Voila
une veuve ! mais encore : Voila une veuve chrétienne !

« Heureuses les veuves qui sont ainsi en spectacle aux
hommes et aux anges par leur retenue et leur modestie !

« Une veuve ne doit point chercher & plaire au monde
par ses ajustements, ni par la somptuosité de ses habits.
Elle ne doit point vivre, comme vit le monde, dans le
bruit et le tumulte. Elle ne doit point chercher les as-
semblées du monde, fréquenter les places, ni les prome-
nades publiques. Son unique occupation doit étre de
chercher & plaire 4 Dieu. Elle doit fuir toutes les pompes
extérieures, toutes les parures, tous les ornements du
corps et ne s’occuper que de rendre son dme de plus en
plus belle, de plus en plus ornée de vertus, de plus en
plus enflammée par 'amour de Dieu. Il faut que toute sa
beauté soit intérieure. Peu importe que les hommes ne
voient et ne pénetrent point cette lumiere dont resplen-
dira son 4me. Dieu la verra bien, cela doit lui suffire.

« Néanmoins il ne doit y avoir rien de désordonné
dans une veuve. Qu'elle soit toujours vétue d'une ma-




LETTRE VIII 309

niére convenable 4 sa condition, mais avec simplicité et
sans apprét.

« Une veuve, plus que personne, doit comprendre que
les plaisirs de la vie sont passagers et fugitifs, que tout
disparait promptement sur la terre, qu’il n’y a point de
joie de longue durée et que par consequent elle ne doit
point y attacher son cceur. Les joles, les satisfactions,
le contentement, la paix ne doivent pourtant pas é&tre
éloignés d’elle; elle les trouvera non point dans la chair,
non point dans les sens, non point dans le monde, non
point dans la vie animale et terrestre, mais en Dieu, joie,
felicité, bonheur, paix et consolation des dmes. Qu'elle
s'attache & Dieu, et Dieu lui donnera dans sa vie
chaste et pure les chastes et pures délices dont il
8 enivre les 4mes.qui ont les yeux levés au ciel.

Dieu ne manque jamais aux 4mes qui le prennent pour
la part de leur héritage, qui s’abandonnent & lui, qui lui
demandent secours et appui, qui lui donnent le nom de
pere et le regardent comme tel. Il est spécialement le
Dieu des veuves et des orphelins, c’est-a-dire qu'il veille
davantage sur eux. Les veuves et les orphelins ont en
effet peu de secours et d’appui sur la terre, mais ils ont
l'appui et le secours de Dieu; Dieu les garde, les pro-
tége et les délivre de tout danger. Qui donc affligera
celui que Dieu console ? Qui attaquera celui que Dieu
défend ? Qui menacera celui que Dieu protége ?

Une veuve doit mettre toute sa confiance en Dieu et
s’abandonner & lui, marcher en sa présence et tendre
avec un grand désir vers la perfection.

« Pour cela elle doit veiller sur sa maison, sur ses
intéréts temporels, non pour s’y attacher, mais pour en

..




310 CORRESPONDANCE

faire 'usage le plus convenable et le plus en rappoit J
avec les sentiments pieux et charitables que Dieu met
dans son cceur. Elle ne doit point rester oisive. Elle doit
travailler selon sa condition. Elle doit nourrir son coeur
de bonnes pensées; de saints désirs, de sentiments de
charit¢ envers Dieu et le prochain, faire de bonnes
euvres selon ses facultés et ses loisirs. Elle doit veillep
soigneusement sur sa thastetd, fuir toutes occasions
dangereuses, garder sa réputation intacte et & abri de
toute détraction. Elle U'obtiendra si elle est vigilante,
si elle s’observe, si elle est modeste, reservée, éloignée du
monde. Toute détraction injuste, toute calomnie tombera
d'elle-méme, si jamais elle en était victime par la per- |
versité des méchants. |

« Une veuve ne doit point oublier que la thasteté
pour elle comme pour tous est un don de Dieu ; par con-
séquent, elle doit la demander a Dieu souvent, tous les
jours, ne point se croire plus forte qu'elle he Vest, se
rappeler que toute ehair est faible et que Dieu seul ac-
corde la victoire sur les passions; et entretient le ceeur
“humain dans le bien, la vérité et la vertu.

« Dieu ne lui refusera pas ce gu'elle lui demandeéra
avec un ceeur pur et droit, il la fortifiera, il la rendra
inébranlable comme une colonue d’airain.

« Une veuve, ma fille, trouve un modele accompli de
la maniere dont elle doit se comporter et agir pendant sa
vie. L'Eglise, que j'ai acquise par mon sang et que j'ai
établie sur la terre, est mon épouse. Je suis son époux:
Or, depuis mon ascension, mon épouse est demeurés
veuve parce que je suis monté au ciel. Je suis et je serai
neanmeins avec elle par le sacrement de mon amour el

D




LETTRE VIII 311

par mes grices, mais je ne seral avec elle dune ma-
nitre visible que dans le ciel. Or, ma fille, que fait I'E-
glise ? Elle a constamment les yeux fixés sur moi. Son
cceur m'est uni par des liens indissolubles. Elle vit dans
la fidélité de 'amour qu'elle m’a juré, et elle persévérera
jusqua la fin. Elle ne s'attache point aux biens péris-
sables de ce monde. Je suis sa richesse, son tout. Elle ne
soupire qu'apres le moment de ma possession. Elle ne
demande que la consommation pour l'éternité de notre
union dans le royaume de mon pére. Elle passe en fai-
sant le bien.

« Que les veuves agissent ainsi, qu’elles s'attachent
a Dieu et coulent le reste de leur vie dans la pratique du
bien:

« Ce que jé viens de vous dire; tna fills, d'une fémmne
qui a perda son époux; j& le dis aussi d'uit hofhfiie qui a
perdu son épouse: I1 peitt se tharier de nouvean ; il fera
miegux de fié pas eortracter un second mariage.

¢ Qu’il agisse cothime je ai indiqué pour une femme
veuve, car |'hemmime, ¢oniine la femme; & une 4me & sau-
ver, un Dieu & aimer et & adorer: Il a comme elle des de-
voirs 3 rethiplif., Heureux celui qui est fidele et marche
dans ld craliite et I'amour de Dieu !»

Telle est liiistruction que m'a dotinée le Sauveur
Jésus. Il e semble avoir dit & peu prés toutes ses
paroles.

Recevez, Motisietir 1e Curé, 'assurance ae mia profonds
veénération.

Votre trés-humble servante,

. - Manig,
Mititisaste, 15 octobre 1448,



LETTRETX |

SIGNES AUXQUELS ON RECONNAIT L’ESPRIT DE DIEU
DANS LES VISIONS QU LES REVELATIONS.

Monsieur le Curé,

Le Sauveur Jésus m’a dit un jour : « On craint que ce
ne soit pas ma parole que vous entendez. Afin de détrom-
per ou de rassurer ceux qui vous dirigent, je veux vous
indiquer la différence qui existe entre une personne trom-
pée par le démon ou égarée par son imagination et celles
qui sont conduites par I’Esprit de Dieu. Faites connaitre
mon enseignement a ce sujet, et qu'on vous juge aprés
sans crainte de se tromper.

« Ma fille, & quels signes reconnait-on le principe des
choses extraordinaires qui se passent dans une 4me ver-
tueuse ? Je vais vous l'indiquer. Si le démon ou I'imagi-
nation sont le principe de ces merveilles en cette
personne, elle demeurera encore vertueuse, au moins
extérieurement. Mais examinez sa conduite et sa maniére
d’agir ; vous y découvrirez promptement un orgueil se-
cret, une certaine fierté, un attachement a tout ce qu’elle
éprouve et tres-peu de docilité. Elle sera sans douceur,
mansuétude, humilité et simplicité, Si elle obéit, elle

|




LETTRE IX 313

obéira par orgueil. Si J'orgueil ne trouve pas de soutien
dans son ohéissance, elle n’obéira pas. Elle parlera beau-
coup a tout le monde et avec plaisir de ce qu'elle éprouve ;
ou bien elle le cachera et n’en dira rien, pas méme ason
directeur ; elle usera de détours et de ruses, elle man-
quera de droiture, de simplicité. Ges signes sont infail-
libles; une personne orgueilleuse, insubordonnee, hypo-
crite et fausse n’est point une personne conduite par
1'Esprit de Dieu, mais par les penchants de sa nature cor
rompue.

« Celles, au contraire, qui sont dirigées par 1'Esprit de
Dieu sont humbles, soumises et unies a Dieu, indiffé-
rentes a toutes choses, sans volonté propre. et obéissant
en tout, sans chercher ou demander raison des ordres
qu’elles recoivent.

« Elles ne parlent & personne de ce qu’elles éprouvent.
Elles restent dans I'oubli et le silence de leur ceeur ; elles
en parlent pourtant & leurs directeurs, et c'est 1a le pre-
mier mouvement que j'inspire a leur ame.

« Lesunes en parlent facilement, mais toujours avec
cette humilité qui est le signe distinctif de mon esprit et
de mon cceur ; les autres n’en parlent qu'avec peine, elles
en parlent néanmoins et gagnent plus de mérite en sur-
montant leur peine a parler de ce qui se passe entre elles
et mot.

« Naturellement le directeur de ces personnes cher-
chera 2 les éprouver. Il leur fera méme subir des épreuves
trés-pénibles et trés-difficiles. Elles supporteront tout sans
se plaindre et avec une patience admirable, parce qu’elles
auront toujours mon exemple sous leurs yeux. Rien ne
les rebutera, elles se soumettront & tout. Elles feront au-




A

314 CORRESPONDANCE

jourd’hui ce qu'on leur commandera et ne le feront plyg
demain sion le leur défend. Elles agiront moins par elles.
mémes que d’apres la volonté de leur directeur. Elles au-

ront fol & sa parole comme 3 ma propre parole et ne se
fieront nullement sur elles.

« A ces signes on reconnaitra Uesprit de Satan ou mon
esprit en ces personnes, les mouvements de la nature

corrompue ou les mouvements de mes graces les plus si-
gnalées.

« Quelquefois, c’est mon esprit qui travaille une ame
comme un laboureur le champ de sa famille ; mais le dé-

mon veut y semer l'ivraie de son esprit et étouffer le bien
que j'al1 fait a cette dme.

« Voici la maniére d’'agir du démon. Ecoutez-moi at-
tentivement.

« Le démon, ma fille, n'agit pas de la méme manigre
vis-a-vis de toutes sortes de personnes. Il consulte le
caractére, l'inclination, la force oy la faiblesse de cha-
cun ; il considére 1'état des dmes, leur amour pour moi
ou leur peu d'affection, et puis il commence habilement
sOn euvre.

« Il voit une personne pieuse comblée dune de ces’
gréices s1 admirables et s1 admirées parmi les spints, Que
fait le démon ? 11 essaye de la porter & la vanité, de lui
faire comprendre qu’elle doit étre quelque chose ppis-
qu'elle a recu de pareilles grices. 8'il est repousse, il ne
se décourage point, il revient 4 la charge et il I'impor-
tune si fort que, si cette 4me n'y apporte prompt remede
et ne court a2 moi dans ces circonstances, le souffle dn
démon sera en elle comme un levain qui la fera fermen-



LETTRE IX 315

| ter dans la révolte contre son Sauveur par I'orgueil le plus
coupable et le plus criminel.

« Une autre personne recoit les mémes faveurs. Que
fera le démon ? I lui inspirera de les tenir cachées, de
n’en parler a personne. Ainsi il troublera sa paix et son
repos et la détournera, par ces inguiétudes, de Dieu et de
la vertu.

« Que fera le démon vis-a~-yis d’'une autre personne
ainsi favorisée? Il la poussera a en parler facilement, elle
en entretiendra ses amis. Ils divulgueront cette nouvelle,
qui relévera l'estime que I'on a d’elle. Elle s’en apercevra
et recevra sans s’en douter le germe d’orgueil que le dé-
mon lui glissera aussitot dans I’ame. Elle se eroira élevée
au dessus des autres. Pauyre dme ! I'orgueil V'aura abais-
sée plus bas que terre et séparee de Dieu.

« D'autres fois le démon se transformera en ange de
lumiére ; il simulera mon langage et ma maniere de par-
ler, afin de prendre empire sur une ame, et puis, il lm
glissera l'erreur et le mensenge, saurces de tqut péché.

« Enfin, ma fille, quand une personne est vertueyse et
quelle éprouve les bienfaits de ma grdee, sans pourtant
participer a ces grices que je n'acecarde que par un effet
tout particulier de ma honté, le démen se sert de toutes
les dispositions qui sont en elle pour la perdre. S1 son
imagination est vive et son tempérament petulant, illa
frappera par certaines visiens, lui persuadapt gu'elle a
des révélations, et elle le croira si fort qu'il n’y aura point
moyen de la dissuader. Il se seryira de sa négligence, de
son imprudence, de sa trop grande familiarité, en un mot
de toul ce qui peut étre défectueux en elle pour l'entrai-
ner 3 sa perte et & sa ryine,

o




316 CORRESPONDANCE

_ « Toutes ces personnes doivent dire & leur dirccteur
ce qui se passe en elles, sans cela elles tombent infailli-
blement dans les piéges de leur plus grand ennemi.

« Le directeur connaitra si elles sont dans la bonne
voie d’apres leur obéissance et leur soumission & ses avis
et & ses conseils. Si elles n'écoutent point la voix de leur
directeur, elles ne sont point conduites par mon esprit.
Si elles cachent ce qui leur est dit, et si celui qui leur
parle les oblige a ne rien dire a leur confesseur, elles ne
sont point conduites par mon esprit, ce n’est pas ma voix
qu'elles entendent ; car je n'ai jamais défendu de parler
de ce que je disais, d’en parler du moins & ceux qui di-
rigent les 4mes que je me plais & enseigner.

« Terivez ces mots, ma fille, ils seront utiles & beau-
coup d'ames illusionnées et trompees par Pesprit de men-
songe, quand elles les auront lus. Ecrivez-les et celui qui
vous dirige verra bien clairement quel est le principe qui
les a dictés. Ily verra un caractére de franchise et de
vérité qui n’appartiennent point 3 Satan, mais seulement
3 la vérité incarnée, a Dieu lui-méme.

« Quil vous juge et qu’il dise franchement & son tour
ce qu’il pense de vous et de celui qui vous parle. |

« Allez en paix, ma fille, votre directeur sait bien que
c’est moi qui vous parle. Depuis longtemps il aurait mis
fin aux épreuves quil vous impose. Gest au souffle de .
mon esprit qu’il les continue et que son directeur l'en-
gage 4 les continuer. »

Je vous dis toutes ces choses, Monsieur le Curé, avec
la plus grande et la plus enticre confiance. Je les dis
aussi par ohéissance et soumission. Je ne prétends vous
rien apprendre, de mol-ménie je ne sais rien. Je ne fais




LETTRE IX 3T

que vous rapporter ce que j’ai entendu. Vous en jugerez
comme il vous plaira, ou plutot comme vous devez le faire.

‘pour la gloire de Dieu et pour le salut de I'dme de votre

enfant en Jésus-Christ Notre-Seigneur.

Recevez, Monsieur, I'assurance de tout mon respect et
de ma parfaite considération.

Votre trés-humble servante,

MaRIE,
Mimbaste, 20 juin 1843,

i, 13




LETTRE X

COMMENT UNE AME DOIT AGIR DANS LES FAVEURS EXTRAORDI-
NAIRES QU'ELLE RECOIT DE DIEU.

Monsieur le Curé,

L’état ou je me trouvais depuis quelque temps me cau-
sait un peu de peine. Pendant mes priéres, pendant la
sainte messe ou dans mes communions, j'étais pour ainsi |
dire sans sentiment. J’étais complétement absorbée par
une douceur ineffable qui remplissait toute mon dme et
m’empéchait de lire et de prier pour m’obliger & suivre
’attrait de cette douceur. J’en ai parlé au Sauveur Jésus,
et lui ai dit : Seigneur, je ne sais ce que je sens, ni com-
ment je me trouve; vous qui le savez, daignez m’éclai-
rer, m’instruire et me faire connaitre de quelle maniere
je dois agir.

« Ma chere fille, me réponditle Sauveur Jésus, oui, je
vous connais, je sais ce que vous éprouvez, je sais ce que
vous étes. Vous n’'étes encore qu’une apprentie, qu'une
jeune novice, qui ne sait encore de quelle maniere elle
doit se conduire dans la voie nouvelle ou je veux vous
faire entrer. Cette douceur gui remplit votre dme, et
comme un doux somimeil, 'endort pour la laisser reposer

.|




LETTRE X 319

en Dieu, tandis que votre corps est sans mouvement et
votre cceur sans action sous le poids de cette béatitude
qui vous pénétre en vous attachant & moi, est une grice
que je me plais a vous accorder, et qui, loin de vous at-
trister ou de vous faire de la peine, doit exciter votre plus
vive reconnaissance envers votre Sauveur.

« Gotitez celte douceur quand vous I'éprouverez ; suivez
l'attrait qu’elle vous donnera et quil’aura praduite.

« Voici, ma fille, comment vous devez recevoir cette
douceur et cet attrait; comment vous devez le suivre et
agir quand vous l'éprouverez.

« Je vous ai déja parlé de I'oraison. Elle est un entre-
tien, une communication de I'’dme avec Dieu par des pa-
roles, des sentiments, des pensées et des affections; en
un mot, ¢’est une élévation de I'dme vers Dieu. Cette él6-
vation doit étre opérante, c’est-a-dire qu’elle doit offrir 2
Dieu les devoirs de I'dme et lui demander sa grice, car
c’est 1a le but de I'oraison,

« Quand vous vous y trouvez sans sentiments, sans

 attraits, tdchez d’en exciter de bons en vous par quelque
lecture ou quelque pensée pieuse. Si vous ne pouvez lire

ni vous arréter & quelque bonne pensee, mais que vous
ressentiez immédiatement cette douceur et cet attrait qui
fait goater Dieu, bhien que vous n’ayez ni sentiments ni
pensées sensibles, demeurez en cet etat, cet état estle
degré de la perfection dans loraison, et cette oraison est
éncore plus ou moins parfaite, selon que ce degré de re-
Pos est aussi plus ou moins parfait. C'est 1a l'état des
bienheureux dans le ciel, le repos dans la vue et l'amour
de Dipu,

« Or, ma fille, vous devez grandir et croitie en cette




320 CORRESPONDANCE ; ?

nouvelle voie dont vous n’avez pas encore franchi le pre-
mier degré. Armez-vousdonc de vigilance et d’humilité;
sans cela, vous descendrez au lieu de monter, et vous
deviendrez semblable & ces &mes qui, apres s'étre élevées
comme des aigles dans le ciel, tombent & terre pour étre
comparées aux plug vils animaux. Soyez vigilante et
soyez humble : vigilante pour marcher en avant; humble
pour demeurer amie de Dieu et rester dans la vérite, qui
vous dira que vous n’étes rien par vous-méme ; soyez
circonspecte aussi, afin de ne point vous laisser séduire
et de ne point vous laisser entrainer dans les choses
vaines, inutiles ou mauvaises ; car il n'y a que les choses
saintes qui menent a Dieu.

« Cette voie est non-seulement inconnue, mais elle est
encore aussi périlleuse que toutes les autres.

« Elle est périlleuse : on peut donc faire dans cette voie |
des chutes déplorables ; par conséquent, il faut y prendre
garde, se tenir sur ses gardes, et ne s’y reposer qu'en
Dieu et sur Dieu.

« Elle est inconnue : Dieu seul peut en donner la con-
naissance. 11 est impossible & I'4me de la trouver par elle-
méme et d’y marcher, si elle n’est éclairée et conduite
par 1'Esprit-Saint. Or, ]'Esprit-Saint n’en instruit et n'y
mene. que quelques dmes privilégiées. |

« Puisque cette voie est ouverte devant vous, ma fille,
suivez avec humilité et circonspection I'attrait qui vous Y
porte. Je vous soutiendrai et vous éclairerai; lorsque vous
en aurez besoin, appelez-moi & votre aide, je me hateral

d’accourir.
« Que ce soit pendant la sainte messe ou apres la com=
muuion, pendant la priére ou la méditation, suivez tou-

e




LETTRE X 32U

jours l'attrait qui vous sera donné; mais suivez-le comme
je vous a1 appris & le faire, c’est-a-dire en vous occupant
de Dieu ou de ce qui est & Dieu, et vous reposant en lui.
Si vous faites ainsi, soyez tranquille, vous agirez selon le
bien.

« Ma fille, dans votre conduite, cherchez plutot a faire
la volonté de Dieu que votre volonté. Cherchez plutdt le
bon pIaisir de Dieu que le vitre. Qu'il vous conduise
d'une maniére ou d’une autre, que vous importe, pourvu
que vous fassiez sa volonté !

« O Marie ! ma chere fille, vous étes petite sur la terre ;
mais je vous donnerai une place élevée dans mon royaume.

« Communiquez tout ce qui se passe en vous i votre
directeur, et suivez ensuite ses conseils. Quelque chose
que vous éprouviez, dites-lui tout, etpuis demeurez calme
et tranquille. »

Voila, Monsieur, ce que je désirais vous soumettre
pour vous supplier de m’accorder le secours de vos
priéres. J’en ai ressenti et j’en ressentirai toujours les sa-
lutaires effets, parce que je crois qu'elles vous sont 1nspi-
rées par la charité que vous avez pour moi.

Je ne puis vous en témoigner toute ma reconnaissance;
mais vous savez que Dieu ne laissera pas sans rémuné-
ration ce que vous faites pour la plus humble de ses ser-
vantes.

Je vous prie de recevoir, Monsieur le Curé, 'hommage
de la plus haute considération avec laquelle

J’ai ’honneur d’étre
Votre trés-humble et trés-soumise servante,

MAaRIE,

Mimbaste, 25 juillet 1843,
11k, 18.




LETTRE XI

DESCRIPTION DU TABERNACLE ADMIRABLEOU MARIE LATASTE
REGOIT LES PLUS GRANDES FAVEURS DE DIEU.

Monsieur le Cure,

C’est avec une entitre Soutdission que je viens vous
soumettre ce que j'éprouve depuls quelque temps dans
ma nouvelle maniere de vivre.

Il me semble que mon aftie et dans dne nodvells vie,
dans le centre de la lumiére et des connaissaices inté-
rieures et spitituelles. Gé centre merveilleux i’ apparalt
comme un appartément qui n’est ni grand ni petlt il est
fermé, mais non pas par aucun mur, parce qu’il est tout
spirituel. Ge nouvel appartement ot se retire mon 4me,
le Sauveur Jésus m’a appris 4 le nommer le tabernacle
admirable. J'y apercois une grande croix de douze &
quinze plieds de hauteur, dont le Christ est de grandeur
naturelle. Elle repose sur un beau piédestal, qui me pa-
rait étre de marbre ainsi que la croix, mais qui ne l'est
pas, parce que tout y est spirituel. Il y a dans ce taber-
nacle admirable comme une atmosphére vivante de lu-
mieres, de connaissances et de sentiments divers qui
portent vers Dieu. Il est impossibledy entrer sans en étre

o




LETTRE XI 323

tout pénétré. Or; j'ai vu clairement iiié cés lumieéres,
ces connaissances et ces sentiments viennent de la croix
du tabernacle admirable comme d'une source intaris-
sable.

Je ne puis pas pénétrer, quand je le veux, ni demeu-
rer autant qiie jé le veux dans le tabernacle admirable.

Il m’est néanmoins quelquefois permis dy entrer, d’y
gotter et d'y recevoir les instructions qui s’y donnent,
quoique sans paroles. C’est une des faveurs les plus si-
gnalées que puisse m’accorder le Sauveur Jésus. Il me

I'accorde pour me donner plus de force et de vigueurafin
d'opérer le bien, car je sens cette force et cette vigueur
me penétrer et m’envelopper intérieurement et exté-
rieurement, sans que rien soit capable ensuite de m’en
dessaisir. |

Vous comprendrez difficilement ce que j'entends par
des instructions sans paroles; je veux dire, Monsieur, que
dans le tabernacle admirable, mon 4me voit les choses si
clairement que, soit sur Dieu, sur Jésus-Christ, sur Ma-
rie, sur soi-méme, sur la religion, elle s'instruit comme
si elle entendait parler. Souvent elle voit et ne comprend
Pas ; mais elle golite avec suavité les étonnants mystéres

-qui sont devant elle.

: D’autres fois, un pouvoir invisible m’empéche d’entrer
dans le tabernacle admirable, ou bien me force d’en sortir
dés que j'y suis entrée.

O Monsieur, que de bonté en ce Sauveur Jésus ! Qui
me donnera de me confondre en actions de graces devant
lui, de lui donmer & jamais et mon esprit et mon cceur,
€t mon 4me et tout ce que j'ai!

Je vous prie de vouloir agréer, Monsieur le Curé,




324 CORRESPONDANCE

'hommage de mon plus profond respect et de ma s
sion entiere & votre jugement, auquel je soumet
choses.

oumis-
S toutes

Votre trés-humble servante,

MARIE,

Mimbaste, 1er aoat 1843,




LETTRE XIF

JESUS EN CROIX NOUS MONTRE L’ENORMITE DU PECHE.

Monsieur le Curé,

Je viens vous soumettre, avec le méme abandon et la
méme confiance, ce que vous m’avez demandé de mes
méditations sur la passion du Sauveur Jésus.

Je ne sais trop comment je pourrai m’exprimer et
dire des choses que j'ai entendues sans qu’on proférait
une parole, et qui étaient bien plus leffet dun éclat
de lumiére que de voix clairement et distinctement
articulées.

- Pour ces méditations, je ne me suis point servie de
livres; je me les ai non plus jamais préparées. J’avais

- déja plusieurs fois médité sur la passion de la manicre
que je vous ai dite ailleurs; la passion est le sujet le plus
ordinaive de mes méditations. Cest une source inépui-
sable vers laquelle me porte un attrait irrésistible, et dans
laquelle mon 4me preng force, courage et vertu pour
faire le bien et éviter le mal.

Or, un jour, jé me mis 3 genoux pour faire ma médi-
tation selon lattrait qui me serait donné. Quand je ne
Prépare point ma méditation, ce n’est point que je veuille

g——_;_____




326 CORRESPONDANCE

tenter Dieu ainsi ; mais c’est que je suis obligée de suivro
lattrait qui me porte ailleurs, et qui m’oblige méme 3,
laisser la meditation que j'aurais préparée pour en suivre
une autre. Quelquefois Dieu m’envoie des occupalions
qui m’empéchent la veille de me préparer & ma médita-
tion du lendemain. C’est 13 pour moi l'indice que le
Sauveur se charge de ma meéditation ou bien que je de-
vral me tenir humblement a ses pieds, quelquefois sans
aucun sentiment d'amour, jusqu’a ce qu'il lui plaise d’a-
voir pitié de moi. .

Apres m’étre agenouillée aux pieds du Sauveur, je
sentis aussitdt en mon dme un attrait qui la portait
presque avec violence & considérer Jésus attaché a la |
Croix. [

Ah ! Monsieur, je ne sais comment je devins alors. |
Pendant que mon corps me semblait d'un poids et d’une
lourdeur accablants, mon dme semblait avoir une nou-
velle vie. Elle se trouva dans le centre de la lumitre et
des connaissances du tabernacle admirable. Mon Dieu,
que de lumiereset quede connaissances ! Je les vis toutes
immeédiatenient dans leur ensemble, mais je ne pus les
supporter ensuite dans leur détail; elles débordeérent
mon dme, qui dut nécessairement se retirer et attendre
jusqu'au lendemain; ce qui me fait supposer que le
Sauveur avait d’abord voulu me montrer comme un
plan général des méditations qu’il voulait que je fisse
ensuite séparément et chaque jour. C'est du moins ce qui
est-arrive.

Voici le plan général tel que je I'apercus : 1° Jésus en
croix nous fait comprendre la grandeur et I'énormité du
péché; 2° Jésus en croix est pour nous le modele de toutes

D




LETTRE XII N7

les vertus ; 3° Jésus en croix fait connaitre la justice et
la miséricorde de son Pere.

Le premier jour, je pus méditer sur la premiere partie,
qui est: Jésus en croix nous fait comprendre la grandeur
et I'énormité du péché.

Dans une premiére vue, je considérai le péché en lui-
méme et dans sa nature intime ; dans une seconde con-
sidération, je vis l'injure et U'outrage qu’il fait & Dieu;
enfin je compris qu'il est la cause de tous nos maux, tant
spirituels que temporels. Quelles connaissances pro-
fondes ! quelles lumiéres éclatantes environnerent mon
ame en cet heureux moment! Ce n’était point nne parole
parlée que j'entendais, mais je comprenais mieux qu'en
entendant I’homme le plus savant et le prédicateur le
plus distingué. C’était une parole sans voix et une voix
sans parole, et je n’ai point de parole pour exprimer
cette voix, ni de voix pour rendre cette parole. J'ai wvu,
j'al entendu, j'ai compris ; j'essayerais en vain de le rap-
peler, je ne le pourrais pas. C’était plus fort, plus tendre,
plus sensible, plus doux, plus pénible, plus douloureux,
plus intelligible, plus saisissant pour moi que toute
chose au monde. C’est aujourd hui si profondémeht grave
dans mon cceur, que je ne puis méme l’extériorer par
écrit ou par parole. O Jésus en croix, salut de mon ame!
O croix de Jésus, salut du monde! O Jésus en croix, Dieu
mort pour mes péchés! O croix de Jésus, délivrance de
mes iniquités ! O Jésus en croix, réparateur de l'injure
faite a Dieu! O croix de Jésus, témoin éclatant et glorieux
du pardon de Dieu le Pere ! O Jésus en croix, libérateur
du genre humain! O croix de Jésus, bouclier contre
Satan, le monde et les passions! O Jésus en croix, félicité




328 CORRESPONDANCE

‘dans nos souffrances et nos peines! O croix de Jésus,
arc-en-ciel de la miséricorde de Dieu! O Jésus en Croix,
ce sont mes péchés qui vous ont fait mourir! O croix de
Jeésus, ce sont mes péchés qui vous ont rougie du sang
de mon Sauveur ! O Jésus en croix, que je sois & jamais
pres de vous, avec vous, en vous ! O croix de Jésus, que
je vous embrasse & jamais et meure en vous pressant sur
mon cceur ! \

Je ne pouvais plus rester dans le tabernacle admirable
dont la lumiére éclatante me repoussait au loin. Avant
de sortir, j'entendis, forte comme un tonnerre, une voix
prononcant ces paroles, qu’elle m’adressait et que j'ai
conservees : « Ma fille, dites chaque jour cette priére :
Mon Dieu, souvenez-vous de ce moment ol vous avez
fait couler pour la premiere fois votre griace dans mon
ceeur, en me lavant du péché originel pour me recevoir
au nombre de vos enfants. O Dieu, qui étes mon Pére,
accordez-moi, par votre infinie miséricorde, par les
meérites et le sang de Jésus-Christ, les peines et les dou-
leurs de la sainte Vierge, les graces que vous désirez que
je recoive en ce jour pour votre plus grande gloire ef
mon salut. » |

Voila, Monsieur le Curé, ce que j’éprouvai en ce jour.
Je continuerai a écrire le reste dans mes moments de
loisir.

Je vous prie d’agréer 'hommage de ma vénération et
de mon plus profond respect avec lequel je suis,

’ Monsieur le Curé,
Votre tres-humble servante,

MARIE.
Mimbaste, 7 aoit 1843,

D



LETTRE XIII

JESUS EN CROIX MODELE DE TOUTES LES VERTUS.

Monsieur le Curé,

La considération de Jésus en croix comme modele de
toutes les vertus m’a retenue plusieurs jours dans le ta-
bernacle admirable.

Chaque jour c¢’étaient des lumiéres et des connaissances
diverses sur chacune de ces vertus données & mon dme
et des désirs immenses de les posséder. Ce n’étaient
point des instructions comme celles que je recois ordi-
nairement. Je vous I'ai déja dit, dans le tabernacle admi-
rable je n'entends ni la voix ni la parole du Sauveur ;
mais je vois, je comprends, j'ai l'intelligence de ce qui
se présente & mol, et je voudrais toujours voir ces choses,
toujours reposer mon intelligence sur elles et y prendre
mon repos. Aussi, il est impossible que j'essaye de
vous exprimer ce que j'al éprouvé sur I'amour de Jésus-
Christ pour son Pere ; amour qui lui fait prendre un
corps et une dme semblable & notre dme, pour vivre d'une
vie pareille & notre vie et qui le fait mourir sur la croix
pour ofirir & Dieu un sacrifice digne de lui ; sur la sou-
mission entiere et parfaite du Sauveur Jésus & la volonts

1L 19




330 CORRESPONDANCE

de son Pere, par laquelle il Iui sacrifie sa volonté pour
accomplir la sienne ; sur le désir infini de réparation de
la éloire de son Pere ; sur I'abandon et la confiance sans
bornes en Dieu son Pere, entre les mains de qui il remet
SOIl dme pour Mmourir. |

Il est impossible que j'essaye de vous exprimer ce que
jai vu de 'amour de Jésus-Christ pour tous les hommes,
pour ses bourreaux, pour moi, et de vous montrer le
tableau de lumicre qui s’est fait autour de cette parole
que je voyals en caractéres de feu dans le Ceeur de
Jésus : « J'al soif. » C'était la 0if de notre salut, du salut
des pauvres pécheurs dont il était dévoré. Il aurait voulu
pouvoir dire & tous comme il le dit au bon larron :
« Aujourd’hui, vous serez avec moi dans le paradis. »
C’était 1a le désir de son cceur, désir immense, qu’il ma-
nifestait dans cette parole d'un Dieu mourant pour la re-
demption des hommes : « J'a1 soif ! »

11 est impossible que j'essaye de vous exprimer I'hu-
milité de Jésus en croix, de ce Dieu souverainement
orand et élevé, anéanti dans les supplices et la mort. 11
est impossible que j'essaye de vous exprimer son obeis-
sance qui le soumet & ses bourreaux, sa patience qui
I'empéche de se plaindre, sa douceur qui en a fait dans
ses supplices I’agneau de Dieu effacant les péchés des
hommes. '

Chacune de ces vertus de Jésus en croix m’a retenue
un jour en oraison devant mon Sauveur. Je ne puis dire
autre chose. Si je veux écrire, ma plume s’arréte, parce
que l'expression lui manque ; sl je veux parler, ma
Jangue est comme sans mouvement. On ne peut rendre
par une parole extérieure, sensible une parole insensible

o D




LETTRE XIIl 331

et intérieure. Je ne puis exprimer un enseignement que
jai recu dans 'éclat d’'une lumiere sortie de la croix,
par des signes de convention sortis de la langue de
I'homme et qu’on appelle la parole.

Recevez, Monsieur le Curé,l'assurance de ma profonde
reconnaissance, de mon respect le plus grand et de ma
vénération la plus entiére.

J’ai 'honneur d'étre
Votre trés-humble servante,

MaRiE.
Mimbaste, 9 aott 1843,




LETTRE XIV

JESUS EN CROIX FAIT CONNAITRE LA JUSTICE DE SON PERE,
ET CETTE CONNAISSANCE
EST L’EFFROI DU PECHEUR IMPENITENT.
JESUS EN CROIX MONTRE AUSSI SA MISERICORDE.

Monsieur le Curé,

C'est avec la plus entiére et la plus parfaite soumission
que je désire me conformer a votre volonté. Vous m'or-
donnez de faire un effort et de tenter la découverte d'une
expression de ce que j'éprouve dans mes meditations sur
la passion.

Je vais essayer, je ferai comme je pourrai ; pardonnez-
moi si je ne fais point de la maniére que vous le desire-
riez, et que ma bonne volonté me fasse trouver grice pres

de vous.
Apres avoir médité sur Jésus en croix, modele de toutes

les vertus, j'ai vu se dérouler la suite du plan général
gue je vous ai tracé. Jésus en cCroix fait connaitre la
justice de son Pere, et cetle connaissance est l’effroi du
pécheur impénitent.

Ce sujet m’a retenue dans le tabernacle admirable pen-
dant trois jours a4 I'heure de ma méditation.

P

g#




LETTRE XIV 333

Vous savez, Monsieur, et vous voyez combien la justice
de Dieu apparait dans Jésus en croix, puisque, pour
lui donner satisfaction, c'est un Dieu fait homme qui
meurt sur cette croix. Je ne m’'arréterai point 1i-dessus.
D'ailleurs, dans ma méditation, cette vue de la justice
divine sur Jésus en croix a brillé pendant un instant
seulement, et parce que c’est 13, je pense, un mystéere
insondable, il ne m’a point été permis de m’y arréter.
Mon intelligence et mon cceur se sont portés pendant les
trois jours sur l'effroi que doit causer au pécheur impé-
nitent Jésus crucifié.

Jésus en croix est la victime sur laquelle Dieu a exereé
Ia rigueur de sa justice et la sévérité de ses jugements.
Or, Jésus était juste et il n’avait en lui que ’apparence
du péché pour lequel il venait mourir afin de sauver le
monde. Que doit donc attendre le pécheur impénitent
qui ne veut point renoncer a son péché, et que la mort
frappera & I'heure ou il y pensera le moins ?

Telle est la vue générale que j'apercus le premier jour
ou il me fut donné d’entrer dans le tabernacle admirable
pour y voir la justice de Dieu manifestée dans Jésus en
Croix.

Voici la vue en son détail ou 'enseignement que mon
esprit puisait dans cette vue.

Jésus était juste, saint et impeccable. Le cceur de Jésus
e pouvait ressentir I'impression d’aucun vice, d’aucune
Mauvaise inclination, ni de la plus petite imperfection ,
tandis que les saints, méme les plus grands saints, par
l.ln effet de la nature corrompue, ont éprouvé en eux ces
lmpressions, bien qu'ils n'en aient pas été les victimes,
La divinité qui remplissait son cceur y enfermait la sain-




334 CORRESPONDANCE

teté parfaite de Dieu, et repoussait par conséquent tout ce
qui n'était pas saint, et l'empéchait par des barritres
infinies d’arriver jusqu'a lui.

L'esprit de Jésus était éclairé de la lumidre méme de
la divinité qui le divinisait, c'est-a-dire lui donnait la
plus entiere conformité et la plus grande participation
a la sainteté de Dieu, pour qu'il fat 'esprit de I’ Homme-
Dieu.

L'dme de Jésus était remplie par ladivinité qui se com-
muniquait & elle d'une maniére si intime que I'dme du
Sauveur était tout absorbée dans la divinité, devenait une
méme chose avec elle, et pourtant sans confusion et en
conservant toutes ses puissances et toutes ses facultés
distinctes de la divinité., L'dme de Jésus était, comme
celle des autres hommes, douée des mémes facultés, ’en-
tendement, la mémoire, la volonté ef la raison; mais ces
facultés étaient divinisées dans le Sauveur Jésus.

Le corps de Jésus était pur et saint ; car son dme étant
pleine de graces, possédant toutes les vertus dans un de-
gré infiniment plus élevé qu'on ne peut le concevoir,
participant aux perfections de la divinité, étant divinisée
elle-méme, ne pouvait conduire le corps que d'wire ma-=
niere divine. Car c'est I'dme qui est le guide du corps,
qui le fait agir et opere par lui ce qu'elle veut, Or, l’éms
de Jésus étant divinisée par son union a la divinité, di-
vinisait le corps de Jésus par son union avec lui, Dans le
corps de Jésus se trouvail la divinité du Verbe de Dieu et
)4me de Jésus divinisée par son union avec elle; el 'le
corps, l'ame, la divinité étaient si parfajtement unis,
quils ne formaient qu'un seul étre ou une seule pers
sonne, la personne du Fils de Dieu fait homme; per=

I




LETTRE XIV . 335

sonne juste, sainte et impeccable. En Jésus 11 y a trois

substances : la substance divine, la substance de I’Ame et

| la substance du corps. Ces trois substances font deux

' natures, la nature divine et la nature humaine. Ces deux

natures font une seule personne, la personne du Fils de
Dieu fait homme, qui s’appelle Jésus-Christ,

L’homme doit avoir en lui nécessairement le corps et
I'dme. 8'il n'avait que le corps, il ne serait point homme,
ce serait une machine sans vie, une statue sans mou-
vement. S’il n’avait que 'dme, il ne serait point homme,
ce serait une intelligence spirituelle ; il faut, pour que
I'homme existe, qu'il y ait union entre le corps et I'dme,
qui se conservent sans se confondre, car I'dme ne devient
point matiére ni le corps un esprit. Ils se conservent mu-
tuellement, et leur union compose I’homme.

| Jésus-Christ est vraiment homme. Il est homme uni 4
la divinité. L'union de la nature divine avec la nature
humaine ne fait point que la nature humaine soit con-
fondue avec la nature divine. La nature humaine est
Parfaitement et entidrement conservée en Jésus-Christ,
sans cela il ne serait point homme. La nature divine ne
se confond point avec la nature humaine par son union
avec le corps et I'dme de Jésus-Christ; elle se conserve
telle qu'elle a été de toute 6ternite ; sl en était autre-
Ient, Jésus-Christ ne serait point Dieu. Aussi, de méme
que le corps et I'ame unis entre eux, sans se confondre,
forment I'homme, ainsi la réunion de la nature divine et
de la nature humaine forment, sans se confondre aucu-
Ile.ment, une seule personne, la seconde personne de g
Sainte Trinité faite homme pour nous.

r 1 N . . n
lel est J esus-Christ, Dieu et homme en méme temps ;

g—*




336 CORRESPONDANCE

par conséquent infiniment juste, infiniment saint, infi-
niment impeccable. Tel est Jésus-Christ, en qui rien ne
peut déplaire & Dieu son Peére, dont il est 1a splendeur et
la gloire. Tel est Jésus-Christ, la justice et la sainteté par
excellence. En lui par conséquent rien ne méritait le
courroux de Dieu son Pere, et c’est lui que je vois en
croix, c¢'est lui que je vois victime de la sévérité des juge-
ments de Dieu. Il n'y a en lui que l'apparence de nos
péchés, dont il a voulu se charger, et cependant quelles
rigueurs, qaelles punitions, quelles vengeances Dieu
exerce sur lui ! Tous les maux que le péché a attirés sur
le monde pésent sur lui, le torturent et l'accablent.

Si le Juste et le Saint des saints est ainsi traité, que
sera-ce du pécheur coupable et impénitent, du pécheur
qui s’abandonne a toutes ses passions, qui se fait un
plaisir d’offenser Dieu, qui se roidit et se dresse contre le
ciel, qui arme le bras de la justice divine par ses iniqui-
tés, qui U'oblige 2 le frapper par son obstination dans le
mal et son impénitence ? Malédiction éternelle de Dieu,
flammes vengeresses et dévorantes de I'enfer, n’anéanti-
rez-vous point ce pécheur ? Non, mais pendant I'éternite
vous I'étreindrez vivant sans le licher jamais.

Le lendemain, je vis combien Jésus en croix doit épou-
vanter le pécheur impénitent qui abuse du sang de son
Sauveur, en refusant de se convertir.

Jésus-Christ, par sa mort et les mérites de sa mort, f
nous a ohtenu les graces qui nous sont nécessaires pour
0pé1:er notre salut. Les sacrements et les actes de religion
sont la source ot nous pouvons aller puiser ces graces.
Que fait le pécheur impénitent? 11 néglige ces graces
qui lui sont offertes, il n’en profite pas. Elles sont la de-

D




LETTRE XIV 337

vant lui pour le retirer de la mort et lni donner la vie,
et il refuse la vie pour rester dans la mort. O folie et
aveuglement du pécheur ! Que fait-il encore ? Il ne se
contente pas d’abuser ainsi de ces grices en les négli-
geant, il en abuse en les profanant ; il les fait servir a sa
ruine, & sa condamnation. O désolation des désolations
et malheur des malheurs ! Le péché est un effet de la fai-
blesse humaine ; mais la persévérance dans le péché
n’est-elle point un effet d'une malice satanique ? Que dira
ce pécheur & I'heure ou Dieu lui demandera compte de
I'administration de son 4me ? Quelle contenance fera-t-i1 ?
Quel sera son courage ? Ne fuira-t-il pas dans les feux de
enfer, parce qu’il ne pourra supporter 'eil courroucs
de Dieu ?

Jésus-Christ, par sa mort et par la satisfaction quil a
offerte & Dieu pourles péchés des hommes, n’a pas voulu
pour cela délivrer I'homme de toute satisfaction. Il a
donné & Dieu la satisfaction que I'homme ne pouvait lui
donner. Mais pour que cette satisfaction que Jésus-Christ
a donnée & Dieu devienne utile a I'homme, 'homme doit
faire ce qui lui est imposé et donner & Dien la satisfaction
qu’il veut agréer de sa part, apres la satisfaction de son
Fils sur la croix.

Or, la premidre satisfaction que Dieu demande 2
Phomme, c'est le repentir et I'intention de ne plus pé-
cher. Dieu connait 1, faiblesse de I’homme, aussi est-il
disposé 3 lui pardonner ses fautes, dés qu'il a le repentir
dansson dme,

Que fait le pécheur impénitent en face de Jésus en
Croix, en face de la satisfaction que le Sauveur donne 3

Dieu pour le salut de tous les hommes? Il dit & Dieu, il
. 19.

¥*




338 CORRESPONDANCE

dit 3 Jésus : Vous me demandez satisfaction pour mes
péchés, vous me demandez repentir de mes péchés, vous
me demandez résolution de ne plus pécher; demandez,
8 Dieul et vous, Ghrist, demandez aussi ; mais voire de-
mande sera repoussée,le repentir ne sera jamais dans mon
ceeur, O parole impie, parole hlasphématoire, parole qui
souléve l'indignation du Tres-Haut, parole qui fait tom-
ber ses malédictions et ses yengeances! O mon Dieu ! je
ne puis par moi-méme faire autre chose que pécher et
vous offenser, mais je ne veux point persévérer dans le
péché, je ne veux point résister a votre grace. Je veux
recueillir de votre bouche paternelle le pardon que vous
m’offrez. Sauveur Jésus, réparateur des péchés de mon
dme, vous avez eu pitié de moi, je veux du moins ne pas
rendre inutiles vos souffrances et vos depleurs. Sije vous
al offensé, dés ce jour je veux vousaimer. Jedéteste mes
péchés ; je vous promets, avec votre grice, de les fuir
comme a I'approche d'un serpent. Je veux m’unir a vous,
vivre de yous, en yous ei pour vous.

Ah ! mieux efit valu pour le pécheur impénitent que
Jésus-Christ ne fat jamais venu sur la terre. Mieux et
valu pour lui que jamais la eroix n’eit élevé le Fils de Dien
entrele ciel et Ia terre; les crimes de ce pécheur n’sussent
point été si CDREldéBahles ni si eufrageants pour Dieu. O
sort mille fois malheyreux de ce pécheur ! Effroi de son
dme au tribunal de Diey et terreur 4 nulle autre pareille!
Mon Dieu, grace pour moi, et gue je vous aime a jamais!

Le troisiéme jour, je vis dans ma méditation combien
Jésus en croix est la terpeur des pécheurs impénitents,
par la grandenr des tourments gu'ils s'atlirent en rendant
les mérites du Sauveyr inutiles,

I



LETTRE XIV ’ 339

J’ai vu l'effroi de ce pécheur avant sa mort ; je I'ai vu
aussi dans l'enfer. Mon dme en est encore toute saisie
d’effroi. | ,

Quels moments que ceux qui précédent la mort d’un
pécheur impénitent, quelles douleurs dans son 4me,
quelles terreurs en son esprit, quels regrets en son cceur,
quel désespoir insoutenable! Il voit toutes les jouissances,
tous les plaisirs, toutes les séductions de sa vie ; il n’en
reste plus rien, tout a passé, voici la mort. Toute sa vie
est comme en tableau devant ses yeux. 1l la regarde et il
tremble, il la regarde et il désespere, il la regarde et il
voudrait ne point la yair. Pauvre pécheur, §'il avait plu-
tot regardé Dieu et sa miséricarde, Dieu et sa bonté pa-
ternelle, Jésus et sa croix, Jésus et ses blessures, Jésus et
- son Geeur ouvert, Jésus et son sang, les 4mes pieuses qui
prient pour lui, qui ne désespérent point de la généro-
sité de Dieu, les 4mes pieuses qui font une sainte violence
a la justice divine ; s’jl savait lancer une parole de repen-
tir, une parole d’amour, une parole de supplication vers
le ciel, il serait sauvé ! Mais non, ses yeux sont fermés
et ne voient point la miséricorde de Dieu, ni la satisfac-
tion du Sauveur, ni les priéres de ceux qui l'aiment. Ses
Yeux sont fermés, et cependant il voit la justice de Dieu
et sa main chargée de vengeances ; il voit la croix de Jé-
sus, non comme un instrument de salut, mais comme
une verge éternelle qui le torturera & jamais, Il entend
des voix non de pridres et de supplications en sa faveur,
mais des voix accusatrices pour sa condamnation. Sa
bouche ne demande point pardon, elle ne prononce que
des blasphémes et des maledictions. Quelle agitation, quel
trouble, quels mouvements affreux en tout son étre!




310 CORRESPONDANCE |

Pauyre pécheur ! On veut le consoler, mais les consola-
tions ne pénetrent point dans son cceur. On veut ranimer
en lui la foi, et la foi reparait non pour le sauver, mais
pour le consumer comme le feu d'un vaste incendie. La
foi l'éclaire et le brile. Le bandeau de l'aveuglement est
tombé de ses yeux, il voit. Mais quoi? L’'éternité qui
s'ouvre devant lui chargée de supplices et de maux in-
ventés et créés par un Dieu vengeur de son nom et de sa
gloire. Il voit entre Dieu et lui une distance infinie qu’il
ne pourra franchir jamais, et il s’affaisse sous le poids
de sesiniquiteés.

Quels moments et quelles souffrances !

Je vis d’autres pécheurs impénitents n’éprouver a cette
heure ni peine ni remords. Il semblait que Dieu les avait
abandonnés & eux-mémes, et leur trépas ressemblait &
celui des animaux sans raison.

Mais quel réveil! La justice de Dieu ne les frappera-
t-elle pas d’'une maniere d’autant plus sensible qu’ils s’y
attendent moins. Je suivis ces pécheurs dans le lieu de
leur supplice.

Comment exprimer leur état, leurs peines, leurs tour-
ments, leurs afflictions dans ce lieu d’éternelle douleur ?
Ils apercoivent les perfections et les amabilités de Dieu,
ou plutdt ils les comprennent. sans les voir; ils com-
prennent que Dieu seul pouvait étre leur bonheur et qu'ils
en sont séparés pour jamais, et ceite pensée fait leur pre-
mier et plus cruel tourment.

s voient la grandeur et I'’énormité de leurs péchés,
les graces et les moyens de salut que Dieu leur avait
ménagés dans sa bonté et dont ils n’ont point profite ;
et le remords le plus cuisant, parce qu’il est inutile

e



LETTRE XIV BUS|

et sans remede, fait leur second et insupportable tour-
ment.

Ils voient que les maux qui les accablent n’auront ja-
mais de fin, qu'ils dureront toujours et avec la méme in-
tensité. O vie désespérante qui leur fait pousser des cris
et des hurlements affreux, des blasphémes et des malé-
dictions contre le ciel ! 0 mon Dieu, quelle haine dans
leur Ame contre vous ! quelle haine contre eux-mémes !
quelle haine contre ceux qui les ont entrainés au mal !
Est-ce qu’il ne sort point du plus intime de ces ames
comme des orages d'imprécations, de malédictions, de
blaspheémes, d’injures, de menaces qui sillonnent les en-
fers pour en raviver les flammes a jamais ? Quelle vue et
quel spectacle ! Mon dme en fut effrayée et puta peine
considérer la violence du feu de ces abimes, et la fureur
des démons & tourmenter les damnés dans tous leurs
sens.

Justice de mon Dieu, préservez-moi de ces rigueurs!
Mon 4me, de quoi me plaindrais-je ? Les maux que Dieu
m’envoie ne sont-ils pas un effet de sa miséricorde ? Non,
je ne veux point murmurer, Seigneur, de mes peines
d’ici-bas, pour n’en point mériter de plus terribles dans
I'éternité. Faites de moi ce qu’il vous plaira. Que ma vie
soit un martyre de chaque jour et de chaque instant,
pourvu que je sauve mon dme! Quelles que solent mes
souffrances, votre religion sainte me les rendra douces et
faciles & supporter ; le souvenir de l'enfer, dussent-elles
durer un millier d’années sur la terre, me les fera sup-
porter comme un fardeau léger. Que je souffre, & Jesus
crucifié, et que je vous aime toujours ! Que mon corps et
mon 4me soient affligés par toutes les épreuves les plus



342 CORRESPONDANCE

fortes et les plus pénibles ; mais qu’d ce prix mon cceur
vous demeure attaché, qu'il ne soit jamais séparé de vous,
qu'il n’alt pour vous qu'amour et reconnaissance, méme
au milieu de mes plus grandes tribulations !

Voila, Monsieur, ce que j'ai vu, ce que j'ai éprouvé, ce
que j'al compris autant que mon esprit pouvait le com-
prendre, ce que j’al sentl en mol autant que mon Ame
était capable de sentiment. Je le sens, je n’ai pu vous
montrer par cette lettre la lumiére que j’ai vue, c’est Dien
seul qui la montre ; je n’al pu vous marquer en leur per-
fection les enseignements que j'ai recus, Dieu seul pour-
rait le faire ; je n'al pu vous tracer les sentiments de mon
cceur pendant ces heures de communications intimes avec
Jésus, c’est 1a le secret du Rol que je ne puis dévoiler.
Mais j'ai essavé de vous montrer ma bonne volonté et le
désir que j'ai d'obéir & tout ce qu'il vous plaira de me
commander. ’

Je veux terminer en vous disant, autant que je saurai
m’exprimer, comment Jésus en croix fait reconnaitre la
miséricorde de Dieu.

La miséricorde de Dieu me fut manifestée de trois ma-
nieres dans le tabernacle admirable par la vue de Jésus
en Crolx.

La miséricorde de Dieu se manifeste dans les biens
qu’elle nous donne, dans les maux qu’elle nous envoie,
et dans la felicité qu'elle nous accorde dans le ciel. Or,
Jésus en croix mfanifeste ce triple aspect de la misericorde
de Dieu.

La miséricordede Dieu est une mer immense et infinie,
dans laquelle se trouvent tous les hiens, tous les dons et
toutes les graces qui nous sont reservés, Or, le péché mit

B e ——4




LETTRE XIV 343

au commencement un mur de séparation entre Dieu et
I'homme, et Dieu ne pouvait plus faire miséricorde a
I'homme ni verser sur lui 1’ahondance de ses bienfaits.
[ homme était séparé de Dieu par une distance infinie,
le péché. Mais Jésus vint sur la terre, monta sur l'arbre
de la croix, rendit réparation pour le péché de 'homme,
ot la miséricorde continua son ceuvre, en donnant 3
I'homme des grices encore plus abondantes.

i La miséricorde de Dieu se manifeste dans les maux
qu'il nous envoie. Chitier, c'est aimer; chatier, c’est
faire expier ; chatier, c’est rappeler le souvenir de Dieu ;
chitier, c'est punir ici-bas pour ne point punir dans.
l'autre vie. Les maux que Dieu nous envoie sont des
traits que la justice de Dieu lance sur I'dme ; mais ces
traits ne sont point mortels, ils sont au contraire cause
de vie, parce qu’ils sont trempés dans les eaux de la mi-
séricorde et qu'ils attirent les grdaces de Dieu. Or, c’est
de Jésus en croix que nous recevans cette effusion de la
miséricorde de Dieu; c’estlui qui demande pardon & Dieun
pour nos péchés, et nous fait envayer les maux de la vie
pour nous préserver de ceux de l'éternité. Ces maux sont
une participation 3 ses douleurs et, unis a elles, ils nous
sanctifient et expient nos péchés.

Enfin, la mis¢ricorde de Dieu se manifests en npus
donnant le bonheur du ciel. C'est encore Jésus en croix
qui manifeste sous ce rapport la miséricorde de Dieu ;
car c’est par sa croix qu’il a fermé les pqrfes de I'en-
fer et ouvert celles du ciel. Cest par sa croix qu’il
I]l)(?us a delivrés de 1’esclavage de Satan et rendus fils de

ieu. -

O croix de Jésus, mystere dans le temps ! O croix de

.




344 CORRESPONDANCE

Jésus, mystere dans 1'éternité ! Jésus en croix, vous ra-
vissez nos ceeurs sur la terre! Jésus en croix, vous capti-
vez nos esprits sur la terre ! Jésus en croix, vous attirez
tous nos regards ! Jésus en croix, vie de notre vie ! Jésus
en croix, mort de notre mort! Jésus en croix, bonheur
et félicité de I'dme sur la terre ! Jésus en croix, espoir du
bonheur et de la félicité du ciel !

Croix de Jésus, lumiere du ciel! croix de Jésus, repos
des dmes dans le ciel! croix de Jésus, lien éternel entre ‘
les 4mes et Dieu dans le ciel! croix de Jésus, & vous gloire
3 jamais ! ‘

O Jésus en croix, que mon 4me se consume & vVOUS
aimer ! O croix de Jésus, que je vous porte, non un ins-
tant sur mes épaules comme le Cyrénéen, mais toute ma
vie, tous les jours, et qu’avec vous je me presente & Dieu
pour lui demander miséricorde pour l'éternité !

Je vous prie, Monsieur, en finissant, d'excuser ma si |
longue lettre et la maniere dont je 1’ai écrite. Vous n’y
goliterez point ce que j'ai goaté dans le tabernacle admi-
rable ; vous n'y verrez point les lumiéres que j'y ai vues ;
vous n'y prendrez point les connaissances qui m’ont été
données. Je donne ce que je puis donner par obéissance
et de grand cceur.

Recevez, Monsieur le Curé, I'assurance de mes senti-
ments de vénération, de respect et d’obéissance avec les-

quels je suis,
Monsieur le Curé,
Votre trés-humble servante,
MARIE.

Mimbaste, 14 aoht 1843.

I



LETTRE XV

SOUFFRANCES DU CORPS ET DE L’AME DE JESUS DANS LA
PASSION.

Monsieur le Curé,

Je viens vous soumettre encore ce que jJ’ai éprouvé un
autre jour dans le tabernacle admirable a la vue de Jésus
en Croix.

Je vis dans le Sauveur deux sortes de souffrances: les
souffrances du corps et les souffrances de I'dme, et cette
vue me montra combien je devais prendre avec patience
et soumission toutes les douleurs que je pourrais éprouver
moi-méme dans mon corps et dans mon 4me.

Le corps de Jésus me parut affligé de tous les maux, de
toutes les douleurs les plus aigués qu'il soit possible d’i-
maginer. Il souffrait non-seulement toutes les souffrances
des hommes & cause de leurs péchés, mais encore infini-
ment plus que tous les fils d’Adam ensemble. Son corps
eétait comme un océan de souffrances. Sa chair était dé-
chirée par la flagellation ; ses merfs, contractés et dislo-
ques par le crucifiement; mais rien ne me paraissait
comparable & la soif qui le bralait. Mon ceeur était brisé,
en le voyanten cet etat, mes yeux ne pouvaientse détacher




346 CORRESPONDANCE

de lui, et je souffrais mille morts en le voyant souffrir,
J’aurais voulu le détacher de la croix pour mourir i sg
place, pour souflrir ce qu'il souflrait ; car, je ne pouvais
me faire illusion, Jésus est innocent et je ne suis qu'une
misérable pécheresse ; ¢'est pour moi qu’il est en croix :
c est moi quil'ai attaché en croix. O péché de mon dme !
quelle est ton ccuvre ?

En ce moment, la Inmiére qui entourait le crucifix du
tabernacle admirable devint plus éclatante que jamais. Le |
corps de Jésus m’apparut eomme un océan immense, |
sans bornes et sans limites, d’'ou s'échappaient dans tous |
les temps passés, présents et i venir, sur toutes les
epreuves des hommes, sur tous les maux, sur toutes les
douleurs, sur toutes les peines, sur toutes les tribulations
quils endurent une fécondité nouvelle, une vertu divine
qui changeait ces tribulations en une joie éternelle , ces
maux en un hien éternel, ces épreuves en un repos éter-
nel. Son corps m’apparut en méme temps comme un
océan immense ou affluaient toutes les peines de I'huma-
nité entiere pour l'accabler lui seul, et des souffrances 1
encore plus grandes qui eussent suffi et au deld pour
affaisser toute I'’humanité et I'empécher de se relever
jamais ; mais il était Dieu et sa force divine contenait
tous ces maux dans le corps et 'dme qu’il avait pris, La
voix de Jesus se fit entendre, ou plutdt je compris sans
qu’il parldt, ce que je puis & peu prés rendre par ces pa-

" roles qui sont I'expression de ce que je compris; « Je suis le
roide la douleur, le maitre des souffrances, le distributeur
des tribulations. J’ai conquis ma couronne sur la croix,
ma domination par ma mort et mon autorit¢ par ma ré-
surrection, Ceux qui veulent élre couronnés avec moi

_



LETTRE XV 347

doivent porter ma couronne d'épines; ceux qui veulent
régner avec moi doivent mourir de la mort que je leur
destine chaque jour de la vie; ceux qui veulent partici-
per & mon autorité ne la recevront que par la voie dou- :
loureuse des tribulations. C’est moi qui envoie a chacun
ses épreuves, qui en regle la durée comme l'intensité, et
qui donne & tous I'exemple de la conquéte de la gloire du
paradis. Je m’avais point besoin de souffrir pour moi.
C’est par amour pour les hommes que j’ai souffert. Tous
les hommes ont péché ; ils doivent souffrir pour expier
leurs péchés, souffrir en union avec mes souffrances,
souffrir par reconnaissance de ce que j'ai moi-méme
souffert pour eux. »

Ah'! Monsieur, peut-on se plaindre quand on souffre,
si’'on regarde un seul moment Jésus en croix? Ne trouve-
t-on point la consolation, force, courage, et méme désir
de sa souffrance, puisqu’elle fait ressembler & Jésus et
mérite le ciel?

Je vis aussi et je compris, autant que je pouvais la voir
et la comprendre, la douleur de 1'ame de Jésus, La plus
grande douleur d'une Ame, c’est l'abandon de tous ceux
qu’elle aime. S'il en est ainsi, comment représenter la
douleur de I'dme du Sauveur ? Ah! je crois que si cette
douleur était une chose sensible, ni la distance qu'il y a
entre le clel et la terre, nmi la profondeur, nil'immensité
du monde, ne serait capable de la contenir,

Jésus était abandonné de tous, méme de son Pere. Si
Dieu avait jeté en l'dme du Sauveur un regard miseri-
cordieux, elle et été consolge. Mais non, en ce moment,
la divinité de Jésus senle trouvait en son Pere I'amour
éternel qu'il & eu et quil aura toujours pour elle ; mais




348 CORRESPONDANCE

I’dme de Jésus ne trouvait qu'une rigueur extréme et in-
flexible en Dieu, qui réclamait tous les droits de sa
justice. L'abandon de I'Homme-Dieu ! Jésus seul peut
comprendre et comprit tout ce qu'il y avait de pénible
en cet etat de son humanité abandonnée par Dieu son
Pere.

Jésus était abandonné de toutes les créatures. Les unes
le torturaient, exercaient sur lui toutes leurs cruautés,
toutes leurs railleries et tous leurs affronts ; les autres de-
meuraient dans la plus compléte indifférence.

Il voyait pourtant quelques personnes debout pres de
lui, qui prenaient part 2 ses douleurs ; mais leurs peines ‘
l'aflligeaient bien plus qu’elles ne le consolaient. Leur
impuissance & diminuer ses peines, comme leur présence
qui les augmentait, n’étaient-elles donc pas encore plus
pénibles que si elles 1'eussent abandonné? Il voyait 13
Marie, sa Mere qui, en union avec lui, offrait & Dieu
son sacrifice, et dont I'dme était véritablement traversée
par un glaive de douleur. Il voyait 13 l'apdtre bien-
aimé, le disciple seul demeuré fidele, et cette vue pou-
vait-elle ne point le faire souffrir plus que tous les autres
tourments ?

Quelles douleurs en Jésus ! Quel calme cependant en sa
douleur! Tl garde le plus profond silence : silence de mi-
séricorde pour ses bourreaux, silence de soumission pour
son Pere. S'll le rompt, c’est par charité pour sa Meére et
son disciple bien-aimé ; s’il le rompt, c’est par pitié pour
le larron pénitent ; s'il le rompt, c’est pour accomplir les
prophéties ; s’il le rompt, c’est pour remettre son d4me
entre les mains de son Pere; s'il le rompt enfin, c’est
pour témoigner que la vie lui appartient et que nul ne

e




LETTRE XV 349

pourrait la lui ravir. O clameur derniére du Sauveur au
moment de son trépas, jetée au monde comme un mys-
tére qu’il ne comprendra jamais, combien vous avez saisl
mon ime ! Ne m’avez-vous point dit et montré comment
Dieu use de plus de miséricorde envers nous, ses enfants
adoptifs, qu’envers Celui qui est son fils par nature ? Ne
m’avez-vous point fait comprendre qu’au milieu de mes
souffrances j'avais toujours les grices de Dieu comme
un appui, un soutien, une consolation, et la parole dun
ami, pour me donner courage et faire lever mes yeux au
ciel, la parole du Sauveur? Ne m’avez-vous point fait
sentir la mnécessité de souffrir pour fuir le péché, de
souffrir et de me soumettre & la volonté de Dieu, de
souffrir et de ne désirer quune seule chose, la pureté du
cceur?

Ah ! Monsieur, je sens combien je ferais injure au Sau-
veur Jésus de me plaindre de mes souffrances. Il m’a
montré la nécessité, l'avantage et la maniere de souffrir.

Je saural mieux le faire que le dire, pourvu que Dieu
m’assiste de sa grace dans les tribulations.

Je suis, avec le plus profond respect,
Monsieur le Curé,
Votre tres-humble servante,

MARIE.
Mimbaste, 19 aolt 1843,




LETTRE XVI

DES TROIS COMMUNICATIONS DANS LE SEIN DE DIEU.

Monsieur le Cure,

Clest avec une soumission entiére que je viens sou-
mettre 4 vos lumieres ce que je vais écrire.

Ce ne sont point des paroles qui m’aient été adressees,
ni des pensées qui m’aient été inspirées ; ce sont des
clartés brillantes, des vues, des connaissances que jal
recues dans l'oraison. Vous vous rappelez la différence
que j’ai mise entre le tabernacle admirable, le sein et le
ceur de Dieu. Cest dans le sein de Dieu que j'al recu ces
communications. Je puis les réduire a trois points. Je ne
sais si je pourrai bien me faire comprendre; je m’expli-
querai le plus clairement que je pourral.

Dans la premiére communication, il s’est agi de Dieu
infiniment grand et infiniment incompréhensible dans
son étre et dans ses perfections.

Dans la seconde, il s’est agi des relations entre Dieu et
I'ame élevée jusqu’a lui par 1'union le plus intime.

Dans la troisieme, il s'est agi de l'état d’une ame dé-
pouillée de 1a grace sanctifiante, de son retour a Dieu el
de ses combats apres sa conversion.

I




LETTRE XVI 351

Enfin, commeconclusion, j'ai vu a utant qu’elle peut
étre vue, la disproportion infinie qui existe entre Dieu et
1'homme.

Voici sur la premiére.

La simple vue et la connaissance de Dieu offrent
quelque chose de si grand, de si parfait, de si relevé, de
si sublime, de si infini, de si fort au dessus de ce que
Vesprit de I'homme est capable de comprendre, de con-
cevolr ou d'imaginer, que toutes les facultés de son dme
sont débordées, et que son cceur est ému par divers sen-
timents qu’il chercherait inutilement & contenir.,

C’est en vain que l'esprit demande des expressions pour
rendre les choses méme telles qu'il les concoit et les com-
prend. Quelque élevée que soit la conception ou l'intel-
ligence qu'il a de Dieu, il est obligé de reconnaitre qu’il
ne peut rien dire de plus digne sur Dieu que d’avouer et
de proclamer Dieu au dessus de tout ce que l'esprit de
'homme peut comprendre ou concevoir. Dieu est un
tout qui ne peut étre compris. Il remplit tout par son
immensité. Tout vient de lui et retourne i lui. Dieun
possede toutes les perfections qui de lui retembent sur
les créatures, dans la mesure qu'il leur destine. Tout pro-
lclame les perfections de Dieu, tout publie sa gloire, tout
annonce son existence. Dieu est le principe de lout bien.
La source de la grace est en Dieu; c’est de son sein
quelle se répand sur les cceurs des hommes. Dieu est
un fonds inépuisable de lumidres, dans lequel se trouvent
loute science et toute connaissance dans un degré infini.

+ Iin un mot, Dieu est un étre infiniment grand, infini-
ment incompréhensible dans son étre et ses perfections.
Seul, il peut se comprendre lui-méme.

¥ -




359 CORRESPONDANCE

Voici sur la deuxieme,

Quand il plait & Dieu d’élever une dme, il se commuy.
nique a elle, il la fait participer & sa sainteté, a sa sa-
gesse, a sa force ; il I'éclaire de ses lumieres, il la remplit
de la vertu de son Esprit, il se découvre-a elle, il la trans-
porte et la fait monter jusque dans le cercle de 1'adorable
Trinité, et 1a, il répand sur cette d4me ’abondance de ses
biens et de ses grices, pour lui faire gouter une felicite
au dessus de toute félicité.

L’ame, se voyant comblée des bienfaits immenses du
Tres-Haut, les recoit avec les sentiments de la plus pro-
fonde reconnaissance; mais, sachant sa faiblesse et sa
misere, et craignant de faire mauvais usage des dons de ‘
Dieu, elle les jette dans le sein de la divinité vers qui
elle les fait remonter, proclamant ainsi qu’elle regarde
Dieu comme son principe et sa fin, proclamant surtout
qu’elle se croit incapable de tout et qu’elle s’abandonne
entierement a Dieu. Ainsi dégagée et détachée de tout,
I’ame se perd dans le sein de Dieu et repose en lui : mais
elle n’oublie pas, & cette heure des bénédictions et des
faveurs divines, ce qu’elle est, et, jusque dans sa plus
 haute élévation, elle conserve le sentiment de sa bassesse
-et de son néant.

- Voici sur la troisieme.

Quand 'Ame est dans le péché, elle se trouve plongéc
dans un abime profond. Elle estli, environnée de té-
nebres et victime des démons, ses ennemis, qui la
tiennent captive par les chaines de ses passions. Gette
4me, si belle et si noble par elle-méme, est par son péché
dans un état de noirceur et de laideur qui la rend hi-
deuse aux yeux de Dieu, des anges et des saints. Elle est

1

- e



LETTRE XVI 353

separée de Dieu et éloignée delui par unedistance infinie.
Cependant Dieu, toujours miséricordieux, ne veut point
abandonner cette 4me, malgré ses péchés. Il lance sur
elle des traits de lumiére et lul envoie des grices pour
qu’elle connaisse son état et gémisse sur ses iniquités. Il
lui fait comprendre son malheur par la perte qu'elle a
faite de son amitié. Il lui montre combien il a été bon
envers elle, combien il use encore de miséricorde et de
patience et combien il désire renouveler son alliance. Il
ne néglige rien, il met tout en usage jusqu'a ce qu’il ait
triomphé de cette ame.

L’ame ne peut point par elle-méme sortir de son abime,
briser ses chaines, arriver 4 Dieu; mais elle leve ses
yeux vers lui et lui jette ses supplications. Dieu descend
pres de cette 4me, lui donne le repentir qui brise ses
liens et lui permet de sortir de I'abime. Puis il la revet
de la robe blanche de l'innocence et de la pureté, par le
pardon des péchés qu’elle accuse au ministre du Sauveur
Jésus,

L’4dme est pourtant encore tout prés de l'abime qu’elle
vient de quitter. La, le démon et les passions lui livrent
de rudes assauts pour l’enchainer de nouveau sil est
possible. Elle rencontre mille obstacles, mille embar-
ras qui I'empéchent d’avancer dans la route du bien;
il lui faut & chaque pas un nouveau combat, une vic-
toire nouvelle. Dieu ne lui manque pas, heureusement ;
Dieu la soutient, nourrit son courage, et peu & peu elle
fuit loin de I'abime en marchant plus commodément vers
le ciel.

Conclusion. J’ai vu enfin la disproportion qu’il y a
entre Dieu et I'homme. Eu Dieu tout est infini; en

1l 20

S —




354 CORRESPONDANCE

I'’homme, tout est borné. Dicu se suffit & lui-méme, {)
n’a besoin de personne, il est sa propre gloire, sa propre
felicité ; il est, il a été, il sera au sidcle des sidcles. Le
monde n’existait pas, I’homme n’~vait point été créé, les
anges ne peuplaient point les cieux, Dieu néanmoins
n'avait rien a désirer pour son éternel bonheur, car i]
était infiniment bon, infiniment grand , 1nfiniment
parfait.

Mais 'homme ne s’est pas fait lui-méme ; il est I'ou-
vrage de Dieu, ila eua un commencement, il aura une fin;
il tient tout de Dieu, et, quelque éleveé que soit un homme
en grdce, en meérite, en perfection, il n'est rien en com-
paraison de Dieu. On ne peut comprendre la différence
quil y a entre eux. Quelque profonde que soit la science
de I'homme, elle est bornée et trés-bornée ; la science de
Dieu ne connait point de limites, elle est infinie. Qui
peut donc s'abaisser assez devant vous, mon Dieu, qui
étes sl saint, si parfait, si puissant, si incompréhen=-
sible !

Recevez, Monsieur le Curé, 'hommage de ma véné-
ration la plus grande et de mon respect le plus profond.

Je suis votre tres-humble servante,

MARIE,

Mimbaste, 30 aoutL 1843.




LETTRE XVII

ENTREE ET PROGRES DANS LA PERFECTION.

Monsieur le Curé,

Vous m’avez demandé si le Sauveur Jésus m’avait
parlé dans quelque circonstance d’une 4me qui entre et
s’avance dans la perfection.

Voici les lumiéres qu'il a plu au Sauveur de me donner
a ce sujet:

« Quand une dme est en état de grace et désire entrer
ets’avancer dans la perfection, elle s’humilie profondé-
ment devant Dieu. Elle reconnait que par elle-méme elle
n'est que péché, qu'il lui est impossible de faire le bien
et qu'elle a un besoin permanent et continuel du secours
de Dieu. C’est par ces sentiments humbles qu’elle attire
Dieu pres d’elle. Dien, en effet, ne résiste point aux
humbles. Il inspire confiance a cette dme, il lui donne
Courage et fermeté, il Vattire vers lui, il souffle en elle
Peu a peu le feu d’une charité qui croit de plus en plus.
Cette charité fait que cette Ame ne désire que Dieu, ne
cherche que Dieu, ne veut que Dieu, qu’elle se détache
de tout ce qui n’est pas Dieu, qu’elle oublie tout en Dieu
Pour ne s'occuper que de Dieu. Ses yeux deviennent




356 CORRESPONDANCE

comme fermés 3 la lumiére du jour; elle a des yeux et
elle ne voit point, parce qu'elle ne veut regarder qu’avec
les yeux de son 4me. La lumiére qu'elle cherche n’est
point celle du soleil, mais celle de la grace, qui est la
lumiere de Dieu éclairant les dmes.

Ainsi cette Ame s’éleve au dessus des choses dela terre,
au dessus d'elle-méme, et Dieu répand d’autant plus de
graces en elle quil la voit vide de 'amour des créatures
et d'elle-méme. Ainsi cette dme étouffe les sentiments de
la nature, maitrise ses passions et les amortit, renonce &
la lumiére de la chair pour ne suivre que celle de 1'esprit
de Dieu. !

Dieu la voyant en ces dispositions admirables se corm- .
munique a elle et Jul fait part des perfections qui sont
en lui. Plus elle avance dans le chemin de la perfection,
plus la lumiére céleste croit en elle, plus elle comprend
quiln'y a qu'un seul mal, le péché, parce qu’il éloigne
de Dieu; qu’il n'y a quun seul bien, Dieu et son
amour. Qu’elle est admirable I'action de Dieu sur cette
4me! Qu'il est admirable le commerce de Dieu avec cette
ame !

L’'ame qui le comprend bien ne hait, ne déteste, ne
fuit rien tant que le péché; elle n’aime, elle ne désire,
elle ne cherche rien tant que Dieu et I'accomplissement
de sa volontée. Elle s’abandonne tout & Dieu avec SeS
peiﬁes, ses afflictions, ses joies etsa félicité ; elle garde
ses yeux attachés sur Dieu et marche au souffle de la grice
vers la perfection, comme une nacelle vers le rivage au

souffle du vent qui 'entraine. '

Elle peut s'abandonner & Dieu, nautonier habile qu!
connait tous les périls, tous les dangers, tous les tourbil®



LETTRE XVII 357
lons de la mer du monde; il les évitera et la conduira
sirement au port du salut. Quelquefois il paraitra som-
meiller ; des tempétes surgiront, des abimes sembleront
entr'ouverts et préts & engloutir cette 4me ; mais ce n’est
pas elle qui conduit la barque, ce n'est pas elle qui la
dirige, c’est le Dieu qui commande aux vents déchainés
et qui les arréte par sa parole. Cette dme est en siireté
et son salut repose sur la confiance qu'elle a dans le Sau-
veur.

Recevez, Monsieur le Curé, 'hommage de mon plus
profond respect, et I'assurance de ma plus entiére défé-
rence & tous vos ordres.

Votre trés-humbhle servante,

MARIE.
Mimbaste, 10 septembre 1843.



LETTRE XVIIT

BONHEUR DE MARIE LATASTE.
SA SOUMISSION ENTIERE A LA VOLONTE DE DIEU.

Monsieur le Curé,

Je ne sais sice que je vous ai dit dans mes lettres
pourra vous laisser une idée du bonheur que Dieu m’a
fait gotiter dans le tabernacle admirable. Les lumiéres
qui éclairent mon ame, les grices et la félicité qui l'eni-
vrent en ces moments de la méditation ont quelque
chose de si divin, de si heureux, que volontiers, si cé-
tait possible, je passerais 13 ma vie et l'éternité, car jy
posséde L'objet de tous mes désirs, le Sauveur Jésus.

Je ne saurais jamais vous répéter assez, publier assez
haut, combien le Seigneur est aimable dans ses commu-
nications avec 'ame ; combien il fait gouter a celui qui |
I'aime une félicité supréme jusque dans les plus grandes 1
tribulations !

Je le sens bien, plus l'attachement qu’'on a pour Dieu
est désintéressé, plus la paix que Dieu donne est inalté-
rable. Plus I'ame est libre et dégagée de tout ce qul
n’est pas Dieu, méme des consolations de Dieu, plus elle
est heureuse et contente. Plus le ceur est vide de tout

o  d




LETTRE XVII 339

ce qui n’est pas Dieu, plus il est rempli de Ia grice et de
la douceur de Dieu, et rien ne saurait le rendre content
s'il ne posseéde point Dieu. Pour étre content, le ceeur doit
étre indifférent & tout, oublier tout en Dieu. Heureuse
I'dme établie dans cette indifférence, indifférence dictée
par 'amour de Dieu et le mépris de soi, et nullement
semblable 4 l'indifférence qui vient de 'amour de soi et
du mépris de Dieu. Cette derniere indifférence est une
noire ingratitude indigne d’'un eeur chrétien. C'est 'ou-
bli de tout ce que Dieu a fait pour soi.

Mais, tout oublier en Dieu, c’est reconnaitre que tout
vient de Dieu, c’est tout rapporter 4 Dieu, c'est tout
renfermer en Dieu pour que rien ne se perde et ne se
dissipe ; c’est 14 la reconnaissance souveraine et parfaite,
le plus bel hommage qu’on puisse rendre aux dons de
Dieu. |

Je désire augmenter en moi cette indifférence, cette
soumission, cet abandon a la volonté de Dieu. Clest
dans ces sentiments que je trouve la paix, la force et la
confiance qui me rendent presque insensible aux peines
que je dois éprouver et & mes tribulations. Mes tribula-
tions n'ont point disparu ; mais Je golte, méme avec
elles, des consolations qui m’enivrent de félicite.

Oui, Monsieur, je suis heureuse, je ne désire plus
rien ; mon bonheur, c’est Dieu; il me suffit, rien ne
Pourra me rendre malheureuse ; le malheur lui-méme
augmenterait ma felicité, qui est Dieu et le Iepos en
Dieu.

Vous le voyez, c’est avec un entier abandon que j’é-
Panche mon ceeur dans votre ceeur ; Dieu qui voit tout
sait bien que je ne vous cache rien, et que je vous parle

T




360 CORRESPONDANCE

dans la simplicité d’'un enfant qui s’entretient avec son
pere dont il connait toute la bonts.

Priez pour moi, Monsieur le Curé, et croyez aux sen-
timents de vénération profonde, de respect, de soumis-
sion et de reconnaissance avec lesquels

J’ail I'honneur d’étre,
Monsieur le Curé,
Votre trés-humble servante,

Marig,
Mimbaste, 5 sepltembre 1843,




LETTRE XIX

DIVERSES COMMUNICATIONS DE DIEU A L’AME DANS
L’ORAISON.

Monsieur le Curé,

Vous m’'obligez a vous dire ce que j’éprouve dans mes
meéditations ces jours-ci. Je l'avoue, c'est 12 chose assez
difficile. J'essayerai pourtant de vous obéir, et ticherai
de faire de mon mieux.

Lorsque je veux faire oraison, je ne me propose pas
de sujet pris & l'avance, je ne me sers point de livre ;
rien de tout cela ne pourrait convenir a 'attrait que j'é-
prouve chaque fois, et par conséquent loin de m’dtre
utile, ce choix ou cette préparation me serait 2 charge
ou pénible.

Je me mets donc en oraison avec la seule disposition
de recevoir lattrait qui me sera donneé. Quelquefois,
immédiatement aprés, je me sens portée & chercher Dieu;
je le cherche avec docilité et humilits. D'autres fois cet
altrait tarde & venir ; alors je me repose dans le sein de
Dieu, m’humiliant et m'anéantissant en la présence de
Son immense saintet¢, moi, pauvre créature pécheresse et
entrainée au mal. Dieu se laisse chercher plus ou moins




362 CORRESPONDANCE

longtemps, et je lui demeure toujours soumise, quand
ménie il ne devrait pas se laisser trouver. Mais non, tjt
ou tard, il vient dire & mon dme : « Cherche moi. »
Je le cherche et je le trouve. Dieu, en effet, ne résiste
~ pas a la soumission pleine et entiére a sa divine volontg.
~ Dieu se communique a 'dme et se découvre 2 elle de
plusieurs manieres.

Dieu se communique & I'dime par sa seule présence,
et I'dme ressentant la présence sensible de Dieu repose
en lui et suit l'attrait qui lui est donné conformément 3
cette communication.

Dieu se communique & 1'dme par les dons de sa grice.
Alors il semble que I'dme recoive des flots de graces qui
remplissent son coeeur et pénetrent avec le sang dans tout
le corps. L’'dme en est tout enivrée. En ce moment,
quelles que soient ses peines, elles disparaissent; 'ame
ne les sent pas parce qu’elle gotite un bonheur ineffable
dans la communication qui lui est faite.

Dieu se communique a l’dme en lui donnant des con-
naissances diverses, par des lumiéres et des illumina-
tions divines, des vues en quelque sorte béatifiques, ou
bien par des pensées qu'il lui inspire et des paroles qu'il
lui fait entendre.

Dieu se communique 4 1'4me en la faisant pénétrer
dans le sein de son immensité, et plus elle pénetre
avant, et plus cette communication est grande et re-
levée.

Dieu se communique encore 4 I’dme d'une maniére
plus parfaite en la faisant pénétrer jusque dans son cceur,
Je ne sais, Monsieur, si vous comprenez ce que je veux
dire. Je mets une grande différence entre le sein et le




LETTRE XIX 363

cceur de Dieu. Les communications que Dieu fait & une
dme dans son ceeur sont les plus intimes, les plus élevées,
les plus parfaites. Cest 13, en effat, que I'me trouve le
point de réunion de toutes les perfections de Dieu, 1a
qu'elle en recoit en elle-méme les plus douces impres-
sions, la qu’elle en est toute compénétrée. Elle voit 1a et
contemple les perfections divines dans tout leur éclat,
saisie d’étonnement, d’admiration et d’amour. Le cceur
de Dieu, c'est la source d’ou jaillissent toutes les graces.
Le cceur de Dieu, c’est la plénitude de tous les biens, et
I'dme qui pénetre dans ce cceur les possede a ce point
quils lui paraissent communs avec Dieu. C’est 13 qu'il lui
découvre la réalité de sa substance dont il lui donne
communication pour ne faire qu'un avec elle. Enfin,
c’est la qu'a lieu le commerce le plus merveilleux, le
1 plus admirable, le plus sublime quon puisse supposer
entre 'dme et Dieu, entre le créateur ot la créature, le
fini et I'infini. L4, Dieu parle un langage que les
hommes ne comprennent point ; 1a I'dme parle a Dieu
un langage dont elle n’a plus Il'intelligence quand elle a
cessé de parler, et qu’elle ne retrouvera qu'au ciel pour
le posséder & jamais. Ce langage est cachs, intime, mys-
terieux ; il est en forme de chant, et cependant il n’est
point un chant. On n’emploie pour ce langage ni le son
dela voix ni celui des paroles. L’ame, en ce moment,
! comprend ce langage, mais ce n’est point par une intel-
ligence véritable et raisonnée, mais par le sentiment et
Iimpression si douce et si suave qui est en elle.
Dans ce langage, I'dme et Dieu expriment réciproque-
Mment leurs sentiments l'un pour l'autre, Dieu touche tou-
Jours le ceeur de l'dme, cest-a-dire ce qu'il y & de plus

¥_————_




B

364 CORRESPONDANCE

intime en sonintelligence et sa volonté, et quelque insen-
sible que soit ce cceur, il lui faut verser des larmes. Il
n’en est pas de méme du cceur de I'dme, car il ne par-
vient pas toujours a toucher le cceur de Dieu.

Dieu parle en Dieu, c’est-a-dire en maitre ; Dieu parle
en pore, ¢'est-a-dire comme 1'ami le plus tendre et le plus
~aimant; et I'dme, comment peut-elle parler, si ce n'est
. comme parle un sujet ou un esclave, comme parle un
~ petit enfant? Quand Dieu parle, il se fait écouter ; quand
-1l a cessé de parler, c¢’est I'dme qui lui répond; mais cette
“réponse ne dépend point d’elle, elle dépend de Dieu qui
" Vinspire par un attrait auquel I'dme ne doit point resis-

ter, mais qu’elle doit suivre avec soin et avec une grande
humilité pour ne point s'exposer a tout perdre. O bon-
heur ineffable des communications de ’dme avec Dieu
dans le ceur de Dieu, c'est-a-dire dans son Verbe éter-
nel ! Langage sans paroles, entretiens muets et myste-
rieux par Uonction éternelle de la Divinité, ¢’est-a-dire
par le Saint-Esprit ! O Monsieur! je crois bien que c’est
13 le ciel. O Dieu, trinit¢ et unité! O Dieu de mon ame,.
Dieu plein de miséricorde, Dieu plein de tendresse, Dieu
plein d’amour, Dieu admirable, Dieu trois fois saint, que
je vous aime a jamais !

Voila, Monsieur, des communications auxquelles il me
semble avoir pris part ; que je n’ai point cherché a hater,
cela eat été inutile ; que je n’'al point désirées, je ne dée-
sire que ce que Dieu veut, mais auxquelles je n'ai pas
voulu résister par crainte de l'offenser. Je m'y suis atta-
chée avec fidélité, avec une humble indifférence et une
entiere soumission 4 la volonté de Dieu.

I me semble que le Sauveur Jésus ma dit, ilyé

o D




LETTRE XIX 365

quelque temps : « Ma fille, plus une 4me avance dans la
soumission et la fidelits & Dieu et 'humilité, plus elle
avance dans la hiérarchie des communications avec
Dieu. Soyez-moi fidele, soyez soumise a mon Pere, soyez
humble. » Clest pour cela que je tiche de faire en tout
sa volonté et que je me défie complétement de moi-
méme.

Le Sauveur Jésus m’a dit encore quil y a deux sortes
de communications de Dieu a l'dme: la premiere sen-
sible et la seconde insensible. Quand Dieu fait connaitre
3 1’ame les dons et les graces qu’il lui fait, il y a commu-
nication sensible ; quand il les lui cache, il y a commu-
nication insensible. Dieu agit de I'une ou I'autre maniere,
toujours pour le plus grand bien des 4mes et selon la
voie dans laquelle il veut les conduire. 11 ne les conduit
pas toutes par le méme chemin ; il fait suivre aux unes
la route du Calvaire et place les autres sur le Thabor,
pour un temps, pour placer ensuite celles-ci sur le Cal-
vaire et celles-1a sur le Thabor. 11 est infiniment sage, et
sa sagesse fait tout pour le plus grand bien. Je vous rap-
porte ces paroles qui peuvent se joindre a ce que vous
m’avez demandé, et je vous prie, Monsieur le Guré, d'a-
gréer 'hommage de ma considération la plus distinguee.

Votre trés-humble servante,

MARIE,
Mimbaste, 7 septembre 1843,

1. ph |




LETTRE XX

DU CGEUR DE DIEU.

Mousieur le Curé,

Un jour, pendant mion oraison, mon dme fut ravie,
non-seulement dans le sein de Dieu, mais jusque dans
son ceeur. Voici de quelle maniére il me semble avoir
compris ce que j'éprouvai.

Dans la substance de Dieu il y a une partie intime et
particuliere que j’appelle le cceur de Dieu.

Le Peére, principe des deux autres personnes, €t prin-
cipe sans principe autre que lui-méme, a en lui-méme
et de lui-méme cette partie intime et particuliére qul est

son CCeur.
Le Pere, en communiquant au Fils et au Saint-Esprit sa

substance, ses perfections, sa divinité, leur communique
aussi cette partie intime et particuliere qui est son cceut.

Ainsi le Fils et le Saint-Esprit ont en eux, commo le
Pere, une partie intime et particulitre, que j'appelle dans
les trois personnes le cceur de Dieu.

Le Pere n'a recu son ceeur d’aucune personne divine,
puisqu’il est la premiere personne, ¢est-a-dire le principe f
des deux autres.

R RS ;J




LETTRE XX 367

Le Iils a recu son ceeur de Diey Io Pére dans sa gé-
nération éternelle, et le Saint-Esprit, du Pere et du
Fils dans sa procession éternelle de l'une et de I'autre
personne,

Or, par I'union intime de ces trois personnes, elles
n'ont qu'un méme ceur comme une méme substance et
une méme divinité.

I n’est pas nécessaire que je vous dise, Monsieur, que
je n’entends rien de matériel et de sensible par le ceeur
de Dieu. Dieu est esprit et tout esprit est en lui.

J'entends donc par le ceur de Dieu, la partie la plus
intime de lui-méme, si je puis ainsi parler ; il faut bien
que je m'exprime de quelque manieére ; j'entends par le
ceur de Dieu le principe qui produit, le point sans
bornes, sans limites, sans mesure, ou se trouvent réu-
nies les perfections de Dieu. L4, se trouvent la source de
la gréce, la source de tout bien, la source de toute féli-
cité, qui de Dieu se répandent sur les creatures, selon
qu’il lui plait de les leur communiquer. C'est 13 que se
sont formés, de toute eternité, que se conservent, cachés,
secrets, impénétrables, tous les jugements de Dieu.

Voila, Monsieur, ce qu’il m’a semblé comprendre sur
le cceur de Dieu, J’avais done raison de vous dire que le
ceeur de Dieu, c’est son Verbe éternel. Car le Verbe éter-
nel, c'estla vie intime de Dieu ; 16 Verbe éternel, ¢’estla
félicité intime de Dieu ; le Verbe éternel, c'est le bien,
C'estla gloire, c'est 1a splendeur, c'est la vertu, c’est 1'i-
Mage de Dieu; le Verhe éternel, c'est la parole, ¢’est
Vintelligence, c'est le jugement de Dieu. O Verbe éternel,
C®ur de Dieu le Pére 1 Pare éternel, principe du Verbe
€t de votre ceeur 3 Esprit divin, union par votre ceur du

g;Aff —— =




368 CORRESPONDANGE

coeur du Verbe et du cceur de Dieu le Pére ! Comment se
fait-il que ces trois cceurs soient distincts et ne forment
quun cceur * ? Comment se fait-il que Dieu le Pere soit
le principe du cceur de son Verbe et que le Verbe soit le
ceeur de Dieu le Pere ? Comment se fait-il que le cceur du
Saint-Esprit, procédant éternellement du ceur du Pére
éternel et de son Verbe, les réunisse d’'une maniere si
étroite qu'ils ne fassent tous trois qu'un seul cceur, le
ceur de Dieu ?

O mon dme! ne cherche point & pénétrer le mystere
premier de 'éternité. Adore-le dans la crainte et le trem-
blement. Adore-le dans I'amour et la soumission entiere
de toutes tes puissances.

Degrés incompréhensibles de I'éternité, degrés incoms=
préhensibles du ciel, degrés incompréhensibles de la Di-

vinité, je vous vois, mais je ne vous comprend pas. De-

meures diverses de la maison du Pére de Notre-Seigneur
Jésus-Christ, que vous étes admirables!

1. Marie Lataste vient de dire, parlant des personnes divines;
« Elles n'ont qu'un méme cceur comme une méme substance et une
méme divinité, » Quelques lignes plus bas elle ajoute. « J’entends
par le ceeur de Dieu, la partie la plus intime de lui-méme... le prin‘-
cipe qui produit, le point sans bornes, sans limites, sans mesure, ou
se trouvent réunies les perfections de Diea. » Ici reparait une sorte de
distinction purement virtuelle, provenant de ce que la nature ou Pes-
sence divine, considérée soit en elle-méme, soit dans son point centrz?.l
ou son attribut constitutif, s'identifie, en vertu de sa communicabilité,

avec les trois personnes, réellement distinctes entre elles. Mais op-

position mutuelle des personnes, raison unique de leur distinction,
n'étant fondée que sur les relations d’origine, cesse entierement danf':
leur rapport avec la pature, qui leur est commune. Dés lors, celle-Cl
les emhrasse et les fond, pour ainsi parler, dans son inaltérablfi et
mystérieuse unité, selon le sens méme du mot irinitas, trium unuas,
= Voyez la note t, II, p. 9.

e



LETTRE XX 369

Vous voyez maintenant, autant que je puis vous le
faire voir, Monsieur, la différence qu'il y a entre les di-
vers états d'une 4me qui se trouve sous la protection de
Dieu, d'une 4me quirepose dans le sein de Dieu et d'une
dme qui vit dans le cceur de Dieu.

Un pécheur peut étre, il est réellement sous la protec-
tion de Dieu, puisqu’il lui donne les grices pour quitter
son péché et revenir a la vie.

Une 4dme en état de grice peut étre et est réellement
dans le sein de Dieu, puisque la grice la rend amie de
Dieu, agréable a Dieu, fille de Dieu.

Mais pour qu'une dme vive dans le cceur de Dieu, il
faut une bien plus grande perfection ; il faut que cetie
dme mérite cette vie en réglant toutes ses pensées, tous
ses désirs, toutes ses paroles, toutes ses actions selon
Dieu et I'amour qu’elle doit & Dieu.

Je n’éprouve pas toujours des communications pareilles
dans mes méditations, Elles sont bien rares méme. Ah !
Monsieur, c’est que j'en suis bien indigne. Ce quej'ai
éprouvé n’est que l'effet de la bonté et de la miséricorde
infinies du Sauveur Jésus & mon égard.

Quelles que soient les communications que je recoive,
elles n'en sont pas moins agréables & mon cceur, ni

- moins utiles & mon dme. Mon 4dme ne se préoccupe que

d'une chose, de suivre avec une entidre soumission, et en
reconnaissant qu’elle ne meérite rien de la part de Dieu,
lattrait qui lui est présenté. En le suivant, elle trouve
Dieu, en trouvant Dieu, elle trouve la grace et le bonheur.

Je ne suis attachée & rien ; je ne désire que l'accom-
plissement parfait de la volonté de Dieu. Tout le reste
m’est indifférent, méme ce qui m'intéresse le plus.




370 CORRESPONDANCE

Recevez avec bonté cet épanchement de mon 4me, et
qu’il soit pour vous, Monsieur le Curé et trés-vénérg
Peére en Notre-Seigneur Jésus-Christ, ’assurance de ma
vénération et de mes sentiments les plus soumis et les
plus respectueux.

Je suis, Monsieur le Curé,
Votre trés-humble et tres-indigne servante,

MARIe

Mimbaste, 20 septembre 1843.




LETTRE XXI

NATURE, EFFETS ET PRATIQUE DE LA CHASTETE,

Monsieur le Curé,

Par obéissance et soumission entiére & votre volonté,
je vals vous exprimer ce (ue je pense, non par moi-
méme, mais apres les instructions du Sauveur Jésus, sur
la sainte vertu de chasteté. Pour répondre clairement &
votre demande, je considérerai d’abord la chasteté en
elle-méme, en second lieu dans ses avantages et ses
effets, et enfin dans sa pratique.

I. La chasteté est une vertu divine : elle vient de Dieu,
elle donne & 'homme ressemblance avec Dieu, qui est
I'étre souverainement pur, sans aucun mélange ni parti-
cipation a autre chose qu'a la divinité ; elle le méne 2
' Dieu et le lui fait posséder & jamais.

La chasteté est une vertu sublime, sa source est infini-
ment élevée, puisqu’elle vient de Dieu ; son efficace em-
Péche I'homme de tomber au niveau des animaux sans
raison, elle I'éléve jusqu'a l'auteur méme de la raison,
Dieu, roi du monde et des cieux.

La chasteté est une vertu puissante : elle rend I'homme
Maitre de lui-méme, lui donne la force de résister & ses




372 CORRESPONDANCE

mauvais penchants et & ses inclinations perverses, de
me¢priser et fouler aux pieds toute jouissance criminelle,
~tout plaisir défendu, de vaincre généreusement lattrait
pour tout ce qui est impur et d'éloigner son dme dy
libertinage et de la corruption. La chasteté est la verty
opposée au vice d'impureté.

La chasteté est une vertu nécessaire; car il est écrit
que rien de souillé n’entrera dans le royaume des cieux,
et sans la chastete, il est impossible de ne point souiller
son corps et son dme.

La chasteté est une vertu qui convint & toute sorte de
personnes : elle convient & tout 4ge, & ’homme comme &
la femme, au vieillard comme & 'enfant, au riche comme
au pauvre, alignorant comme au savant, aux vierges
comme aux personnes engagées dans le mariage, au roi
le plus illustre et le plus puissant comme au dernier de
ses sujets.

La chasteté est une vertu que tous doivent posséder ;
dans n’importe quel état et quelle condition, tous doivent
étre chastes.

II. Telle est la vertu de chasteté considérée dans sa
nature; voicl comment on peut l'envisager dans ses
avantages,

La chasteté est une vertu merveilleuse, admirable,
inappréciable. Elle mérite notre amour le plus grand,
notre estime la plus parfaite, notre empressement et tous
nos efforts pour l'acquérir sl nous ne sommes pas assez
heureux pour la posséder, ou bien pour l'augmenter
chaque jour davantage en évitant tout ce gui pourrait la
blesser ou la ternir.

Combien cette vertu de chasteté est avantageuse 3

e



LETTRE XXI 373

I’homme pour ses intéréts spirituels ! La chasteté délivre
I’homme d'une passion honteuse qui I'agite et le tyran-
nise sans cesse, qui le dévore et le consume par cette
soif des plaisirs et des jouissances impures et criminelles,
qu’il ne peut éteindre ni satisfaire, méme en lui accor-
dant tout ce qu’elle lui demande.

Quelle différence entre deux hommes, dont l'un est
chaste et l'autre ne l'est point! Que trouve-t-on dans
celui-ci? Troubles, agitations, souffrances et malheur.
En celui-l2 ? Le calme, la paix, la tranquillité, le bon-
heur. L’'un a toujoursl’esprit occupé d’images et de figures
déshonnétes qui appesantissent son dme et l’empéchent
de s’élever vers Dieu, la courbent et l'inclinent triste-
ment vers la terre, la dégradent et la plongent dans la
corruption et la misere, lui otentl’amour de Dieu et le
- gout de la piété en le rendant semblable aux animaux
sans raison. La conduite de cet homme devient souvent
la cause de son désespoir & I'heure de sa mort et il tombe
dans les abimes de 1'éternelle malédiction.

Celui qui est chaste, au contraire, tient son esprit libre
de toute pensée déshonnéte ; il dissipe et repousse bien
loin toutce qui pourrait troubler ou embarrasser son dme,
méme une pensée tant soit peu immodeste, dés qu'il l'a-
percoit venir. Il s'éleve autant vers Dieu qu'il se détache
des créatures. Il conserve son cceur pur, et Dieu le re-
garde avec complaisance, lui donne ses bénédictions, ré-
pand en lui ses graces avec abondance, lui donne ses
blus affectueuses consolations, ou bien, s'il 1'éprouve
pour augmenter sa couronne dans le ciel, il ne torture
Point son ceeur par l'aiguillon cuisant du remords. Aussi,

quand vient I'heure de sa mort, quel bonheur et quelle
11, 21.




374 CORRESPONDANCE

paix sur son Vvisage! Son dme s'envoléra avec conflance
vers Dieu pour aller recevoir la couronne de gloire et
d’'immortalité qu’elle aura méritée par ses combats, ses
luttes et ses triomphes de chaque jour. |

Les avantages spirituels de la chasteté sont donc le
bonheur et la paix de I'dme pendant la vie, la tranquillité
a I'heure de la mort, la gloire et la félicité du ciel apres
la vie.

Les avantages temporels ne sont pas moins importants,
La chasteté entoure de respect et d’honneur celui qui la
posséde; car il est estimé des anges et des hommes, des
gens de bien et méme des libertins. Celui, au contraire,
quin’a point la chasteté, est méprisé de tous et regardd
comme un vil fumier, qu’on ne foule point aux pieds,
mais dont on a horreur et que l'on fuit pour n’en point
étre souillé.

La chasteté fait le bonheur de la famille. Elle resserre
et sanctifie les liens sacrés du mariage par une mutuellé
fidélité entre les deux époux; et leur fait remplir les obli«
gations que cet état leur impose:

La chasteté fait la gloire et I’honneur de la jeunesse
des deux sexes et la consolation des parents dans leurs
enfants.

La chasteté étend ses bienfaits jusque sur les biéns tem-
porels.

La chasteté attire sur une famille la paix, la concorde;
V'économie et la prospérité, parce que ceux qui aiment la
ehasteté aiment toujours le travail. Car sil’on psut aimer
le travail sans étre chaste, il faut nécessairement aimer
le travail quand on pratique la chasteté ; et ce travail, en
ces conditions, est toujours fécondé par Dieu, dont la beé-




LETTRE XXI 375

nédiction est attirée sur tous ceux qui sont chastes.

Au contraire, ceux qui ne pratiquent point la chasteté
tombent bien souvent d’'une position élevée et brillante,
ou du moins aisée et commode, dans un état voisin de
la misére, et quelquefois dans une ruine compléte. Le
vice opposé & la chasteté amene avec lui 'oubli des de-
voirs de son état, rend le travail insupportable, l'eco-
nomie et ordre impossibles, et tout disparait rapide-
ment.

Dieu ne répand point ses bénédictions sur les familles
ou la chasteté ne regne point; loin de la, il les frappe
avec la verge de sa justice d’'une maniere éclatante. Il
frappe les royaumes et les cités, les rois et les sujets, les
péres et les enfants. Que d’exemples dans les temps pas-
sés Dieu n’a-t-il point donnés aux nations, aux rois et
aux individus ! N’est-ce point lui qui par le feu du ciel a
détruit Sodome et Gomorrhe, et qui a frappé David et
Salomon et mille autres, & cause du vice opposé a la
vertu de chasteté ?

III. 11 ne suffit point d’admirer labeauté et l'excellence
de la chasteté et d’en reconnaitre les avantages, il faut
encore la pratiquer. Mais, hélas ! il n’est que trop vrai
pourtant quela plupart l'admirent, I'aiment et la respectent
chez les autres ; ‘bien peu la possedent et la pratiquent
telle qu'on devrait la pratiquer et la posséder.

Cette vertu est d'une délicatesse extréme ; peu de chose
la ternit, ce n’est quavec une précaution continuelle
quon peut la conserver. Une pensée, une parole, un re-
* gard, une action sur soi ou sur autrui suffisent pour lui
porter atteinte. Je ne veux point dire pour cela que toute
pensée contre la modestie soit un péché, tout le monde



376 CORRESPONDANCE

est soumis & ces sortes de pensées, méme les plus grands
saints. Or, bien loin que ces pensées aient été des péchés
en eux, elles étaient la source d'une quantité immense
de mérites par la maniere dont ils se conduisaient & 1'é-
gard de ces pensées.

Que fait une personne chaste quand il lui vient des
pensees contraires a la chasteté ? Loin de les entretenir
dans son esprit et de se complaire en elles, elle les rejette
aussitot qu'elle s'en apercoit ; elle porte son esprit et son
cceur vers Dieu et lui demande sa sainte grace pour ne
point l'offenser. Elle ne se permettra jamais une parole
inconvenante, une parole 4 double. sens qul pourrait
perdre une dme un peu faible, et méme une parole un
peu libre qui ferait une ficheuse lmpression sur le pro-
chain. Non-seulement elle s'interdit des paroles de cette
sorie, mais elle ne peut méme supporter qu’on les pro-
nonce en sa presence. Une personne chaste, se trouvant
dans une réunion qui attaque ou blesse la chasteté, non-
seulement arrétera tout sourire sur ses I&vres, pour ne
point engager a continuer, mais elle témoignera par son
air sérieux et modeste, ou bien par quelque parole dite
avec une noble fermeté et une sainte indignation, que cela
lui déplait. Une personne chaste ne s’arrétera jamais au
moindre désir contre la modestie ou I'honnéteté, parce
quelle sait qu’en agissant ainsi elle pécherait et offense-
rait Dieu. Elle les étouffe dés leur principe, les dissipe et
les fait disparaitre aussitot qu'ils se présentent. Une per-
sonne chaste ne se permet jamais le moindre regard op-
Posé & la modestie, parce qu'un regard jeté avec de mau-
vaises intentions ou des pensées criminelles est un pé-
ché. C'est un trait cruel, capable de donner la mort & une




LETTRE XXI 377

ame. Voila pourquoi une personne chaste veille sur ses
regards, voila pourquoi elle tient les yeux modesteraent
baissés et ne les arréte jamais sur des objets qui pour-
raient faire sur elle une funeste impression. Une per-
sonne chaste ne se permettra et ne permettra jamais a
autrui par rapport a elle-méme rien de contraire & la
vertu de modestie, aucune légereté, aucune familiarite .
défendues ; elle respectera son corps et le fera respecter
par autrui. Elle ne se contentera pas d'étre chaste inte-
rieurement, elle saura manifester extérieurement son
amour pour cette vertu. Car il n'en est point de celle-ci
comme des autres. Il est bon de tenir souvent les autres
vertus cachées dans son cceur ; mais la vertu de chastete
ne saurait jamais étre assez manifestée au grand jour. De
méme il servirait peu d’étre chaste extérieurement si,
sous ce voile extérieur, on cachait un cceur gaté et cor-
‘rompu. Cette chasteté ne serait qu'une chasteté menson-
gére et criminelle.

Une personne véritablement chaste l'est a la fois inte-
rieurement et extérieurement. La chasteté est dans son
cceur comme un précieux parfum qui répand une odeur
douce et suave qui ravit tous ceux qui I'approchent. La
chasteté est dans son ceeur comme un cristal limpide dans
lequel le soleil fait pénétrer ses rayons pour lui donner
un éclat splendide et brillant.

Quil est doux et agréable de voir pratiquer la chas-
teté !

O chasteté, vertu de '’homme et de la femme, vertu de
tous les 4ges et de toutes les conditions!.c’est toi qui fals
fermer I'eeil et Uoreille de l'enfant & tout ce qui pourrait
ternir son innocence. Tu es le plus bel ornement de la



378 CORRESPONDANCE

jeune fille et tu lui donnes cette retenue si agréable dans
ses paroles, dans ses regards, dans ses habits, dans ses
pensées, dans toute sa conduite, en tout temps, en tout
lieu, en toute rencontre. Tu lui fais éviter avec le plus
grand soin tout ce qui pourrait ternir la pureté et I'inno-
cence de son dme, tu lui fais regarder comme une nsulte, |
dont elle ose se <ns1:XMLFault xmlns:ns1="http://cxf.apache.org/bindings/xformat"><ns1:faultstring xmlns:ns1="http://cxf.apache.org/bindings/xformat">java.lang.OutOfMemoryError: Java heap space</ns1:faultstring></ns1:XMLFault>