M,
g E
e ~ — -
2 -~ - e T e
~ e E - o~ Sy
s e R =S ~
Sl e N
s - o e
s e e s
e e e . = A m—t "
= T —— e .
G = ol o N e A

"0 amants des spectacles au-dessus

de I'intelligence, et avides d'écouter, =

Contemplons mystiquement le Christ
resplendissant des rayons divins, e

™

N T

Et faisons écho & lé VOiX -.dg_,,;Péré j.';k;;i —

proc]amaﬁ nt le Fils " bienaimé ", == 2
Qui fait réspi‘e"adiﬂa f_aibfesse/humainé ———
sur 18 Thabor =~ = es "r""f’i";l’.';l '
Et jaillir l'ilumination sur nos &mes". =
(Liturgie Byzantine : — ’“ =
Petites Vépres de la Transfiguration) :45;, -
A
e s : e 3 o HABHRA;}enrgeS

s S : e el = La Transfiguration
selon les Peres

[SBINT2-002161—01—8 —~—— — JF o

——

- 15,00 €

- A




GEORGES HABRA

- i S, . P 47N
GEORGES HABRA

la-—=-
ransﬁguratlon

selon les Peres grecs

e

= Ze EDITION corrlgee

]

5

Chez Pauteur
5, rue Béranger
77300 Fontainebleau
(France)
et chez les libraires

ra Iraonstiguradon selon les Peres grecs:




e e L SR

i




GEORGES HABRA

la
Transfiguration

selon les Peres grecs

2¢ EDITION, corrigée

Chez ’auteur :
5, rue Béranger,
77300 Fontainebleau
(France)

et chez les libraires J







Un des soucis de I’homme pieux est de bien discerner, afin
de s’y soumettre, la volonté de Dieu : c’est la diakrisis dont parle
Jean Climaque. Elle est délicate car nous savons tous que Dieu
n’écrit droit que par des lignes courbes : ne faut-il pas, pour lui
obéir, s’appréter a I’infanticide comme Abraham ? Jeanne d’Arc,
pour rester fidéle, n’a-t-elle pas dii s’opposer a I’Eglise ? Tels sont
les problémes qu’aborde ce livre. L’auteur, tout pénétré des Sain-
tes Ecritures et nourri des Peéres grecs, est aussi un humaniste fort
cultivé qui se référe a Cervantes, Shakespeare, Thomas Morus,
Pascal, Balzac, Dostoievski, Ibsen, Bergson, Newman, Sartre,
Valéry... Ceux-ci lui founissent des exemples et des cas de figure
trés concrets. C’est donc avant tout un sage qui a le sens de I’ins-
tabilité et de la complexité des situations et des nuances ponctuel-
les des conflits éthiques. Si tout événement vient de Dieu, encore
faut-il en déchiffrer le sens, avoir le sens de kairos, du moment
opportun, et se méfier de la simplicite rigide des principes abso-
lus. On est loin du catégorisme kantien ! Les pages consacrées au
mensonge témoignent, en particulier, de cette souplesse de bon sens
mais aussi, et surtout de pitié et de bonté. Ce livre rappelle les
Sagesses d’autrefois (je pense a Charron) par sa conscience du juste
milieu et de I’équilibre. Le vice fondamental est évidemment la
présomption et I’orgueil car ils oblitérent le discernement des vraies
valeurs et portent atteinte a I’harmonie — visée supréme de
’homme pieux. On appréciera tout particuliérement les pages ou
I’auteur, résolument anti-intellectualiste, oppose I’architecture
théologique rigoureuse, complexe, abstraite, d’un Saint Thomas
aux silences chargés de présence mystique d’un Denis I’Aréopa-
gite. Du reste, I’ouvrage est empreint de I’esprit de I’Orthodoxie.
Les nombreuses citations des Péres orientaux en font méme un
florilege dont la découverte est charmante, digne de I’ Histoire lau-
siaque ou de la Légende dorée. A lire lentement et A savourer. Tra-
duit en grec, il ferait les délices des Athonites. Rien ne montre
mieux a quel point la spiritualité orientale, ouverte a la plus haute,
lq plus ineffable intuition du Divin, est en méme temps ’héritiére
ctlrecte de l’hgmanisme grec, pénétré de prudence et de respect pour
’humble réalité. C’est le bon sens, la finesse, voire la ruse d’Ulysse
transfigurés, glorifiés (sans rien perdre de leur justesse et de leur
efficacité) par la grande lumiére johannique.

Jean ONIMUS.
(Revue de Métaphysique et de Morale, Mai 1983)



OUVRAGES DU MEME AUTEUR

(chez I’auteur)

1. AMOUR ET CONCUPISCENCE (1976) : 292 pages.
2. LA MORT ET L’AU-DELA (1977) : 252 pages.

3. DU DISCERNEMENT SPIRITUEL (1980) : tome I : 250 pages.
(1983) : tome II : 276 pages.




Lettre préface







LETTRE PREFACE

Damas (Syrie), le 10.2.1973

Révérend Pére Georges Habra,

du Clergé séculier de notre Patriarcat,
Paris

Cher Fils,

Jai lu et fait lire le manuscrit de votre ouvrage sur « La
Transfiguration selon les Péres grecs ».

Vous avez voulu interroger les Péres grecs et découvrir
comment ils ont congu la Transfiguration. Il s'agit bien de la
Transfiguration de Notre-Seigneur Jésus-Christ, mais surtout
de celle des trois apdtres qui y ont assisté, transfiguration qui
pour eux était une certaine vision de la Divinité, une image du
siecle a venir, un prélude de la venue glorieuse du Seigneur.

Vous avez fait parler les Péres grecs sur 1’« économie » de
ce mystére, c’est-a-dire les motifs pour lesquels il a eu lieu. Et
pour €n connaitre leur « théologie », vous avez exposé leurs
théories de I'essence, de U'énergie et de la lumiere divines,

notions préliminaires nécessaires pour commencer en com-

pagnie desdits Peres grecs 1’ascension avec les apltres, A tra-

vers les trois étapes de la vie mystique, pour pouvoir étre
transfigurés : purification, contemplation, illumination. Et




vous terminez par un chapitre ou vous faites parler les Peres
grecs sur les rapports de la transfiguration et de la vie éter-
nelle.

Dans tout ce travail, vous avez fait preuve d'une rare con-
naissance de la patrologie grecque. De ces Peres, on a dit que
« chacun a lui seul contrebalance le monde entier, mais que si
chacun est un monde a part, tous ensemble ont aussi une
physionomie qui leur est propre ». Vous avez saisi tous ces as-
pects, particuliers et généraux ; vous avez puis¢ aux sources
mémes que vous avez étudiées, exposées et traduites avec
amour et compétence. Votre familiarité avec les Péres grecs
n'est pas superficielle : elle dénote une profonde réflexion,
autant sur leurs doctrines que sur leur vocabulaire, qui vous a
fait acquérir une sympathie et une compréhension parfaites de
leurs pensées et de leurs expériences spirituelles. N'estce pas la
une contribution importante au mouvement qui meéne au-
jourd 'hui les chercheurs a se ressourcer aux origines, non seule-
ment pour les mieux connaitre mais aussi pour en vivre ?

D’autres auteurs ont cherché a présenter les points com-
muns entre les Péres grecs et les théologiens occidentaux.
Cette recherche, fort louable, est nécessaire pour le rap-
prochement cecuménique. Mais ne convient-il pas aussi de met-
tre en relief I'originalité des orientaux, leur caracteére distinctif
dans leur fagon de comprendre le christianisme ? C'est ce que
vous avez essayé de faire, n’hésitant pas, a l'occasion, a accor-
der une attention spéciale aux textes qui posent des difficultés
particuliéres, ou a relever les divergences de compréhension
qui semblent extreémes, dans l'unité de la foi. Et nous consi-
dérons que votre essai est utile pour éviter I’écueil que courent
parfois certains ecuménistes de diluer la personnalité des
traditions orientale et occidentale I'une dans l'autre.

Puisque nous parlons d’cecuménisme et que la persopnalité
de Grégoire Palamas, qui continue a etre discutée, constitue un
obstacle, une pierre d’achoppement a la marche vers 'union,



nous notons avec plaisir que l'un des intéréts majeurs de votre
ouvrage est de démontrer que les theéses de Grégoire Palamas
ne sont pas des innovations ou des hérésies, mais ont été prises
des Péres grecs qu’il a systématisées. Ces Péres de I’Eglise
universelle, si équilibrés, si orthodoxes, peut-on facilement ac-
cuser d’'erreur un disciple fidele qui s'en inspire ?

Nous désirons relever aussi un autre avantage de votre
livre et qui n’est pas le moindre. Dans la précipitation de notre
course en avant et le tumulte des nombreuses théories et idéo-
logies qui nous bousculent de tous les cotés, il est salutaire de
nous arréter un peu pour méditer dans le calme I'une au moins
des theses de la théologie et de la spiritualité de nos Peres.
Cette étude serait un antidote au rationalisme envahissant de
beaucoup des théologiens modernes, qui ont tendance a tenir
pour des fossiles les écrits de ceux qui, a cause de leur génie
fécondé par I’Esprit de Vérité et d’Amour sont des piliers de la
religion et des maitres toujours actuels.

En souhaitant a votre ouvrage le large accueil qu’il mérite,
nous vous donnons, cher Fils, notre salut paternel et notre
bénédiction apostolique.

+ Maximos V Hakim
Patriarche d’Antioche et de tout I'Orient,
d’Alexandrie et de Jérusalem.







Introduction







S'il y a des sujets qui allient I'impression apparente de
nous étre totalement extrinséques au fait qu'en réalité ils nous
sont les plus intimement présents, la Transfiguration en est cer-
tainement un, et des plus éclatants. Car a la lire dans I'Evangile
superficiellement et sans perception spirituelle, on la dégra-
derait au jaillissement d'une simple lumiére sensible -- telle-
ment la lettre tue ! Et les théologiens n'ont pas manqué qui
I’ont congue de cette maniére-la.

Dans cette étude, nous avons voulu interroger les Peres
grecs et leur puissante perception spirituelle, et découvrir
comment ils ont congu la Transfiguration, cette réalité qui
nous est trés intime et trés intérieure. Car, sans vouloir anti-
ciper, disons-le tout de suite, toute notre vie spirituelle se cris-
tallise autour de la Transfiguration.

Pour qu’une telle étude puisse étre objective, I'analyse ne
suffit pas. L'analyse certes est nécessaire, mais seule elle peut
mener aux échafaudages les plus aberrants et les plus mons-
trueux. Pour s’en convaincre, il suffit par exemple de jeter un
regard sur ’histoire de I'exégése moderne : avec quelle subtilité
- le subjectivisme le plus débridé et le plus paranoiaque ne se
cache-t-il pas parfois sous les dehors les plus composés, « scien-




tifigues » et froids de I'analyse! A I'analyse il est donc
nécessaire d'ajouter l'intuition. Il y a « deux maniéres pro-
fondément différentes, dit Bergson, de connaitre une chose. La
premiére implique qu'on tournc autour de cette chose ; la
seconde qu'on entre en elle. La premiere dépend du point de
vue ou l'on se place et des symboles par lesquels on s’exprime.
La seconde ne se prend d’aucun point de vue et ne s’appuie sur
aucun symbole'. » La premiére s'appelle « analyse », la
seconde « intuition », et Bergson les définit ainsi : « Nous ap-
pelons ici intuition la sympathie par laquelle on se trans-
porte a l'intéricur d’'un objet pour coincider avec ce qu’il a
d'unique et par conséquent d’inexprimable. Au contraire,
I'analyse est I'opération qui ramene I’objet a des éléments déja
connus. c'est-a-dire communs a cet objet et a d'autres. Analyser
consiste donc a exprimer une chose en fonction de ce qui n’est
pas elle 2. » C'est seulement quand on a atteint ce point ou tout
converge et dou tout part, a savoir ce qui est unique dans

I'individu, que I'analyse peut étre fructueuse et salutaire ; elle
les détails, elle ne voit plus de con-

ne s’achoppe plus contrc
harmonie,

tradictions inconciliables, tout est cohésion,
lumiére. Le méme auteur parlait naguere, a propos de la
« Lucrezia Crivelli » de Léonard de Vinci, et de sa « Monna
Lisa », d’'un « centrc virtuel, situé derriére la toile », vers
lequel remontent les lignes visibles dec la figurc, et « ou s€
découvrirait tout d'un coup, ramassé en un seul mot, le sccret
que nous n‘aurons jamais fini dc lirc phrasc par phrasc dans
I'énigmatique physionomie i Cest cette « vision mentale sim-
ple, concentréc en cc point », « I'intention originellc, I'aspira-

I « Introduction a la Mé&aphysique ». dans « la Penséc et lc Mouvant =,

178.

2. 1d. 18).
3. « La vie et I'ceuvre de Ravaisson ». dans « la Penséc et le Mouvant », 265.

14



tion fondamentale de la personne »* que I'intuition a pour
mission d’atteindre, et sans laquelle tout est chaos.

Ces principes sont applicables non seulement aux produc-
tions artistiques, mais a tout individu en tant que tel. Et plus
I'individu est grand, plus il est original (je prends ce mot dans
son bon sens, car on sait la tournure qu’il a prise dans notre
monde moderne, ou aucune phobie ne dépasse celle de ne pas
étre « comme les autres », celle d’'étre soi-méme enfin).

On voit tout de suite, par la définition citée plus haut de
I'intuition, que celle<i suppose avant tout lI'amour. Pour
pouvoir éprouver cette fameuse « sympathie par laquelle on se
transporte a l'intérieur d’un objet », il faut d’abord sortir de
soi, de son point de vue propre, et cela, c’est la premiére
démarche de I'amour. Et cette sortie de soi est d'autant plus
difficile qu'on est davantage différent de ce qu'on veut attein-
dre, car cela suppose une abstraction plus radicale de soi-
méme, une distance plus grande a parcourir, pour ainsi parler.
Il est évident par exemple qu’un Italien a, en tant que tel, plus
d’efforts & faire qu’un Scandinave pour comprendre un Scan-

“dinave. Et d'un autre coté plus on est original, plus il est facile
d’atteindre I'autre, car alors on a un critére, une boussole pour
identifier ce qui est différent de nous, celui dont la person-
nalité est inexistante étant dépourvu de toute boussole. Car la
sortie de soi exige d'abord une concentration de la personna-
lité en elle-méme, I'absence de toute dilution et de toute diffu-

sion, principe dont on verra les fructucuses applications dans
la vie spirituelle,

Voila pour la sortie de soi.
‘ Venons-en maintenant i cette « coincidence » avec ce que
I'autre a « d’unique et d’inexprimable ». Elle ne signifie pas
une dissalution quelconque de sa personnalité proprec dans

15




I’autre. Il y a union, non confusion. Il y a abstraction de son
propre moi, mais non destruction ou dissolution de ce moi.
Comment, en effet, une personnalité pourra-t-elle jamais conti-
nuer non seulement d’aimer mais de faire quoi que ce soit qui
démontre son existence, si elle a cessé d’exister en tant que
telle ? En tant que foyer indépendant d’activités ?

Appliquons ces principes aux Péres grecs. Il est évident
que chacun d’entre eux, parmi les grands, forme un monde a
part, et comme le disait Georges Scholarios, « chacun a lui seul
contrebalance le monde entier ». Mais si chacun est un
monde 2 part, tous ensemble, ce bloc qu'on appelle « les Péres
grecs », ont aussi un physionomie qui leur est propre. Nous
allons maintenant essayer de la dessiner, quelques-unes des
caractéristiques qui leur sont communes (bien qu’a des degrés
divers) et sous-jacentes a toute leur pensée.

1. Tout d’abord, quand nous employons le mot « Péres »,
nous l'entendons non au sens strict de théologiens de 1'Eglise
des premiers siécles, dont 'unanimité en matiére de foi est
décisive, mais au sens large, pour y inclure en sus de grands
noms, tels Origéne et Clément d’Alexandrie. En ce sens donc
les Péres grecs sont les théologiens -- orthodoxes, ou dont
I'hétérodoxie a été purement matérielle (cas d'Origéne par
exemple) -- qui ont écrit en grec jusqu’a I'époque de St Jean
Damascéne.

2. Philosophiquement, c’est Platon et le courant néoplato-
nicien (représenté surtout par Plotin) qui ont eu l'influence la
plus profonde sur leur pensée. Le platonisme est en effet la
pensée philosophique la plus prédisposante au christianisme.
Parmi les themes qui ont joué le plus grand role chez les Péres
grecs, signalons le contraste constant entre le monde de I’Etre,
ou intelligible, et le monde du devenir, ou sensible ; I'idée que

ce dernier est I'image du monde intelligible, plutot qu'un effet

supposant une cause, cette derniére vision étant plus propre a

16




Aristote ; I'existence des Idées, telles que le Bien, le Beau, le
Vrai, identifiées 2 Dieu méme ; la notion de participation aux
Idées ; la suspension de la morale a I'ldée du Bien ; la confuse,
émouvante, quoique trés imparfaite intuition d’une certaine
trinité, qui se trouve déja chez Platon, mais explicitée surtout
par Plotin comme I'Un, I'Intelligence et '’Ame du monde ; la
substantialité et I'immortalité de 1'ame ; la purification ; I'ex-
cellence de la contemplation ; I'extase plotinienne. Aprés le
platonisme, c’est le stoicisme, surtout en morale, et Aristote,
surtout pour la dissection a tous les niveaux, métaphysique,
éthique, logique... Certains Peéres, tels St Maxime et St Jean
Damascéne, font un ample usage d’Aristote, de sorte que d’au-
cuns seraient tentés de les prendre pour des aristotéliciens.
Mais qu'on y fasse attention, l'on verra qu'au fond ils sont
platoniciens dans leur pensée.

3. Le christianisme étant une religion dont les deux poles
sont Dieu et I’homme, on ne peut I'appréhender que par I'un
ou l'autre pdle (bien qu’a I'intérieur de chaque poéle il y ait une
infinité de points de vue). Les Péres grecs partent en général
du podle divin, par contraste avec St Augustin par exemple et la
théologie latine dont il est le plus grand représentant. Enten-
dons-nous : ce n'est pas que la théologie augustinienne
n’aboutisse finalement a Dieu, ou que la théologie grecque
n'englobe 'homme. Mais le point de départ, le mouvement

- dialectique pour ainsi dire, va chez les Grecs de Dieu a
I’homme, c’est une vision descendante ; chez les Latins c’est le
contraire. Ainsi, chez les Grecs comme le témoignent leurs
écrits et I'énoncé méme de leurs définitions conciliaires, toute
I'élaboration du dogme et toutes les grandes hérésies orientales
roulent autf)ur de la Trinité et de I'Incarnation. Par contre,
chez les Iam.\s, I&f centres d'attraction sont le péché originel,
nature et grace, libre-arbitre et prédestination, foi et science.

4. Dans I'approche grecque de Dieu, il Y a un équilibre




parfait entre le désir et cette « terreur » devant le divin, intra-
duisible en francais. et quc le grec Bapwbog exprime magni-
figuement. Nulle part en effet on ne trouve un sens si profond
de I'inaccessibilité divine, une terreur si frémissante devant
I'infini. lls savent d'instinct, trés exactement, jusqu'ou l'intelli-
gence peut aller, et ou il faut s’arréter et se résoudre en adora-
tion purc. Aussi jamais ne les voit-on par exemple se lancer
dans ces questions niaises ou oiseuses dont le seul fait de les
poser cst un indice de perte lamentable du sens du sacré et du
divin, d’autant plus lamentable qu'elle est plus inconsciente.
Certains, trop enclins a rationaliser le mystére, c’est-a-dire a
lc détruirc. scraicnt tentés de les accuser d’obscurantisme -- ac-
cusation qui nc peut avoir de justification qu'une ignorance
totale des Peéres, et de leur recherche laborieuse de Dieu. St
Grégoire de Nazianze le dit : « Je n’alléguerai pas déraison-
nablecment. par cmbarras de démontrer, l'illusion d'une foi
indémontrable ’. »

5. Contraircment 2 becaucoup de scolastiques et de théolo-
gicns, chez qui il y a hypertrophie de I'abstrait, de I'analyse, de
I'esprit de géométric ct de la raison raisonnante, et souvent
atrophic des qualités opposées, a savoir le concret, l'intuition,
I'esprit dc finessc et le « cceur » au sens pascalien du terme --
chez les Péres grecs, ces derniéres qualités, justement supé-
ricures. sc trouvent a un degré éminent, tandis que les pre-,
miéres s’y trouvent dans le minimum nécessaire pour toute
marche droite de la pensée, pour que les qualités intuitives
clles-mémes soient cuirassées et ne dégénérent pas. Aussi bien
leur pensée, bien loin de battre de I'air, découle dc la vie,
chaude. bralante, lumincuse, pour y mener toujours. Volon-

5. 0 motew: avamodeixzou. @aviagiav amopla TG amodeifews aAOYWS
mpowgyopevo; —~ A Evagre moinc (P.G. XLVI, 1101).

18

e



tiers on mettrait en exergue de leur ceuvre ces paroles de Blon-
del : « Morte et verbale, toute idée qui ne procéde pas d'une
expérimentation réelle de la volonté ; morte surtout et fictive,
toute connaissance qui ne se tourne pas a agir °... Assise en elle-
méme et contente de soi la pensée est un monstre : sa nature,
c'est d'introduire dans le déploiement de la vie, un dynamisme
progressif. Elle n’est un fruit de la vie que pour devenir un ger-
me de vie nouvelle’. » Chez eux, le dogme nécessairement
poussc a la morale, et celle<i nécessairement donne accés au
dogme, le cercle est incoercible et imbrisable. Cela donnc a
leur pensée ce caractére trés dynamique qui fait qu'on cst
soulevé d'enthousiasme quand on les lit. La critique que Blon-
del et d'autres ont faite a bon droit du thomisme («le
thomisme apparait a beaucoup comme une description exacte,
mais, si je puis dire, statique ®, comme une superposition d’élé-
ments, mais sans que le mouvement qui nous éléve de I'un
a I'autre soit intimement provoqué ; comme un inveniaire, mais
non comme une invention capable de justifier, par le dyna-
misme qui les suscite, les ascensions de la pensée ¥ »), ne peut
s'appliquer a eux, non plus qu'a St Augustin, St Jcan de la
Croix ou Pascal par exemple, mais pour des raisons différentes.
Ceux-ci doivent leur dynamisme, entre autres raisons, au fait
qu'ils n'avaient pas une conception d'une naturc stable ct ab-
straitc, mais bien d'une nature concréte, en travail, inquiéte,
qui appclle le Rédempteur sans I'exiger -- les Péres grecs
doivent leur dynamisme a une raison différente a ce point de
vuc, cest que partant de Dicu qui n'a rien de statique, ils ont

épousé la dialectique du mouvement divin dans tout son dyna-
misme ct son défi des cadres rationnels.

6. L'Action, 111, §,2.

7.1d. 1V, 1.3,

8. Souligné par M. Blondel.

9. Blondel, Exigences de la Pensée contemporaine en matiere d'apolo-
gétique, 1,6.

19




6. Nous en venons enfin a la forme. Beaucoup sont décon-
certés par ce style qui va « par sauts et par gambades » ; cepen-
dant. si I'on a bien compris ce qui a précédé, il ne pouvait en
étre autrement. « Le cceur a son ordre, dit Pascal ; I'esprit a le
sien, qui est par principe et démonstration, le cceur en a un
autre. On ne prouve pas qu'on doit étre aimé, en exposant d'or-
dre les causes de I'amour : cela serait ridicule. Jésus-Christ,
St Paul ont l'ordre de la charité, non de I'esprit ; car ils vou-
laient échauffer, non instruire. St Augustin de méme. Cet ordre
consiste principalement a la digression sur chaque point qui a
rapport a la fin, pour la montrer toujours '’. » On le voit, sous
le chaos apparent et le désordre inextricable, il y a un ordre
trés profond, mais un ordre irrationnel parce que au-dessus de
la raison, a savoir celui de la charité. Non que la charité ait
manqué a St Thomas par exemple, mais il a voulu mouler le
contenu d'une doctrine dépassant la raison dans une forme
rationnelle, ce qui est évidemment impossible, par conséquent
I'ordre rationnel y reste plaqué et factice. « J'aurais bien pris ce
discours d'ordre comme celui-ci : pour montrer la vanité de
toutes sortes de conditions, montrer la vanité des vies com-
munes, et puis la vanité des vies philosophiques pyrrhoniennes,
stoiques : mais I'ordre ne serait pas gardé. Je sais un peu ce que
cest, et combien peu de gens l'entendent. Nulle science
humaine ne le peut garder. St Thomas ne.l'a pas gardé. La
mathématique le garde, mais elle est inutile en sa profon-
deur !'. » Je reconnais fort bien que ce n'est pas un ordre didac-
tique ni scolaire ; mais c'est le seul ordre vraiment absolu et
adéquat a I'esprit qui‘lI'anime. C'est finalement I'ordre que les
écrivains sacrés ont suivi, sans exception.

Voila pour I'ordre. Quant au style proprement dit, il a le
meérite, en général, malgré les subtiles analyses philosophiques

10. Pensées (Ed. Brunschvicg), 1V, 283.
11. 1d. II, 61.

20



A

auxquelles les Peres grecs ont di se livrer (non de leur plein
gré d'ailleurs, mais pour déjouer les ruses et sophismes d'un
Arius, d'un Eunome et de lcurs pareils, gens rompus a |'acro-
batie syllogistique et a la jonglerie verbale) d’allier le concret a
I'abstrait, a des doses différentes (par exemple, la dose du con-
cret et de la simplicité, chez St Jean Chrysostome, est mani-
festement plus forte que chez Denys [|'Aréopagite ou
St Maxime, jusqu'a en étre chez lui, trés souvent, celle méme de
I'Evangile). Ils n'ont pas ce quon appelle le « jargon théo-
logique », forcément pédant et stérile parce qu'en marge de la
vie, mais le langage de tout le monde, et quand ils s’élevent aux
contemplations sublimes ou sont forcés d'élucider le dogme
contre les hérésies, et par conséquent d'user des facultés ab-
straites pour désarticuler ce que I'Ecriture contient de richesses
dans sa confuse simplicité, c'est toujours le style de Platon, si
concret et abstrait en méme temps, si intuitif et analytique, qui
a le plus d'affinité avec le leur. En théologie, la beauté de la
forme, chez certains d'entre eux, reste inégalée et peut-€tre
inégalable, autant que la sublimité et la beauté du fond. Si Dieu
a permis que les écrivains sacrés du Nouveau Testament (quelle
différence avec I'’Ancien !) n'eussent pas I'art de bien dire, afin
que ie rayonnement irrésistible du christianisme a ses débuts ne
fat pas malignement attribué a I'éloquence de ses prédicateurs,
mais a la puissance divine pure, il n’y avait plus aucune ambi-
guité, une fois cette preuve donnée, 2 mettre au service du
christianisme, dans la personne de certains Péres, « la douceur
d’'Isocrate, la majesté de Démosthéne, la gravité de Thucydide,
et la sublimité de Platon 2. » Parlant des homélies de Chrysos-
tome sur [’épitre aux Romains, St Isidore de Péluse dit :
« Car je crois, et que personne ne pense que je parle par flat-
terie, que si le divin Paul avait possédé la langue attique de

12. Chrysostome, Dy Sacerdoce 1V, 6 (P.G. XLVIII, 669).

21




facon a s'interpréter lui-meme, il ne se serait pas interprété
autrement que ne l'a fait le susdit homme célébré, tellement
I'interprétation est ornée de pensées, de beauté et de maitrise
dans I'élocution V. »

Voila donc quelques-unes de leurs principales carac-
téristiques. Comme on le voit -- et notre étude le montrera --
c'est une vision unique et originale du christianisme, par
conséquent différente de la vision occidentale dans ce que
celle<ci a d'unique et d'original. Mais attention ! qui dit « diffé-
rente » ne dit pas forcément « contradictoire » dans la foi. Une
vision peut étre trés dissemblable a une autre, et cependant
concorder parfaitement avec elle dans tout ce qui est essentiel.
C'est que le christianisme est une réalité tellement riche qu'il
admet d’étre contemplé d'une infinité de points de vue ; et cette
possibilité est la preuve de sa richesse, comme le dit le cardinal
Newman : « L'idée qui représente un objet ou un objet supposé
est coextensive a la somme totale de ses aspects possibles,
quelle que soit leur variété dans la conscience séparée des indi-
vidus ; et en proportion de la variété des aspects sous lesquels
elle se présente a différents esprits, sont sa force et sa profon-
deur, et I'argument de sa réalité '*. » Par conséquent, cette
divergence ne doit pas seulement étre « tolérée », mais enthou-
siastement encouragée comme le seul argument du rayonne-
ment du christianisme dans les esprits. Dans la théologie orien-
tale, personne n'est plus byzantin que St Jean Chrysostome ;
comme dans la théologiec occidentale, personne n'est plus latin
que St Augustin. Et pourtant ils coincidaient dans la foi, et le
second personnage éprouvait pour le premier un vif enthou-
siasme et une grande admiration, et je ne doute pas que le
premier lui eut rendu la pareille, s’il I'avait connu. On n’a pas

13. Lettre V, 32 (P.G. LXXVIII, 1348).
14. Développement de la doctrine chréienne, I, 1,2.

22

g



la méme vision de la cathédrale de Reims de la fagade et du
coté opposé : néanmoins, les deux visions sont coincidentes,
c'est la méme cathédrale qu'on voit de coté et d'autre ; bien
.plus, elles sont complémentaires, de sorte qu'il serait infi-
niment regrettable que l'une d’elles existat seulement. Pour le
reconnaitre, il faut, comme nous avons dit au début, non seule-
ment I'analyse, mais encore et surtout l'intuition : I'analyse
sans intuition est destructrice, dissolvante. Cest comme la
dissection d'un cadavre, on parvient a tout y connaitre, chaque
coin et recoin. sauf hélas ' la vie qui l'animait ; ou comme
maints tableaux de Picasso, qui essaient en vain de reconstituer
par la multiplication des morcellements le mouvement uni et
indivisible de la vie, lequel n'est saisi que par l'intuition. Or,
I'intuition est le fruit de I'amour.

Je ne veux pas clore cette introduction sans un mot a
I'adresse des maniaques du « dépassement », ceux qui, minés
comme d'un cancer par I'hégélianisme et le teilhardisme, n'ont
a la bouche que les mots : « c'est dépassé », et dont toute la
phobie est de ne pas étre « dépassés », mais qui hélas ! le seront
bien avant qu'ils soient morts : « Les Péres, c'est l'age anté-
diluvien ! Aimer les Péres, c'est un effroyable fixisme ! » Nous
leur dirons donc, pour employer le langage de Platon, qu'il y a
le monde de ce qui ‘devient’ mais n’‘est’ jamais, et le monde de
ce qui ‘est’ mais ne ‘devient’ jamais. Et le propre du génie dans
tous les domaines, qu'il sappelle Platon ou Chrysostome, Phi-
dias ou Dostoievski, Beethoven ou Shakespeare, Einstein ou
Pascal, c'est, par-dela les ombres évanescentes, de percevoir et
traduire ce dernier monde. C'est pourquoi les Péres resteront
vivants et sources de vie et de pensée, tant qu'il y aura des étres
humains sur cette terre. Evidemment le « best-seller » le plus
béte battra, au moins pour quelques semaines, tous les Péres
pris en bloc, quant au nombre de ses lecteurs, et cela d'autant
plus triomphalement qu'il sera plus béte... Mais il n'aura pas
établi un millieme de la profondeur de communion que peut

23




établir un Pére avec ses lecteurs, laquelle un jour, le jour fixé
par Dieu, et sans que l'on sache comment, fera lever toute la

pate.

*

Pour les textes qui ont paru dans des éditions critiques,
nous avons utilisé celles-ci, mais les références sont toutes 3
Migne. Au cas ou I'inauthenticité d’'une ceuvre n’a pas été déci-
sivement prouvée, nous avons suivi |'attribution traditionnelle.
Pour donner au style de la traduction une certaine homo-
généité, nous avons tout traduit nous-méme. D'ailleurs, la
plupart des textes utilisés n'ont pas encore été traduits.

24



I

Qui s’est transfiguré,
le Christ ou les apoétres ?







Un des plus grands avantages de I'Incarnation, c’est que le
Fils de Dieu est descendu a la mesure de I'homme. En effet, par
le péché de nos premiers parents, nous nous étions détournés
de la contemplation des choses divines pour nous convertir
vers les choses sensibles -- cette beauté sensible, au lieu de ser-
vir justement de tremplin pour nous élever vers la Beauté
divine, nous a séduits, et est devenue pour nous le Bien par ex-
cellence, ce qui est la définition méme de l'idolatrie. Comme le
dit St Athanase, « les hommes, négligeant les choses excellen-
tes, et devenant paresseux par rapport a leur appréhension,
recherchérent plutdt celles qui leur étaient plus proches. Or
leur était le plus proche le corps et ses sensations. C’est pour-
quoi, éloignant leur esprit des choses intelligibles, et se pensant
eux-meémes, prenant en échange le corps et les autres choses
sensibles, et comme séduits par ce qui leur était propre, ils tom-
bérent dans la convoitise de leur propre étre, davantage hono-
rant leurs choses propres que la contemplation des choses divi-
nes'. » Ici I'on voit la sagesse infinie de Dieu, dans la fagon

1. Contre les Gentils, 3 (P.G. XXV, 8).

27




dont Il s'insére dans la vie des hommes. Car un des buts
primordiaux de I'Incarnation sera justement que Dieu, en tant
quhomme, attire a lui le regard des hommes, et par la trans-
cendance et l'unicité de sa beauté morale ainsi que par les
prodiges, éléve lentement leur esprit vers la divinité cachée
dans ce corps. « Car une fois l'intelligence déchue vers les
choses sensibles, le Logos s’abaissa pour paraitre par un corps,
afin de ramener vers lui comme homme les hommes, et d'incli-
ner leurs sens vers lui, et du reste les persuader par les actes
qu'll faisait, eux qui Le voyaient comme homme, qu'll n'était
pas uniquement homme, mais Dieu aussi, et le Logos et la
Sagesse du Dieu véritable 2. »

Pour cela, il fallait qu’ll se vidat de la gloire de sa divinité.
« Tout eut péri, dit magnifiquement St Jean Chrysostome, s’Il
était venu dans sa divinité nue ’. Les montagnes n'eussent pu Le
soutenir, parce qu'll regarde la terre et la fait trembler, Il
touche les montagnes et elles fument. S'Il avait montré son
essence nue *, le soleil se fut éteint, la lune anéantie, la mer
desséchée, la terre et péri, notre nature eut été déliée. Clest
pourquoi Il s'est enveloppé d’une chair, venant doucement et
sans fracas ’. » « Car si Vous ne Vous étiez pas dissimulé Vous-
méme, enveloppant par la forme de l'esclave le rayonnement
non tempéré de la divinité, qui eat résisté a votre apparition ?
Car nul ne verra la face du Seigneur et vivra. Vous étes donc
venu, 6 Beau, mais devenant tel que nous pouvons contenir :
Vous étes venu, dissimulant les rayons de la divinité par I'en-
veloppe du corps. En effet, comment la nature mortelle et
périssable eiit-elle été capable d’étre harmonisée avec I'union a
ce qui est pur et inaccessible, si I’ombre du corps n’avait

E

ase, De I'Incarnation du Logos, 16 (P.G. XXV, 124).
v 1-‘g Omnﬂ
YWyny TRv ouvoiay €3efey.

2
ar
4
S. Ps. 50, Hom. 1I (P.G. LV, 583).

E’“’f

28



agi comme intermédiaire entre la-lumiére et nous qui vivons
dans les ténebres © 7 » Cette idée est trés chére aussi a Grégoire
de Nazianze, on peut glaner une multitude de passages chez lui
qui I'illustrent, contentons-nous de celui-ci, extrémement
suggestif : « S’Il était resté dans ses hauteurs propres, s’Il n’a-
vait pas condescendu a [notre] faiblesse, s’Il était resté ce qu’ll
était, se maintenant inaccessible et insaisissable, peu peut-étre
L'eussent suivi ’, je ne sais méme si peu, peut-étre le seul Moise,
et lui jusqu’a voir a peine le dos de Dieu : car il pénétra a tra-
vers la nuée, devenu en dehors de la pesanteur du corps, ou
s'étant replié des sensations. Mais comment eut-il pu voir, étant
corps et regardant avec des yeux corporels, la subtilité de Dieu
ou son incorporéité, ou je ne sais comment |'appeler ? Mais
parce qu'll se vide a cause de nous, parce qu’ll descend -- j'ap-
pelle ‘kénose’ comme un relachement et une diminution de la
gloire -- c’est pour cela qu'll devient accessible 8. » Il aime
employer, a propos de la « chair » (au sens d'« humanité » du
Christ) le mot « tenture »° : la chair sert a camoufler la
divinité, car le Fils de Dieu n’est pas venu pour nous éblouir et
terrasser par |'éclat de sa divinité pure, mais condescendre jus-
qu'a l'extréme limite de notre faiblesse. C'est de ce dernier
degré de faiblesse que nous allons commencer a gravir la haute
montagne de la Transfiguration.

La Transfiguration étant un véritable dédale, il nous faut
un fil conducteur, et nous allons le trouver dans ces textes sur
la Transfiguration proprement dite, glanés surtout chez les
grands Péres. Disons tout de suite que si les textes sur le

6. Grégoire de Nysse, sur le Cantique des Cantique, IV (P.G. XLIV, 836).

7. Grégoire est en train de commenter le fait qQue « beaucoup suivirent
Jésus »

8. Sur Mat. 19, Discours 37,3 (P.G. XXXVI, 285).

9. Nlapametaoua. Cf. Sur les Saintes Lumiéres, Disc, 39,13 (PG.
XXXVI, 349) et Lettre 101, A Clédonius (P.G. XXXVII, 188).

29




« theme » de la Transfiguration sont innombrables, ceux sur la
Transfiguration stricte, celle du Christ sur la montagne, sont
assez rares. de sorte que chez tel ou tel Pére on en trouvera a
pcine deux ou trois. En général, quand il en est ainsi, nous
citerons tous ces textes ; et si un Pére a plus abondamment
parlé dc la Transfiguration, nous nous contentcrons de quel-
ques textes représentatifs de sa penséc, accordant une attention
spéciale, bien loin dc Ics éviter, aux textes qui posent des diffi-
cultés particulieres, soit qu'ils sont obscurs, soit qu'ils
paraissent contredire la pensée du méme Pere ou celle des
autres. Dans cctte séric fondamentale de citations (que nous
appellcrons « Citation générale ») a laquelle le lecteur sera
souvent convié de se référer, nous procéderons par ordre chro-
nologique (selon les auteurs, non sclon les ceuvres) :

Citation générale

1. CLEMENT D'ALEXANDRIE : « Le Scigneur, a cause de sa
grande humilité n'a pas paru commec ange. mais comme
homme, et quand Il parut en gloire aux apotrcs sur la mon-
tagne, cc n'était pas pour lui-méme qu'll fit ccla, se montrant
lui-méme, mais pour I'Eglise, laquellc cst ‘une race élue’ 1,
afin qu'ellc apprit son progrés aprés son I exode de la chair.
Car 11 était la lumiére d'en haut ct Il cst celle apparuc dans la
chair. et celle vue la n'était pas postéricurc a cclle den haut,
ellc n'a pas é1é rompuc ni nc s'est transférée d'en haut ici,
allant de place en place, de sorte quelle s'emparat d’unc. quit-
tant I'autre. mais cllc était partout. ct aupres du Pere comme

10. 1 Pierre 2°9.
11. Du Scigneur.

30



la : car elle était la puissance du Pére. Et par ailleurs il fallait
que s’accomplit la parole que le Sauveur dit : ‘Il y a quelques-
uns parmi ccux qui se tiennent ici, qui ne gouteront pas la mort
jusqu’a ce qu’ils eussent vu le Fils de 'homme en gloire '¥’...
Toutefois, ce n’'est pas des yeux charnels qu'ils virent la lumiére
(car il n’y a aucune affinité ni intimité entre cette lumiére-la et
cette chair-ci), mais selon que la puissance et la volonté du
Sauveur donnérent la capacité a la chair pour voir ; et de par
ailleurs, ce que I'ame a vu, elle en fit participer la chair en
communion avec elle, parce qu’elle s’enlace a elle!?. »
Ailleurs il dit que le Seigneur étant monté sur la montagne,
« fut illuminé d'une lumiére spirituelle, mettant a nu sa
puissance dans la mesure ou étaient capables de la voir ceux
qui avaient été choisis pour voir 4. »

2. ORIGENE : « Si I'immortel Dieu le Logos. assumant un
corps mortel et une ame humaine, parait a Celse ‘changer et se
métamorphoser’, qu’il apprenne que le Logos, restant Logos
par essence, ne subit rien de ce que subit le corps ou I'ame,
mais que, condescendant a I'égard de celui qui est incapable de
voir les resplendissements et la splendeur de la divinité, Il
devient pour ainsi dire ‘chair’, prononcé corporellement, Jjus-
qu’a ce que celui qui Le regoit ainsi, peu a peu élevé haut par
le Logos, puisse voir aussi, si je peux ainsi I'appcler, sa forme
principalc"’. Car il y a comme différentes formes du Logos,
selon quc le Logos se montre a chacun de ceux qui sont con-
duits vers la science, proportionnellement i la disposition de
I'initié : soit qu'il cst un peu progressant, ou davantage. ou
devenant proche déja dc la vertu, ou sc trouvant dans la vertu.

12. M. 16 3,

I3. Extraits de Théodote, 4 (P.G. IX, 656).
14. Stromates VI, 16 (P.G. IX, 368).

5. Tlponyourevny woppyy.

31




Par conséquent, notre Dieu quand 1l s'est transfiguré montant
sur une haute montagne, n'a pas comme le veulent Celse et ses
semblables montré sa forme autre et de beaucoup supérieure a
celle que voyaient ceux qui sont restés en bas et ne purent Le
suivre jusqu'en haut. Car ceux d'en bas n’'avaient pas des yeux
capables de voir la transfiguration du Logos en le glorieux et
en ce qui est plus divin ; mais a peine pouvaient-ils Le recevoir
tel que parlent de Lui ceux qui sont incapables de voir le
meilleur : ‘nous L’avons vu, et Il n’avait ni figure ni beauté,
mais sa figure était méprisable bien au-dela des fils des hom-
mes ' »Ailleurs il dit : « La Transfiguration montrée sur la
montagne aux disciples leur fit voir le modéle de la gloire
future du Sauveur ; elle a été manifestée corporellement du fait
qu'elle est tombée sous la vision de leurs yeux mortels, bien
gu'ils ne soutinssent pas I'excés de la splendeur, tellement pure
et insoutenable pour nos yeux. Que la gloire convenant a
I'essence divine fat invisible et inaccessible a toute nature
créée, c'est ce que les disciples ont montré, ne pouvant soutenir
méme cette vision corporelle manifestée a eux sur la montagne,
mais tombant par terre. C'est alors qu'on voit le Logos trans-
figuré glorieusement, quand on monte avec Lui, qu’on est élevé
avec Lui et qu'on Le voit comme Logos-meme et grand-prétre
conversant et priant le Pere. Parce qu'll n'avait pas encore con-
duit parfaitement le corps a une incorruptibilité immuable, Il
apparut avec eux '’ brillant avec des vétements corruptibles :
car quand les justes ressusciteront en gloire au second aveé-
nement du Christ, ils n'auront pas des vélements sensibles, mais
des enveloppes brillantes les revétiront. De méme que la figure
de ceux—i ne devint pas autre lors de la transfiguration, ainsi
dans la résurrection la figure des saints sera de beaucoup plus

16. lsaie 532~ — Contre Celse, IV, 15-16 (P.G. XI, 1048).
17. Moise et Elie.

32



glorieuse que celle qu'ils avaient en cette vie, mais non
autre '8. » Interprétant mystiquement « aprés six jours'® »
(symbole de la création), il dit : « Si quelqu’'un donc d’entre
nous veut, Jésus le prenant avec Lui, étre érigé par Lui sur une
haute montagne, et étre rendu digne de contempler a part sa
transfiguration, qu'il s’éléve au-dessus des six jours, n’ayant
plus en vue les choses visibles, et n’aimant ‘le monde ni ce qui
est dans le monde ¥’, ni ne convoitant aucune convoitise du
monde, laquelle est désir des corps, et de la richesse dans le
corps, et de la gloire selon la chair, et tout ce qui est de nature
3 distraire 'ame et a la détourner des choses meilleures et divi-

nes 2. »

3. ST ATHANASE : Le Seigneur « est monté au ciel en gloire
naturelle et non en grace, et viendra en sa divinité visiblement,
faisant éclater de son saint corps pris de Marie la gloire ineffa-
ble, comme 1l I'a montrée en partie ¥ sur la montagne, nous
enseignant qu'auparavant comme maintenant Il est le méme, et
non pas déifié par la suite, comme le soutient avec force le
blasphéme actuel, ne cessant pas d’'étre Fils de I'homme, et ne
déposant pas la chair . »

4. ST BASILE : commentant la parole d’'lsaie 4°, dit :
« Alors une nuée ombragera lc jour les alentours de Jérusalem,
afin de procurer de I'ombre contre la chaleur, et une protec-
tion contre la sécheresse et la pluie abondante ; tandis que la
nuit sera dominée par une lumiére embrasée, et la gloire
comme unc certaine vapeur appréhendera toutes choses. Nous

18. Fragments sur Luc (9 ®) (Ed. 'Amootohixy Awaxovia, t. XV, 69-70)
19, Mt 17!, .
20. 1 Jn. 2V,

21. Commentaire sur Mt. X1, 36 (P.G. XIII, 1068).

22, "Aro uepowg.

23. Sur I'Incarnation du Logos de Dieu (P.G. XXVIII, 96).

33




pensons que ces choses sont promises a ceux dignes de repos.
Car comme il y a becaucoup de demeures dans la maison du
Pere. et différents lots déposés dans la terre de I’héritage,
qu’héritent les doux, certains reposeront dans la splendeur de
I'épiphanie de Dieu, d'autres sous I'abri des puissances célestes,
ct d'autres seront cachés comme par une vapeur dans la gloire
qui vient de la lumiere. Peut-¢tre que la lumiére brillera sur
Sion clle-méme : ct pour ceux qui sont aux alentours brillera
une nuée lc jour. laquelle ne tire sa naissance que de la lumiére
clle-méme, comme la fumée du feu, ainsi elle a sa consistance
de la lumiere. Habitant sous elle, ils jouiront d'une grande
gloire, comme éclairés d'en haut par la nuée elle-méme
voguant dans la chaleur au-dessus de leurs tétes, et procurant
par l'ombre un souffle délicieux. Les pluies d'orage dures
s'abattant avec violence, elle remplit la fonction de couvertures
imperméables. et couvre adéquatement ceux qui ont besoin de
demecurer cachés, et par sa densité écarte les regards, telle
qu'était la nuéc lumineuse cnveloppant les disciples lors de la
transfiguration du Seigneur. Car la fixité, et pour ainsi dire la
consolidation de la nuéc est signe de sérénité, et le caractére
tranquille de I'état de vie future est indiqué par I'abri sur la
téte 2. » Dans I'homélie sur le Ps. 447, il dit : « ‘Votre beaut€’,
c'est-a-dire votre divinité qui est contemplée et intelligible. Car
cest cela le Beau véritable, celui qui dépasse toute compréhen-
sion et intelligence humaine, et contemplé par I'intelligence
scule. Et les disciples ont connu sa Beauté, eux a qui 11 déliait
les paraboles a part. Picerre ct les fils du tonnerre ont vu sa
Bcauté sur la montagne, brillante au-dessus de la splendeur du
soleil, et ils furent jugés dignes de voir de leurs ycux les preé-
ludes de sa venuc gloricuse #'. »

24. Commentaire sur lsaie, IV (P.G. XXX, 344). ,
25. Ta mpooijiia Ti¢ EvBoEou avTod mapovsiag opBaApols Aabelv natngiwbnoay
- Sur Ps. 44,5 (P.G. XXIX, 400). |

34



5. ST GREGOIRE DE NAZIANZE (dit « Le Théologien ») :

« Lumiére, la divinité manifestéc aux disciples sur la montagne,
peu s'en fallut plus ferme que la vision %. » « Alors qu'il fallait
monter sur la montagne, afin de resplendir par la forme et de
manifester la divinité, et de dénuder ce qui était caché dans la
chair, qui montent avec lui ? Car tous n'ont pas €€ spcctateurs
du miracle, mais Pierre, Jacques et Jean, ceux qui étaicnt avant
les autres et étaient comptés tels 7. » « ‘Il n'avait pas de figure
ni de beauté 2’ pour les juifs, mais pour David ‘11 était beau au-
dela des fils des hommes 2" ; mais Il étincelle sur la
montagne, et devient plus lumincux que le soleil, initiant aux
mystéres du siécle a venir *'. » « Si quclqu’un dit qu'll a déposé
“maintenant la chair, et que la divinité est dénudée du corps, et
qu'll n'est pas et ne viendra pas avec ce qu'll a assumé, qu'un
tel ne voie pas la gloirc de sa venue. Car ou est le corps mainte-
nant, si ce n'est avec Celui qui I'a pris ? En effet, il n'a pas €té
déposé dans le soleil, selon les délircs des manichéens, afin
qu'il fit honoré par le déshonneur ; ni n'a-t-1l été répandu dans
I'air et dissous, comme la substance du son, et I'écoulement de
I'odeur, et la course d'un éclair sans fixité. Que ferions-nous du
fait qu’ll a été palpé aprés la résurrection, ou qu’ll sera vu un
Jour par ceux qui L'ont percé ? Car la divinité en elle-méme est
invisible. Mais 1l viendra avec le corps, selon mon sentiment,
tel qu’'ll apparut aux disciples sur la montagne, ou s’est mani-
festé, la divinité plus que triomphant dc la pauvre chair 9. »

26. Mixpod oteppotipa B¢ dewx. -- sur le Baptéme, Disc. 40,6 (P.G.
XXXVI, 365).

27. Sur l'ordre dans les discussions, Disc. 32,18 (P.G. XXXVI, 193).
28. Is. 532,

29. Ps. 44°,

30. To pelov puotaywy@av -- 3e Discours Théologique, Discours 29,19
(P.G. XXXVI, 100).

31. Lettre 101, A Clédonins (P.G. XXXVII, 181).

35




6. ST JEAN CHRYSOSTOME : « Il monta sur la montagne, et
sc transfigura devant cux, et son visage resplendit comme la
lumiére. et ses vetements devinrent blancs comme la neige. 11
entrouvrit, dit-il. un peu de la divinité, leur montra le Dieu qui
y habitait, et se transfigura devant eux. Faites attention exac-
tement a la parole, il dit : ‘et se transfigura devant eux 3’ et
ses vetements resplendirent comme la lumiére, et son visage
comme le soleil. Puisque jai dit, soyez-moi propice, Seigneur,
car jc ne marrcte pas a I'expression, mais je suis perplexe et je
n’ai pas d'autre expression parallele. Je désire que vous sachiez
quc jai appris ccla de I'Ecriture. Donc I'évangéliste a voulu
montrer sa splendeur et il dit: ‘il resplendit’. Comment
‘resplendit’, dis-moi ? Trés fort. Et pourquoi dis<tu ‘comme
le soleil’ ? ‘Comme le soleil’, dis-tu ? Oui. Pourquoi ? Parce
que je ne connais pas d’astre plus radieux. Et Il était blanc
‘comme la neige’. Pourquoi ‘comme la neige’ ? Parce que
je ne connais pas de matiére plus blanche. Car qu'll n’ait pas
resplendi ainsi. ccla est signifié par ce qui suit : Et les disciples
tomberent a terrc. S’ll avait resplendi comme le soleil, les disci-
ples ne seraicnt pas tombés. Car ils voyaient le soleil chaque
jour, et ils ne tombaient pas ; mais parce qu’ll resplendit plus
quc le soleil, ct plus que la neige, c'est pour cela que ne pou-
vant en soutenir la splendeur, ils tombérent. Dis-moi donc, 6
évangéliste, a-t-Il resplendi plus que le soleil ? et toi, tu dis :
‘Comme le soleil’ ? Oui, voulant te faire connaitre la lumiére,
je n'ai pas d'astre plus grand, je n'ai pas d'autre image
souveraine parmi les astres. J'ai dit cela, afin que tu ne t'arrétes
pas a I'humilité dc I'expression. Je t'ai montré la chute des
disciples. Ils tombérent a terre, et furent plongés dans un som-
meil profond, et ensevelis dans I'obscurité. ‘Levez-vous’, dit-I
et 1l les leva, et ils étaient ‘appesantis’. Car ils ne suppor-

32 Mt 172,

36



terent pas |'excés de la splendeur, mais un sommeil profond
saisit leurs yeux, tant la lumiere apparue était au-dessus du
soleil. Et I'évangéliste dit : au-dessus du soleil, parce que cet
astre nous est connu. et qu'il est incomparablement au-dessus
de tous les autres astres *. » Ailleurs il dit : « Pourquoi ne les
prend-I1 pas en haut tout de suite 7 Afin que les autres disciples
n'éprouvent rien d’humain. Cest pour cela qu'll ne mentionne
méme pas les noms de ceux qui allaient monter avec Lui. Car
les autres auraient fort désiré suivre. allant voir lc modele de
cette gloire-1a, et ils en eussent été affligés comme négligés. Car
bien qu'll l'edt montré d'une fagon davantage corporelle,
cependant la chose était tres désirable S Il ny a donc rien de
plus bienheureux que les apotres. ct surtout les trois. qui turent
jugés dignes de demeurer ensemble avee le Scigneur dans la
nuée. Mais si nous le voulons, nous aussi nous verrons le
Christ. non pas comme ils le virent alors sur la montagne, mais
bien plus brillamment. Car Il ne viendra pas ainsi dans la suite.
En effet alors, épargnant les disciples, Il leur entrouvrit de sa
splendeur uniquement autant qu'ils pouvaient supporter : mais
plus tard Il viendra dans la gloire méme du Pére, non pas avec
Moise et Elie seuls. mais avec I'armée infinie des anges, avec les
archanges, avec les chérubins, avec ces innombrables assem-
blées-la ; non pas une nuée paraissant au-dessus de leur téte,
mais le ciel lui-méme s'ouvrant **. » Dans un passage cité par
Palamas %, mais que je n'ai pu retrouver, il dit « Le Seigneur
apparut plus éclatant que lui-méme, la divinité manitestant scs
rayons ». Voulant donner a Théodore une idée de la vie future,
il dit : « Et que ces paroles ne sont pas un bruit sonore, trans-
portons-nous par la pensée sur la montagne ou le Christ s'est

33. Hom. aprés la sortie d’Eutrope de I'église (P.G. LII, 404-5).
34. Hom. 56 sur Mt. (P.G. LVIII, 550).

35. Id. (P.G. LVIII, 554).

36. Défense des saints hésychastes, 11, 3,21.

37




transfiguré, voyons-Le resplendissant tel qu'll a resplendi. Bien
que méme ainsi [l n‘ait pas montré toute la splendeur du siecle
a venir. Que ce qui apparut fut une condescendance, mais non
une démonstration précise de la chose. cela est clair des
paroles de I'évangéliste. Car que dit-il ? ‘Il resplendit comme le
soleil’. Or la gloire des corps incorruptibles ne lance pas de
lumiére seulement autant que ce corps corruptible ; non pas
une lumiére telle qu'elle puisse étre accessible a des yeux mor-
tels, mais exigeant pour sa vision des yeux incorruptibles et im-
mortels. Car alors sur la montagne Il leur dévoila autant qu'il
était possible de voir, afin de ne pas Iéser les yeux de ceux qui
voyaient, et méme ainsi ils ne supportérent pas, et tombérent
sur leur face 7. »

7. DENYS L'AREOPAGITE : « Alors, quand nous serons
devenus incorruptibles et immortels, et parvenus a la part trés
bienheureuse de ressemblance avec le Christ, ‘nous serons
toujours avec le Seigneur *, selon la Parole, parfaitement
comblés dans les toutes pures contemplations, sa théophanie
visible nous illuminant tout autour des mémes resplen-
dissements trés brillants dont I'ont été les disciples en cette tres
divine transfiguration-la, participant a ce don de lumiére in-
telligible dans une intelligence impassible, et immatérielle, et a
cette union au-dessus de l'intelligence, dans les projections in-
connaissables et bienheurcuses des rayons plus que brillants,
dans une imitation plus divine des esprits supracélestes ; car
nous serons ‘égaux aux anges, comme dit la vérité des Paroles,
étant fils de Dieu et fils de la résurrection ¥’. Mais en cette vie-
ci, autant que possible usons de nos symboles propres Vers
les choses divines, et de ceux-ci, en sens inverse tendons analo-

37. A Théodore I, II (P.G. XLVII, 291).
38. I Thess. 4",
39. Le 20 %.

38



giquement vers la vérité simple et unie des spectacles intelli-
gibles et apres toute intelligence dont nous sommes capables
des choses semblables a Dieu, portons-nous. en faisant cesser
nos opérations intellectuelles, vers le rayon supraessentiel,

selon ce qui est permis *. »

8. sT CYRILLE D'ALEXANDRIE : « Parce qu’'ils avaient en-
tendu que notre chair devait ressusciter. mais ce n’était pas
clair dans quelle forme, afin de donner un exemple de la trans-
formation Il transforma sa chair, pour consolider notre espeé-
rance. Il se transfigure donc devant eux. Mais nous disons quc
sa transfiguration s’est faite, non qu’ll ait rejeté la forme
humaine du corps. mais une certaine gloire semblable a la
lumiére L'ayant enveloppé, ct le caractére tres vil de la chair
revétant une autre apparence, comme une figure plus glorieuse,
selon la parole : ‘Il est semé dans le déshonneur, et ressuscite
en gloire #" dite avec beauté par le divin Paul. En effet,
maintenant cette chair est nue, non parée d’aucune gloire, non
illuminée d’aucune splendeur naturelle, ayant de la nature sim-
plement et uniquement le déshonneur et la faiblesse. Lors de la
résurrection il y aura un changement digne de Dieu. et une
transformation de gloire, non de forme *. »

9. sT MAXIME LE CONFESSEUR : « Ainsi quelques-uns des
disciples du Christ, auxquels il arriva de monter ct d'étre élevés
avec Lui sur la montagne de sa manifestation par la diligence
de la vertu, Le voyant transfiguré et inaccessible par la lumiére
du visage, trappés de stupeur par la splendeur des vétements. ot
Le sachant devenu plus auguste, par I'honneur d’avoir avec Lui
de chaque coté Moise et Elie, passerent de la chair a I'esprit

40. Des Noms Divins, 1,4 (P.G. III, 592).
41. I Cor. 15 ¥,
42. Commentaire sur Luc (P.G. LXXII, 653-6).

39

—_‘



avant de déposer la vie de la chair, par 'altération des opéra-
tions sensibles qu'opéra en eux I'Esprit ¥, arrachant les voiles
des passions de leur faculté intellectuelle ; par lequel, ayant été
purifiés dans les sens de I'ame et du corps, ils furent instruits
des raisons spirituelles des mystéres qui leur avaient été mani-
festés. Ils apprirent mystiquement que I'éclat tout heureux
Jaillissant en brillant du visage a la maniére d'un rayon visible,
est, comme triomphant de toute opération des yeux, le symbole
de sa divinité au-dessus de l'intelligence, du sens, de I'essence
et de la connaissance -- cela, du fait qu’ll ‘n’avait ni figure ni
beauté *’ -- et a connaitre le Logos devenu chair par ‘sa beauté
au-dessus des fils des hommes *”. .1l dit aussi: «Il a
été donc dit plus haut que par la splendeur, semblable a la
lumiére, du visage du Seigneur, les trois fois bienheureux apo-
tres ont été conduits mystiquement, d'une maniére inex-
primable et inconnaissable, vers la puissance et la gloire de
Dieu, absolument insaisissable a tous les étres ; et ils ont appris
que la lumiére qui parut a leurs sens est le symbole de ce qui est
caché et invisible. Car de méme qu’ici le rayon de lumiére qui
eut lieu triomphe de I'opération des yeux, leur demeurant in-
saisissable, de méme la Dieu dépasse toute puissance et opéra-
tion d'intelligence, ne laissant aucune trace, en étant pensé,
dans celui qui tente de Le penser *. »

10. ST ANDRE DE CRETE : « Je dis que, si quelqu'un a l'in-
tention d'étre élevé comme disciple avec le Logos sur la monta-
gne de la sublime contemplation, voir la gloire inaccessible de
ce royaume-la, et étre jugé digne de sa théophanie visible et in-

43. TH évaddayd Ty Kat dladnoy évepyarav v adrok 7o [lvedua EvrpYMOE.
4. Is. 532 '
45. Ps. 44° - Sur diverses difficultés chez Denys et Grégoire (P.G.

XCI, 1125).
46. 1d. (1159).
40



telligible ¥/, aprés qu'il aura entendu le Christ déclarer
d'avance que son royaume arrive bientot (car c'est cela la
Transfiguration, selon laquelle linaltérable resplendit au-
dessus du soleil pour nous et notre salut) il donnera a manger
et a boire au Christ affamé et assoiffé, notre salut a tous *. »
« Qu'estce que c'est le visage brillant d’un vit éclat ? Est-ce la
beauté inconcevable, de toutes les choses aimables la plus haute
et la plus précieuse, qui procure a ceux qui la voient une joie
incessante, et se manifeste dans la mesure ou elle parait étre
saisie ? Ce qui est le plus secret et le plus divin, le plus extraor-
dinaire de tout, quelle intelligence ou parole le verra jamais ou
pourra l'exprimer ? Car si les vétements sont tels a cause de la
lumiére éclatante jaillissant du dedans, que ne sera-ce pas ce
qui est développé et caché par les vétements comme sur-
passant vision et connaissance ? Si cela était donc mani-
festé en lui-méme, se dévétant de toute enveloppe -- que dis-je
la 7 -- mais a travers son seul saint vétement qu’ll s'est préparé
du sang vierge et s’est fixé tout autour mystiquement par |'Es-
prit, qui Le verra tel qu'ils Le virent manifesté ? Il n'y a rien,
non, rien dans tout ce qui est contemplé dans la créature, qui
puisse contenir I'exces de sa splendeur. Car si le Bien est par-
ticipé par tous les étres, ce n’est pas en entier, dans son essence,
qu'll peut étre compris, mais dans la mesure et de la maniére
ou Il est accessible a ceux qui y participent, et cela par sa
supreme bonté, se dirigeant et s'épanchant sur toutes choses par
des illuminations aux dons infinis. La preuve en est cette
passion * bienheureuse et trés célébrée, que subirent les apéotres
sur la montagne lorsque la lumigre inaccessible et éternelle,

47. Tie Bpatihs avtod xai voqrig Beopaveiag.
48. Homélie sur Transfiguration (P.G. XCVII, 941).
49. IMaxbog.

41




transfigurant sa propre chair, resplendit d'une maniere qui
dépasse toute essence, par la surabondance de son propre bouil-
lonnement. Ne pouvant soutenir le rayon de cette chair
irréprochable. lequel jaillit comme d’une source de la divinité
du Logos. d'une maniere surnaturelle a travers la chair qu'll
s'était unie selon ’hypostase, ils tombérent sur leur face, o
miracle ! dans une sortie trés compléte hors de la nature V.
saisis d'un sommeil pesant et d'etfroi. fermant leurs sens,
cessant complétement toute motion intellectuelle et toute con-
ception, c'est ainsi qu'ils furent ensemble avec Dieu, au fond de
ces ténebres divines, supralumineuses et invisibles . » [l dit
aussi : « Lequel brilla sur la montagne d'une maniére extraor-
dinaire -- non qu’ll devint plus brillant que Lui-méme ou plus
élevé, loin de 1a ! mais [l était comme auparavant -- aux par-
faits parmi les disciples et initiés, contemplant selon la vérité
les choses plus hautes . » Enfin, interprétant mystagogique-
ment les « huit jours »* de St Luc, il dit que les apotres, « deve-
nus cn dehors de la chair et du monde, autant qu'il est possible
ici-bas. apprendront par ce qu'ils auront expérimenté, les tor-
mes de la condition future ™. »

I1. sT JEAN DAMASCENE : « Aujourd’hui c'est I'abime de
lumiére inaccessible ; aujourd’hui I'effusion indéfinie de I'éclat
divin brille pour les apotres sur le mont Thabor V...
Aujourd hui se voient des choses invisibles aux yeux humains,
un corps terrestre rétléchissant une splendeur divine, un corps
mortel faisant jaillir la gloire de la divinité *... Donc, ayant

50. Kat’ éxgtacv TeAcwratny tHs puocas.

51. Id. (948-9).

52. 1d. (948).

53. Lc. 92,

54. Homélie sur la Transfiguration (P.G. XCVII, 945).
55. Homélie sur la Transfiguration, 2 (P.G. XCVI, 545).
56. 1d. (548).

42



pris avec Lui au mont Thabor ceux qui s’étaient distingués dans
la sublimité des vertus, Il se transfigura devant cux. [l se trans-
tigure devant les disciples. celui qui est toujours également
glorifié et brillant de I'éclair de la divinité. Car €tant engendré
sans commencement du Peére, Il posseéde le rayon naturel, sans
commencement, de la divinité ; n'acquiérant pas posté-
rieurement |'étre ni la gloire non plus... Et la chair est glorifiée
en méme temps qu'elle est tirée du néant a I'étre, et la gloire de
la divinité devient la gloire du corps aussi... Si donc le saint
corps n'a jamais été sans participer a la gloire divine, mais par
la supréme union selon I'hypostase s’est partaitement enrichi de
la gloire de divinité invisible. de fagon a ce que la gloire du
Logos et de la chair fat une et la méme, cependant la gloire
étant invisiblement présente au corps visible, s’est avérée invi-
sible 2 ceux qui ne peuvent contenir les choses qui sont invi-
sibles aux anges, A ceux qui sont captifs de la chair. Il se trans-
figure donc, non en assumant ce qu'll n’était pas. mais en mani-
festant ce qu'll était a ses propres disciples. ouvrant leurs ycux,
et d’aveugles les rendant voyants... Que dis-tu, 0 évangéliste ?
Pourquoi compares-tu des choses réellement incommensura-
bles ? Pourquoi mets-tu en parallele et compares-tu des choses
entre lesquelles il n'y a réellement aucune comparaison ? Le
Seigneur a-t-Il brillé comme le serviteur ? La lumiére insou-
tenable et inaccessible a-t-elle lancé des éclairs comme ce soleil
vu par tous ? Je ne compare pas, dit-il... Car il est impossible
que l'incréé soit représenté sans omission dans la créature... Le

divin triomphe, et fait participer le corps a sa propre splendeur
et gloire . »

12. LA LITURGIE BYZANTINE : « Les élus parmi les apotres
ayant vu lirrésistibilité de la diffusion de votre lumiére ct
I'inaccessibilité de votre divinité, sur la montagne de la Trans-

37. Id. 12-13 (P.G. XCVI, 564-5).

43




figuration, 6 Christ qui étes sans commencement, subirent une
extase divine ®. » Et encore : « Vous vous étes transfiguré sur
la montagne, 6 Christ Dieu, montrant aux disciples votre
gloire selon leur capacité. Faites briller aussi a nous pécheurs
votre lumiére éternelle, par les intercessions de la Meére de
Dieu, 6 Vous qui donnez la lumiére, gloire a Vous *. »

De tous ces textes, tirons une ébauche, les lignes générales
sur lesquelles les Péres s'entendent a I'unanimité, quitte a ce
que le reste de notre étude, par le pinceau et le coloris, la
transforme en peinture :

[. Aucune transfiguration n'a eu lieu dans le Christ Lui-
méme, pour la simple raison que la « chair » du Christ a tou-
jours été transtigurée. On ne trouvera aucune difficulté a ad-
mettre cette vérité fondamentale, si I'on croit a I'Incarnation
du Logos, c'est-a-dire a son union a la « chair » sans confusion
ni séparation, avec toutce que cette union réelle et qui n'a rien
d'un simulacre implique d’interpénétration des propriétés des
deux natures, divine et humaine. En effet on ne réfléchit pas
assez sur cette implication, et souvent tout en l'admettant ab-
straitement, on en parle d'une maniére qui trahit un nesto-
rianisme inconscient, c'est-a-dire comme s’il n'y edt pas
d'union réelle. Cest ce qui explique I'ébahissement de beau-
coup de ceux a qui I'on dit que la chair du Christ a été trans-
figurée dés le premier moment de I'Incarnation. Or, il est clair
qu'une union réelle, physique, entre deux natures aura néces-
sairement pour effet une certaine participation de chaque
nature aux propriétés de l'autre, chacune cependant préservant
ses propriétés, du moment que c'est d’une « union » qu'il s'agit,
et non d'un amalgame ou d'une absorption d’une nature par

58. Apostiche des Vépres de la Transfiguration.
59. Apolytikion de la Transfiguration.

44



I'autre. Voyons donc un peu ce qui s’est passé : du coté de la
divinité, il y eut participation a I'humilité de la chair par
|'éclipse temporaire, si jose ainsi parler, de la gloire de la divi-
nité, que nous avons expliquée au début de ce chapitre. Reste a
savoir ce qui s'est passé du coté de la chair. Parlant du charbon
ardent dont le séraphin purifia les lévres d’Isaie, St Basile dit :
« Puisque donc le charbon ardent est du feu demeurant dans la
matiére plus grossiére et plus terrestre (car apreés que le flam-
boiement de la flamme a passé, la communion du feu avec la
matiére crasse s'appelle charbon ardent), il signifie peut-etre
bien la venue de Dieu dans la chair. Car, dit-il, ‘le Logos est
devenu chair . Et la chair, recevant I'illumination de la divi-
nité, est sensible selon le corporel, mais selon son union a Dieu
est transparente et éclatante . » Et St Grégoire de Nazianze :
« 11 est appelé Christ a cause de la divinité, car elle est I'onc-
tion @ de son humanité, sanctifiant non par |'énergie comme
ellc le fait pour les autres christs, mais par la présence tout en-
tier de Celui qui oint ; et dont I'ceuvre est que Celui qui oint
s'entende dire homme, et celui qui est oint soit divinisé . »
Les divers effets de I'Incarnation, par elle-méme et indépen-
damment de la Rédemption et de la Résurrection (la nécessité
desquelles dans le dessein providentiel, n’est en aucune fagon
contestée par les Péeres) sur la chair du Christ sont exprimés par
eux, dans des endroits trop nombreux pour qu'il soit nécessaire
de les citer, par les mots : « divinisation », « onction »,
« glorification », « illumination », « immortalisation », « enri-
chissement », « exaltation » etc. On ne s'étonnera donc pas,
pour peu qu'on sache ce qu'est I'Incarnation, de voir plusieurs
Peres déclarer explicitement, avec force, que la Transfiguration

60. Jean 1M,

61. Commentaire sur lsaie 6 (P.G. XXX, 429).

62. Xpiong.

63. 4e Disc. Théol., Disc. 30,21 (P.G. XXXVI, 132).

45




a eu lieu dés le premier instant de I'Incarnation. Ainsi Origeéne
nic avec insistance toute métamorphosc dans le Logos, dans le
tcxte méme ou il parle des « différentes formes du Logos », ce
qui indique dans quel sens cette derniére expression doit étre
prise (a savoir lc Logos a des formes différentes a cause de la
différente capacité de chaque sujet. comme nous I'expliquerons
dans des chapitres ultéricurs) : « Notre Dicu, quand 1l s'est
transfiguré montant sur une haute montagne, n'a pas comme le
veulent Celse et ses semblables montré sa forme autre et de
beaucoup supérieurc a celle que voyaient ceux qui sont restés
en bas et ne purent Le suivre jusqu'en haut. Car ceux d'en bas
n‘avaient pas des yeux capables de voir la Transfiguration du
Logos en le glorieux et en ce qui est plus divin ! * » Et André
de Créte : « Lequel brilla sur la montagne d'une maniére ex-
traordinaire -- non qu’'ll devint plus brillant que Lui-méme ou
plus élevé, loin de l1a ! mais Il était comme auparavant... » Et
St Jean Damascene : «Et la chair est glorifiée en méme temps
qu'elle est tirée du néant a l'étre, et la gloire de la divinité
devient la gloire du corps aussi... Si donc le saint corps n'a
jamais été sans participer a la gloire divine, mais par la
supréme union selon I'hypostase s'est parfaitement enrichi de la
gloire dc divinité invisible, de fagon a ce que la gloire du
Logos et dec la chair fat une et la méme, cependant la gloire
élant invisiblement présente au corps visible, s'est avérée invi-
sible a cecux qui ne peuvent contenir les choses qui sont invi-
sibles aux anges, a ceux qui sont captifs de la chair. 1l se trans-
figure donc, non en assumant ce qu'll n'é1ait pas, mais en mani-
festant ce qu'll était a ses propres disciples, ouvrant leurs yeux,
ct d'aveugles les rendant voyants . » Et ccux d'entre les Péres
cités qui nc se réferent pas explicitement a cette transfiguration
du Christ dés lc premicr moment de I'Incarnation, la supposent

64. Cf. Citation Générale, ce chapitre.
65. 1d.

46



par la conception qu'ils ont de la Transfiguration, et dont nous
allons tout dc suite parler.

[1. Pour tous les Péres en effet, la Transfiguration est cclle
des disciples eux-mémes, ct consiste cn unc certaine pcrccplign
mystique de la divinité du Christ a travers le voile dc la charr.
« Car la puissance divine, dit encore St Basile, a paru a travers
le corps humain, comme une lumiere a travers des membranes
transparentes. brillante pour ceux qui ont les ycux dy coeur
purifiés ®. » Ce que les apotres ont pergu est décrit (voir Cita-
tion Générale) comme étant « lumiére » (« lumiére d’en
haut », « lumiére spirituelle », « lumiére inaccessible et éter-
nellc »), «gloire » (« gloire convenant a l'essence divine »,
« gloire invisible et inaccessible a toute naturc créée », « gloire
naturelle », « gloire de la divinité invisible »), « splendeur »
(« les resplendissements et la splendeur de la divinité »,
« resplendissement d'une maniére qui dépasse toute essence »),
« beauté » (« le Beau véritable, qui dépasse toute compréhen-
sion el puissance humaine, et contemplé par I'intelligence
scule »), « divinité » (« divinité qui est contemplée et intelli-
gible », « triomphe de la divinité sur la pauvre chair », « la
divinité manifestant ses rayons »), « forme » (« forme princi-
pale », « forme divine »), « théophanie » (« théophanie visible
et intelligible »), « puissance » (« puissance du Peére »,

« puissance mis¢ a nu », « la puissance et la gloire de Dieu
absolument insaisissable a tous les étres »).

Certains vont méme décrirc, parfois un peu en détail (voir
Citation Générale) les stades menant a la vision de Dieu en
cetie vie et par lesquels les apotres ont passé : purification, con-
templation et illumination, par la puissance de I'Esprit-Saint.
Que lc lecteur se réfere en particulier, quant au premier stade,

66. Homélie sur la génération humaine du Christ, 6 (P.G. XXXI, 1473)

47




aux premier et dernier textes cités d'Origéne, quant au troi-
sieme stade au second texte de Maxime et d’André de Crete, et
quant aux trois stades ensemble au premier texte de Maxime.

I11. Presque tous, se basant sur la parole du Christ qui
précéde immédiatement le récit de la Transfiguration (« En
vérité, je vous le dis, il y a quelques-uns parmi ceux qui se tien-
nent ici qui ne gouteront pas la mort jusqu'a ce qu'ils eussent
vu le Fils de ’'homme venant dans son royaume »)’ mettent la
Transfiguration dans un certain rapport (voir Citation Géné-
ralc) avec ia vision de la vie éternelle, rapport que nous aurons
par conséquent a élucider dans notre étude.

Mais avant d'aborder la « théologie » de la Transfi-
guration, voyons son « économie », ou en d'autres termes :
Pourquoi la Transfiguration a-t-elle eu lieu ?

67. Mt. 16 2,

48



11

L’économie de la Transfiguration







Dans I'économie divine, la Transfiguration a une grande
valeur stratégique. On s’en convaincra en lisant ce chapitre.
Pour I’écrire, nous nous sommes inspiré surtout du commen-
taire de St Chrysostome sur Matthieu. Entre tous, St Chrysos-
tome excelle a dégager I'économie sous-jacente a toute « théo-
logie ».

Pourquoi donc le Seigneur a-t-1l voulu se transfigurer
devant eux, c'est-a-dire leur accorder, comme la Citation Gé-
nérale nous a permis de déduire, cette vision extraordinaire de
sa divinité, préfiguration de la gloire future, et pourquoi a-t-Il
choisi ce moment la ? Avant d’en venir au motif qui nous sem-
ble principal, il y a plusieurs motifs, associés surtout a I'ap-
parition glorieuse de Moise et d'Elie :

1. Comme le Christ passait aux yeux de beaucoup comme
un transgresseur de la loi et comme un usurpateur de la dignité
divine, Il a voulu confirmer les apotres dans I'impression qu'll
n'était ni I'un ni l'autre, en faisant paraitre a ses cotés Moise le
promulgateur de la loi, et Elie le symbole des prophétes et le
grand défenseur de I'unicité divine. Clest le point culminant
d'un double souci qui préoccupe le Christ tout Ic long de
I'Evangile -- et qui a méme continué de préoccuper les apétres

51




toute leur vie (voir comment Paul circoncit Timothée !, ou
comment Pierre et Paul se comportent a Antioche etc. ?). Ainsi
I'on voit beaucoup d'actes du Christ dictés uniquement par ce
souci : par exemple, son baptéme par Jean (« car ainsi il con-
vient que nous accomplissions toute justice * »), son refus
temporaire d’évangéliser les gentils et les Samaritains (« n’allez
pas chez les gentils, et dans la ville des Samaritains n’entrez
pas ‘! »), sa priére au Peére avant de ressusciter Lazare de sa
propre autorité (« Jésus éleva les yeux et dit : ‘Pere, je te rends
graces car Tu m'as écouté. Et moi je savais que Tu m’écoutes
toujours, mais j'ai dit cela a cause de la foule qui m’entoure,
afin qu'ils croient que c’est Toi qui m’as envoyé ”’»). Enfin les
illustrations sont innombrables, et si I'on donnait le poids trés
grand qu'elle mérite a cette considération que bien des actes et
des paroles de Jésus sont dictés uniquement par sa condes-
cendance a la faiblesse de ses spectateurs ou interlocuteurs,
bien des monstruosités en exégése seraient évitées, monstruo-
sités dont nous sommes submergés aujourd’hui.

2. Un second motif, c'est que, ayant parlé auparavant de
croix a porter, et dit : « Celui qui fait périr son ame a cause de
moi ct de I'Evangile la sauve »°, Il a voulu montrer aux dis-
ciples, dans Moise et Elie toujours vivants et enveloppés de
gloire, des exemples éclatants de ceux qui ont sauvé leur ame
par leur haute vertu -- Moise plutét modéle de mansuétude,
Elie dc zéle -- en la faisant périr pour le salut du peuple.

3. Un troisieme motif, c'est de leur montrer qu’ll avait

Act. 16 %,
Gal. 2 1-i4,
Mt 315,
Mt. 10 ¢,
dnl ) e
. Mc 8%,

N o ol h

52



puissance sur la vie et la mort, symbolisées par un mort célebre
et par un vivant célébre, quelqu'un qui a toujours passé dans la
tradition biblique d’avoir échappé a la mort, non métapho-
riquement mais réellement.

4. Beaucoup Le croyant Elie ou l'un des prophetes, Il a
voulu montrer qu'll était plus que prophete, puisqu’ll avait les
deux plus grands a sa droite et a sa gauche, qu'll était en som-
me fils de Dieu -- ce que Pierre savait déja, quand il fit sa con-
fession fameuse a Césarée de Philippe. En plus de Moise et
d’Elie, le Péere se charge de la lui rappeler de la nuée, car elle
s'était estompée dans sa mémoire : « Car bien que le Pere la lui
eit révélée, il n'a pas retenu la révélation continuellement »’.
Cela se voit par son assimilation du Christ aux serviteurs,
quand il dit : « Faisons trois tentes, une pour vous, une pour
Moise, et une pour Elie?. »

5. Les trois derniers motifs ont d’ailleurs une liaison in-
time avec le dernier et principal. Lequel ? c’est que le Christ a
voulu les remplir de la vision de sa gloire, de « sa divinité plus
que triomphant de la pauvre chair »°, d’'une part parce qu'il
était temps de contrebalancer le poids de ses assertions som-
bres (sur les souffrances qui attendent ceux qui veulent Le
suivre), d'autre part et surtout, pour qu'ils ne fussent pas scan-
dalisés par la vue de sa passion toute proche. C'est ce que la
liturgie byzantine exprime magnifiquement : « Vous vous étes
transfiguré sur la montagne, 6 Christ Dieu, et selon leur
capacité -les disciples ont vu votre gloire : afin que quand ils
Vous voient crucifi¢, ils comprennent que votre passion est
volontaire, et proclament au monde que Vous étes vraiment le

7. 00 Sunvexdg xaTelye TNV amoxa
(P.G. LVIII, 552).
8. Mc. 9,

9. Grégoire le Théologien, Lettre 101, A Clédonius (P.G. XXXVII 181)

vy, Chrysostome, Hom. 56 sur Matthieu

33




rayonnement du Pére !V, » Ce n'est donc pas une pure coinci-
dence quand ceux qui ont assisté a I"agonie du Christ ont été
ceux-la mémes qui avaient vu « sa magnificence... sur la sainte
montagne »'!. Cette interprétation a ses racines dans nombre
de détails du récit de la Transfiguration. On dirait en effet que
celle<ci tout entiére fut une réponse -- digne de Dieu -- i la ter-
rible crainte de Pierre que le Christ ne fat tué, crainte qui lui
avait valu une réprimande si sévere de la part du Christ : « Va
derriére moi, Satan ! tu m'es un scandale, car tu ne penses pas
les choses de Dieu mais celles des hommes 2. » En effet,
d'abord, Moise et Elie « parlaient de sa mort, qu'll allait
réaliser a Jérusalem P’ ». Réponse également a Pierre, que le
choix méme de Moise et d’Elie, pour les troisiéme et quatriéme
motifs que nous avons énumérés. Enfin, réponse a Pierre
toujours -- Pierre toujours obsédé par la phobie de Le voir tué
a Jérusalem selon la prédiction du Christ, et qui pour cela dit
« [l est bon que nous soyons ici '* », pensant qu’en n’allant pas
a Jérusalem le Christ ne mourrait pas de mort violente -- que la
voix du Pére provenant de la nuée : « Celui<i est mon Fils
bien-aimé !’. » « S'Il est bien-aimé, ne crains pas, Pierre. Car tu
aurais dd déja connaitre sa puissance, et étre rempli d’as-
surance au sujet de la résurrection. Mais puisque tu l'ignores,
aie confiance ne fit-ce qu'a cause de la voix du Pére. Car si
Dieu est puissant -- et Il I'est -- il est évident que le Fils I'est
également. Ne redoute donc pas les choses terribles. Si tu n'ac-
ceptes pas cela encore, pense seulement qu’ll est Fils et qu'll est
aimé. ‘Car celui<ci, dit-il, est mon Fils bien-aimé’. S'Il est aimé,

10. Kontakion de la Transfiguration
11. Il Pierre | 6718,

12. Mt. 16 2,

13. Lc 94,

14. Lc 9%,

15. Mt 179,

34



g

ne crains pas: personne ne délaisse ce quil aime. Ne te
trouble donc pas. Dusses-tu L'aimer infiniment, tu ne L'aimes
pas autant que L'aime Celui qui L’'a engendré. ‘En qui Je me
suis complu '¢’. En effet [l ne L'aime pas seulement parce qu’ll
L'a engendré, mais aussi parce qu'll Lui est égal en tout et uni
dans les mémes sentiments. De sorte que le charme est double,
plutot triple : parce que Fils, parce que bien-aimé, parce qu'en
Lui Il s’est complu. Qu'estce : ‘en qui Je me suis complu’?
C’est comme s'Il disait : en qui Je me repose, en qui Je me plais.
Parce qu’'ll L’égale en tout avec exactitude, et qu'il y a une
seule volonté en Lui et en le Pere, et tout en restant Fils Il
est en tout un avec Celui qui L'a engendré. ‘Ecoutez-Le’ : de
sorte que vouldt-Il étre crucifié ne contredis pas '’ ! » Nous
avons tenu a reproduire intégralement ce morceau. non
seulement parce qu'il démontre la thése avancee, mais encore
comme un exemple frappant de I'économie sous-jacente a toute
« théologie » : Dieu ne se révele pas pour le plaisir de se révé-
ler, mais toujours pour notre salut. Nous reviendrons sur ce
sujet.

Mais revenons a l'analyse du cinquieme motif. Evidem-
ment, a regarder certains tableaux, ou le Christ est étendu sur
la croix comme sur un lit de roses, avec un suppOt pour ses
pieds, ou son corps déposé a I'aspect d'un marbre pur et écla-
tant (voir le tableau de Philippe de Champaigne, au Louvre),
I’on ne se doute pas pourquoi assister sans étre scandalisé a ses
souffrances exigeait une foi inébranlable, qui a manqué alors
méme a quelques-uns de ceux qui L'ont le plus aimé. Dans une
page célebre, Dostoievski s'est chargé de mettre les choses au
point. Se basant sur le tableau de Holbein, « Le Christ au tom-
beau », actuellement au musée de Bale, le grand génie russe

16. 1d.
17. Chrysostome, Hom. 56 sur Matthieu(P.G. LVIII, 553).

55




décrit « un visage affreusement défiguré par les coups, tuméfié,
couvert d’atroces et sanglantes ecchymoses, les yeux ouverts et
empreints de I'éclat vitreux de la mort, les prunelles révul-
sées ». Et il ajoute : « Mais le plus étrange était la singuliere et
passionnante question que suggérait la vue de ce cadavre de
supplicié : si tous ses disciples, ses futurs apotres, les femmes
qui L'avaient suivi et s'étaient tenues au pied de la croix, ceux
qui avaient foi en Lui et L'adoraient, si tous ses fideles ont eu
semblable cadavre sous les yeux (et ce cadavre devait étre cer-
tainement ainsi), comment ont-ils pu croire, en face d'une
pareille vision, que le martyr ressusciterait ? Malgré soi, on se
dit : si la mort est chose si terrible, si les lois de la nature sont
si_puissantes, comment peut-on en triompher '8 7 » [l faut lire
toute la suite de cette page qui fait justice, une fois pour toutes,
des mievreries et des fadeurs de trop de peintres et de
dévotions.

Que la théologie grecque s'accorde avec le réalisme le plus
poussé, toute la tendance antidocétique des Péres le montre.
Voici quelques citations représentatives : « Chaque membre de
votre sainte chair a souffert pour nous I'approbre : la téte les
épines, le visage les crachats, les joues les soufflets, la bouche,
par le goit, le fiel mélé au vinaigre, les oreilles les blasphémes
impies, le dos la flagellation, et la main le roseau, les exten-
sions du corps entier sur la croix, les articulations les clous, et
le coté la lance 1. » Et Chrysostome : « Quel outrage en effet
égale celui-la ? Car ils crachaient sur cette face-la et la frap-
paient, elle que la mer en voyant réveéra, et dont le soleil la
voyant sur la croix détourna ses rayons ; et ils frappaient sur la
téte, rassasiant en toute abondance leur frénésie. Et en effet ils
déployaient les coups les plus outrageux, souffletant, frappant a

18. L'Idiot, 111, 6.
19. Office de la sainte Passion (aprés le 9¢ Evangile).

56



la face, et a ces coups ils ajoutérent l'outrage du crachat 2. »
Pareils passages, considérés non en esprit de chicane, mais sur
I'arriére-plan antidocétiste des Péres, trop évident pour étre dé-
montré, montrent que ceux-ci avaient plutét tendance a accen-
tuer le réalisme, bien loin de l'atténuer. Toutefois, il ne faut
pas assimiler leur réalisme a celui d’Holbein : il y a chez eux
quelque chose en plus. Par conséquent des correctifs s'impo-
sent. Ceux-ci ne s’adressent pas a Dostoievski (car a le lire en-
tre les lignes I'on verra bien que tout en louant le tableau pour
son réalisme, il en fait implicitement la critique) mais aux pein-
tres qui comme Holbein et Griinewald ont poussé le réalisme
jusqu'au bout, et rien que le réalisme.

Dostoievski dit en effet qu'il n'y avait pas « un reflet de
surnaturelle beauté sur son visage » ; que « ce visage était d'une
impitoyable vérité : tout y était naturel ; c’était bien celui de
n'importe quel homme apreés de pareilles tortures » ; et que
« ce que ce tableau lui a semblé exprimer, c’est cette notion
d’'une force obscure, insolente et stupidement éternelle, a
laquelle tout est assujetti et qui vous domine malgré vous 2. »
En était-il bien ainsi dans le Christ lors de sa passion ? Trans-
portons-nous en imagination a la crucifixion, et prenons pour
exemple quelqu’un -- le larron -- qui n’a vu aucun prodige du
Christ, qui n'avait sous ses yeux qu'un homme conspué, flagel-
I¢, la dérision de tous, un homme passant par les pires ignomi-
nies, crucifi¢ comme lui enfin. Pourtant ce larron a cru. Com-
ment et-il pu croire, si ce qu'il avait sous les yeux avait été
uniquement comme « n'importe quel homme » ? En effet, la foi
n'est possible que lorsque la raison juge qu’elle doit se soumet-
tre (bien que la foi ne soit pas la conséquence inéluctable de ce
jugement, ni l'aboutissement comme d'une démonstration

20. Hom. 84 sur Matthieu (P.G. LVIII, 757).
21. L'Idiot, III, 6.

57




géométrique) : et la raison ne peut juger qu'elle doit se soumet-
tre si d'abord elle ne pergoit pas des signes qui I'inclinent a le
faire, qui la persuadent que ce qu'elle voit ne peut venir de
'homme. Quels sont ces signes qui ont suffi au larron pour
croire, ce pour quoi nous I'admirons au-dela de toute mesure,
comme ayant surpassé la plupart des apétres qui, bien que sou-
vent témoins de la puissance divine du Christ, ont défailli ce
jour-la ?

Quand il s'agit de la Passion, les Péres parlent toujours
d'un « retrait volontaire » de la divinité (sans séparation,
évidemment) pour permettre a la « chair » de prendre son
plein de souffrance. Comme le dit St Athanase, « que personne
ne soit ébranlé jusqu'a l'incrédulité, si le Seigneur qui est en
méme temps Dieu et homme dit : ‘Maintenant mon ame est agi-
tée £’ ; car cela advint, la divinité le permettant, la chair se re-
dressant. [l était possible a la divinité d'empécher le trouble,
mais elle ne I'a pas voulu, afin de ne pas dissoudre la ressem-
blance avec nous . » Par conséquent la passion du Christ, a la
différence de la notre, avait un caractére divinement volon-
taire. Je souligne le mot divinement, parce que tandis que
pour nous une souffrance imposée du dehors, méme si elle est
rendue pleinement volontaire par notre acceptation, comporte
toujours un certain élément involontaire, puisqu’elle nous est
imposée initialement du dehors, dans le Christ il ne pouvait en
étre ainsi, vu que par sa divinité Il était autant maitre du dehors
que du dedans. Comme ce retrait dont je parle n’est jamais une
séparation, et qu'en vertu de l'union de sa « chair » avec sa
divinité les actes de sa « chair » deviennent, la distinction des
natures dament respectée, ceux de sa divinité, il s’ensuit que,
fatce dans les crachats, les soufflets, I'ignominie, fut-ce dans

22, Jn. 127,
23. Fragment cité par le 6e Concile Oecuménique, Act. 14 (P.G.
XXVI, 1241).

58



|'aspect physique lui-méme, jusqu’aux « prunelles révulsées »,
le caractére divin de Celui qui les endure se refléte. C'est pour
cela qu'il y a dans les actes humains du Christ cette beauté inac-
cessible, unique, qui excite l'admiration (au sens grec %
philosophique du terme) sans laquelle il n'y a pas de foi. J'ai
dit, qu’il n’est pas jusqu’a I’aspect physique du Christ, quelque
défiguré qu'il fit par la Passion, qui ne dat refléter cette beau-
té-1a. Il ne s’agit pas du tout de la beauté physique, celle<i
pouvant camoufler les pires laideurs spirituelles ; et par
ailleurs les Péres, quand ils interprétent les épithétes de
« beauté » appliqués au Christ par le Ps. 44 par exemple et par
[saie 53, ne les interprétent jamais dans le sens de beauté phy-
sique. [l s'agit précisément de cette beauté surnaturelle, plus
que surnaturelle, divine, qui fait défaut dans le tableau de Hol-
bein. Car déja quand il s’agit du pur homme, la beauté de I'ame
comme sa laideur s'expriment dans le corps. Selon le docteur
Carrel, « la forme de la figure, celle de la bouche, des joues,
des paupiéres, et tous les autres traits du visage sont déter-
minés par |'état habituel des muscles plats, qui se meuvent dans
la graisse, au-dessous de la peau. Et I'état de ces muscles vient
de celui de nos pensées ¢ ». St Grégoire de Nazianze parle
d'une «couleur de la continence % », et St Basile dit
magnifiquement : « Celui qui fixe le regard sur les resplendisse-
ments et les graces de la Beauté, participe a quelque chose
d’elle, coloré comme par une certaine teinture, d'une lueur
¢clatante dans son propre aspect. D'out Moise, par la parti-
cipation a cette Beauté-la en conversant avec Dieu, eut le
visage glorifié... Les traces de la beauté de I'ame transparaissent
dans la constitution du saint 7. » Si donc I'ame met son em-

24. Oaupalewy.
25. L'Homme cet Inconnu, III, 2.

26. Xpaya Tis eyxpateiag -- Discours sur la Pentecote (P.G
G XXXV, X
27. Sur Ps. 29,5 (P.G. XXIX, 317). =

59




preinte sur le corps, a plus forte raison la divinité sculpte-t-elle
I'ame comme le corps a sa propre image. Pour prendre une
autre illustration dans la peinture, nous pensons que la mosai-
que de la tribune sud de Ste Sophie a Constantinople, représen-
tant la Vierge Mére, est un magnifique exemple de ce que peut
étre la beauté surnaturelle transfigurant la souffrance la plus
profonde et la plus lancinante, tandis que la Vierge de la cruci-
fixion de Griinewald n’exprime que la souffrance dans tout son
réalisme : c'est vrai, mais ce n’'est pas toute la vérité.

Concluons : les correctifs suppléés, il n'en reste pas moins
vrai que, pour que le spectacle intime de la Passion ne causat
pas chez les apotres un désarroi qui edt pu confiner au déses-
poir et a l'incrédulité, il fallait les rassasier antérieurement
d’une plénitude découlant de la vision éclatante de la divinité
de Celui qui est descendu jusqu'a de telles ignominies.
L'économie de la Transfiguration ayant donc, nous l'espérons,
été mise en relief, passons a sa « théologie ».



111

La « théologie » de la Transfiguration




i
¢




A. L'ESSENCE

Nous avons donc dit que la Transfiguration consiste dans
une certaine perception mystique de la divinité du Christ. Nous
aurions bien voulu, suivant la méthode chére i la théologie
latine, gravir pas a pas avec les apétres les paliers de leur as-
cension, mais la dialectique méme de la théologie grecque, qui
part du divin a I'humain, nous oblige a ce stade de notre re-
cherche d'aller d'un bond jusqu'aux plus hauts sommets de la
vie divine, et d'épouser le mouvement méme qui descend vers
les apotres pour opérer leur ascension. Autrement on risque
tres fort de fausser les perspectives, et de ne pas saisir ce que
cette théologie a d'unique et d'original. Encore une fois, il ne
s'agit pas d'un arrangement extrinséque, d'un plan factice, car
on peut trés bien commencer un traité par « De Deo Uno », OU
« De Deo Trino », sans que cela empéche le moins du monde
la théologie du traité d'étre anthropocentrique dans sa dialec-
tique profonde.

‘On sait qu'Eunome, pour nier la divinité du Fils et du

63




St Esprit, a identifi¢ l'essence I divine avec l'inengendré ?,
caractére qui distingue le Pere des deux autres personnes. C'est
3 cause surtout de cette monstrueuse erreur, la plus arrogante
qui fat jamais, par laquelle I'homme s’arroge le pouvoir de
connaitre ce qu'il y a de plus secret et de plus caché dans la
divinité. et de lui donner un nom propre, que nous avons de
magnifiques développements des Péres grecs sur l’essence di-
vine. Si Eunome connait l’essence divine, pourquoi I’ap-
pelle-t-il par un mot négatif 7 On ne définit pas ce qu'est le
rouge en disant qu'il n'est pas blanc, ou qu'il n’est pas noir, ou
qu’il n'est pas vert, dut cette série de négations étre intermi-
nable. car une série infinie de négations ne fait qu'écarter un
nombre infini de possibilités, mais ne nous dit pas ce qu'est le
rouge. Il eat été tellement plus facile de dire ce qu’est I'essence
divine. si on la connaissait, plutot que de dénombrer la série
infinie de ce qu'elle n'est pas !

Contre lui donc, les Péres affirment que I'essence divine
est absolument inconnaissable, non seulement pour nous, mais
en elle-méme, pour tout étre créé. lls sont tres formels sur ce
point, et y insistent avec une telle force qu'il est impossible, a
moins d'étre aveuglé par les préjugés, de les mal entendre.
Leurs témoignages sont si abondants que nous nous limiterons
a quelques textes des plus représentatifs. Nous avons délibé-
rément écarté les innombrables textes ot I'inaccessibilité divine
est affirmée par rapport a I’'homme, pour ne choisir que parmi
ceux qui I'affirment en elle-méme, par rapport a tout étre créé :

1. sT GREGOIRE LE THEOLOGIEN : « Je courais comme
devant saisir Dieu, et ainsi je suis monté sur la montagne, ¢t j'ai
pénétré a travers la nuée, entrant a lintérieur loin de la
matiére et des choses matérielles, et enroulé sur moi-méme

1. Owa.
2. To ayevvnrov.




autant que possible. Mais quand j'eus regardé bien en face, a
peine vis-je -- et cela abrité moi-méme dans la pierre, le Logos
incarné pour nous,et m’étant penché un peu comme pour regar-
der a travers -- la partie postérieure de Dieu, non la nature pre-
miére et pure, je veux dire celle connue par la Trinité elle-
méme, celle qui se trouve a l'intérieur du premier voile, et qui
est enveloppée par les chérubins, mais la nature derniére et qui
parvient jusqu’a nous. Celle-ci est, autant que je sache, la gran-
deur qui est dans les créatures et dans les choses produites et
gouvernées par Lui, ou comme I'appelle le divin David, la
magnificence. Car elles sont la partie postérieure de Dieu, les
choses qui derriére Lui le font reconnaitre, comme les ombres
et images du soleil dans les eaux montrent le soleil aux yeux
abimés, puisqu’il n’est pas possible de le regarder en face, lui
qui triomphe de la sensation par la pureté de la lumiére. Cest
ainsi donc que tu disserteras sur la divinité, fusses-tu Moise et
le dieu de Pharaon, fusses-tu parvenu au troisiéme ciel, suivant
Paul, et entendu des paroles ineffables, les eusses-tu dépassés,
devenu digne de quelqu’état ou rang angélique ou archangé-
lique ! Car s’il y a un étre tout céleste, ou supracéleste, et de
beaucoup plus sublime que notre nature, et plus prés de Dieu, il
se tient plus éloigné de Dieu et de la compréhension parfaite
qu’il ne dépasse notre mélange composé, humble et incliné en
bas 3. 11 faut commencer donc ainsi 2 nouveau : ‘Il est difficile
de penser Dieu, mais impossible de L’exprimer’, comme a
philosophé I'un des théologiens des Grecs, non sans adresse me
semble--il, afin de paraitre, en disant : ‘il est difficile’, L'avoir
saisi, et d’esquiver la preuve, par I'inexprimable. Mais il
est impossible de L'exprimer, selon mon sentiment, et encore
plus impossible de Le penser. Car ce qui est pensé, la parole

3. IDcov ameyet Ocod xat Tic TeAciag XaTal nPeax. 1 000V Hudv urEpalpet Tou
ouvfetou xal tamewvod xal xatw Ppibovroc xpapatoq.

65




peut-étre le montrerait, bien que non suffisamment mais obs-
curément a celui dont les oreilles ne sont pas totalement cor-
rompues, ni l'intelligence lente. Mais cerner par I'intelligence
une telle chose est absolument impossible et inconcevable, non
seulement aux nonchalants et a ceux qui tendent en bas, mais
aussi & ceux qui sont trés sublimes et aiment Dieu, comme 3
toute nature engendrée, et ceux qu’aveuglent & l'intelligence
du vrai ces ténébres—i et cette chair épaisse -- je ne sais si ces
ténébres n’'aveuglent aussi les natures intellectuelles d’en haut,
lesquelles parce qu’elles sont plus proches de Dieu et éclairées
d’en haut par toute la lumiére, puissent-elles étre éclairées
peut-étre, sinon entierement mais plus parfaitement et plus en
relief que nous ; et les unes plus ou moins que les autres, selon
la proportion de leur rang ! * » -- A noter, dans ce magnifique
texte, rien que noter pour le moment, 'opposition que fait
Grégoire entre « la nature premiére et pure, celle connue par
la Trinité elle-méme » et « la nature derniére et parvenant
jusqu’'a nous » -- nous verrons plus loin quelles déductions en
tirer. D’autre part j’ai tenu a citer entiérement ce passage, non
seulement pour l’insistance avec laquelle tout au long il dé-
montre notre thése, mais aussi parce qu’a la fin ’ il y a une obs-
curité qui peut préter a des malentendus. Celle<i provient du
fait que le membre de phrase commengant par « je ne sais » et
qui est au datif, peut grammaticalement étre gouverné soit par

4. Disc. 28 (34), 2¢ Discours Théologique (P.G. XXXVI, 29-32).

5. Voici cette fin : To 3¢ tocodro mpaypa T Siavolg ncptlaﬁew TAVTWS
aduvatoy ai a.y.'qa.vov 11 otL Toig xaruﬁeﬁlaxwy.evotc xal xatw vebovary,
aJ.ui el 7ol Alay uch)mg ot «pq.)mﬂ;ol.q xat op.ou.x xua-q ysvv-q-r'q ?wu-, ol
ok G l;ocpoq obroc Em‘ltpoaﬂel nat 70 naxu TobTo capxiov, “P°‘ Ty 700 comﬂouc
m-mvo-nmv oux olBa sx. pa el 1a|.¢ avwtepw nal VO‘P““- ?W‘mv i Bux 70
nl'rpwv elvar Geoi, xal ‘ohew 1@ umt xaTaAZpTeaba, TUYSY &Y m"" sparvolvro, ef
xEL L7 mavey, @ iy Te fclemspov Te xal ExTumirepoy xal dAhav dihat
mheiov 3} rattov, watd THv avahoylay T TREewx.

66



la premiere clause : « mais cerner par l'intelligence une telle
chose est absolument impossible et inconcevable », soit par la
clause : « ces ténébres-ci aveuglent. » Dans le premier cas, le
sens serait : « mais cerner par l'intelligence une chose telle est
absolument impossible et inconcevable... je ne sais si ce n’est
aussi aux natures intellectuelles d’en haut », comme si Grégoire
doutait que cela fat impossible aux étres angéliques, ce qui
serait en parfaite contradiction non seulement avec toute la
teneur du texte, mais aussi avec la finale elle-méme laquelle
proclame sans ambiguité que cerner I'essence divine est abso-
lument impossible « a toute nature engendrée ». Aussi, avons-
nous préféré sans hésitation la deuxiéme interprétation gram-
maticale, d’autant plus qu’en cas d’hésitation entre deux clauses
qui peuvent également gouverner une autre, c’est la plus proche
a celleci qui, grammaticalement, a la priorité : le sens sera
alors que Grégoire se demande si méme dans la nature angé-
lique il n’y a pas -- analogiquement avec la « chair épaisse » de
I’homme -- certaines ténébres qui interviennent entre elle et
« I'intelligence du vrai » (car au fond méme la lumiére angé-
lique est ténébres en comparaison avec la lumiére divine), cela
s’harmonise parfaitement avec la clause optative qu’il emploie.
Cette traduction est d’autant plus justifiée que j'al pu trouver
chez lui un passage exactement paralléle tant pour la syntaxe
que pour l'idée qui ici ne fait pas de doute : « Car nous ne som-
mes pas seulement composés mais opposés et les uns aux autres
et a nous-meémes, ne restant pas purement les mémes fut-ce un
seul jour, bien loin de dire toute la vie, mais toujours coulant et
changeant dans nos corps et nos ames ; je ne sais méme si les
anges ne sont pas ainsi, et toute la nature d’en haut qui est
aprés la Trinité, bien qu'ils soient d'une certaine maniére sim-

ples et plus ancrés dans le bien, de par leur proximité au bien
supréme $. »

6. Se Discours Théologique, Disc. 31,15 (P.G. XXXVI, 149).

67




Ailleurs il dit : « Dieu est la lumiére supréme, et inacces-
sible, et ineffable, insaisissable par I'intelligence et inexpri-
mable par la parole, illuminant toute nature rationnelle, vy
qu'll est dans les étres intelligibles ce que le soleil est dans les
sensibles... J'appelle lumi¢re celle contemplée dans le Pere, e
Fils et le St Esprit, dont !a richesse est I'identité de nature et
I'unique élan de splendeur 7. » A ceux qui veulent perquisition-
ner curieusement le « comment » de la génération divine, il
répond : « Comment est-Il engendré ? De nouveau je dirai, in-
digné, la méme chose : la génération de Dieu, qu'elle soit
honorée par le silence ! c'est grand pour toi d'apprendre qu'll
est engendre. Le ‘comment’, nous ne le concéderons pas méme
aux anges, pour ne¢ pas te mentionner, de le penser.
Veux-tu que je représente le ‘comment’ ? Comme le sait le
Peére qui a engendré, et le Fils qui a été engendré. Ce qui est au-
dela de cela est caché par une nuée, et échappe a la faiblesse de
ta vue ®. » Ce dernier texte, entre parenthéses, comme tant
d’autres textes patristiques, montre que le mystére de la Trinité
est inaccessible au méme titre que l’essence.

2. ST BASILE : « A Eunome, semble-t-il, Dieu a manifesté
non seulement son nom, mais son essence méme. Et une chose
sl inexprimable, qui n’a été manifestée a aucun des saints, lui
I'écrivant dans des livres la publie et la divulgue inconsidé-
rément a tous les hommes. Et les choses qui nous sontTéservées
dans les promesses sont au-dessus de toute science humaine, et
la paix de Dieu surpasse toute intelligence ; mais I'essence
méme de Dieu, il n'admet pas qu'elle soit au-dessus de toute in-
telligence et de toute science des hommes ! Mais je pense que la
compréhension de |'essence surpasse non seulement les hom-
mes, mais toute nature rationnelle, j'entends ici par ‘ration-

7. Sur lc Baptéme, Disc. 40,5 (P.G. XXXVI, 364).
8. 3¢ Discours Théologique, Disc. 29,8 (P.G. XXXVI, 84).

68




nelle’ celle dans la créature. En effet le Pére est connu du seul
Fils et de I'Esprit-Saint. ‘Car nul ne connait le Pere si ce n’est le
Fils %' ; et ‘I'Esprit scrute tout, jusqu'aux profondeurs de
Dieu. Car nul ne connait, dit-il, les choses de I'homme, si ce
n'est I'esprit de I'homme qui est en lui ; et nul n'a connu les
choses de Dieu si ce n’est I’Esprit qui est de Dieu '9’. Qu’ont-
ils donc laissé de privilégié, a la science de I'unique-engendré
ou de I'Esprit-Saint, s'il est vrai qu'ils ont, eux la compréhen-
sion de I'’essence méme ? Refusant a I'unique-engendré la con-
templation de la puissance, de la bonté et de la sagesse de Dieu,
ils décident que l’intelligence de [’essence est a leur
mesure ''. » Il dit aussi : « Disons, non ‘combien’ grand est
Dieu, mais selon qu’ll nous est accessible. Car nous ne
récusons pas sous prétexte que nous sommes impuissants de
parcourir des yeux tout |'espace entre le ciel et la terre, de con-
templer autant que nous pouvons : de méme maintenant don-
nons satisfaction a la piété par de faibles paroles, en concédant
a la mangificence de sa nature qu’elle triomphe de toute parole.
Car ni les langues des anges, quelles qu’elles soient, ni celles
des archanges, jointes a celles de toute nature rationnelle, ne
peuvent en atteindre méme la plus infime partie, loin de
s'égaler au tout 2. »

3. ST GREGOIRE DE NYSSE : « La puissance des anges, com-
parée a la ndtre, parait de beaucoup supérieure, car aucune
sensation ne la génant elle désire les choses sublimes avec une
faculté nue, et non voilée, de connaissance. Si cependant leur
compréhension est examinée a fond, en rapport avec la magni-

9. Mt 117,

10. 1 Cor. 21'0-1,

11. Contre Eunome I, 13 (P.G. XXIX, 5414).

12. Ob3e... oAhoaTod pepous Epuxeada Suvnaovrar, nd) ‘bt Td wavtl tautag
eEwgdoae. Sur la Foi, Hom. 15,1 (P.G. XXXI, 465).

69




ficence de I'Etre véritable, peut-étre que celui qui osera dire
que leur puissance n’est pas loin de notre petitesse pour com-
prendre Dieu n'aura pas poussé l'audace au-dela de ce qui est
convenable. Car grand et infranchissable * est I'intervalle dont
est séparée la nature incréée, comme par un mur, de l'essence
créée 1. »

4. ST CHRYSOSTOME : « Appelons-Le donc le Dieu inex-
primable, inintelligible, invisible, incompréhensible, triom-
phant de la puissance de la langue humaine, dépassant la
compréhension de I'intelligence mortelle, Celui dont la trace
est insaisissable aux anges, qui est invisible aux séraphins, in-
compréhensible aux chérubins, invisible aux principautés, puis-
sances, vertus, en un mot a toute créature, connu du Fils seul et
de [I'Esprit-Saint ’. » Commentant la parole de St Paul :
« Celui qui habite une lumiere inaccessible ' », il distingue
« I'inaccessible » de « I'incompréhensible » : « ‘I’inaccessible’
est bien plus que I'incompréhensible. Car est dit ‘incompréhen-
sible’ ce qui, scruté et cherché, n’est pas compris par ceux qui le
cherchent ; mais ‘inaccessible’ ce qui n’admet pas de com-
mencement d’examen, ni qu'on puisse s’en approcher. Par
exemple la pleine mer est dite ‘incompréhensible’, dont les
plongeurs qui y descendent et s’enfoncent 2 une grande profon-
deur ne peuvent trouver le terme ; mais est dit ‘inaccessible’ ce
dont le commencement est impossible a chercher et a scru-
ter 7. » Les objections astucieuses, propres 2 saisir les simples
dans leurs filets, ne manquaient pas de la part des anoméens :
« Alors tu ignores ce que tu adores ? », comme ils le faisaient 2
St Basile. Chrysostome leur répond par une comparaison trés

13. ’ABieEitmToV.

14. Contre Eunome XII (P.G. XLV, 932-3).

15. Sur I'Incompréhensibilité divine 1111 (P.G. XLVIII, 720).
16. I Tim. 6'¢,

17. Sur I'Incompréhensibilité divine 11,2 (P.G. XLVIII, 721).

70




concrete : « Montrons qu'ils ignorent Dieu, non ceux-la qui
ignorent ce qu'est son essence, mais ceux qui soutiennent la
connaitre. Car dis-moi, si de deux hommes soutenant I'un et
I'autre connaitre la grandeur du ciel, I'un dit que I'eeil humain

est incapable de le saisir, 'autre soutient le parcourir en le
mesurant tout entier a I'empan, lequel dirons-nous connaitre la
grandeur du ciel, celui qui soutient savoir combien d’empans il
mesure, ou celui qui avoue I'ignorer ' ? » Donc, comme le dit
St Basile dans une formule saisissante, « La connaissance de
I’essence divine, c'est la sensation de son incompréhensibili-
té . » Contre toutes les formes du rationalisme moderne (qui
ne différent essentiellement en rien de la prétention infiniment
arrogante et superbe des anoméens), il faut affirmer que plus
on a la sensation de I'incompréhensibilité de Dieu, et plus on
Le connait. Un Dieu qu'on comprend et qu'on disséque, ce
n'est plus Dieu, c'est une idole. Et qu’'on ne dise pas que c’est
de la paresse ou de I’apathie qu’une telle doctrine : bien loin de
I’étre, elle est au contraire le seul moteur d'un déploiement
toujours dynamique de I'intelligence, car du moment que celle-
ci se trouve en face d’'un objet qu’elle circonscrit et épuise, elle
s’arréte, et s’arréter, dans la vie de I’ame (qui est inconcevable
sans le mouvement), c’est reculer. L’intelligence ne se résout en
adoration que devant I'infini. C’est ce que le méme Chrysos-
tome nous montre dans les célébres élucidations, qui comptent
parmi les plus belles de la théologie symbolique, qu'il tira sur-
tout de I'image des séraphins aux six ailes de la vision d'Isaie
(ch. 6) : « Pourquoi, dis-moi, cachent-ils leurs visages et

déploient-ils leurs ailes ? Pourquoi, sinon parce qu'ils ne soute-

naient pas I'éclair bondissant du trone, et ces resplendis-

sements-la ? Bien qu'ils ne vissent pas la pure lumiére elle-

18. Sur I'Incompréhensibilité divine V.5 (P.G. XLVIII, 742-3).
19. A Amphiloque, Lettre 234,2 (P.G. XXXII, 869).

71




méme, ni la pure essence elle-méme, mais une condescen-
dance ®. Qu'estce une condescendance ? C'est lorsque Dieu ne
parait pas tel qu'll est, mais selon la capacité de celui qui peut
Le contempler, mesurant la manifestation de la vision a la fai-
blesse de ceux qui voient. Et que c’était une condescendance,
cela est clair des paroles mémes, car il dit : ‘Je vis le Seigneur
assis sur un trone haut et élevé’ : Or Dieu ne s’asseoit pas 2, »
-- Noter dans ce passage la notion de « condescendance » qui
aura a jouer un grand role dans notre étude.

De méme que Chrysostome constitue la torture de ceux qui
ne veulent voir dans l'eucharistie qu'un symbole et Pascal de
ceux qui pensent que science et foi sont inconciliables, ainsi
Denys I'Aréopagite est-il la torture par excellence de ceux,
abondants de nos jours, qui veulent concilier le christianisme
avec leur rationalisme plus ou moins avoué et subtil, ils lui
vouent méme une rancune particuliere. Non que Denys ait in-
sisté plus que Chrysostome par exemple, sur I'incompréhensibi-
lité divine. Mais tandis qu'on se permet des libertés vraiment
étonnantes a I'égard de 'éloquence trés imagée de Chrysos-
tome (comme a I’égard de I'Ecriture Sainte d’ailleurs), et qu'on
met sur le compte de la « rhétorique » tout ce qui nous parait
exigeant dans sa pensée (bien que jamais pensée ne fut plus
claire, moins ambigué), avec Denys c’est un style strictement
philosophique qui donne moins d’essor a de pareilles libertés.
D'autre part, tandis que les textes de Chrysostome sur l'in-
compréhensibilité, bien que nombreux, constituent une part in-
fime de son ceuvre gigantesque, toute I'ceuvre de Denys n’est
qu'un hymne a la transcendance de Dieu, une symphonie ou ce
théme revient sous mille formes, d’'une maniére lancinante, une

20, Kai 7ol ye oim aits Shpav To pix, 008 @bty Expasgvi) THY obatay, A
ouyxatabaoy; MY Ta dpuyeva.
21. Sur I'lncompréhensibilité divine [11,3 (P.G. XLVIIL, 722).

12




mer dont les vagues viennent constamment s'abattre au pied de
cette falaise, dans un murmure d’adoration. Il dit par exemple :
« Car de méme que les choses intelligibles sont insaisissables et
invisibles aux choses sensibles ; et les choses simples et sans
forme a celles qui ont une figure et une forme ; et I'absence de
forme, impalpable et sans figure des choses incorporelles a
celles formées selon les figures corporelles : selon la méme dé-
monstration de vérité, I'indétermination supraessentielle sur-
passe les essences, et l'unité au-dessus de l'intelligence les es-
prits ; et I'Un au-dessus de la pensée est impensable a tous les
esprits, le bien au-dessus de la parole est inexprimable pour
toute parole, unité unifiant toute unité, essence supraessentiel-
le, intelligence inintelligible et parole ineffable, déraison et
inintelligence et innommabilité, n'étant selon aucun étre et
étant cause de I’étre a tous, elle-méme n’est pas, vu qu’elle sur-
passe toute essence, comme elle le fit connaitre sur elle-meme
proprement et en toute connaissance de cause. Il ne faut donc
pas oser, selon ce qui a été dit, soit dire soit penser quelque
chose au sujet de la divinité supraessentielle et cachée, en
dehors de ce qui nous a été divinement révélé par les saintes
Paroles. Car, selon qu'elle nous I'a transmis sur elle-méme
dans les Paroles d’'une maniére qui convient a sa bonté, la
science et la contemplation de son essence, celleci étant abs-
traite de toute chose d'une fagon supraessentielle, est inacces-
sible a tous les étres 2. Et tu trouveras beaucoup de théologiens
la louant non seulement comme invisible et insaisissable, mais
comme inscrutable et sans trace, aucune trace n’existant qui
parcoure jusqu'au bout son infinité cachée #. » -- A noter dans
ce texte typique les termes tres forts : « déraison, inintelligence,

22, *H pdv avtic’ TL mote éaTiv EmaTiun xal Bewpla, Rdawy dbatoc €ott Toi
oboLY, dx Tavrwv Umepouatuw EEMpMMEVY.
23. Des Noms Divins I, 1-2 (P.G. III, 588).

73




n’étant pas », propres a la théologie négative (dite
« apophatique », théologie purement spéculative et qui corres-
pond a I'inaccessibilité de I'essence) et qui ne doivent pas étre
pris, Denys nous en avertit plusieurs fois, dans le sens d’une
privation en Dieu, mais dans le sens de transcendance et d'abs-
traction infinie au-dessus de tout le créé.

Ailleurs il dit que « la profondeur divine, c’est son intimité
cachée et son inconnaissabilité insaisissable pour tous les
étres 2. » 11 applique aussi a I'essence les termes que voici : « la
cause imparticipable # », « I'imparticipabilité 2 de la divinité
cause de tout ». Ici nous noterons que quand on dit que I'es-
sence de Dieu est imparticipable, ou que Dieu « ne peut pas »
par exemple cesser d’étre Dieu, ou déléguer le pouvoir de créer
a aucune créature, ou faire le mal, on n’est pas en train de jeter
des interdits sur Dieu, ni de Lui attribuer la faiblesse ou I'im-
puissance, comme le voudraient ceux qui nient en Dieu le con-
cept de « nature » au profit du concept de « volonté », et s’ex-
priment ainsi : Dieu « ne veut pas »... Nous répondrons tout
d’abord que le concept de « nature » n’exclut pas le moins du
monde celui de « volonté » ou de « liberté », et qu’iln’implique
en aucune fagon une quelconque compulsion en Dieu. « Dis-
moi, dit St Cyrille d’Alexandrie, est-ce que le Dieu de toutes
choses n'est-Il pas Dieu selon la nature ? N’est-1l pas selon la
nature saint, juste, bon, vie, lumiere, sagesse et puissance ?
Serait-1l donc alors, Lui, involontairement et comme par
nécessité, ce qu'll est 77 ? » Ensuite nous dirons : refuser le
concept de « nature » en Dieu au profit de celui de « volonté »,
c'est impliquer en Lui une potentialité pour le mal, ou comme

24. Thv maot Tois odawv &mepiAmmrov npuproTnrta xai dyvwoiav -- Noms
Divins, IX, 5 (P.G. 111, 913).

25. O apebextog ditog -- Id., XII, 4 (P.G. 111, 972).

26. 'Auebella -- Id., II, 5 (P.G. 11, 644).

27. Contre Théodoret, 111 (P.G. LXXVI, 408).

74




dirait Aristote Le rendre « bon en acte, mauvais en puis-
sance », c'est donc induire en Lui une composition propre a la
créature et qui ne peut finalement mener qu'a sa dissolution.
Concluons : le fait que I'essence de Dieu est imparticipable ne
provient donc ni d’envie ni d'orgueil ni d'impuissance, c'est au
contraire parce que Dieu est Dieu, I'existence méme de Dieu
serait inconcevable autrement.

Nous finirons cette liste de témoignages sur |'essence par
celuii, tres fort, de St Maxime, a propos méme de la Trans-
figuration : « Donc la lumiere de la face du Seigneur qui a sur-
passé toute félicité humaine pour les apotres est le symbole de
la théologie mystique négative selon laquelle la bienheureuse et
sainte divinité est dans son essence au-dessus de toute parole, et
suprainconnaissable, et infiniment abstraite de toute infinité,
ne laissant a ceux qui sont derriere elle absolument aucune
trace, méme simple, de compréhension, et ne concédant a
aucun étre de penser comment, fat-ce a un degré quelconque,
elle est en méme temps monade et triade, car il n’est pas dans
la nature de I'incréé d’étre contenu par le créé, ni dans celle de
I'infini d’étre pensé sous toutes ses faces par les étres finis . »
Noter avec quelle force (ce que nous avons dit a propos de
Grégoire de Nazianze) St Maxime déclare la Trinité abso-
lument inconnaissable au méme titre que l’essence.

28. Kati maong ameptag ametpaxic eEmpmuevy, 008’ l."xvoc; BAax xaTaA ndews XAy
{rrov 'n\ﬁ'q et abdTny xataleipaca, 0038 TRV max xdv woows § @bty xat povag
EOTL Xt TPLAG EVVOLAY EQLElOX TV TGV GvTawv, Emeidl unde ywpeiaBat xtiger 10
dxTiaTov mEpuxe, umde mepivoeiaBar Toig memepaapEvols 6 @mewpov -- Sur diver-
ses difficultés chez Denys et Grégoire (P.G. XCI, 1167).

75







IV







B. L’'ENERGIE

A lire superficiellement le chapitre précédent, on pourrait
avoir I’impression que les Péres Grecs sont des agnostiques, et
se dire : Un Dieu dont on ne sait rien, a quoi sert-Il ? Aussi
bien le lecteur trop hatif est-il prié de patienter un peu, et de
lire, avant d’émettre un jugement quelconque, le chapitre
présent. Car leur doctrine sur I’action de Dieu en nous (non
pas notre action sur Lui, ni notre dissection de Lui !) est une
des plus belles et des plus originales de la théologie grecque,
tout comme celle de I'essence diment entendue.

En effet, le vrai agnostique n’est pas seulement celui qui
nie savoir quoi que ce soit de Dieu, y compris son existence,
mais aussi celui qui, a force de vouloir disséquer Dieu et L’ana-
tomiser, a substitué au Dieu vivant et agissant, au Dieu concret
et existant en nous d’une fagon infiniment plus intime que nous
a nous-mémes, un concept stérile, abstrait et mort, puisqu'’il
n’est que le produit de I'imagination. « Et Elie le Thesbite les
railla et dit : ‘Appelez a haute voix, car il est dieu. Car il est en
conversation, ou peut-étre en délibération, ou peut-étre qu'il

19




dort et il se levera!’. Ou bien c’est le Dieu-concept mort-né,
ou bien Celui qui a agi une fois, lors de la création, puis cessé
d'agir, comme on |'a justement reproché a Descartes : « Je ne
puis pardonner a Descartes ; il aurait bien voulu dans toute sa
philosophie se pouvoir passer de Dieu ; mais il n'a pu s'em-
pécher de lui faire donner une chiquenaude, pour mettre le
monde en mouvement ; aprés cela, il n’a plus que faire de
Dieu ?. » Pourtant Dieu est toujours agissant : « mon Pére agit
jusqu’a présent, et moi aussi j'agis *. » Car les étres qu'll a ame-
nés du néant a l'existence ne subsisteraient pas une seule
seconde s’ll ne les conservait par son action, a laquelle ils sont
tous suspendus. Et I'action par laquelle Dieu fait sentir son
existence, et sans laquelle Il devient un concept, les Peres 1'ap-
pellent « I'énergie * ». Tout étre existant posséde une énergie
la fleur fait sentir son existence, entre autres fagons, par le par-
fum qu'elle émet, I'homme par sa pensée, sa parole, son poing
musclé... Qu'est-ce qu'une neige qui ne frappe pas les yeux par
sa blancheur, qui ne jette pas du froid autour d’elle, qui ne
fond pas aux doux rayons du soleil ? C'est donc I'énergie qui
concrétise I'essence d'un étre ; sans elle I'essence, dont elle est
inséparable, n'existerait pas. « Si toute énergie, dit St Jean
Damasceéne, se définit comme étant le mouvement essentiel
d’une substance quelconque, comme I'ont déterminé ceux qui
sont experts en la matiére, qui a jamais connu une substance
immobile ou absolument inerte, ou a jamais rencontré une
énergie qui ne soit pas le mouvement d’une puissance substan-
tielle > 7 » Cela est tellement vrai que I’identité et la séparation
d'énergie dénotent respectivement I'identité et la séparation de

l. 1 Rois, 187,

2. Pascal, Pensées 11, 77 (éd. Brunschvicg).
3 Jn. 5"

4. 'Bvepyeia .

5. Foi Orthodoxe, 59 (P.G. XCIV, 1057).
80



substance ; comme I'égalité et I'inégalité d’énergie, celles de
substance. Ainsi, pour illustrer le premier point, le fait que les
trois personnes de la Trinité ont une énergie identique (non
seulement égale, mais identique et la méme) indique qu'ils ont
une substance identique. Par contre, le fait que Pierre agit sépa-
rément de Jean indique qu’il a une substance séparée. Pour
illustrer le second point, si le Christ accomplit des actes qui
sont propres a Dieu (pardonner les péchés et ressusciter
Lazare, de par sa propre autorité), Il participe a la nature
divine. Mais s’Il pleure au tombeau de Lazare, ce ne peut étre
en tant que Dieu, mais en tant qu’homme. Chaque nature a son
énergie spécifique : « Car le feu ne refroidit pas, ni la glace ne
chauffe ¢ », dit St Basile. C'est par I'égalité d’énergie du Fils et
du Saint-Esprit par rapport au Pére que les Péres démontrent
leur égalité de substance : « Si[le Saint-Esprit] en effet n’est pas
adorable, comment est<ce qu'll me divinise par le baptéme 7 ? »

C’est donc par son énergie que Dieu nous atteint, et qu'en
voie de conséquence nous pouvons savoir quelque chose de
Lui. « Nous disons connaitre Dieu par ses énergies, dit
St Basile, nous ne nous faisons pas forts d’approcher de I'essen-
ce méme. Car ses énergies descendent jusqu’'a nous, mais son
essence demeure inaccessible ®. » Parlant de St Jean I'Evan-
géliste, Chrysostome dit : « C’est pourquoi celui-ci ne pose
nulle part de nom pour I'essence, car il n'est pas possible de
dire ce qu'est I'essence de Dieu. Partout il nous Le montre par
ses énergies °. » Comme la théologie négative correspond a
I'essence, la théologie affirmative (dite en jargon théologique
« cataphatique ») correspond a I'énergie. Par elle nous assi-

6. A Eustachc médecin. lettre 189 (P.G. XXXII, 693).

7. Grégoire le Théologien Se Discours Théologique, Disc. 31,28 (P.G.
XXXV, 165).

8. A Amphiloque, lettre 234 (P.G. XXXII, 869).
9. Homélies sur Jean, 2,4 (P.G. LIX, 3M).

81




gnons a Dieu toutes les perfections que la révélation nous fait
connaitre de Lui. et celles que la raison découvre par les créa-
tures (vu que Dieu, éant la cause de celles—ci, contient
nécessairement leurs perfections, mais d'une maniére infinie).
Cest dire que la théologie affirmative doit toujours étre
complétée par la négative, autrement elle sombrerait dans le
panthéisme : comme la négative doit I'étre par I'affirmative,
autrement c’est I'agnosticisme qui la guette. « Il n’y a pas un
nom. dit St Basile, qui suffise a proclamer adéquatement, en
I'cmbrassant. toute la nature de Dicu. Mais de multiples et
divers noms confluent. selon la signification propre a chacun,
tout a fait obscure et tres petite comparée a I’'ensemble, en une
pensée qui nous est suffisante. Donc parmi les noms appliqués
a Dicu. les uns indiquent ce qui convient a Dieu, les autres au
contraire cc qui ne convient pas, et en effet de ces deux choses
est produite en nous une empreinte de Dieu, par la négation de
ce qui Lui est dissemblable, et la confession de ce qui se trouve
en Lui . » Denys préfére la négative, et il justifie sa préférence
par de bonnes raisons : « Parfois [la nature divine] est louée
d'une fagon qui surpasse toute convenance, de la part des
mémes Paroles, par des révélations qui lui sont dissemblables,
vu qu'elle est invisible, et infinie et incompréhensible, et elle est
désignée non par ce qu'elle est, mais par ce qu'elle n’est pas.
Car cela. selon mon sentiment, est plus propre !! a elle : puis-
qu’enfin, comme I’a indiqué la tradition secréte et sacrée, c’est
la vérité que nous disons quand nous déclarons que la nature
divinc n'est sclon aucun étre, tandis que nous ignorons son
indétermination supraessentielle, et inintelligible, et ineffable.
Si donc les négations concernant les choses divines sont vraies,
et les affirmations ne sont pas appropriées, la révélation par les

10. Contre Eunome. 1. 10 (P.G. XXIX. 533).
1. Kurwzepov.

82




représentations dissemblables, dans le cas des choses invisibles,
est plus propre ' au caractére secret des choses ineffables %, »

Toutefois, quand nous disons qu'a la différence de
I'essence I'énergie est « connaissable », il faut bien se garder
d'entendre ce mot au sens de « ce qui peut étre épuisé ». Car
I'énergie, elle aussi, est infinie. Nous savons par exemple que
Dieu est beau, bon, sage, mais nous ne pouvons savoir combien
Il est beau, bon, sage. Ainsi St Jean Chrysostome ne mache pas
ses mots, il emploie a propos de I'énergie les mémes termes
qu'a propos de l'essence, dés qu'il s'agit de définir I'énergie
divine dans toute sa puissance. Parlant de I'attitude de St Paul
face a la Providence concernant le salut des juifs et des gentils,
il dit : « Voyant un océan béant ouvert dans cette méme partie-
1a, et voulant se pencher pour regarder la profondeur méme de
la providence de ce salut, comme saisi de vertige par l'ineffa-
bilité de cette économie-la, pris d’admiration et frappé de
terreur par l'indicibilité, l'infinité, I'ineffabilité et I'incom-
préhensibilité de la sagesse et de la providence de Dieu, il fuit
laissant échapper ces accents et criant a haute voix ces paroles,
avec une grande stupéfaction : ‘O profondeur de la richesse,
sagesse et science de Dieu ¥’ 7 Ensuite montrant qu'il en sait
la profondeur, mais ne pcut apprendre combien elle est, il
ajoute : ‘Comme ses jugements sont inscrutables, et ses voies
sans trace’ ! 1l ne dit pas que ses jugements sont seulement in-
compréhensibles, mais aussi inscrutables. Car non seulement
on nc peut les saisir, mais aussi ni en faire un commencement
d’examen, de sorte que non seulement on ne peut les pénétrer
Jusqu'au bout, mais pas méme dépister le commencement de ses
¢conomies ». Et il poursuit : « Si donc la profondeur de la

12, Qixelotepa.
13. Hicrarchie Céleste, 11, 3 (P.G. 111, 140).
14, Rom, |1 *,

83




richesse est infinie, et de la sagesse et de la science, et ses juge-
ments sont inscrutables et ses voies sans trace, et son don
inénarrable, et sa paix dépasse toute intelligence, non seule-
ment la mienne et la tienne, et de tel ou tel, non seulement
celle de Paul et Pierre, mais celle méme des archanges et des
puissances célestes, quelle excuse auras-tu, dis-moi, quel par-
don, toi qui fais preuve d'une telle démence et d'un si fol
orgueil en voulant saisir ce qui n’a pas de trace et en exigeant
une justification de la Providence divine entiere '’ ? » Epuiser
I'infinité de 1'énergie divine, c'est I'égaler, et égaler I'énergie
d'un étre c'est finalement, nous I’avons vu, égaler son essence.
Si donc nous disons que I'essence est inaccessible tandis que
I'énergie descend jusqu'a nous, I'essence est inconnaissable et
innommable, 1'énergie est connaissable et a de nom, I'essence
est imparticipable, 1’énergie participable ; si nous distinguons
en Dieu avec St Grégoire de Nazianze (dans le texte déja cité
au chapitre sur I'essence) une « nature premiére et pure » d'une
« nature derniére et qui parvient jusqu’a nous », ce n'est pas
parce que nous croirions, comme on pourrait le penser, que
I'énergie divine ne fut pas également infinie et inépuisable
comme l'essence, ou qu'il y eat en Dieu une composition
quelconque (nous verrons cela plus loin), une divinité supé-
rieure et une divinité inférieure pour ainsi dire, mais c’est parce
que la participation a Dieu a lieu a partir de I'énergie, par la
« condescendance », c'est dans |'exacte mesure ou l'énergie
nous atteint que nous atteignons Dieu.

Une autre caractéristique de I'énergie, par opposition a
I'essence, C'est qu'elle est multiple. Denys dit que la divinité
« ne quitte jamais sa propre intimité unique, cependant pour se
mélanger ascensionnellement et d’une fagon unifiante avec

15. Contre ccux qui se scandalisent des adversités qui arrivent, 2 (PG.
LI11, 482-3).

84



ceux sur qui elle veille, elle se multiplie et sort !, restant 2
I'intérieur d’elle-méme solidement et stablement fixée dans une
immobile identité !’ ». St Basile de son coté dit : « Mais les
énergies sont diverses, |'essence est simple '3, » [l proteste avec
autant de véhémence contre la confusion des énergies entre
elles que contre celle de l'essence et de I'énergie : « Est—e
qu'ils sont équivalents entre eux, la terreur qu'inspire Dieu et
son amour des hommes ? sa justice, et sa puissance créatrice, et
sa prescience, et sa rétribution, et sa magnificence et sa provi-
dence ? Ou quand nous disons ['une de ces choses, signifions-
nous l’essence ! ? » Cette double confusion, Eunome la com-
mettait sous prétexte que l'essence divine est simple. Pour
sauvegarder une vérité, il lachait I'autre. Voyons maintenant,
pour conclure cette dissertation, comment les Péres se sont pris
pour maintenir les deux vérités.

Rappelons d’abord la premiére : que Dieu est simple.
Vérité fondamentale et que tous les Péres ont énergiquement
affirmée. Commengons par les paroles du Théologien : « Car
la composition est le principe de la lutte ; la lutte, de la sépa-
ration ; la séparation, de la dissolution. Or la dissolution est
entierement étrangére a Dieu et a la nature premiére. Donc
point de séparation, afin qu’il n’y ait pas dissolution ; point de
lutte, afin qu'il n’y ait pas séparation ; point de composition,
afin qu'il n’y ait pas lutte . » Ce principe est tellement cher au
Théologien qu’il exclut les anges mémes de cette absolue sim-

plicité (nous I'avons vu dans un texte déja cité), puisque s'ils
I’avaient ils n’auraient pu pécher.

16. MnBuvouevn xar mpotoTaa -- Noter ce dernier terme et son dérivé mpoodog
par lesquels Denys désigne habituellement la sortie de I'énergie.

17. Hiérarchie Céleste I, 2 (P.G. III, 121).

18. A Amphiloque, lettre 234 (P.G. XXXII. 869).

19. A Amphiloque, lettre 234 (P.G. XXXII. 868-9).

20. 2e Discours Théologique, Disc. 28,7 (P.G. XXXVI, 33).

85




sT GREGOIRE DE NYSSE dit : « Qui a tellement perdu la
raison jusqu'a ignorer que la nature divine est, dans son
essence, une, quelque chose de simple, d'une seule espeéce et de
non-composé, et qu'en aucune fagon elle ne peut étre contem-
plée dans quelque composition variée 47,

Comment donc les Peres concilient-ils cette simplicité
divine avec la distinction non moins reconnue de |'essence et
de I'énergie, ou celle des énergies entre elles ? Nous allons
prendre pour base de notre démonstration un texte trés concis,
dense et profond du Théologien (selon son habitude), et nous
cristalliserons autour de ses diverses articulations des asser-
tions d'autres Péres. Voici ce texte : « L'Esprit-Saint doit abso-
lument étre supposé, ou bien parmi les étres qui subsistent par
eux-mémes, ou bien parmi ceux observés en d’autres, les ex-
perts en cette matiere appelant les uns substances, les autres
accidents. Si donc Il était un accident, Il serait I'énergie de
Dieu -- car que serait-Il autrement, ou énergie de qui d’autre ?
Il serait certes cela en quelque maniere, et échapperait a la
composition 2. Et s’Il était énergie, évidemment Il serait agi, Il
n’agirait pas ; et en méme temps qu'll serait agi, Il cesserait :
car telle est I'énergie. Comment donc agit-Il, et dit ceci et cela,
et sépare, et est attristé, et est excité contre, et fait tout ce qui
manifestement est le propre de celui qui se meut et non d’un
mouvement 2 ? »

Notons comme préliminaire que dans ce texte Grégoire
répond 2 ceux qui croient a l'existence de I'Esprit-Saint mais
non 2 sa divinité. [| commence donc par prouver que I'Esprit
n'est pas un « accident » (au sens aristotélicien du terme, de ce
qui n'a pas d’existence par soi mais en un autre), comme pre-

21. Contre Eunome, XII (P.G. XLV, 1069).
22. Touto yip muwg palrov, xal gevyer ouvieay.
23. Se Discours Théologique, Disc. 31,6 (P.G. XXXVI, 140).

86




mier stade de sa dialectique pour prouver |existence person-
nelle de I'Esprit, et ultérieurement sa divinité. Car, dit-il, s'I|
était un accident, Il ne pourrait étre qu'énergie de Dieu, et a ce
propos Grégoire donne en passant une caractérisation de
I'énergie divine (pour montrer que |'Esprit ne peut étre énergie)
-- C'est cette caractérisation qui intéresse notre démonstration.
De ses paroles il découle :

A. Que I'énergie divine ne subsiste pas par elle-méme, mais
dans la nature divine. Voici comment St Grégoire de Nysse la
retrace a l'essence : « Si l'essence préexiste -* aux énergies, et
nous pensons les énergies par les choses que nous sentons, et
nous les déclarons par des paroles dans la mesure ou cela est
possible, pourquoi craindre encore de dire que les noms sont
plus récents que les choses ? Car si nous n'interprétons d’abord
rien de ce qui est dit de Dieu avant que nous le pensions, et
nous pensons par ce que nous avons appris des €nergies, et la
puissance 2’ préexiste a I'énergie, et la puissance se rattache a la
volonté divine, et la volonté est sise dans le pouvoir * de la
nature divine, n'apprenons-nous pas clairement par la que les
appellations signifiant ce qui a lieu surviennent apres les
choses, et que les sons sont comme les ombres des choses, se
formant selon les mouvements des substances 77 ? »

B. Les énergies ont une existence distincte et objective,
c'est-a-dire qu'elles ont un fondement dans la réalité divine, et
non seulement en notre esprit. Cela ressort du mot méme
« accident » : qu'un accident ne puisse exister qu'en autre
chose, cela ne veut pas dire qu'il n’existe pas du tout. C'est en

24. TMpoupeatxe.

25. Avvapis.

26. 'Efovoia.

27. Contre Eunome XII (P.G. XLV, 960).

87




vue d'illustrer leur existence objective que St Basile fait la
comparaison suivante : « Nous voyons donc dans I'usage
courant que les choses qui semblent simples et uniques au
regard d'ensemble de I'esprit paraissent multiples lors des
examens en détail, et ces multiplicités étant séparées par |'es-
prit sont dites séparées uniquement selon une pensée apres
coup . Par exemple, le premier contact dit que le corps est
simple, mais la raison survenant le montre complexe, en l'ana-
lysant par la pensée aprés coup en les choses dont il est com-
posé, une couleur, une forme, une fermeté, une grandeur, et le
reste . » Aprés avoir opposé ces réalités inséparables mais
réelles aux « imaginations inexistantes », il dit que les énergies
en Dieu sont quelque chose de pareil : « Nous avons appris de
la parole divine l'usage de la ‘pensée aprés coup’ proche de
celui-la... Car étant un selon la substance, et une essence simple
et noncomposée, [Jésus| s’appelle de noms différents, ac-
commodant les diverses appellations aux ‘pensées aprés coup’
lesquelles different les unes des autres ®. » Nous le
répétons, St Basile n’a donné I'exemple cité du corps qu'en vue
d’illustrer par une comparaison l’existence objective des éner-
gies et leur inséparabilité de I'essence. Comme tous les exem-
ples créés, celui<i cloche par certains cotés -- en particulier
parce que tout accident dans les catégories aristotéliciennes, du
fait qu'il peut naitre et disparaitre, croitre ou diminuer, induit
une composition dans la substance ou il se trouve, et par consé-
quent il ne peut pas se trouver tel quel en Dieu qui est im-
passible. Aussi bien St Grégoire, dans le texte que nous ana-
lysons, préciset-il que I'énergie divine est un accident «en
quelque maniére » seulement, a savoir en tant qu'elle n’existe

29. Contre Eunome I, 5 (P.G. XXIX, 521).
30. 1d (524-5).

88



pas par elle-méme, mais elle n’est pas un accident a tous points
de vue, car :

C. L'énergie divine « échappe a la composition ». Com-
ment cela ? Encore une fois, il faut ici complétement s’abstraire
de toute image créée. Denys appelle cette distinction
« divine » : « Si elle est une distinction divine ¥, la sortie,
convenant au bien, de I'union divine, abondant par bonté et se
multipliant d’'une fagon au-dessus de toute union, ils sont unis
selon la distinction divine, les partages irrésistibles... 2 » Il dit
aussi : « Et afin de définir d’avance toute la suite clairement,
nous appelons distinction divine, comme il a été dit, les sorties,
convenant au bien, de la souveraineté divine. Donnée a tous les
étres, et répandant d’en haut les participations, elle est distincte
d’une fagon unie, devient nombreuse d’une maniére une, et se
multiplie de I'Un inséparablement *. » Dans un autre endroit il
proteste avec véhémence contre toute mésinterprétation de sa
pensée dans le sens d'une dissociation soit de I’énergie et de
I’essence, soit des énergies entre elles : « Ceci donc, examiné
ailleurs par nous, a été démontré, que toujours tous les noms
convenant a Dieu sont célébrés par les Paroles non en partie,
mais par rapport a toute la divinité, compleéte, entiére et pleine,
et que tous se réfeérent indivisiblement, absolument, sans
restriction et entierement 2 toute I’entiéreté de toute la divinité
achevée *. Et certes, comme nous l’avons rappelé, dans les
Hypotyposes Théologiques, si quelqu’un dit que celan’a pas été
dit de toute la divinité, il blasphéme et ose criminellement fen-
dre l'unité supra-unie ¥. »

31. Oeta raxpuang.

32. Noms Divins II, 5 (P.G. III, 641-49).

33. 'Hvapevag pev Suaxptvetar, mAnBovetan 3¢ evxax, xal moAAamAaotaleta
€x tol £wg avexpoithtwg -- Noms Divins I, 11 (P.G. III, 649).

3. Macag avrag auepds, AToALTWE, ATAPETNPNTWE, OALXEX, araay TH GAoTNTL
THe bloTterog xal rasmg Beotytog avatiBeaba .

35. Noms Divins II, 1 (P.G. 11, 636-7).

89













C. LA GRANDE ET LA PETITE LUMIERE

On pourrait étre tenté de considérer les deux derniers
chapitres comme adventices et en dehors du sujet, cependant
rien de plus essentiel. Puisque notre étude traite d’une certaine
vision de la divinité, particuliere a la Transfiguration, nous
avons dans le premier de ces chapitres, procédé par éli-
mination, en montrant que la vision de I'essence est le propre
de Dieu, délimitant ainsi nettement le champ dans lequel la
vision de la divinité est possible. Le second de ces chapitres
nous donne la possibilité de situer la lumiére, laquelle, on I'a
vu dans I'ébauche, joue un réole prépondérant dans la Trans-
figuration.

Pourquoi Dieu est-Il appelé « lumiére » ? St Basile nous
en donne les deux raisons principales : « Il se dit ‘ la lumiére
du monde ’, indiquant clairement par ce mot I’inaccessibilité
de la gloire qui est dans la divinité, laquelle illumine, comme
par la splendeur de la connaissance, ceux qui ont I'eeil de I'ame
purifié¢'. » Le théme de [I'inaccessibilité, nous I’avons

1. Contre Eunome 1, 7 (P.G. XXIX, 525).

93




longuement étudié, maintenant nous allons étudier celui de la
connaissance. Beaucoup de Péres insistent sur cet aspect autant
quc sur I'inaccessibilité. Voici deux textes tres représentatifs.
St Grégoire le Théologien dit : « Car ce que le soleil est dans
les choses sensibles, ainsi est Dieu dans les choses intelligibles.
En effet 'un illumine l'univers visible, I'autre l'invisible. L'un
rend les figures corporelles semblables au soleil, I'autre rend
les natures intellectuelles semblables a Dieu. Et de méme que
celui-la donne la puissance a ceux qui voient et a ceux qui sont
vus. aux uns de voir, aux autres d'étre vus, et lui-méme est le
plus beau des choses visibles : ainsi Dieu crée a ceux qui pen-
sent cl a ceux qui sont pensés. aux uns la puissance de penser,
aux autres d'étre pensés, étant Lui-méme le sommet des choses
intelligibles, auquel tout désir s'arréte ct au-dela duquel il ne se
porte nulle part 2. » De son c6té, Denys dit : « Le bien est ap-
pelé lumiére intelligible, parce qu'll remplit tout esprit supra-
céleste de lumiere intelligible, chassant toute ignorance et toute
erreur de toutes les ames en qui elles arrivent, leur commu-
niquant a toutes unc sainte lumieére, purifiant complétement
leurs yeux intellectucls des ténebres de I'ignorance dont ils
sont enveloppés, les excitant ct les ouvrant de fermés qu'ils
étaient par le grand poids dc l'obscurité v

Donc Dicu est dit « lumiére », et parcc qu'll donne la con-
naissance et parce qu'll est Lui-méme le plus haut objet de
connaissance. De quelle connaissance s'agit-il ?Carilycna
deux sortes, trés distinctes : « il faut savoir, dit Denys, que
notre intelligence a d’une part la puissance de penser, par la-
quelle clle voit les choses intelligibles, d'autre part l'union qui
dépassc la nature de l'intelligence. ct par laqucllc clle s'unit
aux choses qui la surpassent 4. » Jappellerai la premicre con-
naissance « naturclle », et la scconde « surnaturelle ».

2. Sur Athanasc. Disc. 21. 1 (P.G. XXXV. 1084).
3. Noms Divins 1V, S(P.G. 111, 700).
4. 1d. V11 (P.G. 111, R65).

94




Avant d’aller plus loin, il faut expliquer le terme « intel-
ligible ’ » que nous avons déja souvent rencontré. Dans I'usage
frangais moderne, il a un sens assez mesquin qui doit étre
écarté de notre perspective : « ce qui est facilement compris »,
Les Peéres I’emploient toujours au sens platonicien : il désigne
ce qui est objectivement, quoique idéalement (correspondant
aux Idées platoniciennes) et invisiblement existant, vu qu’il est
contemplé par I'intelligence seule : ainsi la Beauté en soi, le
Bien en soi, I'Etre en soi. Par conséquent chez les Peres il peut
avoir deux connotations trés distinctes, et qu'il est facile en
général de repérer selon le contexte : les connotations mémes
que le dernier texte de Denys nous a permis de dégager, a
savoir le naturel et le surnaturel. Tout en connaissant trés bien
cette distinction, les Péres ne s’y appesantissent pas, parce qu'ils
traitent toujours de I’homme concret, ou le surnaturel ne se
trouve jamais a I'état pur.

Dans ce chapitre nous allons parler de la lumiére naturelle
de I'intelligence, car I'homme, de ce point de vue aussi, est ap-
pelé « lumiere ». En effet, aprés avoir parlé des lumiéres divine
et angélique, St Grégoire de Nazianze dit : « La troisieme
lumiére, c'est I'homme, ce qui est manifeste méme a ceux du de-
hors. Car ils appellent I'homme ‘lumiére’, a cause de la faculté
de la raison en nous®. »

Bcaucoup de nos jours ont la conception d’'une « nature »
hermétiquement close une fois que Dieu I'a créée, et se dé-
brouillant pour ainsi dire toute seule, sans avoir besoin de
Dieu pour persévérer dans I'existence. En face d'une pareille
conception essentiellement et inconsciemment athée meéme si
I'on croit en Dieu créateur, les Péeres toujours proclament la
nécessité de I'action divine constante pour que tout soit
maintenu dans 'existence. Chrysostome, commentant la parole
du Christ : « Mon Pére agit Jusqu'a présent, et moi aussi

5. NomTov.
6. Sur lc Baptéme. Disc. 40,5 (P.G. XXXVI. 364).

95




j'agis 7 », dit : « Quelqu'un peut-tre dira : ‘de quelle action
parle-t-I1, puisque apres six jours Dieu se reposa de toutes ses
ceuvres’ ? De la providence quotidienne. Car 1l n’a pas seule-
ment produit la créature, mais Il tient ensemble ® celle qui a été
produite. Que tu nommes les anges, ou les archanges, ou les
puissances d'en-haut, en un mot toutes les choses visibles et in-
visibles, ils jouissent de sa providence. Qu'ils soient désertés
par cette énergie-la, et ils périssent, se dissolvent et s’évanouis-
sent *. » A noter l'expression « tenir ensemble », c’est au fond
le sens aussi du Pantocrator, « Celui qui saisit, tient fortement
toutes choses, les soutient », si cher a I'art byzantin. Denys dit
également qu'll est « la vie des vivants, I'étre des étres, le prin-
cipe et la cause de toute vie et essence, a cause de sa bonté ame-
nant les étres a l'existence et les conservant Y. » Evidemment
c'est dans ce dernier sens qu’il faut prendre les expressions « la
vie des vivants, 1'étre des étres », et non dans un sens panthéiste
contre lequel Denys lui-méme nous met en garde : « Toute la
divinité en entier est participée par chacun des participants, et
par aucun en aucune partie ', »

De tout cela il ressort que le concept de « nature » et de
« naturel » n’insinue en aucune fagon qu'on puisse se passer de
Dieu, fat<e une fraction de seconde, pour persévérer dans
I'existence, mais il dénote uniquement, l’action ordinaire et
constante de Dieu étant supposée, ce que I'homme peut faire en
vertu des facultés avec lesquelles il a été cree.

Cela posé, quel est le role précis de I’homme dans la
création ? Pour pouvoir répondre a cette question, il faut

7. Jn. 57,

8. Zuyrportel.

9. Sur le paralytique de Bethesda (ou Discours 12e contre les Anoméens)
(P.G. XLVIIIL, 810-1).

10. Zuvopxvy -- Noms Divins 1, 3 (P.G. 111, 589).

11. 1d. 11, 5 (P.G. 111, 644).

96



d’abord voir succinctement ce que pensent les Péres de l'esprit
et de la matiére -- I'esprit pur représenté par les anges, la ma-
tire représentée a son extréme limite par le monde inanimé --
car ’homme qui est venu apreés n’est que la synthése de I’esprit
et de la matiére. Disons d’emblée que pour tous les Péres, y
compris Origeéne, I'esprit est bon et la matiére est bonne, car
rien de ce qui est, en tant qu'il est, n’est mauvais, ce qui est n’est
mauvais qu'en tant qu'il n’est pas, le mal n’'étant qu’une
privation et ne pouvant exister en sol, comme les ténébres ne
sont que la privation de la lumiere. C'est Denys qui plus que les
autres a développé cette doctrine dans son chapitre quatrieme
des « Noms Divins » : « Car ce qui ne participe aucunement au
Bien, ni n’existe, ni ne se trouve dans les €tres ; ce qui est
mélangé est dans les étres a cause du Bien, et il est dans les
étres dans la mesure ou il participe au Bien. Ou plutét tous les
étres sont plus ou moins, dans la mesure ou ils participent au
Bien... 1?2 Et les démons ne sont pas totalement exclus du Bien,
en tant qu'ils sont et vivent et pensent, et qu’il y a en eux, en un
mot, un mouvement de désir ; ils sont dits mauvais a cause de
la faiblesse de leur énergie selon la nature. Donc le mal en eux
est un détournement, une sortie hors de ce qui leur convient,
une frustration, un inachévement, une impuissance, une fai-
blesse, fuite et chute de la puissance qui sauve en eux l'achéve-
ment ... Et la matiére participe au monde, a la beauté, a la
forme 4, »

La matiére est donc loin d’étre mauvaise, selon les Peéres.
Beaucoup plus que I'idée plutot aristotélicienne de I'enchai-
nement d’effet a cause jusqu'au premier moteur, c'est I'idée
platonicienne de la beauté sensible icone de la Beauté intel-
ligible qui a séduit les Péres. « Les beautés visibles, dit Denys,

12. Id. 1V, 20 (P.G. 111, 720).
13. 1d. 1V, 23 (P.G. Il1, 725).
14. 1d. 1V, 28 (P.G. 111, 729).

97




sont les copies de la Beauté invisible, et les parfums sensibles
I'image de la diffusion intelligible, et les lumiéres matérielles
les icones du don de lumiére immatérielle V', »

Cependant, dire que I'esprit et la matiére sont bons ne
signifie pas qu’ils sont égaux. De fait, il y a entre eux une
différence de nature et non seulement de degré. « Il y a une
double considération dans les étres, la contemplation les dis-
tinguant en l'intelligible et le sensible. Et il ne reste rien dans
la nature des étres qui soit rapporté en dehors de cette distinc-
tion. Ils sont séparés I'un de I'autre par un grand intervalle, de
sorte que la nature sensible est absente des signes distinctifs de
I'intelligible, et I'intelligible de ceux de la nature sensible, et
chacune se caractérise par le contraire de ’autre. Car la nature
intelligible est quelque chose d’incorporel, d’'impalpable et sans
forme ; la sensible, comme I'indique son nom méme, tombe
sous I’observation qui se fait par les sens '°. » Il y a une hiérar-
chie dans les étres, ils sont plus ou moins proches de Dieu
selon qu'ils participent plus ou moins a ses énergies. Et il est
évident que l'esprit y participe davantage que la matiére. Les
Peres en effet les caractérisent par des appellations opposées :
I’esprit est «noble et semblable a la lumiere!” », «le
meilleur '® », «I'image du Créateur ' », «ce qui est plus
proche et a plus d’affinité * » avec Dieu, « ce qui commande et
dirige 2 » ; la matiére, elle, est « ténébres et épaisseur 2,

15. Hiérarchie Céleste I, 3 (P.G. 111, 121).

16. St Grégoire de Nysse, Discours Catéchétique, 6 (P.G. XLV, 25).

17. Grégoire de Nazianze, Apologétique, Disc. 2, 91 (P.G. XXXV, 493).

18. Id. Disc. 2, 18 (1d. 428).

19. St Basile, Disc. « Sois attentif a toi-méme » (P.G. XXXI, 204).

20. Grégoire de Nazianze, A Clédonius, lettre 101 (P.G. XXXVII,

21. Apyovei xai fyewowxy -- Id. Apologétique, Disc. 2,18 (PG. X
428).

22. 1d., 3e Discours Théologique, Disc. 29,11 (P.G. XXXVI, 88).

188).
XXV,

98




« toute étrangere 2’ », « moindre et inférieure # », un
« voile ¥ »

Nous pourrons maintenant répondre a notre question sur
le role spécifique de I'homme dans la création. Dire qu’il est
contemplateur des choses intelligibles ne le distinguerait pas
des anges qui eux aussi le sont a leur maniére. Le destin de
I’lhomme parait plutot étre de contempler les choses intel-
ligibles en faisant participer en sa personne la matiére a cette
tension vers le haut. St Grégoire de Nazianze voit un témoi-
gnage éclatant de la puissance divine dans la création par Dieu
de ce qui est le plus étranger a Lui, restait a donner dans la
synthése des contraires qu'est 'homme «un signe de plus
grande sagesse % ». Pourquoi fallait-il que la matiere participat
activement 2 ce mouvement ascensionnel, voici I’explication
qu’en donne St Grégoire de Nysse : « Un certain mélange et
rapprochement a lieu selon la divine sagesse entre le sensible et
I'intelligible, afin que toute chose participe également au Bien,
et aucun étre n’ait point de part a la nature supérieure... Par
une meilleure prévoyance, un certain mélange a lieu de I'intel-
ligible avec la nature sensible, afin qu’aucune créature ‘ne soit
rejetée ’, comme dit I'apotre ¥, ni déshéritée de la communion
divine 2. » Et St Grégoire de Nazianze, se demandant
pourquoi I’ame est liée a un corps, donne entre autres raisons
celle<ci : « afin qu’elle attire a elle ce qui est moins bon et le
transporte en haut, I’ayant libéré peu a peu de son épaisseur,
de sorte que ce que Dieu est pour I’ame, I’dme le devient pour
le corps, ayant gouverné par elle-méme la matiére subor-

23. Mavty Eevyv -- 1d. Sur Paques, Disc. 45,6 (1d. 629).
24. Chrysostome, Hom. 13 sur Romains (P.G. LX, 509).
25. Mpoxahuwupa -- Basile, Sur Ps. 33 (P.G. XXIX, 377).
26. Sur Paques, Disc. 45,7 (P.G. XXXVI, 632).

27. 1. Timothée, 4 4.

28. Discours Catéchétique, 6 (P.G. XLV, 25).

99




donnée, et uni intimement ¥ a Dieu le compagnon d’escla-
vage Y. » -- A noter dans ce texte trés dense le terme grec que
nous avons traduit « unissant intimement », et dont le sens pa-
rait désigner le point culminant de ce qu'exprime le mot « as-
similari » dans le fameux adage : « omnis tendat assimilari
Deo », avec cette nuance que le terme grec implique que I'objet
uni était « étranger » a Dieu, treés loin de Lui. L’adage latin se
trouve souvent, exprimé d'une fagon ou d’une autre, chez les
Péres Grecs : « Vers Lui se tourne toute chose, regardant vers
le Créateur et distributeur de la vie, avec un désir irrésistible et
une tendresse ineffable *. » Voici aussi un passage typique de
Denys en ce sens : « S'il est permis de parler ainsi, méme ce qui
n'est pas désire le Bien qui est au-dessus de toutes choses, et
s'efforce d’une certaine manieére lui aussi d’étre dans le
bien ¥. » -- Nous ferons une deuxiéme remarque : le mot
« unissant intimement », d’'une extréme énergie, vient sous la
plume de celui-la méme qui, nous venons de le voir, a exprimé
le plus énergiquement aussi « I’éloignement » de la matiére de
Dieu. C'est un exemple frappant de la nécessité de tenir sous les
yeux simultanément les deux séries de « vérités opposées » af-
firmées par un auteur (surtout quand il est profond) si I'on veut
ne pas se fourvoyer quand on linterpréte.
Malheureusement ’homme ne s'en est pas tenu a sa
vocation. Au lieu de subordonner le corps a elle-méme, et par
elle de I’élever a Dieu, selon I'intention divine, I'ame fit tout le
contraire. 1l y a en effet deux faces dans le premier péché de
I’homme : l'une logiquement fondamentale, I'orgueil, dont
nous parlerons en son lieu ; l'autre simultanée mais logi-
quement dépendante, c’est I'abandon de la contemplation

29. Olxcwwoaca.

30. Apologétique, Disc. 2,17 (P.G. XXXV, 428).

31, St Basile, Traité du Saint-Esprit, 5,7 (P.G. XXXII, 81).
12. Noms Divins 1V, 3 (P.G. 111, 697).

100



divine pour se convertir (dans le sens de préférence) vers le bas,
c'est-a-dire vers les choses sensibles. St Athanase a admirable-
ment décrit ce dernier phénomene : le premier homme, « tant
qu'il avait I'esprit vers Dieu et l1a contemplation de Celui-ci, se
détournait de la contemplation du corps : mais quand par le
conseil du serpent, il eut détaché son intelligence de Dieu, et
commencé a se penser lui-meéme, c’est alors qu'ils tombérent
dans la convoitise du corps, et ‘surent qu’ils étaient nus **', et
[’ayant su eurent honte. Ils surent qu'ils étaient nus non tant de
vétements que de la contemplation des choses divines, et qu'ils
avaient transposé leur esprit aux choses contraires. En effet,
s'étant détachés de l'intelligence de 1I'Un et de I'Etre, c’est-a-
dire Dieu, et du désir pour Lui, ils s’embarquérent par la suite
dans les divers désirs du corps... D’ou les pusillanimités, les
craintes, les plaisirs, et la pensée des choses mortelles sur-
vinrent a I'ame *... L’ame s’étant détachée de la contemplation
des choses intelligibles, et ayant abusé des opérations partielles
du corps, et éprouvé de la volupté dans la contemplation du
corps, et vu que le plaisir lui était un bien, abusa dans son
errement de I'appellation de bien, et crut que le plaisir était le
bien véritable lui-méme *. » Faisons |'exégése de ce passage :

l. Tout d’abord, I'on voit clairement par ce passage que le
plaisir est la conséquence du péché, non seulement le plaisir,
mais aussi la douleur qui en semble inséparable (déja Socrate,
dans le « Phédon », le faisait remarquer), la crainte et |'espoir :
on craint d’étre privé du plaisir, et on espére, une fois qu'on en
est privé, en jouir a nouveau. Ces quatre choses sont les
¢léments primordiaux des passions humaines, mais le plus im-
portant, celui autour duquel pivotent les autres, c'est le plaisir.

33. Gn. 3.

34, "Ofev 37 xai Sedian, xal pobor, xal nSovai, xai OBvmra Ppovety TH Juxd
Tpoayeyovey, ' .

35. Contre les Gentils, 3 (P.G. XXV, 8-9).

101




Clest St Grégoire de Nysse qui a le plus traité cette question du
caractére « adventice » (au sens de greffé sur notre nature) du
plaisir et des passions qui en dépendent, mais |'on peut dire que
St Maxime résume toute la pensée patristique, et non seulement
celle de Grégoire de Nysse, en disant : « Le plaisir et la dou-
leur, le désir et la crainte et ce qui les suit, n'ont pas été créés
essentiellement ¥ avec la nature de I'homme, autrement ils eus-
sent concouru 2 la définition de la nature. Apprenant cela chez
le grand Grégoire de Nysse, je dis que c’est A cause de la défec-
tion de la perfection que ces choses-la ont été introduites de
surcroit, croissant sur la partie irrationnelle de la nature ; par
lesquelles au lieu de I'image bienheureuse et divine, la ressem-
blance avec les animaux sans raison devient, immédiatement
avec la transgression, transparente et évidente dans
I’lhomme ¥. » Par conséquent, premiére constatation fon-
damentale : les « passions » succédérent en I'homme a un état
primordial d’impassibilité ¥, sur lequel nous ne nous ap-
pesantirons pas maintenant. « Passion ¥ » doit étre prise ici
dans le sens étymologique, grec, du terme : I’état de ce qui est
vulnérable aux chocs du dehors, de ce qui est sujet a la souf-
france.

2. Entendues ainsi, ces passions adventices ne sont pas
péché. Celui-ci consiste dans un certain désordre, un renverse-
ment de [I’hiérarchie, soit de I'ame par rapport a Dieu
(I'orgueil), soit du corps par rapport a I'ame : « La vertu de la
chair, c’est d’étre soumise a I’ame, son vice c'est de la dominer.

36. INpomrourevex.

37. Divers chapitres Théologiques et Economiques, 1, 65 (P.G. XC, 1204-5).
38. 'Anabewa .

39. TMabog.

102



De méme donc que le cheval est bon et a les jambes alertes,
mais cela ne se produit pas sans le cavalier : ainsi est la chair si
nous retranchons ses sauts . »

Ici notre chapitre prend fin. Toutes ces précisions étaient
nécessaires pour qu'on pit a présent commencer notre ascen-
sion avec les apotres, a travers les trois stades de la vie mys-
tique chrétienne : la purification, la contemplation, I'il-
lumination, que les apdtres, nous I’avons vu dans notre Cita-
tion Générale, ont di gravir, pour étre transfigurés.

40. Chrysostome, Hom. Se sur Ephésiens (P.G. LXII. 41).







VI







D. LA PURIFICATION

Ces trois stades de la vie mystique sont familiers aux Péres.
Ils sont clairement désignés dans ce texte de Grégoire le Théo-
logien, dans un ordre hiérarchique dont la nécessité est bien
mise en relief : « Philosophons donc, en commengant par la ou
il vaut mieux commencer. Or il vaut mieux par la ou Salomon
nous prescrit d’acquérir la sagesse : ‘le commencement de la
sagesse ', dit-il. Que dit-il étre le commencement de la
sagesse ? ‘la crainte’. Car il ne faut pas commencer par la
contemplation pour finir par la crainte -- en effet une contem-
plation mal bridée pousserait peut-étre dans des précipices --
mais, ayant pris consistance et été purifié par la crainte et
pour ainsi dire affiné, s’élever dans les hauteurs. Car laouil y a
crainte, il y a observance des commandements ; ou il y a obser-
vance des commandements, il y a purification de la chair, du
nuage interceptant ’ame et ne la laissant pas voir purement le

1. Ecclésiastique 1.

107




rayon divin ; ou purification, il y a illumination . Or I'illumi-
nation, c’est la réalisation du désir, pour ceux qui désirent les
plus grandes choses, ou ce qui est le plus grand, ou au-dessus
du grand’. » On pourrait dire que les trois chapitres qui
suivent sont I'illustration et la justification de ce passage trés
dense.

Avec le premier stade nous entrons dans ce que j'appel-
lerais la vie surnaturelle. En effet, bien que 'homme soit libre,
toute I'expérience morale montre que par lui-méme il est inca-
pable d’accomplir le bien que sa conscience lui dicte. St Paul a
montré cela dans I'analyse trés profonde du chapitre 7e de
I’Epitre aux Romains, et bien que cette idée rentre bien davan-
tage dans I'angle de vision augustinien, les Péres Grecs ont la-
dessus des formules non moins vigourcuses que celles de
St Augustin. Ainsi St Maxime dit : « la puissance de Dieu se
constitue la vertu destructrice des passions et protectrice des
pensées pieuses, laquelle est engendrée par la pratique des com-
mandements. Par cette pratique nous détruisons les puissances
mauvaises ennemies du Bien, avec la coopération de Dieu, ou
plutot par la seule puissance de Dieu*. » Commentant la
parole : « Tous ne peuvent pas comprendre cette parole, mais
ceux a qui il a été donné ' », St Grégoire le Théologien dit
« En effet, parce qu'il y a certains qui s'enorgueillissent de
leurs accomplissements a tel point que de s’attribuer le tout, et
rien au Créateur et auteur de la sagesse et distributeur des
biens, cette parole les enseigne que méme bien vouloir ¢ a
besoin d’aide de la part de Dieu, ou plutot le choix méme de ce

2. Zapxoc xabaparg, 703 emmposBodvroc TH Yuxy vEPoug. wal oLX EQVTOS
xabapix Betv Ty Belav axriva’ ob 8e xabaparg, EAAaurs.

3. Sur les Saintes Lumiéres de |'Epiphanie, Disc. 39,8 (P.G. XXXVI, 341-4).

4. Zuvepyeia Oeol. wadrov 3¢ pwovy Suvapet Geou -- Divers chapitres Théologi-
ques et Economiques, [1,87 (P.G. XC, 1253).

5. Mu 191,

6. To PouresBar xarix,

108




qu'il faut 7 est quelque chose de divin et un don d’amour pour
les hommes, venant de Dieu. Car il faut sauvegarder et ce qui
dépend de nous et ce qui est de Dieu. C'est pour cela qu'il dit :
‘non de celui qui veut’, c’est-a-dire non seulement de celui qui
veut, ‘ni de celui qui court’, seulement, ‘mais de Dieu qui fait
miséricorde . Ensuite, puisque le vouloir aussi est de Dieu, il
attribue tout a bon droit a Dieu. Aussi fort que tu
cours, aussi fort que tu luttes, tu auras besoin de Celui qui
donne la couronne °. » Enfin, St Jean Chrysostome dit : « Car
ni le corps ni I'ame par elle-méme ne suffisent, si elle ne jouit
pas de I'impulsion d’en-haut %, pour faire quoi que ce soit de
noble et de grand. Cest pour cela qu'il ' appelle ‘psychique’
ce que I’ame fait par elle-méme, et ‘charnel’ ce que le corps
fait par lui-méme, non pas que ces actions fussent telles par
nature, mais parce qu'elles périront si elles ne jouissent pas de
la protection d’en-haut. Car de méme que I’ame en €tant dans
le corps le rend beau, mais quand elle le prive de son opération
propre et s’en va, ainsi qu'un peintre qui confond les couleurs,
une grande laideur s’établit, chacun des membres se hatant vers
la corruption et la dissolution : ainsi I’Esprit, quand il déserte
le corps et I'ame, la laideur est pire et plus grande. Ne dis donc
pas du mal du corps sous prétexte qu'il est inférieur a I’ame.
Car je ne tolére pas que I'ame soit calomniée aussi, sous
prétexte que sans I’Esprit elle ne peut rien !2. »

Ce méme saint qui affirme avec une telle force que I’ame
« sans I'Esprit ne peut rien », déclare encore avec une force
égale et une plus grande fréquence que « tout dépend de nous

7. Abto T0 mpoarpeioBar Ta deovrax.

8. Rom. 9",

9. Sur Mt. 19, Disc. 37,13 (P.G. XXXVI, 297-300).
10. T#c avwbev pormi.

11, 11 s’agit de saint Paul.

12. Tob Mvewratog 0bdtv toyver ywpic -- Hom. Se sur Ephésiens (P.G. LXII,
41).

109




si nous voulons », phrase qui revient si souvent sous sa plume
que ce serait donner 'impression qu’elle est fortuite que de la
citer en bonne et due forme. A cause de cette idée fondamen-
tale, d’aucuns -- et non seulement parmi les anciens, comme
Pélage -- ont ineptement cherché a 'opposer a St Augustin et 2
en faire une sorte de pélagien ou de semi-pélagien (non pas lui
seul d’ailleurs, parmi les Péres grecs, et peut-étre tous les Péres
grecs ensemble !)--exemple frappant de ce que I’obstination a
ne voir que son point de vue propre peut faire de I’homme.
Drole de pélagien que St Jean Chrysostome ! En guise donc de
préliminaire, nous ferons remarquer que pour comprendre un
auteur, quel qu'il soit, qui a tant soit peu de sens, il est essentiel
de se déranger un peu et de se placer dans la perspective ou il
se place, voir a qui il adresse la parole, de quoi il parle, com-
ment, pourquoi et en vue de quoi, principe de saine exégese
sans quoi l'on ferait les gaffes les plus monstrueuses. Autre-
ment, n'importe qui peut vouloir dire n’importe quoi !
Autrement on trouverait dans I’Evangile lui-méme les con-
tradictions les plus flagrantes ! Qu'on lise par exemple cette
phrase : « Si je rends témoignage a moi-méme, mon témoignage
ne sera pas vrai I’ », et celle<i, trois chapitres plus loin : «si je
rends témoignage 2 moi-méme, mon témoignage sera vrai ¥ --
ou bien cette phrase : « car Dieu n’a pas envoyé le Fils au
monde pour qu'll juge le monde, mais pour que le monde soit
sauvé par Lui ¥ », et celle<ci deux chapitres plus loin : « car le
Pére ne juge personne, mais Il a donné tout le jugement au
Fils '6 ». « Qu'on me donne, disait Richelieu, six lignes écrites
de la main de plus honnéte homme, j'y trouverai de quoi le
faire pendre. »

13. Jn. 5%,
14. Id. 8 4.
15. Id. 37,
16. Id. 52,

110



Ceci dit, nous noterons que St Chrysostome (et tout
I'Orient grec avec lui) part d’une perspective diamétralement
opposée a celle de St Augustin : la bonté de Dieu, St Augustin
partant plutot de sa justice. Evidemment nous ne voulons pas
dire que Chrysostome nie la justice divine, ni que St Augustin
nie sa bonté, loin de la ! nous parlons du point de départ, de
I’angle qui commande la vision. Ainsi, pour Chrysostome, la
bonté de Dieu est éclatante (la bonté étant, Denys I’a montré,
la principale énergie divine, celle qui comprend toutes les
autres), elle descend jusqu'a nous (selon le mode que nous
avons longuement analysé), elle veut le salut de tous les hom-
mes sans exception, ce qu’elle fait pour cela est inénarrable
(nul ne peut connaitre tous les moyens qu’elle emploie en vue
de cela), elle nous offre le salut dont le mérite est da a elle
seule, par nous-mémes n’ayant mérité que le chatiment. Pour-
tant tous ne se sauvent pas, ou bien il y a inégalité dans le salut
(ainsi seuls trois apotres ont été jugés dignes de la Transfigu-
ration ; ainsi aussi « il y a beaucoup de places dans la maison
de mon Pére 7 ».)Pourquoi ? C’est ici que se place le point d’in-
sertion de I’incrépation chrysostomienne : c’est parce que vous
ne le voulez pas, répond Chrysostome ; de la part de Dieu
aucune défection, aucune envie n’est imaginable, toute la défec-
tion vient de vous. Il n’en tient qu’a vous non seulement d’en-
trer au royaume des cieux, mais de surpasser St Paul lui-méme :
« Puisque donc Dieu a honoré a tel point le genre humain jus-
qu'a rendre digne un homme d’étre cause de tels accomplis-
sements, ayons de I’émulation, imitons, empressons-nous aussi
de devenir comme lui, et ne pensons pas que cela est impos-
sible. Car ce que j’ai souvent dit, je ne cesserai de le dire, qu'il
avait le méme corps que nous, les mémes aliments, la méme
ame ; mais sa volonté était grande, et sa promptitude éclatante,

17. Jn, 142

111




et c'est cela qui I'a rendu ainsi. Que personne donc ne déses-
pére, personne ne recule. Car si tu disposes ta pensée, rien ne
I'empéchera de recevoir la méme grace. En effet Dieu ne fait
pas acception des personnes ; et c'est Lui qui I'a formé, et c’est
Lui qui t'a créé ; et comme 1l est son maitre a lui, ainsi est-Il le
tien ; et comme 1l a proclamé celui-la vainqueur, ainsi Il veut
te couronner aussi '®. » Ainsi c’est le fameux : « tout dépend de
vous si vous le voulez ». Si I'on demande a St Chrysostome

pourquoi la grace est donnée avec plus d’ampleur a tel qu’a tel,
ou bien pourquoi elle est accordée a tel et refusée a tel, la
réponse ne fera pas de doute : « Pourquoi donc I'un ' est aimé,
I'autre hai ? Pourquoi I'un est devenu esclave, I'autre 1I'a as-
servi 7 Parce que I'un était mauvais, I’autre bon. Bien que non
encore nés, I'un a été honoré, 'autre condamné. Car tandis
qu’ils n’étaient pas encore nés, Dieu dit que le plus grand sera
I’esclave du plus jeune. Pourquoi donc Dieu dit-1l cela ? Parce
qu’ll n’attend pas comme I’homme la fin des événements pour
connaitre celui qui est bon et celui que ne I'est pas, mais avant
ces événements Il sait qui est le mauvais et qui ne I’est pas ...
Car celui qui connait I’ame sait bien juger aussi qui est digne
d'étre sauvé. Fais place donc a I'incompréhensibilité de I’élec-
tion. Car Lui seul sait couronner avec une exacte équité. Com-
bien certes parurent meilleurs que Matthieu selon la mani-
festation visible des ceuvres ? Mais Celui qui connait les secrets
et peut vérifier la disposition 2 de I'intelligence, vit aussi la
perle dans la boue, et passant a c6té des autres et admirant la
beauté de celui-la, Il le choisit et a la noblesse de la volonté
ayant ajouté de sa part la grace 2 Il le déclare agréable . » La
grace donc est réglée par la prescience divine.

18. Panéyrique de saint Paul, 1V (P.G. L, 496).

19. Il sagit d’Esaii et de Jacob.

20. Hom. 16.5 sur Romains (P.G. LX, 555).

21. 'Emtrdeotnta. ’
22. Ty T73 mpoaipEdews evyevela v T@p équtob mpoabelc YapLy.
23. 1d. (P.G. LX, 557).

112



Quand donc St Chrysostome dit interminablement :
« Tout dépend de nous si nous le voulons », il faut placer cette
idée dans son contexte théologique, qui est théocentrique avec
tout le courant oriental. Dans le contexte augustinien ou latin,
pareille phrase aura une trés nette résonance pélagienne, que
dis-je ? elle sera la quintessence méme de I’'hérésie pélagienne,
parce que les Latins prennent leur point de départ dans
I’homme, rien d’autre n’est supposé, c’est une table rase : voici
la volonté humaine, peut-lle « toute seule » acquérir le salut ?
Il arrive que la question se pose ainsi méme dans le contexte
oriental, et quand elle se pose de cette fagon-1a, nous I’avons
vu, les orientaux ne sont pas moins véhéments que St Augustin.
Mais ce n’est guére leur fagon habituelle de poser la question,
c’est méme rare. Le concept de « volonté » impliqué dans la
phrase chrysostomienne n’est pas celui de « volonté créatrice
ou non de salut ? » 4 la base de la théologie latine de la grace,
mais il est purement négatif : c’est ce qui est absolument irré-
ductible dans ’homme, c’est I’écluse qui retient I’eau (entendez
par « eau » I’énergie divine), tout donc dépend de I’écluse ! Et
cette levée méme de I'écluse, jamais Chrysostome n’a prétendu
qu’elle pit se faire sans grace. Ayant déja fait des citations dans
ce sens, nous nous contenterons de sa fameuse priére avant la
communion ou se refléte une humilité jamais dépassée : « Sei-
gneur mon Dieu, je sais que je ne suis pas digne ni apte que
Vous entriez sous le toit de la maison de mon ame, car elle est
toute déserte et en ruine, et Vous n’avez pas en moi un endroit
digne ou incliner la téte. Mais comme Vous Vous étes abaissé
des hauteurs a cause de nous, mesurez-Vous maintenant aussi 2
ma bassesse. Et comme Vous avez accepté de Vous étendre
dans la grotte et dans la créche des animaux, ainsi acceptez
d’entrer dans la créche de mon ame déraisonnable et dans mon
corps souillé. Et comme Vous n’avez pas refusé, comme étant
indigne de Vous, d’entrer et de manger avec les pécheurs dans
la maison de Simon le lépreux, ainsi acceptez d’entrer dans la

113




maison de mon ame basse, et |épreuse et pécheresse. Et comme
Vous n'avez pas repoussé la prostituée semblable a moi, et
pécheresse, s'approchant de Vous et Vous touchant, de méme
sovez ému de pitié sur moi pécheur qui m'approche de Vous et
Vous touche. Et comme Vous n'avez pas éprouvé d’horreur
pour cette bouche impure et maudite qui Vous a embrassé, de
méme n’éprouvez pas d’horreur pour ma bouche plus impure
que la sienne et plus maudite, ni pour mes lévres abominables
ct impures et souillées, ni pour ma langue encore plus im-
pure *... » Cette priere se passe de tout commentaire.

ST Augustin. répondant a la question : « Pourquoi I'un a-
t-1l été aimé. l'autre hai ? » n'aurait pas répondu que I'élection
cst réglée par la prescience, mais que le jugement de Dieu est
toujours juste et inscrutable -- ce qui, doctrinalement, est vrai
ct profond, mais il faut reconnaitre que le biais dont il traite la
question est, psychologiquement, moins apaisant que celui de
la théologie grecque, surtout pour quelqu’un qui est en état
de péché. ou de tentation, ou pas assez avancé en pertection.
Dire a quelqu'un que Dieu veut le salut de tous, mais que s’Il
abandonne quelqu’un c'est par un juste jugement que Lui seul
connait. c'est équivalent finalement a dire que Dieu veut le
salut dec tous, mais que s'll abandonne quelqu’un c’est parce
quc ce quelqu’un est méchant et ne veut pas de sa grace, et Dieu
prévovant cela (car I'avenir est présent a ses ycux) I'abandonne
-- il y a dc part et d'autre égale vérité doctrinale, mais
I"évolution ultériecure de la doctrine chrétienne (apparition du
calvinisme elc.) a prouvé que la doctrine augustinienne est
psychologiquement plus susceptible d’étre mésinterprétée dans
lc sens d'une sombre prédestination -- ce dont St Augustin n’est
d'aillecurs en aucunc fagon responsable.

Donc pour étre sauvé, la grace est nécessaire, ce qui veut
dirc qu'il y a un ordre nouveau, au-dessus de la capacité de

24, Office de la Sainte Communion, Priere 111

114




I’'homme, et auquel I’'homme doit adhérer de tout son étre par
la régénération spirituelle, adhésion qui se fait par la foi et qui
est scellée par le baptéme. Reprenons un a un les éléments de
cette description :

I. Nous disons qu’il y a un ordre nouveau. Nous em-
ployons le mot « nouveau » non seulement par rapport a la
nature déchue, mais méme par rapport a I'état de '’homme
avant sa premiére chute, lequel lui aussi était au-dcssus de la
capacité de I’'homme, par conséquent surnaturel. Comme le dit
St Athanase, « ils étaient selon ia nature ... corruptibles, fuyant
cependant par la grace de la participation au Logos ce qui est
selon la nature, s'ils restaient bons. Car a cause du Logos qui
était uni a eux, la corruption selon la nature ne s'approchait
pas d'eux ¥ », Cette grace est souvent appclée par les Péeres
« gloire », par exemple St Chrysostome : « Car ce n'est pas
I’action de manger de l’arbre qui a ouvert leurs yeux -- en effet
ils voyaient avant de manger -- mais puisque ce manger a été
pour eux le fondement de la désobéissance, et la transgression
du commandement donné par Dieu. pour laquclle raison du
reste ils furent dépouillés de la gloire qui les enveloppait,
s’étant constitués indignes d'un si grand honneur. a causc de
cela I'Ecriture suivant sa coutume propre dit : ‘Ils mangérent
et leurs yeux s’ouvrirent, et ils surent qu’ils étaient nus 2.’
Dénudés, par la transgression du commandement, de I'impul-
sion d’'en-haut 7, ils acquirent aussi la scnsation de leur nudité
sensible, afin que par la honte qui les appréhendit ils sussent
exactement dans quclle chute la transgression du comman-
dement du Maitre les avait conduits -- cux qui auparavant

25, Sur Vlncarnation du Logos (P.G. XXV. 1058).
26. Gn 37,

27, I'yivalzvseg 05 avelzv pomy;.

1S




jouissaient d’une telle assurance et ne voyaient aucunement
qu'ils étaient nus. Car ils n’étaient pas nus, la gloire d’en-haut,
mieux que tout vétement, les couvrait tout autour #. » Cepen-
dant, les Peéres affirment non moins explicitement que l'ordre
nouveau, causé par la Rédemption, est supérieur a l'ordre an-
cien (celui du paradis), non seulement dans la fagon dont il a
été amené, mais aussi en lui-méme : « Quel est ce mystére qui
me concerne ? J'ai participé a I'image et je ne l'ai pas con-
servée : Il participe @ ma chair, pour sauver I'image et im--
mortaliser la chair. Il communie une seconde communion de
beaucoup plus merveilleuse que la premiére. Autant alors Il fit
participer au meilleur, autant maintenant Il participe au moin-
dre. Clest plus semblable a Dieu que la premiére chose, cela
pour ceux qui ont de lintelligence est plus sublime 2 » Ce
texte met surtout en relief la supériorité du moyen employé.
Voici un second texte du méme qui met en relief celle de l'or-
dre nouveau en lui-méme : « Mais comme Il nous amena a
I’existence alors que nous n’étions pas, ainsi, étant, Il
nous modela de nouveau ¥, en une création plus divine et plus
sublime que la premiere ¥. » En quoi consiste cette supériorité,
nous laisserons la parole a St Jean Chrysostome : « Alors
I'homme a été créé ame vivante, mais maintenant esprit vivi-
fiant. Il y a une grande différence entre les deux. Car I'ame ne
donne pas la vie a un autre, mais I’esprit non seulement vit en
lui-méme, mais donne la vie aux autres aussi. Ainsi par exem-
ple les apdtres ressuscitaient les morts ... Alors Il dit:
“ Faisons-lui une aide 3 ’, mais maintenant rien de pareil : en
effet celui qui a regu la grace de I’Esprit, de quelle autre aide a-

28. Hom. 16,5 sur Genese (P.G. LIII, 131).

29. Grégoire de Nazianze, Sur la Nativité, Discours 38,13 (P.G. XXXVI,
325).

30. 'Avemiaace.

31. Sur le Baptéme, Discours 40,7 (P.G. XXXVI, 365).

32. Gn. 2%,

116



t-il besoin ? Celui qui est initi€ au corps du Christ, de quelle as-
sistance a-t-il encore besoin ? Alors Il fit I'homme selon
I'image de Dieu, maintenant Il I'unit A Dieu Lui-méme. Alors
Il lui prescrivit de commander aux poissons et aux bétes, main-
tenant Il fait monter nos prémices au-dessus des cieux. Alors Il
donna le paradis comme séjour, maintenant Il nous ouvre le
ciel ¥, »

II. Cet ordre nouveau doit étre atteint dans notre situation
terrestre par la foi. « La foi, c’est une puissance relationnelle
ou une relation efficiente de 'union compléte surnaturelle et
immédiate * du croyant avec le Dieu cru ». » A bien noter les
termes de cette définition. Tout d’abord, il ne s’agit pas d’une
adhésion purement intellectuelle, que les démons eux-mémes
peuvent avoir, mais d’'une adhésion vivante de tout I'étre a ce
qui dépasse sa capacité. Toute foi réelle, pour les Peéres, est
inséparable de I’espérance et de la charité, et doit transformer
tout I’étre a I'image du Christ. Elle suppose le germe d’une vie
nouvelle, dont I’auteur est I’Esprit-Saint, symbolisée et scellée
par le baptéme (la triple immersion, dans le rite byzantin, sym-
bolise et opére la participation a la mort du Christ et 2 sa
résurrection -- I'immersion symbolisant la participation 2a la
mort, I'émersion la résurrection 2 la vie nouvelle ; triple, a
cause des trois jours dans le tombeau, et aussi A cause de la
sainte Trinité). Cette vie nouvelle régénére I'homme par le
dedans, comme le levain fait lever toute la pate, la foi n’étant
pas un placage ni un vernis.

Ensuite noter le terme «immédiate » employé par
St Maxime. Il y a deux fagons incommensurables d’atteindre
les réalités divines, celles—i étant par définition sans forme,
simples et indivisibles : ou bien par la raison qui les atteint a

33. Hom. sur saint Jean, 25,2 (P.G. LIX. 150).
34. 'Auedovu,
35. Saint Maxime, Div. chap. Théol. et Econom. II, 8 (P.G. XC, 1224).

117




travers la créature d’'une fagon symbolique et divisible, ou bien.
par la foi qui les atteint immédiatement. Mais pour les attein-
dre immédiatement, elle ne les atteint pas moins dans ’'obscu-
rité : «la foi, dit St Maxime, est une connaissance non
démonstrative *. »

Ces composantes de la foi (I'ordre surnaturel, et le facteur
surnaturel, a savoir I'Esprit -- nous pourrions a ce propos citer
une phrase du psalmiste trés affectionnée par les Péres : « Dans
votre lumiére nous verrons la lumiére ¥ », c’est-a-dire dans la
lumiére du Pere, a savoir I'Esprit, nous verrons la lumiére,
c'est-a-dire le Christ) lui conférent un certain caractere : la foi,
en tant que telle, ne peut pas impliquer de doute -- en d'autres
termes, le doute ne peut que survenir a la foi comme une tenta-
tion, comme la haine et la malveillance a I'amour, ou le déses-
poir et l'apathie a l'espérance. « Car si la connaissance, dit
Denys I'Aréopagite, unifie ceux qui connaissent et ceux qui
sont connus, et l'ignorance est toujours cause de changement
pour l'ignorant et de division avec lui-méme, rien selon la
sainte parole n’écarte celui qui croit en vérité, du demeure
selon la vraie foi, dans lequel il aura la fixité de I'identité
immobile et invariable 3. Car il sait bien, celui qui s’est uni a la
vérité, qu’'il va bien, bien que la plupart 'admonestent comme
étant hors de soi. Cependant il leur échappe, selon toute vrai-
semblance, qu'il est sorti par la véritable foi de I'erreur a la
vérité. Lui, il est conscient étre vraiment lui-méme, non un fou
comme ceux-la disent, mais libéré par la vérité simple, toujours
la méme et de la méme maniére, du mouvement instable et
changeant qui pivote autour de la diversité de l'erreur, laquelle
prend toutes les formes *. » Denys ne prétend par par la que la

36. 'Avamodeixtog -- Id. 12 (Id. 1225).

37. Ps. 35",

38. To powyrov tZer T axivnTou xal GLETABGOAOL -ra:b-rotn'r?r.. ]
39. T#e dotatou xal @AAoLWTHG mept TNy Tavrodami T 1t'7xav11$ m;:lltav
gopas, Bud THg GmATc xal ael XATE TA AUTR XAl WORVTWS EXOVITR arnfetag --

Noms Divins VII, 4 (P.G. III, 872-3).

118




foi n'est pas assaillie par la « tentation » du doute -- bien au
contraire, mais les saints en triomphent et leur foi en sort de
plus en plus forte, car c'est par I'épreuve qu'on devient fort :
« Or, certains solitaires, ma foi, te valent au point de vue in-
tellectuel, bien que tu ne le croies pas ; ils peuvent contempler
simultanément de tels abimes de foi et de doute qu'en vérité il
s’en faut d'un cheveu qu'ils succombent *. » Noter aussi, dans
le texte de Denys, le contraste frappant et qui devrait donner a
réfléchir a beaucoup, entre la vérité toujours identique a elle-
méme (dans son fond) et I’erreur toujours férue de nouveauté
et de changement.

Maintenant nous sommes en mesure d'aborder la puri-
fication proprement dite. Tous les Peres ont insisté sur la
nécessité de se purifier pour pouvoir accéder a la contem-
plation et a I’illumination, en d’autres termes il y a une hiérar-
chie des trois stades de la vie mystique qu'on ne peut impu-
nément renverser. Les témoignages sont multiples. D’abord le
texte fondamental du Théologien, que nous avons cité au com-
mencement de ce chapitre. C’est un théme, qui lui est treés cher :
« Monte par votre genre de vie, acquiers le pur par la puri-
fication. Veux-tu un jour devenir théologien et digne de la
théologie ? Observe les commandements. Va par les préceptes.
Car l'action, c’est I'accés a la contemplation *. » Ce qu'il en-
tend par « théologien » n’est point le personnage évoqué d'or-
dinaire par l'acception moderne du mot, mais quelqu'un qui
connait Dieu par expérience, ayant regu le don de contem-
plation, et qui peut traduire cette expérience.

Maintenant, nous nous demandons : pourquoi en est-il
ainsi ? Pourquoi la purification doit-elle nécessairement précé-
der la contemplation ? La raison est simple et évidente, si l'on
se rappelle ce qu'on a dit sur le péché. Nous I'avons défini un

40. Dostoievski, Freéres Karamazov, XI, 9.

41. IMpakw yap, emibaars fewpiag -- Sur le dogme, Disc. 20,12 (P.G. XXXV,
1080).

119




détournement de Dieu et une conversion (dans le sens de préfé-
rence) vers la créature. Comme c’est une impossibilité physique
d’atteindre un point situé en haut si I'on se dirige vers le bas, de
méme c’est une impossibilité métaphysique d’atteindre Dieu si
le mouvement du cceur est primordialement pour la créature.
Cest ce que St Basile exprime catégoriquement : « L’ap-
propriation de I'Esprit par I'ame, ce n’est pas I'acces local (car
comment approcherais-tu corporellement de I'incorporel ?)
mais le détachement des passions, lesquelles a cause de I'amour
de la chair, étant survenues postérieurement a 1’ame, l’ont
aliénée de la familiarité avec Dieu. Purifiée donc de la laideur
qu'elle avait contractée a cause de la malice, et comme resti-
tuant a I'image royale, par la pureté, sa forme ancienne, ainsi
seulement s’approche-t<lle du Paraclet lequel, comme le soleil
s'emparant d'un ceil purifié, te montrera en Lui-méme I'image
de I'invisible, et te fera voir dans le spectacle bienheureux de
I'image, la beauté ineffable de I’archétype 42. » Dans ce texte est
traité le théme de I’image, trés courant chez les Peéres grecs,
laquelle ayant été déformée et enlaidie mais non détruite, il
s'agit de lui restituer son antique splendeur. L’archétype, c’est
le Christ, lequel précisément parce qu’ll est I'image naturelle
du Pére, c’est a Lui qu'a incombé entre les trois personnes de la
Trinité, de restaurer celui qui a été créé a I'image de Dieu.

Nous ferons remarquer aussi dans ce passage, I'usage du
mot « passion ¥ », Nous en avons déja vu un premier usage,
dans un sens moralement indifférent. Maintenant il s’agit d’un
tout autre sens, franchement mauvais. St Maxime définit ainsi
ce second sens : « Toute passion consiste absolument dans I'en-
lacement “ d’une chose sensible a un sens et a une puissance natu-
relle, je veux dire soit la colére soit le désir lorsqu’ils détournent de ce
qui est selon la nature ¥. »

42. Traité du Saint-Esprit, 1X (P.G. XXXII, 109).
43. TlaBos.

44, Tuumlony.
45. Div. Chap. Théol. et Econom. 1, 60 (P.G. XC, 1201).

120




Une maniere autre que la déformation de I'image, de
décrire I'effet néfaste des passions, selon les Peres, c’est par le
biais de I'unité de 1I’ame : les passions tiraillent I'ame en tout
sens, la divisent et la morcellent. « Quand I’ame cesse de pen-
ser et de verser avec pénétration dans les contemplations
convenables, alors, tels de jeunes chiens désordonnés et témé-
raires rejetant leur intendant, les passions du corps se
redressant, aboient avec force contre I’ame ; et chaque passion
entreprend différemment de la tirailler, morcelant en sa faveur
sa puissance vitale *. » Ce morcellement de l'ame et son
tiraillement en tous sens ’empéchent évidemment de monter
vers Dieu. Pour que I'ame puisse avoir la force de le faire, une
certaine concentration est exigée, laquelle est impossible si
I’ame n’a pas son unité fonctionnelle : « Car I'esprit qui n’est
pas dispersé dans les choses du dehors, et qui ne se répand pas
de coté et d’autre par les sens dans le monde, revient a lui-
meéme ; et par lui-méme il monte vers la pensée de Dieu ¥'. » Et
Denys : « Mais il n’est pas possible de participer simultanément
a des choses qui sont entiérement contraires, ni que celui qui a
une certaine communion avec I’Un ait des vies partagées, s’il se
maintient dans la participation stable de I'Un *®. »

Dans le texte cité un peu plus haut, il y a I'idée que c’est
dans la mesure ol I’ame cesse de contempler les choses divines
que les passions s’élévent -- idée qui parait contredire notre
these fondamentale dans ce chapitre, a savoir que la purifica-
tion doit précéder la contemplation. Mais cette contradiction
n’est qu’apparente. En effet, chaque acte spirituel comporte un
double aspect : I'un positif et ayant la primauté, contempler les
choses divines ; I'autre négatif et subordonné, rogner la pétu-
lance de la partie irrationnelle de I'ame. Ce sont deux aspects

46. Saint Basile, Dispositions Ascétiques, 2 (P.G. XXXI, 1340).
47. Id. A saint Grégoire de Nazianze, Lettre 2 (P.G. XXXII, 228).
48. Hiérarchie écclésiastique, 11, 5 (P.G. III, 401).

121




simultanés et mutuellement dépendants, d'un méme acte.
Quand St Grégoire parle de la nécessité que la purification
précede la contemplation, il entend montrer combien le
premier aspect est dépendant du second ; et quand St Basile
parle de la rébellion de la partie irrationnelle dans la mesure
ou la partie rationnelle cesse de contempler, il entend mettre
en relief la dépendance du second aspect par rapport au
premier, et de la primauté que celuii posséde. En effet, c'est
une preuve de la sagesse ascétique des Péres qu'ils insistent sur
le coté positif pour que la lutte négative puisse aboutir. Pour
vaincre une passion, il faut la remplacer par une autre : dans la
purification, la partie irrationnelle de I'homme ne doit pas étre
déracinée (ce qui est impossible d'ailleurs, la nature se venge
toujours, mais beaucoup sous prétexte de mortification essaient
de le faire -- ce qui est calomnier le Créateur, puisque c'est im-
pliquer que la partie irrationnelle est mauvaise -- et ne réussis-
sent qu'a gacher les sources de la vie en eux), elle doit tout sim-
plement étre transférée a Dieu, changer d’objet uniquement.
C'est ce qu’a trés bien vu et décrit St Grégoire de Nysse quand
il dit de la virginité : « Afin donc que notre ame, le plus
possible libre et non freinée, regarde vers la volupté divine et
bienheureuse, elle ne se convertira a aucune chose terrestre, et
ne participera pas aux plaisirs en usage selon la concession de
la vie commune, mais elle transférera la puissance érotique ¥
des choses corporelles 2 la contemplation intelligible et im-
matérielle du Bien 0. »

Mais reprenons notre sujet, a savoir que c’est dans l'exacte
mesure ou I’on est purifié qu’on voit Dieu, ce que le Théologien
a exprimé dans cette phrase lapidaire : « ou il y a puri-
fication, il y a illumination » (texte cité en téte de ce chapitre),

49. Metabnoer Tvv epwtixny duvauLy.
50. La Virginité, V (P.G. XLVI, 348).

122




ou celle<i : Dieu « se montre dans la mesure ou nous sommes
purifiés " ». Dans un magnifique passage trés imagé, le méme
saint met surtout en relief l'impossibilité aux non-purifiés
d’avoir acces a la contemplation et le précipice qui attend ceux
qui renversent |'ordre : « Montant sur la montagne avec zéle,
ou pour parler plus exactement, avec z¢le en méme temps
qu'inquiétude, I'un a cause de I'espérance, I'inquiétude a cause
de la faiblesse, afin d’entrer dans la nuée et d’étre avec Dieu --
car ainsi Dieu prescrit -- que si quelqu’un est un Aaron, qu'il
monte avec moi et qu'il se tienne pres, bien qu'il doive rester en
dehors de la nuée, et qu’'il accepte cela. Si quelqu'un est un
Nadab ou un Abioud, ou de I'assemblée des anciens, qu'il
monte mais qu'il se tienne loin, suivant |'estimation de sa puri-
fication. Si quelqu'un est de la multitude et de ceux indignes
d’une telle sublimité et contemplation, s’il est tout a fait impur,
qu'il ne s’approche pas, c’est dangereux ; mais si du moins il est
temporairement purifié, qu'il reste en bas, et entende uni-
quement la voix et la trompette, les simples paroles de la piété ;
qu'il voie la montagne en fumée et illuminée par des éclairs,
menace en méme temps qu’objet d’admiration pour ceux qui ne
peuvent monter. Si quelqu’un est une béte méchante et sauvage,
totalement réfractaire aux paroles de contemplation et de théo-
logie, qu'il ne se tapisse pas dans les foréts perversement et
méchamment, pour recevoir quelque chose du dogme ou de la
parole, et s’élancant soudain, déchirer les paroles saines par
des calomnies ; mais qu'il se tienne encore plus loin et s'écarte
de la montagne, ou bien il sera lapidé et broyé, et le méchant
périra méchamment. Car les paroles vraies et solides sont des
pierres a ceux qui ressemblent aux bétes sauvages-- soit qu'il est
un léopard, qu'il périsse avec ses tachetures ; soit qu'il est un
lion ravisseur et rugissant, et cherchant a faire une nourriture

51. "Ovov dv xabaipwpcla pavrafoucvov -- Sur le Baptéme, Disc. 40,5 (P.G.
XXXVI, 364).

123




de nos ames ou de nos paroles ; soit qu'il est un porc piétinant
les belles perles transparentes de la vérité ; soit qu'il est un
loup arabique et étranger, ou plus aigu que ceux-ci dans les
sophismes ; soit qu'il est un renard, ame fourbe et perfide, se
rendant semblable tantot a I'un tantot a I’autre, selon les temps
et les besoins, et dont la nourriture sont les corps morts et in-
fects, ou les petits vignobles, les grands lui échappant ; soit
qu’il est de ceux qui mangent de la chair crue, repoussés par la
Loi, et non purs pour étre mangés et pour qu'on en jouisse 2. »
Le passage est plein de réminiscences scripturaires et
calqué sur la montée de Moise au Sinai. Il va par gradation
descendante de Moise et d’Aaron jusqu’a ceux qui sont indi-
gnes de la contemplation. Les différents animaux décrits repré-
sentent évidemment les vices, lesquels empéchent totalement la
contemplation. Le porc est symbole de ceux qui ménent une vie
débauchée et impure, et avec eux le danger est particulierement
grand que les perles -- c’est-a-dire les saints mystéres -- soient
piétinées, un porc ne comprenant pas ce qu’est une perle et la
profanation en étant par conséquent certaine. Le loup arabique
et étranger symbolise plus particulierement les hérétiques qui
n’ont aucun amour de la vérité et qui -- tels Arius et Eunome --
par les ruses et subtilités d’'une fausse dialectique, séduisent les
simples peu ancrés dans la foi. Le renard symbolise plutot une
ame traitresse et colorée. Le livre de la Sagesse a spécialement
en vue l'un et l'autre quand il dit : « Les pensées tortueuses
séparent de Dieu... Car la sagesse n'entre pas dans une ame
fourbe... Car I’Esprit saint de correction fuit la ruse ”. »
Quels sont ces dangers dont St Grégoire menace d’'une
fagon plus ou moins imagée et voilée ceux qui renversent l'or-
dre : « Il sera lapidé et broyé » ? Contempler en dehors de la

52. 2e Discours Théologique, Disc. 28,2 (P.G. XXXVI, 28)
83. 1274,

124




purification mene a I'orgueil : « La science enfle » -- ou plutét
c’est I'orgueil lui-méme. Le péché d’Adam et d’Eve n’a pas été
autre chose : ils voulaient, eux, non pas contempler en dehors
de la purification, puisqu’ils étaient purs, mais au-dela de ce
que leur nature d’homme le permettait : dans I'un et I’autre cas
il y a une usurpation, un viol de contemplation : « la loi était
la prescription a quels arbres il devait participer, et celui
auquel il ne devait pas toucher. Celui-i était I'arbre de science,
ni planté dés le commencement méchamment, ni interdit par
envie -- que les ennemis de Dieu ne dardent pas leurs langues,
et qu'ils n’imitent pas le serpent -- mais il €tait bon si participé
en temps opportun *. Car I’arbre était la contemplation, selon
ma spéculation, a laquelle avoir accés n’est point dangereux, a
ceux-la uniquement qui sont plus parfaits dans I’état de I’ame,
mais n’est pas bon a ceux qui sont encore plus grossiers et plus
friands dans leur désir, de méme qu’une nourriture parfaite
n’est pas utile a ceux qui sont encore tendres et ont besoin de
lait ¥ » Denys met formellement en garde contre I'orgueil et la
présomption dans ce texte beau et dense : le Bien « éleéve les in-
telligences saintes a sa propre contemplation et communion et
resssmblance, autant que c’est accessible, celles qui s’élancent
vers Lul comme permis et comme il convient 2 une personne
sainte, et qui n’ont ni I'impotente présomption de s’élancer au-
dessus de la théophanie harmonieusement accordée %, ni le
glissement vers le bas, provenant d’'une complaisance pour le
pire, mais qui s’élévent, avec équilibre et droitement vers le
rayon qui leur brille, et qui volent avec un amour proportion-
nel aux illuminations divinement réglées ¥, avec une sainte

54. Eixaipws.
55. Greégoire de Nazianze, sur la Nativité, Disc. 38,12 (P.G. XXXVI, 324).

56. Mmte mpog 10 bmepTepov THG Evapuoviax evdiBopevng Beopaveiac, aBuvatac
aravladilopevous.

57. To ouppetpe Tav fepitav éNapdewv épar.

125




piété, modérément et saintement % ». On notera dans les deux
écucils signalés par Denys les dangers qui guettent les deux
aspects de la fonction contemplative dont nous venons de
parler.

L'orgueil de son coté peut mener a tout : « la science des
contemplations divines tombant soudain sur l'ascéte qui ne
I'attend pas par ['humilité, brise la raison de celui qui par
ostentation la cherche avec effort et peine et ne la trouve pas ;
et elle engendre chez I'insensé une envie gratuite contre son
frére et la pensée du meurtre ; et pour lui-méme de la tristesse,
parce qu'il n'obtient pas le gonflement qui provient des louan-
ges ¥, » St Jean Climaque, lul. signale un danger bien spéci-
fique : « Que personne, aiguillonné par la colére et la présomp-
tion. le jugement des autres et le souvenir des injures, n'ose
Jamais voir trace de quiétude *| afin que par la il ne s’en tire
avee la folic et elle seule ®. » Pourquoi en scra-t-il ainsi, il est
facile dc le prévoir : vivre secoué intérieurement de mille
passions -- toutes ces passions qu'énumére St Jean Climaque
réveilleront nécessairecment |'esprit de luxure, les vertus étant
connexes et interdépendantes, de sorte qu'aucune vertu ne peut
étre pratiquée plcinecment sans le concours des autres vertus --
sans pourtant pouvoir les réaliser en acte, en particulier la
luxure, a cause de l'action inhibitive du milieu ou l'on est (et
quel milicu plus austére qu'un monastére idéal ?), c'est réaliser
a la perfection les conditions du rcfoulement au sens frcudien
du terme. Dans ce cas. la contemplation devient regard fixe et
hébété qui peut confiner a la démence -- vu que lc refoulement
sans la sublimation. quand toute issue lui est hermétiquement
fermée, s‘exprimera par la névrosec.

58. Noms Divins 1. 2 (P.G. Ill. SK&-9).

59. Suint Maxime. Chap. sur la Théologie et I'Economic. 1. 18 (P.G. .XC.
1089).

60. ‘Houvylas.

61. Echelle. XXVIE (P.G. LXXXVII. 1108).

126




L’autre grand danger auquel le texte en question de Gré-
goire fait allusion explicite et claire, c’est la lacération du
sacré, la profanation des choses saintes. C'est une des raisons
qui faisaient que notre Seigneur cachait la moelle de la science
dans le coquillage des paraboles, que les écrivains sacrés
avaient une nette préférence pour I'image, et que chez les pre-
miers chrétiens la discipline dite « de I'arcane » par laquelle les
mystéres n’étaient pas exposés aux yeux des profanes, était
tenue tellement en honneur (comme chez les Grecs d’ailleurs et
chez les Juifs) : Moise « savait bien par sagesse qu'a I'égard de
ce qui est trés foulé et saisissable tout de suite, le mépris est
facile, et qu’a ce qui est écarté et rare la recherche empressée cst
d’une certaine maniére naturellement jointe. De la méme
maniére, les Apotres et les Péres, dés le commencement faisant
des dispositions en vue de l'ordre concernant les églises,
préserverent la gravité des mystéres dans le secret et I'ineffable.
Car ce n’est plus du tout un mystére %, ce qui est divulgué a
I'ouie publique et vulgaire. Ceci est la raison de la tradition
non écrite, afin que la science des dogmes, si elle est trop exer-
cée, ne devienne pas a cause de I’habitude méprisable aux yeux
de la plupart. Car autre est le dogme ®, autre la proclamation
de la parole ® : les dogmes sont tus, mais les proclamations
sont divulguées. Et c'est un genre de silence que I'obscurité
dont fait usage I’Ecriture, rendant difficilement visiblec I'esprit
des dogmes, pour le profit de ceux qui la lisent ® ». Clest pour
la meéme raison. primordialement, que I'iconostase existe dans
le rite byzantin. Noter dans le texte de Basile, I'idéc que ce qui
est facilement obtenu devient vite méprisable. Elle parait ¢tre
une idée vulgaire et superficielle, mais de fait clle est protonde,

62. Mustnpiov.

63. Aoyuc.

64. Knpuyna.

65. Saint Basile, De I'Esprit-Saint, 27 (P.G. XXXII. 189).




et doit correspondre a quelque énigme de la nature humaine.
La preuve en est l'insistance avec laquelle les Peres I'appliquent
dans leurs plus hautes spéculations. Ainsi, se demandant pour-
quoi la contemplation divine est si difficile, St Grégoire le
Théologien donne en premier lieu cette idée, puis celle du dan-
ger d'orgueil : « peut-étre, afin que le rejet de ce qu’on a acquis
ne devienne pas facile, par la facilité de l’acquisition : car ce
qui est acquis avec peine a coutume d’étre davantage retenu, et
ce qui est facilement acquis est aussi craché trés vite, comme
pouvant étre derechef saisi. Et ainsi le fait que le bienfait n’est
pas facilement accessible, est un bienfait, pour ceux qui ont de
I'intelligence. Peut-étre aussi, afin que nous ne subissions pas le
méme sort que Lucifer déchu, redressant la téte devant le Sei-
gneur tout-puissant pour avoir contenu toute la lumiére, et
tombant a cause de l'orgueil, chute entre toutes la plus
pitoyable ®. » Ailleurs, c’est la méme idée qui revient : « Dieu
est lumiére, et la plus haute lumiére, dont une petite émanation
et rayonnement nous atteint, Il est toute la lumiere. Bien qu’ll
brille avec trop de splendeur, vois-tu, Il piétine notre obscurité,
et Il a posé les téneébres pour sa cachette, les interposant entre
Lui et nous, de méme que Moise jadis le voile entre lui et
I'aveuglement d’Israél ; afin que la nature ténébreuse ne vit pas
facilement la Beauté secréte et digne du petit nombre, ni que
I'obtenant facilement elle la rejetat facilement aussi a cause de
la facilité de l'acquisition . »

Pour toutes ces raisons donc et afin d’obvier aux dangers
que nous avons longuement énumérés, la révélation de la vérité
devrait toujours étre réglée par la charité -- en d’autres termes,
la « théologie » n'est utile que dans la mesure ou elle est réglée
par '« économie ». Le plus grand exemple d’économie a été
donné par I'Incarnation du Seigneur -- a tel point qu’lncar-

66. 2¢ Discours Théologique, Disc. 28,12 (P.G. XXXVI, 40-1).
67. Sur I'Ordre dans les discussions, Disc. 26,15 (P.G. XXXVI, 189-92).

128



nation et économie sont synonymes -- le Fils de Dieu n’a pas
hésité de se vider de sa gloire, car il ne s’agit pas de se montrer
dans toute la splendeur de la vérité, mais dans la mesure ou
celui qu'on veut sauver est attiré, non terrassé par cette vérité.
Cela veut-il dire que la vérité devrait étre adultérée ? Loin de
la ! Autre est d’adultérer la vérité, autre de la faire transparai-
tre avec mesure. Il s’agit non de violer le libre-arbitre, mais de
descendre a sa mesure et capacité d’assimilation : « afin que
nous soyons non violentés, mais persuadés. Car ce qui est invo-
lontaire n’est pas stable, comme les flots ou arbres qui sont
retenus par force ; mais ce qui est volontaire est plus stable et
plus ferme. Car I’'un est la part de celui qui exerce la violence,
’autre la nétre ; I'un de I’équité @ divine, ’autre de 'autorité
tyrannique . » C'est ainsi que, selon le méme saint, Dieu n’a
pas révélé d’un seul coup le mystére de la Trinité. Dans I'An-
cien Testament, la divinité du Fils n’a été qu‘insinuée, celle de
I’Esprit presque totalement tue. « Le Nouveau a manifesté le
Fils, a fait entrevoir ° la divinité de I’Esprit, et maintenant
I’Esprit a droit de cité, nous accordant une manifestation plus
claire de Lui-méme ™. » On sait qu’'il a fallu du temps a
St Basile avant de se résigner a déclarer explicitement et non
équivalemment la divinité du Saint-Esprit -- signe de sa souve-
raine sagesse pastorale. Notre Seigneur ne s’est pas comporté
autrement : le Saint-Esprit « a été manifesté par Jésus petit a
petit, ainsi que tu le sauras si tu lis avec plus de diligence : ‘Je
demanderai, dit-il, au Pere, et Il vous enverra un autre Para-
clet, 'Esprit de vérité ' -- afin de ne pas paraitre quelque
dieu en opposition, et comme faisant les discours par quel-

68. "Emewxeiag.

69. Grégoire de Nazianze, Se Discours Théologique, Disc. 31,25 (P.G.
XXXVI, 161).

70. Arederte.

71. 1d.

72. Jn. 14¢ Y,

129




qu'autre autorité. Puis: ‘1l enverra’', certes, ‘en mon
nom " -- omettant ‘Je demanderai’, 1l garda le ‘1l en-
verra’, Puis : ‘J'enverrai ' -- sa propre dignité. Puis : ‘Il
viendra 7" -- la puissance de I'Esprit . » Dans la spheére du
développement dogmatique, nous pourrons ajouter que si l'on
ne peut point récuser les décisions dogmatiques infaillibles
dc I'Eglise, I'on peut par contre se demander si elles ont tou-
jours été opportunes, et si dans certains cas plus de prudence
pastorale et moins d'intempestivité n'aurait pas empéché bien
des hérésies d'éclater.

Parallélement a la révélation de la vérité, le principe
d’économie doit s'observer dans la vie spirituelle. C'est ainsi
que St Chrysostome. commentant I'acte de la femme qui versa
le parfum précieux sur la téte du Christ, dit : « Pourquoi n'a-t-
Il pas dit simplement qu™elle a fait un bon acte’, mais d’abord :
‘pourquoi molestez-vous la femme 7’ ? Afin qu'ils
apprennent a ne pas exiger dés le commencement, de ceux qui
sont plus faibles, des choses plus hautes. C'est pour cela qu’ll
ne scrute pas la chose absolument en elle-méme, mais d’apreés
la personne de la femme. Bien que s’lIl légiférait, 11 n’edt pas
ajouté : ‘la femme’, mais afin que tu saches que c’est a cause
d’elle que ces choses ont été dites, afin qu’ils n’estropient pas
sa foi bourgeonnante ”® mais plutot la nourrissent, c'est pour
cela qu’ll le dit, nous enseignant que le bien qui se fait de la
part de qui que ce soit, ne fut-il pas, ce bien, trés parfait, il faut
le recevoir, le réchauffer et le faire croitre, et non pas deés le
commencement rechercher de sa part toute perfection . » De

73.1d. 147
74.1d. 15 %, 16 %
75. 1d. 16",

76. Saint Grégoire dc Nazianze, Se Disc. Théologique, 31,26 (P.G. XXXVI,
164).

77. ML, 26 '

78. "bva ud v BragTnoacay avTiC TOTLY TNPWOWOLY.

79. Hom. 80,2, sur Mt (P.G. LVIII, 726).

130



méme St Basile écrit 2 Chilon ces mots pleins de sagesse : « Ne
te tends donc pas tout de suite jusqu'au sommet de l'ascése ;
surtout n’aie pas confiance en toi-méme, afin que par inex-
périence tu ne déchoies pas de la cime de I'ascése. En effet le
progreés par degrés est meilleur. Petit a petit donc soustrais les
plaisirs de la vie, anéantissant toutes tes habitudes, de crainte
qu'en provoquant en masse au combat tous les plaisirs a la fois
tu n'excites contre toi-méme une foule de tentations . »
D’autre part, qu'on ne mésinterpréte pas ces deux textes : il
ne s’agit pas du tout d'une interdiction de tendre a la perfec-
tion (cela irait contre toute I'idée patristique fondamentale de
I'ascése, a savoir que la tension a la perfection est obligatoire
pour tous, fidéles autant que moines -- car I'ame étant dyna-
mique par nature, s'arréter équivaut pour elle a descendre -- la
seule différence entre un moine et un fidéle étant que I'un suit
la voie de la virginité, avec tout ce qu'elle entraine de renon-
cement a toutes choses, l'autre la voie du mariage, dans les
deux cas pourtant il y a tension vers la perfection, quoique
cette tension soit dans le cas de la virginité plus héroique, plus
ailée, plus sublime mais aussi plus semée d’embiliches), mais
d’une interdiction de tendre intempestivement a la perfection.
11 est temps de clore ce chapitre, et nous le ferons en atti-
rant l'attention sur un autre écueil. Nous avons surtout parlé
du danger de trop de lumiére, mais il ne faut pas oublier aussi
I'existence de celui de trop peu de lumiére : « Les uns ont
besoin de lait, détre nourris des enseignements plus simples et
plus €lémentaires, ceux-la qui sont d'une disposition enfantine
et fraichement plantée, si I'on peut ainsi dire, ne supportant pas
comme nourriture la virilité de la parole, laquelle si quelqu’un
I'offrait au-dgla de leur puissance, peut-étre que, courbés forte-
ment sous le poids et appesantis -- leur intclligence ne suffisant

80. Lettre 42 (P.G. XXXII, 349-52).




pas, comme la matiere 1a, & attirer et assimiler ce qui entre--ils
souffriraient dommage méme par rapport a leur puissance ori-
ginelle. Les autres, faisant usage de la sagesse proférée parmi
les parfaits, et d'une nourriture plus sublime et plus solide, par
le fait qu’ils ont exercé leurs sens suffisamment pour la
discernation du vrai et du mensonge, seraient mécontents s'ils
étaient abreuvés de lait et nourris de légumes, nourriture des
faibles; et a trés bon droit, car on ne les fortifie pas selon le
Christ, et on ne les fait pas croitre de la croissance louable que
la parole engendre, perfectionnant jusqu’'a la stature d’homme
et menant jusqu’a la mesure d'age spirituel, celui qui est conve-
nablement nourri ».

81. Grégoire de Nazianze. Apologétique, Discours 2,45 (P.G. XXXV, 453).




VII







E. LA CONTEMPLATION

Nous avons tant parlé de la contemplation et avec des
détails tels qu'il est difficile de se tromper sur ce que, a la suite
des Péres, nous entendions par ce mot. Il est temps cependant
d’expliciter ses diverses acceptions, afin d’éviter toute confu-
sion -- de méme que le mot « action » qui est d'ordinaire em-
ployé en alliance et par maniére de contraste avec le mot
« contemplation ».

Un premier sens, auquel évidemment ne peuvent s‘appli-
quer les éloges que nous avons prodigués, a la suite des Peéres, a
la contemplation, est celui ou le mot est pris au sens de « con-
naissance abstraite, théorique », et le mot « action » au sens de
« connaissance devenue expérience ». Evidemment I'action est
alors supérieure a la contemplation, dans le méme sens ou la
volonté est infiniment plus riche que l'intelligence |abstraite],
parce qu'elle présuppose l'intelligence et la dépasse en assi-
milant concrétement ce que l'intelligence se contente d'en-
Joindre. Ainsi, par exemple, l'intelligence me dit que la maitrise
des instincts constitue la tempérance, c'est une notion pure-

135




ment abstraite et extérieure au sujet ; mais par la volonté je
deviens moi-méme tempérant, j'ai l'expérience de la tempé-
rance, ce qui est infiniment plus riche que toute connaissance
abstraite. Cette acception du couple « contemplation-action »
est bien mise en relief dans ce texte de St Maxime : « La con-
naissance est double, I'une théorique rassemblant selon le seul
état passif les raisons des étres, laquelle est inutile si elle ne
tend pas a la réalisation des commandements ; I'autre agissante
selon I'énergie ', a en usage I'appréhension réelle des étres par
I'expérience 2. » En ce sens donc, la contemplation est dessé-
chante, stérile, morte et verbale, 'action tout le contraire,

Une seconde acception du couple « contemplation-ac-
tion » consiste a voir dans la « contemplation » le méme sens
que dans la premiére acception, et dans I'« action » I'activité,
non plus de toute |'ame, parties rationnelle et irrationnelle
harmonieusement conjuguées, mais de la partie irrationnelle
seule. Cest ainsi que St Grégoire de Nazianze prend les deux
mots dans le texte suivant : « Car sont également incomplétes
et 'action déraisonnable, et la raison inactive ? : il [St Basile |
ajouta, lui, a la raison le renfort de I'action *. » Nous avons
déja longuement parlé de la primauté que la contemplation, en
ce sens, a sur l’action.

Nous en venons au troisieme sens du couple « contem-
plation-action », celui qui nous intéresse plus particulierement.
Les deux mots y ont un sens estimable, bien que la supériorité
soit manifestement accordée par tous les Péres a la contem-
plation. Qu'entendent-ils par « contemplation » et « action » ?
Analysons leurs paroles. L'exemple classique est celui de Marie
et Marthe, sceurs de Lazare, dont I’'une symbolise la contem-

1. Kat evepyeway mpaxtixy.

2. Chapitres sur la Théologie et I'Economie, 1, 22 (P.G. XC, 1092).
3. "Ahoyug mpakig xat Aoyog AmPaARTOS.

4. Sur Saint Basile, Disc. 43,43 P.G. XXXVI, 553).

136



plation, I'autre I'action. Voici d’abord ce qu'en dit St Basile :
« Car Marthe regoit le Seigneur, mais Marie s'asseoit a ses
pieds : chez les deux sceurs le zéle est bon. Néanmoins
distingue les choses : Marthe en effet servait, apprétant I’hospi-
talité pour ses nécessités corporelles, tandis que Marie assise a
ses pieds écoutait ses paroles. L'une donc réconfortait le visi-
ble, I'autre était esclave de l'invisible. Car celui qui était
présent était vraiment homme et Dieu, le méme Maitre ac-
cueillit le zele des deux femmes... ‘Marie a choisi la bonne part,
laquelle ne lui sera pas ravie ”. ‘Car Nous ne sommes pas venu
pour cela, pour Nous étendre sur des lits et pour nourrir
le ventre, mais Nous sommes venu pour vous nourrir de la
parole de vérité, et de la contemplation des mysteres...” Une
part, celle qui a choisi le service plus corporel, est moindre,
sauf qu’elle est trés utile ; l’autre part, celle qui est montée par
la contemplation des mystéres, est meilleure et plus spirituelle.
Toi qui écoutes, regois ces choses spirituellement, et choisis ce
que tu veux. Si tu veux servir, sers au nom du Christ, car Il a
dit : ‘Ce que vous avez fait a I'un de mes freres—i les plus petits,
c'est 24 moi que vous l'avez fait... % Mais si tu veux imi-
ter Marie qui a délaissé le service du corps, et est montée vers
la contemplation des spectacles spirituels, poursuis sincérement
la chose, laisse le corps, congédie I’agriculture, I’art culinaire et
la préparation [des mets] ; assieds-toi aux pieds du Seigneur, et
écoute ses paroles, afin que tu deviennes participant aux mys-
téres de la divinité. Car la contemplation des enseignements de
Jésus surpasse le service du corps... Et si tu peux imiter les
deux, tu retireras des deux cotés le fruit du salut 7. » St Gré-
goire le Théologien dit : « Bonne est la contemplation, et
bonne est l'action, I'une élevant d'ici-bas, et pénétrant dans les

S. Lc 104,
6. Mt. 25 %,
7. Dispositions Ascétiques, I (P.G. XXXI, 1325-8).

137




saints des saints, et faisant remonter notre esprit a ce qui lui est
semblable, 1'autre accueillant le Christ et Le servant, et accu-
sant son amour par les actes. Chacune des deux est une voie de
salut, menant absolument a I'une des demeures éternelles et
bienheureuses. Car de méme qu'il y a différents choix de vies,
ainsi il y a des demeures nombreuses aupres de Dieu, partagées
et déterminées a chacun selon son mérite 8. »
De ces deux textes clairs il découle :

[. Que la contemplation est équivalente finalement et se

rapporte a I'amour de Dieu, tandis que l'action a I'amour du
prochain.

I1. Par conséquent, dans le méme sens ou |'amour de Dieu
prime celui du prochain -- ce que personne, j'espére, ne songe a
nier -- la contemplation prime l'action. Si St Grégoire n'a pas
en vue cette primauté dans le texte cité, il en a parlé souvent,
plus que quiconque : « Jésus Lui-méme consacra ses actions
aux foules, mais ses prieres le plus souvent au repos et aux
déserts, nous prescrivant quoi ? A ce que je pense : savoir un
peu se tenir dans la quiétude °, afin de converser limpidement
avec Dieu, et ramener |'esprit des choses qui I’égarent. En effet,
Lui n’avait pas besoin de s'écarter -- n'ayant rien ou Il se con-
tractat, étant Dieu et remplissant toutes choses -- mais afin que
nous apprenions le temps et de I’action et de I'occupation plus
haute Y. » Et dans le grand discours ou il fait I'apologie de sa
fuite : « Ensuite s’est insinué en moi un amour de la beauté de
la quiétude et de la retraite "', dont j'étais devenu un amant dés
le commencement -- je ne sais si parmi ceux qui sont z¢élés pour

8. Sur I'Amour des Pauvres, Disc. 14.4-5 (P.G. XXXV, 864).

9. ‘Houvyalewv.

10. Kai agyohias Lymrotepas -- Sur lui-méme, aprés l'affaire de Maxime,
Disc. 26,7 (P.G. XXXV, 1237).

1. "Epax 700 xaddowg T novag xal Tik Xvaywpnoeex.

138



les discours il y avait un au méme degré -- laquelle dans les
périls les plus grands et les plus difficiles javais promise a
Dieu. Et bien qu'a peine l'effleurant, jusqu'a en parvenir au
vestibule, et jusqu'a en allumer en moi un plus grand désir par
I'expérience, je n'ai supporté d'étre tyrannisé et précipité au
milieu de I'agitation, et comme d'un temple inviolable étre
arraché vers la violence de cette vie. Car rien ne me paraissait
aussi excellent que de fermer les sens, devenir en dehors de la
chair et du monde, et se ramassant sur soi-méme ', ne rien ef-
fleurer des choses humaines si ce n'est de toute nécessité,
parlant a soi-méme et a Dieu, vivre au-dessus des choses visi-
bles, et porter en soi les reflets divins toujours purs, non
mélangés aux empreintes et aux choses fourvoyantes d'ici-bas,
vraiment étre un miroir sans tache de Dieu et des choses divi-
nes, I'étre et le devenir toujours, attirant la lumiére par la
lumiére... 3. » C’est ’opinion aussi de St Maxime : « Il est a noter
qu'aucun saint ne parait descendre de plein gré a Babylone.
Car il n'est pas permis, et ¢a ne reléve pas de l'intelligence
spirituelle, que ceux qui aiment Dieu choisissent de préférence
aux choses bonnes celles qui le sont moins. Si quelques-uns
parmi eux furent emmenés de force la-bas avec le peuple, nous
comprenons par la ceux qui, non en principe mais selon les cir-
constances !4 -- 4 cause du salut et de la direction de ceux qui
en ont besoin -- quittérent la parole plus haute de connaissance
et se transférérent a l'enseignement sur les passions, selon
lequel le grand Apotre jugea plus utile de rester dans la chair,
c’est-a-dire dans l'enseignement moral, a cause des disciples,
tout son désir étant de dissoudre l'enseignement moral, et
d’étre avec Dieu par la contemplation supra-cosmique et sim-

12. Eg tautov cuatpagevra.
13. A;}ologaique. Disc. 2, 6-7 (P.G. XXXV, 413-16).
14. Mn mponyounevag, dAAa xata mepiaTaaty.

139




ple selon I'intelligence V. » Tous ces témoignages sont d’autant
plus précieux qu'ils émanent d’hommes qui se sont signalés par
un trés grand zele apostolique.

Mais si la contemplation est plus haute, elle reste plus
dangereuse : « Toute philosophie étant en effet divisée en ces
deux choses, je veux dire la contemplation et I’action, I'une
plus haute mais plus difficile a découvrir'%, I'autre plus
humble mais plus utile, pour nous les deux sont honorées 1'une
par |'autre 7 » Il s’éléve souvent contre ceux qui méprisent
I’action pour s'arroger présomptueusement la voie de la con-
templation.

I1I. Remarquons finalement que la vie méme la plus stric-
tement contemplative implique un certain minimum d’action ;
et inversement la vie la plus active un minimum de contem-
plation, autrement elle devient de I'activisme effréné ou de
I'« énerguménisme », si I'on peut forger un mot, qui n’est autre
chose qu'une fuite de I'infini qu'on porte en soi, et par consé-
quent ne peut avoir aucune valeur apostolique. A quoi sert en
effet cette agitation forcenée, puisque la personne qui est sous
son emprise ne fait qu'exprimer inconsciemment par elle son
propre vide et laideur spirituelle, et ainsi ne réussit qu’a
repousser ceux qui en sont lucidement témoins ? C’est comme
un baril qui ne s’emplit jamais. Par contre, une personne vrai-
ment contemplative, et tendant a s’effacer complétement, attire
invinciblement méme sans aucune action en vue de « conver-
tir » les autres : « Il est apparu doucement, sans se faire remar-
quer, et -- chose étrange -- tous Le reconnaissent. Ce serait un
des plus beaux passages de mon poeéme que d’en expliquer la
raison 8. » En ce sens St Basile dit : « Et de méme que les

15. Chap. sur la Théol. et I'Econom. II, 49 (P.G. XC, 1145-8).

16. Avotexpaptov.

17. Saint Grégoire de Nazianze, I contre Julien, 113 (P.G. XXXV, 649).
18. Dostoievski, les Fréres Karamazov, V, S.

140



corps brillants et transparents, quand un rayon tombe sur eux,
deviennent eux-mémes trés brillants, et reflétent a partir d’eux
une autre lueur : ainsi les ames porteuses de I’Esprit, illuminées
par I'Esprit, sont rendues elles-mémes spirituelles, et renvoient
la grace aux autres . »

Avant d’aller plus avant dans l’analyse de la contem-
plation, nous traiterons d’une question en étroite relation avec
elle, suggérée par le détail « sur une montagne % » ou « sur une
haute montagne 2 ». A partir de 1a, les Péres se lancent dans
I'idée que la solitude physique favorise grandement la contem-
plation, si les dispositions intérieures, évidemment, sont garan-
ties. Car si celles—i font défaut, on ressemblera en embrassant
la solitude « a ceux qui en mer, a cause de leur inexpérience de
la navigation, s’évanouissent et sont pris du mal de mer, qui
supportent mal la grandeur du navire comme engendrant une
grande agitation, et qui, passant de la sur la chaloupe ou le
navire léger sont partout pris du mal de mer et séva-
nouissent 2. » Par contre, si les dispositions intérieures se trou-
vent, notamment le désir de purification et d’ascension spiri-
tuelle, la solitude est particuliérement bienfaisante. A propos
du fait que la vision de Daniel eut lieu sur le Tigre #, et celle
d’Ezéchiel sur le Chobar %, Chrysostome note que « quand
Dieu veut montrer a ses serviteurs quelque vision extraordi-
naire, Il les fait sortir en dehors des villes dans un endroit pur
de tout bruit, afin que I'ame ne soit heurtée par rien, ni par les
choses qu’elle voit ni par celles qu’elle entend, mais jouissant
toute entiere de sécurité, elle soit occupée par la contemplation

19. De I'Esprit-Saint, 9 (P.G. XXXII, 109).

20. Lc. 9%,

21. Mt. 17!, Mc 92

22, Saint Basile, A Saint Grégoire de Nazianze, Lettre 2 (P.G. XXXII, 224)
23. Dan. 10 *. ' '
24. Ez. |,

141




des choses qu'elle voit 2’ ». Ce passage souligne bien I'utilité
d éloigner I'ame déja purifiée, a ces grands moments, méme de
toute agitation physique tout court, ce qui va plus loin que
I'utilité de la solitude av stade de la purification. Les raisons de
cette derniere utilité ont magnifiquement été exposées par
St Basile : « Car 1l n'est pas possible d'écrire sur de la cire si
I'on ne polit pas les caractéres qui s’y trouvent, ni de déposer
dans I'ame les dogmes divins si I'on n’enléve pas ses préconcep-
tions provenant de I'habitude. Pour cela le désert nous offre un
grand avantage, en assoupissant nos passions, et en donnant a
la raison le loisir de les amputer absolument de I'ame. Car de
méme que les animaux sauvages sont faciles a vaincre quand on
les caresse, ainsi les désirs et les coléres et les craintes et les
tristesses, ces maux venimeux dc l'ame, assoupis par la quié-
tude ®, et non exaspérés par une provocation continuelle,
deviennent plus faciles a vaincre par la puissance de la
raison 7. » Et ailleurs : « Afin donc que nous ne recevions, ni
par les yeux ni par les oreilles, des provocations au péché, et
que nous ne nous habituions pas a lui imperceptiblement, et
que des empreintes ct caractéres des choses vues et entendues
ne demeurent pas dans |'ame pour sa ruine et perdition, et afin
que nous puissions persévérer dans la priére, isolons-nous par
notre habitation #. » Notons enfin que « le déscrt » nc veut pas
exclusivement dire le désert : « le désert ce n'est pas sculement
une montagne, c'est aussi une maisonnette libre de cris #. »

Quels sont maintenant les processus de la contemplation ?
Nous suivrons, pour les décrire, la division tripartitc de Denys

25. Sur I'incompréhcensibilité de la nature divine, 111, 5 (P.G. XLVIII. 724).

26. ‘Houyag.

27. A Giégoire de Nazianze. Lettre 2 (P.G. XXXII. 225).

28. Régles en déail, 6 (P.G. XXXI. 925).

29. Chrysostome, Des Prieres du Christ (Hom. 10e contre les Anoméens)
(P.G. XLVIII, 787).

142



I'Aréopagite, compléte, riche et profonde : « Le mouvement
circulaire de I'ame, c’est I’entrée en elle-méme loin des choses
du dehors, et I'enroulement simple de ses facultés pensantes ¥,
Jui donnant comme dans un cercle I'inerrance ¥, la ramenant
et la rassemblant des multiples choses du dehors, d'abord en
elle-méme, ensuite quand devenue pour ainsi dire simple la
conduisant ainsi vers le Beau et le Bien qui est au-dessus de
toutes choses, et un et identique et sans commencement ni fin.
L’ame se meut en spirale quand elle est illuminée des connais-
sances divines d'une fagon propre a elle, non intuitivement
et simplement, mais rationnellement et discursivement, et
comme par des opérations mixtes el transitives . Le mouve-
ment en ligne droite, c'est, non quand elle rentre en elle-méme,
mue par la pensée unifiante (ceci est en effet, comme je 1'ai dit,
le mouvement circulaire), mais quand sortant vers les choses
autour d’elle, et a partir des choses du dehors, comme de
symboles variés et multiples, elle s’éleve vers les contempla-
tions simples et unies *'. »

A propos du second mouvement, nous noterons que Denys
y décrit la démarche rationnelle propre a I'homme ici-bas, a
savoir l'appréhension de la vérité non intuitivement et d’em-
blée a la maniére des anges, mais par le morcellement de I'in-
telligence dans les étres partiels ou sensibles, et son élévation a
partir de la. « De méme qu'il est impossible dc dépasser sa
propre ombre, méme a celui qui se hate beaucoup (car elle
devance dans la mesure ou elle est appréhendée), ou d'avoir un
contact de vision avec les choses visibles, sans la lumiére et I'air
qui sc trouvent dans l'intervalle, ou a la nature nageuse de

30. Tav voepav abriic Suvapewv 9 évoetdng auvehtEig.
31. To aniavee.

32. O voepix xal evialac, dAAa Aoyixax xai SieEodixdx, xai olov GuULIXTOLS
xal petabatixaly evepyelas.
33. Noms Divins 1V, 9 (P.G. 1II, 705).

143




glisser en dehors des flots : ainsi il est absolument impossible a
ceux qui sont dans des corps de parvenir, sans les choses corpo-
relles, aux choses intelligibles *. » Ainsi par exemple I'expé-
rience multiple et universelle de la neige ameéne a cette idée
générale : la neige est froide. De cellei et d’autres idées géné-
rales sur la méme échelle, l'intelligence s’éléve a une idée en-
core plus générale, et ainsi de suite. C’est ce que Denys appelle,
dans le texte que nous étudions, « opérations mixtes et tran-
sitives ». Cette servitude de l'intelligence rend ’homme infé-
rieur aux anges : « Les ames ont la raison, allant autour de la
vérité des étres discursivement et en cercle ¥, et par le divisible
et la diversité qui prend toutes les formes, restant en arriére des
intelligences simples . » Remarquer que I'expression « en cer-
cle » employée ici par Denys n’a rien a voir avec le mouvement
circulaire de I'ame, elle désigne au contraire la démarche
discursive, comme pour dire que la raison ne va pas droit aux
idées (i.e. intuitivement), mais tourne en rond autour d’elles,
pour y avoir accés. L’autre mot, que nous avons traduit par
« discursivement », signifie la « qualité de celui qui s’ouvre un
passage a travers » -- en l'occurrence, a travers les choses
sensibles.

D’autre part, il ne faut pas conclure de ces textes de Denys
et de Grégoire que la démarche discursive, telle que nous la
connaissons, est éternelle a ’homme. Ce qui est éternel a
I’lhomme et distinctif de lui, dans la création, c’est une liaison
essentielle de 'esprit et de la matiere en lui, selon que nous
I'avons longuement expliqué ; mais la qualité de cette liaison,
le mode dont elle s’exerce, dépend de la qualité de I'état ou se
trouve I'homme. Cette liaison s’exergait autrement avant la

34. Grégoire le Théologien, 2e Discours Théologique, Disc. 28,12 (P.G.

XXXVI, 41).
35. AveBoduxix pev xat xUxAw.
36. Noms Divins VII, 2 (P.G. 111, 868).

144




chute, et s’exercera autrement (nous le verrons) dans la vie
éternelle. En particulier notre démarche discursive actuelle im-
plique un enchainement de l'intelligence (« s’étant échappée de
cette vie comme d’une prison difficile a supporter et ayant
secoué les liens dont elle était embrassée, et par lesquels I'aile
de l'intelligence était jetée a bas ¥ ») qui provient non seule-
ment de la soumission de 'homme a la corruption, dans son
corps, mais aussi de la soumission de toute la création sensible
a la corruption, a cause de lui : « ‘Elle sera libérée, dit-il, de la
servitude de la corruption % -- c’est-a-dire qu’elle ne sera plus
corruptible, mais suivra la beauté de ton corps. Car de méme
que le corps étant devenu corruptible elle le devint aussi, ainsi
devenant incorruptible elle le suivra et I'accompagnera de nou-
veau ¥. »

C’est donc le premier mouvement de I’ame qui est le plus
excellent, parce que c'est par lui que I’'ame, surélevée par I'Es-
prit-Saint, se dépasse elle-méme. Pareil enroulement de I'ame
sur elle-méme, ou ’acte par lequel elle se contemple sans que
rien d’extérieur s’interpose entre elle et son objet et fausse ainsi
sa vision, la garantit selon Denys de toute erreur. Nous en
avons assez parlé. Il nous reste a décrire I’étape la plus impor-
tante de son cheminement, par laquelle elle se dépasse elle-
méme, et qui constitue en méme temps I'étape la plus impor-
tante de la Transfiguration : I’illumination.

Mais avant de le faire, arrétons-nous un peu, et examinons
un trés riche et beau symbolisme dégagé par Origeéne (et repris
par d’autres) de la phrase : « Et ses vétements devinrent blancs
comme la lumiere ¥ » : « Les vétements de Jésus sont les

37. Yo' &v 7 T Suavolag mrepov xabelixeto -- Saint Grégoire de Nazianze,
Sur Césaire, Disc. 7,21 (P.G. XXXV, 781).
38. Rom. 82,

39. Chrysostome, Hom. 14e, 5, sur Romains (P.G. LX, 530).
40. Mt 172,

145




paroles et textes des Evangiles dont Il s'est revétu. Je pense
aussi que les choses manifestées par les apotres sur Lui sont des
vétements de Jésus. devenant blancs pour ceux qui montent
avec Jésus sur une haute montagne. Mais comme il y a diffé-
rents blancs, ses vétements deviennent blancs comme celui le
plus brillant entre tous et le plus pur, qui est la lumiére. Sj
donc tu vois quelqu’un non seulement concevant avec préci-
sion la théologie de Jésus, mais aussi éclaircissant toute parole
des Evangiles. n'hésite pas a dire que les vétements de Jésus
sont devenus pour un tel blancs comme la lumiére. Dés que le
Fils de Dicu transtiguré est pensé et contemplé de fagon que
son visage soit comme le soleil et ses vétements comme la
lumiére, immédiatement paraissent a celui qui voit Jésus ainsi
Moise (la Loi) et Elie (synecdoque : non un seul prophéte, mais
tous) s'entretenant avec Jésus... Si quelqu'un, ayant compris la
loi spirituelle, voit la gloire de Moise faisant un avec la parole
de Jésus et ‘la sagesse cachée dans le mystére ' chez les
prophetes, il voit Moise et Elie ‘en gloire *’ quand il les voit
avec Jésus... Celul qui fait voir a ceux qui montent ses véte-
ments resplendissants et plus brillants que ne le peut I'art des
cardeurs, c'est le Logos, montrant dans les paroles des Ecri-
tures méprisées par le grand nombre le resplendissement des
pensées ¥\ »

Plusicurs idées fondamentales peuvent étre développées a
partir de cc passage :

[. L'Ecriture Sainte, c'est le vétement du Christ. Par consé-
quent, elle est toute divine ¢t toute humaine : toute divine,
parce que c'est Dicu qui s'est exprimé par elle, le Logos qui
s‘est révélé cn elle, a tel point que le méme Origéne parle

41. | Cor. 2.
42. Lc. 94,
43. Comm. sur Mt., tome XII, 39-9 (P.G. XIII, 1069-71).

146

S



ailleurs d'une « seconde Incarnation » ; toute humaine, parce
que bien que son auteur soit Dieu, Il y fait usage d'instruments
humains, avec tout ce que cela comporte d’humilité et d'au-
tonomie relative -- I'humilité provenant de l'essence méme de
la parole humaine, qui est enracinée dans les choses sensibles et
en est entachée, par conséquent elle est inadéquate a exprimer
les choses immatérielles et divines (cela ne veut pas dire pour-
tant que la vérité ne peut en aucune fagon etre validement ex-
primée, nous avons montré comment, bien au contraire. par
I'union de la théologie affirmative et de la négative ccla est
possible) : autonomie relative, parce que les instruments
humains gardent tout ce qui leur est propre, Dicu fne violant
point la nature des instruments qu’ll emploie.

[I. Du moment que I'Ecriture dans son moindre iota est
une union de la parole divine et de la parole humaine, il serait
également aberrant de négliger soit ['élément humain soit I'¢lé-
ment divin :

I. Tombent dans la premiére erreur ceux dont l'unique
préoccupation, au lieu d’entrer dans la peau de I'écrivain sacré
pour féconder leurs idées par les faits. abordent I'Ecriture
d’'une fagon purement extrinséque et accidentelle. pour y trou-
ver des arguments en faveur d'un systéme théologique ﬂgé.cl
stérile qu'ils se sont forgé d'avance. Y tombent également ceux
qui, aveugles a la profondeur de la pédagogic divine, érigent ¢n
absolu ce que Dicu n'a fait que tolérer, ¢t pour un certain
temps, ce sur lequel Dieu n’a fait que glisser, parce que le
temps de sa réforme n'était pas cncore venu. Clest ainsi quc
l'exu‘:rmin’ution par Isra¢l de tout male des peuples conquis.
err§cntec souvent comme un ordre divin par la lettre de
:“E‘E:.:r:t.urc. n-'cst en tait, dans Uintention de celle-i, que e

amtien « economique » p: I 2 indre mq '
coutume barbare ré;::ducp:;;rm[s)llfrn:: uL:l:;m.:,nf!:: . ml‘.ll. ! e
déracine dabord le¢ mal plus grand ('!1 snL e t“‘:"‘.l v
grand. a savoir Uidolitrie. par

147




I'interdiction de tout contact avec les paiens -- car ¢'edt été
contre la sagesse divine de déraciner tout mal a la fois. De
méme, il suffit d’avoir tant soit peu le sens de I'« économie »
pour reconnaitre dans le « celui qui regarde une femme pour la
désirer a déja commis I'adultére dans son cceur “ », non une
contradiction au « tu ne commettras pas d’adultére ¥ », mais
un approfondissement. -- Tombent également dans la méme
erreur ceux qui érigent le silence prolongé de I'Ancien Testa-
ment sur les fins derniéres en désaveu d'immortalité, ne com-
prenant pas qu'il et été prématuré d’inculquer a un peuple en-
core rampant une doctrine qui I’edt finalement conduit, par la
glorification des morts, a l'idolatrie. Egalement, ceux qui
deviennent des iconoclastes a cause de l'interdiction de I’An-
cien Testament de représenter Dieu en images, laquelle était
justifiée, toujours par le danger d’idolatrie.

2. Négligent I'élément divin ceux, trop nombreux aujour-
d’hui, qui ne croient pas a I'inspiration divine des Ecritures ni
par conséquent a leur inerrance ; qui rejettent malhonnétement
au compte des interpolations ce qui ne cadre pas, telles les
prophéties, avec leurs préjugés ; qui bien loin de voir I'unité
admirable (dont parle Origéne dans notre texte), de la Loi, des
Prophétes et de [I’Evangile (ceux-la étant le « signe % »,
I'« image ¥ », I'« ombre * » de celuii, il y a en conséquence
en eux une convergence vers I’'Evangile beaucoup plus mysté-
rieuse et profonde que ne le peut soupgonner la téte de la
plupart des exégétes modernes), ne voient méme pas, a force de
braquer leurs yeux de taupe sur des détails, I'unité d’un livre
(chaque année on nous pond un nouvel Isaie, et une nouvelle

4 Mt 52

45. Mt. 57

46. ‘Trmodeiypata -- Héb. 92,
47. 'Avtitura -- Id. 9%,

48. Towav -- Id. 10,



« infrastructure » du Pentateuque) -- que dis-je d’'un livre ?
d’un chapitre , d’'un paragraphe, d’'une phrase ! qui s’arrogent
la science et la logique dans I'interprétation de I’Ancien Testa-
ment, et les refusent A St Paul, en disant dédaigneusement qu'’il

s’adonnait 2 une exégese « rabbinique ». Relevent de la méme
erreur ceux qui, génés par le défi lancé par I'existence d’Abra-
ham, d’Isaac et de Jacob, en font des « personnifications de
clan » ; qui ne se plient pas docilement aux faits, rapportés par
I'Ecriture, dans toutes leurs exigences surnaturelles -- car c’est
I'esprit de I'homme qui doit se plier a I'Esprit de Dieu, non
vice-versa -- mais éprouvent le besoin de les rationaliser, de
ramener la puissance divine révélée dans I'Ecriture au schéma
asphyxiant, et vide de toute ame, de la rationalité moderne :
par conséquent, pour eux, le petit Samuel n’aurait pas entendu
des voix, le récit ne faisant que projeter lyriquement ce qui
n'était qu'un dialogue avec sa propre conscience (celle<ci n’est-
elle pas la voix de Dieu ?), les prodiges accomplis par Elie, Eli-
sée et d’autres ne seraient que des « affabulations » et de
I'« imagerie orientale » (décidément cette imagerie orientale a
bon dos !). Et comme si I'’Ancien Testament ne suffisait pas a
leur audace, ils s’attaquent a la conception virginale, nient
I’historicité de I'Evangile de I’enfance, celle de I’Ascension, at-
tribuent la Résurrection a I'« hallucination » des disciples, ou
méme -- par une projection psychologique trés classique des
sentiments dont on est soi-méme animé -- A leur « malhon-
néteté ». Tombent également dans la méme hérésie tous ceux
qui, se prostituant au « monde », ne veulent lui présenter que
ce qui lui plait : en conséquence, par des procédés dont la four-
berie n’a d’égale que leur ineptie, sont niées systématiquement
d’étre dans I’Ecriture des doctrines dont I'existence pourtant y
créve les yeux, telles que ciel et enfer, anges et démons, mono-
génese et péché originel ; ceux qui vident les grands mystéres,

tels la Trinit¢, de leur substance ; qui font du Christ un précur-

seur de Che Guevara et de Mao-Tsé-Toung (le Christ n'a-t-il

149




pas dit : « Je suis venu jeter le feu sur la terre, et'qu'e'st-ce que je
veux sinon qu'il sallume 7... Pensez-vous que Jc sOls venu ac-
corder la paix sur la terre ? Non, vous dis-je, mais la
division *. » Y a-t-il rien de plus clair ?); qui disent que
St Paul est un misogyne, parce que ses idées sur le mariage et
sur les devoirs de la femme nc sont pas du gout du jour.
Arrétons ici ce bel échantillon, car la liste serait inter-
minable. Si nous l'avons présenté, c'est en illustration de la
grande vérité que nous inculque Origéne (entre autres) dans le
passagc que nous commentons, a savoir qu'il faut avoir les
yeux illuminés par I'Esprit pour pouvoir percevoir la splendeur
de I'Ecriture. C'est parce que, primordialement, ils avaient a un
tres haut degré cette condition essentielle que les Peéres en
général surent éviter avec une souveraine maitrise les deux
écucils opposés que nous venons d'illustrer, sondéerent incom-
parablement les profondcurs de I'Esprit dans la science des
Ecritures (car il n’y avait pas que les exégetes de métier -- Ori-
gene, Chrysostome, Jérome, le Basile de I'Hexaméron, du
Commentairc d’Isaic et des Psaumes -- qui étaient exégetes,
mais tous : que sont par exemple les cinq discours « théolo-
giques » de St Grégoire de Nazianze, les Discours contre les
Aricns de St Athanase, la « Création de I'Homme » de Gré-
goire de Nysse, les analyses de la grace et du libre arbitre de
St Augustin, sinon I’exégése de passages isolés ? I’exégése de ce
temps-la étant indissociable de la théologie) et sont infiniment
supérieurs a ceux qui abordent I'Ecriture en juges et qui se
prennent, a la Hégel, consciemment ou inconsciemment, pour
ceux en qui I'Esprit prend pleinement conscience de Lui-méme,
affichant de leurs hauteurs le mépris pour I'exégese patristique.

49 |c. 1249 %

150



VIII







F. L'ILLUMINATION

ST Grégoire de Nazianze dit de St Basile, d’un mot intra-
duisible, qu'il était « présent a son intelligence le ptus souvent
et convergent a l'intérieur ! ». Quand quelqu'un a été ainsi un
certain temps (extrémement variable selon les personnes), Dieu
I'illumine et I'unit 3 Lui-méme. Nous allons prendre ce proces-
sus dans son état parfait, et le décrire en détail.

Un grand classique en ce domaine, c’est Denys I'Aréo-
pagite. Il dit : « Toi, O cher Timothée, en t’adonnant intensé-
ment aux contemplations mystiques, quitte les sens et les opéra-
tions intellectuelles, et toutes les choses sensibles et intel-
ligibles, et toutes celles qui n’existent pas et celles qui existent,
et vers I'union qui est au-dessus de toute essence et de toute
science, tends-toi fortement d’'une maniére inconnue : en effet,
par la sortie ? irrésistible, absolue et pure hors de toi-méme et

1. Zuvvoiv Te dx Ta moMAa, xai €low Guvveunds -- Sur Saint Basile, Disc. 43,77
(P.G. XXXVI, 600).
2. 'Exotaocct.

153




de toutes choses, tu seras élevé vers le rayon des ténébres
divines supraessentielles *, ayant tout laissé et ayant été libéré
de toutes choses *. » Tout notre chapitre sera I'exégése de ce

passage :

I. Tout d'abord, notons le mot « extasc » qui est, au sens
étymologique du terme, la « qualité de celui qui se tient hors
de ». 1l faut donc omettre de son esprit toutes les associations
tardives qui sont devenues inhérentes a ce mot, il s’agit main-
tenant tout simplement de I'extase de I'amour, tout amour me-
nant infailliblement a la sortie de soi-méme et a I'immersion
dans celui qu'on aime, pour faire un avec lui. Ce caractére de
I'amour est Insinué ici par le terme « irrésistible » qu'emploie
Denys. Que tout amour ait nécessairement pour but l'union
avec l'objet aimé, St Maxime |I'a démontré en bonne et due
forme : « Si la faculté intellectuelle, dit-il, est mue intellectuel -
lement en rapport avec elle-méme, elle pensera néces-
sairement ; si elle pense, elle aimera nécessairement ce qui est
pensé ; si elle aime, elle subira nécessairement envers lui,
comme étant aimable, une extase ; si elle la subit, il est clair
qu'elle est poussée vivement ; si clle est poussée vivement, elle
intensifiera nécessairement la véhémence du mouvement ; si
elle intensifie avec véhémence le mouvement, elle ne s'arrétera
pas jusqu’a ce qu'elle devienne toute en I'aimé entier, et qu'elle
soit volontairement toute embrassée par lui tout entier ’. » Si
donc I'amour est la vocation normale et obligatoire de tout
chrétien, il s’ensuit que I'union a Dieu doit étre le but de tout
chrétien. -- Par ailleurs, nous avons voulu souligner le fait que
I'amour est a la base de I'illumination, parce qu'ayant choisi a
la suite des Péres grecs, de décrire la voie mystique surtout en

3. Tyv Umepougiov Tou Beiov oxotoug axTiva.
4. Théologie Mystique, 1, 1 (P.G. 111, 997-1000).
5. Divers chap. Théol. et Econ. V, 70 (P.G. XC, 1377).

154




termes de connaissance, d'aucuns seraient tentés de prendre les
Peres pour des « intellectualistes » ! Aussi bien St Maxime,
dans le texte que nous venons de lire nous prévient-il que si la
faculté intellectuclle pense, « elle aimera nécessairement ce qui
est pensé », et St Grégoire de Nazianze que Dieu est « aimé
dans la mesure ou nous nous le représentons °, et inversement
Il est pensé dans la mesure ou nous l'aimons’ », tellement
I'amour et la connaissance sont mutuellement dépendants.

11. Dans le texte de Denys, il est parlé de « ténebres »,
C'est une expression qui revient souvent sous sa plume :
« 1énébres supralumineuses ® », et qu'on retrouve aussi chez
d'autres dans le méme sens, en particulier St Maxime. Qu'estce
que cette expression signifie, nous les laisserons eux-memes
s'expliquer : « Et alors, dit Denys, il est affranchi des choses
mémes qui sont vues et de celles qui voient, et il pénétre dans
les ténébres de I'inconnaissance vraiment mystiques, selon les-
quelles il ferme toutes les conceptions de la connaissance, et
devient dans ce qui est tout a fait impalpable et invisible, étant
tout entier a Celui qui est au-dela de toutes choses, et n'étant a
personne, ni a lui-méme ni a un autre, uni selon sa meilleure
partie a I’absolument inconnaissable, par la suspension d’exer-
cice de toute connaissance, €t en ne connaissant rien con-
naissant au-dessus de l'intelligence *. » Quant a St Maxime il
dit : « entrant dans les ténébres, le lieu sans forme et im-
matériel de la connaissance '’ » ; et encore : « les téneébres,
c'est un état sans forme, immatériel et incorporel '' ». De ces

6. Govraalopey.
7. Sur le Baptéme, Disc. 40,5 (P.G. XXXVI, 364).
log.sf;rnépw-rov yvogov. — Théologie Mystique 1, 1 (P.G. 111, 997) et Il (id.
9. 1d. I, 3 (id. 1001).
10. Chap. sur la Théologie et I'Econ. I, 84 (P.G. XC, 117).
11. 1d. (1120).

155




explications, il s'ensuit que les ténebres sont la cessation abso-
lue, exigée par l'union divine, de toute appréhension non
seulement sensible, mais aussi intellectuelle. C'est ce que les
Peres ne se lassent pas de répéter : « Quand notre ame par les
opérations intellectuelles se meut vers les intelligibles, les
sens deviennent superflus avec les sensations : de méme que les
facultés intellectuelles, quand 1'dme devenue semblable a Dieu,
par I'union inconnaissable parvient aux rayons de la lumiére
inaccessible, par des irruptions aveugles 2. » Et encore : « Clest
selon la cessation de toute opération intellectuelle qu'a lieu
pareille union des intelligences déifiées avec la lumiére plus
que divine . » Et nous avons vu André de Crete, entre autres,
représenter les apitres « fermant leurs sens, cessant complate-
ment toute motion intellectuelle et toute conception, ainsi ils
furent ensemble avec Dieu, au fond de ces ténébres divines,
supralumineuses et invisibles . » -- Noter qu'il voit dans la
« nuée » de la Transfiguration, le symbole de ces ténébres.
Voila le fait. Maintenant la question qui se pose est : pour-
quoi en est-il ainsi ? La réponse n'est pas difficile, aprés tout ce
que nous avons dit au sujet de la transcendance divine :

1. Quand l'intelligence pense un objet, il y a dans cet acte
union entre elle et I'objet. Du moment que I'intelligence s’unit
avec un objet qui n’est pas Dieu, I'union simultanée avec Dieu
est impossible, car I'intelligence ne peut s'unir a deux objets en
meéme temps.

2. Quand lintelligence pense un objet, elle forme une
dyade avec lui, par conséquent une composition. Or Dieu, nous
I’avons vu, c'est la monade absolument simple, indivisible.

12. Noms Div. IV, 2 (P.G. 1II, 708).
13. 1d. I, 5 (P.G. XC, 593).
14. Cf. Citation Générale, ch. I de ce livre.

156




L’intelligence ne peut donc atteindre la monade qu’en
renongant a la dyade, c’est-a-dire a toute pensée. Quand nous
parlons de monade, ce n’est pas celle circonscrite par une seule
personne : « Pour nous, c’est la monarchie qui est tenue en
honneur, non la monarchie qu’une seule personne circonscrit -
-car il y aun ‘un’ en dissension avec lui-méme, devenant
multiple -- mais celle que constitue la dignité égale de nature,
I’accord d’intention, l'identité de mouvement, et la conver-
gence vers 1I’'Un de ceux qui sont de Lui ’. » Par conséquent il
faut « devenir au-dessus de la dyade matérielle par I’'unité pen-
sée dans la triade 6. »

3. La derni¢re raison, nous la prendrons telle quelle de
St Maxime : « L’intelligence qui veut penser, descend sous elle-
méme en descendant aux pensées. Car les pensées sont infé-
rieures a ce qui pense, comme €étant pensées et saisies, et a bon
droit un éparpillement et une division de I'unité de I'intel-
ligence elle-méme. En effet, I'intelligence est simple et indivi-
sible, mais les pensées sont multiples et dispersées et pour ainsi
dire des formes de I'intelligence ’. » Cest donc non en
devenant inférieure a elle-méme, mais en restant une, simple,
sans forme, que l'intelligence peut étre surélevée a |'union
divine.

Etant donc donné la cessation de toute opération intellec-
tuelle, I'intelligence n’a qu’a « subir » I’action divine, I’'union
ayant lieu d’une fagon qui lui est « inconnaissable ». St Gré-
goire le Théologien emploie I'expression : « voir et subir la
splendeur de Dieu '® », et Denys dit : « soit qu'il edt été initié

15. Grégoire de Nazianze, 3e Discours Th i i
IO éologique, Disc. 29,2 (P.G.
16. 1d. sur Saint Athanase, Disc. 21,2 (P.G. XXXV, 1084).
17. Div. Chap. Théol. et Econ. V, 69 (P.G. XC, 1376).
18. Aaumpotyta Ocod xai Betv xal mabeiy -- Sur Pdques, Disc. 45,7 (P.G.
XXXVI, 632).

157




par quelqu'inspiration plus divine, non seulement apprenant
mais aussi subissant les choses divines . »

[II. Mais ces « ténebres » ne signifient aucunement une
sorte de table rase ou l'intelligence ne regoit rien, a plus forte
raison une sorte d’hébétude mentale. En effet, ces « ténébres »
non seulement sont invariablement liées avec leur contraire,
la lumiére, mais plus elles sont profondes, plus celleci est in-
tense - « Les ténébres divines sont la lumiére inaccessible, dans
laquelle Dieu est dit habiter. Et dans l'invisible par excellence
a cause de I'éclat supérieur, et |'inaccessible lui-méme a cause
de I'exces de |'effusion de la lumiére supraessentielle, c'est 1a
que devient toute personne jugée digne de connaitre et de voir
Dicu, devenant vraiment au-dela de la vision et de la connais-
sance, par le fait de ne pas voir et de ne pas connaitre . »
Aprés tout ce que nous avons dit dans ce chapitre, il est presque
superflu de faire remarquer I'abime infini qui sépare la con-
naissance ou l'inconnaissance par illumination, de la connais-
sance ou l'inconnaissance selon la théologie aftfirmative ou
négative : l'une étant expérience, sensation divine, connais-
sance au-dessus de toute connaissance, dépassement surnaturel
de soi et union avec Dieu, I’autre chose étant purement spéculative et
abstraite, possiblc méme a ceux qui n'ont pas la foi. Cest
exactement le méme abime entre quelqu'un étourdi par
I'expérience d'une trop forte lumiére, et un aveuglé-né qui-ne
sait de la lumiére que ce que lcs autres essayent de lui représen-
ter négativement en s'appuyant sur les autres sens : elle n'est
pas du domaine de I'odorat, ni du toucher, ni de l'ouie... Il est
absurde d'objecter que St Maxime qualifie la lumiere de la
Transfiguration comme étant le « symbole # » de la théologic

19. Mabwv =a 0zta -- Noms Divins. I, 9 (P.G. 11, 648).
20. Denys, Lettre 5 (P.G. 111, 1073).
21. Cf. Citation Générale, Ch. I ¢t texte a la fin du ch. 1L

158




négative : un symbole n'est pas toujours inférieur a ce qu'il
symbolise, une lecture tant soit peu attentive de ces textes de
St Maxime donne un magnifique exemple de symbole supérieur
au symbolisé.

Le sommet de l'illumination peut-il étre atteint d'un seul
coup, ou seulement graduellement ? A coup sur, il y a des il-
luminations foudroyantes et subites en apparence, comme dans
le cas de St Paul, la Madeleine, St Augustin, Ste Marie I'Egyp-
tienne et tant d'autres. Mais a cause du temps psychologique, et
en accord avec ce que nous avons dit au chapitre de la
purification, elles ne peuvent étre comprises au sens de trans-
formation radicale et subite, de I'abime du péché jusqu'au som-
met de la sainteté. Ou bien en effet le sommet n'aura pas encore
été atteint mais seulement le mécanisme, i.e. la conversion, qui
y ménera aura été déclenché ; ou bien s’il a été atteint, tout un
travail de transformation, imperceptible au sujet lui-méme,
aura été depuis longtemps déja amorcé. Notre interprétation
est en parfaite harmonie avec ce que dit Denys : « Il leur com-
munique, tout d'abord, une lueur modérée - ; ensuite, cux
comme prenant gout a la lumiére et désirant davantage, cctte
lueur se donne davantage, et brille a un plus haut dcgré, parce
qu’ils ont beaucoup aimé ? », et St Grégoire le Théologien :
« Dieu illumine notre faculté directrice, et celle<i quand clle
est purifiée, autant [qu'illumine] nos yeux la rapidité d'un
éclair qui ne s'arréte pas *, afin que me semble-t-il, par ce qui
est saisissable [de Lui| Il attire a Lui -- car ce qui est compléte-
ment insaisissable n’est ni espéré ni entrepris -- et par ce qui cn
est insaisissable Il soit admir¢, admiré Il soit davantage désiré,
désiré Il purifie, purifiant Il nous fasse semblables a Dicu 2*. »

22. Kai petadudovar, mpata pev, alyAng perplag.
23. Noms Divins, 1V, 5 (P.G. LI, 700-I).

24, “Ooa xal ofiv, RATEATNG TAYOG OUY LOTapeEvng.
25. Sur Paques. Disc. 45,3 (P.G. XXXVI. 628).

159




Quand l'illumination atteint un haut degré, on peut dire
que I’'homme tout entier devient lumiére. Les images du cristal
pénétré de part en part par la lumiére et devenant lui-méme
lumiére, ou du fer rougi par le feu a tel point qu’il devient feu
lui-méme, d'autres encore, sont souvent utilisées par les Peres :
« Ce n’est pas le ciel qui est devenu I'image de Dieu, ni la lune,
ni le soleil, ni la beauté astrale, ni aucune autre créature
visible. Toi seule es devenue I'image de la nature qui surpasse
toute intelligence, la ressemblance de la Beauté incorruptible,
I'impression de la véritable divinite, le réceptacle de la vie
bienheureuse, I'empreinte de la véritable lumiére : deviens, en
la regardant, ce qu'elle est, imitant Celui qui brille en toi de la
lumiére éclatante réfléchie par ta pureté %. »

L’illumination est appelée aussi « divinisation 2’ », terme
fréquent chez les Péres. La divinisation, c’est-a-dire I’état décrit
par St Paul : « je vis, mais ce n’est plus moi, c'est le Christ qui
vit en moi . » L'opération divine se substitue, si I’on peut ainsi
dire, 2 I’humaine, autant que cela est possible.

L’illumination est décrite aussi comme « impassibilité # ».
L'impassibilité absolue, qui découle de la simplicité, est propre
a Dieu seul, mais a coté d’elle il y a une impassibilité relative
que la créature ne peut dépasser, méme si C'est la créature
angélique, méme si C'est dans la vie éternelle. Ici-bas, on ne
peut jamais s'abstraire complétement des « passions » (au sens
indifférent du terme) : I’lhomme restera toujours tissu de plaisir,
douleur, crainte, espoir : « Le Seigneur déclare bienheureux
non ceux qui vivent en dehors de la passion -- car il n’est pas
possible dans la vie immergée dans la matiére de réaliser une

26. Grégoire de Nysse, Hom. 2e sur le Cantique des Cantiques (P.G. XL1V,
805).

27. BGeuong.

28. Gal. 2@,

29. 'Mu‘ &tpgqﬂ',a'

160




vie complétement immatérielle et impassible -- mais ceux qui
sont lents a I'égard des impulsions de la nature et difficilement
muas ¥. En effet Il ne prescrit pas a la nature humaine I'impas-
sibilité absolue, mais celle réalisée par la vertu. Car la faiblesse
souvent mélangée a la nature complote en dehors de la volonté
pour que pareille impulsion parfois ait lieu. Ne pas etre empor-
té a I'instar d’un torrent par l'impulsion de la passion, mais
résister courageusement a pareille disposition, et par les pen-
sées repousser la passion, C’est |'ceuvre de la vertu?. »

St Maxime distingue quatre degrés d’impassibilité :«La
premiére impassibilité, c’est I’abstention compleéte des actes
mauvais, elle s’observe chez les commengants ; la seconde c’est
le rejet complet selon l'intelligence, concernant I'adhésion aux
mauvaises pensées, elle arrive chez ceux qui poursuivent la
vertu avec raison ; la troisieme, c’est I'immobilité * complete
selon le désir, a ’égard des passions, chez ceux qui par les
figures contemplent intelligiblement les raisons des choses visi-
bles ; l1a quatriéme impassibilité, c’est la purification complete
méme de la simple imagination ', existant chez ceux qui par la
science et la contemplation font de la faculté directrice un
miroir pur et limpide de Dieu *. » L’expression « purification
compléte méme de la simple imagination » doit étre entendue,
a cause du mot « simple », comme « un rejet complet selon la
pensée de toutes les images sensibles ¥ ». 1l est clair que I’il-
lumination ne peut correspondre qu’au quatriéme degré d’im-
passibilité, tandis que le troisitme y prédispose intimement.

D’autre part, remarquons que St Maxime, en affirmant
I'existence d’une « immobilité compléte selon le désir par rap-

30. Bpadeix te xal JuonivnTug Exovrag.

31. Grégoire de Nysse, Hom. Il sur les Béatitudes (P.G. XLIV, 1216).
32. 'Axvoia.

33, *H xal absic T PAdc pavracias mavreAne xabapaig.

34. Div. Chap. Théol. et Econ,, 111, 51 (P.G. XC, 1281).

35. 1d. 52 (P.G. XC, 1281).

161




port aux passions » ne contredit pas du tout St Grégoire de
Nysse ou celui<i parle (cf. passage qu’on vient de citer) de cer-
taines impulsions de la nature, survenant « parfois » en dehors
de la volonté : le mot « parfois » implique qu’en d’autres oc-
casions les saints sont exempts méme de ces mouvements invo-
lontaires, ce qui équivaut au troisi¢éme degré d'impassibilité,
dans lequel St Maxime ne prétend pas par ailleurs qu'on puisse
constamment se maintenir -- a plus forte raison au quatri¢me,
car I'illumination est non seulement inconstante mais souvent
méme bréve.

Reste une derniére question : il est écrit que les apdtres
« furent saisis d’effroi en entrant dans la nuée ¥ ». C'est en ef-
fet un sentiment inséparable de I'illumination méme la plus
haute, et 'on pourrait méme dire plus celle<ci est sublime et
plus I'épouvante est profonde. Il y a beaucoup en effet qui com-
prennent trés mal la parole fameuse de St Jean : « Il n'y a pas
de crainte dans |'amour, mais I’amour parfait expulse la
crainte, car la crainte comporte le chatiment, celui qui craint
n’a pas encore été perfectionné dans I'amour ”. » La crainte
servile, oui ! mais il y a une autre crainte qui est inséparable de
I'amour, bien plus, qui est une des deux composantes de
I'amour : « Jétablis I'amour comme étant composé de deux
choses : la crainte et le désir, et constitué par la révérence et la
bienveillance ; afin que la crainte, dépouillée du désir, ne de-
vienne haine, ni le désir en ne s'associant pas une crainte pure
devienne mépris 3. » St Chrysostome, toujours trés attentif aux
applications morales concrétes, décrit souvent, pour mettre en
relief par contraste le sans-géne des anoméens vis-a-vis de la
divinité, la « stupeur » des anges devant elle, leur « effroi ».
Parlant des séraphins d’Isaie, il dit : « ‘Et de deux ailes, dit-il,

36. Lc. 94,
37. 1 Jn. 4%,
38. Saint Maxime, sur le « Notre Pére » (P.G. XC, 873).

162



ils s'enveloppaient la face ¥’ : a bon droit, s’entourant les
yeux comme d’une double barriere, vu qu’ils ne pouvaient
supporter I'éclair jaillissant de cette gloire-1a. ‘Et de deux ils
s’enveloppaient les pieds’, probablement a cause de la méme
stupeur. Nous avons en effet I'habitude nous-mémes, quand
nous sommes saisis de quelque effroi, de nous envelopper le
corps tout autour. Et que dis-je le corps, puisque I'ame elle-
méme, quand elle subit cela dans les apparitions qui la sur-
passent, resserrant ses opérations, se réfugie dans les profon-
deurs, s’enveloppant du corps tout autour, comme d’un man-
' teau ? Mais que personne, entendant parler de stupeur et d’ef-
froi ¥, ne pense que ceux-Ci comportaient une angoisse
désagréable : car avec cette stupeur-1a un plaisir intolérable est
mélangé. ‘Et de deux ils volaient’ : cela est I'indice du désir
constant des choses sublimes, et qu'’ils ne regardaient jamais en
bas 4. »
Nous ferons plusieurs observations en marge de ce beau
texte :

1. Quand Chrysostome parle de I'ame «dans les ap-
paritions qui la surpassent, resserrant ses opérations, et se réfu-
giant dans les profondeurs », il fait allusion, en treés grand
dialecticien qu'il est, 3 des apparitions inférieures a la vision
divine : si I’ame subit cela alors, a combien plus forte raison
dans celle<i ! Il a décrit d’une fagon trés réaliste et profonde
I'effet de ces apparitions, par exemple celle de I'archange a
Daniel * : « Car de méme qu’un cocher pris d’effroi et lachant
les rénes au visage, les chevaux se précipitent tous et le char en
entier est renversé : ainsi est-il coutume d’accéder 2 I’ame,

39. Isaie 62

40. "ExmAnEwv nav Bapubog.

41. Homélie VI sur les Séraphins, 2 (P.G. LVI, 137).
42. Dan. 10.

163




quand elle est envahie par I'effroi et I'angoisse ¥, Car saisie
d'épouvante ¥, et repliant comme des rénes ses propres
opérations de chaque sens du corps, elle laisse les membres dé-
serts. Ensuite, ceux-ci désertés par la puissance qui les tenait
fortement, se dissolvent et sont frappés de tous cotés, ce que
Daniel éprouva alors... Car I'ame effrayée et ne soutenant pas
la vision de la présence d’'un compagnon d’esclavage, ni ne
pouvant soutenir cette lumiére-la, se troubla, s'empressant de
sarracher du lien de la chair comme d’une chaine . »

2. Tandis que le premier symbolisme (ils s'enveloppaient
la face) a trait a l'inaccessibilité divine, les deux autres ont trait
aux deux composantes de I’'amour, la terreur et le désir respec-
tivement. Noter la phrase trés intéressante ou Chrysostome
parle d'un « plaisir intolérable » mélangé a cette stupeur-la : ce
plaisir, c’est la joie pure, sans mélange, spirituelle, dont la
récupération et la substitution aux « passions » naturelles est
I'accent triomphal de I'impassibilité.

45. Sur I'incompréhersibilité divine 111, 4 (P.G. XLVIII, 723).

164



IX







G. TRANSFIGURATION ET VIE ETERNELLE

Nous avons vu que les Péres grecs voyaient un certain rap-
port spécial entre la Transfiguration et la vision glorieuse.
Pour pouvoir approfondir ce rapport, il convient d’abord
d’examiner quelles sont leurs idées sur cette derniere.

Nous allons rassembler leurs idées autour des articulations
d'un texte trés profond du théologien : « Car je sais bien que
les choses qui te ! sont présentes maintenant sont de beaucoup
meilleures et plus précieuses que les choses visibles : le son de
ceux qui célebrent la féte, le chceur des anges, ’ordre céleste, la
vision de la gloire, d’'une autre et de la plus haute, une il-
lumination plus pure et plus parfaite de la Trinité, qui ne s’es-
quive plus de I'intelligence enchainée et diffuse a travers les
sens, mais qui est entierement contemplée et saisie par I'intel-
ligence entiere, et illumine nos ames de la lumiére entiére de la
divinité 2. »

1. 1l s'adresse A sa sceur morte.

2. TpraBog €N fag xabxpwripa Te xal TEACWTEPR , L MXETL STropeuyoLane TOV
B'cc:;uov volv xat Buayeopevov taig aloBnocary, aAN’ BAng A vou Beapovpévng te
nat xp:'noup.i:vm, xal TposaoTPATTTOLANG Tals Wuettpaic Yuxais Bw TE pwn
Tie Beotyroc -- Sur Gorgonie, Disc. 8,23 (P.G. XXXV, 816).

167




Plusicurs articulations sont d'emblée visibles dans cette
description :

I. D'abord I'assertion que l'intelligence ne sera plus « en-
chainée et diffuse a travers les sens ». Nous avons parlé de cet
« enchainement » de l'intelligence, son impossibilité d'attein-
dre les intelligibles sauf par et a travers les choses sensibles, ce
que Denys appelle le mouvement « en spirale ' ». En d'autres
termes notre connaissance de discursive qu'elle est sera intui-
tive. ou le mouvement en spirale de I'dame fera place au
mouvement circulaire. Les textes ne manquent pas. D’abord le
fameux texte de Denys sur la Transfiguration 4 ou il oppose
« I'intelligence impassible ct immatérielle » de la vision glo-
rieuse 2 la vision symbolique d'ici-bas. 1l y dit aussi que nous
serons « égaux aux anges », et dans un autre endroit que nous
avons déja cité partiellement, il explicite davantage en quoi
consiste cette imitation des anges : |« De la Sagesse| les puis-
sances intelligibles et intellectuelles des esprits angéliques ont
des pensées simples et bienheureuses. Elles n’amassent pas la
science divine dans les choses divisibles ou a partir d’elles ou
des sens ou de la raison discursive, et ne I'embrassent pas, sui-
vant ces choses, par ce qui est commun ’, mais elles sont pures
de tout ce qui est matériel et de toute multiplicité, et pensent
les intelligibles dans les choses divines intellectuellement, im-
matériellement, uniment. Et leur puissance et énergie intellec-
tuelle est resplendissante d'une limpidité sans mélange et pure,
et embrasse d'un coup d'ceil les pensées divines dans I'indivi-
sibilité et I'immatérialité et I'unité ressemblante a la divinité °,
et par la divine Sagesse représente ces pensées autant que pos-

3. Noms Divins 1V, 9 (P.G. 111, 705).

4. Cf. Citation Générale, ch. I de ce livre.

5. OX3ec Umo Tivog xoLvol TPd TADTA GULTTEPLEXOLEVAL.

6. Zuvormuny) iy Belwv vonoewy pepela xai avhla xai T Beoerdix tv.

168




sible selon le modele de I'intelligence et raison divine, laquelle
surpasse la sagesse. Et les ames ont la raison, allant autour de
la vérité des étres discursivement et en cercle, et par le divisible
et la diversité qui prend toutes les formes, restant en arriére des
intelligences simples ; mais par I'enroulement du multiple en
I'un 7, elles sont rendues dignes autant que c’est propre et ac-
cessible aux ames, de pensées égales aux angéliques *. » Dans ce
texte fulgurant, apres avoir décrit la connaissance angélique en
niant en elle précisément ce qui caractérise la connaissance
‘humaine sur terre (« ne I'embrassant pas, suivant ces choses,
par ce qui est commun » se référe a la connaissance humaine
qui extrait de diverses choses individuelles ce qui leur est com-
mun, et de diverses choses générales ce qui leur est général, et
ainsi de suite ascensionnellement jusqu’a la cause premiére), et
en décrivant positivement la connaissance intuitive, il affirme
explicitement que I'homme aura des « pensées égales aux ange-
liques » par « I'enroulement du multiple en I'un », c’est-a-dire
la réduction de la multiplicité des opérations de I'ame en son
unité, ou le mouvement circulaire de I’'ame qui « s’amorce »
dés cette vie (c'est ce qu'insinue la restriction employée par
Denys : « autant que c’est propre et accessible aux ames »),
mais trouve son apogée dans la vie glorieuse.

Il n'y a pas que Denys qui affirme cela. Revenons a Gré-
goire le Théologien. A part notre texte de base, ou il parle de
« I'intelligence entiére » saisissant la Trinité, il revient sur ce
théme de diverses fagons, par exemple quand il dit de la pré-
sence invisible de son pére, aprés sa mort, parmi son troupeau :
« Je suis persuadé [qu'il est présent] maintenant par la dignité
davantage qu’auparavant par l'enseignement, dans la mesure
ou il est plus proche de Dieu, ayant secoué les liens corporels,
ayant été libéré du limon qui rend I'intelligence trouble, et nu

7. Th 3¢ td@v moMa@v eis 70 & ouverifer.
8. Noms Divins, VII, 2 (P.G. 1II, 868).

169




avant commerce avec 'intelligence nue, premiere et trés pure,
airant été rendu digne, si je ne m'exprime avec trop d’audace,
du rang et de l'assurance angélique °. » St Basile n'est pas
moins explicite et clair : « Il appelle ‘résurrection '”’ celle de la
connaissance dans la matiére a la contemplation imma-
térielle ''. Il appelle ‘le dernier jour’ cette connaissance-la
apres laquelle il n’y en a pas d’autre... Mais puisque notre in-
telligence épaissie est liée a la poussiere et mélangée a la boue,
et est impuissante a tendre avec une contemplation simple 2,
elle est conduite par les organisations qui ont de I'affinité avec
son corps, et elle observe les énergies du Créateur et les con-
nait jusqu'alors par ses accomplissements, afin qu’ayant ainsi
grandi peu a peu elle sapproche un jour de la divinité nue elle-
méme * . » On ne peut pas exprimer plus fortement le caractére
intuitif et immatériel de notre vision alors par contraste avec

notre connaissance discursive.

II. Une deuxieme idée fondamentale qui ressort de notre
texte de base, c'est qu'il y aura « une illumination plus pure et
plus parfaite de la Trinité ». Ailleurs il précise méme que c'est
en cela seul que consiste la vie éternelle : « Les uns héritent la
lumiere inexprimable, et la vision de la sainte et royale Trinité,
illuminant plus clairement et plus purement, et se mélangeant
toute entiére a l'intelligence entiére, laquelle vision je con-
sidére seule étre certes le royaume des cieux '*. » Chrysostome
aussi déclare : « Ce n'est donc pas la science qui est détruite,
mais le fait qu'elle est partielle. Car nous ne saurons pas seule-

9. Sur son pére, Disc. 18,4 (P.G. XXXV, 989).

10. 11 s’agit de la parole du Christ : « Et moi je le ressusciterai au dernier
jour » (Jn. 6%),

11. "Amo T3 évidou yvioews emi THv &ihov Bewplay.

12. Kai ¢0f) 7§ Bewpla evatevilery dduvater.

13. Apologie au peuple de Césarée, Lettre 8 (P.G. XXXII, 257).

14. Sur I'Orage de gréle, Disc. 16,9 (P.G. XXXV, 945).

170




ment autant, mais beaucoup plus. Afin que je rende cela clair
par un exemple, maintenant nous savons que Dieu est partout,
mais comment, nous ne le savons pas ; nous savons qu’ll a créé
les étres de rien, mais nous ignorons la maniére ; qu'll est né
d’une vierge, comment ? plus du tout. Alors nous saurons
quelque chose de plus, et plus clairement, sur ces matiéres-
1a V. » Il faut ici faire attention pour ne pas comprendre tous
ces textes « charnellement ». Ce n’est pas comme une carcasse
que I'intelligence a anatomisée en partie, et que maintenant elle
épuise, ayant progressivement disséqué chaque coin et recoin.
C'est maintenant plus que jamais de se rappeler du célebre
adage de St Basile définissant notre science de Dieu par et dans
la mesure de la sensation de son incompréhensibilité.

A une lecture superficielle, quelques trés rares textes
patristiques paraissent vouloir dire que la vision glorieuse saisit
Dieu dans toute son essence. Nous ne les avons pas discutés au
chapitre sur I'essence, parce que leur élucidation n’est possible
qu’a la lumiere des idées des Péres sur la vision glorieuse. J'ai
en vue les paroles telles que celles—i (de notre texte de base) :
la Trinité sera « entiérement contemplée et saisie par l'intel-
ligence entiére » ; ou celles—ci : « afin qu’ayant ainsi grandi peu
a peu elle s’approche un jour de la divinité nue elle-méme »
(dans le dernier texte cité de St Basile); ou celles<ci : « Dieu, ce
qu’est sa nature et son essence, nul homme n’a jamais trouvé ni
ne trouvera certes '°. Mais s'il trouve jamais -- que ceux qui le
veulent cherchent cela et philosophient -- il trouvera, selon
mon opinion, lorsque cette chose semblable a Dieu et divine,
J'entends notre intelligence et raison, se réunit a ce qui lui est
apparenté, et I'image monte 2 son archétype, dont maintenant
elle a le désir. C'est cela que me semble signifier la parole tant

I5. Hom. 34, 1, sur | Corinthiens (P.G. LXI, 287
16. Obre pav clpy. e -

171




philosophée qu’un jour ‘nous connaitrons comme nous serons

connus’ " » ; ou celles-ci, ou le méme saint commence par
s’adresser a la Trinité : « La premiére et la plus grande [des
choses célestes], c’est que Vous étes illuminée plus parfaitement
et plus purement : comment Vous-méme €tes pensée comme
monade et Vous Vous trouvez comme triade ? comment
I'Inengendré, I'Engendré et Celui qui procede sont une nature,
trois caractéres propres, un seul Dieu qui est au-dessus de tout
et a travers tout et en tout, ni surpassé ni échangé, ni diminué
ni divisé, d'une part bientot saisi '8, d’autre part cherché ? Un
jour Vous serez saisi peut-étre tel que Vous €tes '°, par ceux qui
ici-bas auront bien cherché par la vie et la contemplation 2 » ;
ou celles<i enfin : « Cest le propre d'une intelligence pieuse
que de prendre garde de divulguer sur le Saint-Esprit ce qui est
passé sous silence dans les Saintes Ecritures, persuadée
que son expérience et sa compréhension exacte # nous sont
mises en réserve pour la vie a venir quand, ayant franchi la
vision de la vérité par miroir et énigme, nous serons rendus
dignes de la vision face a face 2. »

Tous ces textes ne peuvent étre compris qu'en fonction du
contraste entre le caractére fragmentaire et obscur de notre vi-
sion terrestre et le caractére intuitif, « parfait » et limpide de
I'autre vision (entendez « parfait » dans un sens relatif, en tant
que plein épanouissement de I’homme, dans les limites de sa
nature créée déifiée par la grace, et non dans un sens absolu) --
autrement on se fourvoierait de fagon pitoyable, non seulement

17. Allusion a I Cor. 13" -. Saint Grégoire le Théologien, 2e Discours
Théologique, Disc. 28,17 (P.G. XXXVI, 48).

18. To pev dpm xavtadapbavopevog.

19. Tlote 3¢ Bgov el Tuyoy xatahnpbnoopevos.

20. Sur lui-méme, aprés I'affaire de Maxime, Disc. XXVI, 19 (P.G. XXV,
1252).

21. Thv tumeplay abrod mal axpibi xataAndry.
22. Saint Basile, Contre Ewnome 111, 7 (P.G. XXIX, 669).

172




en attribuant a de si grands génies des contradictions flagrantes
dans le méme ouvrage (ainsi le 3e de ces textes suit de trés preés
le texte le plus fort peut-étre du Théologien sur I'inaccessibilité
de I'essence, longuement commenté par nous au chapitre sur
I’essence ; et le dernier texte vient dans I'ouvrage ou St Basile a
le plus fortement attaqué la folie et I'arrogance omnisciente des
anoméens), mais surtout en leur attribuant les idées mons-
trueuses qu’ils ont si terriblement ridiculisées.

Concluons ce second paragraphe par le commentaire trés
pénétrant qu'a donné Chrysostome de la célebre parole de
St Paul a laquelle St Grégoire vient de faire allusion : « As-tu
vu comment il abaisse de deux maniéres leur enflure ? a savoir,
que la science est partielle, et que méme elle, ils ne 'ont pas
d’eux-mémes. Ce n’est pas moi qui L’'ai connu, mais c’est Lui
qui m’a connu, dit-il. De méme donc qu’ll m’a connu et est ac-
couru maintenant le premier a moi, ainsi j'accourrai alors a
Lui beaucoup plus que maintenant. En effet, celui qui est assis
dans les ténébres, tant qu’il ne voit pas le soleil n’accourt pas a
la beauté du rayon, mais celui-ci se manifeste quand il brille ;
et quand lui aura regu son éclat, alors par la suite 1l poursuivra
la lumiére. C’est ce que signifie donc : ‘comme je fus connu’.
Non que nous Le connussions comme Il nous connait, mais
parce que comme Lui est accouru a pous maintenant, ainsi
alors nous nous attacherons a Lui . »

III. Celui qui lit superficiellement les textes cités ci-dessus
(ler paragraphe) sur le caractére « immatériel » de la vision
glorieuse risquerait de croire que les Peres enseignent que la fin
d_e.l'homme sera désincarnée. Pourtant rien de plus faux. La
vision « immatérielle », selon les Peres, aura lieu dans le méme
corps, mais transformé, seule condition de sa possibilité. Les

23. Hom. 34.2, sur 1 Cor. (.G. LXI1, 287).

173




textes sont innombrables. Il suffit de parcourir, dans notre
Citation Générale (ch. 1), celui, entre autres, du Théologien ou
il anathématise les Manichéens qui croyaient a un retour glo-
rieux désincarné du Christ (tirons-en les conséquences, en
réfléchissant que le Christ est notre prototype, « le premier-né
de toute créature 2 »), le 2e texte d’Origeéne, ceux d’Athanase et
Cyrille d'Alexandrie, enfin le dernier texte de Chrysostome.

Selon ces textes, le corps deviendra spirituel, glorieux, im-
passible et incorruptible : « De méme donc que dans la fon-
derie la pulvérisation n’est pas disparition mais renouvellement
de cette statue-la : ainsi la mort de nos corps n’est pas une per-
dition quelconque, mais une restauration. Quand donc tu
verras comme dans une fonderie notre chair s’écouler et pour-
rir, ne Uarréte pas jusqu’a cette vision, mais attends la refonte ;
et ne te contente pas de la mesure de cet exemple, mais par
I'analogie va plus avant. En effet, le statuaire, jetant un corps
d’airain, ne te rend pas la statue en or et immortelle, mais la
fait en airain a nouveau : Dieu pas ainsi ! mais jetant un corps
de boue et mortel, Il te rend la statue en or et immortelle. Car
la terre recevant un corps corruptible et périssable, rend le
méme incorruptible et impérissable. Par conséquent, ne
regarde pas celui qui ferme les yeux et s'étend muet, mais celui-
la qui ressuscite et regoit en échange une gloire inexprimable,
inspirant un effroi sacré, et merveilleuse %, et de la vision
présente transfere tes pensées a I'espérance a venir 2% », Noter
dans les derniéres lignes de ce texte, les adjectifs puissants (sur-
tout : « inspirant un effroi sacré » -- applicable au divin), pour
désigner la gloire du corps. C'est que non seulement le réve de
I’ame d’étre pour le corps ce que Dieu est pour elle sera par-

24 Col. I,

25. Ackay appnrov xal geixwdn xal BavuaoTiy.

26. Chrysostome, Homélie sur les paroles de 1 Thess. 4" (P.G. XLV,
1019).

174




faitement réalisé, le corps étant spiritualisé, mais, ce qui est
beaucoup plus, il participera par elle a la gloire de la divinité,
il en sera pénétré jusque dans ses recoins les plus reculés, jus-
qu'a en resplendir.

Mais quel est le mode de la participation du corps a cette
vision bienheureuse ? Nous avons décrit en détail comment
toute la vie spirituelle n’était au fond qu’une option entre la
corporisation de I’ame et la spiritualisation du corps (celleci
évidemment ne pouvant avoir lieu que si I'ame est informée par
I’Esprit). De méme donc que I’ame qui opte pour la déchéance
s’épaissit et devient contaminée si I'on peut ainsi dire par les
caractéristiques corporelles, ainsi dans le cas inverse il y a une
assomption du corps par I’ame dans la lumiére, un affinement
de celui-la. Cela est visible dés cette vie, nous en avons donné
plusieurs exemples au chapitre sur I’'Economie. Nous pourrions
en ajouter mille. Ainsi, ce qui est raconté de plusieurs saints qui
ont été élevés de terre durant leur ardente contemplation, leur
corps étant devenu aérien pour ainsi dire ¥. Si cela est vrai
d’ici-bas, ou pourtant le corps est un « lien par lequel I’aile de
I'intelligence est jetée a bas 2 », a beaucoup plus forte raison
en sera-t-il ainsi dans la vision glorieuse ou I’ame aura réduit le
corps en elle-méme (sans pour autant qu’il perde son identité) :
« Et de méme que [I’ame] a participé a ses labeurs a cause de sa
cohésion [avec lui], ainsi elle lui communique aussi ses délices,
I’ayant annihilé tout entier en elle-méme, et étant devenue avec
lui un, et esprit et intelligence et Dieu ¥, ce qui est mortel et
qui s’écoule ayant été englouti par la vie ¥ » -- et le mode de

27. 1. Saint Sophrone, Vie de Sainte Marie I'Egyptienne, 15 (P.G. LXXX-
VI, 3708).

28. Grégoire de Nazianze, Sur Césaire, Disc. 7,21 (P.G. XXXV, 781).

29. %Mov el Lavtyy avalwoaga xal
vols xal Oeoc.

30. 1d. (P.G. XXXV, 784).

) \ [} n \ - 1Y
YEVOLLEVT] GUV TOUTW €V XA TVEURE Xab

175




participation du corps avec I'ame a la vis_ioq glorieuse nous est
encore davantage inconcevable. C'est ainsi que Chrysostome
parlant de la lumiere lancée par le corps glorieux du Christ dit
quelle « exige pour sa vision des yeux incorruptibles et immor-
tels ¥ » -- ce qui implique que des yeux, incorruptibles il est
vrai, mais cependant corporels, participent « a leur maniere » a
la vision de Dieu. Ceci est tout autre que de dire que Dieu est
visible aux yeux corporels « en tant que tels », ce que seul un
philistin se permettrait d’affirmer : car « il n'y a aucune affinité
ni intimité entre cette lumiére-la et cette chair-ci ¥ »,

Mais puisque voir le Christ glorieux exige des yeux incor-
ruptibles et immortels, comment a-t-1l été vu, quelqu'un objec-
tera-t-il, par ses disciples aprés sa résurrection ? Tout d’abord,
rien que le fait d’étre vu apres sa résurrection exige des yeux
capables de Le voir, parallelement a ce qui se passe a la Trans-
figuration : « Nous disons que le Jésus qui n'a pas dépouillé les
principautés et les puissances et qui n’est pas encore mort par le
péché, tous pouvaient Le voir ; mais Celui qui a dépouillé les
principautés et les puissances et qui n’'a plus rien qui puisse €tre
vu par la multitude, Celui-la ne pouvait étre vu par tous ceux
qui Le voyaient auparavant. C'est pourquoi -- pour les
épargner -- Il n’a pas paru a tous, une fois ressuscité des
morts. Et que dis-je ‘tous’ ? Il n’était pas avec les apdtres et les
disciples, ou méme ne leur paraissait pas toujours, étant
incapables de soutenir constamment sa vision... De méme
qu’'on ne peut facilement accuser Jésus de n'avoir pas pris tous
les apotres sur la haute montagne mais seulement les trois sus-
dits, quand Il allait se transfigurer et manifester la splendeur
de ses vetements et la gloire de Moise et d’Elie parlant avec
Lui, ainsi I'on ne peut blamer a bon droit les paroles aposto-
liques introduisant Jésus comme n’ayant pas paru a tous apres

31. Cf. a Citation Générale son dernier texte, ch. 1 de ce livre.
32. Clément d'Alexandrie -- Citation Générale, ch. I de ce livre.

176



sa résurrection, mais a ceux qu’ll savait avoir regu des yeux
capables de voir sa résurrection . »

Ensuite, Il n'a pas paru dans toutes les exigences et la
splendeur de son corps glorifié, c’est-a-dire dans toute la splen-
deur de sa divinité, puisque cellei est le principe de la glorifi-
cation -- mais a chacun selon sa capacité (« la condescen-
dance »), ce qui explique non seulement qu'll ait paru diffé-
remment selon les personnes et les temps, mais aussi qu’ll ait
parfois agi comme ayant un CcOIps mortel et corruptible
(car il fallait insinuer lentement la réalité de la merveilleuse
transformation qui s'était opérée, a cause de la grande dif-
ficulté qu'éprouvaient les disciples de croire a la résurrection et
de concevoir méme de loin le mode de vie d'un ressuscité) :
« 11 vaut la peine d’examiner la difficult¢ comment un corps
incorruptible manifestait la marque des clous et était palpable
pour une main mortelle ? Mais ne sois pas troublé : car c’était
une condescendance . Car ce qui était si subtil et si léger ”
jusqu'a entrer, les portes fermées, €tait éloigné de toute épais-
seur . Mais c'est pour que la résurrection soit crue qu’ll mon-
tre cela ¥, afin qu'ils apprennent que c'était Lui-méme le Cru-
cifié, et que ce n’'était pas un autre qui est ressuscité a sa
place *. »

Que si l'on pousse l'objection jusqu'a ses derniéres
conséquences et 1'on demande comment Il sera vu « par tout
ceil et par ceux qui L'ont percé » ®, St Grégoire le Théologien

33. Origénc, Contre Celse 11, 64-5 (P.G. X1, 897-1000).

3. Tuyratabasig.

35. Aemtov xal xoUpov.

36. Mayvrytog wasyns annAlaxto.

37. 1l sagit dc ce que dit le Christ & Thomas : « mets ton doigt ici... »
(Jn. 20 7).

38. Chrysostome, Hom. 87, 1, sur Saint Jean (P.G. LIX. 474).

39. Ap. 1.

177




répondra qu'un tel « verra comme feu Celui qu'il n’a pas appris
34 connaitre comme lumiére »*.

Maintenant nous avons assez de données pour mesurer la
portée des appréciations patristiques sur la vision de la Trans-
figuration. Une simple lecture de la Citation Générale ¥ mon-
tre qu'ils la considérent comme « I'image » du siécle a venir.
Contre cette idée on pourrait avancer l'objection que pour
qu'une chose soit I'image d’'une autre, des similitudes entre elles
sont requises : or apparemment, poursuivra-t-on, il n'y en a
aucune, puisque dans la vision glorieuse le corps tant des sujets
que de I'objet est glorifié, tandis que dans la Transfiguration il
ne l'est pas. A ceci on répondra que le corps du Christ, il est
vrai, &tait encore mortel et non-glorifié lors de la Transfigura-
tion. Ce n’est pas répondre a cette partic de l'objection
que de dire que le principe de glorification, c'est-a-dire la divi-
nité, est présente chez Lui dans les deux cas, puisque la divinité
fait aussi bien I'objet de la vision mystique normale ici-bas, et
qu'on est en train de rechercher des similitudes exclusives et
propres a la Transfiguration et a la vision glorieuse.

Cest du coté des sujets qu'on trouvera les fondements de
I'image, comme toute notre étude a essayé de la montrer : une
certaine transformation, selon les Péres, a bel et bien eu lieu
dans leur corps, lors de leur sublime vision sur la montagne,
puisque, pour ne citer que les témoignages les plus explicites (se
référer a la Citation Générale 2 pour toutes les citations qui
vont suivre jusqu'a la fin du livre), Clément dit qu'ils virent la
« lumiére selon que la puissance et la volonté du Sauveur don-
nérent 2 la chair la capacité de voir », St Basile qu'ils « furent
jugés dignes de voir de leurs yeux les préludes de sa venue glo-
rieuse », St Maxime qu'ils « passérent de la chair a I'esprit

40. Sur Saint Athanase, Disc. 21,2 (P.G. XXXV, 1084).
41. Ch. I de ce livre.
42. Ch. I de ce livre,

178



avant de déposer la vie de la chair, par I'altération des opéra-
tions sensibles qu’'opéra en eux I'Esprit », et St André de Créte
que les apotres, « devenus en dehors de la chair et du monde,
autant qu'il est possible ici-bas, apprendront, par ce qu'ils
auront expérimenté, les formes de la condition future. »

Mais une image ou un symbole peut étre supérieur, égal ou
inférieur a ce qu’il représente. Supérieur, comme quand on dit :
Dieu est le symbole de la pureté. Egal : Jésus-Christ est le sym-
bole de Dieu. Inférieur : le lis est le symbole de la pureté. Tous
les Péres qui ont explicitement parlé du rapport entre la Trans-
figuration et la vie éternelle s’accordent pour affirmer qu'elle
est inférieure a celle<ci ; un seul, Denys, parait les équivaloir.
Je dis « parait », parce que si son texte pris indépen-
damment de son ceuvre est susceptible de pareille interpré-
tation, il est non seulement plus probable mais certain par ail-
leurs que Denys la tient pour inférieure a la vie éternelle. Je
tire cette conclusion de la formule restrictive : « autant qu’il est
possible ici-bas » (voir le passage cité au début de ce chapitre)
qu’il applique trés fréquemment a « toute » vision mystique ter-
restre (par conséquent y compris la Transfiguration). Le but de
son fameux texte sur celle<i n’est pas de la comparer avec la
vision glorieuse, mais d’opposer les deux a la vision symbo-
lique d’ici-bas -- par conséquent, c’est beaucoup moins une
équivalence précise qu’une assimilation globale de l'une a
I'autre en fonction exclusivement de ce que la Transfiguration
a d’irréductible a une vision mystique normale. C’est ainsi que
les Peres -- pour donner un exemple -- semblent mettre le
mariage et la virginité sur le méme pied quand ils les opposent
a la fornication, parce qu'ils ont en vue alors uniquement 1'élé-
ment commun par quoi le mariage et la virginité sont irréduc-
tibles a la fornication. Mais il en est tout autrement quand leur
but est de comparer le mariage avec la virginité : 12 alors, ils
explicitent trés clairement leur préférence.

179




1l est inutile de revenir sur les expressions trop flagrantes
par lesquelles les Peres expriment I'infériorité de I'image dans
notre sujet. Mais ils emploient parfois des expressions intéres-
santes qixi expriment d'une fagon indirecte cette infériorité et
qu'il convient d'examiner parce qu'elles peuvent préter a
équivoque. Par exemple, quand Origene dit que la gloire
future « a é1é manifestée corporellement du fait qu'elle est tom-
bée sous la vision de leurs yeux mortels », ou Chrysostome 4
qu'll « leur dévoila autant qu'il était possible de voir, afin de
ne pas léser les yeux de ceux qui voyaient, et méme ainsi ils ne
supportérent pas et tombérent sur leur face » : pareils textes
prennent le contre-pied de I'angle de vision de Denys que nous
venons d'examiner. lls ne nient pas nécessairement qu'une
transformation ait eu lieu dans la chair des apotres, ils sou-
lignent tout simplement ce que cette transformation a de lacu-
neux, de partiel, de relatif. Qu'on lise attentivement, par exem-
plc tout ce texte-la de Chrysostome : il y dit que « la gloire des
corps incorruptibles exige pour sa vision des yeux incorrup-
tibles et immortels ». Un peu avant, il dit que la Trans-
figuration « n'a pas montré toute la splendeur du siécle a
venir », el que c'était « une condescendance » -- en d’autres
termes clle a montré en partie la gloire des corps incorrup-
tibles. La conclusion s'impose incoerciblement : une certaine
transformation de la chair des apotres, adéquate a cette vision
atténuée de la gloire future, a da avoir lieu.

Les yeux corporels des apotres ont bien participé a la su-
blime vision : « IIs furent jugés dignes de voir de leurs yeux les
préludes de sa venue gloricuse » (St Basile) -- autrement pour-
quoi tombeérent-ils a terre, de méme que St Paul qui fut
aveuglé corporellement, bien que l'excés de splendeur qui
I'aveugla fit une lumiére immatérielle ? Comment expliquer

43. Cf. son dernier texte dans Citation Générale, Ch. 1 dc ce livre.

180



tout cela ? Une réponse correcte peut étre donnée analo-
giquement par ce que nous avons dit sur la participation du
corps dans la vision bienheureuse, selon le peu de lumiére dont
Dieu nous a éclairé -- mais Lui seul congoit ce mode.

181







Conclusion







Cette étude nous a permis avant tout de dégager une vision
« copernicienne » de la Transfiguration : c’est le Christ qui
parait se transfigurer le jour de la Transfiguration, mais ce sont
les apotres qui en réalité le sont ; pour la simple raison
que le Christ ne pouvait se transfigurer, I'étant des le premier
instant de son Incarnation. Et nous avons décrit tout au long
du livre comment cette transfiguration des apotres eut lieu. Et
nous espérons que de cette étude aura découlé une vision claire
de I’'abime infranchissable qui sépare la Transfiguration de
I’hallucination ; comme aussi de la supériorité éclatante de
celle-la sur les miracles dont I'effet « palpable » (au scns
d’appréhensible aux sens humains en tant que tels) frappe
davantage I'imagination -- comme la résurrection de Lazare ou
I'arrét de la course du soleil par Josué ( maintenir ce grand
miracle en dépit de tous ceux qui font les douteurs de miracles,
de ceux qui se réfugient a tort et a travers dans 'interprétation
métaphorique chaque fois que le surnaturel les géne et dérange
leurs conceptions « scientifiques » : Dieu! qu'il y a de
« savants » de nos jours !-- sans toutefois tomber dans le pié-
ge des inquisiteurs de Galilée ) -- et dont serait une certaine
conception de la Transfiguration comprise comme un jaillisse-
ment de lumiere sensible : car finalement, bien que ces miracles

185




prouvent la divinité de Celui qui les opeére, ils restent néan-
moins visibles a I'eil humain en tant que tel, tandis que la
Transfiguration exige pour étre pergue un ceil -- ceil du corps et
ceil de I'esprit -- surélevé par I'Esprit ; de méme, la supériorité
de celle<i sur les autres phénomenes surnaturels marginaux --
apparitions, extases, stigmates, transverbérations etc. -- en tant
que tels, lesquels, malgré leur sublimité, ne constituent pas le
tissu, 1'étoffe méme de ce qu'il y a de plus sublime, c'est-a-dire
la vie chrétienne, a laquelle tous sont obligatoirement appelés ;
supériorité de la Transfiguration enfin, sur la plupart des ins-
tances d’union a Dieu de méme ordre, car dans celles<ci il n'y a
pas en général cette transformation temporaire du corps vers
I'incorruptibilité, que les apotres ont subie. Je dis bien : «la
plupart », car je n'exclus gueére la possibilité de visions divines
égales ou méme supérieures a la Transfiguration -- par exemple
le rapt de St Paul au troisiéme ciel, ou les visions dont a di étre
favorisée la Vierge Meére... Mais celles—ci ne nous sont guere
méme insinuées, et celui-la insinué tout en demeurant scellé
par le cachet de I'ineffable, seule la Transfiguration a allié la
sublimité de la vision a la richesse de la suggestion, et c'est
pour cela qu'elle est devenue dans la théologie orientale I'ar-
chétype de toute illumination, dans la vaste hiérarchie des
lumiéres : « Lumiére était ce qui apparut, venant du feu, a
Moise, quand le buisson flambait mais ne se consumait pas,
afin de montrer sa nature et de faire connaitre sa puissance.
Lumiére, ce qui guidait Israél dans la colonne de feu, adou-
cissant le désert. Lumiére, ce qui ravit Elie dans un char de feu,
sans consumer celui qui était enlevé. Lumiére, ce qui illumina
les bergers d'éclairs tout autour, quand la Lumicre intem-
porelle se mélangea a la temporelle. Lumiére, celle de I'astre
accourant 2 Bethléem et ailleurs, afin de guider les mages et de
gratifier de présents la Lumiére qui, pour nous, est devenue
avec nous. Lumiere, la divinité manifestée aux disciples sur la
montagne, peu s’en fallut plus ferme que la vision. Lumiére,

186



I'apparition qui illumina Paul d’éclairs tout autour, et ayant
frappé les yeux, guérissant les ténebres de I'ame! » -- Dieu
daigne nous en éclairer, a Lui soit la gloire dans les siécles des

siecles.

36;) Saint Grégoire le Théologien, Sur le Baptéme, Disc. 40,6 (P.G. XXXVI,

187







TABLE DES MATIERES

Préface de Sa Béatitude Maximos V . . ... ... 7
Introduction . . . .. ... ... ... ... .. ..... 13
Ch. I : Qui s’est transfiguré, le Christ

oulesapétres? .............. 27

Ch. 11 : L’économie de la Transfiguration. .. 51
Ch. HI : La * Théologie > de la

Transfiguration :

A -LEssence............... 63
Ch. IV : B - L’Energie . ... ........... 79
Ch. V : C - La grande et la petite lumiére. . 93
Ch. VI : D - La Purification. . .......... 107
Ch. VII : E - La Contemplation . ......... 135
Ch.VIlIl : F - L’Hlumination ............ 153
Ch. IX : G - Transfiguration et Vie éternelle. 167
Conclusion . . .................... .. 185







ACHEVE D’IMPRIMER EN NOVEMBRE 1986
SUR LES PRESSES DE L’IMPRIMERIE BUTENEERS
16, Rue des Clarisses
B- 4000 LIEGE

N¢ d’édition : 236
Dépdt légal : 1¢ trimestre 1974.





{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }

