


POUR L'APOSTOLÁT: LITUR6IQUE 

LA PRATIQUE 
DE LA MESSE 

PAR 

L'ABB¾ P. BAYART 

CASTER MAN -PARIS TOURNAI 





LA 

PRATIQUE DE LA MESSE 



NIHIL OBSTAT 

Lille, le 28 Décembre r936 

Eugène MASURE, 8. T. D. 

IMPRIMATUR: 

Lille, le 29 Décembre 1936 

P. DuTHOIT V. G. 



POUR L'APOSTOLAT LITURGIQUE 

LA 

PRATIQUE 
DE LA MESSE 

PAR 

I'Abbé PAUL BAYART 

ÉDITIONS CASTERMAN 
TOURNAI PARIS 

I937 





LA 

PRATIQUE DE LA MESSE 

L'ESPRIT D'ASSEMBLEE 

LA MESSE EST UNE ASSEMBILÉE. Tel est assuré 
ment le sens du mot missa. On lui a trouvé 
d'autres significations, quelques-unes très belles, 
mais dérivées et allégoriques. T'enons-nous-en 
à l'idée primitive : elle est féconde, elle est 
lumineuse. 

Le mÍt missa n'a pas été réservé d'abord à 
Ce que nous appelons la messe. Il désignait en 
premier lieu tout acte et toute formule marquant 
la fin d'une réunion liturgique; puis telle série 
d'actes ou de formules caractérisant un genre de 
réunion; puis, pratiquement, toute assemblée 
cultuelle. Le mot demeura spécialement appliqué 
aux deux assemblées régulières les plus impor 
tantes : l'assemblée générale, dite messe des 



IO LA PRATIQUE DE LA MESSE 

catéchumènes, et l'assemblée pour l'Eucharistie, 
dite messe des fidèles. Quand disparut l'usage 
de congédier les catéchumènes (parce qu'il 
n'y en avait plus) et que les deux messes furent 
soudées en une seule séance, on continua, on 
continue encore, dans le langage officiel, à désigner 
par un nom au 

Ainsi de tous les termes employés pour désigner 
l'acte principal du culte, c'est le mot messe, 
assemblée, qui est demeuré en usage. Les églises 
d'Orient ne connaissent pas notre mot latin; 
mais ils emploient deux mots au mnoins aussi 

clairs : « synaxe », qui exactement veut dire 
assemblée; « liturgie », c'est-à-dire fonction 

publique. 

Or il est manifeste que notre messe, telle 

qu'elle est conçue et organisée; telle qu'elle est 
aintenue par ses rubriques essentielles; telle 

qu'elle nous est imposée; telle que les vrais 
GARDE fidèles la comprennent et la pratiquent, 

NETTEMENT SON CARACTÈRE D'ASSEMBLÉE, et de 

double assemblée. 

Ainsi s'expliquent 1ent tous les détails - 0u au 

moins les principaux traits des rites qui la 

au pluriel la célébration de la double 
assemblée: miss arum solemnia, missae celebrantur. 

composent; ainsi s'expliquent la teneur et l'orga 
nisation des textes qui s'y enchevêtrent. Même 



L'ESPRIT D'ASSEMBLÉB II 

dans les circonstances les plus défavorables, 
comme dans le cas d'une messe basse célébrée 
hors de la présence de tout fidèle, le rite 
s'accomplit toujours comme si le peuple se pressait 
autour de l'autel. Jamais le prêtre ne célèbre 
pour lui seul; le manque d'assemblée effective 
ne peut enlever à la messe son caractère public. 

Commune. 

On dit toujours de la messe, même basse, 
qu'elle « se célèbre ». Célébrer, étymologiquement, 
c'est tenir une assemblée. C'est pourquoi il est 
prescrit au prêtre de dire à haute voix tout ce 
qui normalement, à la messe solennelle, devrait 
	tre chanté ou déclamé. Et on précise:«à haute 
voix, de manière à être entendu des assistants ». 
C'est bien pour que ceux-ci se rendent compte 
quils sont engagés avec le pr¿tre dans une action 

Si la messe était une audition çoncert, 
conférence, théâtr� ou simplement une prière, 
aucune condition de présence et de lieu ne serait 
exigée. Gråce à des procédés modernes, on 
pourrait la suivre valablement de chez soi. 
Mais non; écouter les chants et les paroles d'une 
messe que diffuse la radiophonie, peut étre 

une curiosité édifiante, une satisfaction pieuse, 
un acte de foi; ce sera pour les malades une 
grande consolation, un puissant réconfort; ce 



I2 LA PRATIQUE DE LA MESSE 

ne sera jamais la participation réelle à une 
assemblée. Or c'est cela qui nous est prescrit 
une action commune manifestée premièrement 
PAR UNE PRÉSENCE EFFECTIVE en un lieu désigné 
à cette fin. 

On s'assemble POUR L'EXERCICE DU CULTE 
PUBLIC, qui ne peut se dire public, vraiment, 

totalement, que sil s'exerce par une assemblée, 
Ou au sein d'une assemblée. On s'assemble 

pour faire ensemble quelque chose. Cette chose, 
ici, c'est le culte divin en tant qu'exercé publi 
quement par l'Église. PAR L'ÉGLISE, actuellement 
concrétisée dans le groupe officiellement cons 
titué, régulièrement assemblé, canoniquement 
présidé, uni à toute la grande Eglise catholique. 
Couramment, l'assemblée chrétienne que nous 
appelons la messe, a un double objet: la prière 
commune, que le sacrifice achève et couronne. 

Bien différents sont ces deux objets. Par suite, 
tout divers seront les deux aspects de l'assemblée 
chrétienne, divers ses rites, diverses les fonctions 
de ceux qui la président et les interventions de 
ceux qui la composent. Mais dans I'un et l'autre 
cas, il s'agit d'un seul et même culte, dont les 
lois essentielles ne varient pas. Le sacrifice est 
l'acte suprême, le point culminant, l'expression 
parfaite de la religion. Mais la prière est aussi 



L'ESPRIT D'ASSEMBLÉE I3 

acte nécessaire de la religion; elle prépare, con 
tinue, encadre le sacrifice, dont elle assure 
lapplication pratique. Que serait un culte, que 
vaudrait une religion, que deviendrait un peuple, 
comment subsisterait une Église, sans formation 
dogmatique et morale, sans expression de la 
piété, sans des assemblées de prière, où les âmes 
s'entraînent à la mise en action de cette vie que 
le sacrifice leur apporte ? L'Église continue 
toute l'Suvre du Christ, elle exerce parmi nous 
toute l'uvre de la Rédemption. Le Christ nous 
a sauvés et nous sauve par sa mort rédemptrice; 
mais aussi par sa parole et par sa prière. 
L'assemblée du culte aura donc pour objet de 
nous faire vIVRE AVEC LE CHRIST, en nous faisant 
participer d'une part à sa doctrine et à sa prière, 

d'autre part à son sacrifice, 

Dans l'antiquité, on tenait beaucoup, par 
principe, à ce qu'l n'y eût, par jour, qu'une 
seule messe par église: une messe unique, : 
réunissant dans une évidente unité TOUTE LA 
COMMUNAUTÉ, clergé et fidèles. Ce principe est 

toujours, sinon en pleine vigueur, au moins assez 
persistant pour être encore la source de plusieurs 
lois et de plusieurs usages. Normalement, la 
messe conventuelle doit grouper tous les membres 



I4 LA PRATIQUE DB LA MESSE 

d'un chapitre, d'une maison religieuse; la messe 
paroissiale devrait rassembler toute la paroisse. 
Multipliées, réduites dans leur cérémonial, les 
messes basses supposent toujours une assistance 
de fidèles, qui y prennent part : soit de ceux qui 

ne peuvent assister à la messe principale, soit de 
que la piété ou des circonstances appellent 

à la messe aux jours où il n'y a pas d'assemblée 
générale. La fidélité à la messe paroissiale, à 
l'empressement à la messe célébrée solennel 
lement par l'Evêque : cela n'est pas de l'ordre 
des dévotions surérogatoires, cela ne relève pas 
d'un zèle extraordinaire; c'est simplement l'appli 
cation d'un principe, d'une définition; c'est, 
si l'on peut dire, le bon sens même. 

Il n'y a d'assemblée que par la présidence du 
chef légitime : c'eST L'AUTORITÉ QUI FAIT L'UNITÉ. 

Le chef, c'est l'Évêque. L'assemblée présidée 
par l'Évéque, la messe pontificale, est la meilleure 
réalisation liturgique, la plus parfaite expression 
du caractère public de la liturgie. Ce n'est pas 
par amour de a pompe et du décor que nous 
préférons la messe pontificale; c'est parce que 
la présence personnelle et active du chef donne 
à l'assemblée tout son sens, 
Tout prêtre qui célèbre la messe, par le fait 



L'ESPRIT D'ASSEMBLÉB 

même qu'il est autorisé à la célébrer, est le repré 
sentant, le tenant-lieu de l'Evêque pour cette 
assemblée qu'il préside, qu'il unit. 

Dès lors qu'il y a assemblée, au sens que nous 
disons, ce ne peut 	tre que pour une activité 
commune du président et des membres. Une 
assemblée est UN ACTE DE VIE COMMUNE. Sera-t-il 

permis de signaler ici un malentendu, presque 
une erreur pratique, qui rejaillit même sur la 
théorie? La chose est délicate : il s'agit d'un point 
de vue. On a tendance à considérer la messe 
seulement comme une chose que le peuple regarde 
s'accomplir devant lui; en son nom, certes; mais 
à laquelle on assiste en manière de spectateur; 
une action que chacun suit uniquement avec 
ses réactions personnelles. « Suivre la messe , 
«s'unir au prêtre» : ce sont d'exce!lentes formules, 
mais à double sens; elles risquent de demeurer 
individualistes et beaucoup les entendent ainsi. 

Le simple spectateur n'est pas membre de 
l'assemblée, même s'il s'unit de cSur à ce qu'il 
voit faire. Regarder, ou même écouter, entendre 
la messe, ce n'est pas, du fait même, PARTICIPER 
A UNE ACTION COMMUNE. Il faut quelque chose 
de plus. Gardons-nous d'exagérer; nous recon 

naissons sans hésiter qu'une simple intention, 



I6 LA PRATIQUE DE LA MESSE 

même interprétative, de prendre part à ce qui 
se fait, doit être tenue pour suffisante. Mais la 
participation pleinement active, tout à fait normale, 
suppose que les membres présents vivent », 
le plus exactement quil leur est possible, le 
développement progressif du programme de 
l'assemblée; qu'ils y apportent leur collaboration, 
dans la mesure et de la manière voulues. Ce 
qu'il y a d'essentiel s'exprime en paroles qui 
s'échangent, qui vont du président à l'assemblée 

et de 1'assemblée au président; qui, de toutes 
façons, expriment une pensée commune, une 
volonté commune, une âme commune. Pour 
les fideles, écouter ce qu'on leur dit comme on 
écoute une autorité qui enseigne et dirige; 
répondre à cette autorité par les mots qu'elle 
attend; sous sa conduite, exprimer à Dieu la 
prière commune, faire l'oblation commune du 
sacrifice : voilà ce qui s'appelle participer à 
l'assemblée. Entre suivre la messe et participer 
à la messe, y a-t-il seulement une nuance? 

Quoi qu'il en soit, il faut reconnaître à la messe 
ce caractère d'assemblée. Dès lors, la pratiquer 
en esprit d'assemblée. Tout essai de méthode 

si on suppose que la liturgie elle-même n'est 
pas une méthode parfaite doit tenir compte 
de ce fait primordial. Pourquoi ne pas prendre 
simplemnent les choses comme elles sont, ne pas 
les faire comme il faut? 



II 

L'ASSEMBLEE DE PRIÆRE 

CE QU'ELLE EST 

Dans notre messe, telle que nous la célébrons, 
il y a donc d'abord une première assemblée, 
qui a pour objet LA PRIÉRE PUBLIQUE. Notre 

avant-messe », commne certains veulent la 
nommer, ou notre « messe des catéchumènes », 
terme qui ne correspond plus qu'à un souvenir 
et à un passé périmé, dont on ne saurait dire 

s'il revivra jamais; notre messe enfin, telle qu'elle 
se déroule jusqu'à l'offertoire, correspond 
fait, et d'une manière encore bien sensible, à 
ces assemblées de l'Eglise primitive, à ces veillées 
nocturnes, où les Apôtres, puis leurs successeurs 
groupaient les chrétiens pour les instruire 
pour prier avec eux. La vigile pouvait être séparée 
de l'Eucharistie, ou au contraire s'achever par 
l'Eucharistie. En tait, et selon un usage ancien, 
général et très rationnel, les deux assemblées 
se succèdent immnédiatement. 

en 

L'assemblée de prière, la vigile, ou notre messe 
des catéchumènes a pu être longtemps, en certains 
lieux du moins, la seule manifestation publique 
de la prière collective, hors du sacrifice eucha 



I8 LA PRATIQUE DE LA MESSE 

ristique. Il faut attendre quelques siècles pour 
trouver la vigile accompagnée chaque jour 
d'autres assemblées de prière et des offices 
organisés en supplément de l'assemblée principale. 
Mais alors même que l'ofice quotidien est passé 
en règle, avec des assemblées pour toutes les 
heures de la nuit et du jour, LE TYPE PREMIER 
et essentiel persiste comme un élément indis 
pensable et universel du culte : chaque fois 
qu'on offrira le sacrifice eucharistique, on y 
préludera toujours par l'assemblée traditionnelle 
qui perpétue, avec un programme équivalent, 
la vigile des premiers temps. 

Il est Vrai que pour constater cela, il faut 
assister, avoir assisté au moins une fois, A LA 
MESSE sOLENNELLE CÉLÉBRÉE PAR L'EVÊQUE ou 
savoir comment les choses s'y passent. 

Durant que l'on chante l'Introït, l'Ävêque 
prie au pied de I'autel, puis il monte à l'autel 
pour lencenser.. Une fois ces actes de piété 
accomplis, I'Évêque se rend à son trône : il y 
demeurera durant toute la messe des catéchu 
mènes; il ne montera à l'autel que pour le Sacri 
fice. Donc, deux parties nettement tranchées. 

La première assemblée, l'Àvèque la préside 
à son trône. Ce trône, c'est le siège épiscopal, la 



L'ASSEMBLÉB DE PRIÈRE I9 

cathedra, la chaire duchef, du docteur, du pasteur. 

Cette cathedra a sa place normale au fond de 
labside, où l¾Vêque se tient face à son peuple, 
en qualité de président, de surveillant 

episcopus; il est le chef de l'assemblée, il en 
est l'âme; il la dirige, il la rassemble, il la coor 
donne, il en fait l'unité. 

Rien n'est plus clair; rien ne fait mieux com 
prendre le vrai caractère de notre messe des 
catéchumènes; assemblée des fidèles autour de 
leur chef, pour Pécouter, pour prier avec lui. 

Si le prêtre remplace l'Éveque, il n'a pas droit 
à siéger en qualité de chef; mais dans les rites 

de notre messe solennelle, on voit encore que 
le prêtre, durant la messe des catéchumènes, va 
s'asseoir tandis que l'assemblée chante, ou la 
schola; ce qu'il ne fait jamais à partir de l'offer 
toire. C'est aussi pour marquer la distinction 
des deux assemblées qu'à la messe basse, à part 
quelques exceptions, le prêtre se tient debout non 
au milieu de l'autel, mais sur les côtés. En un mot, 
si le prêtre est à l'autel pour la messe des catéchu 
mènes, c'est par suite de simplifications d'ordre 
pratique. Mais si l'on considère, comme on le 
doit, la messe dans sa célébration typique, la 
messe pontificale, on voit avec une parfaite 
netteté ce qu'est la première partie de la messe, 
Ce qu'est notre nesse des catéchumènes; 
l'assemblée pour l'assemblée. 



20 LA PRATIQUE DE LA MESSE 

Cette assemblée a pour objet général le culte 
de l'Église à Dieu, la prière; de Dieu à l'Église, 
l'enseignement. De fait, c'est là le double objet 
de cette assemblée : LA PRIÈRE ET L'ENSEIGNEMENT. 

Cela, dès les premiers jours de I'Église; cela, de 
notre temps encore, et core, et nécessairement. En 
réalité, les deux éléments ne se présentent pas 
d'une manière absolument tranchée, comme 
deux exercices séparés et sans rapports. Ils se 
m�lent, ils se compénètrent, au point que la 

L'enseignement est spécialement représenté 
PAR LA LECTURE DES LIVRES SAINTS ET PAR LEUR 
EXPLICATION. Cette explication a eu jadis une 

très grande place dans l'assemblée liturgique. 
C'est qu'en effet les Livres Saints ne suffisent 
pas par eux-mêmes. L'Église a reçu mission 
d'enseigner la vérité, dont elle a le dépôt, dont 
elle est maîtresse. Encore que le magistère de 
I'Église ait l'occasion et le droit et la nécessité 
de s'exercer fréquemment, couramment, en dehors 
des actes du culte, c'est dans les assemblées du 
culte cependant qu'il trouve son expression la 
plus usuelle. L'enseignement ne peut être séparé 
du culte, parce qu'il est lui-même acte de culte. 
Notre religion est à base de foi et d'autorité; 

prière est enseignement et que l'enseignement 
est prière. 



L'ASSEMBLÉE DE PRIÈRE 21 

le culte doit être destiné en partie à la formation 

de la foi, à l'enseignement théorique et pratique 
de la doctrine révélée, de la doctrine de l'Église. 

L'autre élément, de l'Église à Dieu, comprend 
LES FORMES DIVERSES DE LA PRIÈRE proprement 
dite. Il faut entendre ici ce mot « prière » dans 
sa signification totale. La prière est faite d'abord 
d'adoration et d'action de grâces; sans quoi il 

n'y a pas vraiment élévation de l'homme à Dieu. 
Elle se formule ensuite en demandes qui solli 
citent le pardon pour nos fautes et toutes les 
faveurs divines qui nous sont nécessaires et que 
Dieu veut que nous lui demandions, Ces 

demandes, l'Eglise, au cours de lP'assemblée, 
les exprime en termes généraux; car sa prière 

alors, surtout alors, de caractère social. En 
termes généraux, non en termes vagues : la 
prière de I'Église est précise, adaptée à nos 
besoins, selon les circonstances. On ne suppose 
pas que chacun ait à venir détailler ses nécessités 
et ses désirs : 1lassemblée a pour objet le bien de 
tous, le bien collectif, la prospérité de cette sociét� 
qui est 1Eglise et en définitive la gloire du Christ 
dans le progrès de son corps mystique. Non que 
l'intérêt spirituel de chaque membre soit néglig¿, 
puisque chacun perçoit le fruit de la prière 
collective et s'applique la direction donnée d'une 
manière générale. Mais c'est dans l'ordre social, 
DANS LA CHARITÉ ET DANS L'UNITÉ, que se fait la 
prière. Par charité et pour le profit de tous, la 



22 LA PRATIQUE DE LA MESSE 

prière de l'assemblée peut en certains cas envisager 
spécialement certains groupes, les catéchumènes, 
les néophytes, les pénitents, les ordinands; elle 
peut s'appliquer à des personnes spécialement 
désignées, ce défurnt, ce malade, ces époux, ces 
voyageurs. Mais c'est en tant qu'ils sont nÙtres, 
membres de droit de notre assemblée, membres 
comme nous du corps du Christ. Ainsi les formules 
mêmes de la prière, qui est faite par tous et pour 
tous, marquent bien que PEglise attend de ses 
fid�les assemblés qu'ils réalisent une véritable 
collaboration, dans un sens donné, qu'il appartient 
à l'autorité de définir et de proposer. 

LA PRIÉRE DE L'ASSEMBLÉE EST POUR ELLE UNE 
LEÇON. D'une manière générale, comme les 
anciens théologiens l'ont déjà remarqu�, la teneur 
même des oraisons de l'Église nous instruit de 
ce que nous devons croire : legem credendi statuat 
lex supplicandi; voulons-nous savoir ce qu'il faut 
croire, voyons comment l'Eglise formule ses 
prières. Cela s'applique à des cas particuliers, 
où dans une controverse la pratique liturgique 
fournit un argument irréfutable et décisif. Cela 
s'applique à tout l'ensemble des prières litur 
giques. Les textes de la messe des fidèles nous 
éclairent sur l'Eucharistie. Dans la nmesse des 



L'ASSEMBLÉE DE PRIÈRE 23 

catéchumènes, tout ce qui est prière, et notam 
ment la série des oraisons pour les dimanches 
de l'année, est comme une révélation, comme un 
évangile de la vie chrétienne. Que la prière 
vienne des psaumes, ou qu'elle naisse de la 
tradition ecclésiastique, et c'est toujours 
de Dieu qu'elle nous vient, elle est toujours 
une lumière pour notre foi, et pour notre conduite. 

Car l'avantage de ces leçons des lectures 
et des prières , et en définitive le bénéfice de 
nos assemblées, c'est de DIRIGER NOTRE VIB, 
de nous porter à l'action. Le dogme nous y est 
présenté comme règle d'activité; la contemplation, 
la prière, se changent immédiatement en réso 
lution d'agir. Résolution d'autant plus efficace 
que, formulée en manière de demande, elle nous 
assure le secours de la grâce pour la tenir. 

Ainsi dans l'assemblée l'Eglise agrandit les 
perspectives du culte : elle nous joint à Dieu 
nón seulement pour un moment, dans un acte 
sublime mais passager; mais pour toute notre vie, 
pour toutes nos actions, dont elle assure la par 
faite direction, C'est dans cette assemblée que 
nous nous formons à une vie pleinement chr¿ 
tienne en tous sens. 

Cette cOLLABORATION Vivante est supposée 
par l'organisation même de cette assemblée de 



24 LA PRATIQUE DE LA MESSE 

prière. La messe des catéchumènes est conçue 
en vue d'une activité commune. 

Une première forme évidente de cet appel à 
la collaboration, c'est que la messe comporte 

DIALOGUE. La messe n'est jamais monologue. 
On pourrait montrer que tout 1'ensemble des 
rites est un appel à la collaboration; mais à ne 
considérer que les choses qui se disent, et c'est 
assez, le cas de l'oraison est particulièrement 
suggestif. 

Le président salue l'assemblée : Dominus 
vobiscum. Elle lui répond : Et cum spiritu tuo. 
Le prêtre formule la prière pour toute l'assemblée. 
Elle répond : Amen. 

Cette manière de faire est la dernière simpli 
fication, qu'on ne saurait plus réduire davantage, 
du rite antique de l'oraison collective. Ce rite 
ancien est un peu mieux gardé à certains jours 
où entre le mot Oremus et la formule de l'oraison 

s'intercale le Flectamus gema avec le Levate. 
Le président propose à l'assemblée un objet 

de prière, comme on le fait encore le Vendredi 
Saint : Oremus, prions, frères, pour que Dieu 
nous accorde telle ou telle de ses grâces... Le 
diacre nous invite à fléchir le genou; dans cette 
attitude nous prions quelque temps en silence 
jusqu'à ce que le signal nous soit donné de nous 
relever : Levate. Alors le président rassemble, 
recueille, dans une collecte, dans une collecte, on dirait : en un 
bouquet les prières de chacun pour en faire 



L'ASSEMBLÉE DE PRIÈRE 25 

une prière commune qu'il adresse à Dieu. 
L'assemblée témoigne de son accord en achevant 
la collecte du prêtre par un Amen unanime. 
Rien de plus grand, de plus vivant, de plus 
Suvre publique, que Poraison avec son Amen. 

Autre élément de cette activité commune 
LE CHANT. Et le chant sous ses deux formes 
chant de la schola que les fidèles écoutent; chant 
populaire qui unit toutes les voix. 

La part du peuple comprend, de nos jours, 
et depuis longtemps le Kyrie, le Gloria, le Credo. 
Soit que le peuple se charge d'exécuter entière 
ment ces trois pièces, soit quil alterne avec les 
chantres de la schola, - les deux manières sont 
bonnes il prend par là manifestement une 
part directe à la liturgie de l'assemblée. Sur cela, 
tout le monde est d'accord. 

Mais il faut dire aussi que les pièces de chant, qui sont réservées par la tradition, vu leur origine 
et leur nature, aux chantres de la schola, sont 
elles aussi un appel à la collaboration de tous. 
Collaboration qui se traduit par une attention 
soutenue, totale, telle que le chant qu'on écoute 
nous pénètre tous et nous fonde en une seule 
pensée, en un seul ceur. Le chant de la schola 
n'est pas pur décor d'ordre sonore; il n'est pas 
bruit, agréable ou non, qui servirait seulement 
de cadre, Il est leçon, il est instruction, il est 
formation, s'adressant à toute l'âme, à toute 
l'assemblée, pour qu'elle le sente, qu'elle le 



26 LA PRATIQUE DE LA MESSK 

comprenne quelle en Vive, et sur le moment 
même, en un accord unanime. On se supposerait 
pas qu'au théâtre, au concert, le public qui n'est 
que spectateur ou auditeur, soit invité à lire Je 
journal pendant que les virtuoses s'épuisent sur 
la scène. A plus forte raison, dans l'assemblée 
liturgique, tout ce qui se chante doit être écouté, 
paroles et musique. Le chant des solistes est à 
Ja fois prière collective et instruction. 

L'instruction est aussi au programme de 
l'assemblée et elle appelle nécessairement la 
réaction intellectuelle de tous ceux à qui elle 
s'adresse. II est manifeste que les LECTURES, 

telles qu'elles sont choisies et ordonnées, ne 

Sont pas portées au programme de la messe solen 

nelle, naintenues, avec leur énonciation à voix 

haute, au programme des messes non chantées, 

pour la seule édification du prêtre ou du ministre 

qui en est chargé. Elles s'adressent à l'assemblée. 
Tellement que le texte de l'épître est précédé 
non seulement de l'indication de la source, mais 
d'une adresse: Fratres; et ces frères, ce ne sont 

pas les chrétiens d'autrefois à qui saint Paul 
écrivait, mais nous qui sommes assemblés pour 

entrer en contact avec la doctrine de l'Eglise. 
De m¿me le diacre « annonce » l'évangile :à qui, 
si ce n'est à nous? Et c'est pourquoi il nous salue, 
il nous contraint à lécouter. 

Oui, vraiment, notre messe des catéchumènes 

est toute conçue pour la collaboration de l'assem 



'ASSEMBLÉR DE PRIÈRE 27 

blée. A nous de la vivre : ne prenons pas trop 
facilement notre parti d'être, par notre faute, 
spectateurs muets, collaborateurs désenchantés, 
dédaigneux ou impuissants. Répondons à l'appel 
de la liturgie, vivons avec l'Eglise : elle sait cè 
qu'il nous faut. 

QUELQUES CONSEILS 

Comment donc apporterons-nous pratiquement 
notre participation à l'assemblée? 

SI LA MESSE EST LUE il ne faut pas sous 

estimer la messe basse nous ferons de notre 

mieux pour supposer qu'elle est chantée. Nous 
réciterons, en prononçant les paroles, discrète 
ment, à voix murmurée, les textes que nous 
devrions chanter, en y mettant autant d'âme et 
de ferveur, si c'est possible, que si nous chantions 
vraiment. Si les circonstances permettent que 
nous soyons autorisés à élever la voix, tous 
ensemble, pour les réponses et pour les textes 
qui reviennent au peuple, faisons-le généreu 

sement, dignement, noblement, en observant les 
règles de diction collective, accord des voix, 
accentuation, phrasé. Ecoutons, en nous aidant 
de notre livre, dans le texte ou dans la traduction, 
ce que le prêtre lit à haute voix. Il arrivera, sans 
doute fréquemment, que le prêtre sera en avance 
sur nous; ou que nous serons trop éloignés de 





L'ASSEMBLÉE DE PRIÈRE 29 

active A LÀ MESSE soLENNELLE Ou chantée; parti 
cipation à l'assemblée dans ses formes normales; 
participation à l'assemblée suivant son programme 
officiel et non selon des fantaisies particulières, 
dont le plus sûr effet est de ruiner le sens 
catholique. 

La méthode pratique de participation nous est 
dictée par le bon sens. Nous sommes assemblés; 
on nous parle, pour que nous répondions; on 
nous fait la lecture, pour que nous écoutions; 
on nous exécute des chants, pour que nous nous 
laissions toucher; on nous fait chanter ensemble 
pour que nous manifestions notre activité: si le 
prêtre murmure quelque chose à voix basse, 
c'est que cela n'intéresse directement que lui. 

Suivons donc le développement du programme. 
La schola chante l'Introit. Pendant ce temps, 

le prêtre récite à voix basse le Judica me et le 
Confiteor :il encense l'autel, en silence. Que vont 
faire les fidèles? Les voilà tiraillés dès les premiers 

mots! S'unir au prêtre, ou s'unir aux chantres? ? 
Mais ils sont assemblés non pour s'unir au prêtre, 
ni aux chantres, mais pour s'unir entre eux. Le 
chant del'antienne est liend'union. Cequi se chante 
et s'impose passe avant ce qui se dit en secret. 
I'antienne ouvre la messe depuis le rve siècle; 
le Fudica et le Confiteor ne sont officiels que 
depuis le xvre, Bref, au programme de l'assemblée 
ily a le chant d'ouverture, l'introit. Nous n'avons 
pas à l'exécuter; mais à nous y Iivrer. Ce prélude 



30 LA PRATIQUE DE LA MESSE 

nous met en plein dans l'action, en nous montrant 
aussitôt de quoi il s'agit, ce qu'on va traiter dans 
l'assemblée. Il est intellectuel et en même temps 
sensible, en images. Il nous recueille, et nous 
jette aussitôt en contemplation. Le texte est 
choisi pour cela, la musique composée pour cela. 
Qui a écouté l'introït et s'en est pénétré, il est 
pris pour toute sa messe, pour toute sa journée, 
et de dimanche en dimanche pour toute sa vie. 
Chaque antienne d'introit est une élévation vers 
Dieu, un chant de confiance et de reconnaissance; 
elles se colorent diversement selon les textes 

qu: 'amène la succession des psaumes, et selon les 
différentes époques de l'année; mais toujours 
elles nous inculquent le « surnaturel », Et déjà 
ce premier chant crée en nous tous un esprit 
commun, et nous assure que nous nous dirigeons 
vers le même but, dans les mêmes pensées, 
ensemble. 

Après le prélude de la schola, les chants d'ouver 
ture passent à la masse du peuple. Le Kyrie et 
le Gloria sont des pièces qui ont des pièces qui ne se conçoivent 
bien que chantées par toute l'assistance. Pièces 
très antiques dans leur texte, échos directs des 
premiers siècles. Mélodies d'époques diverses, 
parmi lesquelles il serait facile de choisir les 
plus anciennes et celles dont la facture est la plus 
populaire. Populaire, non dans le sens des messes 
de Du Mont, mais dans le sens des Kyrie fériaux, 
Ces chants populaires sont, disons-nous, des 



L'ASSEMBLÉE DE PRIÈRE 31 

préludes à l'assemblée. L'histoire nous le révèle: 
le Kyrie correspond en somme à la litanie qui 
prélude à I'assemblée, comme encore au Samedi 
Saint; le Gloria servait de prière matinale. Cest 
dans cet esprit qu'il faut exécuter ces chants 
Kyrie, procession de supplication; Gloria, prière 
du matin, qui fixe les intentions du chrétien. 
Et avec la conscience que ces prières sont carac 
téristiques du christianisme la plus authentique. 
Pour rien au monde, il ne faut abandonner de 
telles prières, de tels chants collectifs. 

Pour nous aider à mieux chanter le Kyrie, 
rappelons-nous que cette litanie, comme toutes 
les litanies, comportait primitivement une alter 
nance et que les mots Kyrie eleison étaient préci 
sément la réponse du peuple à des invocations 
proposées par quelq°'un du clergé. Il en était 
ainsi au temps de saint Gélase, peut-être encore 
au temps de saint Grégoire. Les invocations ont 
disparu, mais le cri du peuple s'est maintenu; 
il s'est stylisé; on a groupé les eleison a en trois 
fois trois pour qu'ils s'adressent tour à tour au 
Père, au Fils et au Saint-Esprit. C'est déja une 
profession de foi, qui reviendra dans le Gloria 
in excelsis, qui s'épanouira dans le symbole 
ainsi la messe des catéchumènes s'ouvre et 
s'achève dans la foi de la Trinité : c'est là quelque 
chose d'essentiel. 



32 LA PRATIQUE DE LA MESSE 

Après ces préludes de chant, on aborde LE 
PROGRAMME DE L'ASSEMBLÉE : prière et ensei 
gnement, sous leurs formes directes et spécifiques. 

Le prêtre salue 1'assistance : Dominus vobiscum. 
Chaque fois que le prêtre, à la messe solennelle, 

adresse, en chantant, ce souhait à l'assemblée, 
c'est que s'ouvre une nouvelle phase : nous le 
verrons mieux quand nous parlerons du Sacrifice. 
C'est donc la manière chrétienne, liturgique, 
traditionnelle, de dire que la séance est ouverte. 
Les paiens avaient aussi dans leur culte des 
formules qui invitaient l'assistance à une attention 
recueillie. Dans 1'antiquité chrétienne, ces appels, 
plus fréquents que de nos jours, comportaient 
des formules plus variées, dont quelques-unes 
sont encore employées en certains cas: Flectamus 
genua; Humiliate capita vestra Deo. Mais l'usage 
a toujours gardé celle qui est la plus pleine de sens, 
biblique d'origine, prélude à toute action, à toute 
prière. Elle nous met en et en plein surnaturel; elle 
nous apporte la grâce de Dieu. A nous de 
répondre, d'une seule voix; ne laissons pas ce 
soin à quelques chantres : si tonitruante que soit 
leur voix, elle n'est pas la voix du peuple. C'est 
à tous que le salut s'adresse : la politesse, la 
charité, l'esprit de collaboration, le sens liturgique 
exigent que tous souhaitent au prêtre d'avoir 



L'ASSEMBLÉB DE PRIÈRE 33 

aussi Dieu avec lui, pour parler à Dieu comme 
il faut, en notre nom, et pour nous instruire, 

avec compétence, au nom de Dieu. 

Une ou plusieurs séries de prières collectives 
et de lectures éducatives : tel est le programme. 
Les assemblées chrétiennes antiques comportaient 
régulièrement une succession plus ou moins 
nombreuse de ces séries. Il nous reste encore 
les douze lectures du Samedi-Saint, les six lec 
tures plus l'Evangile des samedis des Quatre 
Temps, à certains jours deux lectures avant 
1'Evangile. Couramment la série est unique : 
une oraison (les mémoires qu'on y ajoute n'em 

pechent pas de compter le tout pour un), une 
lecture dite épître, un psaume (en fait, souvent 
deux, mais qui se joignent), l'évangile enfin. 

D'abord l'oraison, LA PRIÈRE COLLECTIVE, la 
collecte.Nous savons vons déja quelle en est la forme. 
II faut en considérer le fond. Prenons l'oraison 
au sérieux : elle n'est pas de simple protocole, 
elle exige de nous une activité de prière, adoration 
et demande. Le texte, déclamé par le prêtre, 
va nous fournir la substance de cette prière. Ce 

texte est accommodé aux diverses circonstances 

du cycle de l'année; il s'applique à tous nos besoins 
religieux : il est varié pour soutenir, raviver en 



34 LA PRATIQUE DE LA MESSE 

alimenter l'esprit de prière. Le double 
objet de la prière, adoration et demande, est 
généralement exprimé formellement : une consi 
dération de quelque attribut divin, de quelque 
aspect de l'euvre de Dieu dans le monde, qu'il 
a créé, qu'il gouverne, qu'il relève, quil sanctifie 
par le Christ et par l'Eglise; puis une demande, 
conforme à cette considération, et qui vise à 
nous faire entrer dans la réalisation de ce plan 
divin. Or ce n'est encore là, si l'on peut dire, 

que le détail de la formule de prière; quand ce 
détail nous échapperait, il resterait encore quelque 
chose d'essentiel, quelque chose qui ne varie 
jamais, et qui est le fond même de l'oraison, 
de toute prière. Prier, c'est aller à Dieu, par le 
Christ. Cest pourquoi la formule variable est 
encadrée dans ces deux mots qui ne manquent 
jamais : Deus... per Christum. Et le but suprême 
de la prière est alors présenté par la doxologie 
qui lachève, où nous contemplons la gloire du 
Chrit dans la Trinité, raison de tout. Il nous reste 
alors à clamer Amen : car tout le cieln'est qu'un 
Amen, et toute notre vie doit s'exprimer en Amen. 
Amen qui ratifie la formule prononcée par le 
pr¿tre : Amen de toute l'assemblée. Là est la 
force de l'oraison. C'est pourquoi les Pères 
tenaient tant à ce que tout le peuple répondit à 
voix forte : oui, oui, Amen. 



L'ASSEMBLÉE DE PRIÈRE 

On va passer à l'instruction. 

35 

La première lecture a été appelée du nom 
général d'épître parce qu'en effet c'est UNE DES 
ÉPÍTRES DES APÔTRES qui en fournit le sujet aux 
messes dominicales, sans exception, et en beau 
coup d'autres cas. Cependant tous les autres 
livres de la Bible, sauf l'Évangile, peuvent être 
mis à contribution pour cette première lecture. 

De ces épitres, on nous lit des passages choisis, 
dont le choix et le classement sont le résultat 
d'une longue tradition, d'une longue expérience. 
Cette lecture a pour but de NOUS FORMER AU SENS 

CHRÉTIEN, de nous inculquer les devoirs de la 
vie chrétienne. Nous serions bien malheureux 
si ces leçons qu'on nous donne ne parvenaient 
pas à nous intéresser. Ne disons pas que ces 
textes sont dificiles : seraient-ils tous vraiment 
difficiles, cette dificulté même devrait stimuler 
notre désir de comprendre. Ne soyons pas des 
élèves paresseuX, Mais en fait la moyenne des 
épîtres n'est pas tellement dure à entendre que 
le fidèle tant soit peu cultivé n'en puisse saisir 
du premier coup lessentiel. Heureux qui sait 
prendre le temps d'étudier la Bible, d'en lire les 
commentaires; heureux qui peut se familiariser 
avec la pensée des Apôtres et remettre chaque 



36 LA PRATIQUE DB LA MESSE 

lecture liturgique dans tout son contexte. Mais 
enfin, si nous n'en sommes pas encore là, comme 
il le faudrait, les épîtres de la messe ne sont pas 
pour nous nécessairement lettre morte. On les 
relit d'année en année et chaque fojs elles peuvent 
ainsi s'éclairer davantage. Elles s'éclairent aussi 
l'une par l'autre; elles s'expliquent par la compa aison avec l'oraison, avec l'évangile, avec le 
graduel. Qui possède les. éléments de l'histoire 
sainte saisira vite les allusions, les applications, les raisonnements des Apôtres. Qui possède la 
doctrine élémentaire sur les sacrements, sur 
l'Église, sur la Trinité et l'Incarnation, retrouvera 
dans les épîtres le dogme exprimé en formules 
vivifiantes et animées par l'amour. La morale 
des Apôtres, il faut la prendre à la lettre et la 
pratiquer. La langue, le vocabulaire ne peuvent 
nous rebuter, puisque c'est la langue chr¿tienne 
cOurante. On ne nous demandera pas l'exégèse 
de chaque terme; mais il ne doit pas être dit que 
nous sommes incapables de saisir le sens de ce 
qu'on nous lit. Au lieu de rechigner, SOuvenons 
nous que nous sommes baptisés et faisons appel 
aux dons de l'Esprit-Saint qui nous a été donné. 
Demandons à nos pasteurs de nous nous expliquer ces 
lectures. 

La lecture est suivie d'un chant. Ou plus 
exactement, d'une autre lecture qui est chantée. 
Ou pour mieuX dire encore, après la lecture 
vient LE PSAUME qui est tout à la fois chant, 



L'ASSEMBLÉE DE PRIÈRE 37 

prière et instruction. Ce chant du Psaume est 
un élément constitutif de la messe. L'introït 

est un prélude, le Psaume est un point du pro 
gramme. Et on peut dire qu'l en est ainsi depuis 
toujours. Le Psaume est de telle importance 
dans l'ordonnance de la messe, que les Peres en 
faisaient le sujet de leurs homnélies, comme de 

I'Épitre et de l'Évangile. Dans la pratique primi 
tive, un lecteur chantait l'un après l'autre plusieurs 
versets, sinon tous, du psaume désigné pour le 
jour; à chaque verset, l'assistance répondait par 
un refrain, bref, nerveux, quelquefois un simple 
mot, alleluia. Depuis saint Grégoire, on n'a 
gardé qu'un seul verset, toujours chanté comme 
autrefois sur des mélodies brillamment déve 
loppées- des merveilles d'art qui qui ont 
conservé tous les caractères essentiels de la 

psalmodie juive : c'est ce qu'il ya de plus ancien, 
et de plus beau, dans le répertoire musical de 
1'Église. Mais le refrain a passé du peuple à la 
schola; il s'est allongé, enrichi d'une certaine 
manière, diminué en un autre sens, puisqu'il 
laisse le peuple passif. Passif? Inerte? N'ayant 
qu'à se désintéresser de ce qui se chante, et qu'à 
souhaiter qu'on fasse vite, qu'on abrège, qu'on 
supprime ? Non pas. Ce que nous avons dit du 

chant de l'introit s'applique ici à plus forte raison. 
I1 faut écouter, comprendre; il faut se pénétrer 
de la parole et du chant; il faut faire acte de vie. 
Nous ne répéterons pas ce que nous avons 



38 LA PRATIQUE DE LA MESSE 

indiqué à propos de I'Epitre : comment à 
extraits choisis des psaumes, s'ils ont leurs 
difficultés, sont cependant à notre portée, pour 
peu que nous ayons de bonne volonté. Au fond., 

ces 

Sur la lecture DE L'EVANGILE, sur le chant 
unanime du Credo, inutile, je crois, d'insister. 
On n'a jamais oui dire que des âmes droites aient 
cru pouvoir en faire abstraction. J'en voudrais 
dire autant de LA PRÉDICATION. Nous au moins, 
ayons soin de la considérer comme un des 
éléments constitutifs de nos assemblées. La 
liturgie ne l'impose pas à chaque fois; elle l'appelle 
toujours. 

c'est une question de sincérité et de bon sens : 
il faut nous laisser faire, nous laisser élever. 



III 

L'ASSEMBLEE 
POUR LE SACRIFICE 

CE QUEST LE SACRIFICE 

Quand nous parlons de la messe, c'est surtout 
à l'oblation du sacrifice eucharistique que nous 
pensons. En effet, le sacrifice eucharistique est 

l'objet le plus important, essentiel et nécessaire, 
du culte chrétien et de l'assemblée caractéristique 
de ce culte. 

Sans reprendre ici toute l'histoire de ce dogme 
à savoir que Eucharistie est un sacrifice 

véritable - ni de la liturgie où s'accomplit ce 
sacrifice, nous partirons seulement des données 

du Nouveau Testament et d'un texte du ire siècle 

qui éclaire toute la pratique. 

Dans les écrits du Nouveau Testament, il ne 

faut pas prendre un texte isolé, mais voir l'en 

semble de la doctrine et des faits. 



40 LA PRATIQUE DE LA MESSE 

Au chapitre VI de L'EVANGILE DE SAINT JEAN, 
Notre Seigneur expose « qul est le pain de vie, 
que ce pain c'est sa chair, qu'il faut manger 

chair et boire son sang sous peine de n'avoir pas 
la vie ». Or cette chair, dit-il, « est donnée pour 
la vie du monde ». C'est une claire indication 
que l'Eucharistie est en rapport avec l'immo 
lation du Christ sur la croix.. Comment? 

sa 

LE RÉcIT DE LA CÈNE nous le montrera. Les 
évangiles synoptiques, S. Matthieu, S. Marc, 
S. Luc, ne se contentent pas d'indiquer que 
Jésus distribua aux apôtres le pain et le vin; ni 
de rapporter les paroles, qui d'ailleurs, à elles 
seules, seraient décisives : « Ceci est mon corps, 
ceci est le calice de mon sang »; ces témoins 
précisent ce qu'ils ont vu et entendu, ce que le 
Christ leur a livré pour qu'ils le redisent et le 
fassent observer. Jésus dit que son corps qu'il 
donne est donné « pour nus ) Comme en 
saint Jean; que son sang car c'est à prop0S 
du sang répandu que l'idée de sacrifice se pré 
sente le plus évidemment « est le sang de 
l'alliance, du testament nouveau », Testament : 
non point disposition de quelqu'un qui va mourir, 
mais alliance de Dieu avec l'Eglise, religion et 
culte, ou le sacrifice du Christ remplace les sacri 
fices de l'alliance juive. Ce sang « est versé »; 
versé sur la croix, mais versé aussi au mnoment 
où Jésus le donne à boire, et chaque fois que le 
rite est renouvelé : C'est ce qui ressort du contexte. 



L'ASSEMBLÉE POUR LE SACRIFICE 4I 

Il est versé, donné, non précisément aux hommes, 
mais à Dieu « pour les hommes ». Enfin cet acte 
de Jésus, qui est là un vrai sacrifice à quoi rien ne 
manque, il sinsère dans une formule d'action 
de grâces, de bénédiction, qui en montre toute 
la portée. Cette formule de bénédiction, nous 
n'en avons pas le texte dans PEcriture, mais 
nous la connaissons par ailleurs; la tradition 
nous l'a transmise et elle fait depuis le début de 
P'Église le fond de la prière eucharistique, notre 
canon de la messe. 

L'ordre intimé par Jésus à son Eglise de 
reproduire et de renouveler son sacrifice de la 
Cène, exactement comme à la Cène; non pas 
à l'anniversaire de la pâque, mais couramment: cet ordre est aussitôt mis à exécution dès que 
P'Eglise, après la Pentecôte, entre en exercice. 

SAINT PAUL, avec les Actes des Apôtres, signale ces assemblées dominicales, où après la prière les chrétiens procédaient à la < fraction du pain ». 
Il rappelle, en termes précis 
mêmes qu'on employait dans l'assemblée eucha 
ristique- la Cène, les actions et les paroles de 
Jésus. II expose, ou plutôt il rappelle aux fidèles 
l'enseignement apostolique et le sens de ce qu'ils 
pratiquent :« toutes les fois que vous mangerez 
ce pain et que vous boirez ce calice, vous annon 
cerez la mort du Seigneur, jusqu'à ce qul 
vienne », Vous annoncerez : terme de la liturgie 
pascale des juifs, qui inclut la réitération du sacri 

en ces termnes 



42 LA PRATIQUB DE LA MESSB 

fice offert à la Cène. « Car notre Agneau pascal, 
le Christ, a été immolé ». D'autre part, saint Paul 

nous montre que pour les chrétiens l'Eucharistie 

est une participation sacramentelle au sacrifice 

du Christ. Pourquoi devons-nous fuir, dit-il, 

toute participation aux sacrifices idolâtriques? 
« Le calice de bénédiction que nous bénissons, 

n'est-il pas la participation de tous au sang du 
Christ ? Le pain que nous rompons n'est-il pas 
la participation au corps du Seigneur? Un seul 

pain donc, et nous, tous un seul corps, puisque 
nous participons tous à ce seul pain ». 

Transportons-nous à Rome, en l'an I5o. 
Saint Justin, qui a vu de ses yeux comment 
l'Eucharistie se pratique dans divers pays ou 
l'Eglise est établie, en décrit tout le rite dans son 
apologie. Lisons simplement. 

au Quand nous avons donné le baptême 
croyant qui est venu se joindre à nous, nous le 
conduisons à l'assemblée des frères, car C'est le 

nom que nous nous donnons. Ensemble, nous 

prions avec ferveur... Puis, suspendant la prière, 
nous nous embrassons les uns les autres. Alors 

on apporte à celui qui préside du pain et une 
coupe de vin et d'eau. Il les prend, et il exprime 
louange et gloire au Père de l'univers, par le 



L'ASSEMBLÉE POUR LE SACRIFICE 43 

nom du Fils et de l'Esprit-Saint; il fait ainsi une 
action de grâces développée, adressée à Dieu qui 
a daigné nous donner ces choses. [Ces choses, 
il dira bientôt ce que cest]. Quand celui qui 
préside a achevé cette prière et cette action de 
grâces, tout le peuple présent s'écrie : Amen. 
Alors, ceux que nous nommons les diacres, 
donnent à chacun des assistants une part du pain 
eucharistié et du vin mêlé d'eau; ils en portent 
aussi aux absents. 

« Nous appelons cet aliment l'Eucharistie. 
Nul ne peut y prendre part, s'il ne croit que notre 
doctrine est vraie, s'il n'a été baptisé, s'il ne vit 
comme le Christ l'a enseigné. Ces choses, nous 
ne les prenons pas comme un pain et une boisson 
vulgaires. Mais, comme Jésus-Christ, notre 
Sauveur, a pris chair et sang pour notre salut, 
ainsi cet aliment, eucharistié par un discours de 
prière qui vient du Christ; cet aliment qui nourrit 
et transforme notre chair et notre sang; cet 

aliment, Cest la chair et le sang de Jésus, le 
Verbe fait chair. Telle est la doctrine qui nous 
a été enseignée », 

Saint Justin rappelle alors le récit des Evangiles. 
Il reprend la description de l'assemblée, telle 
qu'elle se célèbre non seulement après le baptême 
des néophytes, mais couramment. « Chaque 
dimanche, ceux qui habitent la ville ou la cam 
pagne s'assemblent. On lit les écrits des Apôtres 
ou des Prophètes, tant qu'l y a lie. Celui qui 



44 LA PRATIQUE DE LA MESSE 

préside exhorte l'assemblée à pratiquer Ces 
grandes leçons. Puis, comme nous l'avons déjà 
dit, la prière étant achevée, on apporte du pain 
et du vin avec de l'eau. Celui qui préside fait 
une action de grâces aussi développée qu'il peut 
et le peuple répond: Amen. Alors a lieu la distri 

bution des choses eucharistiées... » 

Après un pareil texte, il n'est pas besoin de 
prolonger l'enquête à travers les temps et les 
lieux. Il suffit de constater que LES CHOSES SE 

PASSENT ENCORE AINSI dans l'Eglise et que de 
tout temps et partout lEucharistie s'est ainsi 
pratiquée. Notre canon de la messe, depuis la 
Préface jusqu'au Pater, est la rédaction romaine 
de cette prière d'action de grâces que prononce 
celui qui préside. Substantiellement, parfois 
littéralement, c'est la prière eucharistique usitée 
partout, dès les premiers jours de l'Eglise. 

Ce qu'il faut relever dans tout l'ensemble de la 
tradition doctrinale et liturgique, c'est qu'aux 
yeux des chrétiens, l'Eucharistie n'est pas une 
simple prière : c'est un sacrifice. Et c'est dans 
le culte l'acte par excellence, sommet et centre. 
Le rite chrétien reproduit la dernière Cène, et 
comme à la Cène, il est l'offrande à Dieu de la 
victime immolée sur la Croix. Ce rite n'est pas 



L'ASSEMMBLÉR POUR LE SACRIFICE 45 

un pur symbole, ni une imagination; c'est une 
réalité. Dieu accepte l'offrande, et elle nous 
revient chargée de bénédictions célestes. Pour 
quoi? Parce que ce que nous offrons, ce que nous 

recevons, c'est le corps et le sang de Jésus, 
réellement. Sur cela, pas une hésitation, pas un 
doute, dans toute la tradition; mais des affir 
mations claires, répétées, universelles, et dans 
les textes des diverses liturgies et dans les expli 
cations que les Pères et les Docteurs donnent 
de cette action caractéristique du culte chrétien. 

Notre liturgie actuelle, qui ne difère de celle 
de saint Justin que par des détails accessoires, 

contraint, si nous la suivons bien, à prendre 
part à la messe DANS LE MÊME ESPRIT ET DE LA 
MÊME MANIÈRE que les fidèles des premiers jours. 

Rappelons-nous les trois mots de l'Écriture, 
à propos de la Cène : Jésus prit le pain, le bénit, 

le distribua, Et les trois mots de saint Justin 

on apporte au président le pain et le vin, il pro 
nonce une bénédiction pour eucharistier ces 
éléments, on les distribue aux assistants. Il est 
très clair que nous continuons toujours à faire 
la mêmne chose. On apporte le pain et le vin à 
celui qui préside; nous appelons cela 1'offertoire. 

Le prêtre prononce une longue prière au cours 



46 LA PRATIQUE DE LA MESSE 

de laquelle le pain et le vin sont consacrés. Puis 
vient la communion. 

L'oFFERTOIRE est 1'acte préliminaire, le premier 
geste à la fois matériellement nécessaire et de 
valeur symbolique, qui entreprend le sacrifice. 
Essentiellement, c'est la remise du pain et du vin 
aux mains du prêtre et subséquemment la 
déposition de ces éléments sur l'autel; le geste 
principal est la prise de possession de cette 
matière par le prêtre : par là ces éléments sont 
déjà tirés du commun, et destinés à une sancti 

fication prodigieuse. Il importe peu que les 
éléments soient présentés en fait par chacun 
des fidèles, bien que ce rite ait, comme nous le 
verrons, une importante signification; ou qu'ils 
soient préparés d'avance, ainsi que cela se fait 
en certaines liturgies. Ce qui compte, c'est que 
les éléments à consacrer soient pris sur le prêtre, 
déterminés, destinés à la consécration. Remar 
quons bien que ce n'est pas à loffertoire que se 
fait l'offrande du sacrifice, l'oblation de la victime. 
Elle n'est pas présente et ne peut être alors l'objet 
d'une véritable offrande. IL'offertoire est un geste 
en somme très simple qui, dans les premiers 

temps, s'accomplissait en silence, sans aucUne 
prière ni du prêtre ni de l'assistant. A partir 
du Ive siècle, il se rehausse du chant de l'antienne 

appelée offertoire, dont nous dirons le rôle et 
la valeur. C'est seulement au cours du moyen 
âge que s'introduisent les prières devenues offi 



L'ASSEMBLÉB POUR LE SACRIFICE 47 

cielles au xvr° siècle, et qui figurent dans le missel. 
Le prêtre les dit à voix basse -il emploie même 
parfois le singulier : cela : cela montre qu'elles ne 
sont pas destinées directement à l'édification 
collective de l'assistance. Les termes qui revien 
nent souvent dans ces prières, où on parle d'of 
frande de la victime, de sacrifice, pourraient 
donner le change sur leur vraie portée, si l'on 
ne savait qu'elles ont été tirées de diverses autres 
parties de la liturgie et qu'elles marquent non pas 
le sens précis de l'acte présent, mais une direction 

générale qui s'applique à ce qui va se passer 
bientôt. En fait, il faut considérer la « secrète » 
comme la prière officielle en forme de collecte 
qui caractérise le rite de 1'offertoire. On la ratta 
chera auDominus vobiscum du debut de l'offertoire, 

La grande action s'accomplit au cours de LA 
PRIÉRE EUCHARISTIQUE, qui a pour but de réaliser 
l'oblation du sacrifice. Nouveau salut adressé à 
l'assistance : Dominus vobiscum; et le dialogue 
dont les termes sont attestés dès les premiers 
siècles et partout: Sursum corda, Gratias agamus. 
Rendre grâces : de là le nom de l'ucharistie 
qui s'opère par ce discours d'action de grâces; 
gratias agens, dit PEvangile. La prière eucha 
ristique commence par rendre grâces à Dieu, par 
Jésus-Christ; elle nous unit à la liturgie des anges 

dans le ciel, et nous amène au récit de la Cène : 

et à l'Oremus, dont les cérémonies de l'offrande 
la séparent comme accidentellemnent. 



48 LA PRATIQUE DE LA MESSE 

c'est alors que se fait parmi nous tout ce qui se fit 
le soir du Jeudi-Saint pour les apôtres assemblés 
autour de Jésus. Cest là que s'opère le sacrifice 
et que s'en réalise l'offrande. Cette offrande du 
sacrifice, le prêtre la formule aussitôt, il en 
demande l'application, laquelle est que par là 
« nous sommes remplis de toute bénédiction 

c¿leste » et que par là « tout honneur et toute 
gloire sont rendus à Dieu le Père, par son Fils, 

dans l'Esprit-Siant », C'est alors que l'assistance 
s'écrie : Amen. Cette prière, aussi bien que l'acte 
de la transsubstantiation en laquelle s'accomplit 
ce sacrifice, est exclusivement sacerdotale. Les 
fidèles n'y interviennent qu'au début et à la fin, 
pour s'y unir :ici le mot est exact. Ils s'y unissent 
en l'écoutant : c'est pourquoi durant des siècles 
elle fut toujours dite tout entière à voix haute. 
Diversesraisons, combinées, qu'on ne peut détailler 

ici, ont fait que la préface et les derniers mots 
seuls continuent à être déclamés, chantés; le reste 
a pris le caractère de prière secrète. Mais dans 
sa teneur même et par tout ce qu'elle suppose, 
la prière eucharistique a trop le caractère de 
prière publique pour qu'on se croie dispensé, 
encore moins qu'on se croie empêché, de la 
suivre mot à mot, d'un bout à l'autre. 

LA COMMUNION fait partie intégrante du 
sacrifice:les éléments eucharistiés sont distribués : 

« Prenez et mangez, et buvez-en tous », Le prêtre 
communie le premier, et nécessairement. Cette 



L'ASSEMBLÉE POUR LE SACRIFICE 49 

communion du prêtre suffit par elle-même à 
l'achèvement du sacrifice en tant que tel, parce 
qu'elle signifie la communion de l'Église, des 
assistants, du troupeau. Mais elle doit, pour 
plusieurs raisons, s'élargir ut sumant et dent 
ceteris. Tout fidèle qui assiste au sacrifice n'est 
pas tenu d'y communier sacramentellement : 
il y a des impossibilités, des empêchements, 
des excuses. Mais l'Eglise continue d'organiser 
toute sa liturgie de la messe en vue de la com 
munion des assistants; elle insiste, dans les décrets 
du Concile de Trente et dans le Code du Droit 

Canon, pour que« tous les fidèles, convenablement 
disposés, prennent part à la communion sacra 
mentelle, chaque fois qu'ils assistent au Saint 
Sacrifice », Choisir de parti pris et par simple 
Commodité un autre moment pour communier 
que le moment du sacrifice c'est « sortir de 
lintention de Jésus-Christ », dit Fénelon, Et, 
dit Bossuet, « le prêtre, qui a préparé un grand banquet, s'afflige de voir qu'il est seul à con 
sommer son sacrifice ». Ce sacrifice, il est « parti 
cipation commune », dit saint Paul. Cette parti 
cipation Commune est que chacun prenne sa 
part des dons consacrés, que chacun reçoive 
de bouche la victime offerte par tous. C'est 
cette participation qui assure à chacun le plein 
fruit de la messe : la prière du canon le dit en 
termes formels. Le premier nom qu'on a donné 
à la messe, c'est la fraction du pain. La fraction 

4 



50 LA PRATIQUE DE LA MESSE 

du pain est pour la communion. Le geste, qui 

jadis s'imposait matériellement, a été gardé 
comme symbole et comme invitation : le repas 

est tout prêt. On encadre le repas de prières et 
de chants, dont les deux éléments essentiels et 
antiques sont le Pater et la post-communion 
très antique aussi l'antienne de communion 
autant de choses que nous ne saurions négliger 

sans dommage. 
Tels sont les rites de l'Église : ainsi s'accomplit 

son Sacrifice. 

Mais ce sacrifice, EN QUOI CONSISTE-T-IL au 

juste? Dans un acte si grand, immense et en 

quelque sorte infini, où se concentre toute l'acti 
vité du Christ, il faut bien qu'il y ait du mystère, 
et que nous soyons impuissants à saisir totalement 

ce que nous ne pourrons bien comprendre qu'au 
ciel même. Le sacrifice de la messe nous dépasse. 
Cependant il faut que nous sachions nous rendre 
compte de ce dont il sagit, de ce que nous y 

faisons. Pratiquement, c'est la liturgie même 
de la messe qui devra nous renseigner, et ce 
qu'elle nous apprendra pourra nous suffire 
amplement. 

Dès quil est question de sacrifice, nous cher 
chons LA VICTIME; et cette victime nous voulons 
la voir immolée. Nous savons que la victime de 



L'ASSEMBLÉE POUR LE SACRIFICE 5I 

notre sacrifice, c'est le Christ. Victime immolée 
la croix, victime transportée dans la gloire 

de Dieu par la Résurrection et 1'Ascension. 
A la droite du Père, le « Christ se tient avec sa 
sainte humanité, où demeurent tous les mystères 
qui se sont accomplis en elle, et les cicatrices de 

la passion » (cf. S. Thom., etc.) 
Cela pourrait suffire pour pour notre sacrifice, 

que nous ayons Jésus qui fut et demeure victime. 
Mais le mot hostia, victime, le mot sacrifice, 
au sens actif, sont tellement employés dans le 
canon de la messe, et le mot immolare est d'un 
tel usage dans les secrètes qui préludent à la 
prière eucharistique que vraiment on ne peut 
se dispenser de chercher où il y a IMMOLATION 
dans la messe. Étymologiquement, et dans 
I'usage des paiens, immolare désigne non la mise 
à mort, mais un rite préliminaire qui voue la 

victime immoler et égorger se disent souvent 
l'un pour l'autre, mais le sens direct demeure 
distinct. 

Toute idée d'immolation sanglante est à écarter: 
c'est évident. Toute idée de souffrance quelcon 
que, physique ou morale, infligée au Christ 
par le rite de la messe, est à repousser comme 
impossible et contradictoire. Nulle part la liturg 
ne suppose non plus que de la messe il résulte 
quelque déchéance, quelque humiliation, quelque 
privation : la messe va au contraire à glorifier 
le Christ. Bref, pour lui le temps de la souffrance 



S2 LA PRATIQUE DE LA MESSE 

et del'humilité est passé:il nelui reste que la gloire. 
Tout s'éclaire dès lors qu'on considère, avec 

la liturgie, que PEucharistie est un sacrifice 
relatif, représentatif, mystique, Et telle sera 
l'immolation de la victime. Elle se manifestera 
dans le rapport de la messe avec la Croix, dans 
le rapport et l'identité de notre autel de la terre 
avec l'autel du ciel; dans les termes m¿mes qui 
déclarent que la victime est donnée, livrée, à 
Dieu, pour nous; dans le rappel exprès de la 
Passion que nous commémorons, que nous nous 
approprions pour nous l'appliquer; dans les 
espèces sensibles du sacrifice qui nous présentent 
le Corps et le sang du Christ en l'état de victime, 
parce que en Pétat d'aliment sacrificiel. Nous 
avons le Christ, victime véritable parce quil 
le fut sur le Calvaire et qu'une fois donné il ne 

se reprend plus, donc toujours victime; et nous 
l'avons présent en l'aspect sensible de victime. 
C'est assez, c'est plus qu'il n'en faut, pour que 
nous puissions parler d'immolation : immolation 
parce quil y a représentation de l'immolation 
du calvaire. et parce qu'il y a les mêmes effets 
grâce à la présence de la même victime. 



L'ASSEMBLÉB POUR LE SACRIFICE 53 

Cependant, On cherche, et on doit trouver, 
dans la messe, un acte qui ait, si l'on peut dire, 
quelque chose de plus absolu, au moins de notre 
part; une Suvre de nous, actuellement opérée, 
qui ne soit pas de l'ordre relatif et représentatif, 
mais qui soit bien notre fait, de telle sorte que 
ce que nous faisons, ce soit bien « notre » sacrifice. 
Cet acte, ce sera L'OBLATION, l'offrande du sacri 
fice, offrande telle qu'elle sera infailliblement 

agréée de Dieu et source pour nous de toute grâce. 
Or c'est cela que déclare la liturgie de la messe, 
et c'est cela que nous y faisons. Cette offrande, 
elle est annoncée en termes généraux dans les 
prières modernes de l'offertoire, adaptations 
de textes généralement anciens; ces prières 
indiquent au moins une orientation de nos pensées 
et de nos intentions. L'offrande est déclarée en 
termes formels au cours du canon : notamment 
aussitôt après la consécration, comme expression 
définitive de ce qui vient de s'opérer. L'offrande 
du sacrifice est réalisée, comme acte, dans la 
transsubstantiation elle-même : et c'est pourquoi 
nous disons aussitôt ce que nous y avons tait. 

« En mémoire de la Passion, de la Résurrection, 

ô Pere, la Victime,, » Pour nous, immoler et 
uffrir, c'est tout un ; C'est donner à Dieu pour 

de l'Ascension de votre Fils, nous vous offrons, 



54 LA PRATIQUE DE LA MESSE 

qu'il nous consume en lui. Tel est l'acte consti 
tutit de tout sacriice, l'acte liturgique, eucha 
ristique, par excellence; l'acte indispensable. 
Car à quoi aurait servi le drame effroyable du 
Calvaire si Jésus ne s'était pas offert à Dieu; à 
quoi servirait cette oblation du Christ, si nous 
ne la faisions pas nôtre? Le chrétien est celui 
qui offre avec le Christ le sacrifice du Christ, 
et qui s'offre lui-même avec le Christ. 

Car NOUS SOMMES REPRÉSENTÉS SUR L'AUTEL en 
qualité d'offrants et d'offerts; dans l'ordre du 
signe par les dons qui sont de nous et qui sont, 
de plusieurs manières, le signe de nous; notre 
pain et notre vin deviennent le corps et le sang 
du Christ; par là nous devenons mystiquement 
victimes agréées de Dieu; nous sommes repré 
sentés par le Christ réellement présent, qui est 
notre Chef, à qui nous sommes incorporés, déjà 
par la grâce du baptême et par l'onction du 
Saint-Esprit, et encore par la nécessité de manger 

sa chair pour vivre pleinement de lui. Le sacrifice 
que nous offrons est un signe: un signe plus grand 

que l'effet, dont il est cause et principe, mais 
qui n'est signe et cause que s'il produit cet effet : 
le sacrifice extérieur où nous offrons le Christ, 
est le signe qui opère LE SACRIFICE INTÉRIEUR, 
réel aussi, où nous nous offrons nous-mêmes 
pour entrer en Dieu avec le Christ, pour vivre 
en Dieu avec le Christ, ici-bas en continuel 
progrès, au ciel en éternelle oblation. 



L'ASSEMBLÉE POUR LE SACRIFICE 55 

Sans cesse cette vérité est proclamée, et par 

les anciens Pères et par tous les maîtres modernes; 

mais est-ce qu'on en tient assez compte, et la 

prend-on bien comme base de l'enseignement 
sur la messe? Voici deux textes qui devraient 

figurer dans tous les catéchismes. Saint Augustin : 
« Le sacrifice visible est le sacrement, c'est-à-dire 

le signe sacré, du sacrifice invisible. Le Christ 

est prêtre, à la fois offrant et oblation, De cette 

réalité, il a voulu que le sacrifice de l'Église fût 

le sacrement quotidien : ainsi lEglise, corps du 
Christ qui est son chef, est-elle amenée à s'offrir 
elle-même par lui », Saint Grégoire : Il est 
nécessaire qu'en accomplissant cette action, 
nous nous immolions nous-mêmes à Dieu dans 

la contrition du cSur; car quand nous célébrons 
les mystères de la Passion du Seigneur, nous 
devons nous conformer à l'acte que nous accom 
plissons. Dieu aura vraiment une victime, si 
nous faisons de nous-mêmes une victime ». 

AvG. De civ. Dei, 1. X. « Sacrificium ergo visibile 
invisibilis sacrificii sacramentum, id est sacrum 
signum est » (C. V.). Per hoc et sacerdos est, 
ipse offerens, ipse et oblatio. Cujus rei sacramentum 
quotidianum esse voluit Ecclesiae sacrificium : quae, 
cum ipsius capitis corpus sit, se ipsam per ipsum 
discit offerre » (c. XX.). (P. L. 41, 282, 298). 

GREG. Dial. I. IV. c. LIX. « Sed necesse est cum 
haec agimus, nosmnetipsos Deo in cordis contritione 

actemus, quia qui passionis dominicae mysteria 



56 LA PRATIQUE DE LA MESSE 

celebramus, debemus imitari quod agimus. Tunc ergo 
vere pro nobis hostia erit DDeo cum nos ipsos hostiam 

fecerimus » (P. L. 77, 425). 
Le second texte est d'ordre moral, mais il 

suppose et rappelle la doctrine formellement 
exprimée par saint Augustin: l'Église est offrante 
et oblation, La messe réalise le væu de 1'humanité 
d'entrer en participation de la vie de Dieu 
réalité qu'opère le sacrifice du Christ, qui est 
aussi le nÙtre. 

Il n'y a donc de sacrifice qu'offert. Le sacrifice 
eucharistique est oblation. Mais qui peut offrir ? 

QUI OFFRE? De qui l'offrande est-elle agréée ? 
Ces questions ont une telle importance pratique 
qu'il faut les examiner avec plus de détail. 

Il est de la notion de sacrifice d'être de culte 
public, de caractère social, de s'adresser à Dieu 
au nom de 'humanité. L'humanité n'a droit à 
l'accès divin que groupée autour du Christ 
l'Eglise seule peut offrir un sacrifice qui compte. 

Acte de vie sociale, acte de religion qui doit 
toucher Dieu efectivement, le sacrifice ne peut 
être offert valablement, ne peut être sacrifice, que 
s'il est accompli et présenté à Dieu par quelqu'un 
qui soit à la fois chef de la société qui offre, et 
agréé de Dieu comme donateur, intermédiaire, 
prêtre, pontife. 



L'ASSEMBLÉE POUR LE SACRIFICE 57 

De-P'Eglise LE PoNTIFE EST LE CHRIST, chef 
plus qu'agréé de Dieu, constitué par Dieu même. 
Chef et Pontife de l'Église - ou, Ou, ce qui revient 
au même, du genre humain, qui n'existe que pour 
P'Eglise , le Christ se doit d'offrir à Dieu le 
sacrifice. Il s'offre lui-m¿me, et avec lui tous ceux 
qui sont membres de son corps mystique. Pontife, 
il ne peut que se choisir lui-même en victime; 
Victime, il doit être lui-même le pontife de son 
sacrifice. 

Notre eucharistie, notre messe, n'est autre que 
le Sacriice du Christ. Donc de l'oblation eucha 
ristique le Christ est l'offrant principal, néces 
sairement. Non pas seulement en ce sens qu'il a 
une fois offert ce sacrifice, mais en ce sens qu'à 
chaque messe il en renouvelle actuellement 
l'offrande, qui ne peut être que son offrande. 
« Idem offerens ministerio sacerdotum qui seipsum 
in cruce obtulit ». Non point qu'il la recommence 
et la multiplie; son oblation, comme son immo 
lation, est unique, permanente; mais illarenouvelle 
en son Eglise, par son Eglise, qui a le sacrifice 
du Christ à sa disposition pour l'offrir, elle, 
avec le Christ. Le Christ, « ut dilectae sponsae suae Ecclesiae visibile relingueret sacrificium, quo cruentum illud repraesentaretur, corpus et sanguinem suum sub speciebus panis et vini Deo Patri obtulit 
ac apostolis ut offerrent praecepit ». 

Le Christ offre par l'Eglise; L'EGLISE OFFRE 
RÉELLEMENT. Toute l'Eglise offre chaque messe 



58 LA PRATIQUE DE LA MESSE 

qui se célèbre : chaque messe est l'oblation de 

toute I'Église. Tous les fidèles sont donc, d'une 
manière qu'on appelle habituelle, les offrants 
de toutes les messes. Nous verrons tantÑt les 

conséquences de ce fait. Mais considérons le 
sacrifice auquel nous assistons. 

Le sacrifice ne peut tre offert que PAR LE 
MINISTÈRE DES PRÊTRES. Il y a donc deux degrés, 
deux modes concomitants de cette oblation. 

Il y a loblation fait par les fidèles, et l'oblation 
accomplie par le prêtre. Celle-ci seule est opérante 
dans l'ordre rituel; seul le prêtre peut poser l'acte 
qui constitue à la fois l'immolation et 1'oblation 
de la victime. Il est en effet de la nature du 
sacrifice d'être accompli par un ministre mandaté 
de Dieu et de 1a société. Ce ministre doit avoir 

reçu la communication du sacerdoce du Christ; 
sinon il ne pourrait rien faire de réel. Ce sacerdoce 
lui est communiqué par l'autorité de l'Église, 
qui choisit les personnes à qui se transmet sans 

interruption le pouvoir communiqu� par le Christ 
à ses apôtres. Ce sera donc par les prêtres, une 

fois établis prêtres par le sacrement de l'ordre, 
que le pain et le vin seront changés au 
et au Sang du Christ, et que le Christ sera offert 
en sacrifice dans cet acte même de la transsub 
stantiation, et que cette oblation sera déclarée 
au cours de la prière eucharistique, que seul 
prononce celui qui en fait a sacrifié. 

Corps 

Ainsi la messe, selon la définition très com 



L'ASSEMBLÉE POUR LE SACRIFICE 59 

préhensive du Concile de Trente, est à la fois 
immolation du Christ par le Christ, par l'Eglise, 
par le prêtre : seipsum ab Ecclesia per sacerdotes 
sub signis visibilibus immolandum. De cette défi 
nition il ressort que dans la messe, dans I'ordre 
des offrants visibles, c'est l'Eglise qui a le rôle 
principal, le prêtre exerçant au nomn de l'Eglise 
une action ministérielle d'immolation et d'oblation. 
Comme toute l'Eglise est alors toujours présente 
dans la personne du prêtre, il suit que le prêtre, 

quand il serait seul pour sa messe, offre toujours 
le sacrifice de 1'Eglise et qu'à une telle messe 
rien ne manque d'essentiel. 

MAIS LE RÔLE DES FIDÈLES? Nous savons qu'ils 
ne sont pas purs spectateurs, que leur attitude 
n'est pas passive, qu'ils doivent etre actifs, qu'ils 
doivent participer, et participer activement. 
Qu'est-ce à dire sinon quils sont aussi, euX, 
des offrants du sacrifice ? 

ILS SONT OFFRANTS parce qu'ils sont de l'Eglise 
et que 1Eglise ofire : P'Eglise n'est pas une pure 

idée : elle est formée de membres dont l'activité 
est engagée dans tout exercice de sa vie sociale, 
dans l'euvre liturgique et dans l'euvre liturgique 
par excellence, 1'oblation du sacrifice. Chaque 
membre de l'Eglise, incorporé au Christ par le 
baptême, participe assez à tout ce qu'est le Christ 
pour être associé au sacerdoce du Christ au point 
de pouvoir lui-même faire l'oblation du sacrifice 
du Christ, s'approprier ce sacrifice; au point de 



60 LA PRATIQUE DE LA MESSE 

le faire sien et de l'offrir comme sien. Non que 

le sacerdoce officiel, ministériel, qui confere 
autorité et pouvoir, appartienne à chaque fidele 
ou à l'assemblée des fidèles; mais la capacité 
spirituelle d'offrir et de recevoir l'Eucharistie 
les deux choses sont corrélatives 
privilèges constitutifs du chrétien. 

est un des 

Il suit de là que tout chrétien est engagé comme 
offrant dans toute célébration de 'Eucharistie. 
qu'il y pense ou non : c'est ce qu'on appelle la 
participation habituelle. Actuellement, le chrétien 
peut participer spirituellement à toute messe à 
laquelle il s'unit de cSur pour l'offrir de désir 
et d'intention : C'est l'actualisation de la parti 
cipation habituelle. Active, liturgique, et, comme 
nous l'avons vu, indispensable dans la mesure 
voulue, la participation des chrétiens à la mes 
à laquelle ils assistent; étant toujours entendu 
qu'ls y assistent avec le minimum de collabo 
ration exigé par la nature même de la messe. Ce 
minimum, outre la présence physique, comporte 
l'intention d'offrir et une attention extérieure 
telle qu'on se rende compte, au mnoins des choses 
principales qui se passent. Cette participation 
devient de plus en plus active à mesure que croît, 
avec l'application de l'âme, la collaboration 
réelle au rite liturgique. 

Cette participation active ainsi entendue, colla 
boration de l'esprit et du corps, à la liturgie 
de la messe doit se faire DANS L'ORDRE. Cela 



L'ASSEMBLÉB POUR LE SACRIFICE 

ressort avec évidence de tout ce que nous avons 
déjà vu., Dans cette euvre publique, chacun a 
son rôle et sa part, dont il ne doit pas sortir, 
mais qu'il doit accomplir le plus possible et le 
mieux possible. C'est ce qu'il nous faudra tantôt 
déterminer pratiquement. 

Mais on doit remarquer aussitôt que LES 
FRUITS DE LA MESSE sont pour chacun en raison 
directe de la participation qu'il apporte à l'oblation 
du sacrifice. 

Nous savons quels sont ces fruits de la messe. 
Le sacrifice eucharistique est, de notre part, 
une adoration et une action de grâces qui vont 
à Dieu et constituent l'accomplissement du 
premier et du plus essentiel de nos devoirs 
dette dont la messe tait que nous nous acquittons 
de la manière la plus excellente et la plus efficace; 
étant toujours donné qu'à l'oblation extérieure 
se joint l'oblation intérieure, dont ce sacrifice 
sensible est le signe et la cause. Puis, le sacrifice 
obtient pour nos péchés expiation de la _peine 
directement, indirectement rémission de la coulpe: 
soit pardon des fautes vénielles, soit, pour les 
pécheurs chargés de fautes graves, secours pour 
leur conversion, Enfin, toutes les grâces de 
quelque genre que ce soit, qui nous sont néces 



62 LA PRATIQUE DE LA MESSE 

saires Ou utiles, nous viennent par le canal de 

la messe. Ces fruits sont à notre disposition 
dans une mesure que nous ne saurions épuiser. 

De ces fruits, une part est toujours assurée 
par le fait que c'est toujours l'Eglise tout entière 
qui offre chaque messe. Plus P'Eglise est sainte, 
plus chaque messe produit de fruits qui s'appli 
quent à tous. Comme l'Eglise est, en fait, formée 
de tous ses membres, chaque membre de l'Eglise, 

qui participe habituellement, nous l'avons dit, 
à chaque oblation de l'Eucharistie, reçoit de 

chaque messe quelque part de ce fruit général. 
Mais à mesure que chacun participe plus acti 

vement à la messe, par l'assistance, par la colla 
boration, il reçoit d'une manière plus abondante 
sa part de fruits, proportionnée à la part de 
collaboration qu'il apporte à loblation du 

sacrifice. 
Evidemment sont PRIVILÉGIÉS sous ce rapport, 

le prêtre d'abord, les ministres de l'autel, les 
personnes qui font célébrer la messe à leurs 
intentions : non que par cette « intention de 

messe » demandée au prêtre et par Phonoraire 
versé à cet effet, la messe devienne chose parti 
culière, achetée par contrat; mais parce que celui 
qui par sa générosité dresse la table eucharistigque 
se trouve par cela même être collaborateur de 

premier plan, participant à titre spécial. 
Ces privilèges, qui découlent de la nature 

des choses, ne peuvent avoir pour effet de 



L'ASSEMBLÉE POUR LE SACRIFICE 63 
diminuer aucunement LA PART DES ASSISTANTS. 

Chacun d'eux peut puiser au trésor commun, 
sans autre limite que celle qui sera déterminée 
par sa volonté de puiser et sa capacité de recevoir. 
Or la participation active, intensément active, 
à loblation du sacrifice signifie et cause notre 
volonté de puiser et notre disposition à recevoir. 
La collaboration aux rites sensibles, à l'extérieur 
de la liturgie, est ordonnée en ce sens et produit 
ce résultat. L'Eglise a conçu a conçu cette collaboration, 
elle l'a réglée, dans sa sagesse et selon son expé 
rience séculaire, de telle sorte que quiconque, 
avec un cSur droit et une âme simple, se laisse 
aller, de confiance, au mouvement de la liturgie 
sensible, devient l'offrant intérieur, le participant 
effectif, le mieux placé pour percevoir largement 
les fruits immenses de la messe. 

La mesure s'agrandit et se parfait pour celui 
qui pousse, comme c'est normal, la participation 
au sacrifice jusqu'à LA COMMUNION SACRAMEN 
TELLE, Toute communion eucharistique, même 
en dehors de la messe, est toujours participation 
au sacrifice : matériellement, le pain a été consacré 
à la messe; de fait, il n'y a d'Eucharistie que 

sacrifice en même temps que sacrement le 

Christ que nous recevons est toujours victime 
offerte à la messe. Rappelons-nous le mot de saint 
Justin : chacun prend sa part de l'aliment 
consacré et les diacres en portent aux absents ». 
Mais ceux qui sont présents, et que rien n'em 



64 LA PRATIQUE DB LA MESSE 

pÇche sérieusement de commnunier, comment 

peut-on dire qu'ils participent activement à 
la liturgie de la messe, si de tout ce qui se fait, 
ils négligent un point de cette importance ? 

PRENONS DONC CONSCIENCE de notre qualité 
d'offrants. Nous nous rappellerons que, chrétiens, 
nous sommes offrants de toutes les messes et 

nous compterons sur ce secours, notamment 

dans nos préoccupations apostoliques. Nous 
tiendrons à faire célébrer la messe pour nous, 
pour nos frères, pour nos défunts, pour les 

défunts; à nos intentions, plutôt de notre vivant 

qu'après notre mort. Nous réaliserons le plus 

possible, par la communion, par la collaboration 

active, notre participation à la messe, à la messe 
dominicale, à la messe esse quotidienne, si nous le 
pouvons. Nous n'oublierons jamais que cette 
participation doit se réaliser en esprit de corps, 
en esprit social, en esprit de charité, dans I'uníté. 

Avant es satisfactions, sensibles, romantiques 
parfois, d'une dévotion toute personnelle, pour 

ne pas la qualifier d'égoiste une piété égoiste 
faisons serait quelque chose de monstrueux, 

passer la grande loi de la charité fraternelle et 

songeons que dans l'Eucharistie, sacrifice et 

union, fusion. C'est ce qu'a voulu le Christ, 

c'est ce que lEglise maintient, c'est ce que la 

communion, doit se réaliser L'UNITÉ du corps 

mystique du Christ. Qui dit participation, parti 
cipation liturgique, dit participation commune, 



L'ASSEMBLÉE POUR LE SACRIFICE 65 

liturgie nous inculque, ce qu'elle opère en ceux 
qui, sous sa conduite, se livrent à Dieu. De 
toutes façons la liturgie de la messe nous établit 
en terrain sûr et solide : comment peut-On 
imaginer que ce que l'Église pratique dès 
premiers jours et maintient avec tant de fermeté ne 
soit pas la vraie méthode, et que cette méthode ne 
se propose pas à tous? 

LA MÉTHODE PRATIQUE 

Les pages qui vont suivre s'adressent aux 
fid�les ordinaires, à la moyenne de l'assemblée. 

La participation des fidèles aux rites liturgiques 
ne réclame pas d'eux la précision méticuleuse 
qui est prescrite aux ministres sacrés; ils doivent 
s'arrêter dès qu'il y a pour eux danger de compli 
cation ou apparence de pharisaïsme. Les membres 
d'une assemblée ont toujours une certaine 

latitude, et la liturgie du sacrifice nous invite à 
une participation d'allure plus souple que dans 
l'assemblée de prière. Il y aura donc ici une 
plus grande part d'initiative personnelle, en 
même temps qu'une sollicitation plus pressante 
à l'activité. La méthode commune pourra donc 
s'accommoder. Il se peut que des âmes ajent à 
la dépasser. Il faudra la réduire pour la mettre 
à la portée des enfants et des simples. Il faudra 
que les débutants s'y essaient graduellement. 



66 LA PRATIQUE DE LA MESSE 

Tout cela est bien entendu. Mais, d'une manière 
générale, il n'y aura jamais profit à s'en écarter 
pour y substituer quoi que ce soit d'autre. 

Le rite du sacrifice a sa perfection extérieure 
dans la messe solennelle, ou au moins chantée, 
à laquelle les fidèles reçoivent la communion 
sacramentelle. On ne peut vouloir quil en soit 
ainsi partout, tous les jours, ni même tous les 
dimanches. Il faudrait cependant que cette per 
fection soit parfois réalisée; et que, dans les cas 
où c'est possible, nous n'hésitions jamais à 
préférer une telle messe à toute autre. Les expli 
cations qui vont suivre envisagent ces circons 
tances normales. De fait, nous aurons souvent à 
assister à la messe basse; ou si nous assistons à 
la messe solennelle, il ne nous sera pas possible 
d'y communier, parce qu'en certains milieux les 
mæurs modernes car cela ne date pas de bien 

longtemps sont réfractaires à cette pratique. 
Alors, nous garderons la méthode dans Ses 
grandes lignes et dans son esprit en suppléant 
par le désir et, au besoin, par l'imagination, à 
ce déficit, qui ne peut jamais, redisons-le bien, 
atteindre la valeur essentielle du sacrifice, ni 
nous excuser d'omettre la collaboration possible. 



L'ASSEMBLÉE POUR LE SACRIFICE 67 

PoUR L'OFFERToIRE, notre part consiste à 
apporter à l'autel notre offrande. Si l'usage s'en 
est maintenu ou a été restauré, au moins pour 
certaines circonstances, comprenons bien que 
cette démarche a pour objet de signifier notre 
volonté de participation totale au sacrifice, et 
de nous placer nous-mêmes, que notre don 

représente, sur l'autel où Dieu nous prendra pour 
nous élever à lui. Le don matériel que nous 
apportons, c'est le pain qui doit être consacré 
et qui doit ensuite nous être distribué. En certains 
cas, il est possible d'organiser d'une manière 

convenable et pratique cette offrande où chacun 
apporte sa parcelle du pain qui sera consacré. 
Plus généralement, on devra se contenter d'offrir 
une pièce de monnaie en manière de suppléance, 
mais toujours comme mme témoignage de participation 
à l'oblation du sacrifice. Couramment, cette pièce 
de monnaie sera remise à la quête, toujours avec 
la même signification, Chaque fois que nous 
n'apportons pas nous-mêmes les éléments de 
l'Eucharistie, nous devons nous rendre compte, 
de nos yeux, du geste qu'accomplissent le pr¿tre 
et les ministres; ceux-ci présentent au prètre, 
de notre part, le pain et le vin; le prêtre les reçoit 
et les deépose sur l'autel, avec des cérémonies 
symboliques et des prières appropriées. Les 



68 LA PRATIQUE DE LA MESSE 

cérémonies, il faut les suivre du regard, atten 

tivement, comme étant pratiquées sur une matière 

qui est nôtre, qui nous représente: tellement 

que, par exemple, l'encens dont le prêtre 

entouré le pain et le vin et l'autel tout entier 

nous est ensuite apporté, parce que nous sommes, 

nous, à la fois offrants et offerts. 

Ainsi notre participation à l'offertoire consistera 

principalement dans une activité extérieure, 
une activité au moins d'attention, d'application 

des sens, avec des pensées, des intentions, des 

sentiments conformes à cette activité extérieure. 

Pour soutenir et diriger ces mouvements de 

notre âme, PEglise a insitué des chants et des 

prières, que le rite de l'offertoire n'exige pas 
essentiellement; qui n'ont pas le rôle nécessaire 

qu'aura tantôt la prière eucharistique; qui, par 
suite, ne peuvent présenter la précision ferme 

des textes proprement sacramentels; mais qui 

cependant sont choisis en vue de favoriser une 

préparation directe au sacrifice, une préparation 

de l'âme parallèle à la préparation des éléments 
sensibles. 

En premier lieu, dans l'ordre d'exécution, 
l'ANTIENNE D'OFFERTOIRE. Puisqu'elle est chantée, 

C'est pour que nous l'écoutions et que nous nous 

laissions pénétrer de son charme. Elle se chantait 

jadis plus solennellement et plus longuement 
qu'à présent, car elle accompagnait un psaume 

aux versets brillamment développés après lesquels 



L'ASSEMBLÉE POUR LE SACRIFICE 69 

l'antienne revenait chaque fois comme refrain. 
Réduite comme elle est, et parfois négligée 
même par les chYntres qui la suppriment, elle 
ne doit point cependant nous laisser indifférents. 
Le fidèle serait tout à fait dans l'esprit de l'Église, 
et en pleine activité de participation liturgique, 
qui, à défaut du chant, s'entretiendrait durant 
tout l'offertoire, des sentiments que suggère 
pour chaque messe l'antienne quimpose la 
rubrique. Si nous prenons une quelconque de 
ces antiennes, isolément, séparée de son cadre 
et de la série à laquelle elle appartient, nous 
n'y verrons peut-être d'abord que l'expression 
d'une pensée pieuse, parfois même une énigme. 
Mais si nous les considérons dans l'ensemble 
d'une série de messes au cours d'une période 
du cycle; si nous les pratiquons durant toute 
une année; si nous mettons en principe que ce 
chant d'ouverture pour le sacrifice doit exprimer 
toujours et chaque fois l'une ou l'autre des idées, 
I'un ou l'autre des sentiments qui s�allient avec 

l'offrande extérieure et qui expriment le sacrifice 
intérieur: alors, le sens et l'économie de ces 
antiennes se révélera clairement, et notre meil 
leure collaboration aux préliminaires du sacrifice 
sera de chanter en notre cSur ce que dit la voix 
des chantres : « Vers toi, Seigneur, je fève mon 
âme n. 

L'autre groupe des PRIÈRES DE L'OFFERTOIRE, 
celles de l'Ordinaire de la messe, est spécialement 



70 LA PRATIQUE DE LA MESSE 

destiné à soutenir la dévotion du prêtre durant 
qu'il accomplit les rites matériels nécessaires 

symboliques. Nous en avons avons déjà dit llorigine. 
Le fidèle pourra en suivre le texte, ou les réciter. 
Mais il se rappellera que ces prières formulent 
des intentions générales, dirigent l'application 
de l'âme vers le sacrifice, dont elles préparent 

loblation sans l'accomplir encore. Elles posent 

La vraie« forme » de l'offertoire, c'est l'oraison 
dite sECRÈTE. La secrète, bien que récitée à voix 
basse, a pourtant tous les caractères de la prière 

collective, exactement comme l'oraison de la 
messe des catéchumènes et comme la post 
communion qui achèvera le sacrifice. C'est pour 
quoi il faut la suivre de la même manière. Chacune 
de ces secrètes, sauf quelques rares exceptions 
accidentelles, est une déclaration de ce que nous 
faisons dans le sacrifice; elle définit et l'essence 
du sacrifice et notre activité d'offrants. Dans 
leur brièveté, les secrètes insistent tantôt sur un 
aspect, tantôt sur un autre. Dans leur ensemble, 
elles nous fournissent, jour par jour, toute une 
théologie, complète et pratique, de l'Eucharistie. 
Avec la collection des post-communions, la 
collection des secrètes constitue la meilleure 

explication de la messe et doit fournir à notre 

une première fois, par manière d'épisodes, les 
grandes idées qui vont 	tre développées, et alors 
d'une manière décisive, logique et effective, au 
cours de la prière eucharistique. 



L'ASSEMBLÉE POUR LE SACRIFICE 71 

dévotion eucharistique le meilleur et le principal. 
aliment, « Dévotion »:c'est le thème des secrètes; 
et dévotion collective : devotionem populi : cette 
dévotion, qui consiste à nous donner, à nous 
offrir, à nous vouer, tous ensemble, en sacrifice 
avec le Christ. 

Tel est aussi le sens de lappel que le pr¿tre 
nous adresse en OuVrant LA GRANDE PRIÈRE 

Sursum corda, Gratias agamus. A cet appel il faut 
répondre, tousS, de tout notre cSur et de toute 
notre voix. Ensuite il faut écouter. Oui, écouter 
même ce qui se dit en silence. Non pas dire nous 

mêmes ce qui est discours réservé au prêtre 
seul, mais suivre attentivement, point par point, 
mot par mot, le développement de son discours. 

le texte Soit que nous en suivions le texte 
exact et non des travestissements dans un 

livre, soit que nous ayons fini par le savoir par 
CSur. lci encore, il n'est aucunement utile de 
s'astreindre à une correspondance minutieuse: 
le discours de lEucharistie forme un tout et 
correspond à un acte unique; il est nécessaire, 
évidemment, d'être à la consécration au moment 
où elle s'opère, mais avant et après on peut 
sans dommage négliger un accord mot à mot. 
L'essentiel est de prendre dans son ensemble 
et dans sa teneur officielle le texte du canon, 



72 LA PRATIQUE DE LA MESSE 

Prière sacerdotale, elle est dite pour nous et en 
notre nom. Le prêtre dit : nous; toujours : nous. 
Et il précise : nous, prêtres et ministres, d'une 

part: et d'autre part « tout le peuple saint, toute 
la famille de Dieu, groupée autour de l'autel ». 

Mais, dira-t-on, le Sanctus qui se chante avant 
la Consécration, et le Benedictus, après? Il n'y 

bas d'hésitation possible : les fidèles doivent 
chanter le Sanctus et le Benedictus. Quand les 
choses se passent bien, la difficulté disparaît 
ou presque. Il n'y aurait pas de difficulté du tout, 
si on avait conservé la règle longtemps suivie : 
prêtre et fidèles chantaient ensemble le Sanctus 
et Benedictus, après quoi seulement commençait 
le canon. Les dispositions des rubriques actuelles 
n'admettent plus cette pratique. Mais 
observera que les Sanctus grégoriens sont tellement 
courts que le prêtre n'est pas toujours arrivé 
au Memento des vivants quand le chant est achevé. 
Le chant se prolongerait-il jusqu'aux approches 
de la consécration qu'on ne devrait pas s'alarmer 
outre mesure. En effet, toute cette première partie 
du canon est moins essentielle et n'appartient 
pas au plan tout à fait primitif de la prière 
eucharistique. Nous n'avons donc qu'à reprendre 
cette prière eucharistique au récit de la Cène 
et par la pensée joindre le Qui, qui est le premier 
mot de ce récit, à per Christum de la Préface. 
Rendre grâces par le Christ, qui, la veille de sa 
mort... .. etc. C'est, exprimé comme dans les 

On 



L'ASSEMBLÉE POUR LE SACRIFICE 73 

textes les plus antiques, l'objet de notre oblation 
eucharistique. Ainsi le chant du Sanctus ne nous 

fait rien perdre d'essentiel. Quant au Benedictus, 
il est sans doute regrettable à certains points 
de vue, quil ait fallu le renvoyer après la consé 
cration; mais les trois mots que nous avons à 
chanter: Hosanna in excelsis, ne peuvent vraiment 
nous empêcher de garder le contact avec la prière 

eucharistique. 
Cette prière fait un tout: c'est pourquoi nous 

ne devons pas, ni en théorie, ni en en pratique, 
faire comme si la consércation et l'élévation 
marquaient une fin, un achèvement et que le 
reste du canon était de dévotion surérogatoire 
et négligeable. La consécration est un point 
culminant, un moment décisif; mais l'action se 
poursuit, car c'est aussitôt après la consécration 

que se déclare ce qui s'y est opéré et que s'en 
précise le sens et l'application. Notre Victime 
est là et c'est alors que nous en formulons l'of 
frande : Cest alors que le discours eucharistique 
expose l'essence du mystère et atteint la plénitude 
de son thème : pour nous l'abondance de la grâce, 
pour Dieu tout honneur et toute gloire. 

Et c'est à cela, à tout cela, que nous ajoutons 
notre Amen. 



74 LA PRATIQUE DE LA MESSE 

LA COMMUNION, qui parfait pour nous l'oblation 
du sacrifice, se présente dans la liturgie avec 
une ordonnance qui en souligne, si nous sommes 
attentifs, le caractère collectif, social, et cette 
note, malheureusement trop négligée, de parti 
cipation commune. 

Elle est d'abord PRÉPARÉE. Par l'oraison domi 
nicale. Notre Seigneur lui m¿me-nous avertit de 
dire : « Notre Père » et non: Mon Père : par 
donnez-nous, comme nous pardonnons; d�livrez 
nous, nous tous, de tout mal. Vient ensuite la 

fraction : un seul pain, pour être distribué entre 
tous. Puis le baiser de paix. L'invocation à 
I'Agneau de Dieu, immolé pour tous. Ce sont 
là les prières et les rites essentiels de la prépa 
ration. LEglise y insiste sur la paix, sur l'unité : 
la communion ne peut se faire que dans 1'amour 
fraternel, dans une charité véritable. Les autres 
prières, dintroduction plus récente, s'inspirent 
du sentiment de notre indignité et ne doivent 
pas nous faire oublier les autres éléments, 
beaucoup plus expressifs et d'importance capitale 
de la préparation à la communion. Donc répon 
dons de toute notre voix, avec toute notre bonne 
volonté, au Pater, au Pax Domini : chantons de 
tout CSur I'Agus Dei. C'est cela qui, bien 



L'ASSEMBLÉE POUR LE SACRIFICE 75 

compris, nous mettra dans les meilleures 

dispositions. 
Normalement, durant que les fid�les, tour à 

tour, s'approchent de la Table Sainte 
Table Sainte, c'est la table du sacrifice et du 
repas, c'est l'autel et non la balustrade à laquelle 
on s'arrête pour le bon ordre -, durant donc 

que LA COMMUNION SE DISTRIBUE, la schola 

chante, à l'intention des communiants, pour eux, 
pour quls en profitent, une antienne, dite, de 
communion : le nom suffit à expliquer SOn rôle. 

la 

De même, APRÈS LA COMMUNION, C'est po 
tous que le pr¿tre chante l'oraison collective, 
dite post-communion. Pour tous, non seulement 
en ce sens que le prêtre demande des grâces 
pour les fidèles; mais en ce sens qu'il exprime 
des pensées et des sentiments qui doivent, 
formellement, se trouver dans le ceur de tous, 
être actuellement les pensées et les sentiments 
de tous les membres. 

On éprouve une vraie peine à constater que 
des personnes assidues à suivre le mot-à-mot 
de la messe, une fois quelles ont communié, 
gardent leur livre fermé et ne veulent rien savoir 
ni de l'antienne de communion, ni de l'oraison 
de post-communion. C'est l'individualisme qui 
triomphe de la charité : c'est la médiocrité qui 
se désintéresse de la vie de l'Église; on laisse 
ainsi la messe inachevée. Et de quelles grâces 
on se prive, de quelles lumières et de quelle force! 



76 LA PRATIQUE DE LA MESSE 

Communier à PEucharistie, ne serait-ce donc 
plus communier à la pensée et aux sentiments 
du Christ ?Et qui nous donnera la communication 
de cette pensée et de ces sentiments, si ce n'est 
I'Église ? Qui, si ce n'est l'Église, et précisément 
dans ces antiennes de la communion et dans cette 
prière d'après la communion, saura faire vivre 
notre ceur à lunisson du ceur du Christ? 
Qui nous dira ce que le Christ veut de nous ? 
Et nous sommes d'autant plus sommes d'autant plus en mesure de 
comprendre ces textes et de nous les appliquer 
vitalement, que toute la liturgie de la messe, 

qui y aboutit, les a préparés et que l'action du 
Christ est à présent réelle au dedans de nous. 
Ne commettons pas la faute de négliger cette 
voix du Christ qui nous parle par son Eglise 
et qui ne veut nous parler que par son Église. 
Si les textes, à première vue, nous semblent 

durs - durus est hic sermo un peu d'application 
et la pratique habituelle, comme pour tous les 
textes de la liturgie, nous en auront vite dévoilé 

le sens et la richesse, montré toute la lumière, 

Cette assemblée s'achève par le congé : lte 
missa est, donné à l'assistance. Après la bénédiction 

qu'ils recoivent du prêtre, les fidèles peuvent 

précisé la portée. Demandons qu'on nous y aide. 



L'ASSEMBLÉE PoUR LE SACRIFIOCE 77 

se disperser. Ils peuvent demeurer aussi dans 
le lieu saint, pour prolonger leur prière. Norma 
lement, ils doivent attendre que le prêtre ait 
lui-même quitté 1'autel. Ils ont aussi à prendre 
leurs résolutions individuelles, à recueilfr pour 
eux les leçons et les bienfaits que leur a valus 
leur participation à l'assemblée : C'est le rõle de 
L'ACTION DE GRACES APRÈS LA MESSE, dont la 
nécessité vient précisément de ce que l'activité 

collective a besoin de cette sorte de mise au 
point personnelle pour mieux se traduire dans 
la conduite de chacun en résultats concrets. 
Mais ceci ne remplace pas cela; ceci suppose cela. 
Ne parlons pas de conffit : avant d'en venir 
à l'action de grâces personnelle, poursuivons 
sans crainte notre collaboration active, jusqu'au 
bout, à la liturgie du sacrifice, à l'assemblée 
eucharistique. C'est, dit un ancien, la manière la 
plus assurée « de recevoir de cSur celui que nous 
recevons de bouche et de nous élever à la plus 
baute contemplation ». Contemplation; c'est 
encore le mot du Concile de Trente quand il 
définit le rÑle et le résultat des rites liturgiques. 
Ayons donc confiance ! 





Ce 

tableau 
a 

pour 

but 
de 

suggérer 

une 

vue 

constructive 
de 

l'assemblée, 

chaque 

élément 

place 

et 

avec 

son 

rôle 
et 

son 

importance. 

y 

paraissant à 
sa 

On 

indique 
en 

capitales 

les 

pièces 

essentielles, 

d'usage 

primitif 
et 

universel; 
en 

caractères 

ordinaires, 
les 

pièces 

introduites 

dans 
la 

liturgie 

romaine 

entre 
le 
Ive 
et 
le 
xe 

siècle, 
en 

gros; 

en 

italiques, 
les 

prières 

supplémentaires 

dont 

l'usage 
est 

officiel 

depuis 
le 

xvre 

siècle. 

Peuple 

Chantres 

Ministres 

Psaumes etc... 
Fudica me... Confiteor... 

Préparation 

Versets et oraisons... 

Antienne 

Entrée 

KYRIE 
GLORIA 

R. 
ET 

CUM 

SPIRITU 

TUO 

R. AMEN 

DOMINUS VOB ISCUM.. 

OREMUS.. 

Assémblée 

LECTURES : PROPHÈTE 

La Prière 

APÔTRE 

GRADUEL ALLELUIA 

TRAIT 

PSAUME : 

Credo 

ÉYANGILE 



Peuçle 

Chantres 

Ministres 

R. 

ET 

CUM 

SPIRITU 

TUO 

DoMINUS VOB1SCUM. 

OREMUS 

Antienne 

On apporte 
le pain et le vin 

Prières appropriées : 

Suscipe... etc. 
(encensements) 

Lavabo 

Orate fratres 

R). AMEN 

SECRÈTE. 

R). 

ET 

CUM 

SPIRITU 

TUO 

R. HABEMUS... 

DOMINUS 

Prière 

eucharistique SURSUM cORDA 

R. DIGNUM. 

GRATIAS AGAMUS. 

VERE DIGNUM 

SANCTUS, SANCTUS 

QUI PRIDIE 

Le S acrifice 

R. AMEN 

OMNIS 

HONOR 
ET 

GLORIA 

R. 

SED 

LIBERA 

NOS 

R. AMEN 

PATER. 

Communion 

LIBERA... 

R. 

ET 

CUM 

SPIRITU 

TUO 

PAX DNI... VOBISCUM... 
VOBISCUM... 



Prières appropriées : 

Domine Jesu.. 

Dne 

non 

sum 

dignus. 

Quod ore... 

enne Agnus Dei 

Anti 

R). 

ET 

CUM 

SPIRITU 

TUO 

R AMEN 

DoMINUS VOBISCUM.. 

Achèvemént 

R. DEO GRATIAS 

OREMUS. 

ITE MISSA EST. 

Placeat. 

Bénédiction... In princi�pio... 
Psaumes, etc. 

Le Sa crifice 





TABLE 

I. L'ESPRIT D'ASSEMBLÉE 

II. L'ASSEMBLÉE DE PRIÈRES 

Ce qu'elle est 

Quelques conseils 

III, L'ASSEMBLÉE POUR LE SACRIFICE 

Ce qu'est le sacrifice 

La méthode pratique....... 

TABLEAU D'ENSEMBLE, 

9 

I7 

27 

39 

79 

IMPBIM¾ EN BELGIQUE - Priuted in Belglum. 



{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }

