


e B
i_"? 3 £
B l

OUR L. HPOSTOLRT L.l'l' URGI ue-

“ LA PRATIQUE
DE LA MESSE

PAR

L’ABBE P. BAYART

B CASTERMAN - PARIS - TOURNA]







LA
PRATIQUE DE LA MESSE




NIHIL OBSTAT : 4

Lille, le 28 Décembre 1936

Eugéne MASURE, 8. T. D.

IMPRIMATUR :

Lille, le 29 Décembre 1936

P. DutHoOIT V. G.




POUR L’APOSTOLAT LITURGIQUE

LA

PRATIQUE
DE LA MESSE

PAR

I’Abbé PauL BAYART

EDITIONS CASTERMAN
TOURNAI — PARIS

1937






LA

PRATIQUE DE LA MESSE

I

L’ESPRIT D’ASSEMBLEE

LA MESSE EST UNE ASSEMBLEE. Tel est assuré-
ment le sens du mot missa. On lui a trouvé
d’autres significations, quelques-unes trés belles,
mais dérivées et allégoriques. Tenons-nous-en
a l'idée primitive : elle est féconde, elle est
lumineuse,

Le mot missa n’a pas été réservé d’abord 2

- ce que nous appelons la messe. Il désignait en
premier lieu tout acte et toute formule marquant
la fin d’une réunion liturgique; puis telle série
d’actes ou de formules caractérisant un genre de
réunion; puis, pratiquement, toute assemblée
cultuelle. Le mot demeura spécialement appliqué
aux deux assemblées régulitres les plus impor-
tantes : l'assemblée générale, dite messe des




T L o |

10 LA PRATIQUE DE LA MESSE
catéchumeénes, et 'assemblée pour U'Eucharistie,
dite messe des fidéles. Quand disparut I'usage
de congédier les catéchuménes (parce qu'il
n’y en avait plus) et que les deux messes furent
soudées en une seule séance, on continua, on
continue encore, dans le langage officiel, a désigner
par un nom au pluriel la célébration de la double
assemblée: missarum solemnia, missae celebrantur,
Ainsi de tous les termes employés pour désigner
’acte principal du culte, c’est le mot messe,
assemblée, qui est demeuré en usage. Les églises
d’Orient ne connaissent pas notre mot latin;
mais ils emploient deux mots au moins aussi

clairs : « synaxe », qui exactement veut dire
assemblée; « liturgie », Cc’est-a-dire fonction
. e — .
publique.
L
o 3*

Or il est manifeste que notre messe, telle
qu’elle est congue et organisée; telle qu’elle est
maintenue par ses rubriques essentielles; telle
qu'elle nous est imposée; telle que les vrais
fideles la comprennent et la pratiquent, GARDE
NETTEMENT SON CARACTERE D’ASSEMBLEE, et de
double assemblée.

Ainsi s’expliquent tous les détails — ou au
moins les principaux traits — des rites qui la
composent; ainsi s’expliquent la teneur et 'orga-
nisation des textes qui s’y enchevétrent. Méme

«'}]» }




L’ESPRIT D’ASSEMBLEE 11

dans les circonstances les plus défavorables,
comme dans le cas d’'une messe basse célébrée
hors de la présence de tout fidele, le rite
s’accomplit toujours comme si le peuple se pressait
autour de lautel. Jamais le prétre ne célébre
pour lui seul; le manque d’assemblée effective
ne peut enlever 4 la messe son caractére public.

On dit toujours de la messe, méme basse,
qu’elle « se célébre ». Célébrer, étymologiquement,
c’est tenir une assemblée, C'est pourquot il est
prescrit au prétre de dire 4 haute voix tout ce
qui normalement, 4 la messe solennelle, devrait
étre chanté ou déclamé. Et on précise : « a haute
voix, de maniére & étre entendu des assistants ».
C’est bien pour que ceux-ci se rendent compte
qu’ils sont engagés avec le prétre dans une action
commune.

Si la messe était une audition — concert,
conférence, théitre — ou simplement une priére,
aucune condition de présence et de lieu ne serait
exigée. Grice a des procédés modernes, on
pourrait la suivre valablement de chez soi.
Mais non; écouter les chants et les paroles d’une
messe que diffuse la radiophonie, peut étre
une curiosité édifiante, une satisfaction pieuse,
un acte de foi; ce sera pour les malades une
grande consolation, un puissant réconfort; ce




12 LA PRATIQUE DE LA MESSE

ne sera jamais la participation réelle a une
assemblée. Or c’est cela qui nous est prescrit :
une action commune manifestée premiérement
PAR_UNE_PRESENCE EFFECTIVE en un lieu désigné
A cette fin.

L
% %

On s’assemble POUR L’EXERCICE DU CULTE
PUBLIC, qui ne peut se dire public, vraiment,
totalement, que s’il s’exerce par une assemblée,
ou au sein d’une assemblée. On s’assemble
pour faire ensemble quelque chose. Cette chose,
ici, c’est le culte divin en tant qu’exercé publi-
quement par ’Eglise. PAR L’EGLISE, actuellement
concrétisée dans le groupe officiellement cons-
titué, régulierement assemblé, canoniquement
présidé, uni a toute la grande Eglise catholique.
Couramment, l’assemblée chrétienne que nous
appelons ]la messe, a un double objet: la priére
commune, que le sacrifice achéve et couronne.

Bien différents sont ces deux objets. Par suite,
tout divers seront les deux aspects de ’assemblée
chrétienne, divers ses rites, diverses les fonctions
de ceux qui la président et les interventions de
ceux qui la composent. Mais dans 'un et 'autre
cas, 1l s’agit d’'un seul et méme culte, dont les
lois essentielles ne varient pas. Le sacrifice est
I'acte supréme, le point culminant, 'expression

parfaite de la religion. Mais la_priére est aussi




L’ESPRIT D’ASSEMBLEE 13

acte nécessaire de la religion; elle prépare, con-
tinue, encadre le sacrifice, dont elle assure
’application pratique. Que serait un culte, que
vaudrait une religion, que deviendrait un peuple,
comment subsisterait une Eglise, sans formation
dogmatique et morale, sans expression de la
piété, sans des assemblées de priére, ol les 4mes
s’entrainent 4 la mise en action de cette vie que
le sacrifice leur apporte? L’Eglise continue
toute ’euvre du Christ, elle exerce parmi nous
toute I’ceuvre de la Rédemption. Le Christ nous
a sauvés et nous sauve par sa mort rédemptrice;
mais aussi par sa parole et par sa priére.
L’assemblée du culte aura donc pour objet de
nous laire VIVRE AVEC LE CHRIST, en nous faisant
participer d une part a sa doctrine et i sa priere,
d’autre part & son sacrifice. -

*
# »

Dans lantiquité, on tenait beaucoup, par
principe, 4 ce qu’il n’y eiit, par jour, qu'une
seule messe par église : une messe unique,
réunissant dans une évidente unité TOUTE LA
COMMUNAUTE, clergé et fideles. Ce prix}cipe est
toujours, sinon en pleine vigueur, au mOINS assez
persistant pour étre encore la source de plusieurs
lois et de plusieurs usages. Normalement, la
messe conventuelle doit grouper tous les membres




14 LA PRATIQUE DE LA MESSE

d’un chapitre, d’'une maison religicuse; la messe
paroissiale devrait rassembler toute la paroisse.
Multipliées, réduites dans leur cérémonial, les
messes basses supposent toujours une assistance
de fideles, qui y prennent part : soit de ceux qui
ne peuvent assister a la messe principale, soit de
ceux que la piété ou des circonstances appellent
a la messe aux jours ol il n’y a pas d’assemblée
générale. La fidélité 4 la messe paroissiale,
I'empressement a la messe célébrée solennel-
lement par 'Evéque : cela n’est pas de l'ordre
des dévotions surérogatoires, cela ne reléve pas
d’un zele extraordinaire; c’est simplement 1’appli-
cation d’un principe, d’une définition; c’est,
si 'on peut dire, le bon sens méme.

#
» *

Il n’y a d’assemblée que par la présidence du
chef légitime : C’EST L’AUTORITE QUI FAIT L’UNITE.

Le chef, c’est 'Evéque. L’assemblée présidée
par I’Evéque, la messe pontificale, est la meilleure
réalisation liturgique, la plus parfaite expression
du caractére public de la liturgie. Ce n’est pas
par amour de la pompe et du décor que nous
préférons la messe pontificale; c’est parce que
la présence personnelle et active du chef donne
a ’assemblée tout son sens,

Tout prétre qui célébre la messe, par le fait




L’ESPRIT D’ASSEMBLEE 15

méme qu’il est autorisé a la célébrer, est le repré-
sentant, le tenant-lieu de I'Evéque pour cette
assemblée qu’il préside, qu’il unit.

%*
L *

D¢és lors qu’il y a assemblée, au sens que nous
disons, ce ne peut étre que pour une activité
commune du président et des membres. Une
assermnblée est UN ACTE DE VIE COMMUNE. Sera-t-il
permis de signaler ici un malentendu, presque
une erreur pratique, qui rejaillit méme sur la
théorie ? La chose est délicate : il s’agit d’un point
de vue. On a tendance a considérer la messe
seulement comme une chose que le peuple regarde
s’accomplir devant lui; en son nom, certes; mais
a laquelle on assiste en maniere de spectateur;
une action que chacun suit uniquement avec
ses réactions personnelles. « Suivre la messe »,
« s’unir au prétre » : ce sont d’excellentes formules,
mais 4 double sens; elles risquent de demeurer
individualistes et beaucoup les entendent ainsi.

Le simple spectateur n’est pas membre de
I'assemblée, méme s’il s’unit de cceur 3 ce qu’il
voit faire. Regarder, ou méme écouter, entendre

la messe, ce n’est pas, du fait méme, PARTICIPER
A UNE_ACTION COMMUNE. Il faut quelque chose
de plus. Gardons-nous d’exagérer; nous recon-
naissons sans hésiter qu’une simple intention,




16 LA PRATIQUE DE LA MESSE

méme interprétative, de prendre part A ce qui
se fait, doit étre tenue pour suffisante. Mais la
participation pleinementactive, tout 4 fait normale,
suppose que les membres présents « _vivent »,
le plus exactement qu’il leur est possible, le
développement progressif du programme de
P'assemblée; qu'’ils y apportent leur collaboration,
dans la mesure et de la maniére voulues. Ce
quil y a d’essentiel s’exprime en paroles qui
s’échangent, qui vont du président 4 I’assemblée
et de Passemblée au président; qui, de toutes
fagons, expriment une pensée commune, une
volonté commune, une 4me commune. Pour
les fideles, écouter ce qu’on leur dit comme on
€coute une autorité qui enseigne et dirige;
répondre a cette autorité par les mots qu’elle
attend; sous sa conduite, exprimer 4 Dieu la
priere commune, faire 'oblation commune du
sacrifice : voila ce qui s’appelle participer 3
I'assemblée. Entre suivre la messe et participer

a la messe, y a-t-il seulement une nuance ?

Quo1 qu’il en soit, il faut reconnaitre 4 la messe
ce caractere d’assemblée. Des lors, la pratiquer
en esprit d’assemblée. Tout essai de méthode
— s1 on suppose que la liturgie elle-méme n’est
pas une méthode parfaite — doit tenir compte
de ce fait primordial. Pourquoi ne pas prendre
simplement les choses comme elles sont, ne pas
les faire comme il faut ?




I1

L’ASSEMBLEE DE PRIERE

CE QU’ELLE EST

Dans notre messe, telle que nous la célébrons,
il y a donc d’abord une premiére assemblée,
qui a pour objet LA PRIERE PUBLIQUE. Notre
« avant-messe », comme certains veulent la
nommer, ou notre « messe des catéchumeénes »,
terme qui ne correspond plus qu’a un souvenir
et 2 un pass¢ périmé, dont on ne saurait dire
s’il revivra jamais; notre messe enfin, telle qu’elle
se deroule jusqu'a loffertoire, correspond en
fait, et d’une maniére encore bien sensible, 2
ces assemblées de ’Eglise primitive, 4 ces veillées
nocturnes, ou les Apotres, puis leurs successeurs
groupaient les chrétiens pour les instruire et
pour prier avec eux. La vigile pouvait étre séparée
de I'Eucharistie, ou au contraire s’achever par
I’Eucharistie. En tait, et selon un usage ancien,
général et trés rationnel, les deux assemblées
se succedent immédiatement.

L’assemblée de priére, la vigile, ou notre messe
des catéchumenes a pu étre longtemps, en certains
lieux du moins, la seule manifestation publique
de la pri¢re collective, hors du sacrifice eucha- .

5=}




18 LA PRATIQUE DE LA MESSE

ristique. Il faut attendre quelques siécles pour
trouver la vigile accompagnée chaque jour
d’autres assemblées de priére et des offices
organisés en supplément de I’assemblée principale.
Mais alors méme que I'office quotidien est passé
en regle, avec des assemblées pour toutes les
heures de la nuit et du jour, LE TYPE PREMIER
et essentiel persiste comme un élément indis-
pensable et universel du culte : chaque fois
qu'on offrira le sacrifice eucharistique, on y
préludera toujours par I’assemblée traditionnelle
qui perpétue, avec un programme équivalent,
la vigile des premiers temps,

Il est vrai que pour constater cela, il faut
assister, avoir assisté au moins une fois, A LA
MESSE SOLENNELLE CELEBREE PAR L’EVEQUE ou
savoir comment les choses s’y passent.

Durant que lon chante I'Introit, ’Evéque
prie au pied de I'autel, puis il monte a l'autel
pour l’encenser. Une fois ces actes de piété
accomplis, 'Evéque se rend i son tréne : il y
demeurera durant toute la messe des catéchu-
menes; 1l ne montera a I'autel que pour le Sacri-
fice. Donc, deux parties nettement tranchées.

La premiére assemblée, ’Evéque la préside
a son trone. Ce trone, c’est le siege épiscopal, la




L’ASSEMBLEE DE PRIERE I9

cathedra, la chaire duchef, du docteur, du pasteur.
Cette cathedra a sa place normale au fond de
Pabside, ot I’Evéque se tient face a son peuple,
en “qualit¢é de président, de surveillant —
episcopus; il est le chef de Dl'assemblée, il en
est I'dme; il la dirige, il la rassemble, il la coor-
donne, il en fait 'unité.

Rien n’est plus clair; rien ne fait mieux com-
prendre le vrai caractére de notre messe des
catéchuménes; assemblée des fidéles autour de
leur chef, pour P’écouter, pour prier avec lui.

Si le prétre remplace 'Evéque, il n’a pas droit
3 siéger en qualité de chef; mais dans les rites
de notre messe solennelle, on voit encore que
le prétre, durant la messe des catéchumenes, va
g’asseoir tandis que l'assemblée chante, ou la
schola; ce qu’il ne fait jamais a partir de l'offer-
toire, C’est aussi pour marquer la distinction
des deux assemblées qu’a la messe basse, a part
quelques exceptions, le prétre se tient debout non
au milieu”de I'autel, mais sur les c6tés. En un mot,
si le prétre est 4 I'autel pour la messe des catéchu-
ménes, c’est par suite de simplifications d’ordre
pratique. Mais si I'on considére, comme on le
doit, la messe dans sa célébration typique, la
messe pontificale, on voit avec une parfaite
netteté ce qu’est la premiére partie de la messe,
ce qu'est notre messe des catéchumenes;
I’assemblée pour I'assemblée.



20 LA PRATIQUE DE LA MESSE

»
L ]

Cette assemblée a pour objet général le culte :
de 'Eglise & Dieu, la pritre; de Dieu 4 I'Eglise,
Penseignement. De fait, c’est 1a le double objet
de cette assemblée : LA PRIERE ET L’ENSEIGNEMENT.
Cela, dés les premiers jours de ’Eglise; cela, de
notre temps encore, et nécessairement. En
réalité, les deux éléments ne se présentent pas
d’'une manieére absolument tranchée, comme
deux exercices séparés et sans rapports. Ils se
meélent, ils se compénétrent, au point que la
priere est enseignement et que l’enseignement
est priere.

L’enseignement est spécialement représenté
PAR LA LECTURE DES LIVRES SAINTS ET PAR LEUR
EXPLICATION. Cette explication a eu jadis une
trés grande place dans l'assemblée liturgique.
C’est qu’en effet les Livres Saints ne suffisent
pas par eux-mémes. L’Eglise a regu mission
d’enseigner la vérité, dont elle a le dépot, dont
elle est maitresse, Encore que le magistére de
I'Eglise ait l'occasion et le droit et la nécessité
de s’exercer fréquemment, couramment, en dehors
des actes du culte, c’est dans les assemblées du
culte cependant qu’il trouve son expression la
plus usuelle. L’enseignement ne peut étre sépare
du culte, parce qu’il est lui-méme acte de culte.
Notre religion est 2 base de foi et d’autorité;

- i e ..‘)_‘_ N £ payomrss

S AT LB
W e 2

——

g

SR

= I



L’ASSEMBLEE DE PRIERE 21

le culte doit étre destiné en partie 4 la formation
de la foi, 2 'enseignement théorique et pratique
de la doctrine révélée, de la doctrine de I'Eglise.

L’autre élément, de ’Eglise & Dieu, comprend
LES FORMES DIVERSES DE LA PRIERE proprement
dite. Il faut entendre ici ce mot « priére » dans
sa signification totale. La priére est faite d’abord
d’adoration et d’action de grdces; sans quoi il
n'y a pas vraiment élévation de ’homme a Dieu.
Elle se formule ensuite en demandes qui solli-
citent le pardon pour nos fautes et toutes les
faveurs divines qui nous sont nécessaires et que
Dieu veut que nous lui demandions. Ces
demandes, I'Eglise, au cours de I’assemblee,
les exprime en termes généraux; car sa priere
est alors, surtout alors, de caractére social. En
termes généraux, non en termes vagues : la
pricre de I'Eglise est précise, adaptée 4 nos
besoins, selon les circonstances. On ne suppose
pas que chacun ait 4 venir détailler ses nécessités
et ses désirs : 'assemblée a pour objet le bien de
tous, le bien collectif, la prospérité de cette sociét¢
qui est 'Eglise et en définitive la gloire du Christ
dans le progrés de son corps mystique. Non que
Pintérét spirituel de chaque membre soit néglige,
puisque chacun pergoit le fruit de la priere
collective et s’applique la direction donnée d’une
maniére générale. Mais c’est dans I'ordre social,
DANS LA CHARITE ET DANS L'UNITE, que se fait la
pri¢re. Par charité et pour le profit de tous, la




22 LA PRATIQUE DE LA MESSE

“priére de 'assemblée peut en certains cas envisager

spécialement certains groupes, les catéchuménes,
les néophytes, les pénitents, les ordinands; elle
peut s’appliquer a des personnes spécialement
désignées, ce défunt, ce malade, ces époux, ces
voyageurs. Mais c’est en tant qu’ils sont ndtres,
membres de droit de notre assemblée, membres
comme nousdu corps du Christ. Ainsi les formules
mémes de la priére, qui est faite par tous et pour
tous, marquent bien que I'Eglise attend de ses
fidéles assemblés qu’ils réalisent une véritable
collaboration, dans un sens donné, qu’il appartient
a l'autorité de définir et de proposer.

E
#* L

LA PRIERE DE L’ASSEMBLEE EST POUR ELLE UNE
LECON. D’une maniére générale, comme les
anciens théologiens I'ont déja remarqué, la teneur
méme des oraisons de I’Eglise nous instruit de
ce que nous devons croire : legem credendr statuat
lex supplicandi; voulons-nous savoir ce qu’il faut
croire, voyons comment I'Eglise formule ses
pri¢res. Cela s’applique a des cas particuliers,
ou dans une controverse la pratique liturgique
fournit un argument irréfutable et décisif. Cela
s’applique 4 tout l'ensemble des priéres litur-
giques. Les textes de la messe des fideles nous
éclairent sur I’Eucharistie. Dans la messe des




L’ASSEMBLEE DE PRIERE 23

catéchuménes, tout ce qui est pri¢re, et notam-
ment la série des oraisons pour les dimanches
de 'année, est comme une révélation, comme un
évangile de la vie chrétienne. Que la priére
vienne des psaumes, ou qu’elle naisse de la
tradition ecclésiastique, — et Cc’est toujours
de Dieu qu’elle nous vient, — elle est toujours
une lumiére pour notre foi, et pour notre conduite.
Car l’avantage de ces legons — des lectures
et des pritres —, et en définitive le bénéfice de
nos assemblées, c’est de DIRIGER NOTRE VIE,
de nous porter 4 I'action. Le dogme nous y est
présenté comme régle d’activité; la contemplation,
la priére, se changent immédiatement en réso-
lution d’agir. Résolution d’autant plus efhicace
que, formulée en maniére de demande, elle nous
assure le secours de la grice pour la tenir.
Ainsi dans lassemblée I'Eglise agrandit les
perspectives du culte : elle nous joint 4 Dieu
non seulement pour un moment, dans un acte
sublime mais passager; mais pour toute notre vie,
pour toutes nos actions, dont elle assure la par-
faite direction. C’est dans cette assemblée que

nous nous formons a une vie pleinement chré-
tienne en tous sens.

@
L ]

Cette COLLABORATION vivante est supposée
par l'organisation méme de cette assemblée de




34 LA PRATIQUE DE LA MESSE

priére. La messe des catéchuménes est congue
en vue d’une activit¢é commune,

Une premitre forme évidente de cet appel &
la collaboration, c’est que la messe comporte
UN DIALOGUE. La messe n’est jamais monologue.
On pourrait montrer que tout I’ensemble des
rites est un appel a la collaboration; mais 4 ne
considérer que les choses qui se disent, et c’est
assez, le cas de l’oraison est particuliérement
suggestif.

Le président salue I’assemblée : Dominus
vobiscum. Elle lui répond : Et cum spiritu tuo.
Le prétre formule la priére pour toute I’assemblée.
Elle répond : Amen.

Cette maniere de faire est la derniére simpli-
fication, qu’on ne saurait plus réduire davantage,
du rite antique de l’oraison collective. Ce rite
ancien est un peu mieux gardé i certains jours
ou entre le mot Oremus et la formule de I'oraison
s’intercale le Flectamus genua avec le Levate.

Le président propose a l'assemblée un objet
de priére, comme on le fait encore le Vendredi-
Saint : Oremus, prions, fréres, pour que Dieu
nous accorde telle ou telle de ses grices... Le
diacre nous invite 4 fléchir le genou; dans cette
attitude nous prions quelque temps en silence
jusqu’a ce que le signal nous soit donné de nous
relever : Levate. Alors le président rassemble,

recueille, dans une collecte, — on dirait : en un
I et T

bouquet — les priéres de chacun _pour en faire

o..9- .

=




L’ASSEMBLEE DE PRIERE 25

une priere commune qu'il adresse 4 Dieu.
L’assemblée témoigne de son accord en achevant
la collecte du prétre par un Amen unanime.
Rien de plus grand, de plus vivant, de plus
euvre publique, que Voraison avec son Amen.

Autre élément de cette activité commune
LE CHANT. Et le chant sous ses deux formes :
chant de la schola que les fidtles écoutent; chant
populaire qui unit toutes les voix.

La part du peuple comprend, de nos jours,
et depuis longtemps le Kyrie, le Gloria, le Credo.
Soit que le peuple se charge d’exécuter entiére-
ment ces trois piéces, soit qu’il alterne avec les
chantres de la schola, — les deux maniéres sont
bonnes —, il prend par 13 manifestement une
part directe 2 la liturgie de ’assemblée. Sur cela,
tout le monde est d’accord.

Mais il faut dire aussi que les pitces de chant,
qui sont réservées par la tradition, vu leur origine
et leur nature, aux chantres de la schola, sont
elles aussi un appel 4 la collaboration de tous.
Collaboration qui se traduit par une attention
soutenue, totale, telle que le chant qu’on écoute
nous peénétre tous et nous fonde en une seule
pensée, en un seul cceur. Le chant de la schola
n'est pas pur décor d’ordre sonore; il n’est pas
bruit, agréable ou non, qui servirait seulement
de cadre. Il est legon, il est instruction, il est
formation, s’adressant 4 toute I’dme, A toute
I'assemblée, pour qu’elle le sente, qu'elle le




26 LA PRATIQUE DE LA MESSE

comprenne qu'elle en vive, et sur le moment
méme, en un accord unanime. On se supposerait
pas qu’au théitre, au concert, le public qui n’est
que spectateur ou auditeur, soit invité a lire le
journal pendant que les virtuoses s’épuisent sur
la scéne. A plus forte raison, dans I'assemblée
liturgique, tout ce qui se chante doit étre écoute,
paroles et musique. Le chant des solistes est
Ja fois priére collective et instruction.
L’instruction est aussi au programme de
assemblée et elle appelle nécessairement la
réaction intellectuelle de tous ceux a qui elle
g’adresse. Il est manifeste que les LECTURES,
telles qu’elles sont choisies et ordonnées, ne
sont pas portées au programme de la messe solen-
nelle, maintenues, avec leur énonciation 4 voix
haute, au programme des messes non chantées,
pour la seule édification du prétre ou du ministre
qui en est chargé, Elles s’adressent a I’assemblée.
Tellement que le texte de l'épitre est précedé
non seulement de Uindication de la source, mais
d’une adresse : Fratres; et ces freres, ce ne sont
pas les chrétiens d’autrefois 4 qui saint Paul
écrivait, mais nous qui sommes assembl¢s pour
entrer en contact avec la doctrine de I'Eglise.
De méme le diacre « annonce » I'évangile : 4 qui,
si ce n’est 4 nous ? Et c’est pourquoi il nous salue,
il nous contraint a I’écouter. -
Oui, vraiment, notre messe des catéchumeénes
est toute congue pour la collaboration de I'assem-




L’ASSEMBLEE DE PRIERE 2y

blée. A nous de la vivre : ne prenons pas trop
facilement notre parti d'étre, par notre faute,
spectateurs muets, collaborateurs désenchantés,
dédaigneux ou impuissants. Répondons a I’appel
de la liturgie, vivons avec I'Eglise : elle sait cé
qu’il nous faut.

QUELQUES CONSEILS

Comment donc apporterons-nous pratiquement
notre participation a l’assemblée ?

SI LA MESSE EST LUE — il ne faut pas sous-
estimer la messe basse — nous ferons de notre
mieux pour supposer qu’elle est chantée. Nous
réciterons, en pronongant les paroles, discréte-
ment, 4 voix murmurée, les textes que nous
devrions chanter, en y mettant autant d’Ame et
de ferveur, si c’est possible, que si nous chantions
vraiment. Si les circonstances permettent que
nous soyons autorisés a élever la voix, tous
ensemble, pour les réponses et pour les textes
qui reviennent au peuple, faisons-le généreu-
sement, dignement, noblement, en observant les
regles de diction collective, accord des voix,
accentuation, phrasé. Ecoutons, en nous aidant
de notre livre, dans le texte ou dans la traduction,
ce que le prétre lit 4 haute voix. Il arrivera, sans
doute fréquemment, que le prétre sera en avance
sur nous; ou que nous serons trop éloignés de




28 LA PRATIQUE DE LA MESSE

lui pour percevoir ce qu’il dit. Cela ne doit pas
nous troubler. Dans la messe basse, on peut sans
scrupule négliger quelque détail, ne pas recher-
cher un synchronisme parfait, s’arréter 3 un
texte; une certaine largeur n’est pas a réprouver.
Mais qu’'on soccupe du programme de
assemblée, tel que 'Eglise I’a établi; pas d’autres
pricres vocales, pas d’autres chants. Notez que
si les lois liturgiques permettent qu’on chante
motets ou cantiques pendant la messe basse,
c’est a condition que cela ne se fasse jamais aux
moments ou le prétre doit parler 4 voix haute.
Or dans la messe des catéchumeénes, tout se dit
a voix haute. Si I’on croit devoir faire intervenir
des priéres et des chants — que ’on dit adaptés —
pour intéresser ou pour former les enfants et les
simples, on est bien exposé a faire fausse route.
Admettons que ce soit un expédient, un pis aller :
ce n’est pas une méthode. La méthode, elle
nous est indiquée par le Pape, PAR Pi1E XI,
dans la constitution Divini cultus, qui renou-
velle des documents antérieurs; elle consiste a
apprendre aux enfants a chanter I’Ordinaire de
la messe et a leur expliquer, progressivement,
le Propre. En tous cas, ces « messes d’enfants »,
ne peuvent servir que d’exercices préliminaires,
d’essais provisoires. N’en faisons pas I'idéal, ni
surtout notre idéal : ne les imposons pas aux
fideles.

Notre effort doit porter sur la participation




L’ASSEMBLEE DE PRIERE 29

active A LA MESSE SOLENNELLE ou chantée; parti-
cipation 4 I'assemblée dans ses formes normales;
participation 4 I’assemblée suivant son programme
officiel et non selon des fantaisies particuliéres,
dont le plus sir effet est de ruiner le sens
catholique.

La méthode pratique de participation nous est
dictée par le bon sens. Nous sommes assemblés;
on nous parle, pour que nous répondions; on
nous fait la lecture, pour que nous écoutions;
on nous exécute des chants, pour que nous nous
laissions toucher; on nous fait chanter ensemble
pour que nous manifestions notre activité; si le
prétre murmure quelque chose 4 voix basse,
c’est que cela n’intéresse directement que lui.
~ Suivons donc le développement du programme.
- La schola chante I'Introit. Pendant ce temps,
le prétre récite a voix basse le Fudica me et le
Confiteor : il encense I'autel, en silence. Que vont
faire les fideles ? Les voila tiraillés dés les premiers
mots! S’unir au prétre, ou s’unir aux chantres?
Mais ils sont assemblés non pour s’unir au prétre,
ni aux chantres, mais pour s’unir entre eux. Le
chantdel’antienne estlien d’union. Ce quise chante
et s'impose passe avant ce qui se dit en secret.
I’antienne ouvre la messe depuis le 1ve siécle;
le Yudica et le Confiteor ne sont officiels que
depuis le xvi®, Bref, au programme de I'assemblée
il y a le chant d’ouverture, l'introit. Nous n’avons

pas 4 'exécuter; mais  nous y livrer. Ce prélude




30 LA PRATIQUE DE LA MESSE

nous met en plein dans I’action , en nous montrant
aussitot de quoi il s’agit, ce qu’on va traiter dans
’assemblée. Il est intellectuel et en méme temps
sensible, en images. Il nous recueille, et nous
jette aussitdt en contemplation. Le texte est
choisi pour cela, la musique composée pour cela.
Qui a écouté lintroit et s’en est pénétre, il est
pris pour toute sa messe, pour toute sa journee,
et de dimanche en dimanche pour toute sa WVie.
Chaque antienne d’introit est une élévation vers
Dieu, un chant de confiance et de reconnaissance;
elles se colorent diversement selon les textes
qu’ameéne la succession des psaumes, et selon les
différentes époques de l’année; mais toujours
elles nous inculquent le « surnaturel ». Et déja
ce premier chant crée en nous tous un esprit
commun, et nous assure que nous nous dirigeons
vers le méme but, dans les mémes pensées,
ensemble.

Apreés le prélude de la schola, les chants d’ouver-
ture passent 2 la masse du peuple. Le Kyrie et
le Gloria sont des piéces qui ne se congoivent
bien que chantées par toute I’assistance. Piéces
trés antiques dans leur texte, échos directs des
premiers siécles. Mélodies d’époques diverses,
parmi lesquelles il serait facile de choisir les
plus anciennes et celles dont la facture est la plus
populaire. Populaire, non dans le sens des messes
de Du Mont, mais dans le sens des Kyrie fériaux.
Ces chants populaires sont, disons-nous, des




L’ASSEMBLEE DE PRIERE 31

préludes 4 I’assemblée. L’histoire nous le révele:
le Kyrie correspond en somme 4 la litanie qui
prélude & I'assemblée, comme encore au Samedi-
Saint; le Gloria servait de priére matinale. Cest
dans cet esprit qu'il faut exécuter ces chants :
Kyrie, procession de supplication; Gloria, pri¢re
du matin, qui fixe les intentions du chrétien.
Et avec la conscience que ces prieres sont carac-
téristiques du christianisme la plus authentique.
Pour rien au monde, il ne faut abandonner de
telles priéres, de tels chants collectifs.

Pour nous aider a mieux chanter le Kyrie,
rappelons-nous que cette litanie, comme toutes
les litanies, comportait primitivement une alter-
nance et que les mots Kyrie eleison étaient préci-
sément la réponse du peuple 4 des invocations
proposées par quelqu’un du clergé. Il en était
ainsi au temps de saint Gélase, peut-&tre encore
au temps de saint Grégoire. Les invocations ont
disparu, mais le cri du peuple s’est maintenu;
il s’est stylisé; on a groupé les eleison en trois
fois trois pour qu'ils s’adressent tour i tour au
Pere, au Fils et au Saint-Esprit. C’est déji une
profession de foi, qui reviendra dans le Gloria
in excelsis, qui sépanoulra dans le symbole
ainsi la messe des catéchuménes s’ouvre et

s’acheve dans la foi de la Trinité : c’est 1a quelque
chose d’essentiel,




32 LA PRATIQUE DE LA MESSE

i
. W*

Apres ces preludes de chant, on aborde LE
PROGRAMME DE L’ASSEMBLEE : priére et ensei-
gnement, sous leurs formes directes et spécifiques.

Le prétre salue ’assistance : Dominus vobiscum.
Chaque fois que le prétre, a la messe solennelle,
adresse, en chantant, ce souhait a [’assemblée,

c’est que s’ouvre une nouvelle phase : nous e
verrons mieux quand nous parlerons du Sacrifice.
C’est donc la maniére chrétienne, liturgique,
traditionnelle, de dire que la séance est ouverte.
Les paiens avaient aussi dans leur culte des
formules qui invitaient I’assistance 4 une attention
recueillie. Dans I'antiquité chrétienne, ces appels,
plus fréquents que de nos jours, comportaient
des formules plus variées, dont quelques-unes
sont encore employées en certains cas : Flectamus
genua; Humiliate capita vestra Deo. Mais 'usage
a toujours gardé celle qui est la plus pleine de sens,
biblique d’origine, prélude 2 toute action, i toute
priere. Elle nous met en plein surnaturel; elle
nous apporte la grice de Dieu. A nous de
répondre, d’une seule voix; ne laissons pas ce
soin 4 quelques chantres : si tonitruante que soit
leur voix, elle n’est pas la voix du peuple. C’est
a tous que le salut s’adresse : la politesse, la
charité, I’esprit de collaboration, le sens liturgique
exigent que tous souhaitent au prétre d’avoir




L’ASSEMBLEE DE PRIERE 33

aussi Dieu avec lui, pour parler & Dieu comme
il faut, en notre nom, et pour nous instruire,
avec compétence, au nom de Dieu.

Une ou plusieurs séries de priéres collectives
et de lectures éducatives : tel est le programme.
Les assemblées chrétiennes antiques comportaient
réguliérement une succession plus ou moins
nombreuse de ces séries. Il nous reste encore
les douze lectures du Samedi-Saint, les six lec-
tures plus l’Evangile des samedis des Quatre-
Temps, 3 certains jours deux lectures avant
I’Evangile. Couramment la série est unique
une oraison (les mémoires qu’on y ajoute n’em-
péchent pas de compter le tout pour un), une
lecture dite épitre, un psaume (en fait, souvent
deux, mais qui se joignent), I'évangile enfin.

)
.

D’abord loraison, LA PRIERE COLLECTIVE, la
collecte, Nous savons déja quelle en est la forme.
Il faut en considérer le fond. Prenons I’oraison
au sérieux : elle n’est pas de simple protocole,
elle exige de nous une activité de priére, adoration
et demande. Le texte, déclamé par le prétre,
va nous fournir la substance de cette priere. Ce
texte est accommodé aux diverses circonstances
du cycle de 'année; il s’applique 4 tous nos besoins
religieux : il est vari¢ pour soutenir, raviver en

3




34 LA PRATIQUE DE LA MESSE

nous, alimenter DPesprit de priére. Le double
objet de la priére, adoration et demande, est
généralement exprimé formellement : une consi-
dération de quelque attribut divin, de quelque
aspect de I'ccuvre de Dieu dans le monde, qu’il
a cré€, qu’il gouverne, qu'il reléve, qu’il sanctifie
par le Christ et par I’Eglise; puis une demande,
conforme a cette considération, et qui vise 2
nous faire entrer dans la réalisation de ce plan
divin. Or ce n’est encore 13, si ’on peut dire,
que le détail de la formule de priére; quand ce
détail nous échapperait, il resterait encore quelque
chose d’essentiel, quelque chose qui ne varie
jamais, et qui est le fond méme de ’oraison, et
de toute priere. Prier, c’est aller 4 Dieu, par le
Christ. C’est pourquoi Tzr_formgl_e variable est
encadrée dans ces deux mots qui ne manquent
jamais : Deus... per Christum. Et le but supréme
de la priére est alors présenté par la doxologie
qui I'achéve, ol nous contemplons la gloire du
Chrit dans la Trinité, raison de tout. Il nous reste
alors a clamer Amen : car tout le ciel n’est qu’un
Amen, et toute notre vie doit s’exprimer en Amen.
Amen qui ratifie la formule prononcée par le
prétre : Amen de toute Iassemblée. Li est la
force de I'oraison. C’est pourquoi les Péres
tenaient tant 4 ce que tout le peuple répondit 2

voix forte : oui, oui, Amen.




L’ASSEMBLEE DE PRIERE 35

On va passer a l'instruction.

La premiére lecture a été appelée du nom
général d’épitre parce qu’en effet c’est UNE DES
EPITRES DES APOTRES qui en fournit le sujet aux
messes dominicales, sans exception, et en beau-
coup d’autres cas. Cependant tous les autres
livres de la Bible, sauf ’Evangile, peuvent étre
mis a contribution pour cette premiére lecture.

De ces épitres, on nous lit des passages choisis,
dont le choix et le classement sont le résultat
d’une longue tradition, d’une longue expérience.
Cette lecture a pour but de NOUS FORMER AU SENS
CHRETIEN, de nous inculquer les devoirs de la
vie chrétienne. Nous serions bien malheureux
si ces legons qu’on nous donne ne parvenaient
pas a nous intéresser. Ne disons pas que ces
textes sont difficiles : seraient-ils tous vraiment
difficiles, cette difficulté méme devrait stimuler
notre désir de comprendre. Ne soyons pas des
€leves paresseux. Mais en fait la moyenne des
épitres n’est pas tellement dure 4 entendre que
le fidé¢le tant soit peu cultivé n’en puisse saisir
du premier coup lessentiel. Heureux qui sait
prendre le temps d’étudier la Bible, d’en lire les
commentaires; heureux qui peut se familiariser
avec la pensée des Apdtres et remettre chaque



36 LA PRATIQUE DE LA MESSE

lecture liturgique dans tout son contexte. Mais
enfin, si nous n’en sommes pas encore 13, comme
il le faudrait, les épitres de la messe ne sont pas
pour nous nécessairement lettre morte. On les
relit d’année en année et chaque fois elles peuvent
ainsi s’éclairer davantage. Elles s’éclairent aussi
I'une par l'autre; elles s’expliquent par la compa-
raison avec l'oraison, avec ’évangile, avec le
graduel. Qui posséde les éléments de Ihistoire
sainte saisira vite les allusions, les applications,
les raisonnements des Apdtres. Qui posséde la
doctrine élémentaire sur les sacrements, sur
I’Eglise, sur la Trinité et 'Incarnation, retrouvera
dans les épitres le dogme exprimé en formules
viviflantes et animées par l’amour. La morale
des Apotres, il faut la prendre 4 la lettre et la
pratiquer. La langue, le vocabulaire ne peuvent
nous rebuter, puisque c’est la langue chrétienne
courante. On ne nous demandera pas I’exégése
de chaque terme; mais il ne doit pas étre dit que
nous sommes incapables de saisir le sens de ce
qu’on nous lit. Au lieu de rechigner, souvenons-
nous que nous sommes baptisés et faisons appel
aux dons de I’Esprit-Saint qui nous a été donné.
Demandons 2 nos pasteurs de nous expliquer ces
lectures.

La lecture est suivie d’'un chant. Ou plus
exactement, d’une autre lecture qui est chantée.
Ou pour mieux dire encore, aprés la lecture
vient LE PSAUME qui est tout 4 la fois chant,




L’ASSEMBLEE DE PRIERE 37

pritre et instruction. Ce chant du Psaume est
un élément constitutif de la messe. L’introit
est un prélude, le Psaume est un point du pro-
gramme. Et on peut dire qu’il en est ainsi depuis
Ttoujours. Le Psaume est de telle importance
dans l'ordonnance de la messe, que les Peres en
faisaient le sujet de leurs homélies, comme de
I’Epitre et de I'Evangile, Dans la pratique primi-
tive, un lecteur chantait I'un aprés ’autre plusieurs
versets, sinon tous, du psaume désigné pour le
jour; 4 chaque verset, I’assistance répondait par
un refrain, bref, nerveux, quelquefois un simple
mot, alleluia. Depuis saint Grégoire, on n’a
gardé qu’un seul verset, toujours chant¢ comme
autrefois sur des mélodies brillamment déve-
loppées — des merveilles d’art — qui ont
conservé tous les caractéres essentiels de la
psalmodie juive : c’est ce qu’il y a de plus ancien,
et de plus beau, dans le répertoire musical de
I'Eglise. Mais le refrain a pass¢ du peuple 2 la
schola; il s’est allongé, enrichi d’une certaine
maniére, diminué en un autre sens, puisqu’il
laisse le peuple passif. Passif? Inerte? N’ayant
qu’a se désintéresser de ce qui se chante, et qu’a
souhaiter qu’on fasse vite, qu’on abrége, qu’on
supprime ? Non pas. Ce que nous avons dit du
chant de l'introit s’applique ici 2 plus forte raison.
711 faut écouter, comprendre; il faut se pénétrer
“de 1a parole et du chant; il faut faire acte de vie.
Nous ne répéterons pas ce que NOUS avons




38 LA PRATIQUE DE LA MESSE

indiqué 3 propos de I'Epitre : comment ces
extraits choisis des psaumes, s'ils ont leurs
difficultés, sont cependant & notre portée, pour
peu que nous ayons de bonne volonté. Au fond,
c’est une question de sincérité et de bon sens :
il faut nous laisser faire, nous laisser élever.

Sur la lecture DE L’EVANGILE, sur le chant
unanime du Credo, inutile, je crois, d’insister.
On n’a jamais oui dire que des 4mes droites aient
cru pouvoir en faire abstraction. J’en voudrais
dire autant de LA PREDICATION. Nous au moins,
ayons soin de la considérer comme un des
éléments constitutifs de nos assemblées. La
liturgie ne I'impose pas a chaque fois; elle I'appelle
toujours.




[11

L’ASSEMBLEE
POUR LE SACRIFICE

CE QU’EST LE SACRIFICE

Quand nous patlons de la messe, c’est surtout
3 I'oblation du sacrifice eucharistique que nous

ensons. En effet, le sacrifice eucharistique est
’objet le plus important, essentiel et nécessaire,
du culte chrétien et de ’'assemblée caractéristique
de ce culte.

Sans reprendre ici toute Ihistoire de ce dogme
— 3 savoir que I'Eucharistie est un sacrifice
véritable — ni de la liturgie ou s’accomplit ce
sacrifice, nous partirons seulement des données
du Nouveau Testament et d’un texte du I1° siécle

qui éclaire toute la pratique.

*®
» L]

Dans les écrits du Nouveau Testament, il ne
faut pas prendre un texte isolé, mais voir l'en-
semble de la doctrine et des faits.




40 LA PRATIQUE DE LA MESSE

Au chapitre VI de L’EVANGILE DE SAINT JEAN,
Notre Seigneur expose « qu'il est le pain de vie,
que ce pain C’est sa chair, qu'il faut manger sa
chair et boire son sang sous peine de n’avoir pas
la vie ». Or cette chair, dit-il, « est donnée pour
la vie du monde ». Clest une claire indication
que I'Eucharistie est en rapport avec I'immo-
lation du Christ sur la croix. Comment?

Le réciT DE LA CENE nous le montrera. Les
évangiles synoptiques, S. Matthieu, S. Marec,
S. Luc, ne se contentent pas d’indiquer que
Jésus distribua aux apdtres le pain et le vin; ni
de rapporter les paroles, qui d’ailleurs, a elles
seules, seraient décisives : « Ceci est mon corps,
ceci est le calice de mon sang »; ces témoins
précisent ce qu’ils ont vu et entendu, ce que le
Christ leur a livré pour qu'ils le redisent et le
fassent observer. Jésus dit que son corps qu’il
donne est donné « pour nous » — comme en
saint Jean; — que son sang — car c’est a propos
du sang répandu que l'idée de sacrifice se pre-
sente le plus évidemment — « est le sang de
’alliance, du testament nouveau » Testament :
non point disposition de quelqu’un qui va mourir,
mais alliance de Dieu avec 'Eglise, religion et
culte, ou le sacrifice du Christ remplace les sacri-
fices de I’alliance juive. Ce sang « est versé »;
versé sur la croix, mais versé aussi au moment
ou Jésus le donne a boire, et chaque fois que le
rite est renouvelé : c’est ce qui ressort du contexte.




L’ASSEMBLEE POUR LE SACRIFICE 41

1l est versé, donné, non précisément aux hommes,
mais 4 Dieu « pour les hommes », Enfin cet acte
de Jésus, qui est 12 un vrai sacrifice 4 quoi rien ne
manque, il s’insére dans une formule d’action
de graces, de bénédiction, qui en montre toute
la portée. Cette formule de bénédiction, nous
n’en avons pas le texte dans I’Ecriture, mais
nous la connaissons par ailleurs; la tradition
nous I'a transmise et elle fait depuis le début de
I’Eglise le fond de la priére eucharistique, notre
canon de la messe.

L’ordre intimé par Jésus 4 son Eglise de
reproduire et de renouveler son sacrifice de la
Cene, exactement comme 4 la Céne; non pas
a l'anniversaire de la pique, mais couramment:
cet ordre est aussitdt mis 4 exécution dés que
Eglise, aprés la Pentecdte, entre en exercice.

SAINT PAUL, avec les Actes des Apbtres, signale
ces assemblées dominicales, ou aprés la priére
les chrétiens procédaient 4 la « fraction du pain ».
Il rappelle, en termes précis, — en ces termes
mémes qu’on employait dans ’assemblée eucha-
ristique — la Céne, les actions et les paroles de
Jésus. 11 expose, ou plutét il rappelle aux fidéles
Ienseignement apostolique et le sens de ce qu’ils
pratiquent : « toutes les fois que vous mangerez
ce pain et que vous boirez ce calice, vous annon-
cerez la mort du Seigneur, jusqu’a ce qu'il
vienne ». Vous annoncerez : terme de la liturgie
pascale des juifs, qui inclut la réitération du sacri-




42 LA PRATIQUE DE LA MESSB
fice offert 4 la Ceéne. « Car notre Agneau pascal,
le Christ, a été immolé ». D’autre part, saint Paul
nous montre que pour les chrétiens I’Eucharistie
est une participation sacramentelle au sacrifice
du Christ. Pourquoi devons-nous fuir, dit-il,
toute participation aux sacrifices idolatriques ?
« Le calice de bénédiction que nous bénissons,
n’est-il pas la participation de tous au sang du
Christ? Le pain que nous rompons n’est-il pas
Ja participation au corps du Seigneur? Un seul
pain donc, et nous, tous un seul corps, puisque
nous participons tous a ce seul pain ».

*
L L

Transportons-nous & Rome, en lan 150.
Saint Justin, qui a vu de ses yeux comment
’Eucharistie se pratique dans divers pays ou
I’Eglise est établie, en décrit tout le rite dans son
apologie. Lisons simplement.

« Quand nous avons donné le baptéme au
croyant qui est venu se joindre a nous, nous le
conduisons 4 P'assemblée des fréres, car cest le
nom que nous nous donnons. Ensemble, nous
prions avec ferveur... Puis, suspendant la priére,
nous nous embrassons les uns les autres. Alors
on apporte 4 celui qui préside du pain et une
coupe de vin et d’eau. Il les prend, et il exprime
louange et gloire au Pére de l'univers, par le




L’ASSEMBLEE POUR LE SACRIFICE 43

nom du Fils et de ’Esprit-Saint; il fait ainsi une
action de grices développée, adressée 4 Dieu qui
a daigné nous donner ces choses. [Ces choses,
il dira bient6t ce que c’est]. Quand celui qui
préside a achevé cette priére et cette action de
grices, tout le peuple présent s’écrie : Amen.
Alors, ceux que nous nommons les diacres,
donnent a chacun des assistants une part du pain
eucharistié¢ et du vin mélé d’eau; ils en portent
aussi aux absents.

« Nous appelons cet aliment I’Eucharistie.
Nul ne peut y prendre part, s’il ne croit que notre
doctrine est vraie, s’il n’a été baptisé, s’il ne vit
comme le Christ I’a enseigné. Ces choses, nous
ne les prenons pas comme un pain et une boisson
vulgaires. Mais, comme Jésus-Christ, notre
Sauveur, a pris chair et sang pour notre salut,
ainsi cet aliment, eucharistié par un discours de
priere qui vient du Christ; cet aliment qui nourrit
et transforme notre chair et notre sang; cet
aliment, c’est la chair et le sang de Jésus, le
Verbe fait chair. Telle est la doctrine qui nous
a été enseignée ».

Saint Justin rappelle alors le récit des Evangiles.
11 reprend la description de l’assemblée, telle
qu’elle se célebre non seulement aprés le baptéme
des néophytes, mais couramment. « Chaque
dimanche, ceux qui habitent la ville ou la cam-
pagne s’assemblent. On lit les écrits des Apotres
ou des Prophétes, tant qu’il y a lieu. Celui qui




44 LA PRATIQUE DE LA MESSE

préside exhorte I'assemblée & pratiquer ces
grandes legons. Puis, comme nous I'avons d¢ji
dit, la priére étant achevée, on apporte du pain
et du vin avec de I'eau. Celui qui préside fait
une action de graces aussi développée qu’il peut
et le peuple répond : Amen. Alors a lieu la distri-
bution des choses eucharistiées... »

%
* #*

Aprés un pareil texte, il n’est pas besoin de
prolonger I'enquéte i travers les temps et les
lieux. Il suffit de constater que LES CHOSES SE
PASSENT ENCORE AINSI dans I'Eglise et que de
tout temps et partout I’Eucharistie s’est ainsi
pratiquée. Notre canon de la messe, depuis la
Préface jusqu’au Pater, est la rédaction romaine
de cette priere d’action de grices que prononce
celui qui préside. Substantiellement, parfois
littéralement, c’est la priére eucharistique usitée
partout, dés les premiers jours de 1'Eglise.

Ce qu’il faut relever dans tout I’ensemble de la
tradition doctrinale et liturgique, c’est qu’aux
yeux des chrétiens, I’Eucharistie n’est pas une
simple priére : c’est un sacrifice. Et c’est dans
le culte I'acte par excellence, sommet et centre.
Le rite chrétien reproduit la derniére Céne, et
comme a la Céne, il est 'offrande a Dieu de la

victime immolée sur la Croix. Ce rite n’est pas

——




L’ASSEMBLEE POUR LE SACRIFICE 45

un pur symbole, ni une imagination; c’est une
réalité. Dieu accepte l'offrande, et elle nous
revient chargée de bénédictions célestes. Pour-
quoi ? Parce que ce que nous offrons, ce que nous
recevons, c’est le corps et le sang de Jésus,
réellement. Sur cela, pas une hésitation, pas un
doute, dans toute la tradition; mais des affir-
mations claires, répétées, universelles, et dans
les textes des diverses liturgies et dans les expli-
cations que les Péres et les Docteurs donnent
de cette action caractéristique du culte chrétien.

v *

Notre liturgie actuelle, qui ne différe de celle
de saint Justin que par des détails accessoires,
nous contraint, si nous la suivons bien, A prendre
part 4 ]a messe DANS LE MEME ESPRIT ET DE LA
MEME MANIERE que les fid¢les des premiers jours.

Rappelons-nous les trois mots de 1’Ecriture,
a propos de la Céne : Jésus prit le pain, le bénit,
le distribua. Et les trois mots de saint Justin :
on apporte au président le pain et le vin, il pro-
nonce une bénédiction pour eucharistier ces
éléments, on les distribue aux assistants. Il est
trés clair que nous continuons toujours A faire
la méme chose. On apporte le pain et le vin 2
celui qui préside; nous appelons cela |'offertoire.
Le prétre prononce une longue priére au cours




4_6 LA PRATIQUE DE LA MESSE

de laquelle le pain et le vin sont consacrés. Puis
vient la communion.

L’ OFFERTOIRE est I’acte préliminaire, le premier
geste a la fois matériellement nécessaire et de
valeur symbolique, qui entreprend le sacrifice.
Essentiellement, c’est la remise du pain et du vin
aux mains du prétre et subséquemment la
déposition de ces éléments sur l'autel; le geste
principal est la prise de possession de cette
matiére par le prétre : par la ces éléments sont
déja tirés du commun, et destinés a une sancti-
fication prodigieuse. Il importe peu que les
éléments soient présentés en fait par chacun
des fidéles, bien que ce rite ait, comme nous le
verrons, une importante signification; ou qu’ils
soient préparés d’avance, ainsi que cela se fait
en certaines liturgies. Ce qui compte, C’est que
les éléments 4 consacrer soient pris sur le prétre,
déterminés, destinés a la consécration. Remar-
quons bien que ce n’est pas a l'offertoire que se
fait Poffrande du sacrifice, ’oblation de la victime.
Elle n’est pas présente et ne peut étre alors I'objet
d’une véritable offrande. L’offertoire est un geste
en somme trés simple qui, dans les premiers
temps, s’accomplissait en silence, sans aucune
pri¢re ni du prétre ni de l'assistant. A partir
du 1ve siécle, il se rehausse du chant de I'antienne
appelée offertoire, dont nous dirons le role et
la valeur. C’est seulement au cours du moyen
4ge que s’introduisent les prieres devenues offi-




L’ASSEMBLEE POUR LE SACRIFICE 47

cielles au xvre siécle, et qui figurent dans le missel.
Le prétre les dit a voix basse — il emploie méme
parfois le singulier : cela montre qu’elles ne
sont pas destinées directement 4 I'édification
collective de I'assistance. Les termes qui revien-
nent souvent dans ces priéres, ou on parle d’of-
frande de la victime, de sacrifice, pourraient
donner le change sur leur vraie portée, si 'on
ne savait qu’elles ont été tirées de diverses autres
parties de la liturgie et qu’elles marquent non pas
le sens précis de I’acte présent, mais une direction
générale qui s’applique & ce qui va se passer
bientdot. En fait, il faut considérer la « secréte »
comme la priére officielle en forme de collecte
qui caractérise le rite de Poffertoire. On la ratta-
chera au Dominus vobiscum du début de I'offertoire,
et 3 I’Oremus, dont les cérémonies de l'offrande
la séparent comme accidentellement.

La grande action s’accomplit au cours de LA
PRIERE EUCHARISTIQUE, qui a pour but de réaliser
I'oblation du sacrifice. Nouveau salut adressé a
Passistance : Dominus vobiscum,; et le dialogue
dont les termes sont attestés dés les premiers
siecles et partout : Sursum corda, Gratias agamus.
Rendre grices : de 13 le nom de I’Eucharistie
qui s’opére par ce discours d’action de grices;
gratias agens, dit Evangile. La prlére eucha-
ristique commence par rendre grices a Dieu, par
Jésus-Christ; elle nous unit a la liturgie des anges
dans le ciel, et nous améne au récit de la Ceéne :

—

I i S —



48 LA PRATIQUE DE LA MESSE

Cest alors que se fait parmi nous tout ce qui se fit
le soir du Jeudi-Saint pour les apdtres assemblés
autour de Jésus. C'est 1a que s’opére le sacrifice
et que s’en réalise I'offrande. Cette offrande du
sacrifice, le prétre la formule aussitét, il en
demande l'application, laquelle est que par Ia
« nous sommes remplis de toute bénédiction
celeste » et que par 13 « tout honneur et toute
gloire sont rendus a Dieu le Pére, par son Fils,
dans I'Esprit-Siant ». C’est alors que ’assistance
s’écrie : Amen. Cette priére, aussi bien que 'acte
de la transsubstantiation en laquelle s’accomplit
ce sacrifice, est exclusivement sacerdotale. Les
fideles n’y interviennent qu’au début et a la fin,
pour s’y unir : ici le mot est exact. Ils s’y unissent
en I’écoutant : c’est pourquoi durant des siécles
elle fut toujours dite tout entiére a voix haute.
Diversesraisons, combinées, qu’onnepeut détailler
ici, ont fait que la préface et les derniers mots
seuls continuent a étre déclamés, chantés; le reste
a pris le caractére de priére secréte. Mais dans
sa teneur méme et par tout ce qu’elle suppose,
la priére eucharistique a trop le caractére de
priere publique pour qu’on se croie dispensé,
encore moins qu’'on se croie empéché, de la
suivre mot a mot, d’'un bout 4 l'autre.

LA COMMUNION fait partie intégrante du
sacrifice : les éléments eucharistiés sont distribués :
« Prenez et mangez, et buvez-en tous » Le prétre
communie le premier, et nécessairement. Cette




L’ASSEMBLEE POUR LE SACRIFICE 49

communion du prétre suffit par elle-méme 2
Pachévement du sacrifice en tant que tel, parce-
qu’elle signifie la communion de I'Eglise, des
assistants, du troupeau. Mais elle doit, pour
plusieurs raisons, s’élargir : ut sumant et dent
ceteris. Tout fidéle qui assiste au sacrifice n’est
pas tenu d’y communier sacramentellement

il y a des impossibilités, des empéchements,
des excuses. Mais I'Eglise continue d’organiser
toute sa liturgie de la messe en vue de la com-
munion des assistants; elle insiste, dans les décrets
du Concile de Trente et dans le Code du Droit
canon, pour que « tous les fidéles, convenablement
disposés, prennent part 4 la communion sacra-
mentelle, chaque fois qu’ils assistent au Saint-
Sacrifice ». Choisir de parti pris et par simple
commodité un autre moment pour communier
que le moment du sacrifice c’est « sortir de
lintention de Jésus-Christ », dit Fénelon. Et,
dit Bossuet, « le prétre, qui a préparé un grand
banquet, s’afflige de voir qu’il est seul 3 con-
sommer son sacrifice ». Ce sacrifice, il est « parti-
cipation commune », dit saint Paul. Cette parti-
cipation commune est que chacun prenne sa
part des dons consacrés, que chacun regoive
de bouche la victime offerte par tous. Clest
cette participation qui assure 4 chacun le plein
fruit de la messe : la priére du canon le dit en
termes formels. Le premier nom qu’on a donné
a la messe, c’est la fraction du pain. La fraction

4




50 LA PRATIQUE DE LA MESSE
du pain est pour la communion. Le geste, qui
jadis s'imposait matériellement, a été gardé
comme symbole et comme invitation : le repas
est tout prét. On encadre le repas de prieres et
de chants, dont les deux éléments essentiels et
antiques sont le Pater et la post-communion
trés antique aussi I’antienne de communion
autant de choses que nous ne saurions négliger

sans dommage.
Tels sont les rites de ’Eglise : ainsi s’accomplit

son Sacrifice.

»
L »

Mais ce sacrifice, EN QUOI CONSISTE-T-IL au
juste? Dans un acte si grand, immense et en
quelque sorte infini, ou se concentre toute I’acti-
vité du Christ, il faut bien qu’il y ait du mystere,
et que nous soyons impuissants a saisir totalement
ce que nous ne pourrons bien comprendre qu’au
ciel méme. Le sacrifice de [a messe nous dépasse.
Cependant il faut que nous sachions nous rendre
compte de ce dont il s’agit, de ce que nous y
faisons. Pratiquement, c’est la liturgie méme
de la messe qui devra nous renseigner, €t ce
qu'elle nous apprendra pourra nous suffire

amplement.
Dés qu'il est question de sacrifice, nous cher-

chons LA VICTIME; et cette victime nous voulons
la voir immolée. Nous savons que la victime de




Vet e - Mdﬁmfm;} A'M}n?)tof.

L'ASSEMBLEE POUR LE SACRIFICE 51

notre sacrifice, c’est le Christ. Victime immolée

~sur la croix, victime transportée dans la gloire
de Dieu par la Résurrection et 1’Ascension.
A la droite du Pére, le « Christ se tient avec sa
sainte humanité, ot demeurent tous les mystéres
qui se sont accomplis en elle, et les cicatrices de
la passion » (cf. S. Thom., etc.)

Cela pourrait suffire pour notre sacrifice,
que nous ayons Jésus qui fut et demeure victime.
Mais le mot hostia, victime, le mot sacrifice,
au sens actif, sont tellement employés dans le
canon de la messe, et le mot immolare est d’un
tel usage dans les secrétes qui préludent a la
priere eucharistique que vraiment on ne peut
se dispenser de chercher o il y a IMMOLATION
dans la messe. Etymologiquement, et dans
Pusage des paiens, immolare désigne non la mise
a mort, mais un rite préliminaire qui voue la
victime : immoler et égorger se disent souvent
I'un pour l'autre, mais le sens direct demeure
distinct.

Toute idée d’immolation sanglante est 4 écarter:
c’est évident. Toute idée de souffrance quelcon-
que, physique ou morale, infligée au Christ
par le rite de la messe, est & repousser comme
impossible et contradictoire. Nulle part la liturgie
ne suppose non plus que de la messe il résulte
quelque déchéance, quelque humiliation, quelque
privation : la messe va au contraire 4 glorifier
le Christ. Bref, pour lui le temps de la souffrance




52 LA PRATIQUE DE LA MESSE

et de "humilitéest passé:il nelui reste que la gloire.

Tout s’éclaire dés lors qu’on considére, avec
la Iliturgie, que I’Eucharistie est un sacrifice
relatif, représentatif, mystique, Et telle sera
I'immolation de la victime. Elle se manifestera
dans le rapport de la messe avec la Croix, dans
le rapport et I'identité de notre autel de la terre
avec l'autel du ciel; dans les termes mémes qui
déclarent que la victime est donnée, livrée, 2
Dieu, pour nous; dans le rappel exprés de la
Passion que nous commémorons, que nous nous
approprions pour nous lappliquer; dans les
especes sensibles du sacrifice qui nous présentent
le Corps et le sang du Christ en I’état de victime,
parce que en D'état d’aliment sacrificiel. Nous
avons le Christ, victime véritable parce qu’il
le fut sur le Calvaire et qu’une fois donné il ne
se reprend plus, donc toujours victime; et nous
I'avons présent en l'aspect sensible de victime.
C’est assez, c’est plus qu’il n’en faut, pour que
nous puissions parler d’immolation : immolation
parce qu’il_y a représentation de I'immolation
du calvaire. et parce qu’il y a les mémes effets

grice a la présence de la méme victime,




L’ASSEMBLEE POUR LE SACRIFICE 53

Cependant, on cherche, et on doit trouver,
dans la messe, un acte qui ait, si 'on peut dire,
quelque chose de plus absolu, au moins de notre
part; une ceuvre de nous, actuellement operée,
qui ne soit pas de 'ordre relatif et représentatif,
mais qui soit bien notre fait, de telle sorte que
ce que nous faisons, ce soit bien « notre » sacrifice.
Cet acte, ce sera L’OBLATION, I’offrande du sacri-
fice, offrande telle qu’elle sera infailliblement
agréée de Dieu et source pour nous de toute gréce.
Or c’est cela que déclare la liturgie de la messe,
et c’est cela que nous y faisons. Cette offrande,
elle est annoncée en termes généraux dans les
pricres modernes de !'offertoire, adaptations
de textes généralement anciens; ces priéres
indiquent au moins une orientation de nos pensces
et de nos intentions. L’offrande est declarée en
termes formels au cours du canon : notamment
aussitot apreés la consécration, comme expression
définitive de ce qui vient de s’opérer. L’offrande
du sacrifice est réalisée, comme acte, dans la
transsubstantiation elle-méme : et c’est pourquoi
nous disons aussitét ce que nous y avons fait.
« En mémoire de la Passion, de la Résurrection,
de I’Ascension de votre Fils, nous vous offrons,
6 Pére, la Victime,,, » Pour nous, immoler et

(

offrir, c’est tout un : c’est donner 4 Dieu pour




¥+

54 LA PRATIQUE DE LA MESSE

qu'il nous consume en lui. Tel est I'acte consti-

tutif de tout sacrifice, ['acte liturgique, eucha-
ristique, par excellence; P'acte indispensable. -
Car a quoi aurait servi le drame effroyable du
Calvaire s1 Jésus ne s’était pas offert a2 Dieu; 4
quoi servirait cette oblation du Christ, si nous
ne la faisions pas ndtre? Le chrétien est celui
qui offre avec le Christ le sacrifice du Christ,
et qui s offre lui-méme avec le Christ.

Car NOUS SOMMES REPRESENTES SUR L’AUTEL en
qualité d’offrants et d’offerts; dans lordre du
signe par les dons qui sont de nous et qui sont,
de plusieurs manieres, le signe de nous; notre
pain et notre vin deviennent le corps et le sang
du Christ; par la nous devenons mystiquement
victimes agréées de Dieu; nous sommes repré-
sentés par le Christ réellement présent, qui est
notre Chef, a qui nous sommes incorporés, déja
par la grice du baptéme et par l'onction du
Saint-Esprit, et encore par la nécessité de manger
sa chair pour vivre pleinement de lui. Le sacrifice
que nous offrons est un signe: un signe plus grand
que l'effet, dont il est cause et principe, mais
qui n’est signe et cause que s'il produit cet effet :
le sacrifice extérieur ou nous offrons le Christ,
est le signe qui opére LE SACRIFICE INTERIEUR,
réel aussi, ol nous nous offrons nous-meémes
pour entrer en Dieu avec le Christ, pour vivre
en Dieu avec le Christ, ici-bas en continuel
progrés, au ciel en éternelle oblation.




L’ASSEMBLEE POUR LE SACRIFICE 55

Sans cesse cette vérité est proclamee, et par
les anciens Péres et par tous les maitres modernes;
mais est-ce qu’on en tient assez compte, et la
prend-on bien comme base de l'enseignement
sur la messe? Voici deux textes qui devraient
figurer dans tous les catéchismes. Saint Augustin :
« Le sacrifice visible est le sacrement, c’est-a-dire
le signe sacré, du sacrifice invisible. Le Christ
est prétre, 4 la fois offrant et oblation. De cette
réalité, il a voulu que le sacrifice de ’Eglise fat
le sacrement quotidien : ainsi I’Eglise, corps du
Christ qui est son chef, est-elle amence a s’offrir
elle-méme par lui » Saint Grégoire : « Il est
nécessaire qu’en accomplissant cette action,
nous nous immolions nous-mémes a Dieu dans
la contrition du ceeur; car quand nous célébrons
les mystéres de la Passion du Seigneur, nous
devons nous conformer a ’acte que nous accom-
plissons. Dieu aura vraiment une victime, si
nous faisons de nous-mémes une victime »,

AvG. De civ. Dei, l. X. « Sacrificium ergo vistbile
invisibilis sacrificii sacramentum, id est sacrum
signum est » (c. V.). — « Per hoc et sacerdos est,
ipse offerens, ipse et oblatio. Cujus rer sacramentum
quotidianum esse voluit Ecclesiae sacrificium : quae,
cum ipsius capitis corpus sit, se ipsam per ipsum
discit offerre » (c. XX.). (P. L. 41, 282, 298).

GREG. Dial. . IV, ¢. LIX. « Sed necesse est cum
haec agimus, nosmetipsos Deo in cordis contritione
mactemus, quia qui passiomis dominicae mysteria




56 LA PRATIQUE DE LA MESSE

celebramus, debemus imitari quod agimus. Tunc ergo
vere pro nobis hostia erit Deo cum nos ipsos hostiam
fecerimus » (P. L. 77, 425).

Le second texte est d’ordre moral, mais il
suppose et rappelle la doctrine formellement
exprimée par saint Augustin : 'Eglise est offrante
et oblation. La messe réalise le veeu de ’humanité

d’entrer en participation de la vie de Dieu -
realité¢ qu'opere le sacrifice du Christ, qui est
aussi le notre.

%
L] L]

Il n’y a donc de sacrifice qu’offert. Le sacrifice
eucharistique est oblation. Mais qui peut offrir ?
Qur OFFRE? De qui l'offrande est-elle agréée?

“Ces questions ont une telle importance pratique
qu’il faut les examiner avec plus de détail.

Il est de la notion de sacrifice d’étre de culte
public, de caractére social, de s’adresser & Dieu
au nom de I’humanité. L’humanité n’a droit a
Iaccés divin que groupée autour du Christ :
I’Eglise seule peut offrir un sacrifice qui compte.

Acte de vie sociale, acte de religion qui doit
toucher Dieu effectivement, le sacrifice ne peut
étre offert valablement, ne peut étre sacrifice, que
s’1l est accompli et présenté a Dieu par quelqu’un
qui soit 4 la fois chef de la société qui offre, et
agréé de Dieu comme donateur, intermédiaire,

prétre, pontife.




L’ASSEMBLEE POUR LE SACRIFICE 57

De-I’Eglise Le PONTIFE EST LE CHRIST, chef
plus qu’'agréé de Dieu, constitué par Dieu méme.
Chef et Pontife de I'Eglise — ou, ce qui revient
au méme, du genre humain, qui n’existe que pour
IEglise —, le Christ se doit d’offrir 2 Dieu le
sacrifice. Il s'otfre Tui-méme, et avec ul tous ceux
qui sont membres de son corps mystique. Pontite,
il ne peut que se choisir [ui-méme en victime;
Victime, il doit étre lui-méme le pontife de son
sacrifice.

Notre eucharistie, notre messe, n’est autre que
le Sacrifice du Christ. Donc de ’oblation eucha-
ristique le Christ est I'offrant principal, néces-
sairement. Non pas seulement en ce sens qu’il a
une fois offert ce sacrifice, mais en ce sens qu’a
chaque messe il en renouvelle actuellement
Poffrande, qui ne peut étre que son offrande.
« Idem offerens ministerio sacerdotum qui seLpsum
in cruce obtulit ». Non point qu’il la recommence
et la multiplie; son oblation, comme son immo-
lation, est unique, permanente; mais 1l larenouvelle
en son Eglise, par son Eglise, qui a le sacrifice
du Christ 4 sa disposition pour Doffrir, elle,
avec le Christ. Le Christ, « ut dilectae sponsae
suae Ecclesiae visibile relinqueret sacrificium, quo
cruentum illud repraesentaretur, corpus et sanguinem
suum sub speciebus panis et vini Deo Patri obtulit
ac apostolis ut offerrent praecepit ».

Le Christ offre par I'Eglise; L’EGLISE OFFRE
REELLEMENT. Toute I'Eglise offre chaque messe




*

z8 LA PRATIQUE DE LA MESSE

qui se célebre : chaque messe est l'oblation de
toute I'Eglise. Tous les fidéles sont donc, d’une
maniére qu’on appelle habituelle, les offrants
de toutes les messes. Nous verrons tantot les
conséquences de ce fait. Mais considérons le
sacrifice auquel nous assistons.

Le sacrifice ne peut étre offert que PAR LE
MINISTERE DES PRETRES. Il y a donc deux degrés,
deux modes concomitants de cette oblation.
Il y a Poblation fait par les fideles, et |’oblation
accomplie par le prétre. Celle-ciseule est opérante
dans l’ordre rituel; seul le prétre peut poser lacte
qui constitue & la fois I'immolation et ’oblation
de la victime. Il est en effet de la nature du
sacrifice d’étre accompli par un ministre mandaté
de Dieu et de la société. Ce ministre doit avoir
recu la communication du sacerdoce du Christ;
sinon il ne pourrait rien faire de réel. Ce sacerdoce
lui est communiqué par l'autorité de I'Eglise,
qui choisit les personnes 4 qui se transmet sans
interruption le pouvoir communiqué par le Christ
a ses apodtres. Ce sera donc par les prétres, une
fois établis prétres par le sacrement de l'ordre,
que le pain et le vin seront changés au Corps
et au Sang du Christ, et que le Christ sera offert
en sacrifice dans cet acte méme de la transsub-
stantiation, et que cette oblation sera déclarée

“au cours de la pri¢re eucharistique, que seul
prononce celui qui en fait a sacrifié.

Ainsi la messe, selon la définition trés com-




L’ASSEMBLEE POUR LE SACRIFICE 59

préhensive du Concile de Trente, est 4 la fois
immolation du Christ par le Christ, par I'Eglise,
par le prétre : seipsum ab Ecclesia per sacerdotes
sub signis visibilibus immolandum. De cette défi-
nition il ressort que dans la messe, dans Pordre
des offrants visibles, c’est 'Eglise qui a le role
principal, le prétre exerant au nom de 1'Eglise
une action ministérielle d’immolation et d’oblation.
Comme toute I’Eglise est alors toujours présente
dans la personne du prétre, il suit que le prétre,
quand il serait seul pour sa messe, offre toujours
le_sacrifice de T'Eglise et qu’a une telle messe
rien ne manque dessentiel.

MAIS LE ROLE DEs FIDELES ? Nous savons qu’ils
ne sont pas purs spectateurs, que leur attitude
n'est pas passive, qu'ils doivent é&tre actifs, qu’ils
doivent participer, et participer activement.
Qu’est-ce a dire sinon qu'ils sont aussi, eux,
des offrants du sacrifice ?

ILS SONT OFFRANTS parce qu'ils sont de I'Eglise
et que I'Eglise offre : I'Eglise n’est pas une pure
idée : elle est formée de membres dont I’activité
est engagée dans tout exercice de sa vie sociale,
dans I'ceuvre liturgique et dans I’ceuvre liturgique
par excellence, l'oblation du sacrifice. Chaque
membre de I'Eglise, incorporé au Christ par le
baptéme, participe assez a tout ce qu’est le Christ
pour étre associé au sacerdoce du Christ au point
de pouvoir lui-méme faire I’oblation du sacrifice
du Christ, s’approprier ce sacrifice; au point de




60 LA PRATIQUE DE LA MESSE

le faire sien et de l'offrir comme sien. Non que
le sacerdoce officiel, ministériel, qui confére
autorité et pouvoir, appartienne él chaque fidéle
ou a l'assemblée des fidéles; mais la capacité
spirituelle d’offrir et de recevoir I’Eucharistie —
les deux choses sont corrélatives — est un des
priviléges constitutifs du chrétien.

Il suit de la que tout chrétien est engapgé comme
offrant dans toute célébration de I'Eucharistie,
qu'il y pense ou non : c’est ce qu'on appelle Ia
participation habituelle. Actuellement, le chrétien
peut participer spirituellement & toute messe A
laquelle il s’unit de ceeur pour loffrir de désir
et d’intention : c’est I'actualisation de la parti-
cipation habituelle. Active, liturgique, et, comme
nous l’avons wvu, 1nd1spensab1e dans la mesure
voulue, la participation des chrétiens 4 la messe
a laquelle ils assistent; étant toujours entendu
qu’ils y assistent avec le minimum de collabo-
ration exigé par la nature méme de la messe. Ce
minimum, outre la présence phy51que comporte
llntentlon d’offrir et une attention extérieure
telle qu’on se rende compte, au moins des choses
principales qui se passent. Cette participation
devient de plus en plus active 4 mesure que croit,
avec l'application de I’dme, la collaboration
réelle au rite liturgique.

Cette participation active ainsi entendue, colla-
boration de lesprit et du corps, 4 la liturgie
de la messe doit se faire DANS L’ORDRE. Cela




L’ASSEMBLEE POUR LE SACRIFICE 61

ressort avec évidence de tout ce que nous avons
déja vu, Dans cette ceuvre publique, chacun a
son rdle et sa part, dont il ne doit pas sortir,
mais qu'il doit accomplir le plus possible et le
mieux possible. C’est ce qu’il nous faudra tantét
déterminer pratiquement,

Mais on doit remarquer aussitdt que LES
FRUITS DE LA MESSE sont pour chacun en raison
directe de la participation qu’il apporte 4 I’oblation
du sacrifice,

Nous savons quels sont ces fruits de la messe.
Le sacrifice eucharistique est, de notre part,
une adoration et une action de grices qui vont
a Dieu et constituent I'accomplissement du
premier et du plus essentiel de nos devoirs :
dette dont la messe fait que nous nous acquittons
de la maniére la plus excellente et la plus efficace;
étant toujours donné qu’a oblation extérieyre
se joint l'oblation intérieure, dont ce sacrifice
sensible est le signe et la cause. Puis, le sacrifice
obtient pour nos péchés expiation de Ia pein
directement, indirectement rémission de la coulpe:
soit pardon des fautes vénielles, soit, pour les
pécheurs chargés de fautes graves, secours pour
leur conversion, Enfin, toutes les grices de
quelque genre que ce soit, qui nous sont néces-




62 LA PRATIQUE DE LA MESSE

saires_ou utiles, nous viennent par le canal de
la_messe. Ces fruits sont a notre disposition
dans une mesure que nous ne saurions épuiser.

De ces fruits, une part est toujours assurée
par le fait que c’est toujours I'Eglise tout entiére
qui offre chaque messe. Plus PEglise est sainte,
plus chaque messe produit de fruits qui s’appli-
quent a tous. Comme ’Eglise est, en fait, formée
de tous ses membr=s, chaque membre de I’Eglise,
qui participe habituellement, nous I’avons dit,
a chaque oblation de I’Eucharistie, regoit de
chaque messe quelque part de ce fruit général.
Mais 2 mesure que chacun participe plus acti-
vement a la messe, par I'assistance, par la colla-
boration, 1l recoit d’'une maniére plus abondante
sa part de fruits, proportionnée a la part de
‘collaboration _qu’il apporte 2 l’oblation du

> 7, e s . -t vl st
A IR (14 il o PR 1

sacrifice.
videmment sont PRIVILEGIES sous ce rapport,
le prétre d’abord, les ministres de l'autel, les

pres e 3

personnes qui font célébrer la messe a leurs

intentions : non que par cette « intention de
messe » demandée au prétre et par I’honoraire
versé a cet effet, la messe devienne chose parti-
culiére, achetée par contrat; mais parce que celui
qui par sa générosité dresse la table eucharistique

se trouve par cela méme étre collaborateur de

premier plan, participant a titre spécial.
Ces priviléges, qui découlent de la nature
des choses, ne peuvent avoir pour effet de




L’ASSEMBLEE POUR LE SACRIFICE 63

diminuer aucunement LA PART DES ASSISTANTS.
Chacun d’eux peut puiser au trésor commun,
sans autre limite que celle qui sera déterminée
par sa volonté de puiser et sa capacité de recevoir.
Or la participation active, intensément active,
4 Poblation du sacrifice signifie et cause notre
volonté de puiser et notre disposition A recevoir.
La collaboration aux rites sensibles, 4 'extérieur
de la liturgie, est ordonnée en ce sens et produit
ce résultat. L’Eglise a congu cette collaboration,
elle I'a réglée, dans sa sagesse et selon son expé-
rience séculaire, de telle sorte que quiconque,
avec un cceur droit et une i4me simple, se laisse
aller, de confiance, au mouvement de la liturgie
sensible, devient I'offrant intérieur, le participant
effectif, le mieux placé pour percevoir largement
les fruits immenses de la messe.

La mesure s’agrandit et se parfait pour celui
qui pousse, comme c’est normal, la participation
au sacrifice jusqu’da LA COMMUNION SACRAMEN-
TELLE. Toute communion eucharistique, méme
en dehors de la messe, est toujours participation
au sacrifice : matériellement, le pain a été consacré
a la messe; de fait, il n'y a d’Eucharistie que
sacrifice en méme temps que sacrement : le
Christ que nous recevons est toujours victime
offerte 4 la messe. Rappelons-nous le mot de saint
Justin : « chacun prend sa part de l’aliment
consacré et les diacres en portent aux absents ».
Mais ceux qui sont présents, et que rien n’em-

B

PR———



64 LA PRATIQUE DE LA MESSE
péche sérieusement de communier, comment
eut-on dire qu’ils participent activement a
la liturgie de la messe, si de tout ce qui se fait,
ils négligent un point de cette importance?
PRENONS DONC CONSCIENCE de notre qualité
d’offrants. Nous nous rappellerons que, chrétiens,
nous sommes offrants de toutes les messes_et
nous compterons sur cCe€ Secours, notamment
dans nos préoccupations apostoliques. Nous
tiendrons 2 faire célébrer la messe pour nous,
pour nos freres, pour nos défunts, pour les
défunts; 2 nos intentions, plutdt de notre vivant
quaprés notre mort. Nous réaliserons le plus
possible, par la communion, par la collaboration
active, notre participation 2 la messe, a la messe
dominicale, 4 la messe quotidienne, si nous le
pouvons. Nous n’oublierons jamais que cette i
participation doit se réaliser en esprit de corps, E
en esprit social, en esprit de charité, dans l'unité.
“Avant les satisfactions, sensibles, romantiques
parfois, d’une dévotion toute personnelle, pour
ne pas la qualifier d’égoiste — une piété égoiste
serait quelque chose de monstrueux, — faisons
passer la grande loi de la charité fraternelle et
songeons que dans I’Eucharistie, sacrifice et
communion, doit se réaliser L’'UNITE du corps
mystique du Christ. Qui dit participation, parti-
cipation liturgique, dit participation commune,
union, fusion. Clest ce qu’a voulu le Christ,
Test ce que I'Eglise maintient, c'est ce que la




L'ASSEMBLEE POUR LE SACRIFICE 65

liturgie nous inculque, ce qu’elle opére en ceux
qui, sous sa conduite, se livrent 4 Dieu. De
toutes fagons la liturgie de la messe nous établit
en terrain sir et solide : comment peut-on
imaginer que ce que I'Eglise pratique dés ses
premiers jours et maintient avec tant defermeté ne
soit pas la vraie méthode, et que cette méthode ne
se propose pas a tous?

LA METHODE PRATIQUE

Les pages qui vont suivre s’adressent aux
fidéles ordinaires, 4 la moyenne de l'assemblée.
La participation des fidé¢les aux rites liturgiques
ne réclame pas d’eux la précision méticuleuse
qui est prescrite aux ministres sacrés; ils doivent
s’arréter dés qu’il y a pour eux danger de compli-
cation ou apparence de pharisaisme. Les membres
d’une assemblée ont toujours une certaine
latitude, et la liturgie du sacrifice nous invite a
une participation d’allure plus souple que dans
I'assemblée de priére. Il y aura donc ici une
plus grande part d’initiative personnelle, en
méme temps qu’une sollicitation plus pressante
3 lactivité. La méthode commune pourra donc
s’accommoder. Il se peut que des 4mes aient a
la dépasser. Il faudra la réduire pour la mettre
3 la portée des enfants et des simples. Il faudra
que les débutants s’y essaient graduellement.

*




66 LA PRATIQUE DE LA MESSE

Tout cela est bien entendu. Mais, d’'une maniére
générale, il n’y aura jamais profit i s’en écarter
pour y substituer quoi que ce soit d’autre.

Le rite du sacrifice a sa perfection extérieure
dans la messe solennelle, ou au moins chantée,
a laquelle les fideles regoivent la communion
sacramentelle. On ne peut vouloir qu'il en soit
ainsi partout, tous les jours, ni méme tous les
dimanches. Il faudrait cependant que cette per-
fection soit parfois réalisée; et que, dans les cas
ou c’est possible, nous n’hésitions jamais a
préférer une telle messe 4 toute autre. Les expli-
cations qui vont suivre envisagent ces CIrcons-
tances normales. De fait, nous aurons souvent a
assister 4 la messe basse; ou si nous assistons a
Ja messe solennelle, il ne nous sera pas possible
d’y communier, parce qu’en certains milieux les
meeurs modernes — car cela ne date pas de bien
longtemps — sont réfractaires a cette pratique.
Alors, nous garderons la méthode dans ses
grandes lignes et dans son esprit en suppléant
par le désir et, au besoin, par I'imagination, a
ce déficit, qui ne peut jamais, redisons-le bien,
atteindre la valeur essentielle du sacrifice, ni
nous excuser d’omettre la collaboration possible.




L’ASSEMBLEE POUR LE SACRIFICE 67

L]
* *

PourR L’OFFERTOIRE, notre part consiste a
apporter a l'autel notre offrande. Si I'usage s’en
est maintenu ou a été restauré, au moins pour
certaines circonstances, comprenons bien que
cette démarche a pour objet de signifier notre
volonté de particigation t-:)tale au sacrifice, et
de”nous placer nous-mémes, que notre don
représente, sur ’autel o Dieu nous prendra pour
nous ¢lever a lui. Le don matériel que nous
apportons, c’est le pain qui doit étre consacré
et qui doit ensuite nous étre distribué. En certains
cas, il est possible d’organiser d’une maniére
convenable et pratique cette offrande ou chacun
apporte sa parcelle du pain qui sera consacré.
Plus généralement, on devra se contenter d’offrir
une piéce de monnaie en maniére de suppléance,
mais toujours comme témoignage de participation
a l'oblation du sacrifice. Couramment, cette piéce
de monnaie sera remise i la quéte, toujours avec
la méme signification, Chaque fois que nous
n’apportons pas nous-mémes les éléments de
I'Eucharistie, nous devons nous rendre compte,
de nos yeux, du geste qu’accomplissent le prétre
et les ministres; ceux-ci présentent au prétre,
de notre part, le pain et le vin; le prétre les regoit
et les dépose sur l'autel, avec des cérémonies

symboliques et des priéres appropriées. Les




68 LA PRATIQUE DE LA MESSE

cérémonies, il faut les suivre du regard, atten-
tivement, comme étant pratiquées sur une matiere
qui est ndtre, qui nous représente : tellement
que, par exemple, l'encens dont le prétre a

entouré le pain et le vin et l’autel tout entier
nous est ensuite apporté, parce que nous SOMmMmes,
nous, 4 la fois offrants et offerts.

Ainsi notre participation a I'offertoire consistera
ns une activité extérieure,

principalement da
une activité au moins d’attention, dﬁ’gpplication

des sens, avec des pensees, des intentions, des
_s_ennmentsrconformes 3 cette activité extérieure.
Pour soutenir et diriger ces mouvements de
notre ame, I'Eglise a insitué des chants et des
priéres, que le rite de 'offertoire n’exige pas
essentiellement; qui n’ont pas le role nécessaire
qu'aura tantdt la pricre eucharistique; qui, par
suite, ne peuvent présenter la précision ferme
des textes proprement sacramentels; mais qui
cependant sont choisis en vue de favoriser une
préparation directe au sacrifice, une préparation
de I’ame paralléle 4 la préparation des éléments
sensibles.

En premier lieu, dans I'ordre d’exécution,
I’ANTIENNE D’OFFERTOIRE. Puisqu’elle est chantée,
c’est pour que nous ’écoutions et que nous nous
laissions pénétrer de son charme. Elle se chantait
jadis plus solennellement et plus longuement
qu’a présent, car elle accompagnait un psaume
aux versets brillamment développés apres lesquels




L’ASSEMBLEE POUR LE SACRIFICE 69

Pantienne revenait chaque fois comme refrain.
Réduite comme elle est, et parfois négligée
méme par les chantres qui la suppriment, elle
ne doit point cependant nous laisser indifférents.
Le fidéle serait tout 4 fait dans 'esprit de I'Eglise,
et en pleine activité de participation liturgique,
qui, a défaut du chant, s’entretiendrait durant
tout l'offertoire, des sentiments que suggére
pour chaque messe I’antienne qu’impose la
rubrique. Si nous prenons une quelconque de
ces antiennes, isolément, séparée de son cadre
et de la série a laquelle elle appartient, nous
n’y verrons peut-étre d’abord que l’expression
d’'une pensée pieuse, parfois méme une énigme.
Mais si nous les considérons dans I’ensemble
d’'une série de messes au cours d’une période
du cycle; si nous les pratiquons durant toute
une ann€e; sl nous mettons en principe que ce
chant d’ouverture pour le sacrifice doit exprimer
toujours et chaque fois I'une ou l'autre des idées,
I'un ou l'autre des sentiments qui s’allient avec
l'offrande extérieure et qui expriment le sacrifice
intérieur : alors, le sens et ’économie de ces
antiennes se révélera clairement, et notre meil-
leure collaboration aux préliminaires du sacrifice
sera de chanter en notre cceur ce que dit la voix
des chantres : « Vers toi, Seigneur, je leve mon
ame ». .

L’autre groupe des PRIERES DE L’OFFERTOIRE,
celles de 'Ordinaire de la messe, est spécialement




70 LA PRATIQUE DE LA MESSE
destiné a soutenir la dévotion du prétre durant
qu’il accomplit les rites matériels nécessaires
ou symboliques. Nous en avons déja dit 'origine.
Le fidéle pourra en suivre le texte, ou les réciter.
Mais il se rappellera que ces pri¢res formulent
des intentions générales, dirigent lapplication
de I’dme vers le sacrifice, dont elles préparent

“Toblation sans l'accomplir encore. Elles posent

une premiére fois, par mani¢re d’épisodes, les
grandes idées qui vont étre développées, et alors
d’une maniére décisive, logique et effective, au
cours de la priére eucharistique.

La vraie « forme » de Poffertoire, c’est 'oraison
dite SECRETE. La secréte, bien que récitée a voix
basse, a pourtant tous les caracteres de la pricre
collective, exactement comme l'oraison de la
messe des catéchuménes et comme la post-
communion qui achévera le sacrifice. C’est pour-
quoi il faut la suivre de la méme maniére. Chacune
de ces secrétes, sauf quelques rares exceptions
accidentelles, est une déclaration de ce que nous
faisons dans le sacrifice; elle définit et I’essence
du sacrifice et notre activit¢ d’offrants. Dans
Jeur briéveté, les secrétes insistent tantét sur un
aspect, tant6t sur un autre. Dans leur ensemble,
elles nous fournissent, jour par jour, toute une
théologie, compléte et pratique, de I’Eucharistie,
Avec la collection des post-communions, la
collection des secrétes constitue la meilleure
explication de la messe et doit fournir a notre




L’ASSEMBLEE POUR LE SACRIFICE 71

dévotion eucharistique le meilleur et le principal

aliment. « Dévotion » : c’est le théme des secretes;

et dévotion collective : devotionem populi : cette
—

dévotion, qui consiste & nous donner, a _nous
offrir, 4 nous vouer, tous ensemble, en sacrifice

avec le Christ.

p—

F* * *

Tel est aussi le sens de I'appel que le prétre
nous adresse en ouvrant LA GRANDE PRIERE :
Sursum corda, Gratias agamus. A cet appel il faut
répondre, tous, de tout notre cceur et de toute
notre voix. Ensuite il faut écouter. Oui, écouter
méme ce qui se dit en silence. Non pas dire nous-
mémes ce qui est discours réservé au prétre
seul, mais suivre attentivement, point par point,
mot par mot, le développement de son discours.
Soit que nous en suivions le texte — le texte
exact et non des travestissements — dans un
livre, soit que nous ayons fini par le savoir par
cceur. Ici encore, il n’est aucunement utile de
s’astreindre 4 une correspondance minutieuse :
le discours de I’Eucharistie forme un tout et
correspond A un acte unique; il est nécessaire,
évidemment, d’étre A la consécration au moment
o elle s’opére, mais avant et aprés on peut
sans dommage négliger un accord mot a mot.
Lessentiel est de prendre dans son ensemble
et dans sa teneur officielle le texte du canon,

-



72 LA PRATIQUE DE LA MESSE

Priére sacerdotale, elle est dite pour nous et en
notre nom. Le prétre dit : nous; toujours : nous.
Et il précise : nous, prétres et ministres, d’une
part; et d’autre part « tout le peuple saint, toute
la famille de Dieu, groupée autour de Pautel ».

Mais, dira-t-on, le Sanctus qui se chante avant
la Consécration, et le Benedictus, aprés? 1l n'y
a pas d’hésitation possible : les fidéles doivent
chanter le Sanctus et le Benedictus. Quand les
choses se passent bien, la difficulté disparait
ou presque. 11 n’y aurait pas de difficulté du tout,
s1 on avait conservé la régle longtemps suivie :
prétre et fideles chantaient ensemble le Sanctus
et Benedictus, aprés quoi seulement commengait
le canon. Les dispositions des rubriques actuelles
n’admettent plus cette pratique. Mais on
observera queles Sanctus grégoriens sont tellement
courts que le prétre n’est pas toujours arrivé
au Memento des vivants quand le chant est achevé.
Le chant se prolongerait-il jusqu’aux approches
de Ia consécration qu’on ne devrait pas s’alarmer
outre mesure. En effet, toute cette premicere partie
du canon est moins essentielle et n’appartient
pas au plan tout a fait primitif de la priére
eucharistique. Nous n’avons donc qu’a reprendre
cette priére eucharistique au récit de la Cene
et par la pensée joindre le Qui, qui est le premier
mot de ce récit, & per Christum de la Préface.
Rendre grices par le Christ, qui, la veille de sa
mort... etc. Cest, exprimé comme dans les




L’ASSEMBLEE POUR LE SACRIFICE 73

textes les plus antiques, 'objet de notre oblation
eucharistique. Ainsi le chant du Sanctus ne nous
fait rien perdre d’essentiel. Quant au Benedictus,
il est sans doute regrettable a certains points
de vue, qu’il ait fallu le renvoyer aprés la conse-
cration; mais les trois mots que nous avons a
chanter : Hosanna in excelsis, ne peuvent vraiment
nous empécher de garder le contact avec la priere
eucharistique.

Cette priére fait un tout : c’est pourquoi nous
ne devons pas, ni en théorie, ni en pratique,
faire comme si la consércation et I'élévation
marquaient une fin, un achévement et que le
reste du canon était de dévotion surérogatoire
et négligeable. La consécration est un point
culminant, un moment décisif; mais l'action se
poursuit, car c’est aussitdt aprés la consécration
que se déclare ce qui s’y est opéré et que s’en
précise le sens et l'application. Notre Victime
est 12 et c’est alors que nous en formulons I’of-
frande : c’est alors que le discours eucharistique
expose 'essence du mystere et atteint la plénitude
de son théme : pour nous I’abondance de la grice,
pour Dieu tout honneur et toute gloire.

Et c’est a cela, a tout cela, que nous ajoutons
notre Amen.

* &




74 LA PRATIQUE DE LA MESSE

LA COMMUNION, qui parfait pour nous I’oblation
du sacrifice, se présente dans la liturgie avec
une ordonnance qui en souligne, si nous sommes
attentifs, le caractére collectif, social, et cette
note, malheureusement trop négligée, de parti-
cipation commune.

Elle est d’abord PREPAREE. Par I’oraison domi-
nicale. Notre Seigneur lui méme-nous avertit de
dire : « Notre Pére » et non : Mon Pére : par-
donnez-nous, comme nous pardonnons; délivrez-
ﬁs)ms tous, de tout mal. Vient ensuite la
fraction : un seul pain, pour étre distribué entre
tous. Puis le baiser de paix. L’invocation 2
I’Agneau de Dieu, immolé pour tous. Ce sont
la les pricres et les rites essentiels de la prépa-
ration. L’Eglise y insiste sur la paix, sur 'unité :
la_communion ne peut se faire que dans 'amour
fraternel, dans une charité véritable. Les autres
priéres, d'introduction plus récente, s’inspirent
du sentiment de notre indignité et ne doivent
pas nous faire oublier les autres éléments,
beaucoup plus expressifs et d’importance capitale
de la préparation a la communion. Donc répon-
dons de toute notre voix, avec toute notre bonne
volonté, au Pater, au Pax Domini : chantons de

tout ceeur UAgnus Dei. Clest cela qui, bien




L’ASSFMBLEE POUR LE SACRIFICE 75 -

compris, nous mettra dans les meilleures

dispositions.

Normalement, durant que les fidéles, tour a
tour, s’'approchent de la Table Sainte — la
Table Sainte, c’est la table du sacrifice et du
repas, c’est ’autel et non la balustrade a laquelle
on s’arréte pour le bon ordre —, durant donc
que LA COMMUNION SE DISTRIBUE, la schola
chante, 4 I'intention des communiants, pour eux,
pour qu'ils en profitent, une antienne, dite de
communion : le nom suffit 4 expliquer son rédle.

De méme, APRES LA COMMUNION, c’est pour
tous que le prétre chante P'oraison collective,
dite post-communion. Pour tous, non seulement
en ce sens que le prétre demande des grices
pour les fidéles; mais en ce sens qu’il exprime
des pensées et des sentiments qui doivent,
formellement, se trouver dans le cceur de tous,
étre actuellement les pensées et les sentiments
de tous les membres.

On éprouve une vraie peine i constater que
des personnes assidues a suivre le mot-a-mot
de la messe, une fois qu’elles ont communié,
gardent leur livre fermé et ne veulent rien savoir
ni de 'antienne de communion, ni de l’oraison
de post-communion. C’est Iindividualisme qui
triomphe de la charité : c’est la médiocrité qui
se désintéresse de la vie de I'Eglise; on laisse
ainsi la messe inachevée. Et de quelles grices
on se prive, de quelles lumiéres et de quelle force!




Lo

26 LA PRATIQUE DE LA MESSE

Communier a I’Eucharistie, ne serait-ce donc
plus communier a la pensée et aux sentiments
du Christ ? Et qui nous donnera la communication
de cette pensée et de ces sentiments, si ce n’est
I'Eglise ? Qui, si ce n’est l’Eglise, et précisément
dans ces antiennes de la communion et dans cette
pricre d’aprés la communion, saura faire vivre
notre cceur a l'unisson du ccur du Christ?
Qui nous dira ce que le Christ veut de nous?
Et nous sommes d’autant plus en mesure de
comprendre ces textes et de nous les appliquer
vitalement, que toute la liturgie de la messe,
qui y aboutit, les a préparés et que l'action du
Christ est a présent réelle au dedans de nous.
Ne commettons pas la faute de négliger cette
voix du Christ qui nous parle par son Eglise
et qui ne veut nous parler que par son Eglise.
Si les textes, a premitre vue, nous semblent
durs — durus est hic sermo — un peu d’application
et la pratique habituelle, comme pour tous les
textes de la liturgie, nous en auront vite dévoile
le sens et la richesse, montré toute la lumicre,
précisé la portée. Demandons qu’on nous y aide.

#*
* K
Cette assemblée s’achéve par le congé : Ite
missa est, donné a ’assistance. Apresla bénédiction
qu'ils recoivent du prétre, les fideles peuvent




L’ASSEMBLEE POUR LE SACRIFICE il

se disperser, Ils peuvent demeurer aussi dans
le lieu saint, pour prolonger leur priére. Norma}-
lement, ils doivent attendre que le prétre ait
lui-méme quitté l'autel. 1ls ont aussi a prendre
leurs résolutions individuelles, 4 recueillir pour
eux les legons et les bienfaits que leur a valus
W 'assemblée : C’est le role de
L’ACTION DE GRACES APRES LA MESSE, dont la
nécessité vient précisément de ce que I’activité
collective a besoin de cette sorte de mise au
point personnelle pour mieux se traduire dans
la conduite de chacun en résultats concrets.
Mais ceci ne remplace pas cela; ceci suppose cela.
Ne parlons pas de conflit : avant d’en venir
a l'action de grices personnelle, poursuivons
sans crainte notre collaboration active, jusqu’au
bout, 4 la liturgie du sacrifice, a2 1’assemblée
eucharistique. C’est, dit un ancien, la maniére la
plus assurée « de recevoir de cceur celui que nous
recevons de bouche et de nous élever i la plus
haute contemplation ». Contemplation; c’est
encore le mot du Concile de Trente quand il
définit le role et le résultat des rites liturgiques.
Ayons donc confiance!







opai1)
TONYAY
LIVY ],
VINTATTY
TINAVED) : FANNVS]
YLQdY
ALYHdOYJ | : STUNLOF] e
NAWY 8 ............ B P ‘SNWENQ) ®
ONL NLIMIAS OO L " | wweevereres | oo WNOSIE0A SANINO( | 99jquuassy |0
]
VINOTH) o-
M3 ~
o
sauudnuy 91Uy
TUSUOSIDAO 13 §12543 A
**402]1fuo))
e papnf
**012 saunvsg uoneredard |
dnayg saxjuey)) SAXISTUTIA

—

"3[031S LIAX 9f smdop [oroyjo 3s3 afesn | juop sanejudw(ddns sa19uxd s9[ ‘sonbrfeir us

SOI8 U “Q[01S X 9] 39 LAl 9] 21Ud Jurewrol ISIMII[ B[ SUBP SAIMPOIIUL $3031d SI[ ‘saireurpio
$919]0BIED UD {[asIaArun 30 yurwrid a8esn p ‘so[onuassa sa031d saf saqerdeo us anbrpur uQ
*oouejrodwil UOS 39 I[QI UOS J22AE 33 2oe[d BS g juessiered £

JUSWI[ anbeyd ‘99[qUISSSE [ 9P IAIONIISUCD INA JUN 191933ns 9p Inq Inod e nedqe} )




__ ONL ALINIdS WND L “{g | roereeees ***WNOSIFOA **" IN(] XVJ
NAWY ° vevessenns | yyaarn
SON vuadlT adag - L e uELvd uoTUNWIUIO.)
NEwy QI | e VINO1O 13 MONOH mH_ZEO
J1darad 10 |l
SNLONVS |‘SNLONVG _ o
v INONDIA J¥T A
CCIANDICE QY | e | oo Lt SNNVOV SVILVH D) dp)
resamagvE g | e corsaiuisesn Vauo0 WNSung | anbnstreyons M
ONL NLIMIAS WND L7 (¥ | woeveeereees "+ IWNOSIE0A SONINO(] au1g i
- .
NIWY a sessnnpaan waebasshenn q1FIOAG -
$24304f 21D4(0) o
ogoavy o
(sjuswasuaoua )
‘212 **radisng
| © $2914d044d D sa4g14d
duudnuUy urA 9] 19
SONIYO ured 9]
ONL NLIUIdS OO L (4 | weevevrreres | oo WNOSIF0A sONIWo( | auredde uQ
R . sexyuey) | Rt




"219 ‘saunvsg

ro1douiad uy
" uoNIIPIURG
1vaon)d
wsoﬁéc ONQ .a ssssssssssons o--.--ao-...rﬁmm<mw.mz m..—.-‘_”
zmsdi a sssssbssasnn -..-.-..-.-..-..--mpsmmo
ONL ALI¥IAS WO L (g | *+ow*re* > | *****"WNOSIHOA SANINO(J | IURWRARYIY
2240 pon()

TSNUSIP 1UNS UOU JU(]
sensaf auruo(q
; $9214404ddp saagieg

Juu3
Rd

nuy
snudy

P0y1Ideg 97







TABLE

I. L’ESPRIT D’ASSEMBLEE .......c.cceuenenineninnnn. 9

II. 1.’ASSEMBLEE DE PRIERES
Ce qu’elle est......c.ccvvvnnennn. 17

Quelques conseils ............... 27

III. 1.’ASSEMBLEE POUR LE SACRIFICE

Ce qu’est le sacrifice ............ 39
La méthode pratique............ 65
TABLEAU D’ENSEMBLE. 79

IMPRIME EN BELGIQUE — Printed in Belglum.





{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }

