1. FRANCOIS L'INCOMPARABLE
de Joseph LORTZ
L'ORDRE DE SAINT FRANCOIS
SON ESPRIT, SA MISSION
du P. Kajetan ESSER
LA PAUVRETE
du P. Valentin-M. BRETON
LA PAQUE DE SAINT FRANCOIS
des PP. |.-E. MOTTE et G. HEGO
LE SAINT, MAITRE DE L'HISTOIRE
de Reinhold SCHNEIDER
6. THEMES SPIRITUELS
du P. Kajetan ESSER
SAGESSE D'UN PAUVRE f
du P. Eloi LECLERC
LA CONVERSION DU CGUR
des PP. ESSER et E. GRAU
9. POUR LE ROYAUME

des PP. ESSER et E. GRAU

SPIRITUALITE DE SAINTE CLAIRE
du P. Lothar HARDICK

11. RICHESSE CE LA PAUVRETE
du P. Paul HUGUET

12. EXIL ET TENDRESSE
du P. Eloi LECLERC

FRANCOIS QUI ES-TU?
du P. Martial LEKEUX

14. DAME SAINTE PAUVRETE
du P. Paul HUGUET

15. DIEU M’A DONNE DES FRE
de Sidney F. WICKS

N
B

4

5

7

10

LA PDPAEITY BE W B

i3

P T __ e

EDITIONS FRANCISCAINES
9, rue Marie-Rose - PARIS-14¢




’. Valentin-M. BRETON, o. f. m.

PAUVRETE
of




DU MEME AUTEUR

Aux Editions Franciscaines

Le Christ de l'dme franciscaine.

Les demeures éternelles, exposé spirituel des fins de la
vie humaine.

Renaitre, retraite fondamentale. (Epuisé.)

La spiritualité franciscaine.

Médiation de Jésus-Christ.

Le Tiers-Ordre_franciscain. commentaire historique, lit-
téral et spirituel de la Regle. (Epuisé.)

Les six ailes du Séraphin, de saint Bonaventure. Traduc-
tion, introduction et notes.

La triple voie, de saint Bonaventure; texte latin, intro-
duction, traduction et notes.

La Trinité, histoire, doctrine, piété.
La Communion des Saints.
Le tertiaire et le Christ.
Saint Francois et le prétre.
Va en paix.

Chez Aubier, Editions Montaigne.
La Vie de priére.
Saint Bonaventure.

A la Librairie Saint-Frangois.

De l'imitation du Christ a l'école de saint Frangois.



PRESENCE DE SAINT FRANCOIS . 3

R. P. Valentin-Marie BRETON

FRANCISCAIN

LA PAUVRETE

3¢ Edition

EDITIONS FRANCISCAINES
9, rue Marie-Rose, PARIS-14¢




NIHIL OBSTAT
Parisiis,
Fr. Paulus BonNEL, O.F.M.
Cens. Dep.

IMPRIMI POTEST
Parisiis,
Fr. Leo-Paschalis LEveucLE, O.F.M.
Min. Prov.

IMPRIMATUR
Lutetiae Parisiorum,
A. LECLERC
Vic. Gen.



1

L'EXEMPLE
DE SAINT FRANCOIS

¢ Heureux les pauvres en esprit, car
le Royaume des cieux est a eux. »
(M, 5/3).

Notre Seigneur Jésus-Christ commence, par
cette béatification des pauvres, la promulgation
de I'Evangile, de la « Bonne Nouvelle », qu’il
vient apporter aux hommes.

Jusqu'alors il avait, continuant la prédication
de Jean-le-Baptiste, annoncé la venue du
Royaume : « Repentez-vous, car le Royaume est
proche »; il avait accrédité sa parole par des
miracles; sa renommeée se répandant dans toute
la Palestine attirait & sa suite douze hommes,
nommeés ses Apdtres. L’heure était ainsi venue de
pourvoir au régime intérieur du Royaume qui se




6 LA PAUVRETE

formait, de donner 4 ce Royaume une charte, sa
loi et sa constitution.

« Voyant la foule, continue saint Mathieu, il
monta sur la montagne, s’assit, ses disciples l'en-
tourant. Alors ouvrant sa bouche, il dit : Beati! »

Béatitude de la pauvreté, de la douceur, des
larmes, de la passion du bien, de la miséricorde,
de la pureté du cceur, de la paix procurée, de la
persécution subie.

Sa parole retourne I'échelle des valeurs en cours
parmi les hommes : il glorifie I'humiliation, il
exalte la bassesse, il préconise la souffrance. Le
Dieu Créateur intervient dans son ceuvre pour
utiliser.ce qui n'y servait pas, pour rendre un
étre 4 ce qui ne comptait pas, pour confondre ce
qui se croit étre; il releve l'ignorance contre Ia
vaine science, le mépris contre l'orgueil, la dou-
leur contre la volupté, la croix contre le péché,
le détachement contre la cupidité (1).

Mais il commence par la pauvreté.

A bon droit, dit saint Ambroise, la vertu pre-
miere dans l'ordre est-elle celle qui des autres est
le fondement et comme la source. La premiére
béatitude, répéte-t-il ailleurs, est celle de la pau-
vreté. Elle est en effet premiére dans l'ordre de
la vertu, la meére et la génératrice des vertus,
parens quaedam generatioque virtutum. Il en
donne la raison :

(1) Cf. 1 Cor., 1/2730.



L'EXEMPLE DE SAINT FRANCOIS 7

Celui qui méprise les choses temporelles, il
mérite les éternelles : nul n’acquerra la posses-
sion du royaume céleste qui, accablé sous la cupi-
dité du sicle, n’a plus la force d'en sortir, d’émer-
ger.

Saint Basile, saint Jéréme, saint Augustin,
avant eux Origéne, aprés eux saint Grégoire, argu-
mentent de la méme fagon : l'attachement aux
biens de la terre fait obstacle & 1'acquisition des
biens de I'Esprit (2).

Ce qu'il enseigne, Jésus avait commencé par
le pratiquer.

Il avait choisi, pour paraitre dans le monde
qu'il venait racheter, la pauvreté totale.

Pauvreté de sa patrie, province méprisée d'un
petit pays sans gloire, la Galilée; et en Galilée le
bourg de Nazareth dont on disait : de Nazareth,
rien de bon peut-il sortir ?

Pauvreté de sa famille : de sang royal et pur,
sans - doute; mais la souche, qui n'avait gueére
donné que des roitelets coloniaux, était déchue
depuis plus de quatre cents ans.

Pauvreté de son berceau : une créche dans
une grotte qui servait de refuge au bétail.

(2) S. Ambroise, Sur Abraham, liv. 1, chap. 2; Sur
saint Luc, V, 6; S. Basile, Hom. VII sur les riches. —
S. Jéréme, Sur saint Mathieu, V; Lettres, 125-121. —
S. Augustin, liv. I, De sermone in monte. — Origtne,
Sur saint Mathieu, XV, 16. — S. Grégoire-le-Grand,
Moralia, 22.




8 LA PAUVRETE

Pauvreté de sa vie cachée, entretenue d’abord
par le travail d’'un artisan, soutenue ensuite par
son propre labeur manuel.

Pauvreté de sa vie publique : « Les renards
ont des taniéres et les oiseaux ont des nids; le
Fils de I'homme, dit-il de lui-méme, n'a pas oi
reposer sa téte ». Il subsiste des aumoénes d'un
groupe de femmes qui I'accompagnent.

Pauvreté dans la mort; il meurt dépouillé,
rejeté de la terre et du ciel, abandonné de Dieu
qu'il appelle en vain; son sépulcre est d’emprunt.

De ses Apotres, il exige un semblable dépouil-
lement : « N'ayez ni or, ni argent, ni besace, ni
chaussures, ni baton. Car l'ouvrier mérite sa nour-
riture ». Plus on lui est proche, plus le déniiment
doit étre effectif.

Tous les saints l'ont compris. Tous, & sa suite,
ont aimé, choisi, pratiqué la pauvreté. Mais nul
plus strictement que saint Francois d'Assise.

Francois est non seulement pauvre : il est LE
PAUVRE, le petit Pauvre, pauperculus, il poverello.

Jusqu'ol1 il a poussé la pauvreté, la désappro-
priation, le dén(iment, il est & peine besoin de le
redire, tant il est su...

Sa pauvreté est légendaire; on lui impute des
exces, des exagérations i peine justifiables. On ne
préte qu'aux riches, dit le proverbe. On préte
ainsi, a la richesse, 4 la surabondance de la pau-



L'EXEMPLE DE SAINT FRANCOIS g

vreté franciscaine, en Francois et en ses Ordres,
des pratiques presque superstitieuses.

Nous aurons a étudier de plus prés, de cette
pauvreté, la conception et l'exercice. Mais il faut
d’abord nous informer de l'origine et du carac-
tere de la pauvreté de saint Francois.

Saint Ambroise, ai-je dit plus haut, d’accord
sur ce point avec l'ensemble des Péres et des Doc-
teurs, justifie le choix de la Pauvreté comme fon-
dement de l'édifice spirituel par cette considéra-
tion : qu'a l'opposé, la convoitise, la cupidité,
'avarice, sont les racines de tous les maux (3);
et que I'dAme affranchie de l'esclavage des choses
d’en-bas est libre de s'appliquer a la conguéte de
celles d’En-Haut.

Saint Francois n'a pas procédé dialectique-
ment.

Il a aimé le Christ, il a désiré se rendre sem-
blable & lui. Il a vu le Christ pauvre, enseignant
la pauvreté d'exemples et de paroles; il s'est
voulu lui-méme pauvre, il a vécu en pauvre, il a
exhorté sa race a vivre dans la pauvreté et de la
pauvreté,

Il n’a pas été conduit par des théories, il a
€té emporté par son amour; il n'a pas justifié

(3) Cf. 1 Tim,, 6/10; Lug, 12/15.




10 LA PAUVRETE

son dépouillement par des textes, mais par ses
ceuvres ; il a retrouvé, il a recréé dans sa con-
science et dans sa vie l'interprétation de I'Evan-
gile selon les Peres, sans étude toutefois et sans
prétention de savoir. Son sens des réalités surna-
turelles lui a fait saisir la valeur de la pauvreté :
affranchissement, libération, exaltation. Mais ce
n'est point par la qu'il a commencé, ce n’est pas
de 1a qu'il est parti : il est parti de la conformité
littérale & Jésus-Christ son amour.

Francois est totalement, et qui sait ?... peut-
étre volontairement, étranger aux théories des
faiseurs de systémes, qui sont vraies, qui sont
belles, qui sont signées de noms respectables, et
qui méme peuvent aider 2 comprendre son esprit.
Mais les théories sont sorties de ses exemples;
non le contraire, ses actions d'une théorie.

« Les freres ne doivent rien s’approprier, ni
maison, ni terrain, ni aucune chose. Comme des
pelerins et des étrangers en ce monde, servant Ie
Seigneur dans la pauvreté et I'humilité, ils iront
a la quéte avec confiance, sans rougir, car le Sei-
gneur pour nous s'est fait pauvre en ce monde.

« Telle est la grandeur de la trés haute pau-
vreté qui vous a établis, vous, mes fréres tres
chers, héritiers et rois du royaume des cieux, vous
3 faits pauvres en biens terrestres, mais élevés en
vertus. Qu’elle soit votre partage, elle qui conduit
dans la terre des vivants. Attachez-vous-y totale-
ment, fréres bien-aimés, et pour le nom de Notre-



L'EXEMPLE DE SAINT FRANCOIS 11

Seigneur Jésus-Christ refusez 4 jamais d'avoir
rien d'autre sous le ciel. »

Voila, simples et nues, dépouillées de considé-
rations spéculatives, la pensée et la volonté du
Saint, telles qu'il les transmet 2 ses fils, au 6° cha-
pitre de sa Régle définitive (1223). La premiere
(1210-1221), plus diffuse, s'étendait davantage sur
le mépris de la monnaie, sur la valeur de la quéte,
sur le dépouillement effectif. Mais elle restait
ainsi concréte, toute pratique, justifiée unique-
ment par l'exemple du Seigneur.

Cette sobriété, peut-étre suffisait-elle a Fran-
cois et & ses premiers disciples, embrasés d’amour
pour sa Dame a son contact immédiat ? Plus tard
saint Bonaventure, soit pour exhorter ses fréres
4 garder intact l'héritage familial, soit pour
défendre, contre ses contempteurs, le droit de
I’Ordre a l'existence; soit méme par besoin bien
humain et trés scolastique de spéculer et de
réduire son faire en principes, saint Bonaventure
ne manquera pas de reprendre les allégations des
Peres et d’exalter dialectiquement cette noble
Dame de Pauvreté que le Patriarche d'Assise
s’était contenté d’aimer et de servir.

« Deux cités existent qui s'opposent, selon le
~ dire de saint Augustin : la Cité de Dieu et la cité
du diable, Jérusalem et Babylone; et leur opposi-
tion commence dés le fondement; car le fonde-




12 LA PAUVRETE

ment de Babylone est la cupidité, et le fondement
de Jérusalem la charité. Ainsi d’autant plus on se
retire de la cupidité, d’autant plus on s'éloigne du
diable et de sa cité. Or la pauvreté, qui renonce
d’affection et de désir a rien posséder, ni en com-
mun ni en particulier, fuit du plus loin qu'il se
peut l'avarice » (4).

« Le mépris des richesses comporte plusieurs
degrés : le premier est de vouloir ne rien pos-
séder injustement ; le deuxiéme est de vouloir ne
rien posséder en superflu; le troisitme est de
vouloir ne rien posséder en ce monde et de souf-
frir l'indigence, méme en choses nécessaires a la
vie, a cause de Dieu. Et ce degré est le plus effi-
cace remede contre la cupidité » (5).

« Le mépris des richesses est opposé a la con-
voitise des biens temporels, et de 1a vient qu'on
l'appelle pauvreté d’esprit. 11 se recommande par
une raison quadruple : I'amour des richesses
retirant I'homme de I'amour de Dieu et des
choses de Dieu, et le retardant dans la conquéte
des vertus; au contraire leur mépris facilite et
augmente les mérites; et en somme il se justifie
amplement par la caducité des biens ter-
restres » (6).

(4) De paupertate Christi, qu. 1 a. 1.
(5) De Profectu religios., lib. 2, cap. 4245.
(6) De paupertate Christi, a. 1.




L'EXEMPLE DE SAINT FRANCOIS 13

« Aussi la pauvreté est-elle comme le conseil
principal, et le principe fondamental, et le fonde-
ment sublime de la perfection évangélique.

Elle est utile, bonne et efficace, en effet, pour
exterminer l'iniquité, pour exercer la perfection
de la vertu, pour faciliter la prédication, pour
posséder la joie intérieure » (7).

« Quel esprit est mieux préparé a4 la contem-
plation que celui de I'homme déchargé des far-
deaux temporels, et dont le trésor est aux cieux,
et dont le royaume n’est pas de ce monde, et qui
n’a pas ici-bas de cité permanente ? Or cet homme
n'est-il pas le Pauvre ? Une abondante pauvreté
dispose a la mortification de la chair et a la par-
faite abnégation de la volonté propre. Ne sont-ce
point 1a les conditions de la pureté du cceur, qui
permet de voir Dieu ?... » (8).

Le mouvement imprimé aux Ames par les
paroles et les exemples de Frangois est si vif, si
vives aussi les réactions qu'il provoque parmi
ceux qu'il n’entraine pas, que saint Thomas
d’Aquin, engagé et compromis dans cette lutte,
profére des sentences semblables a celles de son
émule saint Bonaventure, mais frappées au coin
de son génie propre :

(7) Apologia pauper., resp. 3, cap. 3.

(8) De paupertate Christi, art. 1.

Dans ces cing citations de saint Bonaventure, on a
remarqué les allusions a Mt., 19/21, Luc, 12/33, Jean,
18/36, Hébr., 13/14.




LA PAUVRETE

« La pauvreté d'esprit, dit-il, inclut deux élé-
ments : le premier est 'abdication des biens tem-
porels, a condition toutefois qu'elle soit pleine-
ment volontaire et accomplie par motion
surnaturelle ; c’est ainsi que la comprennent saint
Ambroise et saint Jéréme. Le second est un bri-
sement de l'orgueil ; c’est pourquoi saint Augus-
tin y reconnait !'épuisement de 'enflure d’esprit.
Aussi la pauvreté volontaire est-elle l'indice d'une
trés grande humilité ».

Il donne ailleurs ces raisons du choix que fit
Notre-Seigneur de la pauvreté : « La premitre
est celle qu'énonce 1’'Apétre, savoir : que sa pau-
vreté nous enrichit spirituellement; ensuite la
pauvreté volontaire convient au prédicateur de
la vérité, qui dans cet état ne peut étre soupgonné
de parler par cupidité. Enfin, ajoute-t-il, approu-
vant ainsi la pensée de saint Francois : la vertu
de Dieu se manifeste plus puissamment, en sus-
tentant l'apétre qui s’est volontairement privé des
moyens humains » (9).

Les hommes de notre siécle, épris comme 1'on
sait d'un franciscanisme au moins littéraire, n'ont
pas disserté avec moins de sagacité et d’abon-
dance sur la pauvreté de saint Frangois. Nous ne
citerons que le P. L. Roure, jésuite, qui I'a étudiée
en grande sympathie et pénétration :

(9) S. Thomas, 2a 2ae, qu. 19, a.2c; 3a, qu. 35,7 c; cfr.
3a, 40, 3 o.




L'EXEMPLE DE SAINT FRANCOIS 15

« Chaque saint, écrit-il, présente sa caractéris-
tique : les contemporains de Francois, ni la pos-
térité, ne s’y sont trompés. Ils Font nommé le
Poverello.

« Sa pauvreté n'est pas seulement un esprit
de simplification procédant d'un calcul plus ou
moins conscient; c’est un besoin d’amour : le
saint se détache de la créature parce que le Créa-
teur lui suffit. Le créé lui devient indifférent en
tant que créé parce que l'Incréé le ravit tout
entier. Dans ce détachement, Francois met cet
enthousiasme amoureux, cette ardeur d’amour,
qu'il a pour l'objet méme de son unique attache-
ment : il chantera la pauvreté comme l'auteur de
I'Imitation chantera l'amour divin et ses mer-
veilles...

« Pratiquée avec l'exactitude dont sa vie fait
preuve, la pauvreté se trouve étre l'application
logique, rigoureuse, implacable, d’'une maxime
essentiellement chrétienne : écarter tout ce qui
ne va pas 4 l'unique but, se débarrasser de ce qui
n'est pas 'unum necessarium.

« Notre vie n'estelle pas encombrée d'une
masse de superfluités, accablée de soucis multiples
et vains ? Il faut l'alléger, la simplifier. La pau-
vreté avec son dépouillement de ce qui est devenu
pour beaucoup, par routine et par mollesse, l'in-
dispensable, remplira cet office. Elle imposera
des renoncements qui seront douloureux; elle
demandera d’intimes sacrifices 4 1'amour-propre,
le commun des hommes estimant -ses semblables




16 LA PAUVRETE

pour leurs richesses. Mais une fois que 1'ame se
sera décidée a ces retranchements, quelle liberté
elle aura conquise, avec quelle force d’élan elle
se portera vers 1'Idéal !...

« William James a vu juste, quand il déplore
que ses contemporains, ses compatriotes surtout,
méconnaissent la valeur morale de la pauvreté. Il
écrit : « On peut dire a la lettre que nous avons
peur maintenant d’étre pauvres. Nous méprisons
quiconque chérit de vivre pauvre afin de simpli-
fier son existence et de sauver sa vie intérieure.
Parce qu'il ne se joint pas a la cohue des passants
essoufflés qui ne songent qu'a courir apreés l'ar-
gent, nous l'estimons apathique et dénué de toute
ambition. Nous ne nous représentons méme plus
ce que pouvait bien signifier I'antique idéal de la
pauvreté, l'affranchissement de toute attache
matérielle, la parfaite intégrité de I'Ame, le dédain
viril des choses de la terre, le droit de donner sa
vie & n’importe quel moment sans encourir
aucune responsabilité : en un mot ['attitude
athlétique, I'ame toujours tendue et toujours
préte au combat » (10).

Encore une fois, nous n'hésitons pas a le
reconnaitre, a le répéter, ces considérations sont
belles et pertinentes; mais elles eussent laissé
saint Frangois sceptique, & tout le moins indiffé-

(10) L. Roure, Figures franciscaines, Plon, 1913,
pp. 4547. La citation de W. James est de I'Expérience
religieuse, trad. Abauzit (1908), p. 316.




L'EXEMPLE DE SAINT FRANCOIS 17

rent; sauf peut-étre qu'il eit voulu y entendre un
cantique a sa Dame la Pauvreté.

Et semblablement, 'argument tiré des néces-
sités de son époque, que seul le retour a ’évan-
gélique pauvreté pouvait pacifier.

Les contemporains de Francois étaient comme
les notres, aprement divisés en deux classes, dont
'une possédait, ou était accusée de posséder trop
et de n’en vouloir rien céder; dont 'autre man-
quait, ou prétendait manquer, du nécessaire et
ne pouvoir l'obtenir que par la spoliation des
possédants, '

On a exposé et largement exploité les maux
que causaient la richesse des monastéres, la féoda-
lisation de I'Eglise, les révoltes de la conscience
populaire, poussées jusqu’au brigandage et a
I'hérésie. Francois n'a pas pu ne pas les voir, car
son intelligence illuminée est géniale. Mais il n'a
pas voulu se poser en réformateur, prendre parti
pour ou contre la légitimité de la propriété pri-
vée; il a respecté les bases de la société de son
temps. La seule chose qu'il ait voulue délibéré-
ment et persévéramment, c'est imiter et suivre le
Christ pauvre.

Son exemple, sa prédication, la propagation
de son institut, ont merveilleusement répondu
aux aspirations et pourvu aux besoins vitaux de
la chrétienté médiévale. Ce ne fut toutefois que
par l'élargissement du centuple promis a ceux qui
cherchent en premier lieu le Royaume de Dieu et
sa justice. Le dessein de Francois n'est pas la. Il




18 LA PAUVRETE

accepte les conséquences sociales de son amour
du Christ comme une bénédiction d’En-Haut. Nul
n’oserait soutenir, le connaissant, qu'il n’en a pas
vu, compris et méme souhaité l'opportunité et
les bienfaits. Néanmoins, manquant ces répercus-
sions temporelles de son apostolat, il aurait sans
aucun doute agi de la méme facon.

A la suite de son Pere, I'ame franciscaine
place dans la pauvreté évangélique, et plus vitale-
ment en Jésus-Christ pauvre, son idéal, son
modele, la régle de sa vie, la forme de toute sain-
teté. '

L’ame franciscaine vit non plus seulement
pANS la pauvreté,comme doit vivre pour plaire a
Dieu tout disciple de son Fils crucifié, mais DE la
pauvreté; c’est par elle qu'elle se voue a l'imita-
tion de Jésus. En sorte que cette pauvreté, qui
dans les autres spiritualités n'est qu'une vertu,
et secondaire, dérivée de la vertu cardinale de
tempérance, se présente dans la spiritualité fran-
ciscaine comme la mére et la maitresse de toutes
les autres, le moyen d’unification intérieure et de
transformation en Dieu.

La pauvreté du Christ est pour elle le fonde-
ment sur lequel s’éleve I'édifice de sa piété, la
racine dont bourgeonnent, fleurissent, fructifient
ses sentiments et ses actions. La pauvreté appa-
rait, de l'ascése franciscaine, comme la vertu
FONTALE, si I'on me permet ce mot, quitte a l'ex-
pliquer; car c’est de cette vertu, comme de leur
source, que découlent pour l'Ame franciscaine




L'EXEMPLE DE SAINT FRANCOIS 19

toutes les autres vertus qu’elle exerce envers Dieu
et son Christ, envers le prochain et les autres
étres, et dans la discipline de soi (11).

Toute vertu en effet peut se ramener 4 la pau-
vreté, car toutes supposent un appauvrissement,
une désappropriation, une abnégation ou démis-
sion de soi en faveur de Dieu, du prochain, méme
des créatures inanimées.

Pour énoncer en peu de mots ce qui doit faire
la substance de ce petit livre, disons

CROIRE, accepter pour principes de penser et
d’agir les enseignements révélés, n'est-ce pas évi-
demment s’appauvrir de ses propres sentiments,
expériences, lumiéres et savoirs, 3 quoi, méme
faillibles, l'esprit humain tient plus qua la
richesse ?

ESPERER Dieu, et de Dieu les biens qu'il promet
avec les moyens d'y atteindre; chercher avant
tout le Royaume de Dieu, dans la confiance que
le reste sera donné comme un surcroit ; renoncer
aux désirs terrestres et aux soucis de leur réali-
sation, n'est-ce pas s'appauvrir de tout ce qui
fournit & 'activité humaine son ressort et son
but ?...

(11) Vertu FONTALE, du latin fons, fontis, qui se traduit
par source, fontaine; le francais a conservé ce mot dans
l'expression fonts baptismaux, ainsi que dans beaucoup
de noms de lieux ou de famille : Fontenay, Fontrevault,
Lafon et Lafont, Chaudefont, etc...




20 LA PAUVRETE

La chasteté appauvrit le corps, | humilité
appauvrit I'Ame, la charité envers le prochain
appauvrit le cceur, en retranchant impitoyable-
ment de leur visée tout objet en conflit avec la
régle divine ?...

Saint Francois dit expressément qu'il n’est pas
un vrai pauvre, celui qui, démuni d’argent, con-
- serve par devers soi la bourse de sa volonté
propre. Et il n'importe que les biens délaissés, qui
sont de vrais biens, ne soient que des biens caducs,
passagers, tandis que les autres, au profit des-
quels on les méprise, sont durables, éternels, spi-
rituels ; car c’est déja par renoncement a son sens
d’homme qu'on en peut juger ainsi.

Or tel est en vérité le point de vue franciscain
de la vie parfaite; telle est sa conception de la
pauvreié. Elle ne s'épuise pas dans la restriction
d'un usage des choses réduit parfois aux limites
extrémes du besoin. Elle exige la correspondance
sincére de tout '’homme a sa condition de créa-
ture. Elle procéde en effet de la reconnaissance
intime et opérante de son indigence fonciére,
essentielle, de son irrémissible dépendance de
Dieu.

Voila donc la matiére de nos méditations, o
nous trouverons pour nourrir et soutenir-notre
piété les exemples et les paroles de Notre-Seigneur
Jésus-Christ et de son disciple saint Frangois.

L'époque ot elles nous sont proposées rend ces
méditations bien opportunes; elle nous oblige a



L'EXEMPLE DE SAINT FRANCOIS 21

nous rappeler que nous sommes les disciples d'un
Dieu pauvre, a donner au monde 1'exemple urgent
et nécessaire de la pauvreté d’esprit, c'est-a-dire
de choix, sinon de goiit, sirement de volonté.
L'intérét du sujet n'est donc point de curiosité
historique ou de simple dévotion familiale, mais
de vitale nécessité.

Redisons pour terminer, essayons de faire
ndtre, la priere qu'Ubertin de Casale, son disciple,
préte a saint Frangois, pour obtenir de son Maitre
Jésus le Don de Pauvreté (12).

« O Seigneur Jésus, indiquez-moi les sentiers
de votre trés cheére Pauvreté. Je suis tourmenté
par son amour et je ne puis étre heureux loin
d’elle ! Ayez donc pitié de moi et de ma Dame la
Pauvreté; car vous savez bien que c'est vous qui
m'avez rendu amoureux d'elle !

« Elle se trouve dans la tristesse, repoussée
de tous; elle, la reine des nations, ressemble 2
une veuve; la reine des vertus est vile et mépri-
sée. Ceux qui devraient la chérir, la délaissent;
ils se conduisent en adultéres, non en époux
fidéles. Elle pleure assise sur le fumier.

(12) Cette priére en effet fut d'abord connue par la
transcription qu'en donna Ubertin de Casale dans son
Arbor vitae crucifixae. Mais on 1'a retrouvée depuis dans
le Sacrum Commercium dont nous parlons plus loin, et
cest & cette ceuvre qu'elle appartient. Nous 1'abrégeons
par nécessité. On en peut lire le texte intégral soit dans
le Sacrum Commercium, soit dans les Opuscules de saint
Frangois édités par le Pére Ubald d’Alengon (1905), p. 267.




LA PAUVRETE

« Pour elle, cependant, Seigneur Jésus, vous
avez quitté votre trone et la société des anges;
vous étes descendu sur la terre, et dans votre
amour éternel vous l'avez épousée pour avoir
d'elle, en elle et par elle, des fils parfaits. Elle
s'est attachée & vous tout au long de votre vie...
Elle a été votre compagne inséparable jusque sur
la croix, ou elle vous a suivi, alors que votre douce
Meére était contrainte de rester & son pied. Elle
ne vous a point quitté dans la mort; elle vous a
procuré une sépulture d’auméne, - un sépulcre
d’emprunt. Vous l'avez emmenée avec vous au
ciel, abandonnant au monde ce qui est du
monde. Et vous lui avez remis le sceau du
Royaume des cieux, pour qu’elle en marquat les
élus qui veulent marcher dans les voies de la
perfection.

« Oh! qui donc n’aimerait pas Madame la
Pauvreté par-dessus toutes choses ! Je vous
demande d’étre marqué de son sceau ! Je désire
d’étre enrichi d'un tel trésor. Je vous en conjure
pour moi et pour les miens, trés pauvre Jésus !
Faites que pour I'amour de votre Nom je n’aie
jamais rien en propre sous le ciel, et que tant que
vivra cette misérable chair, je me serve toujours
avec parcimonie des dons offerts par les autres
en votre charité. Amen. »




2

NOTRE DAME
LA PAUVRETE

¢« Vous connaissez la libéralité de

Notre-Seigneur Jésus-Christ, comment de

riche il g’est fait pauvre pour vous,

afin de vous enrichir par sa pauvreté. »
(2 Cor., 3/9).

Pour Francois notre Pére, disions-nous, la pau-
vreté est une vertu universelle, radicale, fonda-
mentale, et mieux encore la vertu FONTALE, comme
la source d’ou1 coule toute activité spirituelle. Et
si 'on veut, le point de vue synthétique d'ou il
considére I'ccuvre de Dieu. Telle est la conclusion
de notre précédent chapitre; et nous ajoutons
que saint Francois a adopté la pauvreté comme
moyen d’acquisition de toute richesse du temps
et de l'éternité, non par quelque autre motif
méme valide et digne de lui, mais pour IMITER
JESUS-CHRIST.




24 LA PAUVRETE

Ce n'est point, en effet, parce qu'il a compris
théoriquement que la pauvreté jouissait d’une
antériorité essentielle sur toute vertu; ou parce
que docilement il a accepté sur la pauvreté une
tradition humaine, soit des philosophes, soit
méme des Péres de I'Eglise; ou parce que génia-
lement il a vu dans la pauvreté la puissance
réformatrice des maux de son temps : c'est uni-
quement par amour.

De riche qu'il était, pour nous, le Christ s'est
voué a l'indigence. Francois se voue lui-méme 2
I'indigence, par désir, par besoin de se conformer
a l'objet de son amour. Il veut suivre le Christ
dans toutes ses voies, aussi loin qu’il lui sera
possible. Par dela I'indigence des choses 2 laquelle
Jésus s’est réduit durant sa vie mortelle, Frangois
voit le dépouillement plus profond et radical,
dont cette indigence n'est que le signe : « Seme-
tipsum exinanivit formam servi accipiens : Lui,
de condition divine, ne retint pas jalousement le
rang qui 1'égalait 2 Dieu. Mais il s’anéantit lui-
méme, prenant condition d’esclave, et devenant
semblable aux homimes. S’étant comporté comme
un homme, il s’humilia plus encore, obéissant
jusqu’a la mort, et 4 la mort sur une croix! » (1).

C'est-a-dire, selon que l'indigence de I'esprit
humain nous permet de le concevoir et celle de
la parole humaine de I'exprimer, le Christ, désap-

(1) Phil,, 2/7.




NOTRE DAME LA PAUVRETE 25

proprié¢ de soi, de sa personnalité humaine en
faveur de la Personne du Verbe, se dépouille de
la condition de Dieu qu'il pouvait revendiquer et
de la condition d’homme libre qu'il pouvait
accepter, afin de se rendre semblable aux plus
misérables d'entre nous, 4 l'esclave sans droits
civiques, au criminel convaincu et supplicié.
Francois perce ce mystére : il suit, nu, le Christ
dépouillé.

Cette volonté de Francois parait expressément
dans sa personnification de la pauvreté en Dame
de chevalerie. On pourrait s'y tromper, n'y voir
qu'un jeu d’esthéte, l'inspiration fantaisiste d'un
troubadour. Et c’est le contraire, exactement, qui
est le vrai. La Pauvreté est pour lui une PERSONNE,
une personne concréte, vivante; tout l'opposé
d'une abstraction, d'une vertu théorique et méme
sublime, mais froide. Cette Dame Pauvreté est un
pauvre, LE PAUVRE, Jésus-Christ. Ainsi sous son
nom biblique de Sagesse, c'est le Fils du Peére, le
méme Jésus-Christ, qu'aimera plus tard le Bien-
heureux Henri Suzo. Et méme s'il a vu en
Madame Sceur Claire la plus expressive incarna-
tion de son idéal, c'est comme une personne
vivante que Francois 'a aimée et servie.

Du caractére concret, réaliste, de 'amour de
Frangois pour la pauvreté, nous avons un témoi-
gnage irrécusable dans un écrit daté du « mois
de juillet, aprés la mort du Pére » (1227). Il porte
comme titre : Sacrum commercium B. Francisci
cum domina paupertate. Le R. P. Edouard d’Alen-




2 LA PAUVRETE

¢on, qui en a donné une version frangaise, tra- .
- duit : Les Noces mystiques du B. Frangois avec
- Madame la Pauvreté (2). L'auteur est un « Frére
Jean », vraisemblablement Jean de Parme, qui fut
ministre général de 'Ordre de 1247 a 1257.

L'ceuvre, a-t-on dit, est une exquise allégorie.
Notamment le banquet qui termine la féte est
digne du repas historique offert dans la Portion-
cule & sainte Claire par saint Francois, et qui
s'acheva, comme l'on sait, dans 'extase.

Or l'ordonnancement de ce festin de noces
manque totalement et volontairement de poésie.
L'exigeante Dame dont se célebrent les épou-
sailles n'y admet rien qui ne porte son chiffre, a
savoir indigence et pénurie : on lui donne a laver
ses mains dans un débris de vase, n'en existant
la point d'entier, et pour serviette, un frére lui
tend le pan de sa tunique; on n'a qu'un peu de
pain moisi, posé sur le gazon; quelques herbes
agrestes; ni couverts, ni couteau, ni sel, ni vin,
ni aliments cuits. Ce dont elle est fort réjouie et
félicite ses hétes, les conjurant de lui demeurer
ainsi strictement fidéles.

Il est manifeste que cette haute Dame, dont
la noblesse et dignité ont été solidement établies
aux premiers chants du poéme, n’a pas les com-
plaisances d'une théorie qu’on plie a son loisir;
elle impose une fagon de vivre ot tout est ordonné

(2) Quarrachi, 1929,




NOTRE DAME LA PAUVRETE 27

selon la loi d’'un chevaleresque amour. Lui enga-
ger sa foi, c’est renoncer 2 ses projets, a ses des-
seins, pour entrer dans ceux de la Dame. D’'ou
désappropriation de son esprit.

Espérer ses faveurs, c'est refuser de s’alour-
dir des biens visibles pour partir alertement a la
conquéte des biens invisibles, subordonner donc a
I'acquisition de ceux-ci la possession et l'usage de
ceux-la : désappropriation de son cceur.

Porter ses couleurs, humilité et patience, c'est
encore se désapproprier du sentiment de sa
valeur, de la crainte de souffrir et du désir de la
jouissance.

Chaque spiritualité, c’est-a-dire la conception
que s'est formée une famille religieuse du ser-
vice de Dieu, accentue ainsi un aspect de 1'inimi-
table plénitude du Christ, un trait de son idéale
physionomie, une vertu de son inépuisable sain-
teté, qui devient son caractére propre et son centre
d’unification spirituelle, le théme de ses médita-
tions, la méthode de son action.

Saint Augustin préconise, comme voie de la
vie intérieure, la cHARITE; il en marque les
quatre étapes qui sont les quatre dges de 1'ame :
naissance, adolescence, maturité, consommation ;
mais il donne a cette 4me, comme moyen de
croitre, 'humilité.

Saint Benoit compte douze degrés par lesquels
I'humilité conduit I'Ame & la pA1X, qui est l'union
au Christ dans la charité. Mais toutes les vertus




28 LA PAUVRETE

I'accompagnent, car voici l'énumération de ces
degrés : 1. crainte de Dieu, 2. abnégation, 3. obéis-
sance, 4. patience silencieuse, 5. ouverture du
ceeur, 6. contentement, 7. abaissement, 8. régula-
rité, 9. silence, 10. gravité, 11. douceur, 12. modes-
tie. Encore, a prendre les textes du Saint, qu'on a
tenté de résumer d'un mot, ces degrés ne sont-ils
pas indépendants ni opposés, car on retrouve les
uns dans les autres, comme le signe de la chose
signifiée.

Saint Bernard avait commencé par adopter et
commenter les douze degrés de I'ascése bénédic-
tine; puis il a tout résumé dans I'HUMILITE en
lui opposant les douze degrés de l'orgueil ; enfin
il a déterminé les moyens de la perfection
priere, méditation, examen, discernement, direc-
tion (qui est 'ouverture du cceur de saint Benoit),
pour parvenir 4 la CHARITE.

Plus tard, saint Ignace fixera aussi trois
degrés d’humilité qui sont de conformité ou
d’ABNEGATION, c'est-d-dire le fondement de toute
perfection.

En somme on en revient toujours a la charité,
qui s'obtient par l'humilité. La charité, vertu
théologale, don gratuit, ne s'acquiert pas; elle est
répandue par Dieu dans l'Ame a cause de l'im-
mense amour dont il nous aime ; mais dans I’Ame
renoncée, désappropriée de soi, vidée de soi, dans
I'ame humble, c'est-a-dire pauvre. L’humilité
creuse le lit de la charité; la charité est dans



' NOTRE DAME LA PAUVRETE 29

I'ame 4 la mesure de son humilité. Or dans
I'humilité, « vidage » du vieil homme, saint Fran-
¢ois voit un aspect, mais un aspect seulement, de
la pauvreté. Il est bien inspiré.

La pauvreté est plus vaste que l'humilité,
nous apprend saint Ambroise; elle est aussi plus
amoureuse. Car si elle vide de soi, c’'est en vue
d’'une plénitude meilleure, selon le texte de cet
entretien : de riche qu'il était, Jésus-Christ s’est
fait pauvre afin de vous rendre riches par sa
pauvreté,

Qu'est donc la pauvreté ?

C'est un état relatif aux nécessités de la vie
temporelle, dans lequel on est incapable de se
pourvoir; c'est la situation de celui qui manque
de choses dont il a besoin et qui ne peut se les
procurer.

On concoit que le besoin peut étre plus ou
moins senti, la nécessité plus ou moins impé-
rieuse, la difficulté de se pourvoir plus ou moins
insurmontable ; et conséquemment qu'il existe des
degrés dans la pauvreté.

Posons d’abord que l'état normal de I'’homme
sur la terre est celui oi sa subsistance quoti-
dienne est assurée, et olt il est en mesure de
pourvoir modestement au proche avenir. C'est
I'état providentiel que supposent la demande
quotidienne du pain de chaque jour, ainsi que les
conseils du Seigneur rapportés par saint Mathieu :




30 LA PAUVRETE

« Nolite solliciti esse : ne soyez pas inquiets
du boire, du manger, du vétir: votre Pére céleste
sait que vous avez besoin de tout cela. Imitez les
oiseaux du ciel, les fleurs des champs, qui pour-
voient & leurs nécessités quotidiennes, qui s’en
occupent, mais ne s’en préoccupent point. Demain
s'inquiétera de lui-méme. »

Le Seigneur n'a certes pas la perfidie de
tendre un piége 4 ceux qui manquent du néces-
saire, ni le dessein de préconiser la paresse, ou
de canoniser l'imprévoyance : car rien n'est plus
instructif que l'ingénieuse activité du passereau
pour se procurer sa nourriture; rien n'est plus
émouvant que la ténacité d’une pousse d’herbe
a accéder a la lumiére et 4 ’humidité dont elle a
besoin pour croitre. Quant aux affamés, c’est assez
qu'il se les substitue pour condamner la dureté
de leurs affameurs : « J’avais faim, et vous ne
m'avez pas donné A manger.. » Des paresseux,
I'apétre Paul, fidele interprete de l'enseignement
de son Maitre, dit sans ambages : « Il en est
parmi vous qui vivent dans l'oisiveté, ne travail-
lant pas du tout mais se mélant de tout. Ceux-la,
nous les invitons et les engageons dans le Sei-
gneur Jésus-Christ & travailler tranquilles et 2
manger le pain qu'ils auront eux-mémes gagné.
Si quelqu'un ne veut pas travailler, qu’il ne
mange pas non plus » (3).

Donc les conseils de Notre-Seigneur ne doivent
s'entendre, ne peuvent étre observés que relative-

(3) 2 Thes., 3/10-11,



NOTRE DAME LA PAUVRETE 31

ment 4 une situation normale, 4 un état moyen.

L’état moyen, mediocris,la médiocrité ; I'hones-
tas des latins, I’'honnéteté; la décence, ce qui est
convenable 4 chacun selon sa condition, c'est
l'état que saint Thomas, dans une sentence
célebre, déclare presque nécessaire a la piété, au
salut, car au-del2 on est porté a se passer de Dieu,
en deca commencent les soucis qui risquent de
détourner de Lui.

Cette médiocrité qui jouit avec modestie du
jour présent, tout en pourvoyant aux nécessités
déja visibles du proche awvenir, est, peut-on dire,
la ligne de niveau & partir de laquelle se rangent
les conditions humaines :
au-dessous, la pauvreté, I'indigence, la misére,
au-dessus, 1'aisance, 1'abondance, la superfluité.

On peut les caractériser en quelques mots

La PAUVRETE suppose 'absence des commodi-
tés usuelles, la géne parfois, et l'insécurité du
lendemain.

L’INDIGENCE (egenus, de egere, manquer ; inops,
de in-opia, sans ressources) souffre de privations,
manque méme souvent du nécessaire.

La MI1SERE manque de tout, c'est le déntiment.
A l'opposite

L’AISANCE ne manque de rien, elle est sfire du
lendemain.

L’ABONDANCE, la richesse, est assurée de l'ave-
nir méme lointain.




32 LA PAUVRETE

La SUPERFLUITE pourrait, sans méme s’incom-
moder, suffire & plusieurs.

D’aprés notre texte : propter vos BGENUS factus
est, ut illius INOPIA vos divites essetis, c’est 1'indi-
gence qu'a choisie le Christ Jésus; car il faut tra-
duire : pour vous il s’est fait INDIGENT, de riche
qu'il était, afin de vous enrichir de sa DISETTE.

Durant sa vie cachée, s'il fut pauvre, il garda
cependant ce qu'on pourrait appeler une situation
sociale : il avait une cité, une maison, un métier:
il appartenait a la tribu de Juda, 4 la famille de
David; il menait une vie réguli¢re de labeur, de
repos, de priere, comme les Juifs ses parents et
ses contemporains; en sorte qu'il peut, entre
Marie et Joseph, servir de modele aux hommes de
condition laborieuse et sans vocation spéciale,
qui forment la masse de la société humaine.

Lorsqu'il entra dans sa mission salvatrice, il
rejeta toute cette humble sécurité de son exis-
tence premiere; il accepta de manquer du néces-
saire; il se fit INDIGENT. Il serait tombé a la misére
sans la charité, note saint Luc, des femmes qui le
suivaient. Il n’évitait la privation qu’en acceptant
la dépendance.

Nous pouvons l'imiter dans sa vie cachée et
normale, et nous le devons; tandis qu'il ne nous
serait ni permis ni possible, sans un appel spécial
de son Esprit-Saint, de prétendre le suivre dans
son Apostolat et sa Passion. Or tel fut le cas de
Frangois.




NOTRE DAME LA PAUVRETE 33

Notre Pére choisit l'extréme indigence, mais il
obéissait ainsi & sa vocation personnelle d'imita-
teur du Christ, d'imitateur a la lettre, 4 qui était
réservée, sinon explicitement promise, la stigmati-
sation, comme sceau divin authentiquant et cou-
ronnant sa réussite,

Comme son Maitre, se vouant au besoin, il se
voua aussi a dépendre du prochain.

PRIVATION ET DEPENDANCE : Le caractére com-
mun des trois états de la pauvreté est la priva-
tion, qui est un besoin ressenti de choses de plus
en plus nombreuses et nécessaires; mais comme
le pauvre ne peut point par lui-méme ¥y pourvoir,
il est contraint, pour ne pas souffrir a4 l'exces ou
méme succomber, de recourir 4 l'aide d’autrui; il
tombe ainsi sous la dépendance de qui l'assiste.

De méme que la privation invite A la patience
ou l'endurance, qui est la constance dans la
peine, ainsi la dépendance préche-t-elle I'humilité,
la sujétion, I'obéissance. Or c’est par cette « géné-
ration de vertus » que la pauvreté peut acquérir
une valeur sanctificatrice; car par ellesmémes, la
privation poussée jusqu'au déntiment, et la dépen-
dance jusqu'a l'esclavage, ne rendraient pas
'homme agréable & Dieu; elles pourraient méme
le rendre coupable, si elles engendraient, au lieu
de vertus, des vices, envie, colére, haine. Ce n'est
pas la pauvreté matérielle que Jésus a béatifiée,
mais la pauvreté en esprit ou en désir, I'amour
de la pauvreté.




34 LA PAUVRETE

Ainsi d’ailleurs prie le Sage : « J'implore de
toi deux choses, ne les refuse pas avant que je
meure : éloigne de moi mensonge et fausseté, ne
me donne ni pauvreté, ni richesse, laisse-moi goii-
ter ma part de pain, de crainte qu'étant comblé |
je ne me détourne et ne dise : « Qui est le Sei-
gneur ? » ou encore, qu'étant indigent je ne
dérobe et ne profane le nom de mon Dieu » (4).

De méme que nous avons distingué, du point
de vue économique et humain, trois degrés dans
le besoin, nous distinguerons, du point de vue
ascétique et divin, trois espéces de pauvretés selon
le désir et l'esprit : la pauvreté matérielle, 1a pau-
vreté littérale, la pauvreté spirituelle.

La PAUVRETE MATERIELLE est celle des indi-
gents; elle est en soi sans valeur morale; elle
peut étre, au salut et & la perfection, un obstacle, |
soit volontaire si le pauvre se laisse délibérément
aller a l'envie, & l'irritation, au blasphéme; soit
méme, hélas ! involontaire, parce que le pauvre
manquera de loisirs pour prier, pour s'instruire,
pour acquérir et pratiquer les vertus; et c'est en
ce sens qu'on a dit que I'honnéteté de la condi-
tion est nécessaire a la vie spirituelle. Sanctifiée
par la pauvreté d'esprit, la pauvreté matérielle
devient méritoire.

La PAUVRETE LITTERALE qu'on appelle EvAN-
GELIQUE, est la pauvreté vouée des religieux; elle

(4) Prov., 30/79.




NOTRE DAME LA PAUVRETE 35

consiste dans 1'abdication volontaire des biens de
fortune; elle est bonne et méritoire, en ce qu’elle
facilite la pauvreté d’esprit; elle est par rapport
a celleci comme le signe par rapport & la chose
signifiée, comme 1'élément sacramentel par rap-
port & la grice. Mais élle ne vaut non plus que
par l'esprit de pauvreté, et c'est justice.

Car 'abdication volontaire des biens utiles est
impraticable en dehors d'une organisation qui
soutienne les individus voués a son observance.
Nous savons, par l'histoire des origines chré-
tiennes, que la démission générale de leurs biens
en faveur des pauvres avait réduit les fideles de
Jérusalem a une indigence voisine de la misere,
et qu’ils ne vivaient plus que des subsides levés
par les Apdtres sur les autres chrétientés.

Semblablement les religieux vivent des biens
de ia communauté si elle posséde; et sinon, des
aumones d’une collectivité. Il faut donc que des
riches moyennent la pratique de cette pauvreté.

Or ces riches qui entretiennent ces pauvres,
qui leur permettent et leur facilitent la conquéte
de la perfection, seront-ils exclus eux-mémes de
la béatitude ? Non, & cause de cette pauvreté spi-
rituelle qui concéde toute leur valeur a l'indi-
gence et au veeu.

La PAUVRETE D'ESPRIT ou de désir, la pauvreté
d’amour, que Jésus a béatifiée, c'est la pauvreté
« affective » (de cceur, de volonté), qui doit valo-
riser « l'effective » pauvreté (celle des choses),
des indigents et des religieux. Elle porte le double




36 LA PAUVRETE

caractére de privation et de dépendance de la
réelle pauvreté.

PRIVATION, car, par 1’auméne, le riche se prive :
une aumone prise sur le superflu, une auméne
qui ne prive pas ni n'incommode son donateur,
ne mérite pas le nom d’'ceuvre spirituelle (5).

DEPENDANCE, car par le détachement du ceeur,
le riche se reconnait dépendant de Dieu dans la
possession et dans l'usage de sa fortune : il est
son intendant et son substitut; et dépendant du
prochain, dont il administre les intéréts et sert
les nécessités.

La pauvreté spirituelle doit aussi valoriser,
vivifier la pauvreté littérale du religieux : le reli-
gieux doit se sentir privé, rechercher volontaire-
ment la privation, il ne doit user des choses mises
a sa disposition qu’en soumission et dépendance.

Or cet usage dépendant — relevant de la vertu
d'obéissance — est trés pénitentiel, trés privatif
également; ceux qui critiquent la pauvreté des
religieux n'ont aucune idée de la perpétuelle con-
trainte qu'elle leur impose : « Ils ne manquent
de rien », prétendent-ils; de rien, sous-entendu
d'un nécessaire assez strict, dont eux-mémes sans
doute ne se contenteraient pas. Méme au milieu
du « luxe collectif » et des « richesses » qu'on
reproche aux communautés (si quelque part ces
reproches sont fondés), ne disposer de rien,

(5) Mc., 12/43.



NOTRE DAME LA PAUVRETE a7

n'user de rien sans permission et sans controle,
est une mortification dont on ignore 1'acuité hors
de l'expérience; d'autant que cette dépendance
porte sur des objets minimes, les autres étant
exclus de 'usage des religieux.

La pauvreté spirituelle est presque impossible,
impraticable, dans la misere; du moins exige-
telle I'héroisme que I’Eglise a canonisé dans les
saints pauvres; et cette griace d’héroisme, Dieu
n'est pas obligé de l'octroyer communément pour
suppléer a 1'égoiste dureté des riches. En
revanche, cette méme pauvreté est également
presque impossible et paradoxale aux riches. Car
I'argent posseéde ses détenteurs, ferme le ceeur,
aveugle leur esprit, durcit leurs entrailles.

« Malheur 2 vous, les riches, dit Jésus doux et
humble de cceur, car vous avez (ici-bas) votre
consolation » (6).

Aussi 1'Ecriture proclame-t-elle par deux fois
qu'un riche compatissant est digne de la bénédic-
tion divine :

« Heureux qui pense au pauvre et au faible :
au jour de malheur, Dieu le délivre; Dieu le
garde, il lui rend vie et bonheur sur terre : oh!
ne le-livre pas a l'appétit de ses ennemis; Dieu
le soutient sur son lit de douleur; tu refais tout
entiere la couche ou il languit » (7).

(6) Luc, 6/24.
(7) Psaume 40.




38 LA PAUVRETE

Et encore :

« Bienheureux le riche qui se garde sans
tache et qui ne court pas aprés l'or. Qui est-il que
nous le félicitions ? Car il fait des miracles dans
son peuple. Qui a subi cette épreuve et s'est révélé
parfait ? Ce lui sera un sujet de gloire. Qui a pu
pécher et n'a pas péché, faire du mal 4 autrui et
ne l'a pas fait ? Ses biens seront consolidés et
I'assemblée publiera ses bienfaits » (8).

* %

De tous, indigents, religieux, riches, la pau-
vreté exige un effort continuel de désappropria-
tion.

Désappropriation de ce que l'on a, de ce que
1'on est, et méme de sa raison de vivre; de ses
biens de fortune, des biens du corps, des sens, de
I'esprit; de sa propre valeur, et jusque de sa vie,
pour laisser régner en soi et vivre Jésus-Christ,
les pensées de Jésus, ses désirs, ses mobiles;
savoir la gloire de Dieu, le salut des dmes, 1'ache-
vement de toute l'ceuvre divine.

Privation et dépendance, avons-nous noté;
aussi devant Dieu, 1'dme pauvre sera-t-elle
humble, confiante et attentive, abandonnée;
devant le prochain, douce, docile et serviable;
devant les créatures, détachée, discréte dans

(8) Eccli., 31/8-1.



NOTRE DAME LA PAUVRETE 39

l'usage, reconnaissante et louangeuse envers
Dieu; en soi-méme, libre et joyeuse...

Ainsi fut, a4 l'imitation de Jésus-Christ Notre-
Seigneur, notre Pere saint Frangois. Son extase
de la pauvreté a ce sens : il se voit dépendre de
Dieu, et en Dieu de tout et de tous; mais aussi il
sait que de Dieu il peut tout attendre, et en Dieu
de tout et de tous.

Pauvre selon l'esprit, il a possédé le Royaume
des cieux, la maitrise de Dieu dés cette terre sur
les choses et sur les hommes; il la posséde
encore,

O Patriarche des pauvres, priez pour nous qui
sommes vos enfants, au moins par l'indigence de
notre vie spirituelle ! Obteneznous de porter le
caractére du Pauvre en esprit, qui est de possé-
der sans attachement et d'étre privé sans regret;
ceci prouvant cela.

Telle est la pauvreté que Notre Pére a prise
pour Dame de sa chevalerie, savoir l'idéal exi-
geant d'un amour inassouvi.

De méme que pour plaire 4 sa Dame le Cheva-
lier montait d'exploits en exploits, ainsi Francois
veut-il que nous montions de vertus en vertus, de
victoires en victoires. Le sommet & atteindre, c'est
la cHARITE, c'est-a-dire, concrétement, la confor-
mité .au Christ jusqu'a l'identification. Le moyen
sera un effort continu de désappropriation de
nous-mémes en faveur de Celui qui doit étre a
jamais tout en tous.







5

LE PAUVRE
DEVANT DIEU

¢ Tout le travail de ’homme est pour
se nourrir et cependant son ame reste
insatiefaite. Sur ce point le sage n'a
rien de plus que I’insensé. Et le pauvre,
qu'a-t-il de pius que les autres, sinom
qu’il se hédte ou il sait qu'est la

vie ? » (1).
(Eccl,, 6/8).

Un fait bien connu de la vie de notre Pére
saint Frangois servira de lieu A notre médita-
tion : sa premiére rencontre avec Dame Pauvreté.

On la place dans la troisitme année de sa
conversion, aprés la longue année de captivité a
Pérouse, aprés l'autre longue année de maladie

(1) Traduction d’'aprés la Vulgate.




42 LA PAUVRETE

qui suivit son élargissement, apres I'avortement
d’incohérents et multiples projets, dont le plus
fameux est l'équipée pour la croisade, terminé 2
Spolete le lendemain... Frangois, déja changé
dans son cceur mais faible et irrésolu, ignorait
encore sa voie... Ses compagnons, peu soucieux de
mysticisme, l'attiraient & tenter la diversion des
bruyants plaisirs d'autrefois.

11 se laisse encore un coup gagner; il organise
une féte dont il est comme d’habitude le pour-

voyeur et le roi.
Au sortir du banquet...

Celano, qui semble parler de souvenir, raconte
que ses convives avaient mangg et bu plus que de
raison: et que leur tenue, leurs propos, leur joie
grossiére aggravaient en Frangois le dégohit de
ces amusements... :

...ils descendaient les ruelles en pente de la
cité assisiate, chantant, tapageant, excitant les
chiens, interpellant les rares passants, réveillant
les citoyens endormis...

Francois les suivait, son sceptre burlesque ala
main, se laissant sans y prendre garde distancer,
attentif 4 ses pensées désenchantées.

Et soudain il s'arréte, les yeux perdus au ciel,
paillet¢ dans la limpidité de la nuit ombrienne
de mille étoiles qu'il ne voit pas...

Combien de temps, de minutes ou de secondes,
demeura-t-il ainsi figé dans son extase ?...




LE PAUVRE DEVANT DIEU 43

« Ehi ! Francesco ! L'amoureux. Tu songes a
prendre femme ?... »

Cet appel, accompagné de gros rires, le ramena
a la réalité. Ses compagnons étaient remontés a
sa recherche; ils 'entouraient, bruyants... Sur le
méme ton il répondit : « Oui ! Et je la prendrai
si belle et si noble, que sa pareille jamais ne se
sera vue ! »

De nouveaux éclats de rire saluérent cette
déclaration, si conforme a tout ce qu'on disait
de Francois. Ils repartirent ensemble jusqu'a la
piazzetta, oui sans fin ils prirent congé les uns des
autres.

Cette épouse si noble et si belle que Francois
avait vu lui apparaitre dans la claire nuit, vous
I'avez nommée Madame la Pauvreté. Mais il nous
faut en déchiffrer le symbole.

Son extase avait révélé a Frangois le sens
d'une vérité que nous connaissons tous, mais a
laquelle tous & peu prés nous sommes indifférents
comme il I'avait été lui-méme jusque-la.

Il avait pris conscience de son essentielle et
absolue dépendance de Dieu; et par contraste,
par conséquence, de son absolue et essentielle
indigence.

Il avait vu et compris, immédiatement, sans
discours,

que Dieu EST TOUT, et lui, Frangois, RIEN;
sinon ce qu'il plait & Dieu qu'il soit; rien que ce
que Dieu le fait étre;




&4 LA PAUVRETE

que Dieu POSSEDE TOUT, et lui, Frangois, RIEN;
sinon ce qu'il convient & Dieu de lui préter, don-
ner, commettre et confier;

que Dieu AGIT TOUT, et lui, Frangois, RIEN;
sinon ce que Dieu, dans sa libéralité, daigne opé-
rer en lui, par lui, avec lui...

Il avait été saisi, pénétré, transpercé par la
révélation de sa relativité de créature au Créa-
teur.

G-K. Chesterton a exprimé pittoresquement
Vexpérience faite en cet instant par Francois en
disant : « Frangois s'apercut tout a coup qu'il
était pendu la téte dans le ciel ».

Il ne faut quun moment de réflexion pour
accepter la justesse decette assertion paradoxale.
Ne nous représentons-nous pas nos antipodes
dans cette étrange situation ? L’antiquité et le
moyen Age, ignorant les lois de I'attraction, pré-
tendaient impossible l'existence d’hommes dont
les pieds seraient opposés aux ndtres, pour cette
raison précisément que Ces antipodes « tombe-
raient dans le ciel ». Nomn, les antipodes ne
tombent pas dans le ciel; ils y restent suspendus,’
comme nous-mémes, antipodes des Néo-Zélandais,
le sommes sans nous €n mal porter.

Francois n'elit certainement pas imaginé cette
comparaison; mais il n'en ignorait sans doute
pas une autre dont saint Augustin lui avait
fourni la formule : « mendicis sumus Dei, nous
sommes les mendiants de Dieu » : mous atten-
dons de lui qu'il nous donne I'étre.




LE PAUVRE DEVANT DIEU 45

11 se vit donc ainsi, mendiant de Dieu, rece-
vant de lui la vie, le souffle et toutes choses.
Ravi 2 la fois par la plénitude de la charité de
Dieu envers lui que manifestait une libéralité
aussi universelle, et par la plénitude de confiance
en Dieu qu'en lui postulait une aussi totale indi-
gence, il consentit aussitét & la compléte désap-
propriation de soi en faveur de Dieu, dont il
tenait et I'étre et le mouvement et la vie, et de
plus tout ce qui devient nécessaire a la conserva-
tion, a4 I'emploi, & la consommation, de l'étre et
du mouvement et de la vie.

Mon Dieu et mon Tout ! Vous m’étes tout; je
dois donc, je puis donc espérer, que vous me
serez tout, que vous serez mon tout, au temps et
a l'éternité...

L’absolue et essentielle dépendance de la créa-
ture & son Créateur, de ce qui n'est pas a Celui
qui est et qui fait étre, de toutes choses a la pre-
miére cause, nous aurions pu l'apprendre des phi-
losophes. Sans s'élever jusqu'a la connaissance
de l'origine du monde par création, Aristote a
conclu, de l'existence des choses mobiles, leur
nécessaire relation 4 un Premier et Immobile
Moteur.

Saint Paul toutefois nous I'a plus assurément
enseigné et déja vous avez reconnu ses paroles
dans les expressions dont je me suis servi pour
énoncer les vérités qui, dans 1'aAme de Francois
extasié, avaient pris un relief convaincant.




LA PAUVRETE

Parlant avec une haute sagesse rationnelle
aux Athéniens groupés autour de lui sur I'Aréo-
page, il leur disait :

« Le Dieu qui a fait le monde et tout ce qui
s'y trouve, lui, le Seigneur du ciel et de la terre...,
n'est pas servi par des mains humaines, comme
§'il avait besoin de quoi que ce soit, lui qui donne
3 tous vie, souffle et toutes choses. » (2). Il s'agit
des hommes qui regoivent de Dieu, d’abord la vie,
puis l’esprit, l'intelligence, la connaissance, enfin
tout selon leur besoin.

Et ces hommes, Dieu les inquiéte, afin, conti-
nue l'apdtre, « qu'ils cherchent la divinité, pour
I'atteindre, si possible, comme & tatons et la trou-
ver; aussi bien n'estlle pas loin de chacun de
nous. C’est en elle en effet que nous avons la vie,
le mouvement et 'étre. » « In ipso vivimus, move-
mur et sumus ! En Dieu, nous nous mouvons —
ou nous sommes mus — et mieux, d'un mot :

nous sommes » (3).

Nous, hommes, et tout ce que renferme le
monde, c'est en Dieu, par Dieu, en dépendance de
Dieu, que nous possédons l'existence, I'activité,
notre raison d’étre et notre fin.

Faut-il donc tant insister sur des notions si
connues ? Certes, nous savons tous tout cela;
mais habituellement nous n'y pensons pas, non
plus que nous ne réalisons notre position para-

(2) Act., 17/24-25.
(3) Act., 17/2728.




LE PAUVRE DEVANT DIEU 47

doxale d’étre tenus, retenus au sol par nos pieds,
aussi solidement par notre gravité que l'arbre
par ses racines, et la téte pendant dans le vide,
dans le ciel.

Nous n’y pensons pas; et notre science n'a
point d'influence sur notre réelle conduite ; et pas
davantage sur notre attitude religieuse, que
cependant elle devrait régler dans le plus grand
détail.

Nous vivons comme si nous estimions possé-
der notre étre, notre corps, ses membres et ses
organes, notre Ame et ses puissances, notre esprit
et ses facultés, en toute propriété et indépen-
dance. Nous nous en servons, nous en jouissons,
nous en abusons en pleine maitrise. Nous nous
sentons en effet nos MAITRES. Nous vivons, agis-
sons, bougeons et remuons, allons et venons, pen-
sons et parlons, librement; et de plus nous en
avons le droit. Nous avons raison : notre auto-
nomie n'est pas illusoire, elle est réelle.

Elle est néanmoins un don de Dieu. Il nous a
donnés nous-mémes & nous-mémes. Mais nous
donnant ainsi autorité sur nous, nous créant
nostri juris, maitres de nous, libres et respon-
sables, il n'a pu aliéner son droit propre sur nous.

Il ne I'a pas pu; et non point par impuissance
de sa part, ou par cupidité et avarice, mais par
incapacité de la nbtre. Car ce qui serait « désap-
propriation » de Dieu envers sa créature, serait
pour celleci « retombée dans le néant ». C'est en




48 LA PAUVRETE

lui et par lui, ce n'est que griace 2 'immanence
de Dieu en nous, & son active et perpétuelle pré-

' sence en nous, comme cause de notre étre et de
notre action, que nous vivons et que nous agis-
sons et que nous sommes... L’écoulement continuel
de son don, I'ininterruption de son vouloir opére
ainsi que nous subsistions.

Nous n'y pensons pas, ni que notre dépendance
de Dieu est la racine ou la source de notre étre;
et le pis, c'est qu'instruits, avertis de cette dépen-
dance, bien loin de la reconnaitre, de s’en réjouir
et glorifier, de I'agréer comme la preuve la plus
profonde de I'amour de Dieu pour eux, la plupart
des hommes la rejettent, la maudissent, la nient.
Dans toute la mesure oui il leur est possible, ils
tentent de s'y soustraire par la révolte et le péché.

La soumission qu'impose a leur activité la
dépendance de leur étre, ils la repoussent comme
une ingérence abusive, intolérable; et de leur
rébellion, les esprits qui se proclament forts,
libellent la charte de leur affranchissement !
N’est-ce pas absurde ? Qui peut en effet se sous-
traire 2 la loi de son étre et de son activité, sans
compromettre et le succeés de cette activité et la
stabilité méme de son étre ?

Francois, lui, dés qu'il a compris, il accepte
avec joie sa condition de créature; il s'en fait
son plus haut titre d’honneur; bien plus son titre




LE PAUVRE DEVANT DIEU 49

le plus siir 4 toutes les libéralités, toutes les muni-
ficences, toutes les complaisances en Dieu.

« Mon Dieu, semble-t-il dire, je vous dois
tout; sans vous je ne suis rien, je ne puis rien
étre; et sans vous je ne veux ni rien étre, ni rien.
pouvoir ou valoir, ni rien faire. Je vous fais donc
hommage absolu et retour de tout ce que vous
m’avez donné : mon Corps, mon ame, mon esprit ;
toute activité, tout espoir, toute vie ; car tout est
a vous; je tiens tout de vous, je ne puis en user
et m'en servir que par votre concours, comme je
ne le posséde que par votre don. :

« Mais de tout cela qui fait que je suis ce que
Je suis, ce que vous voulez que je sois, je ne vous
ai rien demand¢, vous me I'avez imposé. C'est
vous qui m’avez engagé dans cette sublime et
périlleuse aventure, dans cette mortellement péril-
leuse aventure d’stre, d’agir, de vivre. Tirez-m’en
donc ! C'est votre affaire ! Vous vous devez,
m’'ayant créé, de me soutenir dans l'étre, de me
fournir l'air, la lumiére, la nourriture, le véte-
ment, le gite; et puisque le corps vaut mieux que
le vétement, et l'esprit mieux que la chair, et 'ali-
ment de l'esprit mieux que celui du COIDS, Vous
vous devez de pourvoir aux besoins de mon acti-
vité humaine, et je sais que vous n'y manquerez
pas.

« Vous vous devez, & Pére qui m'avez prédes-
tiné dans votre Christ, de réaliser en moj et par
moi ma destinée totale. Au titre de votre initia-
tive prévenante, gratuite, et pour moi inévitable,

4



50 LA PAUVRETE

irrémissible, vous vous devez de me donner la
grace et la gloire. J'y compte donc, uniquement
appuyé sur les desseins de votre amour ».

Dans quelle profondeur métaphysique s'enra-
cine et se justifie la pauvreté franciscaine ? Ai-je
réussi a vous en fournir la démonstration, ou du
moins & vous en faire sentir I'impression ? Il ne
s'agit plus d'un jeu de troubadour, d'une fantai-
sie d’esthete, ni de la spéculation d'un penseur,
ni méme d’un parti-pris ascétique.

Nous sommes au centre de la conception chré-
tienne, voire donc philosophique de l'univers, de
tout I'ordre physique et spirituel, au centre méme
de la religion, au cceur des relations de ’'homme
avec son Dieu.

Francois s'enfonce dans cet abime avec toute
sa foi, tout son amour. Car le Dieu dont il se
découvre ainsi tributaire n’'est pas umne entité
rationnelle, une abstraction de philosophe ou de
savant : c'est le Dieu vivant, le Dieu de Jésus-
Christ, le PERE de qui tire son nom toute famille
dans les cieux et sur la terre (4). Sa conscience
de participer a l'étre, 2 la nature, a l'activité de
Dieu, est le témoignage rendu par 'Esprit-Saint
4 son esprit de sa propre filiation, et aussi de
celle de toute créature. Car en découvrant sa
dépendance, en acceptant son indigence, en pro-
fessant sa pauvreté, Francois 2 découvert en

(4) Eph., 4/13.

S e e R e




LE PAUVRE DEVANT DIEU 51

outre et reconnu l'universelle fraternité des étres,
qui comme lui et avec lui, recoivent de Dieu-Pére
I’étre, le mouvement, la vie, en auméne a leur
essentielle pauvreté.

Hello-le-Voyant s’est trouvé frappé et comme
ébloui par la situation faite au Pauvre dans le
Livre de la Révélation, dans la Bible.

« Quand le pauvre est nommé, dit-il, trem-
blez : DIEU VA PARAITRE ! » Et pourquoi ? Sinon
parce que le pauvre porte a découvert, qu'il ne
songe pas a dissimuler, son caractére de créature.

Sa fonciére indigence a 1'égard de Dieu se
manifeste dans sa dépendance actuelle a l'égard
du prochain.

Sa pauvreté matérielle est comme le sacre-
ment de l'universel besoin qui suspend les étres
3 leur Auteur.

Ne nous étonnons plus dés lors des attentions
de Dieu pour le pauvre dont sont remplis les
Psaumes et semblablement les Livres sapientiaux.
On ne pourrait citer des centaines de textes, mais
en voici comme un résume :

Le pauvre est spécialement commis ala tutelle
de Dieu : Tibi derelictus est pauper (5). Dieu
prend ouvertement parti pour lui, et le pauvre n'a
rien A craindre de Dieu : l'indigent et le pauvre
sont, par le Seigneur, écoutés, exaucés, aidés, sou-

(5) Psaume 10/14.




52 LA PAUVRETE

tenus, protégés, délivrés, guéris, bénis, vengés,
enrichis : Dieu les aime !

Or voici qu'en lisant les passages d'out sont
tirés ces mots, se dessine et se précise devant nos
yeux le visage de Celui qui mérite les faveurs, les
attentions, les complaisances de Dieu-Pére : Celui
qui nous a avertis qu'au Dernier Jour nous serions
jugés sur notre attitude a I'égard du pauvre, du
besogneux, de l'indigent, car, dira-t-l :

« J'ai eu faim, J'ai eu soif, J'ai été nu et étran-
ger, malade et prisonnier ; ce que vous avez donné
au plus petit de mes fréres, c'est & MOI que vous
I’'avez rendu; ce que vous lui avez refusé, c'est
sur Mol que vous l'avez repris. »

Le PAUVRE, c'est JESUS-CHRIST !

Nous avons médité ailleurs (6) comment en
effet au premier instant de son existence 'Homme-
Dieu, Jésus-Christ, se voyant dans une totale et
pléniere dépendance de son Pére, mais enrichi et
comblé sans avoir rien mérité et sans que nul ait
pu mériter pour lui, a répondu 2 la munificence
de Dieu par le don total et I’abandon de son étre
créé aux vouloirs et aux soins de Dieu; et de plus,
que pour imiter la libéralité de Dieu envers lui, il
s’est démis des immunités et prérogatives que
I’assomption par le Verbe accordait & sa sainte
Humanité, afin de pouvoir souffrir et mourir pour

(6) Cf. du méme auteur Médiation de Jésus-Christ,
chap. III. 9. (Editions Franciscaines.)




LE PAUVRE DEVANT DIEU 53

notre salut. Considérons aussi que seul I’'Homme-
Dieu a pu pousser la désappropriation de soi jus-
qu'a renoncer pour ainsi dire 4 son droit 4 la per-
sonnalité en faveur de Dieu, dans la deuxiéme
personne de la Trinité Sainte...

Nous pouvons donc dire : le Pauvre, c'est
Jésus-Christ : « de riche qu'il était, il s'est fait
a cause de nous indigent, pour que de son indi-
gence nous fussions enrichis... »

Qui nous apprendra si Francois, dans son
extase, a été ou non élevé jusqu'a la vue de ce
mystere ? Il n'importe d’ailleurs. Mais qui oserait
refuser 4 ce méme homme, qui manifeste en
toutes ses conceptions religieuses un génie pro-
digieux et de plus irradié des splendeurs de
I'Esprit, lui refuser d’avoir su et compris ce que
ses disciples ont appris de ses lecons et tiré de
ses exemples ?...

Il a vu Jésus-Christ pauvre et il I’a suivi.

Il a écouté Jésus-Christ dire : « Cherchez
d’abord le Royaume, et toutes les autres choses
dont vous avez besoin, nourriture, vétement, logis,
vous seront données par surcroit. »

Il a vu I'exemple des Apdtres : « Nous avons
tout quitté et nous t'avons suivi »; il a entendu
Pierre, leur chef, répéter aprés le Psalmiste
« Décharge sur le Seigneur ton fardeau et lui te
subviendra. »

Cela aurait suffi pour qu'il embrassat la pau-
vreté, pour quil se débarrassat de tout ce qui




54 LA PAUVRETE

pouvait l'alourdir dans sa poursuite et dans sa
recherche. Au-dela néanmoins il a pergu que l'at-
titude sincere et vraie de la créature devant Dieu
était :

I'humilité qui la désapproprie,

la confiance qui l'enrichit,

Dieu se devant de faire honneur a celui qui se
fie a4 Lui.

De cette attitude humble et confiante, sincére
et bénie, nous pourrions trouver un exemple
encore, aprés celui de son Fils Jésus, en Marie,
Mere des humbles et Mére des pauvres; la médi-
tation de son Magnificat nous y montrerait 1'ex-
tase de son indigence et de sa pauvreté.

Mais bornons-nous aujourd’hui a ce que nous
avons compris et goGté de la pauvreté de son
Fils Jésus et de celle de leur serviteur Frangois.

Prenons la résolution d’étre, suivant ces
exemples : pauvres devant Dieu, dans la dépen;
dance et la privation, mais enrichis d’humilité,
d’abandon, de confiance inébranlable et victo-
rieuse. Car le pauvre, qu'a-t-il de plus que les
autres, sinon qu'il peut se hater vers le lieu ou il
sait gu'habite la Vie?




A4

LE PAUVRE
DEVANT LES HOMMES

¢ Le pauvre parle em suppliant, le
riche répond durement. »
(Prov., 18/23).

Sentence suggestive. Elle fait voir les deux
personnages, et sa concision latine est intradui-
sible de mot-a-mot.

« Cum obsecrationibus loquetur pauper et
dives effabitur rigide. »

Loquitur pauper, le pauvre parle; le verbe
loqui, parler, est le plus simple, le plus usuel et
général du vocabulaire.

Effatur dives : le verbe effari, énoncer,
émettre, proférer une sentence, porte un sens
solennel et méme sacré puisqu’on dit : effatus,



56 LA PAUVRETE

consacré par les priéres des augures; ad effan-
dum templum, pour consacrer un temple; le sub-
stantif correspondant, effatum, signifie une sen-
tence, une maxime, un oracle du ciel...

Le pauvre parle cum obsecrationibus, il se
confond en excuses, en priéres, en supplications.

Le riche profére sa réponse rigide, avec rai- -
deur, hauteur, rudesse.

On voit le pauvre déférent, le dos arrondi,
osant a4 peine lever les yeux sur celui qu'il
implore; et le riche, superbe, regardant l'impor-
tun de sa hauteur, dédaigneux, ou peut-étre affec-
tant la condescendance...

Transposez le tableau sur le plan religieux, et
des relations d’homme 4 homme aux relations de
I'homme & Dieu ; placez les deux personnages dans
le Temple, vous les reconnaitrez aussitét :

« Deux hommes montérent au Temple pour
prier; I'un était Pharisien, 'autre publicain.

Le Pharisien, la téte haute, priait ainsi en lui-
méme : « Mon Dieu, je te rends grices de ce que
je ne suis pas comme le reste des hommes... ou
bien encore comme ce publicain ! »

Le publicain, se tenant a distance, n'osait
méme pas lever les yeux au ciel, mais il se frap-
pait la poitrine, en disant : « Mon Dieu, aie
pitié du pécheur que je suis ! » (1).

(1) Luc, 18/9-13.




LE PAUVRE DEVANT LES HOMMES 57

Nous avons déja parlé de I'attitude du pauvre
devant Dieu, telle que nous la révele saint Fran-
gois; ici il s'agit seulement des relations du
pauvre avec le prochain, et nous demanderons
encore a un épisode de la vie de notre Pére de
servir de cadre, ou d'illustration, 4 nos réflexions
sur la matiére.

Evoquons la scéne qui s'est déroulée, le
16 avril 1207, dans la salle d’audience de ’évéché,
devant les Assisiates attirés par 'esclandre, entre
Frangois, son pére Pierre Bernardone et I'évéque
Guido Secundi.

Cité par son pére devant le prélat, pour y
répondre de sa conduite et de ses prodigalités et
mettre fin a4 ce que Bernardone qualifie folie, ou
sinon renoncer A son patrimoine, Frangois dépose
aux pieds de son pere tout ce qu'il garde de lui
et méme ses vétements; puis en face des assis-
tants saisis par son geste, il s’écrie :

« Jusqu'ici j'ai appelé Pierre Bernardone mon
pere; aujourd’hui je me démets de tous ses biens.
Désormais je ne dirai plus : Mon Pére Pierre
Bernardone, mais : Notre Pére qui étes aux
cieux ! »

Cette désappropriation de Francois par rap-
port aux biens terrestres, son abandon & Celui
qui lui ayant donné I'étre, la vie, sa vocation a
I'éternelle béatitude, se doit dés lors de lui don-



58 LA PAUVRETE

ner les moyens de conserver son étre, de susten-
ter sa vie, d’accomplir son destin, cela est dans la
logique de son attitude envers Dieu, telle que
nous l’avons comprise; et ce fait n'ajouterait rien
4 notre « intelligence du pauvre », (2) sinon la
constatation que Frangois se héite de mettre en
pratique la doctrine que de Dieu il a recue.

Ce que nous avons besoin d’apprendre, qui fait
l'objet de ce chapitre, c'est le moyen par lequel
Dieu acquitte la dette qu'il a librement contrac- '
tée envers sa créature; c'est aussi ce que nous
enseigne le dénouement du drame rapide rap-
porté par les biographes du Saint.

..« Au geste de total renoncement de Fran-
cois, continuent les narrateurs, I'évéque Guido
répondit : il descendit de son tréne, couvrit le
jeune homme nu des pans de sa cape, il le prit
sous la protection de I'Eglise, il lui fit donner
nourriture et vétement... »

« Dominus pars haereditatis meae et calicis
mei, tu es qui restitues haereditatem meam mihi.

Seigneur, tu es ma part d’héritage et ma
coupe; c'est toi qui garantis mon lot » (3).

Dieu s'acquitte de sa dette envers le pauvre
par la compassion et la charité du prochain.

Le geste de Francois est sacramentellement
reproduit par tous ceux qui, dans l'ordre ecclé-

(2) Psaume 41/1.
(3) Psaume 15/5.




LE PAUVRE DEVANT LES HOMMES 59

siastique ou monastique, renoncent au monde
pour se donner a Dieu; le verset du psaume dont
nous soulignons cette scéne est précisément récité
comme l'expression des « promesses » réciproques
de Dieu et de ceux qui se vouent 4 son service.
Le geste de l'évéque Guido d’Assise, liturgique
dans le rite de I'admission des clercs & I'héritage
du Seigneur, fut en réalité prophétique a 1'égard
de Francois et de sa race.

Il présageait et symbolisait l'assistance que
deés lors I'Eglise accorda & son serviteur et a sa
triple postérité, assistance qui ne s’est pas démen-
tie durant les sept sieécles déja traversés par
I'Ordre franciscain, et qui a permis a celui-ci et
de subsister et d'agir et de fournir a4 1'Eglise en
retour, le service généreux de la sainteté, du z2le
apostolique, de la doctrine, du sang répandu
pour le témoignage de Jésus-Christ.

Pour le dire par maniére de digression qui
d'ailleurs ne nous éloignera pas de notre sujet,
remarquons que Francois et les siens n'ont pu
bénéficier de la libéralité de I'Eglise — ce mot
désignant ici le peuple chrétien et ses pasteurs —
qu'a cause de leur pauvreté, et insistons-y, dans
la mesure de leur pauvreté.

Le rayonnement de |'Ordre, selon sa triple
activité de sainteté, d’'apostolat et de doctrine,
est conditionné par son attachement & la pau-
vreté, son culte et son amour de la pauvreté.




LA PAUVRETE

Ce qui veut dire que la triple famille francis-
caine est féconde en saints, en apbtres, en doc-
teurs, lorsque jetant toute sa confiance en Dieu
elle accepte l'existence précaire des pauvres, dans
la dépendance et dans la privation (ainsi que nous
I'avons défini). Au contraire, dans les périodes o1,
sous la pression des circonstances, I'exemple des
autres familles religieuses, elle prétend s'établir
et se pourvoir, se soustraire a4 la dépendance et
aux privations, elle déchoit.

Non pas qu’elle cesse de produire des person-
nages recommandables et méme illustres par la
sainteté de leurs exemples, la fécondité des
ceuvres, la sfireté de la doctrine..., mais ce sont
des cas individuels, et non plus une efflorescence
générale et merveilleuse de 1'arbre séraphique.

On dirait que le Christ abandonne 1'Ordre a
'efficacité des moyens humains et lui retire celle
de la prodigalité divine envers le pauvre.

Or, les moyens humains, la richesse, la science,
les industries, I'habileté aux affaires et l'influence,
qui peuvent suffire et profiter aux autres Ordres
providentiellement et légitimement fondés sur
eux, sont inutilisables 2 cet Ordre franciscain
dont la vocation est la pauvreté non seulement
littérale, mais spirituelle.

Retracer ici I'histoire de 1'Ordre méme som-
mairement est impossible et inopportun; de plus
pour les temps qui ont suivi la Révolution Fran-
caise, les faits — qui sont des faits spirituels —




LE PAUVRE DEVANT LES HOMMES 61

ne sont pas tous bien connus. Il est avéré toute-
fois que les grandes époques de !'Ordre, le
XIII® siécle, la fin du xv*, le renouveau de la pre-
miére moitié du x1x*, ont été les époques d’ardente
et volontaire recherche de la pauvreté.

Disons encore que cette condition de la fécon-
dité de 1'Ordre apparait plus visiblement parmi
les Clarisses : moins engagée dans les nécessités
et les compromissions de l'action que la vie des
Mineurs, leur existence cloitrée leur rend possible
une pauvreté plus stricte et plus pure. La pros-
périté chez elles procéde du déntiment.

Or, ce qui est vrai du corps de I'Ordre se véri-
fie des membres : les grands saints, les grands
prédicateurs et missionnaires, les grands savants
ont été de grands pauvres.

Encore une fois, excusezzmoi de réciter un
catalogue de noms et de dates que sa sécheresse
inévitable priverait de tout intérét et d'efficacité
démonstrative. Vous connaissez l'admirable et
inépuisable livre du P. Gemelli : Le Message de
saint Francois au monde moderne (4). Cherchez-y
dans la deuxiéme partie, historique, les noms et
les faits; dans la troisieme, psychologique, les
idées, que je puis simplement signaler ici.

Par quelle voie Dieu s'acquitte-t-il envers sa
créature de la dette d’amour qu'il a librement
contractée en lui imposant 1'étre, la vie, un destin

(4) Lethielleux, éditeur.



62 LA PAUVRETE

magnifique mais dont la magnificence méme
comporte le péril d'y manquer, lorsque cette
créature, rejetant toute sollicitude dans le sein de
son Dieu et Pére, s'abandonne éperdiiment & lui
pour la réalisation de son dessein ?...

Nous pourrions d'abord répondre par un
exposé des faits, en montrant J ésus-Christ, Notre-
Seigneur, sustenté par les aumones d'un groupe
de femmes (5); et les Apdtres par les subsides des
premiers fidéles; puis par le rappel des enseigne-
ments du divin Maitre mis en pratique par ces
mémes Ap6tres, qui de plus réclament cette assis-
tance comme un droit de leur fonction (6).

J'ai évoqué, selon notre sujet, notre Pére, sym-
boliquement entouré par la sollicitude de l'évéque
d’Assise. Toutefois l'occasion n'a pas manqué a

Francois de proclamer solennellement sa pensée
sur le sujet.

Ici je laisse la parole a saint Bonaventure, me
bornant a traduire ce qu'il écrit dans sa Legenda
major (7) : Francois s’est rendu &2 Rome avec
ses douze premiers compagnons pour obtenir du
Pape Innocent IIT l'approbation de sa Regle et
de sa vie : « Le Vicaire du Christ, admirant la
limpidité de cette dme toute simple, la ténacité

(5) Luc, 8/3.

(6) Mt., 10/10 (l'ouvrier mérite son salaire); 2 Cor,,
9/17, etc...

(1) Vie de saint Frangois, par saint Bonaventure,
3/8-10. (Editions Franciscaines.)




LE PAUVRE DEVANT LES HOMMES 63

et I'ardent amour qu'il apportait 4 son dessein,
se sentit tout prét 4 donner son assentiment. Il
ne rendit toutefois au petit pauvre du Christ
qu’une réponse dilatoire, car plusieurs cardinaux
trouvaient que c'était la une nouveauté et une
entreprise au-dessus des forces humaines.

« Il se tourna vers le pauvre du Christ et lui
dit : « Mon fils, prie le Christ de me révéler par
toi sa volonté, et quand j'en serai mieux instruit,
je pourrai avec plus de sécurité t'accorder ce que
ta générosité désire. »

« Le serviteur du Dieu tout-puissant se plongea
dans la priére et, par sa ferveur, obtint pour lui-
méme de savoir ce qu'il avait 4 dire, et pour le
Pape la disposition d'ame appropriée.

« Il se mit a raconter,comme Dieulalui avait
apprise, la parabole de ce roi trés riche qui avait
choisi pour épouse une femme belle et pauvre et
dont les enfants ressemblaient si bien au roi leur
pere que celui-ci voulut les élever dans son palais.

« Il ajouta en guise d'explication : « Pas de
danger que meurent de faim les fils et héritiers
du Roi éternel : a l'image du Christ-Roi, né par
l'opération du Saint-Esprit d'une meére pauvre,
ils vont, eux aussi, étre engendrés dans notre
pauvre petit Ordre par l'esprit de pauvreté. Car
enfin, si le Roi des cieux promet & ceux qui
I'imitent le royaume éternel, & bien plus forte
raison leur procurera-t-il ce qu'il accorde indiffé-
remment aux bons et aux méchants ! »



64 LA PAUVRETE

L’argument était irréfutable; il ne faisait en
somme que replacer sous les yeux de la Curie
papale l'enseignement méme de I'Evangile, tel
que le rapporte saint Mathieu dans le Discours
sur la Montagne (8). Francois dans la limpidité
de sa foi lisait la réponse a la question posée

Dieu fait honneur 4 sa parole et a la confiance
du Pauvre par la compassion et la charité du
Prochain.

Il délegue 4 d'autres hommes, & qui aussi, en
cette vue, il a commis la possession et I'adminis-
tration des biens terrestres, sa sollicitude envers

le pauvre.

Les biens de la terre, de quelque nature qu'ils
soient, n'est-ce pas lui qui les a créés, les distri-
buant a4 chacun selon sa volonté (9), octroyant
aux uns l'abondance et le superflu, a d’autres
I'aisance et la suffisance; laissant enfin aux der-
niers, qui sont comme les premiers ses enfants,
et pour eux des freres, l'indigence, la disette, la

misére ?...

En accordant & certains, comme un privilege,
la jouissance et la propriété de biens qui ne
cessent pas de lui appartenir, perd-il le pouvoir
de les grever, en faveur de ceux qu'il en a dému-
nis, d’'un impdt, d'une redevance, d’'un usufruit,

(8) Mt., 5/45; 6/25-34.
(9) 1 Cor., 12/11; Mt, 25/14.




LE PAUVRE DEVANT LES HOMMES 65

de quel nom qu'on voudra appeler ce droit de
régale, cette taxe du pauvre ?...

Et les possédants qui refusent ou négligent de
s'acquitter de cette charge, de dégrever leur
fonds de I'hypothéque consentie par leur divin
Auteur au bénéfice du pauvre, ne commettent-ils
pas une double faute, faute de justice envers
Dieu, faute de charité envers ses ayant-cause, les
indigents ?

Faute grave de sa nature, péché qui peut aller
jusqu'au crime, suivant sa gravité et ses consé-
quences, et pour lequel les Ecrivains sacrés n’ont
pas d'assez dures malédictions, d'assez fou-
droyants anathémes (10) :

« Il doit vomir les richesses englouties et Dieu
lui fait rendre gorge.

Il ne connaitra plus les ruisseaux d’huile, les
torrents de miel et de laitage.

Il perdra cette mine réjouie & percevoir ses
gains, cet air satisfait quand les affaires sont
bonnes.

Parce qu'il a détruit les cabanes des pauvres,
volé des maisons au lieu d’en batir,

parce que son appétit s'est montré insatiable,
ses trésors ne le sauveront pas; :

parce que nul n'échappait 4 sa voracité, sa
prospérité ne durera pas.

(10) Job, 20/15-22.



66 LA PAUVRETE

En pleine abondance, la disette le saisira, la
misere, de toute sa force, fondra sur lui ».

Ce n'est pas le lieu de citer les menaces des
Prophetes (11), ni d’exposer pourquoi les Peres
et les Docteurs rangent ce péché parmi les irré-
missibles. Notons seulement ce point qui se rat-
tache & notre sujet : aucun droit réel — jus in re
— n'est conféré au pauvre sur les biens du riche.
Le pauvre n'a pas de titre a faire valoir en jus-
tice: il ne peut que solliciter la bienveillance,
implorer la pitié du mandataire de Dieu comme
un bienfait gratuit; ce n'est qu'hyperboliquement
qu’on peut dire qu'il réclame la charité. Ainsi se
différencie l'enseignement du Christ d’avec les
injustes prétentions du communisme. La légiti-
mité de la propriété privée n'est pas en cause.
Dieu reconnait 2 chacun le droit de jouir paisi-
blement du fruit de son travail ou de son indus-
trie, et de le transmettre a ses enfants. S'il gréve
les biens du riche de la taxe du pauvre — que
plus chrétiennement jadis on nommait la part-
Dieu — c'est en faveur de l'un et de l'autre, et
non point en haine de personne; le riche est son
enfant comme le pauvre. Il veut réellement sou-
lager l'inévitable misere, et non la changer de
titulaire par une violente usurpation de biens

acquis.

(11) Par exemple : Job, 20/19; 27/8. — Prov. 23/4;
28/8. — Isaie, 5/8; 39/9. — Jér., 15/13. — Amos, 6/1;
8/4. — Habacuc, 2/5. — Luc, 6/24; 16/19. — Jacques,
5/2, etc.




LE PAUVRE DEVANT LES HOMMES 67

Il est vrai qu'un esprit éperdu d'égalitarisme
pourrait ici demander pourquoi la misére est-elle
inévitable, et pourquoi, selon la parole méme du
Seigneur, il se trouvera toujours des pauvres
parmi nous ?... Ce qui revient & demander & Dieu
pourquoi il a voulu, congu, créé le monde tel qu'il
est. Vous permettrez qu’humblement je lui fasse
crédit de sa Sagesse, de sa Bonté, de sa Puis-
sance; que je décline la tAche de répondre, et
que prenant les choses ainsi qu'il les a faites, je
poursuive mon sujet,

Aucun droit n'étant concédé au pauvre sur les
biens du riche, le pauvre reste dépendant de celui
qui subvient a4 ses besoins et soulage son indi
gence. Et cette dépendance commande aussi son
attitude envers lui.

Cum obsecrationibus loquetur pauper et dives
effabitur rigide. Le riche peut proférer en sen-
tences altieres, en rudes commandements, sa
volonté d'étre servi; le pauvre ne peut présenter
qu’avec des priéres sa nécessité d’étre secouru.

Le pauvre ayant besoin de tout et de tous doit
étre facile, accommodant, pacifique et humble.

« Lorsque mes fréres vont par le monde : je
leur conseille, je les avertis et je leur recom-
mande en Notre-Seigneur Jésus-Christ d’éviter les
disputes et les contestations, de ne point juger
les autres, mais qu'ils soient doux, pacifiques et

e e i s ==



68 LA PAUVRETE

modestes, pleins de mansuétude et d’humilité,
parlant honnétement 2 tous, selon les conve-
nances. »

Ainsi légifére saint Francois au 3° chapitre de
la Regle : Comment les fréres doivent aller par
le monde (12).

Dans la Régle primitive (1210-1221), plus dif-
fuse, ces exhortations se trouvaient déja, avec
celles d’éviter le ton autoritaire et dominateur
(ch. 5), l'orgueil et la vaine gloire (ch. 17, 2, 10);
de se montrer faciles & toute espéce de gens,
pauvres, lépreux, voleurs, brigands...

Ces conseils sont dans la logique de la situa-
tion du pauvre, les mots parlent d’eux-mémes
Un seul, caractéristique, requiert une explication
étymologique : mansueti, sint mansueti et
humiles.

L'adjectif mansuet n’est plus dans notre dic-
tionnaire; nous avons donc traduit : pleins de
mansuétude et d’humilité. Or mansuétude, man-
suetudo, signifie : 'accoutumance a étre mené
& la main, manié, c’est a savoir la douceur et doct-
lité des animaux apprivoisés, par opposition 2 la
fierté (férocité, ferocia) des animaux sauvages.

Et ego quasi agnus mansuetus qui portatur
ad victimam (13), dit par son prophete, 1'Agneau

(12) Voir les Opuscules de saint Frangois, p. 123.
(Editions Franciscaines.)
(13) Jér., 12/19.




LE PAUVRE DEVANT LES HOMMES 69

divin, doux et docile, qui se laisse conduire 2
I'abattoir. Admirez une fois encore comment Jésus
apparait a tous les détours de la pensée de Fran-
cois. Francois I'a vu dans sa douceur et sa man-
suétude; il I'a pris, il le donne comme modéle 2
ses enfants.

Remarquez aussi que saint Frangois ne pro-
pose pas a ses fréres, comme attitude, la condes-
cendance.

Condescendre est le geste d'un personnage qui
s'abaisse vers plus bas que soi. Un pauvre n'est
plus en mesure de s’abaisser, car déja il est plus
bas, minor, moindre, que celui qu'il sollicite : il
s'est volontairement amoindri.

Frangois a mis toute son a4me et aussi ses
exemples dans ses conseils et ses exhortations.
Nous allongerions, et sans doute peu utilement,
cette réflexion en racontant les épisodes de sa
vie qui viendraient l'illustrer. Citons des titres :

les brigands du Mont Casale et l'ordre donné
au gardien de réparer sa discourtoisie (14); le
lépreux des Fioretti (15); I'évéque d'Imola (16);
le mauvais prétre de Lombardie (17).

Rappelons-nous encore son humilité, sa débon-
naireté, sa courtoisie, sa facilité envers tous, avec

(14) Spec. perf., 66.

(15) Fior., 25; Actus, 28.
(16) 2 Cel., 108/147.

(17) Anal., 313.



70 LA PAUVRETE

les petits sans doute, mais en outre avec les puis-
sants du siécle et de I'Eglise. D’ailleurs nous le
savons suffisamment, Frangois n'a pas inventé
cette attitude : elle est évangélique; elle est celle
de Notre-Seigneur Jésus-Christ lui-méme dans
toute sa vie et dans sa passion, dans sa mort,
dans son Eucharistie. Car le Pauvre, c'est Jésus-

Christ.

Or la pauvreté dont il s’agit, que nous avons
caractérisée par dépendance et privation, et qui
est, dit le P. Gemelli, une pauvreté de désir, la
pauvreté¢ de la premiere Béatitude, elle est une
pauvreté spirituelle.

Elle n'est pas matériellement opposée & la for-
tune matérielle, a la possession et a la jouissance
de l'or et de I'argent, des terres, des maisons. Les
exhortations mémes de saint Frangois et ses
exemples montrent qu'il est possible d'étre, ou
bien pauvre au milieu des richesses, ou bien riche
jusque dans la misere sordide. La possession de
soi, l'avarice de soi, la jouissance de soi, la
réserve de soi, voila le véritable ennemi de la
pauvreté du Christ et de saint Frangois, car, dit
le Saint, il s’est en vain dépouillé des biens ter-
restres, celui qui a gardé la bourse de sa propre

volonté.

D’autant qu'on est toujours le riche de quelque
pauvre : méme dans l'indigence, on peut avoir
plus de vertu, de santé, de science qu'un autre et
celui-ci en avoir besoin; tandis que lui-méme
posséde un talent qui nous manque et qu'il pourra




LE PAUVRE DEVANT LES HOMMES 71

nous départir. La bonté de Dieu distribue ainsi
les dons et les biens entre ses enfants, afin qu'ils
s'entr’aident et qu'aucun ne soit frustré de la béa-
titude de 'auméne et de celle de la pauvreté.

« Lorsque I'ardeur y est, on est agréé (de Dieu
et du prochain) pour ce qu'on a; il n’est pas ques-
tion de ce qu'on n'a pas. Il ne s’agit point, pour
soulager les autres (vous qui faites I'aumoéne) de
vous réduire a la géne; ce qu'il faut, c’est 1'éga-
lité. Dans le cas présent (I'envoi de secours aux
chrétiens de Jérusalem), votre superflu (tempo-
rel) pourvoit 2 leur dénfiment, pour que leur
superflu (spirituel) pourvoie un jour a votre
déntiment. Ainsi régnera 1'égalité, selon ce qui est
€crit : Celui qui avait beaucoup recueilli n’eut
rien de trop, et celui qui avait peu recueilli ne
manqua de rien » (18).

Or le moyen d’obtenir ainsi l'échange et de
rétablir 1'égalité, c'est non pas la violence qui
arrache et l'avarice qui retient, mais ’humilité
qui demande avec pritre, la charité qui accorde
avec piété, la bienveillance divine qui se répand
de 'un sur l'autre : car « celui qui parmi vous
est plus grand (major), qu'il se fasse plus petit
(minor) et qu'il serve » (19).

Concluons. Il apparait que la vertu actuelle-
ment la plus nécessaire entre les hommes est

(18) 2 Cor., 8/12-15.
(19) Luc, 22/26.



72 LA PAUVRETE

cette vertu de pauvreté; elle s'oppose et remédie
sans violence et sans injustice a l'individualisme,
A I'égoisme sans entrailles, a2 'a cupidité sans
frein, & l'orgueil, a 'envie, a la haine, qui peuvent
bien déplacer le mal, déposséder les riches, et non
assouvir les pauvres; niveler les hommes dans la
misére et 1'abjection, mais non point batir la cité
sur ses fondements naturels, la justice et la cha-
rité, la confiance réciproque et la mutuelle estime.

« O Frangois, Patriarche des Pauvres, insérez
au cceur de vos Enfants des Trois Ordres 'amour
de Votre Dame la Pauvreté, afin que vivant tou-
jours dans la dépendance et la privation, ils par-
ticipent aux richesses de leur Maitre, Modele et
Sauveur Jésus-Christ, qui de riche qu'il était au
ciel s’est fait pour eux sur la terre indigent, Fils
pauvre d'une pauvre Mere. »



5

LE PAUVRE
DEVANT LES CHOSES

<« L’Esprit en personne se joint a
motre esprit pour attester que nous
sommes enfants de Dieu. Enfants, et
donc héritiers, héritiers de Dieun, et
cohéritiers du Christ...

Si la création fut assujettie a Ila
vanité — non qu'elle I'eit voulu, mais
@ cause de celui qui I'y a soumise —
c’est avec l'espérance d’étre elle aussi
libérée de la servitude de la corrup-
tion pour entrer dans la liberté de la
gloire des enfants de Dieu...

Nous gémissons nous aussi intérienre-
ment dans I'attente de la rédemption de
notre corps. »

(Rom., 8/16, 20-23).

Qui pourrait se flatter d’entendre en leur plein
sens ces paroles de l'apétre saint Paul ?.. Et
méme parmi ceux qui ne se sont pas rebutés de



74 LA PAUVRETE

la longueur de cette citation, combien s’en trou-
vera-t-il 4 pénétrer leur signification, non pas
sans doute logique et grammaticale, mais réelle
et vitale ? Qui percoit le gémissement de la
nature que nous appelons muette; et qui donne
un sens a ce gémissement, le sens d'un appel
anxieux, d'un désir pressant de libération ...

L'Apotre déchire le voile sacramentel qui
dérobe aux yeux de la chair les dessous mysté-
rieux du monde visible, et nous en laisse soup-
conner l'insondable profondeur, la réalité grave
et plus poignante que celle des apparences parmi
lesquelles nous nous affairons.

Nous entrevoyons soudain I'existence d'un
ordre inapercu, ignoré, des choses, qui déborde
de toutes parts celui ol nous vivons. De méme
que l'utilitaire éclat de notre soleil nous cache,
durant le jour, I'innombrable et palpitante splen-
deur des constellations qui néanmoins continuent
de remplir les espaces sans limite; ainsi notre
humaine activité quotidienne, méme appliquée
aux intéréts de notre salut et de notre sanctifica-
tion, masque a notre foi la solidarité de notre
destin, lié aux destinées de 1'Univers; et toute-
fois cette obligation nous enchaine et nous
entraine, libres esprits, non moins que, corps
matériels, les tournoiements de notre globe
parmi les révolutions sidérales.

Saint Augustin, instruit par Platon, écoutait
dans le silence de la Nuit d'Ostie, la métapho-




LE PAUVRE DEVANT LES CHOSES 75

rique harmonie des mondes. Le Psalmiste, instruit
par son cceur, entendait les cieux chanter la gloire
de leur Maitre, le jour la répéter au jour, et la
nuit en informer la nuit.

Mais qui pergoit le cri de douleur de la créa-
tion, violentée dans son obscure mais droite
conscience, détournée dans sa marche de retour
vers son Créateur ?...

qui la sent révoltée de livrer aux vaines fan-
taisies, aux passions dépravées, aux viles satis-
factions, aux vices corrupteurs de I'homme, les
biens et les forces qu'elle tient de Dieu pour lui
en rendre grice et gloire ?...

qui l'entend gémir comme une mere de se voir
condamnée 2 coopérer au chatiment de son Roi
prévaricateur, en se couvrant de ronces et d’épines,
en durcissant sa glebe sous le soc, en refusant au
labeur de son Maitre indocile la rosée du matin
et la chaleur du midi ?... en multipliant les peines
et les épreuves de son Pontife déchu, au lieu de
lui présenter, joyeuse et féconde, le Pain et le
Vin, matiére du Sacrifice ?

De qui le cceur est-l assez pur, loreille assez
vidée des vaines clameurs assourdissantes de la
convoitise humaine et de la passion ?...

Le cceur du Pauvre, l'oreille du Pauvre.

Saint Paul saisit, il entend, il comprend 1'uni-
verselle angoisse de la création. Ha ! la sagesse
grecque ne lui en impose pas, avec sa conception



76 LA PAUVRETE

d’un Cosmos figé dans une inaltérable perfection
d’Idées ou de Formes; ou1 ce que nous appelons
Bien et Mal ne sont que les éléments d'une
harmonie indéfectible... Partout, au contraire, il
voit 1'ceuvre originelle et sainte congue par Dieu
et par lui réalisée dans son Christ, bouleversée
et souillée par l'infidélité, l'indocilité et le péché
de I'homme ; frappée d'anathéme et de caducité;
soumise contre son gré au désordre; ne présen-
tant plus que l'aspect d'une tuerie, d'un carnage,
d’une barbarie triomphant sur les ruines du plan
divin.

Mais il sait aussi que le Christ est venu, qu'il
a purifié¢ toutes choses, celles de la terre comme
celles du ciel, les réconciliant 4 Dieu dans son
Sang; et que son dessein est leur Restauration,
leur Récapitulation, leur Parachévement en Lui;
pour quoi il 'a appelé, lui, Paul, & I'apostolat et
a l'évangile.

Dans quelle mesure Frangois entre-t-il, quant
a cette doctrine, dans les pensées, les désirs, les
sentiments de Paul ?

On sait qu'il est un lecteur assidu des Epitres;
qu'il en retient, dans sa mémoire fidele et féconde,
les enseignements; qu'il a de la sagesse de Paul
une connaissance non plus littérale, livresque,
mais assimilée, active, vivante. C'est de Paul qu'il
a recu sa chére devise : « la trés haute pau-
vreté » (1).

(1) 2 Cor,, 8/2.




LE PAUVRE DEVANT LES CHOSES 74

On sait aussi que presque partout et toujours,
l'expérience spirituelle de Frangois, et ses idées,
et ses jugements, peuvent s’exprimer par des for-
mules empruntées 2 saint Paul. Par exemple

« Je sais me priver comme je sais étre a 'aise.
En tout temps et de toutes maniéres, je me suis
initié a la satiété comme a la faim, 2 I'abondance
comme au déniiment » (2).

« Pour moi, que jamais je ne me glorifie sinon
dans la croix de notre Seigneur Jésus-Christ » (3).

« Non, je n’ai rien voulu savoir parmi vous,
sinon Jésus-Christ, et Jésus-Christ crucifié » (4).

« Je porte dans mon corps les marques de
Jésus » (5).

« Je vis, ce n'est plus moi, mais le Christ qui
vit en moi » (6).

« Pour moi, la vie c'est le Christ » (7).

Francgois a certainement lu et relu le passage,
cité en texte, de I'Epitre aux Romains, utilisé dés
lors par la Liturgie. Il ne se peut qu'il n'en ait été
frappé, qu'il ne l'ait souvent et profondément
médité. Pouvons-nous, au-dela, supposer qu'il s’en
soit inspiré dans son attitude envers les créatures

(2) Phil., 4/12.
(3) Gal., 6/14.
(4) 1 Cor., 2/2.
(5) Gal., 6/17.
(6) Gal., 2/20.
(7) Phil, 1/21.




78 LA PAUVRETE

de Dieu ? Il n'est pas nécessaire de conclure
maintenant.

Quelle fut en effet, envers les choses inani-
mées ou muettes, la maniére d'agir de saint
Frangois ?

Saint Bonaventure a écrit que « Frangois se
faisait de tout étre un échelon pour s’élever a
Dieu ».

Cette utilisation ascensionnelle nous parait
toute simple aujourd’hui; et peut-étre ignorons-
nous que c’est précisément la spiritualité francis-
caine qui l'a vulgarisée, sous la conduite de ce
méme saint Bonaventure, dont I'Itinéraire de
I'dme a Dieu en trace la méthode. Elle parut a
I'époque de Frangois une grande nouveauté, non
indemne de suspicions.

L'aurore du Xx1r® siécle, qui est pour nous celle
de temps nouveaux, se leve en effet apres la
longue nuit des si¢cles qu'on a justement sur-
nommés siécles de fer. Sur les ruines de I'Empire
carolingien, la féodalité avait instauré un régime
— inévitable peut-étre — de brutalité, ou la force
créait le droit. L'Eglise elleeméme, malgré les
efforts des saints qui ne lui ont jamais manqué,
n'avait pas échappé aux nécessités de ces dges de
violence; compromise par les tyranniques exces
du pouvoir temporel avec lequel sa partie était
lie, elle avait vu les classes populaires se sous-
traire a2 son enseignement et 4 sa régie, et suivre
de soi-disant propheétes d'un ordre nouveau,




LE PAUVRE DEVANT LES CHOSES 79

généreux peut-&tre mais ignorants, et d'une igno-
rance qui les jetait & 1'hérésie.

Ce sont des faits que nous ne méconnaissons
pas; les biographes de saint Francois et de saint
Dominique nous les ont racontés, pour nous faire
comprendre la nécessité de l'apostolat et des
ceuvres des deux saints parmi les populations du
Sud de la France et du Nord de I'Italie, oit pul-
lulaient sous divers noms des sectes plus ou
moins apparentées au Manichéisme. Or le Mani-
chéisme maudissait la vie et toute créature qu'il
déclarait contaminée par le péché.

Doctrine de désespoir et conséquemment de
débauche. Elle est trés ancienne et antérieure 2
Manes (mort vers 274) qui lui a laissé son nom.
Essentiellement elle se donne comme la solution
de la question douloureuse et toujours pressante
de I'existence du mal. Elle prétend I'expliquer par
I'antagonisme de deux dieux ou principes, 'un
bon et l'autre mauvais; le bon, créateur des
esprits; le mauvais, corrupteur de l'ecuvre du
premier et auteur de la matiére, c’est-a-dire du
monde terrestre et spécialement du corps humain.

A ce dualisme, on rapporte toutes les théo-
ries, assez diverses, qui sont basées sur 'existence
de deux principes en conflit. On le retrouve dans
I'ancienne religion des Perses dont Maneés s'est
inspiré; on en suit le cheminement a travers
I'histoire, dans le haut moyen 4ge, dans la période
qui nous occupe, et jusque de nos jours. Saint



80 LA PAUVRETE

Augustin s’était laissé séduire un temps par ses .
spécieuses facilités d’explication. Converti, il ne
cessa pas de lui opposer la vérité révélée de
l'unique Dieu bon, soutenant de la force de sa
grace 'homme déchu en Adam, mais resté libre
et capable du salut.

Appuyés sur cette méme doctrine, Conciles et
Papes ont poursuivi le Manichéisme, sans cesse
renaissant, de leurs réfutations et de leurs ana-
thémes; les princes le combattirent 2 main
armée comme un péril social, car il détruisait les
bases de la famille et de la société.

Cependant, 4 1'époque oi1 parurent Dominique
et Frangois, il séduisait encore la plebe ignorante
par 'ascétisme rigoureux de ses parfaits, qu’elle
opposait a la vie plus facile des clercs et des
moines. Les fondateurs des deux nouvelles milices
comprirent qu'aux réfutations doctrinales il fal-
lait joindre l'apostolat de l'austérité; ils n'y fail-
lirent pas. Mais ils ne tombeérent point dans un
contraire exces.

En effet, comme il arrive souvent parmi les
hommes voués 3 la controverse, par réaction
contre des abus réels les réformateurs orthodoxes
s'étaient laissés entrainer 2 promouvoir une
rigueur d’ascétisme semblable, en pratique,
celle qu'aux hérétiques inspiraient leurs erreurs.

Sans doute, ils ne méconnaissaient pas l'ori-
gine divine de la nature matérielle; mais ils
jugeaient celleci perfide et dangereuse, et le




LE PAUVRE DEVANT LES CHOSES 81

mieux qu’on pit faire, selon leur sentiment, était
de s’abstenir le plus possible de son usage.

La défiance et le tremblement résument l'ascé-
tique de ces siécles, comme en témoignent les
écrits que nous en avons conservés. Pour éviter
de tomber dans les pieges que de toute part le
démon caché sous les apparences des créatures
tend a 'ame religieuse, celleci doit se rendre
aveugle, sourde, insensible. Saint Bernard lui-
méme ne connait la nature que pour s'en détour-
ner: 4 ses sens mortifiés, le monde n'existe plus
que comme le cadre de son activité, ou comme le
symbole des biens célestes.

Quelque divergents que fussent en théorie
leurs mobiles, on voyait des deux cotés, ortho-
doxe et hétérodoxe, les purs s'abstenir de 'usage
des choses, se refuser a toutes joies méme inno-
centes.

Pourtant saint Paul avait déja connu ces

erreurs, et contre elles il avait prémuni ses
fideles.

Il dit aux Colossiens

« Ces sortes de régles peuvent faire figure de
sagesse par leur affectation de religiosité et
d’humilité¢ qui ne ménage pas le corps; en fait
elles n’ont aucune valeur pour l'insolence de la
chair...

(Celui qui les pratique) donne toute son
attention aux choses qu'il a vues, bouffi qu'il est

—



82 LA PAUVRETE

d'un vain orgueil par sa pensée charnelle, et il
ne s'attache pas a la Téte, dont tout le Corps tout
entier recoit nourriture et cohésion...

Dés lors, que nul ne s'avise de vous critiquer
sur des questions de nourriture et de boisson.

Tout cela n'est que 'ombre des choses a venir.
Mais la réalité, c’est le corps du Christ » (8).

Et plus tard a son disciple Timothée :

« L’Esprit dit expressément que, dans les der-
niers temps, certains renieront la foi pour s’atta-
cher 4 des esprits trompeurs et 4 des doctrines
diaboliques, séduits par des menteurs hypocrites...
qui interdisent le mariage et I'usage d’aliments
que Dieu a créés pour étre pris avec action de
gréces par les croyants. Car tout ce que Dieu a
créé est bon et aucun aliment n’est & proscrire,
si on le prend avec action de graces : la parole
de Dieu et la pritre le sanctifient » (9).

L'apétre ici fait écho au Sage :
« Dieu n’a pas fait la mort,
Il ne se réjouit pas de la perte des vivants.

Il a tout créé pour que tout subsiste;
les créatures du monde sont salutaires,
en elles il n’est point poison de mort,

et I'Hadés ne régne pas sur la terre;
car la justice est immortelle » (10).

(8) Col., 2/16-19, 23.

(9) On trouve la méme doctrine exposée d'un point
de vue différent dans Rom., 14; 1 Cor., 8 4 10; Tite,
1/14-16.

(10) Sap., 1/13-15.




LE PAUVRE DEVANT LES CHOSES 83

Puisque tout vient de Dieu par le Christ, tout
est bon, pur, saint et sanctifiant. Rien n'est un
piege tendu a la faiblesse des hommes. Si le péch¢
d’Adam a soumis la créature a la vanité, la grace
du Christ, qui a surabondé ou avait abondé la
faute, a rendu possible son usage dans la vérité
et la justice, et ainsi préparé sa restauration dans
I'ordre originel. Les biens auxquels s'attache le
pécheur au mépris des enseignements du Sauveur
sont des biens réels, et son péché ne les dévalo-
rise pas : toute ceuvre de Dieu est en soi bonne
et valable. C’est seulement par relation aux biens
supérieurs auxquels ils sont préférés qu'ils
deviennent non pas mauvais, mais nuisibles a
l'auteur de cette préférence injuste : les biens
matériels par rapport aux corporels : ceux-ci par
rapport aux biens de l’dme, honneurs, amours,
savoirs; et ces derniers par rapport aux biens
spirituels, graces et dons de Dieu, a plus forte
raison Dieu lui-méme, supréme Objet de tout
commandement. Mais utilisée dans son ordre et
selon sa valeur hiérarchique, toute chose créée
est digne de l'estime et de 'amour des enfants
de Dieu.

Saint Francois 1'a compris. Quand il relisait
les paroles de 1'Apbtre sur lesquelles nous avons
appuyé nos considérations, certainement il devait
gofiter la raison par quoi saint Paul proclame la
bonté des choses, et qui est leur rapport au
Christ, au Chef dont tout le corps dépend dans

son harmonieuse croissance, a 1’Archétype qui
est la réalité dont !'Univers est le symbole,




84 : LA PAUVRETE

I'ombre, le signe : car le monde est adapté au
Verbe de Dieu, et les choses visibles aux invi-
sibles (11). Il se rappelait aussi, toujours guidé
par I'Apétre, les mystérieuses préfigurations des
Livres saints (12) qui montrent le Christ comme
I'artisan, l'ordonnateur ‘de I'ccuvre de Dieu, le
Principe de la création et comme 'dme du monde.

En Jésus-Christ, il voit I'immense bonté de
Dieu, la libéralité gratuite du Pere qui donne &
tout étre l'existence, le souffle, le mouvement ; il
sent la fraternité des choses...

En Jésus-Christ, Premier-Né de toute créa-
ture, il voit aussi le Médiateur de récapitulation
des étres terrestres et célestes, qui recevront en
lui leur accomplissement.

Il se sent donc en sécurité dans cet Univers
fraternel ! :

Ah ! certes, il n'est parvenu a cette pleine
liberté des enfants de Dieu que par une préalable
discipline de tous ses sens et de toutes ses facul-
tés; il a d'abord pratiqué un ascétisme sans
relache et sans faiblesse; il a porté dans sa chair
la mortification de Jésus-Christ; il a achevé pour
sa part ce qui reste & compléter des souffrances
du Sauveur; mais ce ne fut jamais dans un
esprit de défiance ou de mépris de 'ceuvre divine g

(11) Héb., 11/3.
(12) Prov., 8; Sap,, 7.




LE PAUVRE DEVANT LES CHOSES 85

ce fut dans un amour exalté qui le portait a
s'unir & son Maitre crucifié; et celuici répondit
aux veeux de son disciple en contresignant, des
Stigmates de sa Passion, une chair déja consu-
mée par les austérités et les infirmités.

Or la Pauvreté fut ici son éducatrice et sa
caution.

Pauvre, Francois n’avait rien a perdre ni rien
a craindre au milieu des créatures; il n’avait pas
non plus le désir de rien en posséder, de rien en
soustraire & I'usage commun pour sa commodité
personnelle. Aussi n'est-il l'esclave de rien. Il a
conquis sa liberté, il la conserve et la préserve;
car celui-la s'asservit qui se rend quelque chose
nécessaire.

Il se sait Fils, héritier de Dieu, cohéritier du
Christ. En lui la création n'attend plus en vain
la manifestation des enfants; elle n'a plus a
gémir d’étre par lui soumise a la vanité : il a
appris a4 user des choses comme n'en usant pas,
les yeux fixés sur les exemples de son Maitre.

Il considére Jésus, Homme-Dieu, ayant pris
rang entre ses créatures, conversant parmi les
hommes, en tout semblable & 1'un d'eux et aux
plus petits.

Il le voit donc, se servant comme les autres
hommes pour l'entretien de son existence, des
objets familiers, des aliments; des outils, des
matériaux que lui fournit la commune terre; res-




36 LA PAUVRETE

pirant l'air commun, dans la commune lumigre
du soleil, mais avec un infini respect de I'ceuvre
divine et de la nature individuelle de chaque
chose; avec patience et douceur a 1’égard des lois
physiques auxquelles il s’astreint & obéir, quand
il n'a pas, rarement, 4 les soumettre & son auto-
rité ; gardant 'usage normal, modéré, détaché, de
tout ce que nécessite sa subsistance et sa condi-
tion.

Francois contemple, il admire, il adore.

Car en cet artisan doux et humble, il sait que
subsiste la Sagesse qui a prédestiné chaque étre,
lui fixant son rang, son heure, son destin... et
I'Amour qui accomplit son dessein... Il sait que
veille I'Intelligence des voies des étres jusqu'a
I’Etre et qu’agit le Vouloir, qui raméne les créa-
tures au Créateur.

Il sait que 'Homme Jésus-Christ, Fils éternel
du Pére, Médiateur entre Dieu et les hommes,
est dés lors le Pontife de toute la création, et
comme le dira I'un des siens, théologien du Verbe
Incarné, l'agrafe des ceuvres de Dieu 4 Dieu...

Francois contemple, il adore, il admire; il se
voue a imiter son Maitre, Dieu vivant parmi les
hommes et se soumettant a avoir besoin des
choses auxquelles sa Puissance, sa Sagesse, sa
Bonté a communiqué 1'étre, le mouvement, la
vie... pauvre entre les pauvres...

Sa foi s'exalte en admiration, en respect, en

soumission, a I'égard de cette manifestation des




LE PAUVRE DEVANT LES CHOSES 87

attributs du Créateur qu’est la création, dans sa
structure et dans ses lois; particulitrement de sa
Bonté envers lui Frangois et envers tous les étres.

Son espérance, qui est l'espérance commune
du monde, régle pour lui l'usage des choses
visibles selon I'ordre divin, car il ne veut plus s’en
servir que pour la gloire de leur commun Auteur,
et son salut et celui de ses fréres. Cette espérance
le convie & se désapproprier, 2 renoncer a toute
cupidité, a tout désir de cupidité, de domination,
de violence sur les étres; elle le porte & précher
la Pauvreté, c’est-3-dire 2 manifester l'impiété de
I’accaparement des ressources, des richesses
créées pour tous, au-dela de toute utilité réelle,
au détriment de la communauté humaine, qui
était le scandale de son temps comme il I'est du
notre.

1l allait plus loin, d’exemples et de paroles; il
condamnait tout usage, déréglé, abusif, criminel :
l'avarice, la prodigalité, les destructions injusti-
fices, la cruauté, particulierement envers les ani-
maux.

Mille traits de sa délicate charité se pressent
ici dans notre mémoire, qui prennent soudain
leur véritable signification, celle du respect des
étres : attentions autrement singuliéres, exces-
sives, non plus envers les hommes, pauvres,
lépreux, pécheurs; mais envers les oiseaux, les
agneaux, les bestioles,un ver de terre qu'il dépose
sur le bord du chemin pour qu'il ne soit pas foulé




88 LA PAUVRETE

par un pied inattentif; mais encore envers les
choses, les arbres auxquels il faut laisser des sur-
geons et l'espoir de reverdir; le feu qui a pris a
son manteau et qu'on ose & peine éteindre; l'eau
qu'il ne faut pas jeter a terre, ou elle serait pié-
tinéde...

Mais plutét que de nous égarer dans ces
exquises anecdotes, relisons — et si nous le pou-
vions, il faudrait la chanter — relisons ici, car
c'est bien le lieu, sa louange 2 Dieu pour toutes
ses créatures, que nous appelons plus commodé-
ment le Cantique de notre frére messire soleil :

« Trés Haut, Tout-Puissant, bon Seigneur,
a toi sont les louanges, la gloire, I’honneur
et toute bénédiction.

A toi seul, Trés Haut, ils conviennent,
et nul homme n’est digne de te nommer.

Loué sois-tu, mon Seigneur,
avec toutes tes créatures,
spécialement messire le frére Soleil,
par qui tu fais le jour et nous éclaires.
Et il est beau
et il rayonne a4 grande splendeur
de toi, Trés Haut, il est le signe.

Loué sois-tu, mon Seigneur,
pour sceur Lune et les Etoiles :
dans le ciel tu les as formées,
claires, précieuses et belles.

Loué sois-tu, mon Seigneur,
pour frére Vent,




LE PAUVRE DEVANT LES CHOSES 89

et pour l'air et le nuage,
le serein et tout temps,
par lesquels 4 tes créatures
tu donnes le soutien.

Loué sois-tu, mon Seigneur,
pour sceur Eau,
qui est fort utile et humble,
précieuse et chaste.

Loué sois-tu, mon Seigneur,
pour frére Feu,
par qui tu nous éclaires la nuit :
il est beau et joyeux,
robuste et puissant.

Loué sois-tu, mon Seigneur,
pour notre maternelle sceur la Terre,
qui nous porte et nous mene,
et produit la variété des fruits
avec les herbes colorées et 1'herbe.

Louez et bénissez mon Seigneur,
et remerciez-le et servezle
avec grande humilité » (13).

N’entendons pas dans cette Laude la simple
prosopopée, méme sublime, d'une dme lyrique et
qui s’exalte !... Elle est tout autre chose : comme
le Cantique des Trois Hébreux dans la fournaise,
elle est, proférée par 'Homme-Pontife de la créa-
tion, véridiquement I'hymne religieuse des créa-

(13) Opuscules de saint Frangois, pp. 310-314. (Editions
Franciscaines.)

_—




90 LA PAUVRETE

tures a leur Auteur : la Priére, adoratrice, eucha-
ristique, aimante, de la nature universelle.

Quelles seraient les résolutions du pauvre en
esprit ?

A l'exemple de son Pere le séraphique Fran-
¢ois, qu'il veuille

— regarder d'un il compréhensif et frater-
nel tous les étres créés par Dieu dans son amour :
choses, bétes et gens, selon l'ordre de la charité
et la hiérarchie des valeurs indiquée par Dieu
lui-méme;

— user du monde comme n'en usant pas,
dans la mesure large et joyeuse de ses divers
besoins d'esprit, d’ame et de COIDPS; Savoir se res-
treindre par discipline, se priver par charité, par-
tager son abondance, donner de son nécessaire,
s'interdire tout mésusage, gaspillage, cruauté;

— ne pas se plaindre du libre jeu des élé-
ments, ni de la pénurie de ses ressources ; heureux
de suivre, pauvre par amour, un Dieu fait pauvre
pour l'amour de nous:

— inviter tous les étres a bénir leur Auteur;
préter sa voix 2 la nature muette pour le glori-
fier; ce que nous faisons par la priere liturgique.

Ainsi pauvres a l'exemple de Frangois, de la
Vierge Marie, de Jésus-Christ Notre-Seigneur,
nous meériterons d'entendre et de comprendre, et




LE PAUVRE DEVANT LES CHOSES 91

d’exprimer pour notre part, le gémissement de la
création assujettie malgré soi a la vanité; d'at-
tendre avec elle sa délivrance, de travailler a son
affranchissement par la manifestation des Enfants
de Dieu.

Tel est en face de I'Univers, le grand espoir
qui soutient et souléve, jusqu'a ce que Dieu soit
tout en tous, le Pauvre de désir.







6

LE PAUVRE
EN FACE DE SOI-MEME

¢ Si quelqu’un estime étre quelque
chose alors qu’il n’est riem, il se fait

illusion. »
(Gal., 6/3).

Voici l'effort le plus ardu qu'exige de son
amant Francois la Dame de Pauvreté;

voici l'assertion la plus paradoxale de toute
la doctrine de Jésus-Christ, Dieu fait homme,
homme appauvri de son humaine personnalité;

voici la condition la plus indiscutable et la
moins acceptée de toute l'économie du Salut :

ETRE PAUVRE DE SOI EN SOI.

« C'est ici mon amertume la plus amére » (1).

(1) Isaie, 38/17.




%4 LA PAUVRETE

Car pour étre pauvre de soi en soi, il ne s'agit
pas seulement de consentir A n'étre rien, et
ensuite de ne rien vouloir et de ne rien faire ;
cette inertie ne passerait pas l'intelligence et la
capacit¢ dun homme : un Allemand, Schopen-
hauer, s’est acquis un nom de philosophe en éri-
geant en systtme — au moins théorique — la
paresse de vivre.

Mais savoir, reconnaitre, expérimenter gqu’on
n'est, de soi et par soi, rien, et quand méme vou-
loir vivre et agir comme si l'on était quelqu'un
et que l'on pt quelque chose, voila le grand et
le difficile. Car on ne vit et on n’agit plus ni par
soi ni pour soi; on vit, on agit, par Dieu et pour
Dieu, pour le prochain; on vit, on agit par doci-
lité, par correspondance de vie et d’action, par
collaboration d’esprit et de ceeur et d’ceuvre, avec
Celui en qui on se sait avoir l'étre, le mouve-
ment, la vie.

Voila ce qu'a d'abord fait Jésus-Christ Notre-
Seigneur, nous donnant l'exemple et l'enseigne-
ment; voild ce qu'a sa suite, & son exemple et
par sa grice, a réalisé notre Pére saint Francois :
voila ce que nous avons nous-mémes a accomplir
et imiter.

Oui, nous-mémes, indispensablement, et com-
prenons-le

non seulement en qualité de disciples de saint
Francois, par choix, par dévotion particuliére et
des lors facultative;




LE PAUVRE EN FACE DE SOI-MEME 95

non seulement en qualité de disciples de
Jésus-Christ ; et ainsi par nécessité de salut;

mais absolument, en qualité de créatures; et
donc selon notre condition fonciére d’essentielle
dépendance envers notre Créateur : car si quel-
qu’'un se croit étre quelque chose, il se séduit, il
s’abuse lui-méme, n'étant rien; sinon par don
gratuit et participation dont il est comptable et
responsable.

Il est a peine explicable que nous soyons, sur
ce point cependant capital, d’une si totale igno-
rance ! C'est la loi méme de notre existence; elle
nous est moins connue, moins présente a l'esprit;
elle est moins familieére & notre activité quoti-
dienne, que telle ou telle pratique de dévotion
sans attache immédiate 4 la doctrine, sans consé-
quence pour notre salut ou méme notre progres
spirituel. A la racine méme de notre vivre et de
notre agir, se trouve la pauvreté de soi, dépen-
dance irrémissible de Dieu, privation absolue du
nécessaire; et jamais nous n'y pensons ! Tou-
jours et partout nous nous comportons comme
riches et libres de nous-mémes.

Trés probablement, 4 entendre 1’Apétre nous
avertir que celui qui se croit quelque chose
s'abuse, n'étant rien, nous l'avons écouté comme
nous conseillant I'humilité, puisqu'il ajoute (2) :
« que chacun examine sa propre conduite et

(2) Gal,, 6/4.



96 LA PAUVRETE

alors il trouve en soi seul et non dans les autres
I'occasion de se glorifier ».

Nous n'avons certes pas compris qu’il nous
ramenait a la profondeur de notre néant.

Enfongons-nous dans cet abime. Reprenons
pour les méditer les assertions de ce rapide
eXposé.

Etre pauvre de soi en soi est le plus difficile
effort qu'exige Dame Pauvreté de son féal Che-
valier.

Etre pauvre de soi devant Dieu, par 'accepta-
tion de sa dépendance, par I'humilité fonciére,
par la faim et la soif de la justice, par les larmes
du repentir et de I'abandon... certes, c’est grand !

Toutefois n'y jouit-on point dés ce monde, de
la contrepartie d'une assurance fondée d'étre
consol€, rassasié, relevé et chéri comme un fils ?

Etre pauvre de soi devant le prochain, par la
douceur, la bénignité, la mansuétude, le service...
n’est pas non plus sans noblesse ; mais n'y regoit-
on pas cette compensation de l'autorité secréte-
ment exercée et de la puissance suppliante :
Bienheureux les doux, parce qu'ils posséderont la
terre ?...

Etre pauvre devant les choses, les richesses
de l'univers, en user comme n'en usant pas, pour
la louange de Dieu, pour l'extension de son
régne, pour l'cuvre du salut..., c'est aussi beau




LE PAUVRE EN FACE DE SOI-MEME 97

que rare, sublime autant qu’'incompris; a cette
pauvreté de désir cependant une royauté est pro-
mise et déja donnée, par la maitrise du monde
et de ses concupiscences...

Encore peut-on étre pauvre devant Dieu, et
pauvre devant les hommes, et pauvre devant
'Univers, sans s'étre vraiment appauvri de soi,
sans renoncer en réalité a soi, en restant riche
et propriétaire de soi...

Il vous parait étonnant, et de fait il I'est, que
I’homme puisse détourner 2 son profit et posséder
comme un bien propre, et le salut de Dieu, et le
service du prochain, et I'usage des choses dont il
a abdiqué le domaine... Oui ! C'est étonnant, mais
non pas impossible; et il ne faut qu'y réfléchir
— moyennant peut-étre la « lumiére du cceur »(3)
— pour admettre qu'en effet, par les subtils
retours dont la nature déchue est capable et cou-
tumiére, la cupidité peut s'exercer jusque dans
I'abnégation, le zele, la piété.

Qui ! Je puis honorer Dieu, le louer, lui obéir,
et que ce soit non pas pour sa gloire toute pure
et sa dignité infinie, mais parce que c'est I'unique
et irremplacable moyen d'obtenir ma perfection
et d'atteindre ma béatitude; ou moins grossiere-
ment, d’acquérir un titre & ma justification. Pour .
révoltante que paraissent ces illusions, la pre-
mikre est fréquente parmi les enfants spirituels.

" (3) Ephés., 1/18.




98 LA PAUVRETE

Saint Paul a poursuivi toute sa vie la seconde,
qu'on appelle I'erreur judaique. Les purifications
passives dont parlent les mystiques, saint Jean
de la Croix entre autres, ne seraient pas si
cruelles et pénétrantes, si la pureté d’intention.
c'est-a-dire la pauvreté de soi devant Dieu, était
une disposition commune, L'Imitation (4) releve
les signes des 4mes, qu’elle nomme plus haut pro-
prietarii, sui-ipsius amatores, cupidi, proprié-
taires, amantes de soi, cupides (5).

De méme je puis me vouer au service du pro-
chain, accepter sans broncher ses injures et ses
reproches, par un secret dessein qui cherche dans
la patience et dans ce service le moyen d'étre
estimé, admiré, écouté, et finalement de dominer.
Et ce faisant, ne peut-on d'ailleurs penser qu'on
obtient la béatitude promise en maints endroits
par les Ecritures : « les doux posséderont la
terre » ? (6).

Notre-Seigneur (7) et saint Paul (8) nous pré-
sentent en effet des hommes d'ceuvres, des thau-
maturges qui ont, au nom de Jésus-Christ, pro-
phétisé, exorcisé, opéré des miracles, sans doute
avec succes et édification du prochain; qui ont
distribué leurs biens aux pauvres, qui se sont,

(4) Livre III, ch. 54.
(5) Livre III, ch. 32.
(6) Psaume, 36/11.
(7) Mt,, 7.

(8) 1 Cor., 13.




LE PAUVRE EN FACE DE SOI-MEME 99

comme l'on dit : jetés dans le feu pour le ser-
vice d’autrui.. et qui cependant sont rejetés.
Faute ici d’obéissance, 1a de charité; soit donc
encore de pureté d'intention, de pauvreté d'eux-
mémes.

Enfin ne peut-on s'abstenir des choses de ce
monde par singularité, par superstition, par
recherche de vaine gloire ? « Il en est beaucoup,
dit saint Grégoire, qui affligent leur corps par
'abstinence, mais qui briguent par leur austérité
les faveurs humaines » (9). Il parle ainsi a propos
des vierges folles (10) qui avaient cherché dans
'état de virginité la gloire mondaine plus que la
gloire du Christ.

Saint Augustin condamne aussi certains
ascétes qui par la sordidité de leur vétement ten-
daient 2 capter l'admiration et les aumones du
peuple. Semblablement, saint Jéréme, au sujet
des Apdtres, enseigne que ce n'est pas d’avoir
renoncé i ce qu'ils possédaient qu'ils sont bénis
de leur Maitre et qu'ils seront par lui récompen-
sés — car apres tout, dit-il, Crates-le-Philosophe
en a fait autant — mais de 'avoir suivi, se renon-
¢ant eux-mémes.

Les Peres n'ont donc pas ignoré cet instinct
de la nature qui se recherche et se ressaisit elle-
méme en toute bonne ceuvre et sous son couvert.

(9) Homélie, 12.
(10) Mt., 25.




100 LA PAUVRETE

Apres eux les Maitres spirituels ont longuement
insisté sur le sujet. Mais n'eit-il pas suffi de rap-
peler les monitions de Jésus aux Pharisiens ?...

En tout cas ce que nous avons dit nous per-
met de conclure que seule la pauvreté de soi en
soi donne & toute autre pauvreté sa vraie valeur.

Peut-étre, dit encore saint Grégoire, ne faut-il
pas 2 'homme faire un effort démesuré pour
délaisser ses biens; mais se délaisser soi-méme
exige un immense labeur. Il est de peu de renon-
cer a ce qu'on a, tandis que renoncer 4 ce qu’'on
est est trés grand. C'est bien I'amertume la plus
ameére.

Cependant elle n'est pas sans douceur et sans
fruit ! Le texte d'Isaie porte en effet : « Voici
que (se change) en paix mon amertume trés
amére » : en paix, en joie, car elle fait entrer
I'ame dans la vérité, dans sa vérité, dans la vue
de Dieu : Bienheureux les cceurs purs, dépouillés,
appauvris d'eux-mémes: Oui ! C’est s’abuser soi-
méme, se séduire, se jeter dans l'illusion et dans
I'erreur, que se croire quelque chose alors qu'on
n'est rien. C'est au contraire entrer dans la vérité
de son étre et de sa vie, c'est purifier son esprit
de toute erreur et de touteillusion, c’est se rendre
digne et capable de voir Dieu en toute chose, et
dans le prochain et en soi, que savoir par la foi,
reconnaitre par la raison, expérimenter par la
pratique quotidienne, que l'on ne posséde rien,
que l'on n’a rien, que 1'on n’est rien, ni de soi, ni




F T

| LE PAUVRE EN FACE DE SOI-MEME 101

{ par soi, ni en soi; et que tout ce que Von fait,
‘ tout ce que l'on a, tout ce que l'on est, dépend et
découle d’'un don purement gratuit de Dieu...

Or savoir suffit-il ? Suffit-il d’avouer comme
une conclusion rationnellement déduite, et méme
vérifiée par l'expérience, son absolue indigence et
sa dépendance universelle, pour aussitot entrer
dans la vérité de son étre et de sa vie et mériter
d’y voir Dieu ? Il serait trop facile ! A la pureté
de l'eeil intérieur, qui est celle de V'esprit, il faut
ajouter la pureté du cceur, puisque c'est aux
cceurs purs que Dieu se révele; que ce sont les
yeux illuminés du cceur (11) qui le peuvent voir
et contempler.

Cette pureté de cceur, comment s'opérera-
telle, sinon par la mise en ceuvre, l'acceptation
efficace, opérante, pratique, de la notion acquise
et regue par l'esprit ?...

Il s’agit donc d'accepter son étre et sa vie
comme une pure et gratuite aumoéne de Dieu.
Auméne est la traduction, par le latin eleemo-
sina, d’un mot grec qui signifie miséricorde, piti¢,
compassion.

Piti¢ de Dieu, mon étre et ma vie; aumone de
Dieu, tout ce que je suis, et tout ce que j'ai
miséricorde, toute mon existence, avec toutes ses
conditions multiples de temps et de lieux, de
richesse ou d’indigence, de santé ou de maladie,
de douleurs et de joies, de facilités et de diffi-

(11) Ephés., 1/18.




102 LA PAUVRETE

cultés, de situation de famille, de relations, et le
reste...

Oh ! Que cette acceptation me méne loin !

Car il ne me suffit pas de considérer 'auméne
de Dieu comme le don matériel, méme abondant,
intelligent et cordial, dont un riche va gratifier
un pauvre; et qui laisse l'un et l'autre ce qu'ils
sont fonciérement; la relation du donataire au
donateur n’atteignant l'étre et la vie d’aucun
d’eux.

Dieu s’est mis lui-méme dans sa miséricorde.
Aussi toutes les conditions et les événements et
les progrés de ma vie, je dois y voir I'accomplis-
sement d'un dessein électif qu'en faveur d'un fils
chéri a formé un Pére puissant, sage et bon.

Chaque élément de mon étre et chaque inci-
dent de ma vie a donc le sens d’'un choix, con-
forme a2 mon vrai destin, accordé 4 mes vrais
besoins, & mes réelles capacités, comblant mes
désirs fonciers; aussi dois-je moi-méme consen-
tir a ce choix de Dieu, le ratifier par une accep-
tation généreuse, joyeuse s'il m'est possible, en
tout cas confiante, « par réelle préférence de
caeur ».

C'est-a-dire : que je choisisse moi-méme pour
moi, ce que Dieu m'a choisi, et que je sois dis-
posé a refuser, si ce m'était possible, toute autre
chose qui m'elit plu davantage, mais que Dieu




—r—-*

LE PAUVRE EN FACE DE SOI-MEME 103

n'a pas jugée opportune ou utile 2 mon destin
total que lui seul connait.

Oui, je dois; oui, je veux, a ce choix de mon
Pere et de mon Dieu, m'accorder sans plainte,
sans révolte, sans volonté contraire... ce qui ne
signifie pas sans souffrance, sans anxiété, sans
effort — car nous sommes au lieu de l'épreuve;
et la foi resterait sans objet, si elle ne nous sou-
tenait pas dans la contemplation de l'invisible;
si elle n'avait pas 2 affermir, dans leur réalité
préférée 2 celle des biens apparents, les biens
inévidents que nous espérons (12).

Or cette équitable distribution des dons de
Dieu, je puis et je dois y consentir et l'accepter
quand il s’agit d’autrui aussi bien que pour moi-
méme. Et ce n'est pas non plus « un jeu d'en-
fants » (13).

Car ici la jalousie et le scandale viennent cor-
roborer mon secret instinct de cupidité.

Un texte obscur de saint Paul (14) nous pré-
munira contre la jalousie : « N'imitons pas, dit-l,
ceux qui se comparant 3 autrui se recommandent
eux-mémes ; mais nous mesurant et nous compa-
rant nous-mémes 2 nous-mémes » (remercions
Dieu, le glorifiant et nous humiliant). C'est-a-
dire : ne disons pas : « J'aurais mieux mérité

(12) Héb., 11/1.
(13) Imitation, Livre III, ch. 32.
(14) 2 Cor., 10/12,




104 LA PAUVRETE

tel bienfait, j'en eusse mieux profité ». Qu’en
savons-nous ? En effet ce qu'on appelle BieN n'est
pas BON-EN-SOI, mais seulement selon l'ordre de
Dieu et relativement A son usage, conformément
a ce que dit saint Mathieu des talents : « A cha-
cun suivant ses capacités » (15).

N'aurions-nous jamais constaté par notre
expérience, que le refus d'un objet ardemment
convoité tournit 4 miséricorde, tandis que l'oc-
troi d'un autre, que la priére avait comme arra-
ché & Dieu, n’apportit avec sa possesion qu’humi-
liations et douleurs ?

Et le scandale ?...

« Faut-il que tu sois jaloux parce que je suis
bon ? N'ai-je pas le droit de disposer de mes
biens comme il me plait ? (Or) il me plait de don-
ner a ce dernier venu autant qu’a toi. Prends ce
qui te revient et va-t'en. Mon ami, je ne te lese
en rien » (16). Ainsi parle le Maitre de la vigne
a l'adresse des murmurateurs qui se scandalisent
du bien d’autrui.

Mais il nous arrive de nous scandaliser aussi
de ses épreuves, bien que nous n'ayons pas per-
sonnellement 4 en souffrir.. L'épreuve du pro-
chain, comme la nétre, fait partie du choix de
Dieu en faveur de son élu. A celui qu'’il éprouve,
il accorde en méme temps la grace d’accepter la

(15) Mt., 25/15.
(16) Mt., 20/13-15.




LE PAUVRE EN FACE DE SOI-MEME 105

volonté divine et de la porter. Cette grace nous
manque, 2 nous qui n'avons que celle de regar-
der et de compatir : celle aussi de prier pour
notre frére afin que sa foi ne défaille pas, et dont
peut-étre nous ne songeons pas a user. Prenons
donc ce qui nous revient et allons en paix.

Par toutes ces réflexions nous pouvons con-
naitre a quel point nous sommes en réalité déta-
chés et appauvris de nous-mémes.

Et cependant la nécessité d’'étre pauvre en soi
reste incontestable. Nous tenons tout de Dieu,
I'étre, le mouvement, la vie; nous l'avons longue-
ment médité; et notre méditation présente nous
montre simplement la conséquence logique et la
contre-partie de ce que nous a suggéré l'extase
de saint Francois.

« Qui donc te distingue (des autres) ? reprend
saint Paul. Qu’'as-tu que tu n'aies regu ? Et si tu
I'as regu, pourquoi te vanter comme si tu ne
I'avais pas recu? » (17).

Francois acceptait cette vérité, dure et libéra-
trice. Il en vivait, il I'enseignait a ses fréres et il
exigeait, parfois avec une salutaire rigueur, qu'ils
lui conformassent leur pratique.

Voici la cinquieéme de ses Admonitions :

« Considere, 6 homme, jusqu'a quel degré de
perfection le Seigneur t'a élevé puisqu’il a créé

(17) 1 Cor., 4/1.



106 LA PAUVRETE

et formé ton corps
aimé, et ton esprit
esprit.

a l'image de son Fils bien-
a la ressemblance de son

Et cependant toutes les créatures qui sont
sous le ciel servent leur Créateur, le connaissent

et lui obéissent mieux que toi, chacun selon sa
nature.

Bien plus, ce ne sont pas les démons qui l'ont
crucifié : c’est toi qui, avec eux, l'as crucifié et
le crucifies encore en prenant plaisir au vice et
au péché.

De quoi peux-tu donc bien te glorifier ?

Et si tu avais tellement de pénétration et de
sagesse qu'aucune science ne te resterait étran-
gére, si tu savais interpréter les langues et scru-
ter les mystéres divins, de tout cela tu ne peux
tirer aucune gloire, car le premier venu des
démons a pénétré bien plus avant dans la con-
naissance de Dieu et pénétre maintenant bien
plus avant dans celle de ses créatures que tous
les hommes réunis, y compris celui qui recevrait
un jour de Dieu les lumiéres particuliéres de la
souveraine sagesse.

De méme serais-tu le plus beau et le plus
riche des hommes et ferais-tu méme des miracles
au point de chasser les démons, tout cela se
retourne contre toi, tu n'y es pour rien et il n'y a
rien la dont tu puisses tirer gloire.

Mais ce dont nous pouvons tirer gloire, c'est
de nos faiblesses, c’est notre part quotidienne a




LE PAUVRE EN FACE DE SOI-MEME 107

la Sainte Croix de Notre-Seigneur Jésus-
Christ » (18).

Or que d’autres paroles et d’exemples on pour-
rait citer qui rendent le méme son limpide d'une
ame déprise de soi !

Telle cette sentence que I'Imitation a jugée —
rare privilege ! — digne d’étre rapportée
« L’homme n'est que ce qu'il est devant Dieu et
rien de plus » (19).

Ou cette boutade, notée par Celano : « Ne
louez personne de son vivant. Hé ! je puis encore
avoir des enfants ! » (20).

Ou cet aveu inscrit par saint Bonaventure :
« Si Jésus-Christ avait, au plus scélérat des
hommes, montré autant de miséricorde qu'a moi,
ce scélérat serait dix fois plus spirituel que
moi » (21).

Puis sa repartie au fréere Léon d'Assise, qui
était de notre extraction, et qui murmurait en
son cceur de cheminer 2 pied, tandis que Francois
était porté par un ane : « Tu as raison, mon frére,
lui cria-tdl, c’est a toi de chevaucher... » et il se
jeta a bas de sa monture.

(18) Opuscules de séint Francois, p. 23. :
(19) I'mitation, Livre 111, ch. 50 ; S. Bon. Vie de saint
Francois, ch. 6.

(20) 2 Cel., 133.
(21) 2 Cel, 123. — S. Bon,, 6/6.

. R




LA PAUVRETE

Et l'autre a frére Massée qui lui avait
demandé la cause de son succeés sur les foules :
« Car tu n'es, disait<il, ni beau, ni noble, ni
savant » (ce qu'il était lui-méme, dit-on).

« C'est que Dieu n’a rien trouvé de plus vil
pour faire éclater sa gloire. » Il était str que
Frangois ne s’en emparerait pas.

Une autre fois, 2 quelqu'un qui se scandali-
sait de tant d’acclamations et d’hommages : « Je
trouve, répondit-il, qu'ils n'en font pas assez ».
Car en effet c'est Dieu qu'on glorifiait en lui; et
ce paradoxe découvre la profondeur de sa pau-
vreté en soi : il ne se voyait plus que comme un
miroir de la pitié de Dieu, et le reflet lui en
paraissait bien pile.

Quelque autre saint a-t-il imité jusqu'a cet
exceés la pureté de désappropriation de soi qui
marque Jésus-Christ Notre-Seigneur ? Celui que
saint Paul nomme le reflet de la Splendeur du
Pere, I'Empreinte de sa Substance, 1'Image
visible de l'invisible Dieu, a en effet ainsi parlé
de soi : « Je ne fais rien de moi-méme; je ne dis
rien de moi-méme; selon que j'entends je juge;
ma doctrine n’est pas ma doctrine; mes ceuvres
sont celles que le Pére fait en moi... » (22).

L’Apétre Paul résume tout en ces mots : « Le
Christ ne s’est pas complu en soi-méme » (23); et

" (22) Jo., 8/28; 7/16; 14/10.
(23) Rom., 15/3.




LE PAUVRE EN FACE DE SOI-MEME 109

il en tire les conclusions qui seront celles de ce
chapitre :

Si vraiment nous sommes ou voulons étre
pauvres de nous-mémes a 'exemple de Jésus, de
sa Meére Marie, de son disciple Frangois, nous
mettrons & la base de nos relations avec Dieu,
avec le prochain, avec nous-mémes, notre désap-
propriation qui nous fera : tenir de Dieu tout
avec gratitude et confiance; servir le prochain
de nous et du nétre; choisir notre vie dans la
confiance et dans la paix.






7

RECOMPENSE
DE LA PAUVRETE

¢ Jai eu grande joie dans le Sei-
gneur a veir refleurir votre intérét pour
moi; il était bien tonjours vivant, mais
vous mne trouviez pas d’occasion. Ce
n’est pas mon déniment qui m’inspire
ces paroles; j’ai appris en effet & me
suffire en toute occasion. Je sais me
priver comme je sais étre i l'aise. En
tout temps et de toutes manieéres, je me
suis initié a la satiété comme a la faim,
a I'asbondance comme au déniiment. Je
puis tout en Celui qui me rend fort.
Cependant vous avez bien fait de
prendre part 2 mon épreuve. »

(Phil., 4/10-14).

Ainsi parle saint Paul dans la lettre si pleine
d’'intimes confidences qu'il écrivit de sa prison
romaine aux chrétiens de Philippes de Macé-
doine. Ceux-ci avaient appris que 1'Apbtre, captif




112 LA PAUVRETE

a cause de I'Evangile, manquait 4 Rome du
nécessaire ; et aussitét retrouvant pour le fonda-
teur de leur Eglise leur ancienne affection et leur
dévouement, ils lui avaient envoyé par leur conci-
toyen, leur évéque peut-étre, Epaphrodite, une
généreuse aumodne collective.

Paul les en remercie et les félicite de leur
générosité; moins semble-t-il & cause du profit
matériel qu’il en a personnellement pergu, que
de I'abondance spirituelle qu’elle leur revaudra.

Or dans cette confidence faite a des disciples
touchant sa science de vivre, I’Apdtre n’a-t-il pas
fourni la formule méme de la pratique de la
pauvreté ? « Je sais me contenter de ce que j'ai,
soit peu, soit beaucoup, ma suffisance est dans
le Christ ».

En tout cas la liturgie franciscaine l'inter-
préte ainsi. Elle applique ces paroles a saint
Pierre d’Alcantara, inimitable imitateur de la
pauvreté de son séraphique Pére. Nous pouvons
donc les appliquer au modele de saint Pierre et
des autres saints de méme souche, & ce Francois
d’Assise, dont si souvent déja et si exactement
nous avons pu rapprocher la psychologie de celle
de I’Apoétre, et exprimer « 1'expérience religieuse »
par les paroles et les confidences du « séra-
phique » Paul.

Empruntons-lui donc encore celles-la. Voyons-
y la déclaration du privilege de I'Ame pauvre, et
la récompense de la pauvreté : « Je puis tout en
Celui qui me fortifie. » Je puis tout. Et comment?



RECOMPENSE DE LA PAUVRETE 113

Se trouver égale a toute situation d'esprit et
de corps, d’abondance ou d'indigence; se satis-
faire de ce qu'elle a, n'est-ce pas en effet le privi-
lege et la récompense de la pauvreté ? L'ame
pauvre est libre. La liberté est la conquéte ter-
restre de la pauvreté.

Heureux les pauvres en esprit, a proclamé le
divin Maitre, car le Royaume des cieux est a eux!
Voila la béatitude de la pauvreté; et c'est bien
une royauté que d'étre libre. Or appuyée sur le
Christ-Jésus et puissante de la Puissance de Celui
qui la fortifie, maitresse de soi et du monde et
de Dieu, ’ame pauvre est libre.

Certes, nous savions que la pauvreté était la
pierre fondamentale de la piété franciscaine. Son
étude nous a fourni comme une démonstration
expérimentale de la richesse de la Pauvreté et,
par conséquent aussi, une preuve nouvelle du
génie religieux du Pauvre d’Assise qui va ainsi,
du premier coup, au cceur de toute question

divine et humaine, par son intelligence du Mys-
tere du Christ.

Car c’est bien au Cceur de Jésus que nous a
conduits la méditation de la Pauvreté. Pour en
venir a4 la conclusion de notre étude, pour la
tourner a la pratique, nous n'aurons pas a cher-
cher de nouvelles considérations, des résolutions
nouvelles; il suffira d’unifier tout ce qui a été

dit.

D'abord nous ne nous sommes pas fondés sur
des abstractions, arrétés a discuter un systeme




114 LA PAUVRETE

ascétique. Nous avons constaté que Jésus-Christ
Notre-Seigneur a canonisé, dans la premiere Béa-
titude, non pas la théorique vertu de pauvreté,
mais concrétement, individuellement, personnel-

lement, LE PAUVRE, pauvre en esprit, pauvre de
désir.

Francois lui-méme n’a pas prétendu pratiquer
une vertu, méme excellente, spéculativement con-
sidérée parmi d’autres moins essentielles, moins
fécondes; il a suivi Jésus-Christ pauvre, appau-
vri de tout bien terrestre et jusque de son humaine
personnalité.

Car le Pauvre, c'est Jésus-Christ ! Et de la
nous avons percu, dans une lumitre étonnante,
la réalité secréte des rapports du pauvre avec
Dieu, de nos propres rapports avec ce méme
pauvre : par les considérants du Jugement final,
nous avons appris qu'en effet, pour explorer notre
foi et notre charité, Jésus-Christ se substitue le
pauvre; dans la parabole du Bon Samaritain,
nous nous sommes vu, nous-mémes, déclarés le
prochain de quiconque a besoin de nous, savoir
Jésus-Christ encore dans la personne du pauvre,

Ensuite nous avons compris qu'étre pauvre
est un ETAT D’ESPRIT, une tendance, un désir, plu-
t6t qu'une situation matérielle.

Ainsi nul n’est frustré : ni celui qui posséde,
a condition qu’il posséde comme ne possédant
pas; ni celui qui manque et qui pour jouir, si je
puis ainsi parler, de la pauvreté du Christ, doit




RECOMPENSE DE LA PAUVRETE 115

lui-méme accueillir le don de Dieu.L'un etl'autre
ne sont pauvres en esprit que par un effort sans
doute égal, savoir le riche pour renoncer a sa
richesse, le pauvre pour adopter sa pauvreté.

Car étre pauvre en ce sens béatifié, c'est accep-
ter son besoin et sa dépendance, en admettre
l'origine dans sa condition de créature, en
attendre la satisfaction de Dieu, Pére commun;
tout recevoir comme un bienfait gratuit, n'user de
rien que comme d'un bien commis.

Enfin nous avons médité 1'attitude qui carac-
térise le pauvre devant Dieu, devant le prochain,
devant le monde matériel ; et nous avons admis
que cette attitude n'est vivifiée et vivifiante que
par la pauvreté de soi.

Chemin faisant, nous avons reconnu que selon
la promesse du Sauveur la pauvreté impliquait
déja en soi une béatitude, car entiérement dépen-
dante de Dieu dans son étre, dans son activité,
i dans son destin, elle en est payée par la con-
| fiance; dépendante du prochain dans sa subsis-
tance et 'emploi de ses facultés, elle en est payée
par linfluence; dépendante des créatures dans
leurs donms, elle en est soldée par leurs services.
Et son détachement de soi lui procure la paix.

Pour tout résumer d'un mot qui soit en
méme temps le germe d'une derniére considéra-
tion et de nos affections, disons : LE PAUVRE EST
LIBRE. :




116 LA PAUVRETE

Le pauvre est libre; car plus rien ne le lie, ne
I'attache, ne le retient; ne le retarde, ne lin-
quiete, ne I'’épouvante; ne 1'alourdit, ne 1’accable,
ne le domine ni ne le paralyse... Il a appris & se
suffire avec ce qu'il a : est-il dans le déntiment,
il y peut vivre; est-il dans I’'abondance, il ne s'en
laisse pas absorber; retombe-t-il dans la détresse,
il n'est pas déconcerté; rassasié, il rend grices
a Celui qui lui permet de manger 4 sa faim;
affamé, il sait le supporter; car 'homme ne vit
pas seulement de pain, mais de la parole créa-
trice de Celui qui le soutient dans l'&tre.

Saint Paul ainsi se complait dans ses nécessi-
tés et ses détresses, non moins que dans ses fai-
blesses, les opprobres et les persécutions pour le
Christ; car lorsqu'il est faible, c’est alors qu'il se
sent fort en Celui qui le fortifie (1).

« Profitable, oui, la piété I'est grandement, dit-
il a son disciple Timothée, pour qui se contente
de ce qu'il a. Car nous n’avons rien apporté dans
le monde et de méme nous n'en pouvons rien
emporter. Lors donc que nous avons nourriture
et vétement, sachons étre satisfaits.

Quant a ceux qui veulent amasser des
richesses, ils tombent dans la tentation, dans le
piege, dans une foule de convoitises insensées et
funestes, qui plongent les hommes dans la ruine
et la perdition. Car la racine de tous les maux,

(1) 2 Cor., 12/12.




!
i RECOMPENSE DE LA PAUVRETE 117
|

tains se sont égarés loin de la foi et se sont trans-

\ c’est I’amour de l'argent. Pour s’y étre livrés, cer- -
*i percé I'ame de tourments sans nombre.

Pour toi, homme de Dieu, fuis tout cela. Pour-
suis la justice, la piété, la foi, la charité, la cons-
tance, la douceur » (2).

Ce sont, nous l'avons vu,les vertus du pauvre.

Le pauvre est libre. Quel bien l'enchainerait,
ou quel mal craindrait-il ?

! Devant Dieu, ni le poids de ses péchés, ni
' I'insuffisance et la souillure de ses ceuvres, ni ses
désirs les plus chers, car ses désirs ne sont plus
que ceux de Dieu méme : la gloire de son Nom,
la venue de son Régne, la docilité a 1'Esprit; et
contre ses fautes et ses impuissances, il est bien
1 défendu par les mérites de Jésus-Christ. Quelle

liberté pour avancer dans les voies intérieures
\ qui ménent a la sainteté !

| Devant le prochain ? Mais il s'est délivre,
! n’attendant rien et n'ayant rien a perdre, de la
| nécessité de flatter les uns, de ménager les
| autres, de se concilier les faveurs, ou de biaiser
avec les intéréts en conflit. Quelle liberté pour
rendre témoignage a la vérité de Dieu : « La
parole de Dieu n'est pas enchainée » (3).

Devant les choses créées ?... Il s'est libéré de
tout dessein d’accaparer, de conserver, d’accumu-

(2) 1 Tim., 6/6-10.
(3) 2 Tim,, 2/9.

_—




118 LA PAUVRETE

ler, pour soi, ce que Dieu a mis a l'usage de
tous. Quelle liberté pour précher a tous la justice
et la charité !

Et pour lui-méme, puisqu’il a rejeté en Dieu
le soin de sa dignité, de sa réputation, de sa des-
tinée; puisqu’il n'a gardé le souci ni de sa volonté
propre ni de sa propre justice, content de la jus-
tice qui lui est imputée par Dieu dans son Christ,
rien ne peut plus l'arréter dans son élan. Quelle
liberté totale et conquérante !

Pour reprendre les mémes pensées sous un
autre aspect afin de nous en pénétrer davantage,
disons encore que le pauvre échappe au triple
esclavage que font peser sur les hommes leurs
convoitises : le désir de dominer et de paraitre,
le désir de jouir, le désir de posséder : la superbe
qui s'asservit l'esprit, la luxure qui s’asservit le
corps, l'avarice qui asservit le cceur aux choses
mortes. L'esprit émancipé s'éléve a Dieu par
I'oraison; la chair déliée de ses chaines se puri-
fie dans la pénitence; le coeur détaché se res-
treint a l'usage utile.

« L'oiseau se rit de celui qu'il voit lui dres-
ser un piege », dit le Sage, ou plus littéralement :
« en vain jette-t-on le filet a la vue de ceux qui
ont des ailes » (4). Le pauvre est cet étre ailé
dont les yeux sont ouverts. C'est en vain que la

(4) Prov., 1/17.




e R S~ e B s

RECOMPENSE DE LA PAUVRETE 119

concupiscence tend des piéges devant ses pas : il

s'envole et se rit de l'artifice percé a jour. Il ne

| se laisse pas tromper aux apparences, lui qui voit
de tout la divine réalité.

« La ot est I'Esprit du Seigneur, la est la
liberté » (5); et le pauvre la posséde, parce qu'il
est conduit par cet Esprit. La pauvreté donc vous
délivrera.

Quoi donc ?... La faisons-nous l'égale de la
Vérité, dont Notre-Seigneur prononce : « La
Vérité vous fera libres » ? (6).

Ne nous hatons pas ni de répondre par l'affir-
| mative, ni de nous scandaliser du rapprochement.

Considérons que cette Vérité libératrice n'est

pas une abstraction, elle porte un nom d’homme,

' selon que le méme Jésus l'insinue : « Oui, je sais

que vous étes la race d’Abraham; (mais) en

vérité, je vous le dis, tout homme qui commet le

g péché est esclave. Si le Fils vous affranchit, vous
| serez réellement libres » (7).

Ce Fils, Jésus-Christ, mais c'est Lui qui est LE
' PAUVRE !

{ La pauvreté n'est pas la Vérité; mais elle est
| la condition pour la connaitre, pour la recon-
naitre, pour la suivre et pour l'aimer. Si, comme
1 nous le rappelait tout 4 I'heure saint Paul, la

(5) 2 Cor,, 3/17.
(6) Jo., 8/32.
(7) Jo., 8/34-37.




120 LA PAUVRETE

cupidité est la racine de tous les maux — et c'est
d’elle que germent l'incrédulité et I'apostasie — la
pauvreté est réciproquement la racine (et nous
avons dit avec saint Ambroise : la source) de
tous les biens; et notamment de cette connais-
sance vitale de Dieu et de son Christ, qui est la
vie éternelle. Les cceurs purs voient Dieu, et purs
sont les ceeurs qui se sont vidés d’eux-mémes et
de leurs vains désirs (8).

Le sujet serait inépuisable et nous ne pou-
vons nous y attarder davantage. S'il vous plait
de le méditer plus a loisir, reprenez 1'admirable
et suggestif volume du Pére Gemelli, dont il a
été parlé plus haut (9). Vous verrez au cha-
pitre sur la liberté que c'est grace a la pau-
vreté libératrice que la famille franciscaine a pu
donner au Christ et 4 son Eglise le triple témoi-
gnage de la sainteté, de la doctrine et des ceuvres,
ou il faut insérer le martyre, la prédication et le
service social. La pauvreté fut vraiment la vertu
fontale de son activité.

En redisant plus haut que le vrai Pauvre est
Notre-Seigneur Jésus-Christ, le Maitre et le
Modele, 'Auteur et le Consommateur de notre
perfection, nous avons professé qu’étre véritable-
ment pauvre n'est pas « un jeu d’enfants »; ni
un état auquel nous puissions atteindre et facile-

(8) Jo., 17/3; Sap., 15/3.
(9) Le message de saint Frangois au monde moderne,
ch. 2, pp. 370-386.



RECOMPENSE DE LA PAUVRETE 121

ment d'un seul élan, ni méme jamais pleinement
en cette vie. Et nous arriverons presque a la
méme conclusion, si nous reconnaissons qu'aprés
Jésus, avec lui et en lui, Francois d’Assise mérite
en toute justice et vérité le nom de pauvre, digne
a son rang de nous étre maitre et modele en pau-
vreté.

Nous ne nous désisterons point pourtant de
vouloir imiter Jésus-Christ et son disciple Fran-
gois, suivre avec Frangois son Maitre Jésus-
Christ ; étre enfin pauvre de cette pauvreté néces-
saire et féconde.

Pauvreté nécessaire, car il nous est impos-
sible de nous passer d'elle : elle est la forme de
notre vie; elle commande notre attitude envers
Dieu, envers les hommes et les choses, envers
nous-mémes.

Bien plus si nous prétendions nous passer
d'elle, elle s'imposerait rudement 2 nous.

D’ou naissent en effet les maux de notre
époque ? Quels sont ses besoins primordiaux ?
Quels sont les remédes 4 ces besoins et 3 ces
maux ?

Ne reconnait-on point partout que la cupidité
accable notre monde : cupidité de ceux qui pos-
sédent et ne veulent rien licher de ce qu'ils
détiennent; cupidité de ceux qui ne possédent
pas et veulent arracher leurs biens déclarés
injustes a ceux qui les retiennent ? Et le remede



122 LA PAUVRETE

ne serait-il pas dans la rémission commune de
cette cupidité, dans la pauvreté volontaire ?...

Pauvreté féconde, car pauvreté d’esprit, c'est
pour ceux qui la comprennent et 'aiment — et la
pratiquent — le nom de cette Sagesse dont 'écri-
vain sacré prononce un magnifique éloge.

Nous ne connaissons rien qui traduise avec
plus de vivacité et de plénitude les sentiments de
notre Peére envers sa Dame la Pauvreté :

« J'ai prié, et l'intelligence m’'a été donnée,
J'ai supplié, et l'esprit de Sagesse m'est venu.

Je I'ai préférée aux sceptres et aux trones et
j’ai tenu pour rien la richesse auprés d'elle.

Je ne lui ai pas comparé la pierre la plus
précieuse; car tout l'or du monde, devant elle,
n'est qu'un peu de sable, a coté d'elle, I'argent
compte pour de la boue.

Plus que santé et beauté je l'ai aimée, je l'ai
préférée a la lumiére, car son éclat ne connait
point de repos.

Mais avec elle me sont venus tous les biens,
et par ses mains d'innombrables richesses.

De tous ces biens je me suis réjoui, puisque
c'est la Sagesse qui les ameéne; j'ignorais pour-
tant qu'elle en fat la mere.



i e S

RECOMPENSE DE LA PAUVRETE 123

Ce que j'ai appris sans arriére-pensée, je le
communique sans regret, je n'entends pas cacher
ses richesses.

Car elle est pour les hommes un trésor iné
puisable, ceux qui l'acquiérent s’attirent 1'amitié
1 de Dieu » (9).

Daigne Marie, Mére du pauvre et Reine des
pauvres, et saint Francois, Patriarche des Pauvres,
nous obtenir de Jésus-Christ, Homme pauvre et
Dieu des Pauvres, I'amour, l'intelligence et les
ceuvres de la Sainte Pauvreté.

AMEN

(9) Sap. 7/7-14.







TABLE DES MATIERES

L'exemple de saint Frangois .............. 5
Notre Dame la Pauvreté.................. 23
Le pauvre devant Dieu .................. 41
Le pauvre devant les hommes ............ 55
Le pauvre devant les choses .............. 73
Le pauvre en face de soiméme ............ 93






ACHEVE DIMPRIMER
SUR LES PRESSES DE
L'IMPRIMERIE M. DAUER
5, RUE MORAND, PARIS 1i¢
POUR LE COMPTE DES
EDITIONS FRANCISCAINES
9. RUE MARIE-ROSE - PARIS-1 4¢
L E 1 7 MAI 19609
EN LA FRTE DE
SAINT PASCAL BAYLON

DEPOT LEGAL : Ne310 - 17 TRIMESTRE 1964




