..Un tel verra comme feu Celui qu’il n’a
pas connu comme lumiére.

St GREGOIRE LE THEOLOGIEN.

L’amour de I’humanité absolument parlant est,
en tant qu’idée, I'une des idées les plus inaccessibles
a Dintelligence humaine. Je dis bien : « en tant
qu’idée ». Elle ne peut €tre justifiée que par le
seul sentiment. Mais ce sentiment n’est possible,
justement, qu’allant de pair avec la conviction de
I’immortalité de I’Ame humaine.

DOSTOIEVSKI.

ISBN 2-902161-02-6

FBE RAYANS LAY 2k nTelh & T UE N

14 MORT ET IT°ATT.DET A

]



ULUNUDLD NADYA

- T/ == T - N AR W B AR T e Hd 4 RBANS RV R LJAIL N

GEORGES HABRA

L.a mort
et
I’au-dela

2¢ EDITION, corrigée

Chez ’auteur :

5, rue Béranger
77300 FONTAINEBLEAU
(France)
et chez les libraires







La mort
et
I’au-dela




v

OUVRAGES DU MEME AUTEUR

. LA TRANSFIGURATION SELON LES PERES GRECS
(192 pages), 2¢ édition, corrigeée.

. AMOUR ET CONCUPISCENCE (292 pages)

« Laissez-moi vous dire d’abord [I’intérét,
I’admiration et I’émotion avec lesquels je lis votre
magnifique ouvrage : ‘Amour et Concupiscence’. On
peut dire que vous renouvelez le sujet en le traitant
a la lumiére des Peéres grecs, et que vous enrichissez
singuliérement notre connaissance des Peres grecs en
les consultant sur un tel sujet. Vous tenez la les clefs
d’une véritable mine d’or. Merci de nous I’avoir
ouverte. J’espére qu’il se trouvera un éditeur pour
I’ouvrir aussi @ beaucoup de lecteurs. Peut-étre sera-
ce difficile, vu I’intemporalité qui, pour moi, donne
justement a votre pensée une rare valeur... »

« Vous nous avez rouvert avec magnificence la
source grecque de la sagesse chrétienne et d’une

poésie trés profonde. »

(Lettres d’Alexis CURVERS a I’auteur,
les 29 octobre et 12 novembre 1975.)



3. DU DISCERNEMENT SPIRITUEL
TOME 1 (250 pages)
TOME II (276 pages).

4. LA FOI EN DIEU INCARNE
TOME 1 : Justification rationnelle

« Erudit, exprimant avec chaleur et précision la
doctrine traditionnelle, I’auteur... réhabilite avec une
argumentation serrée et un grand luxe de citations
patristiques ce que la Tradition a transmis des sources
bibliques de la foi. Sans pitié pour la haute critique
protestante, il en anéantit le principe et les conclu-
sions, ne craignant pas les amateurs de quelque
nouveauté dont ’encyclique ‘Pascendi’ disait déja
en 1907 : ‘Qui la nie est traité d’ignorant, qui
[’embrasse et la défend est porté aux nues.’

... Les Peres de I’Eglise sont pour [I’auteur] la clef
d’or et du cceur et de intelligence. Il a parfaitement
décelé la faille de I’adversaire : | ’historicisme, déja
dénoncé par Henri Corbin, se substituant a
I’Histoire, les apparences a la réalité, le subjectif a
l’objectif. La prostérité de Richard Simon ne sort pas
grandie de ce tournoi. A une conception éthérée et
Jinalement destructrice de la Tradition, ’auteur sait
opposer la finesse du raisonnement et | ‘enseignement
des Peres.

... La clarté de son plan n’est pas garante d’une
parfaite cohérence. Un esprit cartésien en souffrira




VI

certainement, mais la richesse du contenu et I’audace
de ’entreprise dédommageront le lecteur persévérant.
Souhaitons sincérement a I’auteur, si profondément
chrysostomien et pascalien, d’aller au-dela de la
dichotomie spirituelle dont son livre est empreint. »

Jean BESSE
(dans « Contacts »,

Revue frangaise de I’Orthodoxie,
juillet 1991, n° 154).




GEORGES HABRA

L.a mort
et
Pau-dela

Chez ’auteur :

5, rue Béranger
77300 FONTAINEBLEAU
(France)
et chez les libraires







PREFACE

« L'immortalité de I'éme », a dit PASCAL, « est une
chose qui nous importe si fort, qui nous touche si pro-
fondément, qu’il faut avoir perdu tout sentiment pour
étre dans lindifférence de savoir ce qui en est. Toutes
nos actions et nos pensées doivent prendre des routes
si diftérentes, selon qu’il y aura des biens éternels & espé-
rer ou non, qu’il est impossible de faire une démarche
avec sens et jugement, qu'en la réglant par la vue de ce
point, qui doit étre notre dernier objet . » Ces paroles
du plus profond penseur de France montrent 'universa-
lité et la gravité effrayante du sujet traité par ce livre.
En conséquence, ce livre s’adresse en principe a tout le
monde : d’abord, a ceux qui ont eu le bonheur de par-
venir par la foi a la vérité, car on ne peut jamais appro-
fondir assez les mystéres de la foi ; ensuite, @ ceux qui
nont pas la foi, mais qui ont atteint, en partie ou tota-
lement, la vérité accessible & la raison, ou qui n’ont
encore atteint aucune vérité, a cette seule condition que
les uns et les autres « cherchent en gémissant ». Une
seule catégorie de gens est exclue, ou plutot s'exclut
elle-méme : ce sont ceux pour qui tout est matiére a
divertissement et a sensations, et qui, soit se fuient eux-

———

. 1. Pensées, 194. — Toutes nos citations des « Pensées » serontd’apres
I'édition Brunschvicg.




X

mémes pour ne jamais penser aux questions éternelles,
soit croient pouvoir atteindre la vérité en dégustant sa-
vamment une coupe de « péche Melba », étendus sur
une chaise longue devant une émission de Guy Lux ! Car
le sujet de ce livre, finalement, c’est Dieu, Dieu possédé
éternellement ; et Dieu, c'est ce qu'on ne peut trouver
qu’en se donnant tout entier, c’est ce qui exige une han-
tise lancinante toute la vie, bien loin d’étre traité en
marge de quoi que ce soit. Dieu est quelque chose de
si beau, de si sublime et de si inespéré, que toute peine
dépensée pour le trouver, si grande qu’elle soit, paraitra
incommensurablement en deca de ses fruits.

De méme que les précédents livres de [’auteur, ce
livre s’inspire essentiellement des Péres grecs. Comme
certains themes qui y sont traités se recoupent avec les
théemes de ces livres-la (ainsi, il est impossible de traiter
la «Vision glorieuse » sans parler de la Transfiguration)
Pauteur a dii éviter un écueil : celui de se répéter. 1l n’est
pas jusqu'aux citations qui ne Ssoient, presque toulcs,
nouvelles.

L’auteur, trop conscient de la sublimité, profondeur et
beauté des Péres, en méme temps que de sa propre indi-
gence, n’a point la folle et monstrueuse présomption de
croire qu'il a épuisé dans cet exposé toute leur richesse :
en effet, épuiser toute la richesse d’'un génie, n'est-ce pas
I'égaler ? Tout ce qu’il espere, c’est qu’il ne les ait pas
trahis. Si vraiment il ne les a pas trahis, son livre sera
utile, ne fit-ce que par l'abondance des citations (dont
beaucoup sont inédites en frangais) : un flacon de musc,
méme vide, émet un parfum de musc. Cependant, Iauteur
est depuis longtemps guéri de ses illusions : ce livre n’aura
jamais le succes de Guy DEs CARS, ni méme de l'ignoble
« Lecture matérialiste de I'Evangile de MARC »! En
théologie comme en art les initiés sont peu nombreux :
« “ Mon beau chien, mon bon chien, mon cher toutou,
approchez et venez respirer une excellent parfum acheté




XI

chez le meilleur parfumeur de la ville ’. Et le chien, en
frétillant de la queue, ce qui est, je crois, chez ces pau-
vres étres, le signe correspondant du rire et du sourire,
s'approche et pose curieusement son nez humide sur le
flacon débouché ; puis, reculant soudainement avec effroi,
il aboie contre moi, en maniére de reproche. — ‘ Ah !
misérable chien, si je vous avais offert un paquet d’excré-
ments, vous l'auriez flairé avec délices et peut-étre dévoré,
Ainsi, vous-méme, indigne compagnon de ma triste vie,
vous ressemblez au public, a qui il ne faut jamais pré-
senter des parfums délicats qui l'exaspérent, mais des
ordures soigneusement choisies ’. »*®

\—,—___
2. BAUDFL:AIRE, Le Spleen de Paris, 8.







CHAPITRE 1

L’IMMORTALITE DE L’AME

Voyons d’abord ce que la raison peut en savoir.

Il est évident qu’un corps ne se meut pas de lui-méme,
sauf si sa nature est d’étre en mouvement, le feu par exemple.
Or, un corps animé, qu’il soit végétal, animal, ou humain,
ne rentre point dans cette dernieére catégorie, autrement on
ne le verrait jamais a I’état inanimé. Il faut donc conclure
quil y a quelque chose qui I'anime. On ne pourrait pas
prétendre que ce “ quelque chose > soit Dieu, animant le
corps directement, autrement 1’on serait forcé d’attribuer a
Dieu les mouvements absurdes et honteux qui procédent de
nous. Ce “ quelque chose ” donc qui anime le corps est
une force autre que Dieu (dont nous ne nions certes pas la
qualité de premier moteur de toutes choses: mais autre
chose est de dire que Dieu est premier moteur du corps,
autre chose de dire qu’ll I’anime directement). Appelons cette
force “ &4me ”

Quelle est la nature de I’Ame humaine ? Est-elle corpo-
relle ou incorporelle ? J'appelle “ corporel * tout ce qui a
densité, ou forme, ou couleur, ou triple dimension — en
somme, c¢ qui est perceptible par au moins un de nos sens
corporels ; I'incorporel sera le contraire. Je dis donc que I’dme
cst incorporelle, pour les considérations suivantes :




I. Le premier argument a été admirablement formulé par
PLOTIN : “ Quand on dit qu'un homme a mal au doigt, on
reconnait sans doute que le siége de la douleur est dans le
doigt, et que le sentiment de la douleur est éprouvé par
le principe dirigeant. Ainsi quand une partie de I ¢ esprit ’1
souffre, cette souffrance est sentic par le principe dirigeant
et partagée par I'ame tout enticre. Comment expliquer cette
sympathie ? ¢ Par transmission ’, dira-t-on : ‘I'impression sen-
sible est éprouvée d’abord par la partie de ‘I’esprit animal’
qui est dans le doigt, puis transmise a la partie voisine,
et ainsi de suite jusqu'a ce qu’elle parvienne au principe
dirigeant ’. Eh bien donc, il est nécessaire, si la douleur est
sentie par la premiere partie qui 'éprouve, que la sensation
de la seconde partie soit autre, du moment que la sensation
se fait par transmission, et autre celle de la troisicme, et
ainsi de suite, en sorte qu'une seule douleur causera un
nombre infini de sensations ; enfin, le principe dirigeant per-
cevra toutes ces sensations et de plus sa propre sensation
aprés toutes les autres. A dire vrai, chacune de ces sensa-
tions nc fera pas connaitre la souffrance du doigt, mais la
souffrance d’une des parties intermédiaires : la seconde sen-
sation, par exemple, fera connaitre la souffrance de la
main ; la troisiéme, celle du bras, et ainsi de suitc; il y
aura donc une infinité de sensations. Quant au principe diri-
geant, il ne sentira pas la douleur du doigt, mais sa propre
douleur ; il ne connaitra que celle-13, et il ne s’inquiétera
pas du reste, parce quil ignorera la douleur éprouvée par
le doigt. Si donc il n’est pas possible que la sensation de
pareille douleur ait lieu par transmission, ni quunc partie
du corps, étant masse, connaisse la souffrance éprouvée par
une autre partic — car dans toute étendue les parties sont
étrangeres les unes aux autres — il faut poser que le prin-

1. Au scns stoicien du terme, PLOTIN cxposant ici, pour la combattre,
I'explication matérialiste dc ces philosophes pour qui « les sens sont des
esprits tendus du principe dirigeant aux différents organes » (PLUTARQUE,
Des Préceptes des Plulosoplies, 111, 8).




N

cipe qui sent soit partout identique a lui-méme : or, de tous
les étres, le corps est la substance a laquelle cette identité
peut le moins convenir "2,

Cette conclusion est nécessitée d’ailleurs par la sensa-
tion en général, dont la douleur n’est qu'une forme. Per-
cevoir par plusieurs sens a la fois un scul objet, ou par
un seul sens un objet complexe, un visage par exemple,
suppose que 'dme soit tout entiere en plusieurs lieux a la
fois, et qu'elle ait des parties identiques au tout, qu’'elle

soit donc incorporelle.

II. On peut tirer un argument du mécanisme de la
mémoire : “ Si le principe qui sent était corporel ”, dit
encore PLOTIN, “ il ne pourrait sentir qu’autant que les
objets extérieurs produiraient dans le sang ou dans l’air une
empreinte semblable a celle qu’un cachet fait sur la cire.
Sils imprimaient leur image dans des substances humides,
comme on le suppose sans doute, ces empreintes se confon-
draient comme des images dans l’eau, et il n’y aurait pas de
mémoire. Si ces empreintes persistaient, ou bien elles feraient
obstacle A celles qui viendraient ensuite, et il n’y aurait
plus de sensation; ou bien elles seraient effacées par les
nouvelles, et il n’y aurait plus de souvenir. Si donc l'dme
est capable de se rappeler les sensations antérieures, d’en
avoir de nouvelles, auxquelles les précédentes ne fassent
pas obstacle, il est impossible qu’elle soit corporelle 3.
Par ces mots PLOTIN renverse d’avance la théorie matéria-
liste, chére A notre époque, selon laquelle les souvenirs sont
cnregistrés, comme sur un disque phonographique, dans cer-
taines zones précises du cerveau, la destruction de ces zones
entrainant celle de la mémoire. Au contraire, si certaines
zones précises commandent effectivement I'actualisation des
souvenirs, ce n’est pas — BERGSON 'a bien démontré — au

2. Ennéades, 1V, 7, 7.
J. Id., 1V, 7, 6.




4

sens d'un enregistrement mécanique, contredit par les faits :
“ §i vraiment mon souvenir visuel d’un objet, par exemple,
était une impression laissée par cet objet sur mon cerveau,
je n'aurais jamais le souvenir d'un objet, j'en aurais des
milliers, j’en aurais des millions ; car I'objet le plus simple
et le plus stable change de forme, de dimension, de nuance,
selon le point d’ou je l'apergois : @ moins donc que je me
condamne a une fixité absolue en le regardant, & moins
que mon cil s’immobilise dans son orbite, des images in-
nombrables, nullement superposables, se dessineront tour a
tour sur ma rétine et se transmettront a mon cerveau. Que
sera-ce, s’il s’agit de I'image visuelle d’une personne, dont
la physionomie change, dont le corps est mobile, dont le
vétement et I'entourage sont différents chaque fois que je
la revois? Et pourtant il est incontestable que ma cons-
cience me présente une image unique, ou peu s’en faut, un
souvenir pratiquement invariable de l'objet ou de la per-
sonne : preuve ¢évidente qu’il y a eu tout autre chose ici
qu'un enregistrement mécanique. % De plus, la théorie
matérialiste contredit les faits cliniques: “ La ol la lésion
cérébrale est grave, ¢t ou la mémoire des mots est atteinte
profondément, il arrive qu’une excitation plus ou moins forte,
une émotion par exemple, raméne tout a coup le souvenir
qui paraissait a jamais perdu. Serait-ce possible, si le sou-
venir avait été déposé dans la matiére cérébrale altérée ou
détruite ? *® Dans I'aphasie progressive, les mots disparais-
sent toujours dans un ordre déterminé : noms propres, noms
communs, adjectifs, et enfin verbes — ce qui dément la
thése d’un enregistrement spatial des souvenirs.

III. Cest un fait que notre pensée s’éleve a la perceptiop
de choses immatérielles : Dieu, les Idées (au sens pla'_com-
cien du terme) telles le Bien en soi, le Beau en soi, le

4. L’Energie Spirituelle : L’ Ame et le Corps, 51-2.
5. Id., 52.



5

Vrai en soi, le Juste en soi, le cercle en soi, la ligne droite
en soi... Pour que notre pensée puisse parvenir a une cer-
taine conception de choses immatérielles, elle doit étre elle-
méme immatérielle ; pour qu’elle puisse penser des choses
inétendues, elle doit étre elle-méme sans étendue; pour
quelle puisse penser des choses indivisibles, elle doit étre
elle-méme indivisible. C’est le sens profond de I’expression :
“ a limage de Dieu ”; si elle pergoit I'archétype, C’est
qu’elle en est le miroir : “ Pense le Dieu incorporel, a tra-
vers ’ame incorporelle qui est en toi. & ”

Concluons donc avec les Péres que I’dme est “ quelque
chose d’immatériel et d’incorporel 7, mais, comme le sug-
gére la notion méme d’ * image ”, elle est incorporelle non
au méme titre que la divinité mais seulement par analogie :
“ Comme l'effet par rapport a la cause, ou le participant au
participé, ou ce qui existe a sa cause ; non comparativement
ou par synonymie, comme s’il s’agissait de choses de méme
nature, mais par homonymie et, si 'on peut ainsi dire, par
participation, les objets en question étant infiniment distants
par nature I'un de l'autre. ”8 Il y a donc une hiérarchie
de I'incorporel, et telle chose, par exemple 1'dme, qui en
elle-méme est incorporelle, peut et doit étre appelée “ cor-
porelle ” dés qu'on la compare a Dieu, tout comme les meil-
leurs sont plus adéquatement appelés “ méchants » des qu’on
les compare a Lui (“ Il n’y a de bon que Dieu seul -
“ Si vous donc qui étes méchants savez donner les bons
dons A vos enfants?.. ), tellement I’abime infini entre
Diel_1 et la créature interdit toute comparaison ! Déja mathé-
matiquement, un nombre, quel qu’il soit, comparé 2a l'infini,
est réduit a zéro. C'est a la lumitre de ce Principe qu’on

212) St BasiLe, Hom. sur : « Prends garde 2 toi-méme » (P.G. XXX1,

293/. GREGOIRE DE Nysse, De I’Ame et de la Résurrection (P. G. XLVI,

8. St Maxime, Lettre 6 (P. G. XCI, 429).
9. Mc. 1018,
10. Mt. 711,




6

peut comprendre comme eclles doivent étre comprises quel-
ques affirmations de certains Péres que I'dme est corporelle,
n’en déplaise & Monsieur de VOLTAIRE qui se moque d’eux
quelque part A ce sujet, VOLTAIRE *“ le roi des badauds, le
prince des superficiels,... le prédicateur des concierges ” .

A ce stade de notre démonstration une difficulté redou-
table se présente a nous. “ Dans votre premier argument ”,
me dira-t-on, “ vous avez tenté de démontrer 'incorporéité
de 'dme humaine par la sensation. Les animaux, eux aussi
jouissant de la sensation, doivent donc avoir une 4me incor-
porelle. Si donc vous partez de I'incorporéité comme pre-
mier palier de votre ascension dans la démonstration de I'im-
mortalité, force vous est de considérer 'ame animale aussi
comme étant immortelle ! ” Je n’éluderai pas cette difficulté
en assimilant les animaux, comme 1’a fait DESCARTES, a des
machines : les animaux ont des sensations comme nous. Aussi
je soutiens que leur ame aussi est incorporelle. Mais elle
n’est pas une substance. J'appelle “ substance ™ ce qui est
identique et numériquement un, et admet tour a tour les
contraires — ce qui suppose qu’elle existe en elle-méme :
ainsi une statue, composée de marbre et de forme, est une
substance, parce qu’elle existe en elle-méme, et admet les
contraires tour a tour ; elle peut toute €tre peinte en blanc,
puis en noir, par exemple. Mais la forme de la statue (je
ne parle pas de la “ Forme ” ou “ Idée ” platonicienne, qui
est une réalité spirituelle existant concreétement, en elle-
méme, indépendamment de mon esprit) n’est pas une subs-
tance, car elle n’a pas d’existence en dehors du marbre, mon
esprit ne fait que l’abstraire du marbre mais elle en est
inséparable et en dépend essentiellement: en effet, elle est
atteinte dans la mesure ou le marbre est brisé; et si le
marbre est pulvérisé, elle aussi disparaitra complétement. Ceci
dit, jassimile ’ame de l'animal a la forme d’une statue:

11. BAUDELAIRE, Mon cceur mis & nu, 18,



1

comme la forme, elle est incorporelle, mais comme elle aussi,
s’évanouit avec le corps.

Tout le démontre en effet : dans la sensation ’Ame est
assujettie au corps, en un certain sens. Il est impossible, 2
moins qu’on ait ’'un ou 'autre de ses sens malade, de ne
pas entendre le marteau-piqueur a proximité de nous, de
ne pas voir une lumicre éblouissante qui frappe notre rétine,
de ne pas sentir le parfum de I'ambre quand il est sous
nos narines, de ne pas distinguer le duvet d’une péche de
la dureté de l'airain quand on les palpe. Je ne dis pas qu’il
est impossible de ne pas percevoir ces choses, mais de ne
pas en avoir la sensation. Dans le méme ordre d’idées, I'ins-
tinct est compulsif. L’animal, n’ayant que linstinct, ne peut
point résister a ce qui l’alleche, il s’y rue immédiatement,
sans penser aux conséquences. Si deux objets alléchants se
présentent a lui simultanément, il s’élancera automatique-
ment a celui qui exerce l'attirance la plus grande.

L’dme animale, dépendant totalement d’un corps corrup-
tible, est donc corruptible elle aussi. Elle n’est pas 4 propre-
ment parler une dme : “ Si quelqu’un met face 4 un pain
naturel un pain fait de pierre, dont la forme est la méme,
la grandeur la méme, semblable la couleur, de sorte que
par ces nombreuses choses celui-ci paraisse étre le méme
que le prototype, mais la puissance de nourrir lui fait dé-
faut, nous dirons que ce n’est pas proprement que la déno-
mination de ‘pain’ échoit A la pierre, mais abusivement.
Ainsi donc I'dime ayant sa perfection dans l'intelligence et
la raison, tout ce qui n’a pas cela peut certes étre un homo-
nyme du mot ‘ dme ’, mais n’est pas une 4me véritable, mais
une énergie vitale interprétée par I'appellation * Ame’ * 12,

Il n’en est pas ainsi de 'dme humaine. Sans doute com-
prend-elle un systéme végétatif et un systéme animal, mais
c’est par son cOté le plus bas. Par son coté le plus haut,

”éZ_})GRéuomE DE Nysst, De la Création de ’'Homme, 15 (P. G. XLIV,




8

elle est pour ainsi dire indépendante du corps: non au
sens de préexistence, mais parce qu’elle s’adonne A des
activités incorporelles, elle pense l'intelligible, c’est-3-dire par
définition ce qui non seulement est pur de tout sensible, mais
s’y oppose. Tous les grands mots de la paléontologie et de
I’évolutionnisme athée ne prévaudront pas contre cette vérité :
“ De tous les corps ensemble, on ne saurait en faire réussir
une petite pensée : cela est impossible, et d’un autre ordre. » 13
Il'y a en effet ““ une distance infinie des corps aux esprits ” 14 :
entendez “ de la sensation, comme de la matiére inanimée,
a 'ame raisonnable. ” Que ceux qui éprouvent une mysté-
rieuse deélectation a tracer leur arbre généalogique au singe
modeérent un peu leur enthousiasme ! L’évolution n’a rien de
philosophiquement absurde si I’on suppose une intervention
créatrice divine pour faire passer ’ordre animal & ’ordre hu-
main, car entre les deux il y a une rupture qui ne peut étre
comblée que par l’acte créateur. Voila ce qu’exige la raison.
Quant a la foi, elle exige que le fruit de cette intervention
divine ait été non le * Pithécanthrope ” ou le “ Sinanthrope ”
ou je ne sais quoi, mais un premier couple dont la perfec-
tion est telle qu’elle nous est inconcevable, parce que sur-
naturelle — quitte a ce que ’'homme ne se fit pas maintenu
en cet état, mais flit déchu bien bas par son péché.
Continuons. L’Ame humaine, et elle seule, est donc une
“ substance ” incorporelle. La fameuse définition d’ARISTOTE :
“ L’ame est l'entéléchie premiére d’un corps naturel, qui a
la vie en puissance 15, revient tout simplement a dire que
’Ame est dans le méme rapport au corps que la forme au
marbre de la statue, ce qui en fait une 4me périssable. Aussi
PLOTIN est-il trés sévere a I’égard de cette définition : “ Si
’Ame est avec le corps dans le méme rapport que la forme
de la statue avec le bronze, il en résulte qu'elle est divisée

13. PascaL, Pensées, 793.

14. 1d. . )

15. ‘H uyn totiv bvreréyewx %) mpdty odpatos @uowxod Suvduer
Cwnv ¥Eyovroc.— De I'’Ame, 412 a.



R -

avec le corps, et qu'en coupant un membre on coupe avec
lui une portion de I'dme... Si I'dme est une entéléchie, il n’y
aura plus de lutte possible de la raison contre les passions.
L’étre humain tout entier m’éprouvera qu’un seul et méme
sentiment, sans jamais étre en désaccord avec lui-méme. Si
’ame est une entéléchie, il y aura peut-étre encore des sen-
sations, mais des sensations seulement; les pensées pures
seront impossibles. ® ” De méme St GREGOIRE DE NYSSE
dit qu’ARISTOTE “ estima I’dme mortelle ”, 17 St GREGOIRE
LE THEOLOGIEN dénonce * ses discours sur I'dme propres
A un mortel 18 (c’est-a-dire propres a qui n’espére pas une
vie aprés la mort), St MAXIME enfin va jusqu’a le ranger sur
ce point avec EPICURE : “ Si I'dme posséde la pensée et la
raison par le corps, comme si sans lui, selon eux, elle ne
peut les avoir, elle n’aura indubitablement point de subsis-
tance propre : comment peut-elle avoir de subsistance pro-
pre, celle qui en elle-méme n’a rien qui lui est propre ?
N’ayant pas de subsistance propre, elle n’est évidemment pas
une essence. N’étant pas une essence subsistante par elle-
méme, elle sera un accident, se trouvant par nature unique-
ment dans un corps sous-jacent; et ne pouvant nullement
étre quoi que ce soit, aprés la dissolution de celui-ci. Et
ceux qui déraisonnent tant, supprimant l'immortalité de
I'ame, rien ne les distingue de la diligence impie d’EPICURE
et ’ARISTOTE, avec qui ces gaillards, comme il est naturel,
se glorifient de se ranger ”.1® L’unanimité des Péres (la
liste peut aisément étre prolongée) des plus perspicaces et
des plus aptes a épouser toutes les nuances de la pensée
du grand philosophe est certainement plus que suffisante
pour réduire A leur juste valeur les louanges ampoulées et
engouement des scolastiques pour le philosophe, eux qui

16. Ennéades IV, 7, 8, 5.
;g Dg l’éAme et de la Résurrection (P. G. XLVI']?I?‘I : Di
+ ToUg Bvnrolg mepl Yuydic Aéyous. — 1¢r Disc, Théologique, Disc.
27 (P. G. XXXVI, 24).
19. Lettre 7 (P. G. XCI, 437).




10

ne savaient méme pas le grec et ne possédaient d’ ARISTOTE
que des traductions. Il faut pourtant le reconnaitre, les er-
reurs d’ARISTOTE sur ce point sont une tragique inconsé-
quence d’un philosophe qui croyait a la pensée pure et 3
la capacité de la raison de maitriser les instincts — ce
quon ne peut pas dire d’EPICURE par exemple.

A partir de cette expression : * substance incorporelle ”,
la démonstration peut étre développée sur deux voies pa-
ralleles, selon qu’on met I'accent sur le mot “ substance ”
ou sur le mot “ incorporel . Développons d’abord la no-
tion de * substance ” : “ Si l’ame ”, dit St MAXIME, “ est
naturellement subsistante par elle-méme et en elle-méme,
elle agira avec le corps, pensant et discourant naturellement.
n’arrétant jamais les puissances intellectuelles qui lui sont
naturellement inhérentes. Car les choses naturellement
inhérentes a quelque étre que ce soit sont inaliénables, tant
qu’il est et qu’il subsiste. L’ame donc, étant toujours depuis
qu’elle a commencé d’exister, et subsistant a cause de Dieu
qui I'a créée ainsi, pense toujours et raisonne et connait,
et en elle-méme et avec le corps, par elle-méme et par sa
propre nature. Il ne se trouvera en conséquence aucune
raison qui puisse aliéner ’ame, aprés la dissolution du corps,
de ce qui lui est inhérent naturellement et non a cause du
corps. ” 20 En d’autres termes, 'dme, se mouvant elle-méme,
se mouvra perpétuellement, “ car de ce qui se meut lui-
méme s’ensuit ce qui se meut perpétuellement ” 2. On est
en pleine métap‘hysique platonjcienne et de la plus sublime :
“ Tout ce qui se meut soi-méme est immortel en effet,
tandis que cc qui, mouvant autre chose, est lui-méme mil
par autre chose, cesse d’exister quand cesse son mouve-
ment. Seul, par conséquent, ce qui se meut soi-méme jamais
ne cesse d’étre mi, en tant que sa natur¢ propre ne §€
fait jamais défaut a elle-méme ; mais C’est 12 au contraire la

20. 1d. (P. G. XCI. 436-7).
21. St Maxime, dc I'Ame (P. G. X1, 357).



11

source aussi et le principe du mouvement pour toutes les
qutres choses qui sont mues. ” 22 Il faut cependant faire at-
tention : la suite, non citée, du texte, montre que PLATON
fait de I’ame un principe ‘‘ inengendré ’’?} (disons, a la
décharge de PLATON, qu’il y vise *‘ ’Ame divine *’, et
non I’ame humaine) ; tandis que St MAXIME fait de I’ame
une puissance qui se meut elle-méme uniquement parce que
Dieu a bien voulu, et veut bien, lui accorder cette qualité
naturelle. St ATHANASE aussi reprend l’argument
platonicien : ‘“ Si I’ame meut le corps, comme il a été
démontré, et elle-méme n’est pas mue par autre chose, il
s’ensuit que I’Ame, se mouvant elle-méme, se mouvra
encore clle-méme apres avoir dépos€ le corps sur terre.
Car ce n’est pas 'ame qui meurt, mais le corps a cause du
départ de I'ame. 2

Il n’y a pas que cette preuve a partir de la notion de
“ substance . En effet, si toute substance admet tour a
tour des choses contraires, celles-ci pour I’dme sont les
vertus et les vices, dont l’alternance provient du libre
arbitre : courage et licheté, tempérance et intempérance,
chasteté et débauche, etc. Les vices sont le mal de I’dme.
Toute chose créée a son mal : ainsi celui du sel c’est de
s’affadir, celui du seigle c’est I'ergot... Et le caractere dis-
tinctif du mal c’est d’anéantir : le sel n’existe plus quand
il est affadi, de méme que le seigle est dévoré par l'ergot.
Donnons maintenant la parole 3 PLATON : “ Est-ce que
Pexistence en I'ame de l'injustice et du reste des vices, du
fait qu’ils s’y implantent et linvestissent, la corrompt et
épuise jusqu’a la mener au trépas et A sa séparation d’avec
le corps 725 ” La réponse étant négative, * puisqu'il n’y a
Pas un seul mal, ni propre ni étranger, qui détruise ’dme,
il est clair que, forcément, elle est quelque chose qui existe

22. PrLAaTON, Phédre, 245 cd.

23. 1d., 246 a.

24. Discours contre les Gentils (P. G. XXV, 635),
25. République, 609 d.




12

toujours, et que, si c’est quelque chose qui existe toujours,
c’est quelque chose d’immortel. 28

Si on veut bitir sa démonstration en mettant I’accent
sur la notion d’° * incorporel ”, on dira avec St ATHANASE :
“ Clest parce qu'elle est immortelle que 1'dme ratiocine
sur les choses immortelles et éternelles. Et de méme que le
corps, €tant mortel, ses sens percoivent des choses mortelles,
ainsi I'ame, contemplant les choses immortelles et ratioci-
cinant sur elles, il est nécessaire qu'elle soit elle-méme im-
mortelle et qu’elle vive a jamais... C’est indubitablement 3
cause de cela qu'elle a la pensée de la contemplation de
Dieu ; et I'ame devient sa propre voie, recevant, non extrin-
sequement mais d’elle-méme, la connaissance et la perception
du Dieu Logos. 2" — ** S§j je m’imagine un centaure ”, me
dira-t-on, *“ ou une ville batie en lair, cela veut-il dire qu'ils
existent ? ” — Clest passer & c6té de I’argument.- Certes,
le centaure n’existe pas en réalité, mais le fait que vous avez
pu I'imaginer prouve que vous avez la faculté d’'imaginer, car
toute énergie suppose une essence adéquate. De méme,
pour qu'on puisse penser des choses immortelles et immua-
bles, alors que notre corps est dans un continuel écoulement,
il faut avoir une faculté qui soit au moins 'image des choses
immortelles et immuables et capable de les réfléchir. Car
I’étendu ne peut concevoir I'inétendu, ni le divisible I'indivi-
sible, ni le mortel I'immortel, ni ce qui est soumis a un
changement continuel I'immuable.

On peut arriver & la méme conclusion par le biais de la
simplicité de I’ame, trés connexe a I'incorporéité. Du moment
que I'ame est incorporelle, elle est “ simple ". 28 Simplicité
cependant qui n’en est pas une si on la compare a la véritable
simplicité, la divine. En effet, rien que le fait que I’ame est
capable de mal, méme quand elle n’en fait pas, montre qu’ella

26. 1d., 610e-11a. — Argument repris par St MAXIME dans son opuscule
« De I’'Ame » (P. G. XCI, 360).

27. Discours contre les Gentils (P. G. XXV, 68).

28. GREGOIRE DE NYssg, De I’Ame et de la Résurrection (P. G. XLVI, 44),




13

est “ en quelque maniére composée ”.2° Mais cela est upe
autre question, qui illustre combien la théologie des Pares
est toute en nuances, ol se perdent les esprits cartésiens et
tout d’une piéce. Considérée sans comparaison avec Dieu,
I’ame est simple. Or, si “ la composition est le principe de
la lutte ; la lutte, de la séparation ; la séparation, de la dis-
solution ”,3° I’ame, étant essence simple, sera indissoluble.

Nous pouvons donc définir la mort : la séparation — non
’annihilation — de I'dme et du corps. A ce stade, je vois
se dresser devant moi la race des exégetes et des théologiens
modernes, race (sauf rares exceptions) exécrable s’il en fiit,
au cceur ténébreux et a l'intelligence plus enténébrée encore,
race qui a elle seule a contribué plus que tous les athées
ensemble a la destruction de la foi. — “ La distinction entre
I'ame et le corps, c’est du dualisme, voyons ! Jamais I’Ecri-
ture n’en parle. C'est une supercherie introduite dans le
christianisme par la philosophie grecque ! Et d’abord, je
comprends bien leur haine & 1’égard de la philosophie grec-
que, et je crois en comprendre les raisons. La philosophie
grecque en effet est I'instrument puissant choisi par la Pro-
vidence pour élucider et élaborer le dogme (il est superflu
de prouver ce qui créve les yeux : mais qu'on considére
que certains livres de 1’Ancien Testament s’en inspirent
fortement, que tout le Nouveau Testament et quelques livres
de I'Ancien ont été inspirés en grec, que les conciles cecu-
meniques du 1¢r millénaire, ainsi que les Péres grecs, ont
fait un usage profond de la pensée grecque et se sont expri-
més en grec, que plusieurs Péres latins s’en inspirent, et
méme, a sa maniére, la théologie du Moyen Age), et elle
le fait avec une précision si contraignante que nos exégdtes
et théologiens s’y sentent trés mal a laise. Ils adorent en
effet ce qui est large et élastique, od “ A ” ne veut pas dire

29. GREGOIRE PaLAMas, Chap. phys., théol., éthiq. et prat., 33 (P. G.
CL, 1141). S d P

33;0. GREGOIRE LE THEOLOGIEN, 2¢ Disc. Théol., Disc. 28, 7 (P.G. XXXVI,




14

y

“ A " et “ blanc " veut dire “ noir . Aussi HEGEL vint-i]
heureusement a leur rescousse — HEGEL, c’est-a-dire le boa
constrictor, doué d’une faculté digestive insatiable ; aucune
thése ne le décontenance, ce gaillard, elle est vite transformée,
par une série de réactions gastriques, en “ synthése ”. Au-
cune contradiction ne peut lui tenir téte, il lui tord immé-
diatement le cou et réconcilie ainsi toutes choses. La preuve,
c’est quil a gardé tous les grands mots du vocabulaire chré-
tien — Trinit¢, Création, Incarnation, Rédemption, Résurrec-
tion, etc. — et réussi a mettre sous chacun d’entre eux un
sens diamétralement opposé a 'orthodoxie chrétienne : pro-
pri¢t¢ infiniment commode et rentable quand, sous le cou-
vert du nom de “ catholique ”, des professeurs et des ins-
tituts s’acharnent, avec une rare hypocrisie, 4 détruire la
foi.

Si je leur disais donc que la description imagée donnée
par “ La Genése ” de la création de ’homme représente
nettement deux éléments, dont l'un, *“ la poussiére de la
terre 7 3! n'est que le corps, l'autre, “ le souffle de vie 32
nsufflé par Dieu n’est que I'Ame, ils me répondraient par un
charabia ol tout entre : Sumer, Babylone..., de quoi me
faire perdre la téte, & moins que, secoué par une convulsion
de dégoit, je ne me retire A temps. Si je leur opposais telle
parole de “ La Sagesse ” : “ Car la sagesse n’entre pas
dans une dme fourbe, et n*habite pas dans un corps tribu-
taire du péché ”,% ils me rétorqueraient avec un rictus
jaune que ce livre précisément est miné par la philosophie
grecque, et certains méme lui refuseraient a ce titre (critére
extrémement objectif !) l'inspiration. Mais si je leur opposais
la parole du Christ : “ Ne craignez pas ceux qui tuent le
corps, mais qui ne peuvent tuer 'dme ; craignez plutdt celui
qui peut perdre et I'dme et le corps dans la géhenne 3¢ (je

31. 27,
32, 1d.
33, 14,
34. ML 102,




15

souligne exprés parce que les exégétes modernes sont connus
comme ayant des yeux pour me pas voir), qu’auraient-ils a
répondre 7 Et a celle<ci : *“ Et ma chair reposera dans les-
pérance, car tu n’abandonneras pas mon dme dans I'Hadgs,
et ne laisseras pas ton saint voir la corruption 2 ? Et

enfin, pour abréger, a celle-ci : “ Afin qu’elle soit sainte

de corps et d’esprit ” 3¢ 7 Elles sont des interpolations, peut-
étre ?

Le sort du corps a la mort est évident. Mais I’dme, ou
va-t-elle ? Une erreur a laquelle méme PLATON et PLOTIN
n’ont pu échapper, et qui reprend vie grace a I’engouement
actuel pour I'hindouisme, c’est la métempsychose. Elle a
pris diverses formes, mais elle peut se répartir en deux grandes
classes : celle qui limite la transmigration aux corps hu-
mains, et celle qui I'étend aux animaux et méme aux plantes.
PLATON et PLOTIN, croyant a la préexistence de I’Ame, font
de I’homme une ime uniquement, la descente dans un COIps
étant la conséquence d’une chute, et donc cessant sitot que
Ame aura retrouvé — et ce n’est pas le cas de toutes — sa
pureté primitive, aprés bien des pérégrinations, pour le
cas des Ames impures, méme dans des corps d’animaux, le
choix de ces corps étant déterminé par la qualité morale
de la vie immédiatement antérieure de I'dme : ainsi un dé-
bauché devient pourceau, un rapace devient faucon, etc.
Mais justement ’homme n’est pas uniquement ame, il est
la synthése de la matiére et de I'esprit : L’intelligence donc
et la sensation, ainsi séparées l'une de l'autre, se tenaient
dans leurs propres limites, et portaient en elles-mémes la
magnificence du Logos démiurge, panégyristes silencieux et
proclamatrices pergantes de la magnificence. Il n’y avait
pas encore un mélange des deux, ni une alliance des contraires
— indice de plus grande sagesse, et de somptuosité dans
[la création] des essences — ni toute la richesse quon con-

35. Ps. 15910,
36. I Cor. 734,




16

nait de la bonté. Voulant montrer cela, le Logos organisateur
créa 'homme un seul vivant de I'une et l'autre natures, je
veux dire l'invisible et la visible ; et ayant pris le corps de
la matiere déja existant par Lui, et y infusant la vie, ce que
Iintelligence reconnait étre I'dme intellectuelle et I'image de
Dieu, Il établit sur terre comme un second monde, grand dans
le petit, un autre ange, adorateur mixte, contemplateur de la
création visible et initié aux mystéres de linvisible, roi de
ce qui est sur terre et gouverné d’en haut, terrestre et céleste,
éphémere et immortel, visible et intelligible, 3 mi-chemin
entre la grandeur et I'humilité, a la fois esprit et chair :
esprit a cause de la grace, chair a cause de lorgueil 37, ”
Par conséquent telle ame est pour tel corps, et inversement ;
il ne peut y avoir donc transmigration & un autre corps
humain, a plus forte raison a un corps animal ou végétal
(ce qui est plus grave, parce qu'elle dégrade I’ame humaine
en la faisant vivifier un corps bien au-dessous de sa dignité,
et opere ainsi une confusion entre les divers ordres de la
nature). En effet, le corps humain est le plus beau de tous
les corps et le seul qui corresponde a la dignité de 1'dme
humaine, méme de 'ame viciée, car celle-ci ne déchoit pas
métaphysiquement de son rang d’dme humaine.

D’autres absurdités découlent de la métempsychose : si
des Ames humaines animent des animaux ou des plantes,
“ sans qu’aucun signe soit apposé pour identifier la plante
ou I'animal originaire d’'un homme et ceux d’une autre pro-
venance, celui qui a une pareille préconception sera mi des
mémes sentiments a 1'égard de toutes choses, de sorte qu'il
est nécessaire, ou quil use de férocité a I’égard méme des
hommes vivants dans la nature, ou, §’il incline naturellement
4 lamour pour ses congénéres, quil ait des sentiments iden-
tiques 2 I’égard de tout étre vivant, méme des reptiles, méme
des animaux sauvages. Bien plus, celui qui admet cette

37. GREGOIRE LE THEOLOGIEN, Sur la Nativité du Sauveur, Disc. 38
(P.G. XXXVI, 321, 324).



17

croyance, prendra, s’il se trouve dans quelque forét, les ar-
bres pour une foule d’étres humains. 38 ” D’autres absurdités
découlent de cette “ folie 3% qu’est le myi;he de la métem-
psychose, et dont I'exposé nous entrainerait trop loin.

Ou va alors 'ame a la mort ? Comment vit-elle ? Con-
tentons-nous pour le moment de dire avec St GREGOIRE DE
Nysse qu’ “elle séjourne dans son propre domaine, et vit
avec ses semblables incorporellement. 4

113?' GREGOIRE DE NYssE, De I’Ame et de la Résurrection (P. G. XLVI,
39. ORIGENE, Contre CaLse, III, 75 (P. G. X1, 1020)
40, Panégyrique de St THEODORE P. G. XLVI, 737).







CHAPITRE II

LES SIGNES PRECURSEURS
DE LA VENUE GLORIEUSE DU CHRIST

Selon la foi chrétienne, la mort n’est qu’une séparation
temporaire de ’ame et du corps, et leur destinée finale se
scellera par une résurrection, c’est-a-dire que chaque ame
reprendra son corps, dans des conditions qui feront I'objet
du chapitre suivant. Dans celui-ci nous étudierons les signes
précurseurs de la venue glorieuse du Christ, laquelle coin-
cidera avec cette résurrection.

Le Christ s’est toujours refusé a donner la date précise dc
son second avenement : “ Quant a ce jour et a cette heure,
nul ne les connait, ni les anges des cieux, ni le Fils, si ce
n'est le Pére seul. 1 ” Bien que dans cette phrase le Christ
s'attribue I'ignorance, il n’en est rien. Comment peut-Il igno-
rer la date d’un événement dont Il donne en détail, dans le
méme discours, tous les signes avant-coureurs ? “ Du figuier
apprenez la parabole : dés que sa ramure devient tendre et
que ses feuilles poussent, vous savez que 1’été est proche ;
de méme vous aussi, lorsque vous verrez tout cela, sachez
quil est proche, aux portes. 2 ” Peut-on dire de quelqu’un

—_———




20

qui nous décrit en détail et avec précision, dans leur suc-
cession, les magasins qui longent I'avenue des Champs-Ely-
sées, jusqu’'a I'Arc de Triomphe, qu’il ignore ol commence
celui-ci ? Donc rien que I'analyse des paroles du Christ mon-
tre qu'll n’ignorait pas la date exacte de sa venue. De toute
fagon, pour ceux qui croient en sa divinité, cela n’est que
trop certain : “ Il faut savoir ”, dit St JEAN DAMASCENE,
“ qu’ll a assumé notre nature ignorante et esclave, et en
effet la nature humaine est esclave de Dieu qui I'a créée,
et elle ne connait pas I'avenir. Si donc, selon GREGOIRE LE
THEOLOGIEN, ‘tu sépares le visible de Uintelligible ’ 3, la chair
est dite esclave et ignorante ; mais par lidentité de la per-
sonne et l'union sans séparation, I'dme du Seigneur s’est enri-
chie de la connaissance de l'avenir et des autres signes di-
vins.* ” Refuser a 'dme du Christ la participation i la
science de sa divinité, ce n’est rien moins que nier I'union
physique des deux natures, la divine et ’humaine, dans le
Christ, c’est tomber dans le nestorianisme. Ils ne font pas
autre chose, les théologiens et exégétes de nos jours qui
disent que le Christ “ a progressivement pris conscience de
sa divinité ”. Comment, je le demande, Celui qui a toujours
été Dieu, donc avant de s’incarner, qui est rest¢ Dieu au
sein de sa meére, aurait-Il pu ignorer 2 aucun moment qu’ll
est Dieu ? — ignorance impliquée par le concept de “ prise
de conscience progressive .

Je n’ignore point que plusieurs faits et dits de 'Evangile,
parcourus superficiellement, semblent corroborer cette thése
— par exemple, quand le Christ demande & propos de
LAZARE : *“ Ou I’avez-vous mis ? ” 5 ; quand, * apercevant de
loin un figuier qui avait des feuilles, Il alla voir §’Il y trou-
verait quelque fruit, mais s’en étant approché ll ne trouva
rien que des feuilles: car ce nétait pas la saison des fi-

3. 4¢ Disc. Théolog., Disc. 30 (P. G. XXXVI, 124),
4. Foi Orthodoxe, 65 (P. G. XCIV, 1084).
5. Jean 11344,



21

gues ¢ ”; quand il est dit qu’ * II croissait en sagesse, en
taille et en grice, devant Dieu et devant les hommes “ 7,
Mais ces difficultés ont depuis longtemps été résolues par
les Péres. L’interrogation a propos de LAZARE est exacte-
ment du méme ordre que le “ ol es-tu 7 8 ” adressé 3 Apawm,
et le ““ ol est ton frere ABEL ? ”° (personne n’ose dire que
Dieu ignorait ou €était ADAM et ABEL), et a pour but de con-
vaincre d’'une manicre éclatante les Juifs présents de la mort de
LAzARE, afin que le miracle de sa résurrection ne fiit mis en
doute par personne. Concernant la malédiction du figuier
stérile, c’est une dramatisation de la part du Christ: * Sj
‘ ce n’était pas la saison ’, comment un autre évangéliste dit-il :
‘Il alla voir s’Il y trouverait quelque fruit’? D’ou il est évi-
dent que c’était une supposition des disciples, encore impar-
faits. En effet les évangélistes en beaucoup d’endroits écrivent
les suppositions des disciples. De méme que cela était une
supposition, ainsi également le fait de penser qu’ll Iavait
maudit parce qu’il n’avait pas de fruit. Pourquoi donc a-t-il
ét¢ maudit ? A cause des disciples, afin qu’ils eussent con-
fiance. En effet, vu qu’en tous lieux Il faisait des bienfaits
et ne chatiait personne, il fallait aussi fournir une démons-
tration de sa capacité de chitier, afin que les disciples et
les Juifs apprissent qu’ayant le pouvoir de dessécher ceux qui
Le crucifient, 11 les supportait volontairement et ne les dessé-
chait pas. 1° * Enfin, concernant la croissance “ en sagesse,
en 4ge et en grice ”, la logique méme de I'Incarnation qui
egt‘essentiellement un camouflage de la splendeur de la divi-
nité, 'exige que la manifestation de cette divinité se fasse pro-
gressivement avec Idge. Le Christ n’eiit pas atteint le but
qu'll poursuivait s'Il avait commencé & faire des prodiges sys-

_—

6. Mc. 1113,
7. Luc 252,
8. Gen. 3¢,
9. Id. 4,

10. CHRYSOSTOME, Hom. 67 sur Mt. (P. G. LVIII, 633).




22

tématiquement dés le sein de sa mere, c’edt été une irrup-
tion trop éblouissante de la divinité. Un bébé ne parle pas
comme un docteur, et I'Incarnation est essenticllement une
imitation de notre nature, une descente de la divinité en
vue d’opérer l'exaltation de notre humanité. Mais voila :
autre chose est dire que le Christ prend progressivement
conscience de sa divinité, et autre chose que le Christ, par
une certaine rétractation sans séparation de sa divinité, a
voulu se soumettre aux déficiences de notre nature, sauf le
péché, par conséquent subir I'ignorance, apprendre par exem-
ple a lire, a travailler ceci ou cela, tout comme avoir faim,
soif et crainte de la mort. La git tout le mystére : comment,
sachant (divinement) travailler le bois, Il a voulu étre igno-
rant (humainement) et apprendre a le faire. Il est dange-
reux de vouloir trop comprendre, on s’y romprait le cou.

Si donc le Christ dit: “ Quant a ce jour et & cette heure,
nul ne les connait, ni les anges des cieux, ni le Fils, si ce
n’est le Pére seul ”, ce n’est pas qu’ll ignordt le jour et
I’heure ; mais Il ne voulait pas le leur dire et satisfaire une
curiosité malsaine. A quoi en effet cette connaissance peut-
elle servir ? Qui nous garantira de vivre jusqu’a cette heure ?
N’est-ce pas aller contre le précepte €vangélique : « Ne vous
inquiétez donc pas du lendemain: demain s’inquiétera de
lui-méme. A chaque jour suffit son mal ”? 1! “ Concernant
le jour et I’heure, divinement Il ne voulait pas leur dire:
‘Je ne sais pas’; mais charnellement, a cause de la chair
qui ignore,... II dit qu’ll ne sait pas, afin qu’ils ne L’inter-
rogeassent plus désormais, et que du reste Il n’attristat pas
alors les disciples en ne leur disant point, ni qu’ll leur fit
ce qui est contraire a leur bien et au nétre, en leur disant...
Et Il n’a pas menti en parlant ainsi, car Il dit humainement :
‘ Je ne sais pas’, comme homme, et n’a pas laissé les dis-
ciples Le harceler, car en leur disant: ‘Je ne sais pas’, Il

11. Mt. 624,



23

met fin & leur interrogation. ”!2 Il n'en a pas été ajn;
quand I1 était sur le point de monter au ciel et allait échapper
3 leur insistance. Il leur répondit alors sans ménagement :
« J] ne vous appartient pas de connaitre les temps et les
moments que le Pére a posés en sa propre puissance * :
“ Car dés lors sa chair était ressuscitée, ayant déposé 1a
mort et ayant été déifiée, et il ne convenait plus, alors qu’ll
montait aux cieux, qu’ll répondit charnellement, mais qu’ll
enseignit divinement... En effet, il est bon que vous enten-
diez parler ainsi des anges et du Fils, a cause des erreurs
qui auront lieu aprés: afin que, dussent les démons revétir
la forme des anges et entreprendre de vous parler de la
consommation [du monde], vous ne les croyiez pas, vu que
les anges l'ignorent ; diit I’Antéchrist dire, se I'appropriant :
‘ je suis le Christ’, et entreprendre lui aussi de parler de la
consommation pour I’égarement de ceux qui I’écoutent, vous
ne le croyiez pas lui non plus, ayant vous-mémes entendu
de ma part la parole : ‘ni le Fils > ” 14,

Par contre, les événements qui précéderont la venue glo-
rieuse du Christ nous sont connus. “ Si ces jours-1a n’avaient
pas été abrégés, aucune chair n’eiit été sauvée ; mais A cause
des €lus ils seront abrégés ces jours-la 15, a dit le Christ
de la destruction de Jérusalem par TITUS ; et I'on peut appli-
quer ces paroles a plus forte raison aux derniers jours. Ils
seront en effet si terribles et préteront tant a la confusion,
" jusqu’a fourvoyer, si possible, méme les élus 18, que
PEsprit-Saint en a parlé souvent et y a consacré un livre
entier: I' “ Apocalypse ”. L’immense utilité de 1’étude de
Ces textes ne concerne pas uniquement les fideles qui vi-
viont ces jours-la, mais les fidéles de tous les temps, car il
Y a dans ces textes ’esquisse (toute prophétie n’est-elle pas

:‘32 QT:’AEASE, Contre les Ariens, III, 48 (P. G. XXVI, 425).
. Ct. .

14. ATHANAsE, Contre les Ariens, LI, 48-9 (P. G. XXVI, 425 428).
15. Mt. 2422

16. Id. 2424,




24

forcément qu’une esquisse 7) de la bataille la plus titanesque
et la plus effrayante qui fit jamais en ce monde, entre le
bien et le mal. Il convient en effet, avant la victoire défi-
nitive sur le mal, que le mal humain s’incarne en une per-
sonne qui récapitule en elle tous les vices humains et les
porte a leur sommet de malice, afin que Dieu, en pulvéri-
sant cette quintessence du mal pour ainsi dire, donne la
preuve de sa puissance. Il ne faut pas quon puisse dire que
le Bien est capable de vaincre le mal seulement dans ses
manifestations fragmentaires et diluées, par exemple NERON ou
STALINE ou HITLER, tout comme il a fallu que le Corist
souffrit la mort la plus infame, la passion la plus atroce que
la malice des hommes ait pu imaginer, semblable & un
athléte invincible qui ne choisit pas lui-méme son adver-
saire sur la palestre mais se montre prét a affronter n'importe
quel adversaire, si redoutable qu’il fiit. Cette personne en qui
se concentre tout le mal humain, c’est ’Antéchrist. En méme
temps que lui, il convient, pour la méme raison, que Satan
donne sa pleine mesure et soit définitivement réduit a
I'impuissance, lui aussi.

A part PEcriture et les Péres, je m’appuie, dans cet exposg,
sur le message de la Vierge 3 MELANIE, a la Salette (1846).
Je sais que ce message n'est pas du gofit de tout le monde,
et pour cause! Car le clergé par exemple y est malmené
par la Sainte Vierge pire que dans le plus anticlérical des
pamphlets. Ecoutez plutdt : “ Les prétres, ministres de mon
Fils, les prétres, par leur mauvaise vie, par leur irrévérences
et leur impiété a célébrer les saints mysteres, par I’amour
de I'argent, 'amour de I’honneur et des plaisirs, les prétres
sont devenus des cloaques d’impureté. Oui, les prétres de-
mandent vengeance, et la vengeance est suspendue sur leurs
tétes. Malheur aux prétres et aux personnes consacrées a
Dieu, lesquelles, par leurs infidélités et leur mauvaise vie,
crucifient de nouveau mon Fils ! Les péchés des personnes
consacrées 2 Dieu crient vers le Ciel et appellent la ven-
geance et voila que la vengeance est a leurs portes, car il



25

ne se trouve personne pour implorer miséricorde et pardon
pour le peuplei il n’y a.plus d’.fin:les généreuses, il n’y a
plus personne digne d’offrir la Victime sans tache 3 I'Eter-
nel en faveur du monde. ” C’est terrible! Un saint, & ces
paroles, fit tombé a genoux, et se fiit frappé la poitrine, se
considérant le plus grand des pécheurs et implorant la misé-
ricorde divine. C’est tout le contraire qui est arrivé. Comme
pour confirmer la vérité des paroles de la Vierge, une lutte
grotesque et comique fut engagée par l'orgueil et I'iniquité
contre le message et la pauvre MELANIE : “ Comment est-il
possible que la Vierge attaque avec tant de virulence le
clergé ? qu’elle dise grossierement: ‘Le caréme, ils vont 3
la boucherie comme des chiens’? ” Comme on le voit, on
prenait la Meére de Dieu pour une fade mignonne de Fra-
GONARD ou de BOUCHER! Jamais document ne fut si har-
gneusement poursuivi ! Ne pouvant s’en prendre a la Vierge,
on s’en prit & MELANIE, elle fut toute sa vie persécutée avec
la méme rage — et persécutée par des hiérarques ! — que
le fut jadis JEREMIE pour avoir prophétisé contre le gré des
puissants. Aujourd’hui encore, beaucoup ne peuvent entendre
parler de la Salette sans écumer de rage. Mais la Vierge finit
par triompher : plusieurs papes, dont PIE 1X et LEoN XuII,
approuvérent le message.

Qu’est-ce que c’est I'Antéchrist ? (Le mot “ Antichrist ”
traduit exactement le sens de I'original grec, mais nous nous
conformerons A l'usage en francais). Ce ne sera pas le
diable en personne, mais un homme. Saint PAUL I'appelle
“ Phomme d’iniquité, le fils de perdition » 7. Ce sera * un
homme qui recevra en partage toute 'opération de Satan. 18
Clest aussi le sens de l'expression du Message : “ Ce sera
le diable incarné ”. Qu'il ne soit pas le diable en personne
est €vident de la parole de Saint PAUL: “ Il viendra par
Popération de Satan ”1°: “ Ce n’est donc pas le diable lui-

17. II Thess. 23,
18. CHRrysosToMe, Hom. 3 sur II Thess. (P. G. LXII, 482).
19. II Thess. 29,




26

méme qui devient homme, a 'exemple de I'Incarnation du
Seigneur, loin de 12! Mais un homme, né de fornication, re-
coit toute I’énergie de Satan ; car Dieu, ayant prévu la mons-
truosité de ce que sera son libre choix, permet que Ie
diable habite en lui.2° ” Le Message précise: *“ Ce sera
pendant ce temps que naitra I’Antéchrist, d’une religieuse
hébraique, d'une fausse vierge qui aura communication avec
le vieux serpent, maitre de I'impureté ; son pére sera Ev, 21 »

A quel empire succédera-t-il ? Celui qui pourra expliquer
le ch. 7 de *“ DANIEL ” le saura. Apres avoir parlé de trois
bétes, pareilles, en ordre, & un lion, un ours, un léopard,
il dit: “ Voici: une quatri¢me béte, terrible, effrayante,
extrémement forte ; elle avait des dents de fer trés grandes ;
elle mangeait, broyait, et foulait aux pieds ce qui restait.
Elle €tait tres différente des premieres bétes et portait dix
cornes. Tandis que je considérais ses cornes, voici: parmi
elles poussa une autre corne, petite; trois des premiéres
cornes furent arrachées de devant elle, et voici qu’d cette
corne, il y avait des yeux comme des yeux d’homme, et
une bouche qui disait de grandes choses! ” Que cette
“ petite corne ” soit ’Antéchrist, tout le montre. (Elle est
appelée “ petite ”, non que 1’Antéchrist fiit de peu d’impor-
tance ! mais parce qu’il “ croitra secrétement et se 1évera sou-
dain #2 7). En effet, immédiatement aprés, DANIEL raconte
le jugement dernier, et plus loin dit: “ Javais vu cette
corne qui faisait ]Ja guerre aux saints et 'emportait sur eux,
jusqu’a la venue de I’Ancien qui rendit jugement en faveur
des saints du Trés Haut, et le temps vint et les saints
posséderent le royaume. ” Or, il n’y a que I’Antéchrist qui
puisse précéder immédiatement le jugement dernier. L’ * Apo-
calypse ” vient confirmer cette interprétation: “ Et je me
tenais sur la gréve de la mer. Alors je vis surgir de la

20. Jean Damascine, Foi Orthodoxe, 99 (P. G. XCIV, 1217).
21. Eveque.

22. JeaN DAMASCENE, Foi Orthodoxe, 99 (P. G. XCIV, 1217).

. Ny



27

mer une Béte portant sept tétes et dix cornes, sur ses cornes
dix diadémes et sur ses tétes des titres blasphématoires. Cette
Béte ressemblait a un léopard, avec les pattes comme celles
d’un ours, et la gueule comme une gueule de lion; et le
Dragon lui transmit sa puissance et son tréne avec un em-
pire immense 2 ”: nous y voyons la Béte aux dix cornes
de “ DANIEL ” récapitulant en elle les trois autres bétes, ce
qui implique qu’elle leur succede. Si “ ces dix cornes-la, ce
sont dix rois ; ils n’ont pas encore regu de royauté, mais ils
recevront un pouvoir royal, pour une heure seulement, avec
la Béte ”;2* et si d’'un autre coté DANIEL dit que “ de ce
royaume dix rois se léveront et un autre se lévera apres
eux ; il sera différent des premiers et abattra les trois rois 2® »,
I'on peut conclure que le royaume qui précédera imm<édia-
tement I’Antéchrist est celui-la dont viendront simultanément
les dix rois qui régneront avec lui et qui existent déja avant
lui.

Plusieurs Péres y ont vu ’empire romain, comme ils
ont vu dans les trois autres bétes les empires babylo-
nien, perse et macédonien. St CHRYSOSTOME suppose cette
méme interprétation quand, commentant les paroles de St
PAuL sur I’Antéchrist (“ Et vous savez ce qui le retient 28
actuellement de fagon qu'il ne se révéle qu’a son moment.
Déja le mystére de I'impiété est a ’euvre, seulement jusqu’a
ce que ce qui le retient maintenant soit écarté, et alors
limpie sera révélé > 27), il dit: “ Qu’est-ce donc ce qui le
"retient’ de se révéler, c’est-a-dire 'empéche ? Les uns di-
sent que c’est la grice de I’Esprit; les autres, 2 qui je
donne tout i fait mon suffrage, que c’est ’empire romain.
Pourquoi ? Parce que s’il avait voulu signifier I’Esprit, il ne
Paurait pas dit obscurément mais clairement, & savoir que

23. Ap. 1215.13s,
24, 1d. 1712,

25, 724,

26. o ®atéy oy,

27. 1I Thess, 248,




28

ce qui le retient maintenant c'est la grice de I'Esprit, c'est-a-
dire les charismes. Par ailleurs, [I’Antéchrist] aurait dit déja
venir, s’il devait venir a la cessation des charismes, car ils
ont cessé depuis longtemps. Mais parce qu’il signifie 'empire
romain, il insinue a bon droit en dissimulant. Car il ne
voulait pas subir des inimitiés superflues et des dangers inu-
tiles. En effet, s’il avait dit que sous peu !’empire romain
serait dissous, on 'aurait immédiatement enterré comme un
fl€au, ainsi que tous les fideles, comme vivant et luttant pour
cela... ‘Car le mystere de I'impiété est déja a 'euvre’: il
désigne par la NERON, comme étant la figure de 1’Antéchrist,
car lui aussi voulait €tre cru dieu. Et il dit tres adéquate-
ment ‘ mystere ’, c’est-a-dire que [NERON le voulait] non ma-
nifestement ni impudemment comme l'autre. ” 28

Les faits sont venus démentir un point de cette interpré-
tation : I’équivalence de ‘ce qui retient’ a I’empire romain.
Celui-ci dans ses deux branches a disparu depuis longtemps
sans que I’Antéchrist ft venu. Une chose est certaine, c’est
que I'empire aux dix rois n’a pas encore paru. Il est vain
de se lancer dans des conjectures prématurées : quand les
faits auront vraiment commencé, les prophéties s’éclairciront
automatiquement, aux yeux des croyants.

L’Antéchrist sérigera en Dieu, usurpant la place du
Christ : “ Nous vous le demandons, fréres, a propos de
I’avénement de Notre Seigneur Jésus Christ, et de notre
rassemblement auprés de Lui, ne vous laissez pas trop vite
agiter l'esprit ni alarmer par des paroles prophétiques, des
propos ou des lettres donnés comme venant de nous, a
savoir que le jour du Seigneur est déja la. Que personne
ne vous abuse d’aucune maniére. Car auparavant doit venir
I’apostasie et se révéler 'homme impie, le fils de perdition,
I’adversaire, qui séléve au-dessus de tout ce qui porte ].e
nom de Dieu ou recoit un culte, allant jusqu’a s’asseolr
en personne dans le sanctuaire de Dieu, se montrant lui-

28, Hom. 4 sur Il Thess. (P. G. LX1I, 485-6).



29

méme comme Dieu %, » NERON lui-méme, tout en s’érigeant
en dieu, admettait I'existence de plus grands dieux, mais
I’ Antéchrist ne sera pas un idolatre !

Que signifient les derniéres paroles de ’Apdtre ? De quel
sanctuaire s’agit-il ? Plusieurs Peres, comme St HYPPOLITE,
St CYRILLE DE JERUSALEM et St JEAN DAMASCENE, ont pensé
au Temple des Juifs. Cette hypothése cependant ne peut étre
retenue, St CHRYSOSTOME ayant diiment prouvé que le Tem-
ple juif ne sera jamais restauré, concordant en cela avec
ORIGENE qui dit: “ Et nous dirons avec confiance : ils ne
seront jamais restaurés ! ”3° CHRYSOSTOME se base sur les
fameuses paroles de DANIEL qui sont en meme temps une des
prophéties les plus éclatantes et les plus precises sur la pre-
miére venue du Christ : “ Sont assignées septante semaines
pour ton peuple et ta ville sainte, pour que le péché soit
consommé, les péchés scellés, les transgressions effacées, les
iniquités expiées, pour introduire une justice éternelle, scel-
ler vision et prophétie, et oindre le Saint des Saints. Prends-
en connaissance et intelligence : depuis l'instant que sortit
la sentence qu'on distingudt et rebatit Jérusalem jusqu’au
Christ chef, il y a sept semaines et soixante-deux semaines ;
et on retournera et rebatira places et rempart, et les temps
seront épuisés. Et aprés les soixante-deux semaines I'onction
périra, et il n’y aura plus de jugement en elle. Et Il détruira
la ville et le Saint par un chef qui viendra, et ils seront
ravagés dans un cataclysme, et jusqu’a la fin de la guerre
décrétée Il les rangera avec les choses anéanties. Et 11 conso-
lidera une alliance avec un grand nombre, le temps d’une
semaine ; et au milieu de la semaine Il fera cesser sacrifice
et libation, et sur le Saint il v aura I'abomination des déso-
lations, et jusqu'a la fin du temps la désolation sera ac-
complie. » 31

29. Il Thess. 21—,

30. Contre Ckuse, 1V, 22 (P.G. XI, 10506).
31. 921-27,




30

Cette prophétie, en plus de sa propre complexité, a été
tellement barbouillée par les exégeétes qu’un travail de dé-
blayage est nécessaire si on veut en comprendre la derniére
phrase, qui nous intéresse pour notre sujet. Tout d’abord, ne
leur en déplaise, cette prophétie se rapporte au Christ (et
non, comme dit l'ineffable “ Bible de Jérusalem ”, a * un
Prince Messie dont l'identité est obscure ”!), a la Rédemp-
tion et a la destruction de Jérusalem par TITUS. Ecoutons
St CHRYSOSTOME : “ Qu’est-ce : ‘ pour que le péché soit con-
sommé ' ? ‘Ils ont beaucoup péché’, dit-il ; ‘ mais le cou-
ronnement du mal a été quand ils ont tué leur Seigneur’.
Cest ce que dit le Christ: ‘Comblez la mesure de vos
peres ’. 32 * Vous avez tué’, dit-il, ‘ les serviteurs : ajoutez-y
le sang du Seigneur !’ Vois la concordance des pensées. Le
Christ dit : ‘ comblez ’, le propheéte dit: ‘ pour que le péché
soit consommeé, et les péchés soient scellés ’. Qu’est-ce : * scel-
1és * 7 Pour qu’il n’en reste plus rien. ‘ Et pour introduire une
justice éternelle ’: quelle justice éternelle, si ce n’est celle
donnée par Dieu? ‘Et pour sceller vision et prophétie, et
oindre le Saint des Saints’: c'est-a-dire faire cesser les pro-
phéties ; c'est ce que signifie ‘ sceller’, faire cesser I’onction,
faire cesser les visions. Cest pourquoi le Christ disait :
‘La loi et les prophétes sont jusqu’a JEAN’. 3 Vois-tu com-
ment Il menace ici de désolation compléte, et de vengean-
ce des péchés et des iniquités ? Car le Seigneur les mena-
cait, non de pardon, mais de vengeance de leurs péchés.
Et quand cela est-il arrivé ? Quand est-ce que les prophéties
ont été entierement supprimées, quand est-ce que l'onction a
été dissoute de maniére qu'elle ne revint plus ? Que si nous
voulions nous taire, les pierres s’écriraient, tant la voix des

événements est éclatante ! 34

32. Mt 2322,
33 Tuc 16
34, Disc. 5¢ contre les Juifs (P.G. XLVIII, 898).



31

Il faut donc compter, du commencement de la restay-
ration de Jérusalem au Christ, soixante-neuf semaines oy
483 ans (car il s’agit de ‘ semaines ’ d’années). Il n’est pas
question du décret de CYRus, mais de l'ordre donné sous
ARTAXERXES LONGUEMAIN. Cela nous meénera exactement 3
ran 70 A.D., date de la prise de Jérusalem par Titus (ce
qui écarte toute velléité d’appliquer la prophétie 3 ANTIO-
cHus EPIPHANE). * Sur le Saint ” donc, c’est-a-dire le
Temple, “ il y aura I'abomination des désolations ”, c’est-
a-dire “ la statue que dressa dans le Temple celui qui avait
pris la ville. ‘Et jusqu’a la fin’, dit<il, ‘il y aura la déso-
lation’. C’est pourquoi le Christ, venant selon la chair
aprés ANTIOCHUS EPIPHANE, et annongant prophétiquement
la captivité qui allait survenir, et montrant que c’est d’elle
qu’avait prophétis¢ DANIEL, dit: ‘Lors donc que vous ver-
rez 'abomination de la désolation, dont a parlé le prophéte
DANIEL, debout dans le saint lieu, que le lecteur com-
prenne ’. 3% Puisqu’en effet toute idole et toute figure d’homme
était appelée ‘ abomination’ chez les Juifs, Il prophétisa en
méme temps que la date I'auteur de la captivité. 3% A plu-
sieurs reprises, sous HADRIEN, CONSTANTIN, JULIEN L’APOS-
TAT, les Juifs essayérent en vain de relever le Temple. Sous
JuLIEN, ils avaient A peine commencé que du feu sortit de
terre et dévora plusieurs hommes.

Si donc par un décret divin irrésistible le Temple ne sera
jamais restauré, quel sanctuaire I’Apétre a-t-il en vue quand
il dit de I’Antéchrist : “ allant jusqu’a s’asseoir en personne
dans le sanctuaire de Dieu ” ? St CHRYSOSTOME répond sans
Sourciller : “ les Eglises partout ”37. Le Message de La
Salette précise : “ Rome perdra la foi et deviendra le siége
de I'Antéchrist. * Cela est également insinué par I' “ Apo-
calypse ™ qui, ayant représenté empire de I'Antéchrist sous
la forme d’upe prostituée assise sur une Béte écarlate, ajoute :

—

35. Mt. 241,
36. CHrysosToME, Disc. 5¢ contre les Juifs (P.G. XLVIIT, 899).
37. Hom. 3¢ syr II Thess. (P.G. LXII, 482).




32

“ Les sept tétes sont sept collines sur lesquelles la femme est
assise . 38
L’Antéchrist étendra sa domination grice surtout aux faux

miracles : ** Sa venue a lui, 'impie, aura été marquée, par

I'opération de Satan, de toute espéce d’ceuvres de puissance,

de signes et de prodiges mensongers, comme de toutes les

tromperies de I'iniquité, a I'adresse de ceux qui sont voués

a la perdition pour n’avoir pas accueilli 'amour de la vérité

qui leur aurait valu d’étre sauvés. Voila pourquoi Dieu leur

envoie une opération d’égarement pour qu’ils croient au men-
songe, afin que tous ceux qui n’ont pas cru a la vérité, mais

se sont complu dans l'iniquité soient condamnés.3® » Clest
comme si le Christ leur disait: <« ‘ Je suis venu au nom de
mon Peére, et vous ne me recevez pas; qu'un autre vienne
en son propre nom, celui-la vous le recevrez ’. 4° Jai toujours
proclamé, en actes et en paroles, ’harmonie parfaite qui
régne entre le Pere et moi, et vous m’avez appelé ‘ blasphé-
mateur ’; mais que I’Antéchrist ¢ profere des paroles d’or-
gueil et de blaspheme ’ #! et vous le suivrez en disant : ‘ qui
est semblable a la Béte ?’+* Il n’est pas un seul événement
de ma vie qui n’ait été prophétisé des siécles a l'avance, Je
suis venu fort de toutes ces prophéties et vous m’avez lapidé ;
mais que I’Antéchrist rende témoignage a lui-méme et vous
le croirez! Mes miracles témoignent de ma provenance di-
vine, et vous avez dit que c’est par Béelzéboul que J'ex-
pulse les démons ; mais que 1'Antéchrist fasse de faux mi-
racles et vous le déifierez! Je vous ai fait sentir mon joug
si doux et si léger et vous vous étes cabrés, car vous avez
la nuque raide ; mais que I’Antéchrist vous fasse passer sous
les fourches caudines et vous vous récrierez d’admiration ! »

38. 17%.

39. II Thess. 29712,
40. Jn. 533,

41. Ap. 13%.

42. Ap. 134,




33

Que veut dire “ signes et prodiges mensongers ” # ? Pour
cela voyons d’abord ce qu’est un miracle véritable. La loi
naturelle exige que l'eau soit fluide et ne puisse étre par-
courue a pied, que ce qui brile soit consumé, que le soleil
pous paraisse parcourir une course, qu’un mort soit destitué
de vie (au moins jusqu’a la résurrection générale). Une seule
puissance peut dominer la loi naturelle en certains cas et la
faire taire : c'est la puissance qui I'a créée, et ces cas, ce
sont des miracles : c’est-a-dire que PIERRE marchera sur
I’eau, le buisson vu par MOISE brilera sans se consumer, le
soleil semblera s’arréter sur l'ordre de JOSUE, et LAZARE res-
suscitera. Voila des miracles au sens fort du terme. Dans
une autre catégorie de miracles, la loi naturelle est préservée,
mais seulement en apparence : ainsi ELIE fait descendre la
pluie soudain, aprés trois ans de sécheresse, les cailles vien-
nent s'abattre par milliers prés des Hébreux. Il n’en reste
pas moins qu'on y percoit le surnaturel par la liaison d'une
intensification des processus naturels avec la priere ou une
prédiction divine. Aussi St CHRYsosTOME dit-il : “ Un
signe doit déroger a I'ordre régulier ordinaire, dépasser l'usa-
ge de la nature, et étre étrange et contre toute attente, de
sorte qu’il imprime sa marque sur tous ceux qui le voient
et I'entendent. C’est pour cela qu’on l'appelle ‘ signe ’, parce
qu’il se distingue. #* ”

Venons-en aux “ miracles ” du démon. Comme toute
essence, il a une énergie. Cette énergie dépasse I'énergie
humaine autant que 1’essence démoniaque, pur esprit, dépasse
la f_aiblesse de I’essence humaine. D’ou la possibilité de con-
fusion : ’énergie diabolique dépassant en puissance 'humaine
(par exemple le diable a bien pu faire descendre le feu du
ciel sur les brebis et les hommes de JoB ; il peut se dépla-
Cer a toute vitesse d’un lieu 4 un autre, etc.), 'homme ris-
querait bien, §'il ne prenait que la puissance pour critere,

33, arieiore wal o2 :
1o aruziony xxl tépxawy Yeddoug. — Il Thess. 2°

44. Comment. sur Is., 7 (P.G. LVI, 84).




34

de confondre ce qui n’est que l'énergie naturelle du diable

avec ’énergie surnaturelle ou divine. Ainsi, “ si quelqu’un

se met en marche de la Thébaide, ou d’un autre lieu, [les

démons] ne savent pas s'il marchera, avant qu’il ne se mette

en marche. Mais le voyant partir, ils accourent, et avant

quil n’arrive, 'annoncent ” *5. Par conséquent, * s’ils simu-

lent des prédictions, que personne ne soit gagné a leur cause...

Car ils ne prédisent rien de ce qui n’est pas en train d’arri-

ver ; mais Dieu seul connait toutes choses avant leur nais-
sance. ” 4 Comme pour accentuer la redoutable confusion,
cette énergie diabolique n’est pas réguli¢rement destructrice.
Ayant cité la parole du Deutéronome : *“ Si quelque prophete
ou faiseur de songes surgit au milieu de toi, et te propose

un signe ou un prodige et qu’cnsuite ce signe ou ce prodige
annoncé arrive, s'il te dit alors : ‘ allons suivre d’autres
dieux que nos péres n'ont pas connus et servons-les ’, tu
n’écouteras pas les paroles de ce prophéte ni les songes de
ce songeur 47 ”, St CHRYSOSTOME commente ainsi : *“ Voici
ce quil dit : ¢ si quelque prophéte surgit, dit-il, et fait un
signe, soit qu’il ressuscite un mort, soit qu'il purifie un 1é-
preux, soit qu’il guérisse un estropié ; et apres avoir fait le
signe, il tinvite 4 'impiété, ne te laisse pas persuader a cause
de la réalisation du signe ’. Pourquoi ? * Car le Seigneur ton
Dieu t'éprouve pour voir si vraiment tu l'aimes de tout
ton cceur et dc toute ton ame . 48 D'ou il est manifeste que
les démons ne guérissent pas. Que méme si jamais, Dieu
permettant, ils réussissent [ a faire] quelque guérison, comme
font les hommes, c'est pour t'éprouver que la permission a
lieu. Non que Dieu ignore, mais afin que tu apprennes a ne
pas supporter les démons méme quand ils guérissent. 49
L’expression : “ comme font les hommes ” signifie que les

45. St ATHANASE, Vie de St ANTOINE, 31 (P. G. XXVI, 889).

46. 1d.
47. 13274,

48. 1d.
49. Disc. 1 contre les Juifs (P. G. XLVIII, 854-5).



35

démons ont, comme les hommes, une puissance naturelle
pour guérir, puissance que Dieu permet qu'ils exercent.

Quels sont alors les critéres par lesquels discerner énergie
diabolique de la divine ? “ Les miracles ”, nous répond
PascAL, “ discernent la doctrine, et la doctrine discerne les
miracles ”. %0 Cest ce que dit St PAUL  “ Eh bien ! si nous-
méme, si un ange venu du ciel vous annongait un évangile
différent de celui que nous vous avons préché, qu'il soit ana-
théeme ! “ 8! La parole suivante du Christ va dans le méme
sens : “ JEAN lui dit : ° Maitre, nous avons vu quelqu’un
expulser les démons en votre nom, quelqu’un qui ne nous
suit pas, et nous l'en avons empéché parce qu’il ne nous
suivait pas ’. Jésus dit : ° Ne l'en empéchez pas; car il
n’est personne qui fasse un miracle en mon nom et puisse
sitét parler mal de moi 7 %2. A cdté de ces critéres dogma-
tiques, il y en a d’autres, moraux et spirituels, que St ATHA-
NASE décrit ainsi : * L’irruption des étres mauvais et leur
apparition est agitée, accompagnée de bruits retentissants,
d’échos et de cris, comme le tumulte des jeunes gens non
policés et des voleurs; d’ou sont engendrés la lacheté de
I'dme, I’agitation et le désordre des pensées, le découragement,
la haine des ascétes, ’ennui, la tristesse, le souvenir des pa-
rents et la crainte de la mort ; et du reste le désir du mal, la
négligence de la vertu et linstabilité des meceurs. Si donc
quelques-uns d’entre vous, [voyant des visions], ont peur, et
que la peur soit supprimée aussitot, et s’y substituent une
joie inénarrable, I'allégresse, la confiance, le recouvrement des
forces, I’ataraxie des pensées, et le reste dont j’ai déja parlé,
le courage et 'amour de Dieu : [alors] ayez confiance et
Priez, car la joie et I’état de I'dme démontrent la sainteté de
Celui qui y est. C’est ainsi qu’ABRAHAM, voyant le Seigneur,

—_—

50. Pensées, 803.
51. Gal. 13,
32, Mc. 99,




o

36

exulta de joie ; et JEAN, ayant entendu la voix de MARIE,
Mere de Dieu, bondit d’allégresse % ”.

L’Antéchrist accomplira ses prodiges surtout par son
écuyer : “ Et je vis une autre Béte surgir de la terre, et
elle avait deux cornes comme un agneau, et elle parlait
comme un dragon. Et elle accomplit toute la puissance de
la premicre Béte, devant elle. Et elle fait que la terre et ses
habitants adorent la premiére Béte, dont la plaie mortelle
fut guérie. Et elle fait de grands prodiges, jusqu’a faire des-
cendre le feu du ciel sur la terre, aux yeux de tous. Et elle
fourvoie les habitants de la terre par les signes qu’il lui a
€té donné de faire devant la Béte, disant aux habitants de
la terre de faire une image en I’honneur de la Béte qui, frap-
pée du glaive, a repris vie. Et il lui fut donné d’animer I'image
de la Béte, afin que I'image de la Béte parlat, et quelle fit
que ceux qui ne se prosterneraient pas devant I'image de la
Béte fussent mis a mort. ** ” La *“ premiére Béte ”, c’est
I’Antéchrist ; la Béte aux cornes d’agneau, c’est son écuyer,
qu’il ne faut pas confondre avec un “ avant-coureur de I'Anté-
christ ”, qui, * avec ses troupes de plusieurs nations, combat-
tra contre le vrai Christ, le seul Sauveur du monde ; il ré-
pandra beaucoup de sang, et voudra anéantir le culte de
Dieu pour se faire regarder comme un Dieu %, ” Drailleurs
I’Antéchrist aura beaucoup d’avant-coureurs et de colla-
borateurs : “ [L’Antéchrist] est déja maintenant dans le
monde 5 . “ Alors si I'on vous dit : ‘ Tenez, voici le
Christ °, ou : ‘ Le voila! ’, n’en croyez rien. Car il surgira
des faux Christs et des faux prophetes, et ils produiront de
grands signes et des prodiges, jusqu’a abuser, si possible,
méme les élus. Ainsi vous voila prévenus. Si donc on vous
dit : ¢ Le voici au désert ’, n'y allez pas ; * Le voici dans les

53. Vie de St ANTOINE, 36 (P. G. XXVI, 896-7).

53a. Ap. 131145,
54. Message de la Salette.
55. 1Jn. 43,




P

37

cachettes ', m’en Croyez rien %8, ” L’écuyer a des cornes
d’agneau, parce qufﬂ simulera au commenc\ement la douceur
et 1a bonté (* méfiez-vous des fa‘ux prophétes, qui viennent
3 vous sous I’habit des brebis, mais au“dedans sont des loups
rapaces ~ °7), comme son maitre : C’gst quand le mal
simule le meilleur 7, dit ORIGENE, “ quil se distingue le
plus par le débordement et le comble de sa méchanceté. 58 »
En effet, la vertu étant attirante, le vice repoussant, en leur
vrai visage, le méchant est le plus efficace quand il se ma-
quille en bien, gagnant ainsi la confiance des dmes trop in-
nocentes (simples comme les colombes mais non prudentes
comme les serpents) et les faisant tomber dans ses pieges ;
car, selon une loi profonde du cceur humain, on ne choisit
le mal que sous I'apparence du bien. L’écuyer est appelé
aussi “ le faux prophete ” : “ Et je vis [sortir] de la gueule
du Dragon, et de la gueule de la Béte, et de la gueule du
faux prophéte, trois esprits impurs, pareils a des grenouilles :
ce sont en effet des esprits de démons faisant des prodiges. ” 5

L’Antéchrist exercera une domination universelle durant
42 mois : “ Et toute la terre, émerveillée, suivit la Béte.
Et on se prosterna devant le Dragon, parce qu’il avait donné
la puissance a la Béte, et on se prosterna devant la Béte, en
disant : ‘ qui est semblable i la Béte. et qui peut lutter contre
elle ? * Et il lui fut donné une bouche proférant de grandes
choses et des blasphémes, et il lui fut donné la puissance d’agir
pendant 42 mois... Et il lui fut donné de faire la guerre
UX saints et de les vaincre, et il lui fut donné la puissance
Sur toute tribu et tout peuple et toute langue et toute race.
Et tous les habitants de la terre I’adoreront, ceux dont le
NOm n’est pas écrit, dés l'origine du monde, dans le livre de
Vie de 'agneau égorgé... Et [la deuxiéme Béte] fait que tous,
Pelits et grands, riches et pauvres, libres et esclaves, soient

—_—
56 Mt. 2433—23
57. Mt. 715- *

38. Contr
59, Ap. 1o VI 45 (. G. XI, 1369).

; o



38

marqués sur la main droite ou sur le front, afin que personne
qui ne soit marqué du nom de la Béte ou du chiffre de son
nom puisse acheter ou vendre. Clest ici qu'est la sagesse !
Que celui qui a de l'intelligence compte le nom de la Béte,
car c’est un chiffre d’homme. Son chiffre, c’est 666 6°, ” La
parole : “ Il lui fut donné puissance sur... toute langue ”
implique Texistence alors de langues multiples, contrairement
a I'idée qui veut qu'un gouvernement universel, unifiant les
peuples sous une seule langue, prépare la voie a 1'Antéchrist.
De son c6té DANIEL dit : * 1l proférera des paroles contre
le Trés-Haut, et il guerroiera contre les saints du Trés-Haut,
et il méditera de changer les temps et la loi, et tous seront
livrés entre ses mains pour un temps et des temps et un
demi-temps ®. ” Cette derniere expression veut dire : un
an, et deux ans, et une demi-année. “ Les temps et la loi ” ?
Est-ce un bouleverscment total du calendrier et de la loi
naturelle ? Quant au chiffre *“ 666 ”, il est le montant de
’addition des équivalents numériques des lettres du nom en
grec ; pareils noms ne sont pas introuvables, par exemple
“ BENEAIKTOX ™ (du latin “Benedictus” qui veut dire “Béni”
— “ Béni soit celui qui vient au nom du Seigneur ” ?)
Une magnifique prophétie allégorique sur les souffrances
des saints qui vivront alors se trouve au chapitre 12° de
I’ “ Apocalypse ”. Certains exégétes modernes, bien inten-
tionnés d’ailleurs, voient fatalement la Vierge dans la somp-
tueuse allégorie de la Femme enveloppée par le soleil, avec
la lune sous ses pieds et une couronne de douze étoiles sur
la téte. La vénération de la Ste Vierge est chose infiniment
Jouable, mais il ne faut pas la vénérer a tort et a travers !
L’application de cette allégorie a la Vierge entrainer_afit. en
effet des erreurs théologiques et historiques graves. Ainsi la
Femme en question “ est enceinte, et crie dans les douleurs
et les tortures de l'enfantement ” : ce détail ne peut s'ap-

60. Ap. 13375 778 16718
61, 7%,



gl

39

pliquer a la Vierge : “ L’enfantement di\fi_n de}lz& Vierge s’est
fait sans les douleurs du travail, vu qu’il a été causé sans
» 62 De plus, I” “ Apocalypse ” dans ce chapitre
parle de I’avenir, non de la naissance du Christ. Enfin, ces
paroles : “ Et le Dragon se tint devant la Femme qui allait
enfanter, afin de dévorer son enfant une fois né. Et elle
enfanta un enfant male, celui qui doit mener toutes les na-
tions avec un sceptre de fer ; et son enfant fut ravi jusqu'a
Dieu et jusqu’a son tréne ” ne peuvent s’appliquer a I'Incar-
nation, ou, bien loin d’étre ravi au ciel, le Christ enfant
grandit et affronta le Dragon et le vainquit dans le grand
acte de Rédemption.

Clest pourquoi nous voyons, avec St METHODE, dans la
“ Femme ”, I'Eglise, “ recevant la lumiére sans soir ; elle
se réjouit, enveloppée de la splendeur du Logos comme d’un
vétement. Car de quel autre ornement plus précieux et plus
honorable convenait-il que la reine, recevant la lumiére com-
me un vétement, fit ornée pour étre conduite a son époux
le Seigneur ?... Elle marche sur la lune, par la signifiant
figurément, 4 mon avis, la foi de ccux qui sont purifiés de
la corruption par le bain [du baptéme], parce que la lumiere
de la lune ressemble plutdét a la tiédeur de l'eau, et la
substance liquide dépend d’elle. L’Eglisec donc se dresse sur
notre foi ct notre annexion... jusqu'a cc quc la plénitude des
nations y soit entrée ; et subit les douleurs dc I'enfantement
et régéneére les psychiques en spirituels, c’est pourquoi elle
cst mere. ” 9 Cette interprétation solide est basée sur l'idée
que le Christ est engendré en nous par la foi (la vraie, celle
agissante par la charité), selon la parole de St PAUL : * Mes
enfants, que j'enfante i nouveau dans la douleur jusqua
¢e que le Christ soit formé en vous % : *“ Le Logos de
Dieu, né une fois pour toutes selon la chair, nait a tout

semence

.()2. COﬂCi: X " . _— cu-
Piscence I;I-J.In Trullo " C. 79. Cf. notre livre ** Amour et Con

63. Banquet des dix vierees .
4. aupauet des dix vierges, 8 (P.Gi. XVIIL, 145, 148).




40

moment volontairement selon l'esprit, 3 cause de son amour
pour les hommes, en ceux qui le désirent ; et devient nouveau-
né, se modelant en eux par les vertus. 8 » Les douze étoiles
sont probablement les Apoétres, ou les tribus d’Israél, symbole
des €lus. Le “ désert ” ou se réfugie la *“ Femme », c'est
I'€loignement (pas nécessairement physique) du monde, la
voie étroite, la croix hors laquelle nul n’entre au royaume
des cieux. La “ Femme ” vole au désert sur * les deux ailes
du grand aigle ” : sont-ce les deux Testaments, dont la
contemplation meéne loin du monde ? L’enlévement de 1’en-
fant “ jusqu’a Dieu et jusqu’a son troéne ”, cela veut dire
que les justes, tout en vivant en apparence sur terre, vivent
en réalité au ciel : “ Si vous étes ressuscités avec le Christ,
recherchez les choses d’en-haut, ou le Christ est assis a la
droite de Dieu ; songez aux choses d’en-haut, non & celles
de la terre. ” %6 Les *“ 1260 jours ” passés au désert concor-
dent avec les trois ans et demi (en comptant dans l’année
360 jours) du regne de I’ Antéchrist.

Ce seront des jours noirs, ““ I’Eglise sera éclipsée, le monde
sera dans la consternation. 67 » Cependant Dieu, fidele a ses
principes (“ aucune tentation ne vous est survenue qui passat
la mesure humaine. Dieu est fidele : Il ne permettra pas
que vous soyez tentés au-deld de vos forces, mais avec la
tentation Il vous donnera le moyen d’en sortir et la force
de la supporter ” %), enverra aux élus des forces extrinséques
qui puissent stigmatiser I’Antéchrist. Ce seront « les deux
témoins » : “ Mais Je donnerai a2 mes deux témoins, revétus
de sacs, de prophétiser 1260 jours. Ceux-la sont les deux
oliviers et les deux candélabres qui se tiennent devant le
Seigneur de la terre. Et si quelqu’un veut leur faire du mal,
du feu sortira de leur bouche et dévorera leurs ennemis. E_t
si quelqu’un veut leur faire du mal, ainsi faudra-t-il qu’il

65. St MaxiME, Cent. div. Théol. et Econ., I, 8 (P.G. XC, 1181).

66. Col. 3=
67. Message de la Salette.

68. I Cor. 102

_




41

érisse. Ceux-la ont le pouvoi'r 'c‘lc fermer le ciel, afin qu'il
ne pleuve pas durant leur mlssmn‘prophénque; et ils ont

ouvoir sur les eaux, de les convertir en sang, et de frapper
la terre de tout fléau aussi souvent qu’il leur plaira. ¢ ~
Qui sont-ils ? Dans “ le pouvoir de fermer le ciel ” il y a
une allusion évidente a ELIE ; et dans le « pouvoir sur les
eaux, de les convertir en sang »  T'allusion est a MoiSE. Pour-
tant ce n’est pas MOiSE, mais ENOCH, que la tradition désigne
comme étant le second “ témoin . ENOCH et ELIE en effet
ne sont pas morts : ils ont €té enlevés et réservés pour cette
mission : ¢ Mais voila ENOCH et ELIE remplis de I’Esprit
de Dieu ; ils précheront avec la force de Dieu, et les hom-
mes de bonne volonté croiront en Dieu, et beaucoup d’ames
seront consolées ; ils feront de grands progres par la vertu
du Saint-Esprit et condamneront les erreurs diaboliques de
I’ Antéchrist. 7° > Qu’ELIE au moins est I’un des ‘¢ deux té-
moins ’, nous avons des preuves scripturaires irréfutables.
Commentant le passage suivant : “ Et les disciples 'interro-
gerent, disant : ¢ Que disent donc les scribes, qu’ELIE doit
venir d’abord ? ’ Il répondit : ¢ ELIE certes viendra et res-
tituera toutes choses ; mais, Je vous le dis, ELIE est déja
venu, et ils ne l'ont pas reconnu, mais l'ont traité a leur
guise * ”, 7t St CHRYSOSTOME dit : *“ Les prophétes signalent
'un et lautre [avénements du Christ], et disent qu’ELIE sera
le précurseur du second avénement; JEAN a été celui du
premier, et le Christ ’a appelé ¢ ELIE ’, non qu'il fit ELIE,
mais parce qu’il remplissait la mission d’ELIE. Car de méme
que celui-ci scra le précurseur de la deuxiéme venue, ainsi
[JEAN] le fut de la premitre. Mais les scribes confondant
[les deux venues] et pervertissant le peuple, lui rappelaient
celle-1a seulement, et disaient : ¢ si celui-ci était le Christ,
Il devrait étre précédé d’ELIE °. Clest pour cela que les dis-

—_—

69. Ap. 113~

70. Messa e de la S
71 Mp 1’?10—1:_ a Salette.




42

ciples disent : ‘ comment les scribes disent-ils quwELIE doit
venir d’abord ? ’ C’est pour cela que les Pharisiens envoyerent
demander 4 JEAN : ¢ Es-tu ELIE ? ’ 72, ne signalant jamais
I'avénement précédent. Quelle solution donne le Christ ?
* ELIE viendra certes alors, avant mon second avénement ;
et maintenant ELIE est venu ’, appelant ainsi JEAN... ¢ ELIE
certes viendra et restituera toutes choses ’ : comment ‘ tou-
tes * ? Ce qu’avait dit le propheéte MALACHE : ¢ Je vous en-
verrai ELIE LE THESBITE, et il raménera le ceeur du pere
vers le fils, de peur que, venant, Je ne frappe la terre de
fond en comble '. ™ Vois-tu I'exactitude de la parole pro-
phétique ? Parce qu’en effet le Christ a appelé JEAN ¢ ELIE °,
a cause de l'affinité de leurs missions ; pour que tu n’ailles
pas croire que le prophéte dit ici la méme chose, il ajoute
sa patrie : * LE THESBITE '. Or, JEAN n’était pas LE THEs-
BITE. Et apres cela il met une autre chose, étrange, disant :
‘ de peur que, venant, Je ne frappe la terre de fond en com-
ble ’, déclarant sa deuxiéme venue, qui inspire l'effroi. Dans
la premiere, Il n’est pas venu frapper la terre... Quelle est
la raison [de la venue du THESBITE] ? Afin de persuader les
Juifs de croire au Christ, pour qu’ils ne périssent pas tous
complétement lors de son avenement... ¢ Il restituera toutes
choses ’ : c'est-a-dirc qu’il redressera I'incrédulité des Juifs
qui seront alors... Il ne dit pas : * il ramenera lc cceur du fils
au pere ’, mais : ‘ du pere au fils °. Car, vu que les Juifs
étaient les peres des Apotres, il dit qu’il ramenera les ceeurs
des péres, c’est-a-dirc I'esprit de la race des Juifs, a la foi
de leurs fils, c’est-a-dire des ApoOtres. ™ »

Cette conversion finale des Juifs (a la venue d’ELIE) est
explicitement annoncée par le Christ : “ Je vous le dis en

72. Jn. 121,

73. 3333, En voici le texte complet : « Et voici que Je vais vous envoyer
ELIE LE THESBITE avant que n’arrive le Jour du Seigneur, [Jour] grand et
¢clatant; il raménera le ceeur du pére vers le fils, et ¢ caur de 'homme vers
son prochain de peur que Je ne vienne et frappe la terre de fond en comble ».

74. Hom. 57 sur Mt. (P.G. LVIII, 558-9).




e

43

effct, désormais vous ne me verrez plus jusqu'a ce que
vous disiez: ‘Béni soit Celui qui vient au nom du Sei-
gneur !’ 7™ — donc ils L’acclameront, lors de son second
avenement, d’une fagon qui suppose leur conversion. St
PaUL est encore plus explicite : “ Je ne veux pas que vous
ignoriez, freres, ce mystére, afin que vous ne soyez pas
sages A VoS yeux, qu'une partie d’Israél s’est endurcie jusqu’a
ce que soit entréc la plénitude des nations, et ainsi tout
Israél sera sauvé. ”7¢ ORIGENE : “ Quand la plénitude des
nations sera entrée, et aura cru au Christ, alors les Juifs qui
croiront apres elles verront la beauté de la divinité du Christ,
en contemplant le Pére dans le Fils, et en déclarant [le
Christ] le libérateur proclamé par les prophétes. ™ ” Puisque
nous avons montré que les Juifs (autant que les autres na-
tions) succomberont a I’Antéchrist, leur conversion aura lieu
donc plutdt vers la fin de son régne. Clest ce qu’insinuent en
effet ces paroles de St PAUL : * Si leur chute a €té la richesse
du monde, et leur déficience la richesse des nations, a com-
bien plus forte raison leur plénitude [le sera]!... Si leur rejet
a été la réconciliation du monde, que sera-ce leur annexion

si ce n'est la vie d’entre les morts ? 7 ® — Cest-a-dire que
leur conversion débouchera presque sur la résurrection géne-
rale.

La mission d'ELIE ¢t d’ENOCH, bien entendu, ne s’achévera
pas pacifiquement, quand on a a faire face a quelqu’un tel
que 'Antéchrist : “ Quand ils auront accompli leur témoi-
gnage, la Béte qui surgit de labime leur fera la guerre
et les vaincra ct les tuera. Et leurs cadavres [giseront] sur
la place de la Grande Cité qui s’appelle spirituellement So-
dome et Egypte, 1a ol leur Seigneur aussi fut crucifié. Et
des peuples, et des tribus, et des langues et des nations,
on verra leurs cadavres trois jours et demi, et on ne lais-

—_—

75. Mt. 2390,

76. Rom. 1125,

77. Chalnes sur Mt., 233y,
78. Rom, 11'2. 13,




44

sera pas poser leurs cadavres au tombeau. Et les habitants
de la terre s’en réjouissent et s’égayent, et échangent des
présents, car ces deux prophetes-la avaient tourmenté les
habitants de la terre. Et aprés les trois jours et demi, un
souffle de vie entre en eux de la part de Dieu, et ils se
dresseérent sur leurs pieds, et une grande frayeur s’empara
de ceux qui les voyaient. Et jentendis une voix puissante
disant du ciel : ‘montez ici!’ Et ils montérent au ciel sur
un nuage, et leurs ennemis les virent. "® ” Si, comme nous
I’avons vu, leur mission dure 1 260 jours, c’est-a-dire autant
que le regne de I’Antéchrist, et si elle se termine avant la
fin de celui-ci, cela signifie qu’elle commencera avant son
regne. Quant au lieu de leur mort et de leur enlévement, c’est
Jérusalem qui semble étre désignée.

Il y aura sous le régne de ’Antéchrist un grand déregle-
ment de la nature : “ Et il y aura des signes dans le soleil
et la lune et les étoiles, et sur la terre les nations seront
dans ’angoisse, inquietes du fracas de la mer et des flots, les
hommes mourant de frayeur et de l'attente de ce qui sur-
viendra au monde. 8 ” Le Message de la Salette dit: “ Les
saisons seront changées, la terre ne produira que de mauvais
fruits, les astres perdront leurs mouvements réguliers, la
lune ne reflétera qu'une faible lumiere rougedtre ; I'eau et
le feu donneront au globe de la terre des mouvements con-
vulsifs... ”” D’autres fléaux, décrits au chapitre 16° de I’ * Apo-
calypse ”, entre autres endroits, s’y ajouteront : ulceére intel-
ligent, s’attaquant uniquement aux adorateurs de la Béte,
chaleur horrible, affrcuses ténébres qui envelopperont le
monde entier, ‘‘ un grand tremblement de terre tel qu’iln’en
eut jamais depuis que ’homme est sur la terre, tellement
grand est ce tremblement de terre 7, ** des grelons du poids
d’un talent environ ”, etc. Le Message complete : *“ Malheur
aux habitants de la terre ! il y aura des guerres sanglantes et

79. Ap. 117712,
80. Lc. 21#5728,

N g




45

des famines ; des pestes et dcs maladies contagieuses ; i y
aura des pluies d’une gréle effroyable d’animaux ; des top-
nerres qui ébranleront des villes ; des tremblements de terre
qui engloutiront des pays; on entendra des voix dans les
airs ; les hommes se battront la téte contre les murailles ; ils
appelleront la mort, et d’'un autre c6té la mort fera leur
supplice ; le sang coulera de tous cotés. ” La lecture de
ces chatiments suggérera inévitablement a beaucoup que
Dieu éprouve une délectation féroce a torturer les hommes,
et en bourreau expérimenté sait doser, avec une gradation
savante, les supplices raffinés! Si paradoxale que paraisse
cette idée, nous affirmons qu’au contraire I’amour de Dieu
est d’autant plus grand que les supplices sont plus terribles.
En effet, Il sait que ce qui nous incite au péché et fait que
nous nous y endurcissons, ¢’est le plaisir quand il s’arroge
la prétention de mener la raison. Or, I'antidote du plaisir
est la douleur. Plus le plaisir nous aveugle et nous endurcit,
et plus la douleur nécessaire pour nous en tirer doit étre

grande :

“ Soyez béni, mon Dieu, qui donnez la souffrance
Comme un divin remeéde 3 nos impuretés

Et comme la meilleure et la plus pure essence
Qui prépare les forts aux saintes voluptés! ” 81

Or, “ loin de se repentir de leurs agissements, les hommes
blasphémerent le Dieu du ciel sous le coup des douleurs
et des plaies .82 D’on la gradation ascendante des fléaux,
coutumiere de la Providence divine, comme jadis dans les
plaies d’Egypte. Un bourreau et un sadique infligent des
souffrances, mais un médecin aussi! et il y a un abime
entre celui-ci et ceux-lA! Le bon médecin n’est point celui
qui traite ses malades continuellement A louate et aux
crémes, mais bien celui qui a l'occasion utilise le bistouri

—_—

81. BAuDELAIRE, Les Fleurs du Mal : Bénédiction.
82, Ap. 161,




46

pour crever un abceés ou faire 'ablation d’une tumeur, dus-
sent ses malades durant l'opération se tordre de douleur
et lui asséner des coups. Et si a cause de cela il recule,
il n’est plus bon médecin.

Le chapitre 38° d’EZECHIEL se rapporte sans aucun doute
a la bataille finale qui décidera du sort de I’Antéchrist, ra-
contée ¢galement par I’ * Apocalypse ” : *‘ [Satan] s’en ira
abuser les nations aux quatres coins de la terre, Gog ot
Magog, et les rassembler pour la guerre, aussi nombreux
que le sable de la mer. Et ils montérent sur toute I’étendue
de la terre, et encerclérent le camp des saints et la Cité bien-
aimée. Mais un feu descendit du ciel et les dévora 8. ” Et
aussi: “ Et je vis la Béte, avec les rois de la terre et leurs
armées rassemblées pour engager le combat contre Celui qui
monte le cheval et son armée 8 c'est-a-dire contre le
*“ Logos de Dieu . 8% Il ne s’agit pas, on le voit, d’'une ba-
taille a stature humaine, mais d’une bataille entreprise par
I’Antéchnist contre Dieu Lui-méme. Les paroles suivantes de
la Salette doivent étre, vu la puissance octroyée par Satan a
I’Antéchrist, prises au sens littéral : “ Voici la Béte avec
ses sujets, se disant le sauveur du monde. Il s’élévera avec
orgueil dans les airs pour aller jusqu'au ciel ; il sera étouffé
par le souffle de Saint MICHEL Archange. ”

*

”

Celui qui étudie intelligemment * les signes des temps
verra que le drame humain approche actuellement de son
dénouement. Quels sont ces signes ?

I. Dans la phrase de St PauL : “ Auparavant doit venir
I'apostasie et se révéler ’homme impie 8¢ ”, le mot *“ apos-

83. Ap. 20%-%,
84. Id. 191+,

85. Id. 1912,

86. 11aThess. 22,




gl

47

tasie ”’, s'il n’est une personnification de I’Antéchrist lui-
méme (ce qui est plus probable), désigne au moins I’apos-
tasie qui aura licu sous I’ Antéchrist. Mais une apostasie si
générale et si horrible ne peut provenir subitement. Si jamais

personne n’atteint d’un seul coup le faite de la scélératesse

e

“ Quelques crimes toujours précédent les grands crimes.
Quiconque a pu franchir les bornes légitimes

Peut violer enfin les droits les plus sacrés ;
Ainsi que la vertu, le crime a ses degrés ;

Et jamais on n’a vu la timide innocence
Passer subitement a l’extréme licence.

Un jour seul ne fait point d’'un mortel vertueux
Un perfide assassin, un lache incestueux % —

a plus forte raison cela est vrai de toute une nation, dc I'hu-
manité toute entiére. La Révolution bolchevique ne pouvait
succéder immédiatement a la conversion du prince VLADIMIR
et de ses sujets. Si donc l’apostasie doit atteindre son som-
met historique sous I’Antéchrist, on est en droit de conclure
que d’autres apostasies, partiellcs et diluées, I'auront précédee.

Cela admis, voici ce que nous maintenons : pour la pre-
miére fois dans Ihistoire, l'apostasic non seulement n’est
pas éliminée de I’Eglise, mais y acquiert droit de cité, et
souvent méme est glorifiée. De tout temps il y a eu dans
IEglisc des ARrius, des LUTHER, des Loisy; mais I'Eglise
lcur opposait plus ou moins immédiatement sa foi, et, leur
obstination constatée, les condamnait et les excommuniait.
Car I’excommunication — dépouillée évidemment de toutes
les monstrueuses excroissances de I'Inquisition et réduite a
son pur noyau spirituel — n’est pas une forgeric des papes
du Moyen Age, elle est évangélique : “ Si ton frére peche,
va, réprimande-le seul A seul. S’il t'écoute, tu auras gagné
ton frére.- Mais s’il ne t'écoute pas, prends avec toi une ou
deux [personnes], pour que toute parole soit €établie sur la

87. RACINE, Phédre, 1V, 2.




48

bouche de deux ou trois témoins ; s’il leur désobéit, dis-le
3 IEglise ; mais s'il désobéit & I'Eglise, qu’il te soit comme
un paIi'en et un publicain ”. 8 Et St PAUL, quelle correction
n’administre-t-il pas aux Corinthiens parce qu'ils sont restés
en communion avec un incestueux! “ Et vous étes enflés,
et vous n'avez pas plutot pleuré pour qu'on enlevat du mi-
lieu de vous l'auteur d'une telle action ? Eh bien! absent
de corps mais présent en esprit, j’ai déja jugé, comme si
j’étais présent, celui qui a fait cela : au nom de notre Sei-
gneur Jésus, étant vous-mémes rassemblés avec mon esprit,
qu’un tel, par la puissance de notre Seigneur Jésus, soit livré
a Satan pour la perte de sa chair, afin que l'esprit soit sauvé
au jour du Seigneur. "8 Car l'enjeu est de taille : tout
corps en effet, quel qu’il soit, qui n’élimine pas un poison
qui s’est introduit en lui, est condamné a plus ou moins bréve
échéance, a pourrir. Or, prenons un cas entre des milliers,
celui de Marc ORAISON (si nous avons choisi cette nullité,
ce n'est pas que sa pensée ait aucune espece de valeur et
d’originalité — elle n’est qu’une vulgarisation des lieux les
plus communs et les plus discutables de la psychanalyse —
mais uniquement a cause de son succés) : il a souvent dé-
claré, devant trois millions de téléspectateurs aussi bien
que dans ses livres, que le diable n’existe point, que la
masturbation est epanouissante, que ’homosexualite n’est pas
condamnable, que les apparitions de la Vierge a Lourdes et
a Fatima sont des hallucinations provenant de désirs sexuels
refoulés, et ainsi de suite, toute I'abjecte soupe chére a
'homme de la rue. Or, qu'est-il arrivé 2 Marc ORAISON ?
Il est plus choyé que jamais! Sans doute I’ *“ Osservatore
Romano ” a-t-il trés tardivement qualifié sa théologie de
“ prostitution au monde ”, mais, autant que je sache, I'épis-
copat frangais, le plus directement responsable, n’a point
désavoué publiquement (car toute hérésie publique exige un

88. Mt. 1815 17,
89. I Cor. 5:76,




49

désaveu public), au nom de I’Eglise Catholique, les asser-
tions d’ORAISON, aucune excommunication, tranchant le dé-
bat devant le peuple catholique inquiet, n’a été prononcée
contre lui. Cest 1a ou le bat blesse. “ Fils d’homme, Je t’ai
fait sentinelle pour la maison d’Israél. Lorsque tu entendras
une parole de ma bouche, tu les menaceras fortement de ma
part. Si Je dis a l'impie : * tu mourras de mort ’, et tu ne
prescris pas et ne parles pas a l'impie pour lui prescrire de
revenir de ses voies afin qu'il vive, c’est lui, I'impie, qui mour-
ra de son iniquité, mais c’est de ta main que Je réclamerai son
sang. ” % Et comme le dit un autre prophéte, les gardiens
qui n’avertissent pas, n’exhortent pas, ne supplient pas, qui
ne vont pas au besoin jusqu’a ’excommunication, sont “ des
chiens muets, incapables d’aboyer. ”®

Parallélement 4 ce phénoméne d’avachissement ou de
complicité de la plus grande partie de la hiérarchie, jamais
le peuple catholique m’a subi une corrosion aussi profonde,
jusqu’a en étre inconsciente, de la foi et des mceurs. Cor-
rosion qui date de loin, opérée surtout par les casuistes
relachés, a partir du 17° siecle (hypocrisie en matiere de
morale, qui a fini par la perte totale du sens du bien
et du mal), VOLTAIRE et les Encyclopédistes (dérision a
I'égard du mystére, vaine enflure de la “ Science ), Rous-
SEAU (mythe de I'homme né bon), KaNT (invalidation de
la raison par rapport a4 la métaphysique), HEGEL évidem-
ment, MARX (négation radicale du spirituel, lutte des classes),
NIETZSCHE (racisme, d€ification de I'instinct, orgueil jusqu’au
délire), TEILHARD DE CHARDIN (évacuation de la grace et
de la croix par un faux optimisme cosmique), FREUD (sous-
estimation de la volonté, surestimation du sexuel) SARTRE
(glorification de l’absurde et aliénation du prochain), BULT-
MANN (“ démythologisation ” de I'Ecriture sainte et destruc-
tion de toutes ses bases historiques), etc. On congoit qu’avec

90. Ez. 317-18
91. Ts. 5610,




50

de pareils maitres a penser le résultat soit un ‘chef-d’ozuvre
ahurissant : on a le loisir d’admirer, comme jamais aupa-
ravant dans Dhistoire de I'Eglise, une redoutable proportion
de * catholiques ™ qui, tout en soutenant le matérialisme
dialectique de MARX, tout en €tant pour I'avortement et Ia
fornication, tout en étant contre la divinité du Christ, sa
résurrection et I'existence d'une vie future, restent quand mé-
me dans I'Eglise, bien plus, s’adonnent parfois a la commu-
nion fréquente ct prétendent déloger de I'Eglise ses vrais
croyants. La raison chavire quand elle contemple la coexis-
tence de tant de contradictions ! Nous n’exagérons aucune-
ment. Déja, il y a plus d’un siecle, le Message de la Salette
brosse un tableau noir (nous en avons déja cité le célebre
fragment sur les prétres) : “ Les chefs, les conducteurs du
peuple de Dieu ont négligé la priére et la pénitence, et le
démon a obscurci leurs intelligences ; ils sont devenus ces
‘ €toiles ’ errantes que le vieux diable trainera avec ° sa
queue ' *2 pour les faire périr... En l'année 1864, Lucifer,
avec un grand nombre de démons seront détachés de I’enfer :
ils aboliront la foi peu a peu et méme dans les personnes
consacrées a Dieu... Dans ’année 1865, on verra ’'abomination
dans les lieux saints ; dans les couvents, les fleurs de I’Eglise
seront putréfiées et le démon se rendra comme le roi des
ceeurs... ” “ Sache cela, dit St PauL, que dans les derniers
jours, il y aura des temps difficiles : les hommes, en effet,
seront égoistes, cupides, fanfarons, orgueilleux, blasphéma-
teurs, désobéissants 4 leurs parents, ingrats, sacriléges, sans
affection, implacables, enclins au dénigrement, incontinents,
durs, ennemis du bien, traitres, téméraires, aveuglés par I'or-
gueil, plus amis de la volupté que de Dieu, ayant les appa-
rences de la piété mais reniant sa puissance ”.* Ce texte
ne peut étre appliqué 4 la période de I’Antéchrist, car alors
il 0’y aura pas possiblité d’assumer “ les apparences de la

92. Ap. 124,
93. I Tim. 31-3,



51

”»

piété ” : on sera pour ou contre lui. Il vise donc “ les der-
niers temps ” avant I’Antéchrist. Or, quel épithéte de ce
texte ne s’applique pas a la plupart de nos contemporains
d’une fagon plus spéciale qu’a aucune autre époque ? Serait-
ce la “ cupidité ”, eux qui ont étatisé I'argent (car qu’est-
ce le capitalisme, si ce n'est D'étatisation de I’argent) ?
Serait-ce 1" “ envie ”, également étatisée (car que sont les
régimes communistes, si ce n’est 'envie collective) ? Serait-
ce I’ “ ingratitude ”, quand on répond si souvent par la
haine ou lindifférence a I’amour et a l'amitié ? Serait-ce
le “ mensonge ”, quand on ment avec un front d’airain, a
tel point que dans un conflit, individuel ou international,
rarement la vérité perce ; quand le mot “ parole d’honneur ”
est devenue ridicule et anachronique ? Serait-ce le “ mépris
des parents ”, quand, vieillis, on les jette trés souvent au
rebut ; quand l’aliénation entre eux et leurs enfants est de-
venuc un phénomeéne banal ?...

II. Un deuxiéme signe, c’est la multiplication des visions
prophétiques intéressant toute I’Eglise, et leur caractére :
annonces répétées que le démon, “ sachant qu’il a peu de
temps ** » a engagé la lutte décisive ; annonces en paroles
et en actes (ainsi la Vierge pleure presque tout le temps a la
Salette, elle pleure des larmes de sang a Syracuse, etc.) que
“ les temps sont mauvais ”, que la Meére de Dieu, derniére
médiatrice, “ ne peut plus retenir le bras de son Fils ”, a
cause du débordement des crimes des hommes ; préfiguration
cn acte, a Fatima, devant 70.000 spectateurs, de I’obscurcis-
sement et de I’anéantissement du soleil 4 la fin du monde.
La sceéne de St MiCHEL Archange 4 Fatima est d’une ef-
frayante éloquence dans sa simplicité : * A ce moment, il
nous apparut pour la troisiéme fois, tenant dans ses mains
un calice, et, au-dessus de lui, une hostie d’ou tombaient
dans le calice quelques gouttes de sang. Laissant le calice

_—

94. Ap. 1212,




52

et ’hostie, suspendus dans I’air, il se prosterna a terre, et
répéta trois fois cette priere : ¢ Trés Sainte Trinité, Peére,
Fils et Saint-Esprit, je vous adore profondément, et je vous
offre les trés précieux corps, sang, ame et divinité de Jésus-
Christ, présent dans tous les tabernacles du monde, en ré-
paration des outrages, sacrileges et indifférences dont Il
est Lui-méme offensé, et, par les mérites infinis de son tres
saint ceeur et du cceur immaculé de MARIE, je vous demande
la conversion des pauvres pécheurs. ’ Puis, se relevant, il
prit de nouveau le calice et I’hostie, me donna I’hostie, et
donna a boire a JACINTHE et 4 FRANCOIS le contenu du calice,
en disant en méme temps : ‘ Prenez et buvez le corps et
le sang de Jésus-Christ, horriblement outragé par les hommes
ingrats. Réparez leurs crimes, et consolez votre Dieu’.

ITI. Comme pour confirmer ces prédictions jamais il n’y
eut autant de chatiments de ’humanité pécheresse : guerres,
fléaux, etc. Les savants, par exemple, sont décontenancés
(pour une fois !) par le rythme trés fréquent et meurtrier des
tremblements de terre; ils sont soucieux, les pauvres :
comment pareils phénoménes osent-ils les défier ? Plongés
dans I’exploration des causes secondes, ils ne voient pas la
Cause premiére de ces tremblements de terre. Ce qu'on
appelle I'esprit “ scientifique ”, de nos jours, consiste moins
dans 'objectivité de la recherche que dans la négation d’une
Cause premiére, tandis que I'esprit primitif et magique con-
siste a nier les causes secondes : il est tellement rare de
tenir simultanément sous son regard les deux genres de
causes. Quant aux guerres et aux massacres en masse, cest
une banalité de dire que le 20° siécle remporte la palme de
la barbarie, d’autant plus effrayante qu'elle se sert de la

science.

IV. Un dernier signe, c’est le rassemblement des Juifs
de tous les coins de la terre, qui a commencé en 1948. En

95. Sceur Luclg, 4¢ Mémoire.




33

effet, tant que les Juifs restent dispersés dans tous es coins
du globe, leur conversion finale est difficilement concevable ;
par contre, leur rassemblement.suggere que le plan divin,
dont le terme est cette conversion, est déja amorcé. Cette
idée, probable par elle-méme, acquiert un caractdre de cer-
titude si on parcourt les nombreuses prophéties concernant
ce rassemblement, par exemple : “ D’orient Je rameéneraj
ta race et d’occident Je te rassemblerai. Au nord Je diraj
¢ améne-les! ’ et au midi : ‘ ne les retiens pas! ’ Rameéne
mes fils des pays lointains et mes filles des extrémités de Ia
terre 7 %8a; ou “ Clest pourquoi, voici venir des jours, dit
le Seigneur, ou 'on ne dira plus : * Vive le Seigneur qui a
fait monter les fils d’Isra€l du pays d’Egypte ’, mais : ¢ Vive le
Seigneur qui a fait monter la maison d’Israél de la contrée du
nord et de tous les pays ou Il les avait chassés! ’ Et Je les
restaurerai dans leur terre, celle que J’ai donnée 3 leurs pe-
res ” #%; ou : “ Voici que Je prends les enfants d’Israél d’entre
les nations ou ils sont allés. Je les rassemblerai de partout et Je
les introduirai dans la terre d’Isragl ” %c. Ces prophéties,
et d’autres, soit a4 cause de l’extension internationale de la
dispersion juive dont elles parlent, soit 4 cause de leur ca-
raotére géographique qui les rend inapplicables a un Israél
spirituel (les chrétiens), soit parce que certaines d’entre elles
(je songe en particulier a tel ou tel passage de ZACHARIE)
ont été prononcées aprés le retour de l'exil de Babylone, ne
Peuvent s’appliquer au retour d’aucun exil juif du passé.
Elleg concernent donc le rassemblement actuel, et leur so-
lennité apocalyptique montre bien qu’avec ce rassemblement
f0us sommes entrés dans la phase finale de I’histoire.

) Voila pour ce qui est déja arrivé. Que nous réserve l'avenir,
USqQu'a la venue de I’Antéchrist ? Voici le tableau donné
Par le Message de la Salette : “ La France, I'Italie, 'Espagne

h\'—-_-—
9Sa. Is, 435-s
956, Jér. 16“-15.
95(‘. EZ. 3731-

¥ O




54

et I'’Angleterre seront en guerre ; le sang coulera dans les
rues, le Frangais se battra avec le Frangais, I'Italien avec
I'Italien ; ensuite il y aura une guerre générale qui sera €pou-
vantable. Pour un temps, Dieu ne se souviendra plus de la
France ni de I'ltalie, parce que I'Evangile de Jésus-Christ
n’est plus connu. Les méchants déploieront toute leur malice ;
on se tuera, on se massacrera mutuellement jusque dans les
maisons. Au premier coup de son épée foudroyante, les
montagnes et la nature enticre trembleront d’épouvante,
parce que les désordres et les crimes des hommes perceront
la volte des cieux. Paris sera brilé et Marseille englouti;
plusieurs grandes villes seront ébranlées et englouties par
des tremblements de terre ; on croira que tout est perdu ; on
ne verra qu’homicides, on n’entendra que bruit d’armes et
que blasphémes. Les justes souffriront beaucoup ; leurs prie-
res, leur pénitence ct leurs larmes monteront jusqu’au Ciel...
Alors Jésus-Christ, par un acte de sa justice et de sa grande
miséricorde pour les justes, commandera a ses anges que
tous ses ennemis soient mis 3 mort. Tout a coup, les per-
sécuteurs de I'Eglise de Jésus-Christ et tous les hommes adon-
nés au péché périront, et la terre deviendra comme un désert.
Alors se fera la paix ;... 1a charité fleurira partout... I’Evangile
sera préché partout ”. Malheureusement cette paix ne durera
que * vingt-cinq ans » aprés quoi viendra “ un avant-coureur
de I'Antéchrist ”. Dans le laps de temps qui va dc cet
“ avant-coureur * jusqu’a I'Antéchrist, “ il y aura unc €s-
péce de fausse paix dans le monde ; on ne pensera qu'a se
divertir ” :

1. La “ guerre générale qui sera épouvantable ” n’est
pas encore arrivée. Elle ne peut étre la “ Guerre mondiale ”,
car elle doit succéder 2 une véritable guerre civile en Francc
et en Italie, selon le texte. Or, depuis la Salette il n’y a eu
aucune guerre civile digne de ce nom en France et en Italie.

2. Il semble que la participation de la nature entiére .'a
la colére divine et I'extermination de la plus grande partie




v

55

du genre humain dont parle ce texte soient également visées
ar ce passage d’Isaie : “ Il arrive, le Jour du Seigneur, im-
placable de fureur et de colere, réduire toute la terre en dé-
sert et en exterminer les pécheurs. Car les étoiles du ciel
et Orion et toute la gloire du ciel ne donneront plus de
Jumiére, et le soleil s’obscurcira deés son lever, et la lune ne
donnera plus sa lumiére. Et Je punirai I'univers de sa malice
et les impies de leurs crimes, et J’anéantirai l'insolence des
impies, et J'humilierai I'insolence des superbes. Et ceux qui
resteront seront plus précieux que l'or natif, et ’homme plus
rare que la pierre de Souphir. Car le ciel s'irritera et la
terre sera ébranlée de ses fondements sous la fureur de la
colére du Seigneur des armées, le jour ou surviendra sa colére.
Et ceux qui resteront s’enfuieront comme une gazelle et
comme une brebis errante, et personne ne les rassemblera,
de sorte que chacun s’en retournera a son peuple, et cha-
cun s’en ira a sa patrie . °® Ce texte ne peut pas, A stric-
tement parler, s’appliquer au jour qui scellera la fin du monde,
car dans ce cas le prophéte n’eiit pas pu dire que la terre
sera réduite en désert (ce qui suppose qu’elle existera encore),
ni que des hommes y resteront. Quant au verset sur I'obscur-
cissement des astres propre 2 la fin du monde, il ne pose pas
d’objection, car il peut également s’appliquer aux obscurcis-
Séments nombreux qui seront des préfigurations de I'obscur-
cissement final. De ces obscurcissements temporaires, par-
tiels ou complets, I' “ Apocalypse ” par exemple parle aux
Chapitres 8* et 9°, avec les supplices qui les accompagnent.
St BASILE commente ainsi le texte d’ISAIE : * Aprés que de
grandes €preuves auront été infligées, et que des batailles
anéf\ntlssant le monde seront arrivées, et aprés que tout or-
g;lzllltiaura été hur?ilié, alors les hommes qui seront restés du
Ommanombfe, n?yant s1'1b1 du coPtact des impies aucun
. 'tentgf' en leur dme, mais ayant été scrutés par des ml}llers
lons et d’épreuves, ayant donné une preuve rigou-
—_
96. 139-14

e o




56

seront plus précicux que tout or natif..,
dont on ne peut douter qu’il soit dé-
e étrangére, mais sitét quiil parait
ui le voient, qu'il est éprouvé et
» 87

reuse de leur volonté,
L’or natif, C’est celul
pourvu de toute matier

persuade la vue de ceux q
ni mélangé @ du cuivre ni entremélé 4 quoi que ce soit.

3. Léere de paix et d’évangélisation mondiale dont parle
le Message est celle, dont parle St PAuL, de “ lentrée de
la plénitude des nations » que nous avons déja signalée
comme devant précéder la conversion des Juifs.

4. Enfin, I’ « espéce de fausse paix ” qui précédera im-
médiatement la venue de I’Antéchrist, le Christ ne l'a-t-Il
pas prédite ? “ Et de méme qu'il advint aux jours de NOE,
ainsi en sera-t-il aux jours du Fils de 'homme : on mangeait,
on buvait, on prenait femme ou mari, jusqu’au jour ou NoE
entra dans l'arche, et le déluge vint et les anéantit tous. Il
en sera tout comme aux jours de LoT : on mangeait, on
buvait, on achetait, on vendait, on plantait, on batissait ;
mais le jour ot LoT sortit de Sodome, il plut du ciel du feu
et du soufre et les anéantit tous. Ainsi en sera-t-il le jour
ot le Fils de ’homme se révélera ”. %8 N'est-ce pas aussi la
méme dont St PAuL dit : “ Quand ils se diront : ‘ Paix et
sécurité ! ° cest alors que tout d’un coup fondra sur eux la
pendition, comme les douleurs sur la femme enceinte, et ils

n‘en échapperont pas "% 7

97. Comm. sur Is., 13 (P.G. XXX 2
98, Lc. 1726—30, ¥ , 592).
99. I Thess. 53,




CHAPITRE I1I

LA VENUE GLORIEUSE DU CHRIST,
LE JUGEMENT DERNIER
ET LA RESURRECTION GENERALE

Si I'dme va reprendre son corps d’une fagon définitive,
apres la séparation infligée par la mort, c’est pour vivre
désormais dans un état radicalement différent de la vie mor-
telle, et caractérisé par lincorruptibilité. Cet état sera I’objet
des deux chapitres suivants. Ce chapitre-ci traite de I’instant
de transformation de la vie corruptible 2 I'incorruptibilité.

Notre vie actuelle se distingue par la corruptibilité, dont le
point culminant est la mort. A vrai dire ’homme n’a été
créé ni incorruptible ni corruptible, mais non-corrompu et
pouvant virer soit a Pincorruptibilité (définitive) soit 4 la
Corruptibilité, selon qu’il usit de son libre arbitre en bien
Ou en mal : * Car I'homme ”, dit le grand ATHANASE, * est
mortel par sa nature, vu qu’il est créé de rien. Mais 3 cause
de sa ressemblance avec Celui qui est, [ressemblance] qu’il
Préservait par la contemplation de Dieu, il elit amorti la
Corruptibilité naturelle et fit resté incorruptible, selon la
Parole de la * Sagesse * : ¢ L’observance des commandements
est la confirmation de Pincorruptibilité * 1... Mais les hommes,
s¢ détournant des choses éternelles, et par le conseil du diable
S€ convertissant aux choses corruptibles, devinrent pour eux-

—————
1. BeBaiwaz dpOapoine, — 6'8,

-—




58

mémes les causes de la corruption dans la mort ; étant d’un
coté, comme je viens de le dire, corruptibles par nature, et,
d’un autre coté, par la grace de la participation du Logos,
évitant lissue naturelle s’ils restent bons. En effet, par le
Logos qui était présent en eux, la corruption naturelle ne se
fiit pas approchée d’eux, comme dit la * Sagesse ’ : * Dieu
a créé ’homme incorruptible et image de sa propre éternité,
mais par I'envie du diable la mort est entrée au monde 2 ”

Cette mort est autant spirituelle que corporelle : en effet,
celle de I’dme consiste dans sa privation de I'Esprit divin.
Le composé humain fut ainsi soumis a la dissolution : “ 1l
bénéficia par la au moins de la mort et de I'interruption du
péché, afin que le mal ne fit pas immortel .3 Si ’homme en
effet n’avait pas, nonobstant le péché, perdu la non-corrup-
tion du corps, et qu’il elit au contraire accédé, aprés l'arbre
de science du bien et du mal, a I’arbre de vie, il elit eu une
destinée pareille 3 celle des anges déchus, cest-a-dire qu'il
se fiit éternellement endurci en son ame, l'incorruptibilité
du corps ne permettant pas a4 I'ame de se désister du mal.
La mort apparait ainsi comme une des plus grandes graces
de la Providence.

Mais elle n’elit pas été une si grande grace si elle avait été
limitée 2 elle-méme : dans ce cas, 'dme, premiére responsable
du péché, serait restée non moins pécheresse, et donc morte.
Méme au cas ou elle se fit repentie, le repentir efit tout au
plus arrété le flot des transgressions, mais n’eiit jamais ef-
facé les transgressions précédentes. Il fallait un Rédempteur
par qui nous eussions l'effacement de tous les péchés, et non
seulement cela, mais qui régénérit I'dme et le corps, qui leur
infusat un principe de vie nouvelle. Ce Rédempteur n’était
pas moins, et ne pouvait étre, que Dieu méme, car il s’agit
d’une seconde création et Dieu seul peut créer. Dés qu’ll
s’est uni 4 notre pauvre chair pécheresse, la victoire était

2. 228—24, — De I’Incarnation du Logos (P.G. XXV, 104-5).
3. GREGOIRE LE THEOLOGIEN, Sur Paques, Disc. 45 (P.G. XXXVI, 633).



59

assurée. Car lorsque le levain est mélangé a la pate, peut-lle
ne pas lever ? En participant & une nature humaine indivj-
duée, 1l fit participer toute la nature humaine & sa divinité,
Il remporta ainsi, et nous fit remporter, la victoire sur le
diable, le péché et la mort, les trois ennemis de I’homme.
Sur le diable d’abord, car celui-ci fut pris dans ses propres
filets : exultant en effet dans la destruction de I'homme, il
bondit sur le Christ qu’il considérait comme une proie pure-
ment humaine, et buta ainsi contre sa divinité, comme un
poisson qui s’élance vers 'appat et est accroché par I’hame-
con. Sur le péché ensuite (ou mort de I"dme), car par la puis-
sance de la divinit¢é Il nous donna d’en triompher. Sur la
mort corporelle enfin, car dans son amour inimaginable 1l
s’est substitué a nous et s’est soumis a la mort, et la mort
n’a pas eu de puissance sur Lui puisqu’ll I'a anéantie par sa
glorieuse résurrection.

Sa victoire sur ces trois ennemis trouve son application en
nous par le baptéme, sceau de la foi. La seconde création
est plus belle et plus importante que la premiére, malgré
son invisibilité. L’dme d’abord, par la participation a I'Es-
prit, devient non seulement vivante & nouveau, mais vivifiante,
c’est-a-dire capable, toujours par la puissance de I'Esprit,
de ressusciter un corps sans vie. Pourquoi alors, si I'Ame
est immédiatement régénérée par le baptéme, le corps, lui,
n'est-il pas immédiatement transformé en incorruptible ? Clest
qu'on ne met pas du vin nouveau dans de vieilles outres. Il
faut qu’il tombe auparavant en dissolution pour ressusciter
nouveau et autre, tout en restant lui-méme : “ La mort ”,
dit St GREGOIRE DE Nyssg, “ chez les hommes, n'est que
P'agent purificateur de la nature mauvaise. Car puisque dans
Dotre nature agencée dés le commencement par le Seigneur
de toutes choses comme un vase réceptif des biens, le bien
Weut pas de place, 'ennemi de nos imes ayant, par séduc-
tion, €panché en nous le mal - 4 cause de cela, pour que le
Vice qui s’est développé en nous ne s'éternisat point, le
vase fut dissous pour un temps par la mort, en vertu d’'une




60

providence plus avantageuse, afin que, le vice s’étant écoulé,
le genre humain fit fagonné a nmouveau et, sans mélange de
vice, restauré a la vie qu'il avait primitivement. C’est cela
en effet la résurrection : ramener notre nature a sa cons-
titution primitive. " * L’image d'une chose viciée et refondue
est employée sous toutes les formes par les Péres : “ Si
quelqu’un, voulant édifier une maison abimée et vétuste, en
fait sortir auparavant ceux qui y demeurent, et ainsi détruit
la maison et la réédifie, cela méme n’attriste point ceux qu’on
a fait sortir mais les réjouit plutdt (car ils ne prennent pas
en considération la destruction visible, mais pensent a la
maison encore invisible qui va étre construite) : ainsi Dieu,
voulant faire de méme, dissout notre corps et fait sortir
d’abord I'ame qui est en lui, comme d’une maison, afin
qu’ayant édifié celle-ci plus splendide Il y introduise I'Ame
a nouveau avec une plus grande gloire... De méme, quelqu’un
qui a une statue pourrie par la rouille et le temps, et brisée
en plusieurs de ses membres, la broie et la jette a la fonte,
et, I’ayant totalement liquéfiée, la restitue ainsi plus splen-
dide. De la méme facon donc qu’a la fonderie la pulvérisation
n'est pas l'anéantissement mais le renouvellement de cette
statue, ainsi la mort de nos corps n’est pas sa perdition mais
son renouvellement. 5. ”

Il faut noter ici qu’il n’est pas question de ressusciter
avec un autre corps, mais avec le méme corps devenu autre,
ce qui est trés différent. Car si 'homme est une synthese
d’ame et de corps, et non un esprit pur, 'ame ne peut pas
vivre seule indéfiniment aprés la mort. Si elle reprenait un
autre corps, ce ne serait plus le méme homme, ce serait
une sorte de métempsychose transposée en éternité. Elle
reprend donc son propre corps, mais avec la corruption en
moins. Ce n’est d’ailleurs que justice : car si le corps a eu
sa part avec 'ame dans I'aréne des vertus, §'il a sué comme

4. dvaetoyelwoig. — Oraison funtbre de Purcniric (P.G. XLVI, 876-7).
5. CurysostoMe, Hom. sur I Thess. 412 (P.G. XLVII, 1018-19).



Y

61

elle (combien méme de vertus sont inconcevables sans le
corps, telles la cha.steiié, le jeﬁn:e, la tempérance ?), comment
pourrait-il étre évincé de lg récompense ? Aussi, a propos
de la parole : “ Nous qui sommes dans cette tente, nous
gémissons accablés, vu que nous ne voulons pas nous en
dévétir mais nous revetir de surcroit ®, afin que ce qui est
mortel soit englouti par la vie? . St CHRYSOSTOME dit :
« Voici son sentiment : ‘ nous ne voulons pas ’, explique-
t-il, ¢ déposer la chair, mais la corruption, pas le corps, mais
1a mort ’. Autre chose est le corps, et autre la mort ; autre
chose le corps, et autre la corruption. Le corps n'est pas la
corruption, et la corruption n'est pas le corps. Assurément
le corps est corruptible, mais il n’est pas la corruption ; et
Je corps cst mortel, mais il n’est pas la mort... * Je veux donc ’,
dit-il, * me dévétir de ce qui m’est étranger, non de ce qui
est mien *. Ce qui cst étranger, c’est non pas le corps, mais
la corruption 8, ”

Aux arguments théologiqucs et philosophiques que nous
venons de donner péle-mélc pour justifier la résurrection
générale, nous pouvons en ajoutcr d’autres. En effet, nous
constatons dans notre monde sujet a la corruption un mou-
vement continuel, j'entends non seulement le mouvement
physique mais toute altération quelle qu’elle soit, progressive
ou régressive. Or, * tout ce qui change ou s’altere ou manque
de forme, ne peut pas avoir sa fin en lui-méme®. Ce qui
n’a pas sa fin en lui-mémc a forcément besoin d'un autre
qui lui accorde I’achévement, et un tel est achevé, mais n'a
pas sa fin en lui-méme, parce qu'il posséde I'achévement non
par nature mais par participation. Mais ce qui a besoin d’un
autre pour son achévement, & combien plus forte raison en
aura-t-il besoin pour exister méme ? En effet si, comme
s disent, I'existence est plus que la forme, et si cet étre-1a
——

srevdioxab 1L,
Il Cor. 51,

Cl;l‘om. sur la Résurrection des morts (P.G. L, 42¥%).
UTOTENZZ,

e

k R —




62

a pu s’octroyer lui-méme l'existence — ou l’avoir abso-
lument, ce qu’ils veulent dire — comment ne se suffit-il pas
pour avoir absolument ou s’octroyer lui-méme ce qui est
moindre, 3 savoir la forme ? ”1° Bien que ce texte ait en
vue de prouver rationnellement la création (impliquant ainsi,
contre un préjugé trés répandu, la possibilité de prouver
rationnellement la création), nous l'utilisons pour justifier la
résurrection. St MAXIME distingue dans les choses Iexistence
et le “ bien étre ” qu’il appelle “ forme . Il est évident que
pour faire exister il faut une plus grande puissance que pour
mener I’€tre déja existant a son achévement, tout comme
il est plus difficile de créer le marbre que de le sculpter, déja
existant, en statue. St MAXIME accule les adversaires (les
philosophes qui admettaient une matieére co-éternelle a Dieu)
a 'absurde, en démontrant que ce qui est incapable du moins
(* la forme ) l'est a plus forte raison du plus (“ lexis-
tence ). Ce qui nous importe pour notre démonstration,
c’est son idée que le mouvement d'un étre implique son
inachévement, sa tension 4 unc fin supéricure, et la néces-
sit¢ d’'une Toute-Puissance qui parachéve ce besoin d’ex-
pansion. En conséquence, notre mouvement actuel doit un
jour cesser, et la résurrection, nous le verrons en détail, est
ce qui permet cet arrét. L’argument tient par lui-méme et
n’est pas lié a la doctrine de la création.

Objecter que cette tension peut étre leffet de quelque
Génie malin qui se joue de nous en infusant en nous des
tendances qu’il n’entend pas réaliser, c’est se contredire. En
effet ce besoin d’expansion s’inscrit dans une faculté que nous
appelons “ Dintelligence ”. Dés que cette faculté est donnée,
le besoin d’expansion est donné simultanément avec elle.
Or, une faculté, c’est quelque chose qui “ est ”; donc, en
tant qu’elle est, bonne, et l'effet d’'un Démiurge bon, que

?”

ce Démiurge soit entendu au sens chrétien de “ Créateur *,

10. St Maxime, Sur div. difficultés chez Denys et Grécoire (P. G.
XClI, 1181).




y

63

ou au sens des philosophes grecs d’ “ Organisateur 2 partir
de la matiere informe 7, ’essentiel de la bonté €tant de faire
venir un étre a lexistence ou de 1'y approfondir, comme
Jessenticl du mal est d’anéantir ce qui existe. Mais alors,
comment dans un méme acte, Dieu peut-Il étre a la fois bon
et malin Génie ? Bien plus, la création étant une puissance
infinie (puisque mathématiquement une chose qui existe est
infiniment plus que le néant, la création de la moindre chose
implique une puissance infinie), de méme que l'organisation
3 partir d’'une matiére informe (car cette organisation, pour
faire passer par exemple un étre de l'ordre de la maticre
3 celui de lintelligence, nous ’avons vu, suppose une puis-
sance infinie, elle aussi), la bonté sous-jacente a cette puis-
sance infinie est infinie elle aussi : or une bonté infinie exclut
infiniment d’elle-méme le mal.

De son c6té, St GREGOIRE DE NYSSE a démontré la néces-
sité de la résurrection générale par de multiples arguments.
On reconnait ’argument de St MAXIME dans ce texte-Ci :
“ La raison prévoit l'arrét inévitable, un jour, de ’accroisse-
ment du nombre des dmes, afin que la nature ne s’écoule
pas indéfiniment, se répandant toujours en avant par celles
qui surviennent, sans cesser jamais son mouvement. Et la
raison pour laquelle nous pensons qu’un jour il faut néces-
_sairement que notre nature s’arréte, c’est que toute nature
{ntellectueﬂe trouvant son repos dans sa propre plénitude,
il est convenable que le genre humain un jour parvienne a
sa fin. En effet il est étranger a la nature intellectuelle qu'elle
soit estimée étre en état d’inachévement perpétuel. Car I'ad-
df.tlon indéfinie d’Ames survenant accuserait cette nature
(\imsuffisanoe. Quand donc le genre humain sera parvenu
4 5a plénitude propre, ce mouvement impétucux de la nature
S-arrétera, celle-ci étant parvenue au terme nécessaire, et un
autre état succédera A la vie, distinct de celui qui ici-bas
®st parcouru dans la génération et la corruption. '* ”

e —

11. De I’Ame et de la Résurrection (P. G, XLVI, 128).

¥ e




64

Mais les choses deviennent plus compliquées deés qu’on
aborde un texte célébre qui a donné lieu a d’incroyables dis-
tortions. Reproduisons-le d’abord, intégralement : “ Mais
le mal n’est pas si fort que de I'emporter sur la puissance
du bien ; et le manque de volonté de notre nature n’est pas
plus fort ni plus constant que la sagesse de Dieu. Car il
n’est pas possible que ce qui change et s’altére soit plus
puissant et plus constant que Celui qui est toujours le méme
et fixe dans le bien ; mais le conseil divin a 4 tous points de
vue et d'une maniere absolue I'immutabilité, tandis que le
caractere changeant dc notre nature ne reste fixe pas méme
dans le mal. En effet, ce qui est tout le temps absolument
en mouvement, s’il fraie son chemin vers le Bien, ne cessera
jamais sa progression, a cause du caractére illimité de ce
qu’il parcourt. Car il ne trouvera aucun terme, en ce qu’il
poursuit, qui, atteint, le fasse un jour cesser son mouvement.
Mais si sa propension va vers le contraire, des qu’il aura
achevé le tour du mal et en aura atteint la supréme mesure,
alors la mobilité continuelle de I''mpulsion, ne trouvant
par nature aucun repos, convertit nécessairement son mou-
vement vers le bien, quand elle aura connu d’un bout a
l'autre le parcours du mal. En effet, le mal ne progressant
pas indéfiniment, mais étant compris dans de nécessaires
bornes, il s’ensuit que le bien succéde au point culminant du
mal. Et ainsi, comme il a été dit, la mobilité continuelle dc
notre nature, rendue sage par la mémoire de scs malheurs
antérieurs, assez pour ne pas se laisser prendre dans les
mémes, revient en dernier lieu sur la bonne voie. Cela étant,
notre course sera de nouveau vers le bien, parce que la
nature du mal est circonscrite par des bornes nécessaires...
Ainsi faut-il, a mon avis, penser en Ce qui nous concerne
quand, étant parvenus au bout du mal, nous aurons atteint
le plus profond de I'ombre du péché, nous vivrons de nou-
veau dans la lumiére, la nature des biens dépassant infiniment
en abondance la mesure du mal. De nouveau donc le paradis,
de nouveau cet arbre-1a, I'arbre de vie, de nouveau la grice

e — J




r

65

de 'image et la dignite de la souveraineté. Rien de ce que
Dieu a maintenant soumis a I’homme pour 'usage de sa vie
ne me parait étre ces choses-la, mais il y a I'espoir d’'un
autre royaume, dont l'expression reste ineffable. 12 T
est bien connu que l'obsession crée des hallucinations. Ob-
sédés par le désir que I'enfer ait un terme, beaucoup lisent
cette idée partout, et St GREGOIRE DE NYSSE, nous verrons
cela dans un autre chapitre, est leur cible favorite. Pour
reprendre une expression chére aux journalistes, qui en usent
méme s'il ne s’agit que du prix des pommes de terre : * De
quoi s’agit-il, comme disait le maréchal FocH ? ” Le titre
méme du chapitre de St GREGOIRE : * Que la résurrection
nest pas espérée tant a cause de la proclamation de I'Ecriture
que par suite de la nécessité méme des choses ”, ainsi que
la derniére phrasc, bannissent une fois pour toutes I'enfer
de sa perspective ; il y est question uniquement de la néces-
sité rationnelle de la résurrection, donc : qu'est-ce qui, en
cette vie-ci, permet de conclure qu’il y aura une résurrection ?

Voici le sens du chapitre : Notre nature, par suitc du pe-
ché, a été sujette a un perpétuel écoulement qui portc en
lui-méme le germe de sa disparition un jour, car, ainsi que
le dit St MaxIME, ¢ les Péres, connaissant cette constitution
du monde sensible, la corruption et laltération, les uns
par les autres et les uns en les autres, des corps qui sont en
lui, et par lesquels il subsiste et en qui il subsistc, enseigne-
rent, comme conséquence de la qualité naturellement instable,
ngette universellement a altération, s’emportant et se pré-
Cipitant ¢a ct 13, des corps dont il consiste, que son enchai-
hement aura néccssairement une fin; et is penserent cor-
rectement qu'il n’est ni possible ni relevant de l'intelligence
faisonnable d’attribuer 1’éternité A ce qui n’est pas toujours
ldel_“ique a lui-méme, sans changement ni altération aucunc,
Mais qui se disperse ct se précipite de mille manieres. 13

——

}; De la Création de I'Homme, 21 (P.G. XLIV, 201, 204).
©Sur div. difRcultes cliez Denys et GREGOIRE (P G. XCI, 1169).

¥ e ——




66

Voila donc une premiére raison que St GREGOIRE donne pour
que la mobilité de notre nature cesse un jour.

Sa seconde raison, c’est que le mal étant limité, et * notre
nature ” étant continucllement mobile, celle<ci, une fois
atteint le fond du gouffre, fera marche arriére pour aingj
dire, donc vers le Bien, pour récupérer le paradis perdu, ce
qui ne peut se faire que par la résurrection. Que signifie
cela ? Encore une fois, cramponnons-nous bien a la per-
spective du ohapitre, et ne remuons pas ciel et enfer 1a on ils
n'ont rien a voir. OCe qu’il dit ne peut s’appliquer, dans son
intention, a I'individu, car c’est une lapalissade que bien d’in-
dividus s’enfoncent irrécupérablement dans le mal en cette
vie. Il s’agit donc du genre humain, collectivement. Car St
GREGOIRE parle tout le temps de “ notre nature ”. Ensuite,
il s’agit de son évolution histonique, en ce monde. Une con-
frontation avec un autre texte de GREGOIRE va nous per-
mettre d’¢lucider la difficulté. Dans son discours sur la
“ Nativité¢ du Christ ”, il se demande pourquoi le Christ
est venu 4 I’époque ou Il est venu, pas avant ni aprés ? Et
il donne cette réponse : “ Le fait que le Seigneur n’a pas paru
au commenoement, mais a gratifi€ la vie humaine de l'appa-
rition de sa divinité dans les derniers temps, on peut peut-
étre en conjecturer raisonnablement le motif, & savoir que
Celui qui devait se méler a la vie humaine pour la destruc-
tion du mal, a forcément attendu que le péché semé par
'ennemi efit fleuri, ensuite 11 a porté, comme dit 'Evangile,
* la hache a la racine. 14 * En effet, tant que la fiévre consume
le corps et s’enflamme peu & peu par les causes de la mala-
die, les médecins livrent [le malade] 4 la maladie en le
privant de tout secours des aliments, jusqu’a ce que laffec-
tion atteigne son comble. Mais dés que le mal devient statique,
is apphquenft leur art, la maladie s’étant manifestée en entier.
De méme, le guérisseur des mes malades a attendu que le
mal provenant du vice qui dominait la nature humainc, s€

14. ML, 310,




67

fit manifesté en entier, afin qu’aucun mal secret ne res_t:?}t
sans guérison, le médecin ne guérissant que les choses visi-
bles... Quand donc toute la puissance du mal se ”fl.lt montrée
A partir de la mauvaise racine, et eut cri par’ 1(3 vice de ma-
nieres diverses dans les volontés de chaque génération, et fqt
devenue luxuriante et facile a connaitre, alors, comme dit
PauL aux Athéniens, ¢ Dieu, fermant les yeux sur les temp_s
de l'ignorance ’1%, vint dans les derniers jours : caluan(.1 il
n’y avait plus personne qui comprit, et qui cherchat Dieu,
quand tous eurent dévié en méme temps et se furent cor-
rompus, quand tous eurent été enfermés dans le péche€, quand
la transgression eut excédé, quand les ténébres du mal eurent
crii jusqu'au plus haut point, alors la grace parut, alors le
rayon de la lumiére véritable se leva...1® ” Clest Tillus-
tration de I'idée de St PAUL : “ La ou le péché a excédé, la
grdce a surabondé ” '7. Inutile de pousser notre analyse plus
loin, l'identité des idées dans les deux textes de GREGOIRE
éclate aux yeux. Si le premier est obscur, c’est qu’il ne fait
pas mention, sans doute parce que cela allait de soi, ds
I'Incarnation comme du facteur de l'orientation de mnotre
nature vers le Bien. — Il serait tres intéressant d’approfondir
historiquement 1'idée de GREGOIRE que I’humanité n’avait
atteint sa pleine éclosion dans le mal qu’a I'époque romaine
quand est né le Christ, tiche qui est trop longue pour étre
entreprise ici. Ainsi avant Sodome et Gomorrhe, I’humanité
ne connaissait pas, au moins comme phénoméne social, la
Pédérastie, de sorte que la venue du Christ avant I’époque
de Sodome eiit été prématurée. Un survol de I’histoire confir-
me déja le diagnostic de GREGOIRE : A I'époque du Christ,
humanité avait déja fait I'expérience de tous les grands vices,
tout ce qui est venu aprés n'est qu’une réédition, substan-

—_—

15. Act. 1730,

16. P.G. XLVI, 1129, 1132,
17. Rom. §2o,

g_




68

tiellement la méme bien que phénoménalement différente,
de cette expérience.

“ Mais comment ”, m’objectera-t-on, *“ reprendre un corps
qui a été dispersé en cendre, ou dévoré par les animaux ? ”
C’est 'objection banale de ceux qui ne croient pas a la toute-
puissance divine. Dénier a Dieu la puissance de ressusciter
un corps, cest Lui dénier a plus forte raison la puissance
créatrice, car celle-ci, opérant a partir de rien, est supérieure
a celle-la, qui opére a partir de quelque chose; c’est
donc retomber dans 1’absurdité, dont nos contemporains
nous donnent souvent le réjouissant spectacle, d’'un univers
qui se serait créé lui-méme, et d’'un hasard organisateur et in-
telligent. *“ O Bétise, 6 infini! ”, comme disait FLAUBERT
a propos de tout autre chose.

Si la résurrection, décrite d’'une fagon grandiose par EzE-
CHIEL (ch. 37), est l'effet de la puissance divine, il faut ce-
pendant y distinguer ce qui releve de la capacité naturelle
de I'ame : “ L’ame connait ”, dit St GREGOIRE DE NYSSE,
“ méme apres leur dissolution, la particularité naturelle des
éléments qui concourent a la constitution du corps dans lequel
elle a été engendrée... Elle reste, méme apres leur dissolu-
tion, auprés de ces éléments dans lesquels elle a été engen-
drée dés le commencement, s’établissant pour ainsi dire com-
me garde de ce qui lui appartient, et, par la subtilité et la
facilité a mouvoir de sa puissance intellectuelle, elle ne se
sépare pas de ce qui lui est propre dans le mélange des
éléments de la race humaine, et elle ne subit aucun four-
voiement dans la minceur des particules des éléments ; mais
elle se disperse pour tenir compagnie a ses €léments propres
mélangés avec ceux de la race humaine, et n’est pas inca-
pable de les parcourir de part en part quand ils s’écoulent
dans le tout, mais reste en eux toujours, ou qu’ils soient et
de quelque maniere que la nature en ait disposé. Si a I'inverse
le ton est donné par la puissance qui gouverne toutes choses
aux éléments séparés de se réunir, alors, de méme que dif-
férentes cordes suspendues 4 une seule extrémité suivent

¢




69

toutes en méme temps celui qui les tire, ainsi la diversité des
éléments ayant été tirée par la puissance unique de I'ame,
la chaine de notre corps sera d’un seul trait, dans la conver-
gence de ses propres €léments, resserrée par I'Ame, et notre
corps sera tress€ a nouveau, d’une maniére correspondant 3
chacun, comme il était primitivement et intimement, embras-
sant [son état] familier. ®* ” Pour St GREGOIRE donc, 'Ame
est capable naturcllement de connaitre I'emplacement des
éléments de son corps dissous et de leur étre présente a tous,
mais leur réunion et leur vivification exige que “ le ton
soit donné ” par la puissance divine. Quant aux derniers
mots, ils ne signifient point que le corps ressuscitera corrup-
tible comme auparavant — il ne s’agit pas dans le texte de
corruptibilité ou d’incorruptibilité — mais que c’est le mé-
me corps, jusqu’a sa plus infime particule, qui ressuscitera.
La fin du monde est souvent décrite par I'Ecriture. Cer-
tains textes mettent I'accent sur le fait que “ la figure de ce
monde passe !® . Ainsi I’ “ Apocalypse Et je re-
gardai quand Il ouvrit le sixiéme sceau, et il se fit un
grand tremblement de terre, et le soleil devint noir comme
une étoffe de crin, et la lune devint tout entiére comme du
sang, et les astres des cieux s’abattirent sur la terre, comme
1 un figuier ébranlé par un vent violent jette ses figues mires,
‘ et le ciel se replia comme un livre qu’on enroule, et toutes
‘ les montagnes et toutes les iles furent arrachées de leur
place . ** JOEL : *“ Je produirai des prodiges dans le ciel et

‘ sur la terre, sang et feu et vapeur humide de fumée ; le
| Soleil se changera en ténébres et la lune en sang, avant que
vienne le jour du Seigneur, jour grand et éclatant... Le soleil
¢ la lune s'obscurciront, l'éclat des étoiles mourra .2
Isaie : “ Et le ciel senroulera comme un livre, et tous les

n

_._-‘-_
18. De I'Ame et de la Résurrection (P.CG. XLVI, 76-7).
19. T Cor. 701,
20. 612-14,
2" 38-"41 415-

¥ —




70

astres tomberont comme des feuilles de vigne, et comme
tombent les feuilles du figuier 7. 22 Enfin : “ Immédiatement
aprés la tribulation de ces jours-13, le soleil s'obscurcira et
la lune ne donnera plus sa lumicre et les astres tomberont
du ciel. 2 D'autres textes mettent plutot en relief la des-
truction finale par le feu : * Mais les cicux et la terre d’a
présent sont mis en réserve par la méme parole et gardés
pour le feu, en vue du jour du jugement et de la perdition
des impies... Il viendra, le jour du Seigneur, comme un
voleur ; en ce jour les cieux passeront avec un bruit sifflant,
les €léments embrasés se dissoudront, et la terre et les ceu-
vres qui sont en elle seront consumees... Le jour du Seigneur,
par lequel les cieux enflammés se dissoudront, et les élé-
ments embrasés fondront. 7 *

Cet accent mis sur le feu nest pas superflu : le feu en
effet est purificateur, et il convient, il est nécessaire que ce
monde souillé par nos péchés soit purifié :  Les éléments
embrasés et dissous 7, dit St MAXIME, “ par un feu immense,
purifiant d’avance, 4 cause de la descente du Pur, la création
souillée par nous. ” 2 En effet, la création visible, bien que
non raisonnable et par conséquent incapable de péché, a
été créée pour ’homme, et donc, €tant assujettic a2 ’hnomme,
est souillée par son péché. Il ne s’agit pas uniquement de la
corruption primordiale 4 laquelle toute la création visible fut
soumise 4 cause du péché originel (“ Maudit soit le sol
en tes ceuvres ! A force de peines tu en tireras subsistance
tous les jours de ta vie. Il produira pour toi épines et char-
dons ” 26), selon la parole de St PAuL : “ La création a été
soumise 2 la vanité, non de plein gré, mais & cause de celui
qui 'y a soumise ”?7, C'est-a-dire a cause de I’homme ; il

22, 344,

23. Mt. 242,

24. 1I Pier. 37,10, 12

25. Lettre 4¢ (P.G. XCI, 416).
26. Gen. 31771E

27. Rom. 820




)

s’agit en plus de toutes les souillures de nos crimes, depuis
le premier homme jusqu’a 1'Antéchrist, ces souillures physi-
quement ineffagables et qui marquent notre pauvre terre
d’une fagon indélébile tant qu’elle subsiste tefle quelle est,
ces souillures qui font dire a “ Lady Macbeth ” : Voici
encore I'odeur du sang : tous les parfums d’Arabie n'em-
baumeraient pas cette petite main. Oh, oh, oh! ”28 « [,
voix du sang de ton frére crie vers moi du sol "2 : (est
parce quiil avait souillé la terre du sang de sa victime que
Raskolnikov, ” d’un seul élan, se précipita i terre. I se
mit a genoux au milieu de la place, se courba et baisa Je
sol boueux avec une joie délicieuse .30

La résurrection générale est ainsi décrite par St PauL :
“ Voici que je vous dis un mystére : nous ne mourrons pas
tous, mais tous nous serons transformés 3!, en un instant, en
un olin d’eil, a la trompette finale — car elle sonnera —
et les morts ressusciteront incorruptibles, et nous, nous se-
rons transformés .32 D’aprés ce texte :

I. La résurrection aura lieu “ en un olin d'eil ” : * De
méme que I'éclair sort de l'orient et parait jusqu'a I'occident,
ainsi en sera-t-il de la venue du Fils de ’homme.33 ” La
premicre legon : “ Nous ne mourrons pas tous, mais tous
nous serons transformés ”, confirme d’une maniére frappante
Ce caractere instantané : “ Elle doit étre prise en ce sens
que tous nous ne mourrons pas d’'une mort durable, de sorte
quil y elt besoin de sépulture et de dissolution jusqu’a la
corruption ; mais ceux qui alors seront en vie subiront une
Iort en raccourci, m’ayant pas besoin d’'une mort durable,
parce que la résurrection aura lieu immédiatement ; mais
tous seront transformés, c’est-d-dire revétiront Iincorrupti-

28. SHAKESPEARE, Macbeth, V, 1.

29. Gen. 410,

30. Dosrolévsk, Crime et ChAtiment, VI, 8. -

31. 'y a une autre version qui ne parait pas étre I'originale : « Nous

mourrons tous, mais tous nous ne serons pas transformés. »
32. I Cor. 1531-2,

33. Mt 247,

N L



72

bilit€. 3¢ Par conséquent, il ne peut y avoir d’état intermé-
diaire entre celui de ce monde corruptible et celui du monde
incorruptible : dés que “ les étoiles tomberont ”, la mort
et la résurrection seront instantanées pour ceuxX qui seront
alors en vie.

II. *“ La trompette finale ” sonnera. Elle est mentionnée
ailleurs : “ Et Il enverra ses anges avec une trompette so-
nore, et iis rassembleront ses €lus des quatre vents, d'un
bout des cieux a l'autre 3. * Car nous vous disons dans la
parole du Seigneur, que nous les vivants qui survivrons jus-
qu’a la venue du Seigneur, nous ne devancerons pas les morts ;
car le Seigneur Lui-méme, au signal, a la voix de I’archange
et au son de la trompette de Dicu, descendra du ciel, et les
morts dans le Christ ressusciteront d’abord... 3¢ ” La trom-
pette * finale ” implique I’existence de trompettes antérieures,
les six, dont parlent les chapitres 8° et 9° de I’ “ Apocalypse ”,
qui auront sonné les chatiments des derniers temps. Pourquoi
cette * trompette finale ™ ? * C’est pour éveiller, pour la
joie, pour inspirer la stupéfaction concernant ce qui se
passe, et pour laffliction de ceux qui seront délaissés ™. *7
La parole : * Et les puissances des cieux seront ébranlées ” 4%,
doit étre mise en relation avec la trompette : « Car si,
quand les astres eurent été crées, [les puissances des cieux]
furent saisies d’un tel frisson et d’une telle admiration — car
‘ quand les astres eurent été créés, tous les anges me louerent
d’'une grande voix '3 — : & combien plus forte raison,
voyant toutes choses transformées, leurs compagnons d’es-
clavage rendre leurs comptes, et le monde entier present au
terrible tribunal, et ceux depuis ADAM jusqu'a [cet] avene-

34. St Maxme, Questions et Réponses, 71 (P. G. XC, 844).
35. Mt. 243L

36. 1 Thess. 415716,

37. CHrYsosToME, Hom. 76 sur Mt. (P.G. LVIII, 699).

38. Mt. 242%,

39. Job 387.

o




73

ment du Christ sommés de rendre compte de toutes les
choses qu’ils auront faites, ne frissonneront-elles pas et ne
seront-elles pas ébranlées ? 7 40 Cela veut dire que les anges
ont aussi une trés grande puissance de sympathie.

., &€ t1]

I1I. “ Tous nous serons transformés tous ”, c’est-
3-dire vivants et morts, bons et méchants. Il y a donc un mi-
nimum d’incorruptibilité commun aux bons et aux méchants.
La seconde version : “ Nous mourrons tous, mais tous nous
ne serons pas transformés ”, signifie que tous nous ne serons
pas transformés de la transformation propre aux ¢lus. Le
Christ parle de ces deux transformations opposées : “ N’en
soyez pas surpris : ’heure vient ou tous ceux qui sont dans
les tombeaux entendront la voix [du Fils de I’homme] et
sortiront, ceux qui ont fait le bien, pour la résurrection de
vie, ceux qui ont fait le mal, pour la résurrection de dam-
nation. 41

Cela suppose un jugement qui décide du sort de chacun :
“ Je contemplais, et voici que des trones furent placés, et
I’Ancien des jours s’assit, et son vétement était blanc com-
me neige, et la chevelure de sa téte comme de la laine
| pure, son trone était une flamme de feu, ses roues du feu
ardent. Un fleuve de feu s’étendait devant Lui ; des milliers
‘ de milliers Le servaient, et des myriades de myriades debout
| devant Lui ; le tribunal siégea et les livres furent ouverts...
| Et voici que sur les nuées du ciel venait comme un Fils d’hom-
me et Il parvint jusqu’a I’Ancien des jours et s’avanga devant
Lui. Et & Lui furent conférés I’empire et I'honneur et le
royaume.., 42 » .

\

! L. “ L’Ancien des jours ” est le Pére, ainsi appelé non
L Sellle{nent parce qu’ll est éternel (ce que designe aussi l'ex-
i Pression : “ la chevelure de sa téte comme de la laine
i

1 -\_—-

| 40. CurysostoMe, Hom. 76 sur Mt. (P. G. LVIIL, 698).
41, Jn. 5289
42. Dan. 79_10, 13—14,

N .




74

pure ”), mais aussi parce qull est le principe premier des
deux autres personnes, coéternelles, de la Trinité. “ 7]
s'assit ”, anthropomorphisme pour dire qu'll est éternelle-
ment fixe dans sa propre immutabilit¢. La multitude qui
“ Le servaient ” sont les anges, dont il est dit : “ Celui qui
fait de ses anges des esprits, et de ses serviteurs un feu
ardent. "

IL Le “ Fils dhomme ” est le Christ, a qui le Pére a
liveé tout jugement : * Car de méme que le Pére a la vie
en Lui-méme, ainsi a-t-I1 donné au Fils d’avoir la vie en
Lui-méme, et Il Lui a donné la puissance de juger, car Il
est le Fils de 'homme. 4 Il “ venait sur les nuées du
ciel ”, détail qu’on retrouve plus d’une fois : “ Et alors ils
verront le Fils de ’homme venant dans la nuée avec grande
puissance et gloire ”. ° “ Et ayant dit cela, Il s’éleva tandis
qu’ils [Le] regardaient, et un nuage L’intercepta a leurs
regards... ¢ Hommes galiléens, pourquoi vous tenez-vous re-
gardant le ciel ? Ce Jésus qui vous a été enlevé au ciel
viendra de la méme maniére dont vous L’avez vu partir
vers le ciel * ”. 48 La “ muée ” entourant Dieu revient souvent
dans I'Ecriture : “ Nuée et ténébres L'entourent 47 ; * voici
le Seigneur qui s'asseoit sur une nuée 1égére 8 ”; “ Celui
qui établit les nuages sa monture ¢® ”. Dans tous ces passages
la “ nuée ” (et les “ ténébres ™) symbolisent I'inaccessibilité
de T'essence divine, et la splendeur aveuglante de sa lumiere.
Cela veut dire que le Christ viendra dans toute sa gloire.
Mais entendons-nous : cette gloire ne sera pergue ¢€n Sa
splendeur que par les élus, les autres la verront autrement.
Nous ne voulons pas anticiper sur un sujet si complexe. “ 11

43. Ps. 1034,
44, Jn. 526-27,
45. Lc. 217,
46. Act. 1% 11,
47. Ps. 96°.
48, Is. 191,
49, Ps. 1033,




15

viendra 4 nouveau dans sa venue glorieuse, juger les vi-
vants et les morts. Il ne sera plus chair, ni incorporel non
plus, mais avec un corps plus ressemblant au divin ®° : a.fin
qu’ll soit vu par ceux qui L’ont percé, et qu’ll reste pleu
en dehors de toute épaisseur. 5! > *“ Il ne sera plus chair ”,
c’est-a-dire plus comme dans sa vie mortelle ; “ ni incor-
porel non plus ”, car le Christ s’est incarné a jamais ; “. vu
par ceux qui L'ont percé ” : il est écrit en effet : * Il vien-
dra sur les nuées, et tout ceil Le verra, et ceux-la mémes
qui L’ont percé. Et toutes les tribus de la terre se lamenteront
sur Lui. Oui. Amen! > 52

Il viendra avec la croix : “ Pourquoi ”, se demande St
CHRYSOSTOME, “ wvient-Il avec la croix ?... Afin que ceux
qui L’ont crucifié apprennent par les faits mémes leur pro-
| pre ingratitude, Il leur montre la preuve méme de leur folie.
Et pour que tu saches que c’est pour cela — pour les ac-
cuser — qu’ll la porte, écoute encore 1'évangéliste dire :
| ‘ Alors paraitra le signe du Fils de I'homme, et toutes les
| tribus de la terre se frapperont la poitrine ’, 53 voyant l’ac-
cusateur et reconnaissant leur péché. Et pourquoi t’étonnes-tu
qu’ll vienne portant la croix ? Il vient portant sur lui ses
blessures mémes... Ecoute le prophéte disant : * Ils regar-
deront Celui quils ont transpercé. 5t ’* En effet, de méme
. qull a agi vis-a-vis de THoMAs et, voulant redresser lin-
crédulité du disciple, lui montra les traces des clous et les
blessures elles-mémes, disant : * Mets ton doigt et avance
ta main, et vois qu'un esprit n'a ni chair ni os ’, afin de lui
démontrer qu’ll est vraiment ressuscité : ainsi Il porte alors

les blessures et la croix, afin de leur démontrer qu’ll est Lui-
meme celui qui a été crucifié. » 55

50. Oeoerdeatépon GOWATOC.
422;. GREGOIRE LE THEOLOGIEN, Sur le Baptéme, Disc. 40 (P.G. XXXVI,
52. Ap. 17,

53. Mt. 2430,
54, Zach. 1210,

55. Hom. I sur la Croix et le Larron (P.G. IL, 404-5).

¥—-




76

"

III. « Le tribunal siégea et les livres furent ouverts
“ Les livres ”, cest-a-dire d’abord “ le livre de vie 068
“ Qu’ils soient rayés du livre de vie, et ne soient pas inscrits
avec les justes ! %" Ce sont ensuite les livres, c’est-a-dire la
science divine, ou sont inscrits tous les actes et toutes les
pensées des humains, si infimes qu’ils soient, avec leur degré
exact de bonté ou de malice. La sentence du livre de vie
dépend de cette science qui sonde les reins et les cceurs.
Ici-bas, un avocat, par sa rouerie, ses gestes de comédien,
son pédantisme juridique, ses meNsonges impudents, sa gam-
me ascendante et descendante, sa rhétorique, peut en imposer
au juge : “ L’affection ou la haine change la justice de face.
Et combien un avocat bien payé par avance trouve-t-il plus
juste la cause qu'il plaide! combien son geste hardi le fait-il
paraitre meilleur aux juges, dupés par cette apparence ! Plai-
sante raison qu’un vent manie, et @ tout sens | 58 » Notre
science étant déficiente, nous ne parvenons pas toujours a
’équité, méme avec les meilleures intentions du monde. Car
nous ne pouvons pas mesurer exactement la responsabilité
dans un acte concret. I1 y a tant d’impondérables dans les
profondeurs ténébreuses de I’Ame humaine, et que nos yeux
de myopes ne peuvent distinguer ! Aussi le meilleur juge lui-
méme ne jugera-t-il jamais que provisoirement, les jugements
définitifs n’appartiennent pas aux humains. C’est pourquol
le Christ dit : “ Ne jugez pas, afin de ne pas étre jugés ” ae,
cest-a-dire : ne jugez pas irrévocablement, orgueilleusement,
sans amour. La-haut rien de pareil : * Seigneur, Tu m’as
sondé et Tu m’as connu... Car la ténébre n’est point ténebre
devant Toi, et la nuit est illuminée comme le jour... Mes
actes informes, Tes yeux les voyaient, et toutes choses se-
ront écrites dans Ton livre. % Il mesure exactement le

56. Ap. 202,

57. Ps. 68%%.

58. PascaL, Pensées, 82,
59. Mt. 7%

60. Ps. 1381, 12, 16,




77

poids de I’hérédité sur chaque homme, le poids de I’environ-
nement, les circonstances atténuantes ou aggravantes, 1’effort
déployé par ce noyau irréductible qu’est le libre arbitre. Cette
science divine, tels les flots du lac de Tibériade ou de
Pisthme de Corinthe par un beau jour d’été, n’est ridée par le
vent d’aucune passion. Aussi Dieu est-Il I'équité méme, et
c’est précisément pour cela que ce jour sera si terrible, car
chacun saura la vérité qu’il craint de connaitre. Aussi * les
rois de la terre et les grands et les chiliarques et les riches
et les forts et tout esclave et [tout] homme libre se cache-
rent dans les grottes et dans les rocs des monts, et disent
aux montagnes et aux rocs : ‘ tombez sur nous et cachez-
nous de la face de Celui qui est assis sur le trone et de la
coleére de I'agneau, car le grand jour de leur colére est venu,
et qui peut tenir * ? ” ¢! Et [sAig : “ Sanglotez ! car le jour
du Seigneur est proche, et la destruction arrive de la part
de Dieu. Cest pourquoi toute main tombe, et toute ame
d’homme sera dans 'effroi ; les anciens seront saisis d’épou-
vante, des douleurs s’empareront d’eux comme d’une fem-
me qui enfante. Ils déploreront leur sort les uns aux autres,

et ils seront hors d’eux-mémes, et leur visage se transformera

en flamme 62 > : “ ] 4 représenté ”, commente St BASILE,

“ par les douleurs de Ienfantement, I'acuité de la douleur

qQui aiguillonne leur cceur et le déchire par la conscience des

| péchés 7.8 ] 4 conscience, c’est-a-dire 1a voix de Dieu en
nous, souvent plus ou moins étouffée ici-bas par le divertisse-

ment, libérée alors de toute pression, beuglera pour ainsi
| dire !
|

Et en effet, les péchés paraitront dans leur nudité, non
seulement aux yeux de leur auteur, mais aussi aux yeux du

monde entier. Ici-bas, une femme peut tromper les yeux et
se faire passer pour jolie, en s’habillant élégamment, en

_—

61. Ap. 61517,
62. 130-8

63. Comm. sur Is,, 13 (P.G. XXX, 584).

¥—




78

se confectionnant des seins postiches, en camouflant une
jambe trop courte par une robe longue... Mais a la plage,
ou quand elle a a affronter son mari ou son amant, tous
ces masques tombent et elle parait foroément telle qu’elle
est :

“ O monstruosités pleurant leur vétement !
O ridicules troncs ! torses dignes des masques !
O pauvres corps tordus, maigres, ventrus ou flasques ”... ¢4

Il en sera exactement ainsi au jugement dernier : “ Ils
montrent ’action de cette loi écrite dans leurs cceurs, a
preuve le témoignage de leur conscience, ainsi que les ac-
cusations ou les plaidoyers que leurs pensées [portent] les
uns sur les autres, au jour ou Dieu juge les actions secrétes
des hommes selon mon évangile par le Christ Jésus. %
“ En effet, ”, dit St BASILE, “ de méme que ceux qui ont
des défauts dans le corps, les tiennent, avant de se dénuder,
au moyen des vétements, cachés et invisibles a la multitude ;
souvent méme, 4 cause des vétements splendides dont ils
s‘ornent, ils ont été au contraire supposés beaux en dessous
3 cause de la parure extérieure ; mais, dépouillés de leurs
vétements et pergus tout nus au bain, ont paru un objet de
dérision, en montrant un corps entaché de mille défauts con-
trairement 2 l'opinion extérieure bien ancrée, sans qu’il fat
besoin aprés que le corps a été vu nu par tous d’expliquer ol
et de quelle maniére il est défectueux, mais en méme temps
que le corps a été dénudé le défaut visible dans chaque mem-
bre se commente lui-méme au regard : ainsi nous aussi,
dévétus du voile de la chair, nous ne pourrons camoufler les
vices de I’ame ni les déguiser d’aucune manic¢re... Car ce
n’est pas vaguement et en gros que les choses seront [alors]
vues, mais elles seront connues telles quelles, et peintes en
détail : par exemple, comment un tel s’est levé, poussé vers

64. BAUDELAIRE, Fleurs du Mal : Spleen et Idéal, 5.
65. Rom. 216716,




79

la couche adultére, quelles marches il a utilisées en y al-
lant ’’...%¢ Il s’agit évidemment des péchés qui restent sur
]a conscience au moment de la mort, non des péchés pardon-
nés. Commentant la parole : *“ Car nous devons tous étre
mis a découvert 7 devant le tribunal du Christ, afin que
chacun recouvre ce qu’il aura fait par le corps, soit le bien
soit le mal ” 8, St CHRYSOSTOME dit : “ Nous ne devons
pas simplement nous présenter [au tribunal], mais étre mis
3 découvert. Est-ce que vous n’avez pas eu honte ? est-ce
que vous n’avez pas tremblé ? Est-ce que souvent nous ne
préférerions pas mourir plutét que soit dévoilée devant des
amis vénérables notre chute secréte ? Qu'éprouverons-nous
alors, quand nos péchés seront manifestés devant tous les
anges et tous les hommes, et se dresseront devant nos yeux ?
‘ Car Je taccuserai ’, est-il dit, ‘ et représenterai tes péchés
devant ta face ’ %%, Si la chose n’ayant pas encore eu lieu en
réalité, mais ayant été présentée comme conditionnelle, ct
décrite par la parole, nous périssons sous le poids de notre
conscience, que ferons-nous quand elle arrivera ? .70
En vertu justement du corps incorruptible que nous aurons,
état qui nous est inconcevable maintenant, nous serons tous
connus de tous. Chacun connaitra nos péchés et les condam-
nera autant que nous les connaitrons et les condamnerons
nous-mémes. Chacun les condamnera fiit-il notre propre pére,
mere, épouse... “ Fit-on NoE, fit-on JoB, filit-on DANIEL,
et quon vit ses proches chitiés, on n’osera pas se présenter
et leur tendre la main. Car alors la sympathie provenant de la
nature sera supprimée. En effet, puisqu'il se trouvera des jus-
tes qui sont peres de pécheurs, et des enfants bons de parents
méchants — car les péchés ne sont pas le fait de la nature

X )fég(T_’gaznge de la Véritable Incorruptibilit¢ de la Virginité, 30 (P.G.

| 67. pavepwbiivar.
| 68. II Cor. 210.
69. Ps. 4921

70. Hom sur la Charité parfaite (P.G. LVI, 283-4).

.




80

mais de la volonté —, afin que la joie de ceux qui jouiront
de ces biens-la soit pure et non brisée par la nécessité de la
sympathie, celle<i sera éteinte alors, et ils s’indigneront avec
le Seigneur contre leurs propres entrailles. Car si maintenant
certains, voyant que leurs enfants sont méchants, les déshéri-
tent et abrogent la parenté, a bien plus forte raison cela aura
lieu au jugement. 7!

Et qu'on n’aille pas penser que tous ces événements — en
particulier le fait que chacun verra clairement les péchés du
monde entier ainsi que ses propres péchés — prendraient un
temps infini : ils seront aussi instantanés que la résurrection :
“ Que personne ', dit ORIGENE, *“ ne pense qu’il faille de
longs siecles pour une telle vérification des comptes de tous
concernant la vie entiere d’ici-bas. Car Dieu, voulant rani-
mer d’un seul coup dans toutes les mémoires les choses bon-
nes ou mauvaises faites durant la vie entiere, fera cela par une
puissance ineffable et rappellera @ chacun ce qu’il aura fait,
afin qu’ayant pris conscience des choses que nous aurons
faites nous comprenions pourquoi nous sommes punis ou ho-
norés. Car il faut oser le dire : le moment du jugement a venir
n’exige pas de temps, mais de méme que la résurrection est
dite avoir lieu ‘ en un instant, en un clin d’eil ’ 72, ainsi a
mon avis sera le jugement. ” 7 Il n’y a pas lieu de s’en éton-
ner quand déja dans ce corps corruptible, a T'instant d’un
danger de mort soudaine, le sujet voit toute sa vie comme
en un éclair, jusqu’aux bagatelles oubliées dés la premicre
enfance.

IV. Une derniere idée du texte de DANIEL est associée au
“ feu 7. Il y aurait beaucoup a dire sur le symbolisme, mais
c’est en dehors de notre sujet. Contentons-nous de dire, avec
St BASILE, que * puisqu’il y a deux puissances dans le feu,

71. 1d. (P.G. LVI, 285). Ce passage et le précédent se retrouvent, avec
de légeres modifications, dans Hom. 10 sur IT Cor.
72. I Cor. 1552,

73. Fragments sur Luc, 1922,

. _J




81

I'une de briler, Pautre d’illuminer, le caractére intensément
douloureux et suppliciant du feu restera le lot de ceux qui
auront mérité de briiler, et son caractére lumineux et splen-
dide échoiera au doux éclat de ceux qui seront dans la
joie. ™ ” Un damné “ verra comme feu Celui qu'il n’a pas
connu comme lumiére 75, selon une formule incisive de St
GREGOIRE LE THEOLOGIEN. Alors que les uns entendront la
parole terrible : “ Allez loin de moi, maudits, dans le feu
éternel préparé pour le diable et ses anges ” 8, les autres
seront * enlevés sur des nuées pour rencontrer le Seigneur
dans les airs 777 : “ De méme que, un roi devant entrer
dans une ville, ceux qui détiennent les dignités et le pouvoir
et ont une grande assurance auprés de lui sortent devant
la ville a sa rencontre, tandis que ceux jugés coupables et
ceux condamnés restent incarceéres, attendant la decision du
roi : ainsi quand le Seigneur vient, ceux qui ont de I'assu-
rance auprés de Lui iront a sa rencontre dans les airs, mais
ceux qui sont jugés coupables et sentent en leur conscience
une multitude de péchés attendront ici le juge. ” ™ Le Christ
aussi parle de cet “ enlévement ” dans les airs et de ce “ dé-
laissement ™ : “ ¢ Je vous le dis, en cette nuit-la deux seront
sur un méme lit : 'un sera pris et l'autre laissé ; deux fem-
mes seront a moudre ensemble : 'une sera prise et l'autre
laissée.’ Et ils lui répondirent disant : * Ou, Seigneur ? ’
Et Il leur répondit : * Ol sera le corps, 12 aussi se rassem-
bleront les aigles’. ” ™ “ En cette nuit-la ” : il y est clai-
rement indiqué que la résurrection aura lieu la nuit. La
méme idée n’est qu'obscurément suggérée dans la parabole
des dix vierges : “ Au milieu de la nuit, il y eut un cri :

74, Hom. 1 sur Ps. 28 (P.G. XXIX, 297).

73. Sur St ATHANASE, Disc. 21 (P.G. XXXV, 1084).
76. Mt. 2541,

77. 1. Thess. 417,

78. CHRrysosToMe, Hom. sur I'Ascension (P. G. L, 450-1).
79. Lc. 1734w,



82
y 980 (le “ ori ” est

”

“ voici I'époux, sortez a sa rencontre X
Je son de la trompette finale; * sortez @ sa rencontre
équivaut a l'enlévement dans les airs), et dans la p?role :
“ Le jour du Seigneur vient comme un voleur la nuit. 8
Quant a la parole énigmatique : “ Ou sera le corps #2, 1a
aussi se rassembleront les aigles ”, elle désigne ceux qui
seront enlevés avec le Christ : “ La en effet ou est le ca-
davre de Jésus, tombant selon I'économie afin de redresser
ceux qui sont tombés, se rassembleront non pas n’importe
qui, mais les disciples devenus ailés, et qui, selon SALOMON,
¢ s'étaient fait des ailes comme les aigles ’, ayant cru noble-
ment et royalement lors de la Passion du Christ. C’est pour
cela quils ne sont pas des vautours ni des corbeaux, mais
un animal qui ne dévore pas les cadavres ”. %

Il est évident par tout ce qui précéde qu’il o’y a qu’une
seule résurrection [corporelle]. comme il n'y a qu’une seule
mort [corporelle]. Nous n’aurions pas méme fait la remar-
que, n’eut été qu’'un passage fameux de 1" “ Apocalypse ”
a été interprété par les millénaristes dans un sens tempo-
rel. I1 y est parlé de “ la premiere résurrection ” pendant
laquelle les élus “ régneront avec le Christ mille ans. 8%
Pour bien comprendre ce passage il faut partir des notions
de “ premiére et seconde résurrections ” correspondant aux
notions de *“ premiére et seconde morts  dont nous avons
déja parlé. Ceux qui participent 4 la “ premiére résurrection ”,
c’est-a-dire celle de I'ame par la foi et le baptéme, ne mour-
ront pas de la “ seconde mort ”, c’est-a-dire de la mort éter-
nelle. Quant au régne de “ mille ans ”, il désigne symbolique-
ment les temps historiques ol Satan reste enchainé, en at-
tendant d’étre relaché a la fin des temps, pour tenter sa der-
niére chance : * Et ['ange] maitrisa le dragon, I’antique ser-

80. Mt. 258,

81. I Thess. 52,

82. Mt. 24%¢ donne une version plus compléte : « O

83. OrIGENE, Fragments sur Mt,, 2425, plete : « Ou sera le cadavre ».
84. 205,




83

pent, qui est le diable et Satan, et l’egchaina pour mille ans,
et le jeta dans I’abime, et tira sur lui les verrous et apposa
des scellés, afin qu’i ne fourvoyat plus les nations jusqu’a
I’achévement des mille ans ; aprés quoi il doit étre délié¢ pour
un peu de temps. 8

85. Ap. 2023,







CHAPITRE 1V

LA VIE ETERNELLE

Il s’agit pour nous maintenant de décrire I'état des bien-
heureux. Ce n’est pas une tiche de tout repos, car tout y
est surnaturel. Quel fil d’Ariane va faire nous retrouver dans
ce labyrinthe redoutable ? Justement St PAuL dit : ** Pour
nous, notre cité se trouve dans les cieux, d’ott nous attendons
impatiemment le Sauveur et Seigneur Jésus-Christ, qui trans-
formera notre corps de misére en la forme méme de son
corps de gloire !, selon I’énergie par laquelle Il peut aussi sou-
mettre @ Lui-méme toute chose.? ” Si donc notre corps
va avoir la forme méme du corps de gloire du Christ, et si
par ailleurs le Christ a revétu son corps de gloire lors de
sa résurrection, alors I'étude de celle~ci éclaircira bien des
choses.

_ Quelques paroles préliminaires s'imposent, tant pour clari-
fier les textes qui en parlent que pour mettre en garde contre
les loups de plus en plus nombreux qui de lintérieur de
IEglise empoisonnent la foi des fidéles. En effet, avec de
Plus en plus d’arrogance, incapables de concilier les contra-

—

L. adppoppov 16 ad 5 86Fnc adTon.
2. Phil, 39‘;?!—1. ' MATL TNG 005MG RUTOU




86

dictions apparentes des récits de la résurrection, ils ont sa-
crifié I'Ecriture : les uns sont devenus de véritables athées,
méme quand ils restent dans |'Eglise continuant de s’occuper
hypocritement de théologie et d’exégese ; les autres, tentant
désespérément de sauver leur foi, ont imaginé I'expédient
d’une foi dans le vide pour ainsi dire, d’une foi sans justifi-
cation historique : “ les saintes femmes , disent-ils, * ont
trouvé le tombeau vide, le Christ n’est pas ressuscité, Il a été
vaincu par la mort, mais nous voulons croire! ” Ils ne
voient pas que Celui qui engendre la foi en nous est le
méme qui a créé la raison, que la foi et la raison donc ne
peuvent pas se contredire, et qu'une foi prétendument désa-
vouée par la raison {ou par l’histoire, qui n’est que la raison
observant les événements humains) est absolument impen-
sable. Mais I'absurdité n’est pas ce qui peut arréter nos gail-
lards, depuis que le grand HEGEL leur a appris a bien
raisonner.

On dirait que Dieu, prévoyant la malice et la perversion
de I'esprit de ces exégetes, a voulu les fourvoyer complétement
en leur offrant une énigme digne du sphinx : “ Je sais ”,
semble-t-I1 dire, “ que vous étes trés intelligents, rien ne
peut résister a votre fabuleux sens critique qui sait si mer-
veilleusement trier ’authentique du batard. Mais vous avez
le tort, hélas | d’étre trop intelligents. Je m’en vais donc vous
présenter cette énigme dont la clef est si simple, et comme
la simplicité n’est pas précisément ce qui vous distingue, vous
serez pris inextricablement dans le filet de votre propre intel-
ligence . Et que d’énigmes I'Ecriture renferme, dont cer-
taines ne seront déchiffrées que dans l'autre monde ! Mais
le croyant, essentiellement humble, n’en est point ébranlé.
11 sait avec une certitude absolue, surnaturelle, que la parole
divine ne peut faillir, et il connait les limites de sa propre
intelligence, quelle qu’elle soit.

Dans sa 2° homélie sur la résurrection, St GREGOIRE DE
NYssE a tenté de débrouiller ces récits, et il y a, croyons-nous,
parfaitement réussi. Une premiere donnée : aucun des ré-

e




87

cits ne raconte linstant précis de la résurrection, il nous
sera 4 jamais, en cette vie, scellé. Une deuxiéme donnée -
ces récits racontent des scénes a des moments différents, peu
aprés la résurrection, cela ressort des expressions employées
par chaque évangéliste : la scéne de MATTHIEU se passe
“ tard la nuit de la semaine qui commencait a luire sur le
premier jour ” % ; pour JEAN, “ le premier jour de la semaine,
MARIE MADELEINE vint au tombeau le matin alors qu’il
faisait encore sombre ”*; pour Luc ¢’était ““ le premier jour
de la semaine, a la premicre aurore > ”; pour MARC “ elles
vinrent au tombeau le premier jour de la semaine, de grand
matin 6, le soleil s’étant levé 7.

La tentative de St GREGOIRE, dont je vais donner le résu-
mé, ne satisfera pas, je le sais, les esprits abstraits qui voient
tout en noir ou blanc. Esprits raides et superficiels, la com-
plexité de la vie et sa richesse leur échappe. Car il y a dans
la vie beaucoup de clair-obscur, beaucoup du REMBRANDT.
Ainsi, de méme que NERON ou LENINE ne sont pas devenus
des monstres d’un seul coup, les apdtres aussi n’ont pas
atteint la perfection aussitét. L'exégése de St GREGOIRE est
tres profonde en ce qu’elle tient compte des zigzags, vacilla-
tions, doutes, angoisses, enthousiasmes, défections, en un
mot, de toutes les nuances du cheminement de la nature
humaine. “ La nature », dit Pascar, * agit par progres,
‘ itus et reditus ’ 8, Elle passe et revient, puis va plus loin,
puis deux fois moins, puis plus que jamais, etc. Le flux de
la mer se fait ainsi, le soleil semble marcher ainsi ”.° Nous

allons voir la vérification de cette pensée dans la vie psy-
chologique.

B 8,10 b¢ 8¢ ouBBdrav, Tfj Empuaoxobo elg wiav ouBbrey.

201,

8p0pou Babéwg. — 241,
lov mpeat.

152,

Va-et-vient.

Pensées, 355,

—

TP SRP S

N




88

La premiére scéne dans le déroulement des événements
est celle racontée par MATTHIEU, les autres scénes suivant
dans l'ordre que nous avons donné. “ MARIE MADELEINE
et I'autre MARIE viennent voir le tombeau ” . Tautre
MARIE ”, c’est la Vierge Mére ; bien que nous ne puissions pas
le prouver, cependant qui peut nier que ce nec soit pas tres
convenable et trés pieux de penser que celle qui a amorcé
la joie de notre salut ait été la premiére a4 en connaitre et
annoncer la consommation ? On remarquera qué quand
I'ange du Seigneur descend pour rouler la pierre, les gardes
sont encore 1a : ¢ Les gardes furent ébranlés de frayeur et
devinrent comme des morts ”, et que sa parole aux saintes
femmes : * [Jésus] est réssuscité 7 signifie que sa résurrec-
tion a eu déja lieu avant la descente de I'ange, alors que la
pierre était encore scellée, et les gardes ne s’étaient rendu
compte de rien ! La présence des gardes et de la pierre dans
la scene de MATTHIEU confirme ce que nous venons de dire
sur son antériorité par rapport aux scénes des autres évangé-
listes. Tandis que les saintes femmes, obéissant a l'injonction
de I’ange, allaient pour annoncer la résurrection aux disci-
ples, ¢ voici que Jésus vint au devant d’elles et leur dit :
< salut ! °. Et elles, s’étant approchées, étreignirent ses pieds
et se prosternérent devant Lui. » On notera, sans donner
d’explication pour le moment, que Jésus ici se laisse toucher
par MARIE MADELEINE, tandis que dans la scéne racontée
par JEAN Il le lui interdit. Entre-temps, les soldats corrompus
par les Juifs colportérent la fable que les disciples avaient
dérobé le corps la nuit pour faire croire a une résurrection.
Le récit ne nous renseigne pas si les deux saintes femmes
sont arrivées a destination.

C'est 3 ce moment que commence la scéne de JEAN ; nous
y voyons la MADELEINE roder encore autour du tombeau,
dont la pierre cette fois a déja été enlevée. Que s’est-il donc
passé ? Comment expliquer ce revirement ? St GREGOIRE
pense que, tandis que la Vierge a continué son chemin pour
annoncer la résurrection, la MADELEINE fut assaillie & mi-

L




89

chemin par des doutes provenant a la fois de sa propre fai-
blesse et du caractere inoui de la résurrection — doutes que
les rumeurs déja propagées par les soldats n’étaient pas faites
pour dissiper. Elle fit donc demi-tour pour vérifier si elle
n’avait pas eu plutot une hallucination, et voyant le tom-
beau ouvert et sans ange descendu du ciel, fut confirmée
dans limpression que ses premieres visions n’étaient que des
hallucinations. Son incrédulité est apparente dans les paroles
qu'elle adresse ensuite aux apotres : “ IIs ont enlevé mon
Seigneur du tombeau, et nous ne savons pas ou ils l'ont
mis ” : “ ils ”, c’est-a-dire les ennemis du Christ, qu’elle
soupgonne d’avoir enlevé le corps du Seigneur pour attribuer
cet enlévement aux apotres. Ceux-ci, déja informés, selon
notre hypothése, par la Vierge M¢re, et restés passifs par
incrédulité, cette fois bougent : PIERRE et JEAN accourent et,
par les bandelettes et le suaire roulé a part (qu’il est impos-
sible de détacher d’un corps oint de matitres aussi aggluti-
nantes que la myrrhe et I’aloés sans détacher des parties du
corps en méme temps), comprennent qu’ll est ressuscité. L'ap-
parition de deux anges A I'intérieur du tombeau, et du Christ,
4 la MADELEINE qui avait accompagné les deux apdtres, finit
par venir & bout de son incompréhension tenace. Cette fois-ci,
elle va annoncer la résurrection.

Ici s’insére la scéne de Luc. La MADELEINE rencontre une
pieuse femme, JEANNE, avec “ MARIE, mére de JACQUES ”,
allant au tombeau avec des aromates. Celle-ci n’est autre que
la Mére de Dieu, car selon la tradition JOSEPH son €poux
eut d'une premiére femme quatre gargons (dont JACQUES)
et trois filles (ce qui explique 'appellation “ fréres de Jésus ™
si fréquente dans I'Evangile). La MADELEINE se joint @ elles
comme si de rien nétait et que le Christ ne fit pas ressus-
cité. L’explication en est que la Mére de Dieu et la MADE-
LEINE (mentionnée partout la premiere parce qu'elle a la
part la plus active aux événements, la Vierge Mere étant la
Plus contemplative), sachant par expérience combien il est
difficile de convaincre sur parole du fait de la résurrection,




90

préférérent que la nouvelle venue JEANNE et de scs propres
yeux I'assurance de la résurrection. De nouveau clles voient
le tombeau ouvert, et deux anges leur apparaissent i I'exté-
rieur. Elles reviennent raconter la vision aux apdtres : “ Ces
paroles leur parurent comme du délire, et ils ne les crurent
pas. Mais PIERRE, s'étant levé, courut au tombeau ; et sc
penchant 1, vit les bandelettes déposées a part. Et il s’en
retourna chez lui, admirant ce qui s’était pass¢. > Cette
seconde venue de PIERRE se distingue de la premiere par le
fait qu’il n’entra pas dans le tombeau mais se contenta d’y
regarder du dehors : “ En effet, leurs paroles leur parurent
comme du délire et ils ne les crurent pas, en sorte que PIERRE,
devant leur incrédulité, s’étant levé, lui-méme aussi en quel-
que maniere un peu troublé et ébranlé, courit une seconde
fois au tombeau ; et, s’étant penché, il vit encore les bande-
lettes déposées, qu’il avait vues, quand il était entré précé-
demment, d’une facon plus précise ; c’est pourquoi, se con-
tentant de se pencher, et ne voyant rien de changé, il s’en
retourna dans 'admiration et la stupéfaction de ce qui était
arrivé et glorifiant Celui qui gouverne ces choses. 1! ”

Ici s’insere finalement la scéne de MARc. 1l y a pour ainsi
dire une réédition de celle de Luc, cette fois non avec JEANNE
pour protagoniste mais une femme étrangére, SALOME. La
Vierge Mere et la MADELEINE poussérent encore une fois la
complaisance jusqu’a I'accompagner au tombeau (toujours
dans le but de convaincre par les faits mémes), et méme jus-
qu’a acheter avec elle les aromates. La parole : “ Qui nous
roulera la pierre hors de 'entrée du tombeau ? ” doit étre
attribuée non a la Vierge et @ la MADELEINE, mais 3 SALO-
ME et aux femmes qui 1'accompagnaient, non mentionnées
nommément dans le récit — a moins que la Vierge et la
MADELEINE, faisant semblant de n’en rien savoir, l’aient

10. mapoxidac.

11. GREGOIRE DE Nysse. Hom, 2 sur la Ré i :
XLVI, 641). surrection du Christ (P. G.




91

prononoée aussi. Cette fois elles entrent dans le tombeau, et
un ange les rassure sur la résurrection : “ Allez, dites aux
apbtres et & PIERRE ”, a cause manifestement de l'incrédu-
lité persistante des apdtres (rien d’étonnant, quand le soir
du Dimanche ils prenaient encore le Christ apparu a eux
au cénacle pour un fantdme) et de l'investigation intempestive
de PIERRE. Dans beaucoup de traductions, le verset 9 est
un contresens, comme cette énormité de la “ Bible de Jéru-
salem ” : “ Ressuscité le matin, le premier jour de la se-
maine, Jésus apparut d’abord a MARIE MADELEINE », alors
que le mot ““ matin ” se rapportant non a “ ressuscité ” mais
4 “ apparut ”, il faut traduire : * Etant ressuscité, Il appa-
rut d’abord 3 MARIE MADELEINE, le matin du premier jour
de la semaine 712 : il y a une virgule aprés “ ressuscité ”,
et par ailleurs le Christ n’est pas ressuscité¢ “ le matin ”,
mais la nuit ! Cette phrase fait allusion aux deux premieres
apparitions 4 la MADELEINE, c’est la seule phrase, avec la
suivante, ou ces récits évangéliques se recoupent entre eux.

Pour qui connait l’esprit oriental, et le caractére inoui,
prodigieux de la résurrection, ce va-et-vient continuel n’a
absolument rien de surprenant, c’est le contraire qui le serait ;
c’est la vision abstraite, creuse et rectiligne des exégetes
devenus blafards parmi les bouquins et ayant perdu tout
contact avec la vie réelle qui n’est pas naturelle! Nous ne
prétendons pas néanmoins que linterprétation de St GRE-
GOIRE DE NYSSE soit irremplagable. Si quelqu’un a micux,
qu’il avance, mais qu’il épargne A nos oreilles une cxégese
monstrueuse et blasphématoire.

Le massacre moderne des textes évangéliques a pour but
de démontrer — avec un égal souci ** scientifique ", il va
de soi — I'une ou l'autre de deux hypothéses qui se détruisent
mutuellement : la prétendue fourberie des apotres, et leur
prétendue hallucination. Concernant la premiére hypothese,

e

12, Avaotis 88, mpal mpdvty audBasou dpavr, madrov Mapiz v, Mayda-
AR



92

c’est un principe psychologique des plus €lémentaires qu’un
fourbe soupgonne la fourberie partout, et qu’'un homme can-
dide a plut6t tendance & ne pas la soupgonner méme quand
il le faut. Attribuer a la fourberie des €crits aussi candides,
aussi purs, et aussi beaux que les Evangiles, ne peut étre que
le propre d’une 4me consommée dans le mensonge et I'im-
pudence. Comment est-il possible que la figure du Christ,
d’une beauté unique et inaccessible, soit la création d’dmes
hideuses ? Comment tant de vérité serait-elle la création
d’ames pétries de mensonge ? De plus, “ les cordes du men-
songe sont courtes ”, dit un proverbe oriental : comment
un mensonge a-t-il pu triompher du monde cntier ligué contre
lui et infiniment attentif 4 la moindre faille ? *“ L’hypothése
des apdtres fourbes est bien absurde ”, dit PAscaL. * Qu’on
la suive tout au long ; qu’'on s'imagine ces douze hommes as-
semblés aprés la mort de Jésus-Christ, faisant le complot de
dire qu’ll est ressuscité. Ils attaquent par 1a toutes les puis-
sances. Le cceur des hommes est étrangement penchant a
la légéreté, au changement. aux promesses, aux biens. Si
peu qu’un de ceux-1a se fit démenti par tous ces attraits, et,
qui est plus est, par les prisons, par les tortures et par la mort,
ils étaient perdus. Quon suive cela .13 Laissons donc de
coté cette fourbe hypothese.

L’hypothése contraire (I'hallucination, des saintes femmes
en particulier — et 14 ou il s'agit de “ femmes ” le champ
est beau pour renchérir, n’estce pas ?) nc résiste pas da-
vantage 4 un examen tant soit peu sérieux. On vient de voir
par le déroulement des événements que les apotres et les
saintes femmes n’avaient pas l’esprit si crédule que ¢a, a
tel point que 1'apdtre THOMAS est devenu l'exemple le plus
illustre de esprit critique le plus exigeant, trop exigeant
hélas ! 1l a fallu plusieurs apparitions pour amener la MADE-
LEINE a croire 24 la résurrection. L’hallucination collective
est, par sa nature, trés bréve et vague : comment alors ex-

13. Pensées, 801.




93

pliquer les longues apparitions collectives rapportées par
I’Ecriture avec un tel foisonnement de détails des plus con-
crets et des plus précis ? De méme, I'hallucination va toy-
jours dans le sens des désirs de i'homme : comment alors Jes
apotres et les saintes femmes auraient eu I'hallucination de
ce qui était le plus étranger et le plus inconcevable 3 leur
conscience (la résurrection), tout I'Evangile en fait foj ?
(Voyez, entre autres, la scéne des disciples d’Emmaiis). Com-
ment une religion qui a autant les pieds sur terre que la
téte dans les régions les plus célestes, une religion qui est
I'équilibre méme peut-elle étre le fruit d’une hallucination,
c’est-a-dire du déséquilibre ? Comment eafin une halluci-
nation peut-elle avoir des effets si puissants et si durables ?

Une déduction capitale a tirer du récit de la résurrection :
“ Le fait que Jésus est ressuscité nu, sans bandelettes, montre
que des lors Il ne connaitra plus selon la chair le besoin de
manger ou de boire ou de se vétir, bien qu'en accomplissant
I’économie Il se f(t soumis volontairement 3 cela, comme
participant de la méme nature que nous. De plus, cela signi-
fie la restauration d’ADAM en I'état primitif, quand il était
nu au paradis et n’en éprouvait pas de honte. Car en tant
que Dicu, bien qu’incarné, Il s’est enveloppé depuis d’une
gloire convenable a Dieu, Lui-méme ¢tant Celui qui ‘ est
drapé de lumiére comme d’un manteau ’ » 't Et St CHRYSOS-
TOME en fait I’application & nous : “ Notre corps n’aura
besoin ni de vétement, ni de demeure, ni de toiture, ni rien
de pareil. Car si ADAM avant la chute, €étant nu n’avait pas
honte, revétu qu’il était de gloire, 2 combien plus forte rai-
SON nos corps, qui s'acheminent vers une fin plus élevée et
Ineilleure, n’auront besoin de ricn de pareil ! C’est pourquoi
Lui-méme en ressuscitant a laissé ses vétements déposés dan§
le tombeau et le cercueil, ressuscitant le corps nu et empli

—

4. Ps. 1033, —- St GrEGOIRE DE Nysst. Hoin. 2 sur la Résurrection
du Cirist (P.G. XLV, 637).




TRy

94

de gloire ineffable et de félicité. ” 1% D’aprés la citation de
GREGOIRE, 1'état d’ADAM avant la chute sera restitué, comme
il le montre longuement ailleurs : “ La résurrection n’est
autre chose que la restauration de notre nature en son état
primitif 1%, En effet, puisque dans le premier récit de la
geneése du monde nous avons appris ceci de I’Ecriture, que
d’abord ‘ la terre produisit de la verdure ’, comme dit la
Parole, puis de la verdure il y eut semence qui, tombant sur
terre [fait que] le méme genre planté au commencement croit
avec force : ainsi arrivera lors de la résurrection, dit le divin
apdtre 7. Nous apprenons de lui non seulement cela, i sa-
voir que le genre humain passera a la plus grande magnifi-
cence, mais aussi que ce qui est espéré n’est rien d’autre que
ce qui était au commencement... Car ayant été nous aussi
d’une certaine maniere épi au commencement, et ensuite
ayant €t€ désséchés par le siroco du mal, la terre quand elle
nous aura regus dissous par la mort, de nouveau au prin-
temps de la résurrection montrera comme épi ce grain nu
du corps, épi grand et fort et droit, se déployant jusqu’au
sommet céleste, et embelli par I'incorruptibilité et les autres
qualités dignes de Dieu, a la place du chaume ou de la
fleur... En effet, le premier épi était le premier homme ADAM.
Mais quand par Tintroduction du mal notre nature a été
divisée en multitude, de méme que le fruit se trouve dans
I’épi, ainsi quand nous aurons été dépouillés de la forme
d’épi et mélés a la terrc, nous repousserons de nouveau a la
résurrection selon [le modele de] 1a beauté primitive, et de-
viendrons, au lieu de l'unique premier épi, des myriades
innombrables de champs. ¥ Mais d’aprés la citation de
St CHRYSOSTOME, les bienheureux seront revétus d’incorrupti-
bilité glorieuse (ou d’impassibilit€) encore plus qu’ADAM
avant sa chute. Cependant, en vertu de l'idée particuliére

15. Hom. sur les délices de la vie future (P.G. LI, 352-3).

16. v elz o dpyatov T7¢ QPUOEWC NUBY ATOXATAGTAGLY.
17. 1 Cor. 153635

18. De I’Ame et de la Résurrection (P.G. XLVI, 156-7).




95

que St GREGOIRE met Sous _les vocables “ I'unique premier
homme ” et * beauté primitive ”, et que nous étudierons, il
est tout a fait en accord avec CHRYSOSTOME (et tous les
Péres).

Nous avons alors dans I'état d’ADAM avant la chute une
donnée précieuse pour Iélucidation de “ Iincorruptibilité
glorieuse . Qu’est-ce qui distinguait cet état-l]a ? Nous avons
déja vu que ’nomme a été créé comme synthese d’esprit et
de matiére, et que son rdle spécifique dans la création est de
spiritualiser la matiére. Cette spiritualisation ne peut se faire
que grace au libre arbitre qui constitue I’essence méme de
I’esprit et lui confére son excellence, car il est ce par quoi
’homme est a I'image de Dieu et a sa ressemblance (“ I'ima-
ge ” désignant l'affinité spirituelle irréductible entre Dieu
et ’homme,  la ressemblance ” désignant la perfection de
cette affinité : ainsi un homme vicieux reste néanmoins a
I'image de Dieu, le vice ne pouvant détruire complétement
'image mais la souille, tandis qu’on ne peut dire que d’un
homme vertueux qu’il est aussi & la ressemblance de Dieu).
Tant qu'une chose n’est pas assimilée par le libre arbitre
elle ne peut pas étre nétre, elle nous reste extrinseque :
“ Cest indubitablement le propre de la supréme bonté »,
dit St GREGOIRE LE THEOLOGIEN, “ de faire que le bien soit
nétre aussi, non seulement ensemencé naturellement [en
nous] mais aussi cultivé par le libre choix et par les mouve-
ments, susceptibles d’ambivalence, du libre arbitre . ”
Ailleurs il dit que Dieu a honoré I’homme du libre arbitre
*“ afin que le bien ne soit pas moins la propriété de celui
qui choisit que de Celui qui accorde les semences... Et Il
lui donne une loi, matiére du libre arbitre. La loi était le
commandement : les arbres dont il devait participer, et celui
auquel il ne fallait pas toucher. Celui-ci était I'arbre de la
Science, ni planté par méchanceté au commencement ni
interdit par envie (que les ennemis de Dieu, ici, ne donnent

-_—

19. Apologétique, Disc. 2 (P.G. XXXV, 425, 428),



96

pas libres cours a leurs langues, et qu’ils n’imitent pas le
serpent !), mais bon si I’on y participe a propos. Car I’arbre,
selon mon sentiment, était la contemplation, dont ’accés ne
comportait de sécurit¢ que pour ceux qui sont plus parfaits
dans leur €tat, mais n'était pas bon pour ceux qui sont encore
plutdt grossiers et débridés dans leurs désirs, de méme qu’une
nourriture parfaite n'est pas bonne a ceux qui sont encore
tendres et ont besoin de lait 2°. ” En d’autres termes, il fal-
lait procéder a la contemplation ni intempestivement ni apa-
thiquement, mais en proportion de la lumiére divine ac-
cordée, I’intempestivité impliquant une grande présomption
et du mepris pour cette lumiere, et I'apathie dénotant de la
paresse dans I’exercice du libre arbitre et une ame rampante.

L’exercice décisif du libre arbitre devait faire passer ADam
et EVE, ainsi que la création visible, de I'état de non-corruption
a celui définitif, d’incorruptibilité, ou de divinisation propre-
ment dite : '’homme est “ un vivant régi d’ici-bas et se trans-
férant ailleurs, et, comble du mystére! divinisé par la ten-
sion vers Dieu. 2! L’Incarnation n’a pas d’autre but que
de nous restituer cette divinisation perdue par la faute du
premier homme. Quand donc St CHRYSOSTOME, dans la der-
niére citation que nous avons faite de lui, dit que nous nous
acheminons vers une fin plus élevée et meilleure que celle
d’Apay, il n’entend pas par la I’état ou fat parvenu celui-ci
s’il m’et pas péché (état qui équivaut a la destinée finale des
élus), mais celui d’ApaM avant le péché. Cette supériorité
est évidente d’abord de la parole de l'apétre : “ Ce que
I'eil n’a point vu et que l'oreille n’a point entendu et qui
n’est pas monté au cceur de ’'nomme, c’est cela que Dieu a
préparé 4 ceux qui L’aiment. ” 22 CHRYSOSTOME, exprimant
comme d’habitude les choses les plus belles et les plus su-
blimes dans l'incomparable simplicité de son style, établit le

20. Sur la nativ. du Christ, Disc. 35 (P.G. XXX VI, 324).
21. Id.
22. 1 Cor. 2%,

e




97

paralléle suivant : “ Alors, I’homme a été créé * ame vivante ’,
mais maintenant [il est crée] ° esprit vivifiant ', Il y a
une grande différence entre les deux : car I'ame ne donne
pas la vie 3 un autre [homme], mais l'esprit non seulement
vit en lui-méme mais aussi donne la vie aux autres; du
moins les apotres ressuscitaient les morts. Alors, la création
achevée, 'homme est fagonn¢ en dernier lieu, mais mainte-
nant c’est le contraire : car 'homme nouveau est créé avant
la créature nouvelle ; en effet, lui est engendré d’abord, et
ensuite le monde sera transformé. Alors, Il dit : * Faisons-
lui une aide ’ 24, mais maintenant rien de pareil : car celui
qui a recu la grice de I'Esprit, de quelle autre aide a-t-il
besoin ? cclui qui est initié au corps du Christ, de quelle
assistance a-t-il encore besoin ? Alors, Il fit I'homme a
l'image de Dieu, maintenant Il I'unit @ Dicu Lui-méme. Alors
Il lui prescrivit de commander aux poissons et aux bétes,
maintenant Il fait monter nos prémices au-dessus des cieux.
Alors, 11 donna comme séjour le paradis, maintenant Il nous
ouvre le ciel. Alors, il a été faconn? le sixiéme jour, quand le
monde allait étre achevé, mais maintenant [il est fagonné]
au premier jour et au commencement, quand la lumiere [fut
créée]. De tout cela il ressort que les choses accomplies sont
les prémices d’une autre ie, meilleure, et d'un état qui
n’aura point de fin. ” % Ce texte appelle plusieurs dévelop-
pements

I. La parole divine citée par ic saiat : ‘ Faisons-lui une
aide °, dite avant la chute d'ApsM, montre gue la femme
était son aide, méme indépendamment de fa chute. Elle ¢tait
une aide, surtout en ce scus qu'étant la quintessence de la
beauté scusible, image de la Beauté intelligible, elle dtait
pour 'homme, qui ne connaissait pas encore la fievre du
désir ni la frénésic des sens, Io plus puissant moteur d'ascen-

24T Cor. 150,
..j't. (Jt‘l‘l llr_
25. Hom. 25 sur Jean (PG, LIX, 130).

N




98

sion vers la Beauté divine, et lui offrait I'occasion unique,
par lamour d’'un étre si semblable a lui et pourtant si dif-
férent, d’intensifier son amour du Créateur. Toute la création
d’ailleurs, quoiqu’a un moindre degré, ravissait I’homme par
sa beauté. St BAsILE donne une magnifique description du
paradis : “ Un séjour qui I'emportait sur toute la création,
admirable par sa beauté, situé de facon i étre visible de tous
cOtés, non exposé a cause de sa hauteur aux ténébres, éclairé
par tous les levers des astres, illuminé de partout, jouissant
d’une harmonie extrémement délicieuse des saisons, resplen-
dissant & cause de l'air trés transparent... Ici-bas la rose est
accompagnée de son €pine, mélant a sa gréce le désagrément...
La rose est éclatante, mais elle engendre en moi la tristesse,
car chaque fois que je vois son éclat je me rappelle mon péché
par lequel la terre a ét€ condamnée A produire des ronces et
du chardon. Et ici-bas la grice des fleurs du printemps est
de courte durée, et nous laisse pleins de désirs : nous les
avons a peine cueillies qu’elles se flétrissent en nos mains.
La-bas la fleur n’a pas un bref éclat, mais offre des délices
stables, un aspect gracieux, une jouissance sans fin, un par-
fum qui ne cause pas de satiété, une belle couleur resplendis-
sante... Toutes choses y sont parfaites, toutes sont belles, |
non point croissant lentement — car elles ne croissent pas |
de la fleur jusqu’a leur maturité — mais produisant & partir
de leur propre maturité et non de I'art des hommes des réa-
lisations achevées de la nature... Et des spectacles de divers
animaux tous doux, tous de méme caractére, écoutant et pro-
férant des choses intelligentes. Le serpent n’était pas ef-
frayant alors, mais doux et apprivoisé... Chaque arbre planté
par le Seigneur resplendit de beauté dans sa lumiére propre.
La Pélan du fleuve qui réjouit la cité du Seigneur ; ailleurs
il est appelé ‘ torrent de délices ’, 28 nourrissant et faisant
croitre les beautés de ces arbres intelligibles. * 27

26. Ps. 35
=7. Hom. sur le Paradis (P.G. XXX, 04-69).

.



99

II. L’idée de CHRYSOSTOME, a savoir que I’homme n’aura
pas besoin d’ “ aide ” dans la vie future, semble aller dans
le méme sens que la doctrine céleébre de St GREGOIRE D
NyYSSE sur le caractére asexué de I’homme final identique
a “ ’'homme premier ”, jentends non ADAM mais celui que
Dieu elit créé si le péché originel ne devait pas avoir lieu.
En effet, pour GREGOIRE, primordialement Dieu eiit voulu
créer ’homme asexué et se perpétuant impassiblement et an-
géliquement ; mais prévoyant que celui-ci allait pécher, I
le créa sexué, le mode sexué admettant la perpétuation de
I'espéce quand 'homme aura perdu son impassibilité, tandis
que le mode asexu¢ condamnerait ’homme en cas de péché
a la stérilité. St GREGOIRE prend littéralement la parole
que, dans le Christ Jésus *“ il n’y a ni homme ni femme. ” 23
L’homme asexué est celui dont parle la premiére partie de
la parole de la * Geneése ”*° : “ Et Dieu fit ’homme, Il
le fit a 'image de Dieu ”, tandis que la deuxi¢me partie, au
pluriel : “ 11 les fit homme et femmc ”, se rapporte 2 la
création de fait, a l'intention divine non plus primordiale mais
conséquente, C'est-a-dire déterminée par la prévision du
mal : “ Car Celui qui a amené toutes choses 4 I’existence et
a fagonné par sa propre volonté ’homme entier 4 I'image
divine, n’a pas attendu que le nombre des imes atteignit sa
Plénitude propre progressivement par I'addition des ames qui
surviendraient ; mais ayant saisi d’emblée en son intelligence
pPar un acte de prévision toute la nature humaine en sa plé-
nitude, et I'ayant honorée d’une fin sublime et égale a celle
des anges : lorsqu’ensuite Il a prévu par sa puissance de vision
que le libre choix n’ira pas droit au bien et a cause de cela
déchoiera de la vie angélique, Il agence dans la nature un
plan de croissance correspondant & ceux qui seront tombés
dans le Péché, en greffant sur la nature humaine, au lieu
de la noblesse angélique, le mode animal et irrationnel de la

—_——

28, Gal. 328,
29, )27,



100

génération les uns des autres, afin que la multitude des
ames humaines ne soit pas supprimée par le fait que I’hom-
me aura fait défection du mode d’apres lequel les anges ont
cri jusqu’a [devenir] une telle multitude. ”3° Que I’homme
final sera exactement I'homme primordial asexué qui n’a existé
que dans l'intention divine, St GREGOIRE le déclare en toutes
lettres : “ L’homme qui a été proclamé avec la premiére
genese du monde est semblable a celui qui le sera 3 la fin
de T'univers, et ils portent a égalit¢é en eux-mémes l'image
divine. 731 St MAXIME aussi croit a l'abolition compléte de
la distinction des sexes : *“ En cette fin il n’y aura plus de
distinction entre femme et homme, distinction qui de toute
évidence n’a jamais €té suspendue au dessein divin primor-
dial concernant la genése de '’homme, et que celui-ci, par sa
relation, impassible au supréme degré, a la divine vertu,
laissera tomber tout a fait de sa nature, pour se montrer
et étre selon le dessein divin homme uniquement, non partagé
par la dénomination d’homme et de femme. 32 Clest ce
qu’il appelle aussi : * des hommes uniquement, proprement
et véritablement. ” 3% C’est aussi le sens de I’énigmatique pa-
role attribuée au Seigneur ct citée par St CLEMENT D’ALEXAN-
DRIE : “ Quand vous aurez piétiné le vétement de honte, ct
quand les deux seront devenus un, et que I'homme et la
femme ne seront ni homme ni femme. ” 34

III. A la fin du texte que nous commentons, CHRYSOSTOME
oppose ’lhomme nouveau, créé le premier jour (dimanche),
“ quand la lumiére fut créée ”, au premier homme créé le
sixieme jour. *“ Et Dieu dit : ‘ Que la lumiere soit ’. Et la
Jumiere fut. Et Dieu vit que la lumiére est bonne. Et Dieu
sépara la lumiére des ténébres. Et Dieu appela la lumiére

30. De la Création de I'Homme, 17 (P.G. X1.1V, 189).

31. Id., 16 (P.GG. XLI1V, 185).

32. Sur div. difTicultés de DENYs et GREGOIRE (P.G. XCI. 1305).
33. Id. (P.G. XCI, 1312).

34. Stromates III, 13 (P.G. VIII, 1193).




101

jour et les ténebres nuit. Et il y eut un soir, et il y eut un
matin, un jour3%. ” Ce n’est pas en vain qu'il est dit “ un
jour ” au lieu de “ premier jour ”, alors que tous les autres
jours de la création sont a I'ordinal : “ Ou bien n’est-ce pas
que la parole est livrée principalement en un sens mystique,
3 savoir que le Dieu qui a constitué¢ la nature du temps lui
impose comme mesures €t signes les intervalles des jours, ct
le mesurant d’une extrémité a I'autre par la semaine prescrit
que celle-ci tourne toujours de maniere A rentrer en elle-méme,
comptant le mouvement du temps ? Et encore, ce qui accom-
plit la semaine, c’est un jour rentrant sept fois en lui-méme.
Commencer par soi-méme pour finir en soi-méme, cest la
forme sphérique ; et c’est le propre de I'éternité de rentrer
en elle-méme et de ne finir nulle part. C’est pourquoi il ap-
pelle la source du temps non ‘ le premier jour ’, mais * un
jour ’, afin qu'elle ait par sa dénomination Iaffinité¢ avec
Péternité. En effet ce qui déploie un caractére unique et
incommunicable est convenablement et proprement appelé
“un ’. Afin donc qu’il conduise notre pensée a la vie future,
il appelle ¢ un ’ I'image de I’éternité, les prémices des jours,
la compagne de la lumiére, le saint jour dominical honoré par
la résurrection du Seigneur. 3¢ ” Nous ne voulons pas entrer
tout de suite dans I’analyse du temps et de I'éternité : notre
unique but est de montrer comment le choix méme du jour
de création de I'homme nouveau suggére l'ordination immé-
diate de celui-ci 2 la vie éternelle, tandis que le choix du
jour de création du premier homme suggére d’abord la mai-
trise du monde en vue de sa divinisation. St BASILE déve-
loppe ailleurs le symbolisme de l'expression “ un jour " :
* Cet ‘ un jour ’ et huitiéme manifeste par lui-méme I'autre
‘un jour ’ et huitidme réel et véritable,... I'état qui suit ce
temps, le jour sans fin, sans soir, sans succession, P’éternité
impérissable et toujours jeune. L’Eglise donc enseigne ses

———

35. Gen. 133,
36. St BasiLe, Hom. 2 sur la Création (P. G. XXIX, 49, 52).




102

enfants d’accomplir absolument leurs pricres ce jour-ia
debout, afin que par le rappel constant de la vie éternelle
nous ne négligions pas les provisions pour ce transfert-1a.
Et toute la période de la Pentecdte est un rappel de la
résurrection que nous attendons dans le siecle a venir. Car
cet * un ’ et premier * jour ’, sept fois multiplié par sept,
accomplit les sept semaines de la sainte Pentecdte : com-
mengant en effet le premier jour il aboutit a lui-méme en
se déployant dans lintervalle cinquante fois pareillement.
Clest pourquoi il imite I'éternité par cette ressemblance, vu
qu’il commence des mémes points pour aboutir aux mémes
en un mouvement circulaire. En ce jour les lois de I'Eglise
nous inculquent de préférer la posture debout, qui transfére
notre intelligence des choses présentes aux futures, par un
rappel évident. 7?7 Et qu'on ne prenne pas a la légere ce
symbolisme du nombre, il y a beaucoup plus de vérité dans
la doctrine pythagoricienne sur ce point que n’a tendance
3 croire lesprit moderne. Car si les choses sensibles sont
I'image des intelligibles, a plus forte raison le nombre, qui
tient le milieu entre les deux, l'est.

IV. CHRYSOSTOME oppose le ciel au paradis. La supério-
rité de celui-1a est un théme qui lui est trés cher. Cependant
non seulement le ciel, mais le paradis aussi sera le lot des
élus : “ Puisque tu as perdu le paradis, Il ne t'a pas donné
seulement le ciel, mais le paradis et le ciel : ° Aujourd’hui
tu seras avec moi au paradis °, 3¢ dit-Il; afin de consoler
'ame affligée, non seulement en lui donnant en surcroit des
choses plus grandes, mais aussi en la faisant récupérer les
choses perdues. 3® ”

V. Enfin, la phrase : *“ Alors 1l fit 'nomme 4 l'image
de Dieu, maintenant Il l'unit 3 Dieu Lui-méme ” précise

37, Traité du St. Esprit, 27 (P. G. XXXII, 192).

38. Lc. 2342,
39. Chrysostome, Hom. 2 sur 'Obscurité de I'’Anc. Test. (P. G. LVI,

180).

e




103

ja différence entre les deux états : C’est la différence qui sé-
pare I'état initial de divinisation de la divinisation consommée,
ou l'image de Dieu non encore corrompue de I'image in-
corruptible.

Entrons maintenant dans [1'analyse approfondie de ce
qu’est le ciel, ou la divinisation consommée, ou lincorrupti-
bilité glorieuse, ou l'arbre de vie, ou la vie éternelle, ou le
royaume de Dieu, ou la béatitude... Un point important de
repére : Cest que la divinisation consommée n’est que
I’épanouissement de 1a divinisation opérée en nous dés main-
tenant par le Christ. En effet, commentant la parole de
St PAauL : “ Car je pense que les souffrances du temps pré-
sent n’ont pas de proportion avec la gloire future qui sera
révélée3® en nous " %% St CHRYSOSTOME dit : “ Il n’a pas
dit : ¢ avec la gloire future qui sera en nous ’, mais ‘ avec
la gloire future qui sera révélée en nous ’, vu qu’elle existe
maintenant aussi, mais d’'une maniere cachée. Ce qu’il dit
ailleurs plus clairement, que ‘ votre vie est cachée avec le
Christ en Dieu ’. 4 Continuons cette derniére citation,
trés significative, de I'apdtre : “ Quand le Christ votre vie
apparaitra, alors vous apparaitrez vous aussi avec Lui en
gloire. ” Et St MaxiME dit : “ Et d'une part le monde
visible passera, prenant fin ; et d’autre part le monde intelli-
gible actuellement caché paraitra, amenant des mysteres abso-
lument étrangers aux yeux, aux oreilles et aux intelligen-
ces. 742 Or, la divinisation est une certaine participation aux
attributs divins, grice a l'union de la personne divine du
Logos avec notre humanité. Il suffit donc de prendre notre
Participation a ces attributs un par un, et de la passer a son
maximum d’épanouissement possible.

Nous commencerons par I'impassibilité 43. En frangais, 'ac-

39, amovauglivar,

40. Ror, 81&,

41. Col. 33, — Hom. 14 sur Rom. (P.G. LX, 529).
47, l‘.curc L (P.G. XClI, 389).

13 amalzg,

N




104

ception ordinaire du mot suggere unec attitude glaciale, indif-
férente et qui est tout ce quil y a de plus loin de 'amour
divin. Il est donc indispensable quand on pense théologique-
ment d’abstraire son esprit de toutes les associations mal-
heureuses qu'un mot a pu acquérir au cours de lhistoire
d’'une langue, et de lui restituer son sens original. Est im-
passible celui qui n’a pas de ** passions ”, d’abord au sens
péjoratif du terme, c’est-a-dire au scns d’attachement déréglé,
contre la raison, aux choses sensibles. Tout vice est une
passion en ce sens. On m’objectera comment l'orgueil peut-il
étre un attachement “ a une chose sensible ” ? Clest que
I'orgueil est essentiellement une déification de son propre
moi, €t donc du corps inclus. En ce premier sens donc les
saints sont impassibles, et le plus haut degré d’impassibilité
ici-bas a été défini par St MAXIME comme la * purification
compléte méme des simples images des passions, purification
existant en ceux qui par la science et la contemplation ont
fait de leur faculté maitresse un miroir pur et transparent de
Dieu #4. 7

Mais il est évident que si les saints peuvent parvenir &
ce degré ici-bas, la source des passions, c’est-a-dire la partie
irrationnelle de I’ame, existera toujours en eux tant qu'ils
sont en vie. Cette partie irrationnelle en elle-méme n’est pas
un mal, mais elle fait que méme les saints “ subissent
des “ passions ” en un autre sens, comme la douleur, le
plaisir, etc. Cest le second sens du mot * passion ”. Ne
peut-on concevoir un état ol cette partie irrationnelle n’exis-
terait pas ? Justement, nous savons quelle n’existait pas
en ADAM avant la chute : * L’homme, cet étre vivant raison-
nablc et intelligent, créé a limitation de la nature divine
et pure, ... n’avait pas en lui lors de sa premiére constitution
la sujétion aux passions et a la mort, ni selon la nature nl
par une intégration en une seule essence. ** Car il n’e(it pas

L]

44. A. THALsSSICS, 55 (P.G. XC, 544),

45, 0 uuTd TI0 G BT GUVOITLOILEVGY.




| 105

été possible de sauver le principe d’image, si la beauté copiée
qu’il possédait avait été contraire a l'archétype. Mais la
passion a été introduite en lui aprés sa premiere constitu-
tion. #¢ ” Par consequent en barrant d’un trait de plume
cette partie irrationnelle nous aurons barré simultanément
toutes ses conséquences . “ De méme donc que les choses
mélangées a la naturc humaine par une vie contraire a la
raison n’cxistaient pas en nous auparavant, avant que I’hom-
me ne fat tombé par le mal dans la passion, il s’ensuit né-
cessairement quen quittant la passion nous quittons en
méme temps tout ce qui s’observe avec elle : en conséquence
il est déraisonnable de quérir dans la vie [future] les choses
qui nous sont sUrvenues 3 cause de la passion. Car de méme
que quelqu’un qui a une tunique déchirée ne verra plus en
lui-méme, s’il est dépouillé de ce qui ['enveloppait, l'igno-
minie de ce quil aura rejeté : ainsi nous aussi, en nous
dévétant de cette tunique morte €t laide, celle qui a ¢té
greffée sur nous a partir de pcaux de bétes — entendant
le mot ¢ peau ’*7, il me semble bon de comprendre par la
l’aspect de la nature irrationnelle dont nous fiimes enveloppés
en nous incorporant la passion — mous rejetons loin de
nous avec le dépouillement de notre tunique tout ce qui
appartient 4 la peau irrationnelle qui nous entourait. ” *8
Une premiére chose dont nous nous dépouillerons donc
sera le plaisir. A ce que nous avons déja dit de la destinée
finale de la sexualité, nous ajouterons ceci : meéme si 'on
maintenait avec certains théologiens (tels St AUGUSTIN) la
distinction des sexes aprés la résurrection, le plaisir sexuel
avec tous ses caractdres naturels : fiévre des sens, discor-
dance entre certaine partie du corps et les injonctions de la
volonté, absorption de la pensée dans la sensation, ne peut

—

46. Geicome pe Nysse, Traité de la Virginité, 12 (P.G. XLV], 369).
47. « Et le Seignenr Dieu fit 3 Adam et a sa femme Jes tuniques de

peau, et les en revétit » — Gen. 3°L. |
]43?' GREGOIRE Dz Nyss:, De I'Ame et de la Résurrection (P.G. XLVI,

.




106

plus exister : “ Et ils étaient tous deux nus, ADAM et sy
femme, et n’éprouvaient pas de honte. **  Le mariage non
plus. On connait la réponse du Christ aux Sadducéens qui
pensaient Le prendre dans leurs filets en linterrogeant :
qui sera le mari, dans la vie future, d’une femme qui s’est
mariée successivement et légitimement & sept hommes ?
* Vous errez, ne connaissant ni les Ecritures ni la puissance
de Dieu ; car dans la résurrection on ne se marie pas et on
ne sera pas donné en mariage, mais on sera comme les
anges du ciel. ”® Cela ne veut pas dire cependant qu’une
€épouse n’est point épouse pour ’éternité, mais que, la “ sym-
pathie ” charnelle étant inexistante en I'autre monde, ce
titre ne représentera plus aucun lien privilégi¢ (on pourra
dire de méme pour les titres de pere, meére, fils, etc.). D’au-
tres criteres, que nous verrons plus loin, remplaceront les
liens charnels.

La douleur, compagne nécessaire du plaisir (ainsi au
plaisir du coit succedent les douleurs de I'enfantement, le
plaisir du ventre dépend de la faim et de la soif) est par le
fait méme abolie ; 1a mort aussi, évidlemment (car elle n’est
que la douleur poussée & son sommet, clest-a-dire ol Je
corps ne peut plus résister) : “ La douleur et la tristesse et
le gémissement s'en iront 51, “ Car ils oublieront leur
premiere tribulation et elle ne remontera plus a leur ceeur.
Il'y aura en effet un ciel nouveau et une terre nouvelle,
et on ne se souviendra plus du passé, qui ne remontera
plus au cceur ; mais on trouvera en son ceeur la joie et
Pallégresse. Car voici que Je fais de Jérusalem allégresse
et de mon peuple joie. ” 52 Et St PAuL : “ Car il faut que
ce [corps] corruptible revéte Pincorruptibilité et ce [corps]
mortel revéte 'immortalité. Quand ce [corps] corruptible aura
revétu lincorruptibilité et ce [corps] mortel aura revétu

49. Gen. 22,
50, Mt. 222v 5o,
51, Is. 350,
52 1s. 6516 1s,




107

Pimmortalité, alors s’accomplira la parole : ‘ la mort a
été engloutie dans la victoire. Ou est, mort, ta victoi-
re 2 Ou est, mort, ton aiguillon ? ’ L'aiguillon de la
mort est le péché. ” 8 “ Et Il essuiera toute larme de
Jeurs yeux ; de mort, il n’y en aura plus ; de pleur, de cri
et de peine, il n’y en aura plus, car I’ancien monde s’en est
allé. 8 — “ Comment ? 7 me dira-t-on; “ un pére,
une meére, verront-ils sans douleur leur enfant aller en
enfer ? Et se réconcilieront-ils avec l'assassin de leur fils au
ciel 2 ? — C’est poser des objections trop charnelles. Nous
transposons malheureusement nos modes de pensée et de
sentir actuels dans un monde radicalement nouveau. Clest
la source de graves erreurs. Non seulement, comme nous
'avons vu, toute sympathie charnelle sera abolie, et tout ju- -
gement sera selon la plus stricte objectivité, mais — Dos-
TOIEVSKI a prévu l'objection — “ la souffrance disparaitra,
la comédie révoltante des contradictions humaines s’évanouira
comme un piteux mirage, comme la manifestation vile de
Pimpuissance mesquine, comme un atome de l'esprit d’Eu-
CLIDE ; 4 la fin du drame, quand apparaitra I'harmonie éter-
nelle, une révélation se produira, précieuse au point d’at-
tendrir tous les oceurs, de calmer toutes les indignations, de
racheter tous les crimes et le sang versé; de sorte qu'on
pourra, non seulement pardonner, mais justifier tout ce qui
s’est passé sur la terre. % Et plus loin : * Je comprends
comment tressaillira l'univers, lorsque le ciel et la terre
s’uniront dans le méme cri d’allégresse, lorsque tout ce qui
vit ou a vécu proclamera : * Tu as raison, Seigneur, car tes
voies nous sont révélées! ’; lorsque le bourreau, la mére,
I'enfant s’embrasseront et déclareront avec des larmes : * Tu
as raison, Seigneur! ' Sans doute alors, la lumiére se fera
et tout sera expliqué. ” 58 Cette * révélation qui se produira,

e S—

34. Ap. 21
55. Fréres Karamazov, 11, V, 3.
56. Id. 11, V 4.



108

L]

précieuse au point d’attendrir tous les cceurs n’est-ce pas
ce que répond Aliocha 3 son frére : * Tu as demand¢ s’il
existe dans le monde entier un Etre qui aurait le droit de
pardonner. Oui, cet Etre existe. Il peut tout pardonner,
tous et pour tout®’, car cest Lui qui a versé son sang
pour tous et pour tout. ” 5 N'est-ce pas cc que la litur-
gie byzantine dit avec une grande profondeur, lors de
Toffrande du corps et du sang divins : “ Nous T'offrons ce
qui est a Toi de ce qui est a Toi au sujet de toutes choses
et pour toutes choses ” ? 5 Qui oserait dire que cette victime
ne peut tout racheter ?

Aprés cette parenthése, continuons. Le manger et le boire
étant basés sur le plaisir et la douleur disparaitront. Qu’on
n’objecte pas qu’il fut dit 2 Apam : *“ Tu mangeras de tout
arbre dans le paradis ” %, et qu'il est écrit que *“ Dieu fit
pousser du sol toute espéce d'arbres séduisants a voir et
bons a manger ” ®. Il s’agit de la nourriture de la contem-
plation. Quant au fait que le Christ a mangé apres sa résur-
rection, nous verrons plus loin comment cela a eu lieu.

Dans les pages précédentes on a essayé de donner une
idée de I'impassibilité de notre corps en écartant ce qu’elle
n'est pas. Mais dés qu’il s’agit d’exposer ce quelle est, la
difficulté devient immense. Car comment décrire des choses
que I'ceil n’a pas vues, ni loreille entendues, ni l'intelligence
jamais soupconnées ? Comment décrire “ la maison éternelle,
non faite de main d’homme, dans les cieux ” ?92 St GRE-
GOIRE DE NYSSE avoue son impuissance : “ Comme les di-
vines paroles ne nous proclament pas la résurrection seule-
ment, mais aussi — I’Ecriture le garantit — la transformation
nécessaire de ceux qui sont restaurés par la résurrection, il

$7. Souligné par DOSTOitVSKI.
s8. Id. 11, V, 4.

59, woto whvta xol Sta mavta.
60, Gen. 2'°.

61. Id. 2%

62. 11 Cor. 5.

o




109

s’ensuit forcément que ce en quoi nous serons transformés
nous est entiérement caché et inconnu, parce qu’aucun modgle
des choses espérées n’est visible dans notre vie actuelle. Ep
effet ici-bas ce qui est €pais et solide va naturellement ep
bas. Mais alors, le renouvellement du corps fera qu’on aura
tendance a monter, la Parole disant qu’apres la transformation
de la nature en tous ceux qui revivront par la résurrection
‘ nous serons enlevés sur les nuages pour rencontrer le Sei-
gneur dans les airs, et ainsi nous serons toujours avec le
Seigneur ’. % Si donc en ceux qui sont transformés la pesan-
teur du corps ne subsiste plus, mais, transformés qu’ils sont
en une constitution plus divine, ils s’avancent dans les espaces
supérieurs, nécessairement les autres caractéristiques du corps
changent en méme temps : la couleur, la forme, le contour,
toutes !... Mais qu’est-ce qui se substituera, dans la transfor-
mation de la nature, a pareilles caractéristiques, nous dé-
clarons que cela surpasse toute pensée conjecturale. ” 6 Les
Péres reviennent souvent sur l'idée de “ corps éthéré ” ex-
primée ici, en se basant aussi sur les apparitions du Christ
au cénacle alors que les portes étaient fermées, et sur la
parole : “ Il est semé corps psychique, et ressuscite corps
spirituel 65 : “ 1] sera plus léger et plus subtil, et comme

porté par l'air ”. % Un des buts de I'ascension du Christ a
été de le démontrer.

Malgré toutes ces transformations, il ne faut pas croire
que ce corps n’a aucun rapport avec lancien; cest a
partir des éléments de celui-ci qu'il est bati : * Car de
méme que Dieu, prenant la poussiére de la terre, en cons-
titua une nature du corps pour ainsi dire autre, non res-
semblante A la terre, et en fit des choses différentes, comme
les cheveux et Ia peau et les os et les nerfs ; et de la méme

—_—

63. I Thess, 417,

64. Hom. sur les morts (P.G. XLVI, 532).
65. I Cor. 1544,

0o. CHrYsosTomEe, Hom. 41 sur 1 Cor. (P.G. LXI, 3%,

¥ D



110

maniére qu'une aiguillc plongée dans le feu change de cou-
leur et se transforme en feu, néanmoins la nature du fer
n'est pas supprimée mais maintenue : ainsi dans la résur-
rection tous les membres ressusciteront, et ‘ pas un cheveu ne
périra ’ ¢, comme il est écrit, et ils deviendront tous sem-
blables & la lumiére, ils sont en entier plongés dans la lu-
micre et le feu, et transformés mais non dissous, contrairement
a ce que prétendent certains, ni convertis en feu, et la na-
ture n'en continue pas moins a subsister, car PIERRE reste
PIERRE, et PAUL PAUL, et PHILIPPE PHILIPPE, chacun reste
rempli de I'Esprit-Saint, en sa propre nature et personne.
Mais si tu dis que la nature est dissoute, quil n’y a plus ni
PIERRE ni PAUL, mais de tous cotés et partout Dieu, dans ce
cas ni ceux qui vont en enfer ne sentent le chitiment, ni
ceux qui vont au royaume le bienfait . % Et St GREGOIRE
DE NYSSE dit : *“ Tu verras cette enveloppe corporelle, main-
tenant dissoute par la mort, tissée 3 nouveau 3 partir de ses
propres €léments, non selon la constitution actuelle, épaisse
et lourde, mais en une trame plus légére et éthérée, de facon
que ton corps bien-aimé te soit présent, rétabli en une beauté
meilleure et plus gracieuse. ” %

Cette beauté a été louée par les Péres dans les termes les
plus forts : *“ Ne considére donc pas ce COrps-ci, aux yeux
fermés, et gisant sans voix, mais celui qui ressuscite et re-
couvre une gloire inexprimable et pleine d’effroi et admi-
rable ™. 7 Consolant une jeune veuve, il lui écrit au sujet de
son mari : “ Tu le recouvreras alors non dans cette beauté
du corps avec laquelle il a quitté [ce monde], mais en une
autre lumiere et clarté éblouissante, plus brillante que les
rayons du soleil. Car ce corps-ci, dfit-il atteindre une haute
cime, reste néanmoins corruptible, mais les corps de ceux

67. Lc. 2115, ,

68. St MacaIre L'EGyrTIEN, Hom. 15 (P.G. XXX1V, 581).
69. De I’Ame et de la Résurrection (P.G. XLVI, 108).

70. CHrysosToME. Hom. sur [ Thess. 419 (P.G. XLVIIIL, 1019).




111

qui ont été agréables a4 Dieu revétent une gloire telle qu’on
ne peut la voir avec ces yeux-ci. De cela Dieu nous a donné
dans l'ancien comme dans le nouveau Testament certains
signes et vestiges obscurs. En effet, dans le premier, le visage
de Moise resplendit alors d’'une gloire telle qu’il devint inac-
cessible aux yeux des Israélites ; et, dans le nouveau Testa-
ment, le visage du Christ resplendit beaucoup plus. ” 7
Comme le dit explicitement cette derniére phrase, et com-
me nous l’a laissé pressentir le texte que nous venons de
citer de MACAIRE, la transfiguration du Christ est la figurc
la plus éclatante de la gloire future : “ De méme que le
corps du Seigneur a été glorifi¢ quand Il €tait monté sur la
montagne et fut transfiguré en la gloire divine et en la lu-
miére infinie, ainsi seront glorifiés et resplendiront les corps
des saints. Car de méme que la gloire du Christ, de l'inté-
rieur, s’est déployée sur son corps et a resplendi, ainsi chez
les saints la puissance du Christ qui est en eux débordera
en ce jour-la et se répandra sur leur corps. Et en effet c'est
4 sa propre essence et nature qu'ils participent dés mainte-
nant en leur intelligence. ” 2 L’Evangile, en faisant précéder
immédiatement le récit de la transfiguration par ces paroles :
“ En vérité Je vous le dis, il en est d’ici présents qui ne
goliteront pas la mort jusqu’a ce qu’ils eussent vu le Fils de
’homme venant dans son royaume 7 (ou “ le royaume de
Dieu venant avec puissance ” 7¥), déclare sans ambages que
la transfiguration est 'image de la gloire future, d’autant plus
que ces paroles sont inapplicables a la venue gloricuse elle-
méme, puisque tous les apdtres sont morts. Or, que s’est-il
passé exactement dans la transfiguration ? Comme nous
Pavons longuement montré ailleurs 7%, elle est une vision
mystique de la divinité du Christ, celle-ci transfigurant ou

71. A une jeune Veuve (P.G. XI VIII, 603).

72. St Macalre CEGyeTiEN, Hom. 15 (P.G. XXXIV, 601).
73. Mt. 1628,

74. Mc. 9,

75. « La Transfiguration selon les Péres Grees. »



112

glorifiant sa chair dés le premier instant de I'Incarnation,
mais explosant pour ainsi dire seulement lors de la trans-
figuration au Thabor, aux yeux purifiés, et de I'esprit et de
la chair, des trois apbtres, A travers la chair du Christ. Donc la
lumi¢re contemplée par les apotres et qui a fait resplendir le
visage du Christ plus que le soleil, n’est pas une lumiére sensi-
ble mais la lumi¢re divine méme, avec toutes ses propriétés di-
vines, c’est-a-dire incréée, immatérielle, invisible... Dieu est dit
lumiere car Il est la source de toute connaissance. Cependant,
la transfiguration d¢passait une vision mystique ordinaire en
ceci que cette derniere se fait dans la pleine obscurité de
la foi, la chair du mystique gardant normalement son opacité
et rognant les ailes de I'esprit, tandis que la chair des apétres
ce jour-la fut rendue, jusqu’a une certaine mesure, transpa-
rente pour un moment. Et ainsi, cessant d’étre obstacle, elle
participa a sa maniere, par la puissance de I’Esprit, 4 la
vision du corps transfiguré du Christ. Pareille assertion évi-
demment va exciter contre nous les philistins de la pensée
spirituelle. Aussi, nous précisons que la chair en tant que
telle ne peut pas contempler la divinité, qui est invisible ; mais
en tant qu’enlacée a une ame et divinisée par I’Esprit, elle
participe selon sa propre nature a cette vision divine. En
effet, déja sur cette terre, quand notre esprit contemple la
beauté purement intelligible, la joie qu’il en éprouve se ré-
fléchit sur le corps entier, méme si la contemplation n’est
pas surnaturelle — a combien plus forte raison quand el.ic
'est! * Llintelligence et le sens regoivent une lumicre dif-
férente de nature : car cclle des sens montre les choses
sensibles en tant que telles, tandis que la lumiére de lintel-
ligence est la connaissance qui est sise dans les penségs. Ce
n’est donc pas la méme lumicere que la vue et lintelligence
recoivent par nature ; mais tant qu’elles sont en leur pro-
pre nature chacune agit dans les choses qui sont selon sa
nature ; tandis que lorsque ceux qui en ont été jugés dignes
ont part a la grice et a la puissance spirituelle et surnaturelle,
alors ils voient par le sens et par lintelligence ce qui dépasse

R




y

113

tout sens et toute intelligence — pour reprendre les paroles
du grand GREGOIRE LE THEOLOGIEN, ‘ comme Dieu seul
sait, et ceux qui sont mus efficacement a pareilles choses . ” 76

Il s’ensuit de tout ce que nous venons de dire que la vi-
sion du corps ressuscité du Christ dans sa gloire, vision équi-
valente a celle de la vie éternelle, est absolument impossible
ici-bas, car elle nécessiterait non seulement une intelligence
purifiée par I’Esprit mais aussi un corps tout a fait incor-
ruptible ; ensuite, qu’elle n’est possible que si le Christ use
de condescendance, c’est-a-dire d’accommodation a la mesure
de notre faiblesse, a I’égard de ceux qui ont l'intelligence
purifiée, comme lors de la transfiguration (celle-ci n’étant que
I’ “ image ” de la vision glorieuse) ; enfin, qu’elle €tait stric-
tement impossible a ceux qui en étaient indignes (comme les
Juifs et les Romains qui L’ont crucifié, et dont aucun n’a pu
Le voir aprés sa résurrection). Cela cependant ne veut pas
dire que la résurrection n’est pas * historique ”, certains
abusant de I’ambiguité de ce terme pour empoisonner l’esprit
des fideles. Si on entend par “ historique ” ce qui a eu lieu
réellement, rien de plus historique que la résurrection du
Christ. Mais si on entend par ce mot ce qui peut étre saisi
par tous les yeux, méme les plus impurs et les plus aveu-
gles, ou par une caméra, alors non, la résurrection n’est pas
“ historique ! Les apdtres eux-mémes et les saintes fem-
mes ne Le voyaient que d’une facon intermittente et sous un
aspect plus ou moins terrestre, dans la mesure de leur puri-
fication. Tant6t en effet Il mange avec eux, tantot Il montre
la trace des clous et de la lance — choses impossibles en un
corps glorieux. On notera avec grand intérét comment les
disciples ’Emmaiis le prennent tantdt, dans l’appesantisse-
ment de leur intelligence spirituelle, pour un étranger qui
ne s*?lt Pas ce qui s’est passé & Jérusalem, tantdt, lors de la
fraction du pain, quand * leurs yeux s'ouvrirent ,’* pour

_—

76. ’I‘ome Ha . .'
T Le, 24m, oore (B.G. CL, 1233),

. S




114

ce qu'll est véritablement ; de méme, comment la MADELEINE,
lors de sa premic¢re rencontre avec Lui aprés sa résurrection,
put Le toucher, mais aprés ses doutes Le prend pour un
jardinier et L'entend dire : “ Ne me touche pas, car Je ne
suis pas encore monté chez mon Pére™ ™ : “ Ayant déja
obtenu le don de cette voix, et m'ayant touché avec l'autre
MARIE et adoré, et saisi mes pieds, tu m’as méprisé au point
de ne plus croire, et tu n’as pensé rien de grand 2 mon sujet,
mais tu cherchais encore autour du tombeau Celui qui divi-
nement se trouve déja la-haut auprés du Pére! Et mainte-
nant ne me touche pas, si avec les mémes sentiments tu
penses que Je sois incapable de monter chez mon Pére. » 7
* Car Je ne suis pas encore monté chez mon Pére ”, —
clause €nigmatique s’il en fGt — veut dire donc : * car
selon vous, MARIE MADELEINE, Je ne suis pas capable de
monter chez mon Pere, Je n’ai pas encore donné la preuve
que Je peux ressusciter et monter chez mon Pére .

Mais peut-€tre voudrait-on savoir pourquoi le corps cor-
ruptible, en tant que corruptible, empéche la vision du corps
glorifié du Christ. C’est qu’on ne met pas du vin nouveau
dans de vieilles outres ! Je m’explique :

I. D’'un coté, en effet, la foi fait entrer I'intelligence dans
un contact immédiat avec Dieu, c’est-a-dire non plus par
'intermédiaire de la création sensible, mais I’Esprit s’empare
de lintelligence, et dans les plus hautes manifestations de
cette union lui fait subir ses empreintes divines, de fagon
que lintelligence pense alors au-dessus de toute pensée, et
participe a la nature divine dans la mesure du possible. Or,
un des attributs de celle-ci est I'impassibilité : *“ Quand
Pame ™, dit St BASILE, “ mettant en mouvement sa partie
intellectuelle ensemencée en elle naturellement par la sainte

78. In. 20V
79. GrEGOIRE DE Nyssr, Hom, 2 sur la Résurrection (P.G, XLV],
639).




y

115

Trinité sa créatrice, veut ce qu'il faut et ce qui convient, alors
elle fuit les machinations du corps. Prévoyant et bridant les
mouvements désordonnés de ce dernier, elle maintient en
elle-méme une sérénité qui lui convient, et verse selon sa
nature dans les contemplations, en un repos sans fracas, en
ayant les yeux tendus, dans la mesure du possible, vers la
sainte et adorable Trinité, et en pensant analogiquement
I'inaccessibilité de la gloire divine a cause de la surabondance
de sa splendeur, I’éclat de la félicité, l'infinité de la sagesse,
la stabilité de ’ataraxie que ne battent pas les flots, la nature
impassible et immuable : car Celui a qui rien d’imprévu ne
peut arriver — en tant que recélant en Lul-méme la science
de toutes les choses présentes et futures, empoignant tout et
ayant tout en sa main — et absolument rien ne peut ré-
sister et faire face, Celui-la doit jouir en conséquence d'une
sérénité et d’'une ataraxie continuelle . 8 L’intelligence donc
participera a cette ataraxie, forcément.

II. D’un autre c6té l'intelligence, tant qu’elle est dans un
corps corruptible, se trouve liée a un corps essenticllement
en devenir, un corps qui devient continuellement mais n’est
jamais : “ De méme qu’il est impossible ”, dit St GREGOIRE
LE THEOLOGIEN, “ de dépasser sa propre ombre, méme
pour celui qui se hite beaucoup (car elle devance dans la
mesure ol elle est atteinte), ou d’avoir un contact visuel avec
les choses visibles sans la lumiére et I'air qui se trouvent dans
lintervalle, ou a la nature nageuse de glisser en dehors des
flots : ainsi il est absolument impossible & ceux qui sont dans
!e corps de parvenir sans les choses corporelles aux choses
Intelligibles. Car toujours quelque chose de ce qui est notre
Sinsinue, dit lintelligence s’abstraire le plus possible des
choses visibles, et, rentrée en elle-méme, entreprendre ds
s’élancer vers les choses qui ont avec elle de laffinité et qui
Sont invisibles... Ainsi notre intelligence se fatigue a sortir
des choses corporelles et & converser avec les choses incor-

80. Dispositions Ascétiques, 2 (P.G. XXXI, 1340).

k L



116

porelles nues, tant qu’elle vise avec sa propre faiblesse les
choses qui dépassent sa puissance . 81

Il y a donc une opposition terrible. A part tout ce que
nous avons exposé sur la nécessité d’achévement qu'implique
tout mouvement (en l'occurrence le corps actuel), cette op-
position dans le méme sujet entre I'impassibilité de Iintel-
ligence par la foi et ]a mutation perpétuelle du corps est un
déséquilibre qui ne peut étre I'expression de la volonté di-
vine définitive. De plus, la permanence dans cet état s’oppose-
rait a la loi d’ascension spirituelle continue, sur laquelle
St GREGOIRE DE NYSSE est beaucoup revenu (au fond ce
n’est qu'une application a 'homme de la “ nécessité d’ache-
vement ” qu'on vient de mentionner) : “ Car c’est pour
cela que la nature rationnelle est venue a l'existence, pour
qu’elle ne soit pas stérile au sujet de 1'acquisition des biens
divins. Mais comme des réservoirs, les réceptacles des ames,
doués de la faculté de choisir, ont ainsi ét€é disposés par la
Sagesse qui a créé toutes choses, qu'en plus de leur qualité
de réceptacles des biens, ils ont celle de devenir toujours plus
grands par l'addition de ce qui y est versé... Alors, de si
grandes choses nous étant proposées, es-tu mécontent que
la nature progresse vers son propre but par la voie qui nous
est tracée ? Car il est impossible que notre course se
dépasse elle-méme, sans qu’ayant secoué de notre ame ce
qui nous appesantit, je veux dire ce fardeau lourd et ter-
restre, et ayant été purifiés, par une providence meilleure,
de la sympathie que nous avions pour lui en cette vie, nous
puissions en ce qui est pur nous apparenter au semblable ”. 8\2

C’est pourquoi tous les saints assimilent le corps actuel a
une prison. St GREGOIRE LE THEOLOGIEN parle souvent de
Pame “ fuyant la vie ici-bas comme une prison difficile a
supporter, et secouant les liens qui la tiennent embrassée €t

81. 2¢ Disc. Théologique, Disc. 28 (P.G. XXXVI, 41, 44).
82. De I’Ame et de la Résurrection (P.G. XLVI, 105).

o




117

dont I'aile de lintelligence est abattue 8. * 1] dit de sa sceur
qu’ ¢ elle désirait étre dissoute, et en effet elle avait upe
grande assurance aupres de Celui qui I'appelait, et elle pré-
férait étre avec le Christ a tout ce qui est sur terre. Et aucun
amant passionné et effréné n’aime le corps autant qu'elle
aimait étre avec le Bien d’une manicre pure, apres avoir re-
jeté ces liens-ci et dépassé le limon en compagnie duquel
nous vivons... 8¢ ” Jentends déja crier haro sur le platonisme
des Péres! A cela nous répondrons que s'ils ont assumé le
platonisme (au moins en sa substance, en rejetant les rares
erreurs qui y sont) de préférence a toute autre philosophie,
le platonisme est ‘“ ipso facto ’’ garanti étre le meilleur
instrument philosophique pour la défense de la vérité et le
plus doué d’énergie spirituelle. Mais nous n avons pas méme
a invoquer cet argument, car l'assimilation du corps actuel
a une prison se trouve souvent dans I'Ecriture, de
méme que l'idée de “ pesanteur ” du corps : * Oui, nous
qui sommes dans cette tente, nous gémissons accablés ; nous
ne voudrions pas en effet nous dévétir mais nous revétir
par-dessus, afin que ce [corps] mortel scit englouti par la
vie .8 “ Et nous qui avons les prémices de I'Esprit, nous
aussi gémissons en nous-mémes, attendant anxieusement I'a-
doption filiale, la rédemption de notre corps. % “ Car
le corps corruptible appesantit I'dme, et la tente terrestre fait
l:fgshira?ar son propre poids lintelligence pleine d’inquié-

Donc tout I'homme sera divinisé : “ Et de méme que
Pame a participé aux miséres du corps & cause de leur union,
ainsi elle lui communique ses. deélices, I'ayant completement
résolu ® en elle-méme, et, devenue avec lui * un ' — et

83. Oraison funébre de CESAIRE (P.G. XXXV, 781).

84. Oraison funébre de GORGONIE (P.G. XXXV, 784).
85. II Cor. 54,

T 86. Rom. 833,
87. Sag. 915,
88. dvardroxnoo.

A .



118

esprit et intelligence et Dieu — ce qui est mortel et ce qui
s’écoule ayant été englouti par la vie . 8° (Le mot : “ I'ayant
compleétement résolu en elle-méme  ne signifie pas la dis-
parition du corps mais sa spiritualisation, comme le montre
clairement le contexte). On est ahuri, 4 la lecture de ce
texte et d’innombrables autres, de voir le christianisme ca-
lomnié comme I'ennemi du corps, lui qui va jusqu’a le di-
viniser dans la vie future, et dans une certaine mesure en
cette vie-ci déja, et de voir les Peres jouir généralement de
la réputation de “ dualistes ” et de *“ manichéens ! Cest
a faire réver!... Cette sottise si répandue meme dans les
milieux ou elle ne devrait surtout pas étre, et qui témoigne
d’'une ignorance ou d’'une méconnaissance totale des sources
de notre foi, est certainement due, d’une part aux exigences
ascétiques que le christianisme pose pour accéder a cette
divinisation, d’autre part a la caricature qu’ont donnée du
christianisme, a diverses époques de son histoire, un grand
nombre de *“ chrétiens ” puritains, confondant au moins en
pratique corps et péché, et éprouvant plus ou moins incon-
sciemment une horreur tenace pour I’énergie sexuelle en tant
que telle, ce qui est démentir la parole divine : “ Et Dieu vit
que toutes les choses qu’ll avait faites étaient trés bonnes ™. %
Puritanisme tellement invétéré que méme maintenant, apres
la vague de débauche qui a déferlé sur nous et nous a sub-
mergés, certains milieux et certaines personnes sont choqués
par le ton qu’ils appellent “ trop libre ” de I'Ecriture et des
Peres ! L’auteur en sait quelque chose, son livre “ Amour
et Concupiscence ”, qui ne fait que reproduire ce tonm,
trouvant des difficultés incroyables a étre accepté par ces
milieux et ces personnes plus purs que Dieu Lui-méme !

Il va de soi qu'a pareil corps il faut une création visible
appropriée : “ Lattente impatiente de la création aspire a

89 ST GREGOIRE LE THEOLOGIEN, Or. funébre de CESAIRE (P.G. XXXV,
784).
90. Gen. 134,

e




119

]a révélation des enfants de Dieu. Car la création a été sou-
mise a la vanité, non de son. plein gré, mais a cause de celui
qui I'y a soumise — c’est avec espérance d’étre elle aussi
libérée de la servitude de la corruption [afin d’entrer] dans
la liberté de la gloire des enfants de Dieu. Car nous savons
que toute la création gémit et souffre avec [nous] les douleurs
de l'enfantement jusqu’a maintenant ”.®! Nous avons déja
vu quelle a été frappée de corruption a cause du péché ori-
ginel : “ A propos de péché originel, et de forme moulée sur
lidée, jai pensé bien souvent, »? écrit magnifiquement BAu-
DELAIRE, “ que les bétes malfaisantes et dégofitantes, n’étaient
peut-étre que la vivification, corporification, éclosion a la
vie matérielle, des mauvaises pensées de ’homme. — Aussi
la nature entiére participe du péché originel. -” *? Inversement
donc, la création entiere participera de l'incorruptibilité de
I’homme : “ Pense ”, dit St CHRYSOSTOME, “ a la transfor-
mation de la création entiére. Car elle ne restera pas telle
quelle, mais deviendra beaucoup plus belle et plus radieuse ;
et autant ’or resplendissant surpasse le plomb, autant I'état
a venir sera meilleur que celui-ci... Car, vu que maintenant
[la création] participe de la corruption, elle subit beaucoup
d’effets tels que les choses [corruptibles] subissent a juste
titre. Mais alors, s’étant dépouillée de tout cela, elle exhibera
une beauté ineffable. En effet, puisqu'elle doit accueillir des
corps incorruptibles, elle sera elle aussi dés lors transformée
pour le meilleur. ” 3 A un corps éthéré conviennent en effet
“ des endroits plus purs et éthérés et célestes. ®* ” La division
€n jour et nuit n'existera plus : “ Tu nauras plus le soleil
comme lumicre, le jour , et la clarté de la nuit ne t'illumi-
nera plus. Mais le Seigneur sera ta lumiére éternelle, et Dieu
sera ta gloire. ” % La méme idée se retrouve dans I’ “ Apo-

—_—

91. Rom. 8!19-22,

. 92, Lettr? a Alphonse TOUSSENEL, 21 janv. 1856. — Les expressions
0l911:gnées I'ont été par BAUDELAIRE.,
3. Exhortation & THEODORE, I, 11 (P.G. XLVII, 291).

94. ORIGENE
95, [ RIGENE, Contre CELsE, VII, 32 (P.G. XI, 1465).

¥ e



120

calypse ” : “ Et la Cité n'a besoin ni de soleil ni de lune
pour t’éclairer ; car c’est la gloire de Dieu qui I'a illuminée,
et sa lampe est 'agneau... Et il n’y aura plus de nuit, et on
n’a pas besoin de lumiére de lampe, et de lumicre de soleil,
car le Seigneur Dieu fait jaillir sa lumiére sur tous. "0
Dans le méme sens, et non d’une maniére épique (cette
précision était nécessaire, car les Peéres comme I'Ecriture
nous promettent ou nous racontent des choses si sublimes,
si insoupgonnées, si inespérées, que les misérables interpretes
modernes, perdant pied, ne pouvant croire a la réalité de ces
choses, n’y voient que des métaphores : pour eux, le Ser-
mon sur la montagne, par exemple, ne peut étre raisonna-
blement pris a4 la lettre — quel homme raisonnable va ten-
dre l'autre joue ? — ce n’est qu’une sublime boutade!), St
CHRYSOSTOME émet & plusieurs reprises, a propos de la
lumiére divine lors du second avénement, l'idée que * le
soleil s’obscurcira, non par anéantissement, mais vaincu
par la lumiére de Sa gloire, et les astres tomberont . *7 On
peut avoir une image lointaine de cela dans le fait que I'apd-
tre JEAN, alors qu’il faisait encore nuit, de Pextérieur du
tombeau “ s’étant penché pour regarder, vit les bandelettes
déposées, mais il n’entra pas ”® : “ Et PIERRE et son
compagnon, ayant vu cela, non simplement vu mais ayant
regardé d’une intelligence meilleure et apostolique, crurent.
Car le tombeau était plein de lumiere, en sorte que, méme
alors qu’il faisait nuit, ils vissent d'une mariére composée
Vintérieur, et sensiblement et spirituellement. ”® 11 y a
ce phénomeéne étrange et inexplicable par nos catégories ac-
tuelles, que la lumiére spirituelle remplace la lumicre sen-
sible, et permet aux yeux corporels de voir en pleines téné-
bres.

96. 2_1;‘, 225;
97. Hom. 76 sur Mt. (P.G. LVIII, 697).

. 2068, .
gg: glaéoomn pe Nysse, Hom. 2 sur la résurrection (P.G. XLV], 636).




121

Nous avons donc parlé de la transformation du corps et
de la création sensible. Entrons maintenant dans la descrip-
tion de cet état bienheureux sur le plan de lintelligence.

Dans cette vie-ci, l'intelligence unie a Dieu sans intermé-
diaire, par la foi, oscille constamment entre Iactivité et la
passivité : passivité ”, quand ayant fait cesser absolument
toute activité intellectuelle et spirituelle (parce que pareille
activité est une union avec un intelligible, et si haute qu’elle
soit devient un obstacle a I'union actuelle a Dieu), elle subit
les empreintes divines, vivant exclusivement de ces empreintes
(cet 4tat est atteint seulement par les mystiques, et d’une
facon intermittente) ; “ activité ”, quand ne pouvant rester
perchée sur ces sublimes hauteurs — précisément a cause
de la corruptibilité du corps — elle descend a des activités :
I'union 4 Dieu n’est plus alors actuelle mais latente. Mais
“ dans les siécles futurs, subissant par la grace la transforma-
tion de la divinisation, nous n’agissons plus mais subissons ;
et c’est pourquoi nous ne cessons jamais d’€tre divinisés.
Car cette  passion ’ est au-dessus de la nature et il n’y a
aucune raison qui délimite la divinisation, en ceux qui la
subissent a l'infini.., 100 ”

Ici il nous faut décrire en détail un double phénomene
dont nous aurons une idée par cette comparaison : tant
quun voile s’interpose entre un amoureux et celle qu’il
aime, P'amoureux restera dans un état de tension et de
poursuite, et n’atteindra le repos que dans la possession com-
plete de celle qu’il aime ; d’un autre coté, ce repos en celle
qu’il aime lui fera sans cesse découvrir des richesses nouvelles
en elle, processus sans lequel la satiété et le dégoit guettent
méme I'amour le plus véhément et le plus passionné. Dans
Pétude d’une de ces deux composantes appliquées 2 Dieu il ne
fagt jamais perdre de vue ’autre, sous peine d’errer en un
Sujet si complexe : nous sommes ici en face d’'une pensée

100. St MaxiMe, A. ThaLassios, 22 (P.G. XC, 320).

A o



122

des plus antinomiques. St MAXIME les a définies et conciliées
en ce passage : * Certains se demandent comment sera
P'état de perfection de ceux qui auront été jugés dignes du
royaume de Dieu : serait-ce plutdt en progressant et en
passant d'un état 4 un autre, ou en restant identique dans le
repos ? Comment faut-il concevoir les corps et les dm~s ?
A cela je réponds d'une fagon conjecturale que le principe
de 1a nourriture dans la vie corporelle a un double but :
celui de Ia croissance et celui de la conservation de ceux qui
se nourrissent (en effet, nous nous nourrissons.pour croitre
jusqu'd ce que nous parvenions 4 la perfection de lage
corporel, mais quand le corps cesse de progresser en gran-
deur il n’est plus nourri pour la croissance mais pour la
conservation) ; de méme le principe de la nourriture de
’ame est double. En effet elle se nourrit en progressant par
les vertus et les contemplations jusqu’a ce qu’ayant franchi
toutes choses elle parvienne ‘ a la mesure de I'age de la plé-
nitude du Christ 19 °, ou, parvenue et s€ nourrissant sans
intermédiaire de ce qui surpasse la pensée, elle cesse toute
progression qui se fait par les intermédiaires en vue du dé-
veloppement et de la croissance ; et par 12 acquiert, au-dessus
de la croissance, la forme de nourriture incorruptible pour
la conservation de la perfection ressemblante 2 Dieu qui lui
est accordée, et pour la manifestation des beautés infinies
de cette nourriture par laquelle, recevant en elle-méme d’étre
toujours bien d’une manire ¢gale, elle devient Dieu par la
participation a la grace divine, aprés avoir cessé toutes ses
opérations intellectuelles et sensibles en méme temps que les
opérations naturelles du corps, qui est divinisé avec elle selon
sa mesure de participation a la divinisation, de fagon que
Dicu seul paraisse a travers I'ame et le corps, leurs pro-
priétés naturelles étant stimulées par Ja surabondance de la

gloire. 102 7

101. Eph. 412
102. Chap. théol. et économ., 11, 88 (P.G. XC, 1166).

L




123

Commengons par la premi¢re composante du phénoméne :
le repos en Dieu. St MAXIME vient de la décrire comme * ma-
nifestation des beautés infinies ”, * identité dans le repos ”,
“ conservation ... Et d’abord, a propos de “ manifestation
des beautés infinies ”, I'intelligence ne va plus, par impuissance
3 regarder le soleil lui-méme, regarder ses reflets dans I'eau.
Elle ne va plus adhérer & Dieu dans l'obscurité de la foi
3 cause “ du nuage interceptant 'dme et ne la laissant pas
voir purement le rayon divin.® ” Non! Mais elle Le sai-
sira dans sa nudité et sa pureté. Cest la vision “ face a
face ” : “ L’amour ne tombe jamais. Les prophéties ? elles
seront abolies. Les langues ? elles cesseront. La science ?
elle sera abolie. Car nous connaissons en partie et prophéti-
sons en partie ; mais quand viendra ce qui est parfait, ce qui
est partiel sera aboli. Lorsque j’étais tout jeune enfant, je
parlais en enfant, je pensais en enfant, je raisonnais en enfant ;
quand je suis devenu homme, j’ai aboli ce qui €tait de I'en-
fant. Car maintenant nous voyons dans un miroir, par énigmes,
mais alors [nous verrons] face a face ; maintenant je connais
en partie, mais alors je connaitrai tel que je fus connu. Main-
tenant la foi, I’espérance, 'amour demeurent tous les trois,
mais le plus grand en est 'amour. 1% ” Arrétons-nous devant
ce texte tres riche :

I. Une premiére idée qui s’en dégage, inhérente au mot
“ face a face ”, c’est que la connaissance dans la vie éter-
nelle sera intuitive. Cest ce qu'a exprimé St GREGOIRE LE
THEOLOGIEN dans son splendide langage : “ Illumination de
la Trinité plus pure et plus parfaite, Celle-ci n’éludant plus
Vintelligence enchainée et diffuse a travers les sens, mais
étant contemplée et saisie tout entiére par lintelligence tout
entiére, et brillant sur nos imes de toute la lumiere de la

103. GREGOIRE LE THEOLOGIEN, Sur les saintes Lumiéres, Disc. 39
(P.G. XXXVI, 344).
104. T Cor. 138-13,

. o



B

124

divinité. 195 ” Par conséquent, la raison discursive, qui malgré
sa nécessité ici-bas n'en reste pas moins une marque d’infé-
riorité, puisqu’elle est inséparable d’un état ou l'on cherche
quelque chose de perdu, disparaitra. En effet, tandis que
I'homme déchu pense ainsi : “ La connaissance est supé-
rieure au sentiment, la science de la vie est supérieure a la
vie. La science nous donnera la sagesse, la sagesse nous ré-
vélera les lois, et la connaissance des lois du bonheur est
supéricure au bonheur 1%, I'homme non déchu, paradi-
siaque, préfere infiniment le “ sentiment ” (il s’agit non du
sentiment superficiel, conséquence de I'idée, mais du senti-
ment profond, générateur de l'idée — n’en déplaise a ceux
pour qui la pensée abstraite et la raison raisonnante sont su-
périeures i tout) a la connaissance discursive : “ Ils n’as-
piraient pas a la connaissance de la vie comme nous y aspi-
rons, parce que leur vie était pleinement accomplie. Mais
leur savoir était plus profond et plus haut que notre science ;
car notre science cherche a expliquer ce qu’est la vie, elle
aspire 4 en posséder elle-méme la connaissance pour ap-
prendre aux autres & vivre; eux n’avaient pas besoin de
science pour savoir comment vivre, cela aussi je le compre-
nais, mais je ne pouvais pas concevoir ce qu'ils savaient, 17 ”
Aussi faisons-nous notres ces paroles de PLOTIN : “ Avoir
besoin de raisonner pour se suffire trahit I'affaiblissement de
Iintelligence, de méme que le raisonnement intervient dans |
les arts chez les artistes quand ils sont dans I'embarras, mais
13 ol l'on n'éprouve pas de difficulté pour venir a bout,
Cest que l'art maitrise et produit son ceuvre ”. 1%

St GREGOIRE LE THEOLOGIEN emploie aussi d’autres termes
trés expressifs pour décrire cette connaissance intuitive :
“ Son intelligence nue a des relations intimes avec l'intel-

105. Or. funcbre de Gorgonig, Disc. 8 (P.G. XXXV, 816).

106. Dostoitvski, Journal d’un écrivain, Avril 1877 : Songe d’'un
homme étrange, 5.

107. Id., 4.

108. Ennéades 1V, I1I, 18.




A

125

ligence premiere et trés pure et nue ;1% “ contemplant avec
une intelligence pure la vérité pure . 119 St DENYS L’AREo-
PAGITE a une prédilection pour les mots : ““ immatériel ”,
“ ggal aux anges » dans un sens tout a fait orthodoxe, c’est-
3-dire écartant toute désincarnation. Dans un texte somptueux,
il dit que la discipline de I'arcane a enveloppé pour nous ici-
bas “ les choses intelligibles par les sensibles, et les choses
au-dessus de toute essence par les @étres, et a revétu de
formes et de figures les choses sans forme et sans figure, et
a multiplié et modelé la simplicité surnaturelle et sans forme
par la variété des symboles divisibles. Mais alors, quand nous
serons devenus incorruptibles et immortels, et parvenus a
la part trés bienheureuse de la ressemblance avec le Christ,
‘ nous serons toujours avec le Seigneur ’, 1! selon la Parole,
parfaitement comblés dans les toutes pures contemplations,
sa théophanie visible 112, d’une part, nous illuminant tout
autour des mémes splendeurs éblouissantes dont l'ont €té
les disciples lors de cette trés divine transfiguration-la; et
d’autre part participant nous-mémes a ce don de lumiere in-
telligible avec une intelligence impassible et immatérielle, et
A cette union au-dessus de l'intelligence, dans les projections
inconnaissables et bienheureuses des rayons plus que bril-
lants, dans une imitation plus divine des esprits supracélestes ;
car nous serons ‘ égaux aux anges ', comme dit la vérité
des Paroles, * étant fils de Dieu et fils de la résurrection ’. ” %
On remarquera dans ce passage la distinction que fait DENYS
entre la “ théophanic visible * du Seigneur (qui exprime en
un raccourci saisissant la participation inexplicable du corps
a la vision divine) et la participation de l'intelligence “im-
nllatérielle ", C'est-a-dire qui ne plonge plus dans la ma-
tiere, qui n’y est plus enchainée, donc qui est intuitive. Quant

109. Or. funébre de son pére, Disc. 18 (P.G. XXXV, 989).
110. Or. funébre de C¥salre (P.G. XXXV, 776).

111. I Thess. 417,

112, T¥¢ bpatiic adtol Beopavelag.

113. Lc, 20%, —— Des Noms Divins, 1, 4 (P.G. 111, 592).




126

a ces grands ignorés que sont les anges, et dont nous devien-
drons les “ égaux ”, nous en parlerons plus loin.

II. Un corollaire de I'idée de St PAUL que nous venons
d’exposer, c’est la supériorité écrasante de la science dans
la vision glorieuse sur celle dans la foi. L’Ecriture sainte
n’usant des mots que pour dire quelque chose, St MAXIME
discerne une nuance entre “ miroir ” et “ énigme ” : “ Toute
justice ici-bas, comparée a la future, tient lieu de miroir,
ayant I'image des archétypes mais non les réalités elles-
mémes subsistant dans leur forme. Et, ici-bas, toute science
des choses sublimes, comparée a la future, est une énigme,
ayant le reflet de la vérité mais non la vérité méme subsis-
tante qui sera révélée.'* ” Commentant : “ nous con-
naissons en partie ”, St CHRYSOSTOME dit : “ Peut-&tre dé-
sirez-vous entendre la mesure de la partie que nous saisis-
sons et celle de I'autre partie, et si nous saisissons la partie
la plus grande ou la plus petite ? Afin donc que tu saches
que tu ne saisis que la partie plus petite, et non simplement
plus petite, mais la centiéme ou la milliéme... je vous donnerai
un exemple... : autant la distance est grande entre un hom-
me mir et un nourrisson, autant la science future est supérieu-
re a la présente... Et il ne dit pas : ¢ quand jétais enfant ’
— car celui qui a douze ans est dit aussi enfant — mais :
‘ quand jétais tout petit enfant ’, signifiant par 1a I'enfant
a la mamelle, encore nourri de lait et qui téte. Que I'Ecriture
en effet 'appelle ‘ tout petit enfant ’, écoute le psaume disant :
‘ De la bouche de tout petits enfants et qui tétent Tu as
composé un louange ’. 115 ” De son coté St GREGOIRE LE
THEOLOGIEN dit : “ Je pense que le royaume des cieux n’est
pas autre chose que d’atteindre ce qu’il y a de plus pur et de
plus parfait. Or, ce qu’il y a de plus parfait dans les choses
qui existent, c’est la connaissance de Dieu. Retenons-en donc

114. A. THALAssI08, 46 (P.G. XC, 420).

70:1‘!:). Ps. 8°. — Hom. I sur I"Incompréhensibilité de Dieu (P.G. XLVIII,

>



127

[maintenant] une partie et emparons-nous de I'autre au mo-
ment opportun. Tant que nous SOmMMEs Sur terre, thésau-
risons cette derniére partie, afin que nous -obtenions le fruit
de notre diligence : lillumination entiere de la sainte Trinité,
ou ce qu'elle est, et telle quelle est, et autant quelle est 1%,
si Ton peut ainsi dire 7. ” Ailleurs il considere cette con-
templation comme I'essentiel du royaume : “ Aux uns succede
la lumiére inexprimable, et la contemplation de la sainte . et
royale Trinité illuminant - plus clairement et plus purement,
se mélangeant tout entiére a toute intelligence, contempla-
tion que je tiens a elle seule, avant toute autre chose, pour
le royaume des cieux 8. ” DENYS exprime la méme idée a
sa maniere : ¢ Trinité au-dessus de toute essence, de toute .
divinité et de toute bonté, éphore de la sagesse divine chré-
tienne, dirige-nous vers le sommet plus -qu’inconnaissable,
plus que lumineux, et supréme, des oracles mystiques, ol
les mystéres simples, absolus et immuables de la théologie
sont enveloppés dans les ténebres supralumineuses du silence
secret et mystique, et brillent surabondamment en ce qu’il
y a de plus ténébeeux, au-dessus de toute clarté, et emplis-
sent surabondamment les esprits sans yeux dans l'absolue
intangibilité et invisibilité des éclats au-dessus de taute
beauté ”.11° Sans doute ce texte s’applique-t-il aussi a la
contemplation ici-bas, mais les expressions soulignées mon-
trent le terme final de cette ascension, c’est-a-dire dans l'au-
tre monde.

Il va de soi que si notre connaissance de ce mystere des
mystéres augmente considérablement, celle des autres choses
augmentera de par le fait méme : “ Alors 7, dit St MAXIME,
“ A mon avis, sachant 'existence des étres par leur substance,
ce qu'est leur &tre et comment et en vue de quoi, mous ne
serons plus mus a désirer connaitre quoi que ce soit, la

116. tig éote,xal olu, xal 8om.

117. Sur le Dogme, Disc. 20 (P.G. XXXV, 1080).
118. Sur le fléau de gréle, Disc. 16 (P.G. XXXV, 945).
119. Théologie Mystique, 1 (P.G. IIT, 997).

N _



128

science en elles-mémes des choses qui viennent aprés Dieu
prenant fin pour nous, €t la science infinie et divine et in-
circonscrite subsistant seule, se faisant participer et nous
électant a la mesure de chacun. 120 » Cela ne signifie nul-
lement qu'on ne connaitra que Dieu seul, mais que tout sera
vu en Dieu directement : © Tout homme insensible a I'Un
est insensible a toutes choses, comme celui qui a la sensa-
tion de I’Un a la sensation de toutes choses et se tient hors
de la sensation de toutes choses. 1l a la sensation de toutes
choses et n'est pas absorbe par leur sensation. '*' © Qu'on se
verra les uns les autres par exemple, c’est évident : * Tous,
se reposant en une seule lumiere, se contemplent mutuellement
les uns les autres, et en contemplant resplendissent aussi-
tot, de nouveau, dans la vérité, dans la vision véritable de la
lumiére inexprimable. Ainsi ils contemplent les uns dans les
autres des formes multiples et des gloires divines multiples
et variées, et chacun est frappé d’admiration et éprouve une
joie inexprimable en contemplant la gloire de lautre 122
Et GREGOIRE DE Nysse dit : “ Chacun se réjouira en
voyant la beauté de l'autre et le réjouira a son tour. 12 »

Ainsi, I’envie noire n’a pas accés au monde des saints, bien
quaucune gloire ne soit égale a l'autre, et que la différence
d’'une gloire 4 l'autre puisse méme étre incommensurable :
“ Toutes les chairs ne sont pas les mémes, mais autre est la
chair des hommes, autre la chair du bétail, autre la chair
des oiseaux, autre celle des poissons. Il y a des corps c€lestes
et des corps terrestres, mais autre est I'éclat des célestes,
autre celui des terrestres. Autre 1’éclat du soleil, et autre
éclat de la lune, et autre I’éclat des étoiles. Une étoile
méme différe en éclat d'une étoile. Ainsi en sera-t-il 2 la

120. Sur div. difficultés chez Denys et GréGore (P.G. XCI, 1077).

121. St SymfoN LE NOUVEAU THEOI OGIEN, Autres chap. de gnose ¢t
de théologie, 4.

122. St Macare L’EGypTiEN, Hom. 34 (P.G. XXXIV, 745).

123, Hom. sur les Morts (P.G. XLVI, 536).




129

résurrection des morts. 1%t 7 * Qui ”, se demande St BASILE,
“ est si sourd aux biens préparés par Dieu pour ceux qui en
sont dignes, jusqu’a ignorer que la couronne des justes est
la grice de I'Esprit. accordée alors avec plus de profusion
et de perfection, la gloire spirituelle étant répartie a chacun
dans la proportion de ses bonnes ceuvres ? Car dans les splen-
deurs des saints " il y a beaucoup de demeures ’ > chez mon
Pére, c’est-3-dire divers rangs ”. 126 A ceux qui retardaient le
baptéme jusqu’au dernier moment par calcul, pour ne pas
risquer de le souiller s’ils avaient a vivre une certaine durée,
St GREGOIRE DE NAZIANZE dit : “ Qu'il y ait un certain in-
tervalle entre la grice et la mort, afin que non seulement les
traits mauvais soient effacés, mais aussi que de meilleurs
soient inscrits ; afin que tu aies non seulement le bienfait
mais aussi la récompense ; afin que non seulement tu échap-
pes au feu mais hérites aussi la gloire accordée a I'exploitation
du don. Car pour ceux qui ont '’Ame mesquine c'est grand
d’échapper 2 la torture, mais pour les magnanimes ce qui est
grand c'est d’obtenir aussi la récompense. En effet je con-
nais trois rangs dans ceux qui sont sauvés : les esclaves, les
mercenaires et les fils. Si tu es esclave, crains les coups ;
si tu es mercenaire, poursuis seulement le gain; si, dépas-
sant ces deux-13, tu es fils, vénére [Dieu] comme Pere. Fais
le bien car il est bon d’obéir au Pére ; méme s’Il ne devait
rien te donner en récompense, cela méme en serait une, d’étre
agréable au Peére. 127 ” Ces derni¢res paroles soulignent le
désintéressement absolu des grands saints. Bien quil soit
impossible que Dicu ne lcs récompense pas de la vie éternelle,
parce que ce scrait contre la justice divine, cependant ils
aiment Dieu tellement pour Lui-méme qu’ils seraient préts a
étre damnés éternellement, dans ’hypothése (évidemment im-
pensable) ou cela pourrait étre agréable a Dieu ou sauver

124. 1 Cor. 1530~ 4,

125, Jn. 142

126, Traité du St Esprit, 10 (P.G. XXXII, 141).
127. Sur le Bapteme, Disc. 40 (P.G. XXXVI, 373).

;—:--—




130

des ames : * Je dis la vérité dans le Christ, je ne mens pas,
ma conscience m’en rend témoignage dans I'Esprit Saint :
ma tristesse est grande et la douleur dans mon cceur continue,
Car jeusse voulu étre anathéme moi-mé€me, loin du Christ,
pour mes fréres... 7 128 * Etre anathéme ”, dans ce contexte,
ce n'est rien moins que d’étre damné en enfer. Et qu'on ne
dise point que St PAUL savait que c’est impossible, et qu’en
conséquence son souhait était thédtral : c’est faire injure 3
Iapotre et prendre bien a la légere son ton si solennel !
Tout en sachant qu’'une chose est impossible on pcut quand
méme la désirer sincérement. — Enfin voici un texte de
St GREGOIRE DE NYSSE qui va exactement dans le méme
sens que celui qu’on vient de citer sur les trois rangs d’élus
“ Pour certains le salut a lieu par la crainte, quand, consi-
dérant les menaces de chatiment de I’enfer, nous nous éloi-
gnons du mal. D’autres pratiquent la vertu parcc qu’ils es-
perent le salaire réservé a ceux qui auront vécu pieusement,
acquérant [ainsi] le bien non par 'amour mais par lattente
de la récompense. En vérité celui qui s’élance vers la perfec-
tion bannit toute crainte, car ce n’est pas le propre d’'un hom-
me libre qu’unec pareille disposition, a savoir de persévérer
chez son maitre non par amour, et de ne pas senfuir que
par crainte du fouet; il dédaigne méme les récompenses,
afin de ne pas paraitre faire plus de cas de la récompense
que du donateur du bienfait : il aime de tout son cocur, d_e
toute son Ame et de toute sa puissance Celui-1a qui est I_,m-
méme la source des biens, et non une des choses qui vien-
nent de Lui. ” 12 _
Dans un age ou, sous prétexte d’égalité, 'envie collective,
qui a pris des proportions internationales, tend a niveler
toutes choses au méme degré, c’est-a-dire au néant, comime
le prouvent le grand succés rencontré par le slogan : “ Pas
de culte de héros ! ”, les persécutions conscientes et 11CONS

——— —

128. Rom., 9173,
129. Hom. I sur le Cantique des Cant. (P.G. XLI1V, 765).

e



131

cientes que subissent fatalement tous ceux qui ont_a‘l d.ire
ou a faire quelque chose tant soit peu original, l.’ext‘ermmatlon
systématique ou l'envoi dans les asiles Psycmatrlques, dans
un certain nombre de pays, de ceux qui pensent, en sort'e
que les paroles prophétiques de DosToOiEVSKI ont d(}é]a pris
toute leur valeur : “ CICERON aura la langue arrachée, Co-
PERNIC aura les yeux crevés, SHAKESPEARE sera lapidé ” fa",
je dis, dans un age pareil il n’est pas possible que la doctf'n}e
de linégalité du degré de gloire ne choque pas, comme .d.a_ﬂ:
leurs tant d’autres points de la foi chrétienne, la sensibilité
exacerbée de nos contemporains. Mais qu’a-t-on fait de la
justice, cette justice au nom de laquelle on 'beugl'e tant au-
jourd’hui, et que deviendrait la justice divine si St PAU.L
par exemple, qui a peiné plus que tous les apdtres, devait
étre récompensé comme le dernier des élus ? Drailleurs la
gloire éternelle n’est point une récompense, elle n’est que
la cristallisation définitive, ou mieux l'éclosion définitive du
degré de contemplation auquel on sera parvenu a linstant
de la mort.

Contre cette inégalité on a invoqué la parabole des vi-
goerons allant & des heures différentes au travail et recevant
néanmoins le méme salaire. Aucun Pére n’a interprété cette
parabole en ce sens. Qu’'on la lise bien : il ne s’agit pas de
la plus ou moins grande correspondance i la grice, mais
des différents moments ol I'appel A la foi se fait entendre :
I'un est appelé tout jeune, un autre, comme le larron, 2
I’heure de la mort. Le Christ y a voulu dire qu’une foi tar-
dive ne doit pas décourager, et qu’on peut, par l’intensité
et la profondeur de la conversion, en compenser le retard
et égaler méme ceux qui ont €té appelés dés la premiére
heure, jusqu’a provoquer leur jalousie (comme dans la pa-
rabole de l'enfant prodigue), fagon de parler délibérément
exagérée pour suggérer la surabondance des grices qu’une

130. Les Démons, II, 8.

N




132

conversion intense, quoique bréve, attire. Nous avons vu
que l'envie n’a pas de place chez les saints, cest pourquoi
ce détail des deux paraboles ne peut étre pris littéralement.

ITI. Une derniére idée du texte de St PAUL qui est le sujet
de nos longs commentaires, c’est que seul I'amour demeurera.
En effet, quelle place y aura-t-il encore pour la foi quand
on voit clairement Celui en qui I'on croyait, et pour I'espé-
rance quand on possede Celui qu'on espérait ?

Nous avons vu tantdt que la vie éternelle n’est que con-
templation : “ Dieu vu et connu, selon la mesure de la
pureté, cela nous I'appelons le royaume des cieux. ” 131 Qr,
on vient de nous dire qu’il ne restera que ’'amour ! Pour un
esprit moderne, qui passe toute sa vie & consommer par tous
ses sens, a voltiger incessamment de sensation en sensation
sans jamais se laisser prendre par aucun sentiment profond
et durable, a réduire la richesse concréte et unique des étres
a un schéma maniable, sans substancc et desséchant, I'iden-
tification de I'amour et de la connaissance ne saute pas
aux yeux ! Si cependant I'on réfléchit que ce qui est beau,
quand il est vu sans voiles, attirc forcément, alors il n'y
aura aucune difficulté 3 admettre que la Beauté en elle-méme,
source de tout ce qui est beau sur terre et infiniment plus
belle, excitera d’inénarrables amours aussitét quelle est
contemplée : contemplation donc et amour bien entendus
ne peuvent qu'étre simultanés et s’interpénétrer.

Continuons notre description du repos en Dieu. Avec ce
repos toute inquiétude cesse, toute poursuite de choses plus
hautes. Tel adolescent se passionne pour Paul BOURGET ou
Emile ZoLa et se figure qu'ils sont le sommet du roman ;
mais dés qu’il découvre DosToifvskl par exemple, son ad-
miration absolue s’y transfére, et il en vient méme & éprou-
Ver une certaine honte au sujet de ses préférences antérieures ;
et de cette cime qu’est DosToifvskr il découvre toute la plaine

a gl GREGOIRE LE THEOLOGIEN, Sur le Baptéme, Disc. 40 (P.G. XXX VI




133

et les collines a ses pieds. Il en va ainsi de la possession de
Dieu, il n’y a rien & chercher au-dela, car Il “ est le sommet
des choses intelligibles, en qui tout désir s’arréte et au-dela
duquel ne se porte nulle part. Car méme lintelligence la
plus philosophique et la plus €levée, ou la plus remuante,
n’a pas ou n’aura jamais de plus haut objet. Car Il est le
terme des choses désirables, ol toute contemplation, une
fois parvenue, se repose. %2 ”

Ce repos est éternel car I'dme jouit en méme temps d’une
stabilisation de la volonté qui empéche 2 jamais toute défec-
tion, précisément parce que, nous I’avons vu, elle n’agit plus,
mais ne fait que subir la divinisation (toute libert¢ éminem-
ment sauvegardée) : “ PAUL, comme se niant lui-méme et
ne sachant pas s’il a encore une vie propre, [dit] : * Et si
je vis, ce n’est plus moi, c’est le Christ qui vit en moi * 1%,
Que cette parole ne vous trouble point! Je dis qu’a lieu non
une destruction du libre arbitre mais bien plutdt son éta-
blissement fixe et immuable, en sa nature, c’est-a-dire une
cession de la volonté 34, afin que nous désirions recevoir
aussi le mouvement de la part de [Celui] par qui subsiste
notre étre, I'image remontant ainsi a 'archétype et s’accordant
bien avec lui comme un sceau avec I'empreinte, et n’ayant
dés lors ol aller nulle part ailleurs, et ne le pouvant pas, ou,
pour m’exprimer plus clairement et avec plus de vérité, ne
pouvant le vouloir, vu qu’elle a été saisie par I'énergie divine,
ou plutdt est devenue Dieu par divinisation ; elle éprouve
de plus grandes délices en sortant des choses et des pensées
qui sont en sa capacité naturelle, par la grice de I'Esprit
qui triomphe absolument d’elle ; et elle montre [en elle] Dieu
qui seul agit, en sorte qu'il n’y a qu'une seule énergie en
tout, celle de Dieu et de ceux dignes de Dieu, ou plutdt celle
de Dieu uniquement, vu que tout enticr Il les parcourt tout

10213 332 GREGOIRE LE THEOLOGIEN, Sur St ATHANASE, Disc. 21 (P.G. XXXV

133, Gal. 22,
134, &eydpnow yvapuay.




134

entiers d’une maniére convenable a sa bonté. ” 135 Quelles
que soient les apparences en effet, “ ne plus pouvoir vouloir
faire défection est le fruit éminemment libre d’un affermisse-
ment de la volonté incomparablement supérieur a notre vo-
lonté actuelle si vacillante et si oscillante entre le bien et
le mal ; car cette impuissance de vouloir faire défection imite
de beaucoup plus prés lindéfectibilité divine seule naturelle
(Dieu seul en effet non seulement ne veut pas, mais ne peut
pas, faire le mal). La volonté est comme attirée par le poids
de I’amour 138, et elle est d’autant plus forte qu’elle parait
davantage réduite, voire annihilée. Aussi St AUGUSTIN, a pro-
pos de : “ Nul ne peut venir a Moi si le Pére qui M’a
envoyé ne lattire ” ¥%7, dit : “ Ne va pas penser que tu es
attiré par force : l'esprit est entrainé aussi par I'amour...
Clest peu d’étre attiré par la volonté, sois attiré aussi par la
volupté... Puis il a été permis au podte de dire : ° chacun
est attiré par sa volupté %8, non par la nécessité mais par
la volupté, non par lobligation mais par la délectation : a
combien plus forte raison devons-nous dire qu’il est attiré
vers le Christ ’'homme qui se délecte dans la vérité, qui se
délecte dans la béatitude, qui se délecte dans la justice,
qui se délecte dans la vie éternelle (et le Christ est tout
cela) ! Ou dirons-nous que les sens du corps ont leurs vo-
luptés mais que Desprit serait privé de ses voluptés propres ?
Si Iesprit n’a pas ses voluptés propres, comment est-il dit :
“ Mais les fils des hommes espéreront sous la couverture de
Tes ailes, ils s’enivreront de I'abondance de Ta maison et
Tu les abreuveras du torrent de Ta volupté : car chez Toi
est la source de vie, et en Ta lumiére nous verrons la lu-
miére * 3¢ ? Donne [-moi] quelqu’un qui aime, et il sentira

135. St Maxmve, Sur div. difficultés chez Denys et Grégoire (P.G.
XClI, 1076).

136. Pondus amoris.

137. &xboy. — Jn. 644,

138. VIrGILE, Eglogues, 2.

139. Ps. 356710,




135

ce que je dis. Donne [-moi] quelqu'un qui désire, donne
[-moi] quelqu’un qui a faim, donne [-moi] quelqu’un qui est
un pélerin dans cette solitude et qui a soif et qui soupire
aprés la source de I'éternelle patrie, donne [-moi] un tel et
il comprendra ce que je dis! 7140
Avec larrét de tout mouvement le temps disparaitra :
“ Il n’y aura plus de temps ” 1*! (je voudrais savoir par quelle
/ acrobatie, grammaticale, syntaxique, ou autre, la “ Bible de
Jérusalem » traduit ainsi : “ Plus de délai! ” Ou est-ce
un exemple de plus de la diligence déployée par la plupart
de nos exégétes pour banaliser systématiquement les pensées
les plus sublimes de I’Ecriture ?). St MAXIME donne la rai-
son profonde de cette disparition : “ Il faut que le repos
fini, ol a lieu par nature et nécessairement le mouvement
des choses mues selon l'altération, regoive une fin par
I'avénement du repos infini, ou se recpose par nature le
mouvement des choses mues. Car il faut que le mouvement
des choses qui se trouvent dans une limite naturelle se fasse
par altération ; mais ce qui n’a pas de limite naturelle, on
ne lui connaitra absolument aucun mouvement qui altére les
choses qu’il contient. Eh bien alors, le monde est un lieu
{ini et un repos délimité, et le temps est un mouvement déli-
mité : par conséquent le mouvement de la vie altére les
choses qui sont dans le monde. Mais lorsque la nature,
| franchissant, selon l'acte et la pensée, I'espace et le temps
| (C’est-a-dire ce sans quoi il n’y a pas de monde, a savoir
le repos fini et le mouvement), s’unit sans intermédiaire a
la Providence, elle découvre la Providence : Principe simple
et fixe par nature, n’ayant absolument rien qui le délimite,
€t en conséquence absolument aucun mouvement. Cest pour
cela que la nature, sujette au temps dans le monde, a un
mouvement qui l'altére, & cause du repos fini du monde et a
Cause de la corruption engendrée par le temps selon l'al-

140. Disc. 26 sur Jean (P.L. XXXV, 1608).
141, yebvog odxért ¥oran, — Ap. 10°,

N S




136

tération ; mais une fois en Dieu, elle aura, 4 cause de I'Un
par nature de Celui en qui elle passe, un repos toujours en
mouvement et un mouvement identique dans le repos 142,
devenue qu'elle est éternellement autour du Meéme et de
I'Un et de I'Unique 143 :

1. Notons d’abord que le temps, selon ce texte, est inhé-
rent au mouvement, pas n’importe quel mouvement, mais
celui qui altere, celui de ce monde en devenir, qui s'écoule.
Ainsi chaque étre a son temps propre, et la véritable mesure
du temps de I'étre humain n’est pas le temps physique, mais
le temps physiologique et psychologique : l'année physique
d'un bébé, par exemple, est en réalité infiniment plus riche
et plus longue que celle d’un vieilard, parce que beaucoup
plus d’événements s’y passent : “ Le déroulement du temps
est connaturel au monde, et aux animaux et aux plantes qui
s’y trouvent — poussé qu’il est toujours en avant et s’écou-
lant et n’arrétant jamais sa course. N'est-Ce pas ainsi qu’est
le temps, dont ce qui est passé a disparu, ce qui est a venir
n'est pas encore présent, et ce qui est présent échappe a la
sensation avant qu’il soit connu ? Telle est la nature des
choses en devenir ”... 144

2. En conséquence, I’éternité se distingue par I’abolition
du passé et du futur, c’est un présent continuel : ““ Dieu
¢tait toujours, et est, el sera; ou plutot 1l est toujours. Car
¢ était ’ et ¢ sera ’ sont des sections de motre temps et de la
nature qui s’écoule. Mais Lui ‘ est ’ toujours, et C’est ainsi
qu’ll s’appelle Lui-méme et se représente a MOISE sur la
montagne. Car Il tient ramassé en Lui-méme tout l'étre,
sans commencement ni fin, comme un océan infini et in-
déterminé d’étre, surpassant toute idée de temps et de
nature 4° . PLOTIN y avait insisté : “ En contemplant toutes

142. atdow delvyrov Eer, nal otdouwoy Tavrtoxtvnolay.

143. A. THaALassI0s, 65 (P.G. XC, 757, 760).

144. St BasiLe, Hom. I sur la Création (P.G. XXIX, 13).

145. GREGOIRE LE THEOLOGIEN, Sur la Nativité, Disc. 38 (P. G. XXXV,

317).




137

ces choses on contemple I'éternité, on voit une vie qui est
permanente dans son identité, qui posseéde toujours toutes
choses présentes, qui n’a pas successivement d’abord I'une
puis 'autre, mais toutes a la fois ; qui n’est pas tant6t d’une
fagon et tantot d’une autre, mais qui possede une perfection
indivisible. Elle contient toutes choses a la fois, comme en
un seul point, sans qu’aucune d’elles s’écoule ; elle demeure
dans lidentité, c’est-a-dire en elle-méme, et ne subit aucun
changement. Etant toujours dans le présent, parce qu'elle
n’a jamais rien perdu et qu’elle n’acquerra jamais rien, elle
est toujours ce qu'elle est. L’éternité n’est pas [ I'Etre intel-
ligible] mais la lumiére qui rayonne de Lui, dont I'identité
exclut complétement le futur et n'admet que l'existence ac-
tuelle qui reste ce qu’elle est et ne change point. 7 148

La sensation de l’abolition du temps sera donc essentielle-
ment une sensation de plénitude. Les formules employées par
DosToiEVsKI pour décrire non I'abolition du temps mais sa
suspension (puisqu’il s’agit d’une vision mystique ici-bas) met-
tent justement I’accent sur cette plénitude et, appliquées ana-
logiquement & la vie éternelle, sont extrémement éclairantes.
Le héros, le prince Myshkine, est frappé d'une crise d’épi-
lepsie, mais celle-ci n’est jamais la cause de sa vision mystique,
mais la conséquence : “ En pleine crise d’angoisse, d’hébé-
tement, d’oppression, il lui semblait soudain que son cerveau
s'embrasait et que ses forces vitales reprenaient un prodi-
gieux élan. Dans ces instants rapides comme I’éclair, le sen-
timent de la vie et la conscience se décuplaient pour ainsi
dire en lui. Son esprit et son cceur s’illuminaient d’une clarté
intense ; toutes ses émotions, tous ses doutes, toutes ses in-
qui€tudes se calmaient & la fois pour se convertir en une
souveraine sérénité, faite de joie lumineuse, d’harmonie et
d’espérance, a la faveur de laquelle sa raison se haussait jus-
qu'a la compréhension des causes finales... Ces éclairs de
lucidité, o0 I’hyperesthésie de la sensibilité et de la conscience

146. Ennéades, 111, 7, 3.




138

fait surgir une forme de ‘ vie supérieure ... * Qu'importe que
mon état soit morbide ? Qu’importe que cette exaltation soit
un phénoméne anormal, si I'instant qu’elle fait naitre, évoqué
et analysé par moi quand je reviens a la santé, s’avere comme
atteignant une harmonie et une beauté supérieures, et si cet
instant me procure, & un degré inoui, insoupgonné, un senti-
ment de plénitude, de mesure, d’apaisement et de fusion, dans
un élan de priére, avec la plus haute synthése de la vie ?... "’
Ces instants, pour les definir d’un mot, se caractérisaient par
une fulguration de la conscience et par une supréme exaltation
de I'émotivité subjective. Si, A cette seconde, C'est-a-dire a
la derniére période de conscience avant Pacces, il avait eu
le temps de se dire clairement et délibérément : * Oui, pour
ce moment on donnerait toutc une vie ’, c’est qu’a lui seul,
ce moment-13 valait bien, en effet, toute une vie. ” 147 (Est-il
besoin de rappeler que cette intensification du sentiment de
la vie, basée essentiellement sur I'attirance de la Iumiére di-
vine par I'acceptation libre de la douleur, n'a absolument
rien & voir avec les “ paradis artificiels ” de I'opium et des
excitants de toutes sortes, que la malice diabolique et 'ennui
sont parvenus 2 rendre si fascinants pour 'homme contem-
porain, et dont les épouvantables résultats, différents selon
chaque stupéfiant, ne sont que trop connus : annihilation
de la volonté,  de toutes les facultés la plus précieuse oL
narcissisme ; perte dc contact avec le monde réel ; torpeur
des facultés ; abattement profond ; hallucinations etc ?)

3. Une autre idée du texte de St MAXIME, c’est qu’avec
la cessation du mouvement-devenir, un autre est déclenché :
“ un repos toujours en mouvement, et un mouvement iden-
tique dans le repos . Cela nous amene a la deuxiéme com-
posante de Pamour, a savoir la découverte continuelle de
richesses dans le bien-aimé.

147. L'ldiot, 11, §.
148. BAUDELAIRE, Paradis Artificiels : Le Poéme du Haschisch, 5.

L




139

Nous avons illustré cette composante par 'amour humain ;
mais cet exemple, comme toute chose créée, cloche par un
certain endroit, et ne peut rendre exactement ce que nous
voulons dire. En effet, la découverte de ce qu’un bien-aimé
a d’unique et d’inexprimable n’est source d’émerveillement
que si I'amoureux suit un certain rythme d’abstinence et
de possession, car la possesswn continuelle est strictement
impossible, et la possesswn intermittente ne prcnd toute sa
valeur de ]oulssance que si elle est consécutive a un désir
sexuel, donc a un besoin, donc a une abstention, autrement
elle tournerait vite au dégolt. Mais le paradoxe dans la pos-
session de Dieu, c’est qu’elle est continuelle sans tourner
jamais au dégolt : “ Les corps splendides ”, dit St CHRY-
sosTOME, “ dussent-ils étre excessivement splendides, ont
coutume de nous frapper d’admiration seulement quand nous
les saisissons du regard au commencement ; mais sitot que
nous persistons a les contempler, nous dissolvons I’admiration
par la coutume, nos yeux s'étant des lors habitués a eux.
C’est pourquoi, en voyant une image royale posée nouvel-
lement et resplendissante de couleurs éclatantes, nous som-
mes frappés d’admiration ; mais un jour ou deux apres,
notre admiration cesse. Et que dis-je une image royale,
quand nous éprouvons cela méme par rapport aux rayons
du soleil, qu'aucun corps ne dépasse en éclat ?... Mais au
sujet de la gloire divine tout se passe d’une fagon contraire.
Car autant ces puissances persévérent dans la contemplation
de cette gloire-1a, d’autant plus sont-elles stupéfiées et leur
admiration s'accroit. C'est pourquoi, voyant cette gloire-la
de.puis qu'elles sont jusqu'a présent, elles ne cessent de
Crier avec stupéfaction ; et ce que nous €prouvons €n un
temps bref quand Iéclair frappe nos regards, elles I'éprou-
vent continuellement et sont sans cesse dans I'admiration et
la' jole. Et en effet non seulement elles crient, mais elles
Crient ¢ les unes aux autres ’ 4%, ce qui est I'indice d'une

_—

149, Is, 62,



140

stupéfaction accrue. "' Et St GREGOIRE DE NyYssE dit
que “ la satiété insolente ne peut s’associer au Bien véri-
table... Car on ne peut appréhender aucune limite au Bien
de maniére que 'amour cesse avec la limite du Bien, 151 »

Dans le texte de CHRYSOSTOME qu’on vient de lire, est
émise I'idée que non seulement il ne peut y avoir de satiété,
mais que la contemplation et 'admiration s’accroissent. Avant
d’aborder l'explication de ce phénomene décrivons-le davan-
tage : “ Ce qui reste [du Bien] ”, dit St GREGOIRE DE
NYSSE, “ est toujours infiniment plus que ce qui est saisi,
et cela advient pour toujours a celui qui y participe, 1'ac-
croissement ayant lieu chez les participants dans toute 1'éter-
nité des siecles... Celui qui court vers Toi devient toujours
plus grand que lui-méme et plus élevé, dans toute I'éternité
du siecle sans fin, toujours croissant selon sa mesure par
I'ascension dans les biens... La limite de ce qu’on y découvre
devient, pour ceux qui montent, le commencement de la
découverte de choses plus hautes... Car jamais le désir de
celul qui monte ne s’arréte autour des choses qu’il a connues ;
mais successivement montant encore par un autre plus grand
désir a un autre plus grand encore, 'dme chemine 2 jamais
par des choses de plus en plus hautes jusqu’a l'indétermi-
né. ” 152 Et St. JEAN CLIMAQUE dit : “ Si certains bons ou-
vriers vont de la capacité d’ascése a la capacité de contempla-
tion, €t si I'amour ne cesse jamais, et si le Seigneur garde 1'ac-
cés de ta crainte et l'issue de ton amour, alors la fin de
celui-ci sera vraiment infinie, et nous ne cesserons jamais,
ni dans le siccle présent ni dans le siecle 4 venir, de pro-
gresser dans 'amour, en attirant la lumiére par la lumiére.
Et si ce que je dis semble en quelque maniere étrange 2
beaucoup, qu’il soit dit néanmoins. Selon la démonstration
que nous venons de faire, 6 bienheureux, je dirais que méme

150. Hom. sur les Séraphins (P.G. LVI 138)
151. De I'Ame et de la Résurrection (P.G. XLVI, 96).
152. Hom. 8 sur le Cantique des Cant. (P.G. XLIV, 941).




141

les puissances intelligibles ne sont pas sans progresser; je
leur attribue l'attirance, par la gloire, d’une gloire toujours
de plus en plus grande, et de science sur science.1% ”
St SyMEoN LE NoUVEAU THEOLOGIEN : * Et ainsi présents
devant Celui qui les glorifie, ils restent sans cesse saisis
d’effroi par la surabondance de la gloire et par 'accroissement
continuel de la splendeur divine. Car il n’y aura pas de fin
au progrés dans les siécles : en effet, I'arrét du progres serait
forcément la compréhension de la fin qui n'a pas de fin et
qui est incompréhensible. ” 1%* Enfin St MAXIME : “ L’a-
mour demeure dans l'infinité des siécles, uni au-dessus de
I’'union a Celui qui surpasse toute infinité, et toujours crois-
sant au-dessus de la croissance. ' ” Il y a donc, dans ['éter-
nité aussi, un accroissement continu de I'amour et de la
contemplation, selon tous les Peres (nous aurions pu mul-
tiplier les citations). On a voulu (cardinal JOURNET entre
autres) faire des chicanes a St GREGOIRE DE NYSSE, qu’on
a représenté comme seul a enseigner cette doctrine, afin de
le convaincre plus facilement d’erreur. Ce faisant, on n’a
rien compris au caractére antinomique de la pensée des Péres.
En effet, I'idée du progrés continu ne contredit nullement
celle du repos en Dieu, car, comme vient de le dire St
MAXIME, il ne s’agit pas de croissance, mais de “ croissance
au-dessus de la croissance’’. Le temps n’existant pas dans
I’éternité, aucune comparaison ne peut &tre instituée entre
prétendus différents états du sujet. Quand on se figure dif-
férents états, ou différents points d’arrivée sur une trajec-
toire, on est tout simplement en train de transposer 1’éter-
nit¢ en temps. ‘‘Celui”’, dit St SYMEON LE NOUVEAU THEO-
LOGIEN, ‘‘qui est plus que plein, considére-le comme n’ayant
point besoin d’accroissement’’.!¢ Gardons donc le mystére tel

153. Echellc, XXVI B (P.G. LXXXVIII, 1068).

154. Hymnes, 27. (Ed. Rigopoulos).

155. Centuries sur I’Amour, III, 100 (P.G. XC, 1048).
156. Hymnes, 27.

R




142

quel et ne le brisons pas a force de vouloir tout comprendre.

La raison de cette croissance indéfinie est I'infinité de Dieu
et son incompréhensibilité. Comme tous les étres, Dieu est
une essence qui se concrétise par des énergies, s’extériorise.
L'essence divine est a jamais absolument insaisissable en
elle-méme a tous les étres, ici-bas ou dans la vie future. St
DENYs L'AREOPAGITE, sur le point de parler de I'Etre, pré-
vient que “ le but du discours n’est pas dc manifester I'essen-
ce supraessentielle en tant que supraessentielle (car cela
est ineffable et inconnaissable, et ne peut absolument point
étre révélé, et dépasse l'union elle-méme), mais de céleébrer
la sortie, créatrice des substances de tous les étres, du Prin-
cipe essentiel de souveraineté divine *°7. » Et St SYMEON LE
NoUvEAU THEOLOGIEN dit : “ Aucun ange ni archange ni
autre ordre n’'a jamais vu ma nature, ni Moi le créateur
entier, tel que Je suis. Ils ne contemplent quun rayon de
gloire et une émanation de ma lumiere, et sont déifiés | Comme
un miroir qui regoit les rayons du soleil, ou comme une
pierre de cristal illuminée a midi, ainsi ils regoivent, tous, les
rayons de ma divinité ; mais me contempler en entier, aucun
n'en a encore été jugé digne, ni des anges, ni des hommes,
ni des saintes puissances. Car Je suis en dehors de toutes
choses et invisible a tous... Car il nest pas possible que Dieu
améne a l'existence une autre nature égale au créateur, ou
de méme nature que Lui, et il est absolument impossible que
le créé devienne consubstantiel au créateur. ” 1%

Ce qui est vrai de l'essence est vrai également de I’énergic
dans sa plénitude, car alors celle-ci concrétise toute l’essence.
Pour donner un exemple : PHIDIAS a fait beaucoup de sta-
tues, belles certes mais oul il n’a pas dépensé toute son “ éner-
gie ”, en loccurrence son génie de sculpteur; et il en 2
fait aussi ot il a dépensé toute la magnificence et la splen-
deur de son génie. On peut donc dire, dans ce dernier cas,

157. Noms Divins, 5 (P.G. IlI, 816).
158. Hymnes, 16.




143

que PHIDIAS en son essence s’est concrétisé tout entier dans
le génie qui a produit ces ceuvres, tandis que les ceuvres du
premier cas ne concrétisent qu’un reflet atténué de I’essence
de PHIDIAS. Quand donc 'essence divine se concrétise toute
entiére dans une énergie quelconque, celle-ci devient aussi
inaccessible que l'essence. Et I'on voit St DENYS répéter a
propos de l’énergie le méme avertissement qu’il vient de
nous faire entendre sur l’essence, a savoir qu’il “ ne pro-
met point d’expliquer a fond la bonté supraessentielle méme,
et I’essence, et la vie, et la sagesse de la divinité supraessen-
tielle méme, laquelle est au-dessus de toute bonté et divinité
et essence et sagesse et vie, soustraite qu’elle est aux regards,
et assise au-dessus de toute assiette. ’152 Nous ne reviendrons
pas sur un sujet que nous avons amplement traité ailleurs. 160

Les choses €tant telles, I'objet de la vision glorieuse sera
I’énergie divine, non dans sa plénitude, mais proportionnée
a la mesure de chacun. St CHRYSOSTOME a beaucoup élaboré
cette notion de “ condescendance ”, a partir surtout du
chapitre 6 d’IsAie (“ Je vis le Seigneur assis sur un trdne
haut et €élevé, et le temple était rempli de sa gloire. Et des
séraphins se tenaient autour de Lui, ayant chacun six ailes ;
et de deux ailes ils se voilaient la face, et de deux ils se
voilaient les pieds, et de deux ils volaient. Et ils criaient
Pun 4 l'autre et disaient : ¢ Saint, saint, saint, le Seigneur
des armées, toute la terre est remplic de sa gloire ’ ) :  Les
séraphins, jouissant de la gloire ineffable du créateur, et re-
gardant comme dans un miroir la Beauté inexprimable, je
n’entends pas la Beauté telle qu’elle est en sa nature (car on
De peut ni la penser ni la contempler ni la représenter, et
c’est absurde de penser autrement a son sujet), mais celle
qui leur était accessible, autant qu’ils pouvaient étre illuminés
deﬂ ce rayon-la : vu qu'ils servent continuellement autour du
trone royal, passent leur vie dans une joie continuelle... Ils

159, No'ms Divins, S (P.G. 1lI, 816).
160. Voir notre « Transfiguration selon les Péres Grecs », 11I-IV.

S




144

crainte et d’une admiration pleine d’effroi,
manifestant par leur attitude méme leur frayeur indicible.
En effet, ils se voilaient Ja face de deux ailes, interceptant
le rayon jaillissant du trone, parce qu’ils ne pouvaient suppor-
ter sa gloire irrépressible, et en méme temps suggérant la
vénération quils ont a I'égard du Seigneur... Et les pieds,
pourquoi donc les voilaient-ils ? Ils s’appliquent a manifester
une vénération insatiable & I’égard du créateur, montrant
une grande angoisse et par leur attitude, et par leur voix,
et par leur face, et par leur position méme. Ne parvenant
pas au niveau de leur désir et de ce qui convient, ils cachent
la déficience en s’enveloppant de toutes parts... Car, ayant
le désir de vénérer profondément le créateur, et s’évertuant
3 en faire preuve par tous les moyens, puis échouant dans
leur désir, ils déguisent avec le voile ce qui est au-dessous de
leur désir 7. 11 Ailleurs il dit : * Que signifient ces six
ailes-la 7 La sublimité et I'élévation et la 1égereté et la
rapidité de ces natures-la. * De deux * dit-il, ¢ ils se voilaient
la face ’ : & bon droit, s’entourant la face comme d’une dou-
ble cloison, parce qu’ils ne soutenaient pas I’éclair jaillissant
de cette gloire-la. ¢ Et de deux ils se voilaient les pieds ’,
vraisemblablement 3 cause de la méme admiration pleine
d’effroi. Car nous aussi, nous avons I’habitude, quand nous
sommes saisis par un certain effroi, d’envelopper le corps
de tous cotés. Et que dis-je le corps, quand ’ame elle-méme
en subissant cela dans les épiphanies qui excedent ses forces,
et resserrant ses opérations, se réfugie dans les profondeurs,
s'enveloppant du corps de tous cOtés comme d’un man-
teau ? 162

Clest en ce sens d’énergie participée selon la capaci
chacun que nous devenons “ participants de la nature 163
divine 164 “, car celle-ci, tout en étant absolument simple,

étaient remplis de

té de

161. Hom. I sur Is. 6 (P.G. LVI, 100-101).

162. Hom. sur les Séraphins (P.G. LVIII, 137).
163. @loewc.

164. 1I Pierre, 14.




145

comprend aussi bien I’énergie que l’essence. Quelqu;s rares
textes, il est vrai, donnent & premieére vue I'impression que
I’essence elle-méme est saisie, mais il faut grandement se
méfier des impressions superficielles. Ainsi le fameux texte
de St PAuL : “ Maintenant je connais en partie, mais alors
je connaitrai comme je fus connu %  ne veut n'ullemer!t
dire qu’on aura toute la science divine (ce qui équivaudrait
a avoir l'essence divine elle-méme), mais qu’on connaitra
Dieu immédiatement et clairement, a la maniére dont U
nous a connus (c’est-a-dire qu’on Lec connaitra sans l'inter-
médiaire de la création et sans la foi).

On a voulu, avec une désinvolture incroyable (désin-
volture systématique chez beaucoup de catholiques latins
dés qu’ils ont affaire aux Péres Grecs, considérés dans le
subconscient latin comme des catholiques de seconde Zone,
sinon suspects), opposer a la doctrine orientale des définitions
dogmatiques, comme si la foi de I'Eglise pouvait ne pas
étre celle des Péres de I'Eglise ! — par exemple cette défi-
nition de BENOIT XII : les saints “ verront et voient I’es-
sence divine ' d’une vision intuitive et méme faciale ”. On
a méme fait dire aux Péres Grecs et 3 GREGOIRE PALAMAS
qu’ils croyaient en deux divinités, ’une supérieure (I’essence),
Pautre inférieure (Iénergie) ! Concernant cette derniére ca-
lomnie, il suffit de citer St DENYS L’AREOPAGITE : “ Con-
cernant la nature de la paix divine et sa quiétude, que St
JusTUs appelle  silence °, et son immobilité en toute sortie
connue, comment elle se repose et déploie la quiétude, ct
comment elle est en elle-méme et A Iintérieur d’elle-méme,
et s’unit toute entidre A elle-méme toute entiere, d’une ma-
niére qui dépasse union, et, ni quand elle rentre en elle-
méme ni quand elle se multiplie, n’abandonne sa propre
union, mais sort vers toutes choses tout en restant toute
entiére & lintérieur, A cause de la surabondance de I'union

165. I Cor. 1312,
166. Vident divinam essentiam,

g_‘_




146

qui dépasse toutes choses, au_cun_étre ne peut le dire ni le
penser, et cela n'est ni permis Nl accessible 1% ™ Quant a
la premiére calomnie, elle provient d’une confusion d’optiques
divergentes. En effet, la définition dogmatique mentionnée est
née dans un contexte théologique latin. Or, tandis que les
Grecs prennent toujours pour point de départ et pour mou-
vement dialectique de leur pensée I'énergie divine descendant
vers Ihomme, et sont par conséquent obligés d’€laborer une
théologie trés poussée et précise de I'énergie et de sa dis-
tinction de I'essence, distinction sans séparation, n’induisant
aucune composition dans la nature divine, parce que tout
en étant trés réelle et objective elle est divine ; les Latins,
eux, partent de ’homme (rien de plus fort sur ce point que
les analyses de St AUGUSTIN sur la volonté et la grice)
pour aboutir a Dieu. Les deux théologies donc coincident
dans la foi et se complétent. Mais la force de la théologie
grecque réside dans sa représentation-de la vie divine, tandis
que celle de la théologie latine réside dans sa représentation du
réceptacle humain : ainsi, pour prendre un autre exemple,
St JEAN DE LA CROIX et Ste THERESE D’AVILA insistent plu-
tot sur la situation pneumatologique créée par la nuit des
sens et de lesprit, tandis que DENYS L’AREOPAGITE et
SyMEON LE NOUVEAU THEOLOGIEN insistent sur la Lumiere
objective qui crée cette nuit. Le terme donc d’ “ essence ?
dont les Latins usent est loin d’avoir la précision et la techni-
cité de la terminologie grecque, ce qui n’est pas étonnant,
St AUGUSTIN lui-méme s'étant plaint de l'indigence du voca-
bulaire latin, comparé au grec, dés qu’il voulait parler de la
Trinité. Pour eux, “ essence ” signifie “ nature ”. IIs se
contentent de dire qu’on atteint la vision de I’ * essence =
mais qu'on ne I'embrasse pas complétement. Ce qui évidem-
ment est vrai, mais nest quune théologie en ébauche, infi-
niment moins riche et moins précise que la vision grecque.
Car il faut reconnaitre que si une définition dogmatiqueé

167. Des Noms Divins, 11 (P.G. III, 949).




147

infaillible est vraie et entraine notre adhésion en tant que
membres de 1’Eglise, elle n’est pas forcément toujours I'ex-
pression d’une théologie trés profonde. Il suffit d’ouvrir
DENZINGER pour s’en convaincre.

A lessence se rattache le mystére de la Trinit€. Vu que
la progéniture de HEGEL (lequel a pénétré ce mystere de
fond en comble, comme I’Esprit-Saint Lui-méme), qui pul-
lule aujourd’hui dans les facultés catholiques, croit naive-
ment, par des prestidigitations nébuleuses, avoir déchiffré le
fin du mystére, nous y insisterons un peu. Voici comment
St GREGOIRE LE THEOLOGIEN, avec autant de beauté que
de profondeur et de précision, circonscrit le mystere : “ Je
[vous] donne, comme compagne et patronne de toute votre
vie, 'unique divinité et puissance qui se trouve d'une fagon
unie dans trois et qui rassemble les trois séparément, ni €gale
dans les essences ou natures, ni croissant ou diminuant en
se surpassant elle-méme et en se relachant, égale de toutes
parts, de toutes parts la méme, étant comme une unique
beauté et grandeur du ciel, cohésion infinie de trois infinis,
chacun, vu en Lui-méme, Dieu, comme Peére et Fils, comme
Fils et Saint-Esprit, chacun préservant son signe distinctif,
les trois, considérés ensemble, étant un seul Dieu : ‘ un '
a cause de leur consubstantialité, * trois * a cause de la
monarchie. J’ai a peine pensé a I'un que je suis illuminé tout
autour par les trois ; j’ai a peine séparé les trois que je suis
ramené a 'un. Quand je congois I'un des trois, je le prends
pour le tout, ma vision en est emplie, et la plus grande partic
m’en a échappé. Je n’ai pas de quoi en saisir la grandeur
de fagon que j'en réunisse la plus grande partie 4 ce qui
en reste. Lorsque par la contemplation j’embrasse les trois
ensemble, je vois un unique flambeau, et je ne peux séparer
ou mesurer la lumiere unie 1%, ” Le * signe distinctif * dont
il parle, c’est respectivement d’étre inengendré (Pere), d’étre
engendré (Fils), et de procéder (Saint-Esprit). Le mystere

168. Sur le Baptéme, Disc. 40 (P.G. XXXVI, 417).




148

consiste essentiellement en ce quc, quoique chaque personne
soit un Dieu parfait, cependant les trois ne font qu'un seul
Dieu parfait. A vrai dire, ces mols de “ un ” et de * trois ”
ne peuvent pas sappliquer d'une maniere absolue a Dieu,
car 1l est au-dessus du nombre. Si 'on se permet d’employer
e mot “ un ', c’est pour indiquer I'unité de la divinité qui
dépasse toute unité; et si I'on emploie le mot “ trois ",
c’est pour suggérer sa richesse et sa fécondité : les trois
“ sont un séparément, et séparés d’une maniere unie, bien
qu’il soit paradoxal de le dire; non moins dignes d’éloges
pour leurs relations mutuelics que chacun pensé et saisi a
part soi, Trinité¢ parfaite de trois parfaits ; la monade mue
3 cause de sa richesse, la dyade surpassée (car [la Trinité]
est au-dessus de la matiére et de la forme dont sont constitués
les corps), la triade déterminée A cause de sa perfection (car
elle dépasse d’emblée la synthese de la dyade) : afin que la
divinité ne soit pas étroite, ni qu'elle se diffuse a l'infini,
car cela est mesquin, ceci indiscipliné, cela est tout a fait
judaique, ceci hellénique et polythéiste. *° ” Tout ce qui a
été dit précédemment sur l'incompréhensibilité de l'essence
s’applique a ce mystere : “ Comment une créature com-
prendra-t-elle Ta manicre d’étre ? ou celle de la génération
de ton Fils, Dieu et Logos ? ou la procession de ton Esprit
divin ? en sorte quelle sache ton union et voie ta dis-
tinction ? et scrute avec précision la forme de ton essence 1.
Toi seul connais Toi-méme, ton Fils et ton Esprit, et Tu
es connu d’eux seuls, vu qu'lls sont de méme nature queé
Toi. ” 170
Aussi, quand les Péres veulent décrire le “ progres

infini des élus dans la contemplation divine, ils le mesurent
par la profondeur de la sensation que ceux-ci ont de 1'in-
compréhensibilité de Dieu. Leurs formules sont extrémement
saisissantes : “ Plus il entre dans les profondeurs et plus

169. Id., Sur la paix, III, Disc. 23 (P.G. XXXV, 1160).
170. SymtoN LE Nouvrau THEOLOGIEN, Hymnes, 42.




149

il est saisi de vertige 171 “ Autant [les puissances incor-
porelles] sont plus proches que nous de cette essence inef-
fable et bienheureuse, d’autant plus connaissent-elles son
incompréhensibilité. Car l'accroissement de la sagesse cause
laccroissement de la vénération . 172 * Nous ne connaissons
pas l'incompréhensibilit¢ autant que [la connaissent] ces
puissances, dans la mesure ou elles sont plus pures et plus
sages et plus clairvoyantes que la nature humaine. Car de
méme que linaccessibilité des rayons du soleil n’est pas
autant pergue par un aveugle que par celui qui voit, ainsi
I'incompréhensibilité de Dieu n’est pas autant connue ds
nous que d’elles. 173

Puisqu’il s’agit d’anges et qu’ils forment une respectable
proportion des habitants du ciel, il sied de compléter ce que
nous avons dit d’eux ¢a et 1a par un bref exposé. D’abord,
ils sont incorporels : “ Et ainsi furent créées les splendeurs
secondes, servantes de la premicére splendeur, qu'on les
congoive étre soit des esprits intellectuels, soit un feu en
quelque sorte immatériel et incorporel, soit certaine autre
nature trés proche de ce que nous avons mentionné. 17¢ »
La restriction : “ en quelque sorte ”, suggere qu’ils ne
sont pas, absolument parlant, immatériels ; et de fait on
retrouve sous la plume de certains des plus grands Peres
laffirmation qu’ils sont corporels, et qui plus est, 'affirmation
simultanée de leur incorporéité et de leur caractére corporel,
telle celle-ci de St BASILE : “ Leur esssence est un esprit
aérien, si je ne m’exprime pas maladroitement, ou un feu
immatériel, selon ce qui est écrit : ¢ Celui qui fait de ses
anges des esprits, et de ses serviteurs un feu ardent ’, 178

53)171. GREGOIRE LE THEOLOGIEN, 2¢ Disc. Théol., Disc. 28 (P.G. XXXVI,

172. Curysostome, Hom. 4 sur I'Inc ¢hensibilité de Di .G.
XLVIIL 138 ompréhensibili e Dieu (P.G
173. 1d., Hom. 3 (P.G. XLVIII, 722).

6251);!4. GREGOIRE LE THEoLOGIEN, Sur Paques, Disc. 45 P.G. XXXVI1,

175. Ps. 1034,

- o




150

Clest pourquoi ils sont dans un lieu, et deviennent visibles
dans la forme de leurs propres corps, se manifestant & ceux
qui en sont dignes. "% Ces apparentes contradictions sont
résolues par St JEAN DAMASCENE : “ L’ange est donc une
essence intellectuelle, toujours en mouvement, libre, incor-
porelle, servant Dieu, ayant recu par don I'immortalité na-
turelle. Seul le créateur connait la forme de son essence et
sa définition. L’ange est dit incorporel et immatériel par rap-
port a nous, car tout, comparé a Dieu seul incomparable,
s'aveére étre grossier et matériel : en effet, seule la divinité
est vraiment immatérielle et incorporelle. » 177

Etant de purs esprits, ils n’ont pas notre raison discursive,
mais seule lintelligence intuitive : “ Les anges, du fait
qu'ils n'ont aucun voile pareil a celui de notre chair, ne
sont empéchés en aucune maniére de fixer continuellement
la face de la gloire de Dieu. ” 1™ C’est pourquoi leur clair-
voyance leur donne d’emblée une science de Dieu telle
qu'avant méme l'usage décisif du libre arbitre ils atteignent
le sommet de la sainteté : “ Ainsi donc I’Esprit-Saint est
présent, pour la perfection et I'achévement de leur substance
— et cela de sa part en apportant la grice —, dans la
création des étres qui n’atteignent pas progressivement leur
perfection, mais qui sont partaits immediatement des leur
création. ” 17 “ Car les anges n’ont pas été créés en bas
age pour devenir ensuite, en se perfectionnant par I'exercice
au fur et 4 mesure, dignes ainsi de recevoir I'Esprit. Mais
dés la premiére comstitution et pour ainsi dire pétrissage de
leur essence, la sainteté leur fut dévolue en méme temps.
C’est pourquoi ils sont difficiles & convertir au mal, ayant
été immédiatement trempés, comme dans une teinture, dans
la sanctification, et ayant acquis la stabilité dans la vertu pat

176. Traité du St-Esprit, 16 (P.G. XXXII, 137).
177. Foi Orthodoxe, 16 (P.G. XCIV, 865, 868).

178. St BasiLe, Hom. sur Ps. 33 (P.G. XXIX, 377).
179. 1d., Traité du St-Esprit, 16 (P.G. XXXII, 140).




151

le don du Saint-Esprit. ” 180 “ Difficiles a convertir au mal ”,
“ difficilement muables ” : ce sont les expressions qu’affec-
tionne St GREGOIRE LE THEOLOGIEN : “ J’aurais voulu dire
qu'ils sont immuables en direction du mal et qu’ils ne sont
mus que vers le Bien, vu qu'ils entourent Dieu et sont
les premiers a étre illuminés par Lui (il s’agit ici de I'illumi-
nation seconde), mais ce qui m'incite a les supposer et dé-
clarer non pas ‘ immuables ’, mais ‘ difficilement muables ’,
c’est Lucifer, appelé ainsi a cause de sa splendeur, et devenu
ténébres et proclamé ainsi a cause de son orgueil, de méme
que les puissances qui ont fait défection sous sa direction,
inventeurs du mal par la fuite loin du Bien... 31 ” On notera
que cette résistance de leur nature au mal précede leur adhe-
sion finale au Bien ou au mal, car maintenant ils sont, tout
comme les bienheureux, immuables dans le Bien, par grice
cependant, non par nature. Leur résistance au mal, plus
grande que celle de ’homme, les rendra beaucoup moins
excusables que celuici lors de la chute, et partant, ne béné-
ficiant pas de la latitude de vie mortelle accordée a I’homme
pour se convertir.

Selon St JEAN DAMASCENE, “ nous ne savons pas si par
nature ils sont égaux ou différents les uns des autres : seul
Dieu, qui les a créés et qui sait tout, le sait ”. 2 St GREGOIRE
LE THEOLOGIEN exprime la méme incertitude : “ La lu-
miere seconde, c’est I’ange, une certaine émanation ou parti-
cipation de la lumiére premiére, possédant l'illumination par
la tension vers la lumiére premiére et la diligence a son
€gard ; je ne sais si cette participation attire I'illumination par
la dignité du rang, ou si plutdt elle acquiert la dignité par
la mesure de I'illumination ”, 183

Un dernier mot pour clore. Nous avons souvent parlé de

[13

180. Id., Hom. sur Ps. 32 (P.G. XXIX, 333).
181, Sur Paques, Disc. 45 (P.G. XXXVI, 629).
182, Foi Orthodoxe, 16 (P.G. XCIV, 869).

183. Sur le Baptéme, Disc. 40 (P.G. XXXVI, 364).




152

la joie de la vision glorieuse. Mais comme, malheureusement, |
la plupart n’ont aucune notion, fit-ce une €tincelle, de cette |
joie ; comme un débauché ou un ivrogne est bien capable
de blasphémer d’un ton goguenard : “ Donne-moi une fille
(ou un bon bordeaux) et je vous fais grace de la divine
contemplation ! *’, alors disons avec St BASILE : ‘“ Tous 1
les bonheurs qu'on peut rassembler dans sa pensée, depuis

que les hommes sont, et condenser en un seul [bonheur], ne

se trouveront égaler pas méme la plus infime partie des biens ;
[éternels] ; mais celle-ci est plus digne d’estime que tous les |
biens d’ici-bas, autant que les choses réelles dépassent 'ombre
et le songe .18

184. Disc. aux jeunes, afin qu'ils des Grecs
(P.G. XXXI, 565). qu'ils profitent des ouvrages




CHAPITRE V

L’ENFER

C’est 4 dessein que nous n’avons pas traité ce sujet avant
celui de la vie éternelle. Sans doute, il eilit ét€é en apparence
plus dans l'ordre que la vie éternelle, terme de l’ascension
humaine, couronnét notre ouvrage, que celui-ci finit “ en
beauté ”, comme on dit. Mais ce n’eilit été qu’en apparence.
Car l’enfer, étant essentiellement, comme nous allons le voir,
une privation, ne peut étre compris que si ’on sait d’abord ce
dont il est la privation. Dans 'ordre métaphysique comme
dans n’importe quel ordre, les choses positives précedent, exis-
tentiellement et logiquement, les choses négatives. On ne nie
que ce qui existe déja (au moins dans la pensée de qui nie).

En effet, ce qu’il y a de pire en enfer, c’est la privation
de la vision glorieuse. L’idée a été développée surtout par
St CHRYSOSTOME : “ Manquer les biens [célestes] comporte une
telle douleur, une telle tribulation et détresse, que, méme
si aucun chitiment n’attendait ceux qui pechent en cette vie,
cela par soi-méme suffirait pour mordre nos ames et les
bouleverser plus ameérement que tous les tourments de I'enfer...
Beaucoup, mus par des sentiments peu raisonnables, désirent
seulement échapper a I’enfer ! Quant & moi, je dis que c’est un
chatiment beaucoup plus grave de ne pas étre dans la gloire ;
et celui qui en est chassé, je ne pense pas quil doive se

%——-——




154

Jamenter A cause des maux de l'enfer autant que pour avoir
manqué les cieux ”’ I. Et dans ce tableau d'une grande profon-
deur de sympathie : “ Dans quel €tat sera leur dme quand
ils verront les autres emmenés avec grand honneur, et eux-
mémes délaissés avec grande honte ? Il n’est pas possible,
non, il n'est pas possible, croyez-moi, de représenter par la
parole ce qu’ils éprouveront. Avez-vous jamais vu ceux qui
sont emmenés a la mort ? Dans quel état est leur dme, croyez-
vous, ceux qui parcourent la voie jusqu’a la porte ? Que
n’eussent-ils voulu faire et souffrir, pour étre délivrés de
ce brouillard qui se répand sur leurs yeux ? Jai entendu
beaucoup de ceux qui, apreés avoir €été emmenés ont été
rappelés par la clémence royale, dire qu’ils ne voyaient mé-
me pas les hommes sous leur forme d’homme, tellement
leur dme était agitée et hébétée ! Et que dis-je, ceux qui
sont emmenés ? Une foule, dont la plus grande partie ne
les connaissait pas, les entourait alors : si on avait examiné
chaque ame dans cette foule alors, on n’aurait trouvé personne
si dur, personne si courageux, personne si noble qui n’ait eu
I’ame abattue et paralysée par la crainte et le découragement.
Si, quand d’autres sont mis a mort, ceux qui n’'ont rien de
commun avec eux éprouvent de tels sentiments : dans quel
état serons-nous, quand nous-mémes nous tomberons dans des
choses plus [effroyables], repoussés de cette joie-1a ineffable et
abandonnés au chitiment éternel ? Car, méme s’il n’y avait pas
d’enfer, étre chassé d’une telle splendeur et se retirer dans
I'infamie, quelle punition ne serait-ce pas ?... Ou bien pensez-
vous que ce soit une punition insignifiante de n’étre pas
classé dans ce cheeur-la ? d’étre jugé indigne de la gloire
inexprimable? d’étre rejeté loin de cette assemblée-la et des
biens ineffables ? 2 St BASILE aussi dit : “Notre aliénation
de Dieu et le fait qu’ll s’écarte de nous avec horreur 3 est des

1. Exhort. a THBODOR‘E, I, 10, 12 (P.G. XLVII, 291-2).
2. Hom. sur la Charité parfaite (P.G. VI, 284).
3. G0l yap dotplwa xol oT0GTpORT,.




155

chatiments qui [nous] attendent en enfer le plus intolérable
et le plus grave, comme la privation de la lumiére pour 'ceil,
méme sans aucune souffrance inhérente, et comme la privation
de la vie pour I'étre vivant.4”

Ceest ce que I'Evangile appelle “ scission en deux ” :
“ Mais si le mauvais serviteur se dit en son ceeur : “ mon maitre
tarde ’, et se met & battre ses compagnons de service, et mange
et boit avec les ivrognes, viendra le maitre de ce serviteur-1a en
un jour inattendu et a une heure qu’il ne connait pas, et il
le scindera en deux 3, et assignera sa part avec les hypocrites :
la seront les pleurs et les grincements de dents. ® ” *“ La scission
en deux ”, dit St BASILE, ** s’entend selon l'aliénation compléte
de I'Esprit Saint. Car ni le corps ne se divise de fagon qu’une
partie en soit livrée a la punition, l'autre en soit épargnée
— cela en effet releve de la mythologie, et ce n’est pas d’un
juste juge que, tout le corps ayant péché, la moitié en soit
punie — ; ni I'ime ne se scinde en deux, car elle possede toute
entiere une pensée pécheresse et fait le mal avec le corps ; mais
la scission en deux est, comme je I'ai dit, I'aliénation de ’Ame
pour toujours de I'Esprit. Car maintenant I'Esprit, bien qu’ll
ne soit pas uni aux indignes, semble cependant d’une certaine
mani¢re présent en ceux qui ont regu le scecau une fois pour
toutes, et attend patiemment leur salut par la conversion :
mais alors, Il sera complétement retranché de I'ame qui aura
souillé sa grace. C’est pourquoi ‘ [il n’y a] nul en enfer qui ren-
de gréce, ni, dans la mort, qui se souvienne de Dieu’7, le se-
cours de PEsprit faisant défaut. 8 ” Il semble que la méme cho-
se est suggérée dans cette parole énigmatique de “ I'Epitre aux
Hébreux ” : * Vivante en effet est la parole de Dieu, et effi-
Cace, et plus incisive qu’aucun glaive 4 deux tranchants ; elle
pénetre jusqu'au point de division de 'Ame et de I'esprit, des

. Régles en détail, 2 (P.G. XXXI, 912).

. duyotounaet.

. Mt. 2448-51,

. Ps. 6°.

. Traité du Saint-Esprit, 16 (P.G. XXXII, 141).

ol B W I N




156

articulations et des moelles, elle peut juger les sentiments et
les pensées du cceur.’®” St CHRYSOSTOME cx.pliquc S |
suggere quelque chose de tres effrayant, a savoir ou bien que
[la parole de Dieu] sépare I'Esprit de I'ame, ou bien qu’elle
pénetre les choses incorporelles elles-mémes, et non seulement,
3 linstar du glaive, les corporelles. Il montre par la que
I’ame aussi est punie, et que [la parole de Dieu] scrute ce qu'’il
y a de plus profond, pénétrant complctement I’homme tout
entier. 107

Venons-en aux autres peines de l'enfer, mentionnées globa-
lement dans ce texte de St BASILE : “ Ensuite, s’avancent au-
pres de celui qui a commis beaucoup de mal dans sa vie, des
anges effroyables et sombres, ayant des regards de feu, respi-
rant le feu, a2 cause de l'aigreur de leur volonté, le visage
semblable 2 la nuit & cause de leur noirceur et haine du genre
humain ; puis le gouffre profond, et les téncbres dont on ne
peut sortir, et le feu sans lumiere, doué de puissance de
briiler dans les ténébres, mais privé d’éclat ; puis une espece de
vers venimeux qui consument la chair et mangent insatia-
blement, sans dégoGt, causant, quand ils dévorent, d’intolé-
rables souffrances ; enfin la punition la plus insoutenable :
cette réprobation et honte éternelle ” : 1!

I. Commengons par cette derniére punition. Cette “ honte ”
n'est que la sensation éprouvée a cause de la privation de la
gloire : elle équivaut donc 2 cette privation. Le mot * honte ”
est régulierement employé par les Péres pour exprimer ce
que ressentirent ADAM et EVE quand la gloire qui les enve-
loppait mieux qu'un habit se fut envolée et qu’ils se virent nus.
St MaXIME parle de “cette honte sans fin, dont toute
personne condamnée aux supplices dans les siécles éternels

9. 413,

10. Hom. 7 sur Hébr. (P.G. LXIII, 61).
11. Hom. sur Ps. 33 (P.G. XXIX, 372).




157

souffrira plus que de toutes les autres especes de chitiments
ensemble. 12”7

Cette honte est conjointe, dans le texte de St BASILE, & la
“ réprobation . S’étant détournés de Dieu et aimés eux-
mémes, ils se verront exactement tels qu’ils sont, dans toute
leur fétidité, et se blameront continuellement : “ Ceux qui au-
ront fait le mal ressusciteront pour la réprobation et la honte
éternelles, voyant en eux-mémes l'infamie et les empreintes de
leurs péchés. Et cette honte dans laquelle persévéreront éter-
nellement les pécheurs, ayant toujours sous les yeux les
traces, comme une teinture indélébile, du péché [commis]
quand ils étaient dans le corps, est peut-étre plus effroyable
que les ténebres et le feu éternel, et persévérera toujours dans
la mémoire de leur dme. 137 Ici-bas, on peut non seulement
tromper les autres, en projetant en eux une image embellie de
soi-méme (cela parait méme é&tre la préoccupation majeure de
beaucoup, comme en témoigne I’engouement incroyable pour
les acteurs et les actrices, c'est-a-dire par définition ceux
qui prennent un masque), mais aussi se leurrer soi-méme :
combien d’hommes pensent étre mus par les plus beaux motifs
alors qu’ils ne le sont que par la vile concupiscence ! et ils
passent méme leur vie dans ces atroces illusions. C’est méme
la raison pourquoi il est si difficile, voire presque impossible
au commencement, de monter seul I'échelle des vertus : on est
si aveugle des qu’il s’agit de ses propres passions, quelque
lucide qu'on soit quand il s’agit des passions des autres.
Combien ont réussi méme & étouffer en eux toute voix de la
conscience et 4 s’admirer, 2 se glorifier dans leurs infamies !
St GREGOIRE DE NAZIANZE parle du moment ol Dieu “nous
démontrera A fond et nous opposera nos péchés, ces accusa-
teurs amers, les dressant devant nos yeux ; et Il opposera
nos iniquités A nos bonnes actions, en frappant une pensce
avec une pensée et en censurant une action par une action, et

12. Lettre 4 (P.G. XCI, 416-7).
13. St BasiL, Hom. sur Ps. 33 (P.G. XXIX, 360-1).




158

réclamera la dignité de I'image rendue complétement trouble
et confuse par le vice, et finalement nous écartera, nous-
mémes blimés et condamnés par nous-mémes et n'ayant pas
méme de quoi nous dire que nous subissons une injustice, ce
qui suffit ici-bas pour consoler ceux qui subissent unpe
condamnation. 14"

II. “Puis le gouffre profond™; c'est appelé aussi “le
“Tartare” : “ Car si Dieu n'a pas épargné les anges qui
avaient péché, mais les a plongés dans le Tartare et livrés aux
cachots souterrains des ténebres ol ils sont gardés pour le
jugement... 1% 7 “ Qui ”, se demande St MAXIME, “ pourra
soutenir le Tartare mugissant, et I'abime qui bouillonne avec
lui du fond?”!® Noter la distinction entre le Tar-
tare et le fond du Tartare, dont on verra la signi-
fication. Cette description spatiale de 1'enfer n’a rien
d’étonnant ou de mythologique, car si le corps de I'homme
participe a la vie, ou a la mort, dans I’autre monde, et si tout
corps est localisable, la notion d’ *“ espace ” (bien qu’évidem-
ment différent de notre espace actuel), au ciel comme en enfer,
n'est pas superflue, quoiqu’en pensent ceux qui, doués d’un
esprit “ scientifique ” supérieur, me regarderont avec compas-
sion, décrétant qu’il faut de toute urgence que je passe par un
“recyclage ” de * démythification”, ou mieux, “démytho-
logisation ”. Commentant la parole : « Et 'enfer a élargi son
ame et ouvert sa bouche ... *, St BasILE dit : * Peut-€tre que
la Parole nous montre un lieu commun, au plus profond de la
terre, obscur partout et sans lumiére, [et qu’elle représente]
comme le lieu de I'enfer ; avec un orifice aboutissant a la
cavité, et par lequel se fait la descente des dmes condamnées
au pire. Le prophete dit que [l'orifice] s’est * élargi’ 2 cause de
la multitude de ceux qui périssent, pour les accueillir tous.

14. Sur le fiéau de gréle, Disc. 16 (P.G. XXXV, 944-5).
15. 1I Pierre, 24.

16. Lettre I (P.G. XCI, 381).

17. Is. 514,




159

L’enfer en effet n'est pas un ¢étre vivant ni une puissance
préposée aux morts, selon la mythologie de ceux du dehors...
La descente aux enfers, c’est la séparation de¢ Dieu, advenue a
cause de I’écoulement abondant du péché et de la haine du
bien. 18" Ce que ces textes affirment, c’est d’abord que l'enfer
est un lieu. Quant & I'élargissement de la bouche de I’enfer,
c'est manifestement une métaphore pour accentuer l'idée de
“ multitude ’ des damnés. Les expressions : ““ descente 7, “ au
plus profond de la terrc ”. ne doivent pas étre prises littéra-
lement, d’abord parce que. selon la pensée de celui qui les a
écrites, notre terre doit un jour étre consumee avec toutes ses
ceuvres, donc U’enfer ne peut pas se trouver ““ au plus profond
de la terre ” ; ensuite, parce que depuis qu’il est des hommes
qui parlent ou qui écrivent. les notions de ** vie bienheureuse ",
“bien’, ‘“idéal”’, sont liées aux images de ‘ montée”,
“ éther ”, “ azur ”, “ blancheur ” ; et inversement, celles de
“mal”, ‘“débauche”, ‘“dammnation”, aux images de
“ descente ”, “ abime ”, *“ ténébres 7, ”’ demeures souterraines ”,
etc. Pour qu’une telle universalité régne, on doit conclure que
ces images ne sont pas conventionnelles, mais imposées par
les fondements naturels du langage symbolique. En effet, il y
a une mystérieuse et profonde correspondance entre le monde
visible et le monde invisible, celui-la n’étant que la traduction,
en nombre, couleur, parfum, son, forme, saveur. mouvement,
de celui-ci. Pourquoi, quand MALLARME dit

“Et le vomissement impur de la Bétise

Me force a me boucher le nez devant I’azur.
Est-il moyen, 6 Moi qui connais I'amertume,
D’enfoncer le cristal par le monstre insulté

Et de m’enfuir, avec mes deux ailes sans plume

— Au risque de tomber pendant 1'éternité ? > 19

18. Comm. sur Isaie, S (P.G. XXX, 392).
19. Les Fenétres.,

N




160

ou BAUDELAIRE :
“ Viens-tu du ciel profond ou sors-tu de I'abime,
O Beauté ? ton regard, infernal et divin... 7 20

et encore :

“ Des Cieux Spirituels 'inaccessible azur...” 2!
ne sont-ils pas rétrogrades ; mais quand St BASILE dit ce que
nous venons de lire, ou St PauL dit : “ Afin qu’au nom de
Jésus tout genou fléchisse, dans les cieux, sur terre et sous
terre 22, ou encore : “ Ne dis pas en ton cceur : ‘ qui montera
au ciel 7’ — ce serait en faire descendre le Christ — ni : * qui
descendra dans I’abime ? ° — ce serait faire remonter le Christ
de chez les morts 2 ““, sont-ils certainement des rétrogrades ?
Conclusion de toute cette démonstration : c’est on ne peut
plus littéralement que le Christ est “ monté” au ciel aux
regards ébahis de ses disciples. Il est vrai néanmoins que s’il
avait eu le bonheur d’étre *‘ recyclé ” par Marc ORAISON, Il se
serait certainement ravisé...

La méme parole d’Isaie nous conduit a réfléchir sur la
proportion des damnés aux élus. C’est une vérité triste, hélas !
mais salutaire a2 méditer et a dire, que le nombre des damnés
sera supérieur 2 celui des élus. On connait la fameuse réponse
du Christ 2 la question : “ Seigneur, est-ce que les sauveés
seront le petit nombre ? 24> : “Entrez par la porte étroite,
car large est la porte et spacieuse la voie qui méne a la per-
dition, et nombreux sont ceux qui entrent par elle ; et étroite
est la porte et resserrée la voie qui meéne 2 la vie, et peu nom-
breux sont ceux qui la trouvent. 2" La portée comme on le
voit, en est générale, et d’ailleurs il y est question de vie
chrétienne, non de foi, de sorte qu’on ne peut pas e€n

20. Les Fleurs du Mal : Hymne a la Beauté.
21. Id. : L’Aube Spirituelle.

22. Phil. 22,

23. Rom. 10¢—7,

24. Lc. 1323,

25. Mt, 71a-14,




161

restreindre le sens en prétendant qu’elle vise le petit nombre
des Juifs qui croiront en Lui. De méme, la parole : *“ Car
beaucoup sont appelés mais peu sont élus 26’ vise Juifs et
gentils, puisque ceux-ci sont désignés par le verset : “ Allez
donc aux départs des chemins, et conviez aux noces tous ceux
que vous pourrez trouver ». Aussi les Peres sont-ils unanimes :
‘“I1 appartient au petit nombre de s’approcher de la lumiere
véritable et d'étre dévoilés et, aprés la manifestation des choses
cachées, de ne pas s’en aller la honte au visage, 7> dit
St BASILE. “ Qui, pensant droitement, ne souhaite pas ”’, s’écrie
St ATHANASE, “ €tre du petit nombre de ceux qui entrent par
la voie étroite au salut, plutét que du grand nombre qui se
ruent par la voie large vers la perdition ? Qui ne désirerait
pas, s’il se trouvait au temps de I’épreuve du bienheureux
ETIENNE, partager son sort, lui seul lapidé et proposé a la
dérision de tous, plutdt que d’étre de la foule qui pensait étre
digne de foi a cause de sa mauvaise puissance absolue ?...Toi,
si bon te semble, préfere le grand nombre des noyés 4 NOE
sauvé ; mais laisse-moi courir vers I'arche qui porte le petit
nombre. Et si tu veux, range-toi avec le grand nombre 2
Sodome, moi j’irai avec LoT... Quelle ‘ majorité ’ me dis-tu ?
Celle qui est soudoyée par la flatterie et les cadeaux ? Celle
qui est séduite par la déraison et I'ignorance ? Celle qui suc-
combe a la lacheté et a la peur ? Celle qui préfere la breve
jouissance du péché A la vie éternelle ?28” — “Eh quoi !
alors ”, dira-t-on, “la part du diable sera-t-elle plus grande
que celle de Dieu ? Dieu sera-t-Il le grand vaincu ? Et n’a-t-Il
créé¢ les hommes que pour en perdre le plus grand nom-
bre ?” — C'est prendre en considération la quantité, non la
qualité. En effet, de méme que le seul SHAKESPEARE contre-
balancera trop facilement d’innombrables barbouilleurs de

26. Mt, 2214,
27. Hom. sur Ps. 33 (P.G. XXIX, 361).

28. Contre ceux qui jugent de la vérité par le plus grand nombre (P.G.
XXVIII, 1341). o e S




162

torchons ; et de méme que le cerveau gigantesque de Napo-
LEON éclipsera d’innombrables géncraux qui battent 1'ennemi
sur la carte mais prennent la fuite ou se rendent lors de la
mélée, et d’'innombrables politiciens a la TALLEYRAND, ainsi
un seul homme faisant la volonté de Dieu vaut des myriades
de transgresseurs : ““ As-tu jamais ”’, demande Ivan au diable,
dans “Les Freres Karamazov ”’, “tenté ceux qui se nourris-
sent de sauterelles, prient dix-sept ans au désert et sont
couverts de mousse ? — Mon cher, je n’ai fait que cela. On
oublie le monde entier pour une pareille ame, car c’est un
joyau de prix, une étoile qui vaut parfois toute une constel-

lation ; nous avons aussi notre arithmétique!2%”

III. Une autre idée du texte de St BASILE que nous
commentons, c’est le “ feu sans lumiere, doué de puissance de
briler dans les ténebres, mais privé d’éclat ». On peut faire de
multiples citations de I'Ecriture : *“ Allez loin de moi, maudits,
dans le feu éternel, qui a été préparé pour le diable et ses
anges. 3 “ De méme donc qu'on rassemble I'ivraie et quon
le consume au feu, ainsi en sera-t-il 2 la fin du monde : le Fils
de I'homme enverra ses anges, et ils ramasseront de son
royaume tous les scandales et les fauteurs d’iniquité, et les
jetteront dans la fournaise de feu. 3! ” * Alors la mort et I'enfer
furent jetés dans I’étang de feu. Cest la seconde mort, cet
étang de feu. Et celui qui ne se trouva pas inscrit dans le livre
de vie, on le jeta dans 'étang de feu. 2 ** Et le diable, leur
séducteur, fut jeté dans I’étang de feu et de soufre, ou sont
aussi la Béte et le faux prophéte, et leur supplice durera
jour et nuit, pour les siécles des siécles. 3" Un premier sens,
métaphorique, du *feu”, équivaut a la privation des biens
éternels : “la privation des biens qui paraissent [a leur vue]

29. XI, 9.

30. Mt. 254%,
31. Mt, ]34071L
32, Ap. 204471,
33, Ap. 20%,




163

devient une flamme qui consume leur dme, laquelle sollicite,
pour se consoler, une goutte quelconque de 'océan des biens
qui baignent les saints tout autour, et ne l'obtient pas. *” Un
deuxi¢me sens, également métaphorique, est exprimé ainsi par
St BasiLE : “L’ardeur de la chair devient la mere du feu
éternel 3, et explicité par St JEAN DAMASCENE : *“Ce
chitiment-la n’est pas autre chose que le feu du désir du vice
et du péché, et le feu [provenant] de I’échec d’atteindre le but
de son désir. Car ceux qui sont immuables dans le vice ne
désirent pas Dieu mais le vice ; mais la-bas il n’y aura pas
d’opération du vice et du péché. Car nous ne mangerons pas
et ne boirons pas et ne nous vétirons pas et ne nous marierons
pas et ne nous enrichirons pas, et ni I’envie ni aucune espéce
de vice n’auront de puissance. Convoitant donc, et ne parti-
cipant pas aux objets de la convoitise, ils sont consumés par la
convoitise comme par un feu... Les pécheurs, désirant le péché
et n'ayant pas en leur possession les matiéres du péché, sont
torturés, rongés comme par le feu et le ver. et n’obtenant aucun
adoucissement. 3¢ On peut se faire une trés petite idée de
ce supplice par le mythe de Tantale dévoré de soif, et pourtant
ne pouvant se désaltérer dans l'eau fraiche qui coule sous
ses yeux ; par 'exemple des débauchés prématurément vieillis
et épuisés, brlilant de concupiscence dans leur ime, mais le

corps restant apathique ; enfin par la stérilité désespérante du
“ plaisir ”” homosexuel :

“L’apre stérilité de votre jouissance

Altere votre soif et roidit votre peau,

Et le vent furibond de la concupiscence

Fait claquer votre chair ainsi qu'un vieux drapeau. 37 >

Mais ces supplices sont A peine un millitme de ceux de
. Penfer : car Tantale et le débauché usé ont quand méme un

34. GréGOREDENYssE, De I’Ame et de la Résurrection (P.G. XLVI, 84).
3s. Hom. sur « Prends garde A toi-méme » (P.G. XXXI, 213).

36. Dialogue contre les Manichéens, 36, 75 (P.G. XCIV, 1541, 1573).
37. BAUDELAIRE, Les Fleurs du Mal : Femmes Damnées.

g‘ _




164

corps de chair et de sang, et par son intermeédiaire parviennent
a une petite consolation, ne ft-ce que par la mémoire des
plaisirs expérimentés ; et par ailleurs, s’lls sont privés de
'objet d’un de leurs désirs, d’autres désirs peuvent plus ou
moins étre satisfaits. Et de son cdté, I’homosexuel ne consi-
dére pas sa jouissance comme stérile, 1l @ donc au moins
Iillusion de la jouissance. Mais en enfer cette illusion lui
sera Otée, parce que le corps sera d’une nature telle qu’aucune
illusion ne sera possible.

Ces deux sens métaphoriques de “ feu ”” sont mis en relief
surtout dans la parabole de “ Lazare et du mauvais riche ” :
“ Et, levant ses yeux en enfer, alors qu’il est dans les tour-
ments, il voit ABRAHAM de loin et Lazare en son sein. Alors,
élevant la voix, il dit : ‘ Pére ABRAHAM, aie pitié de moi et
envoie Lazare pour qu’il trempe le bout de son doigt dans
I’eau et rafraichisse ma langue, car je suis a la torture dans
ces flammes. 38 Le second sens de “ feu” se réalise dans la
privation des biens terrestres, qu’il a *“ déja regus en échange ™
(lui rappelle ABRAHAM), c’est-a-dire auxquels il n’a plus droit.
Et le premier sens se réalise par la vision impuissante des biens
célestes, symbolisés par “ le sein d’ABRAHAM ” : “ Le sein des
bienheureux patriarches et de tous les autres saints, ce sont
les lots trés divins et trés bienheureux, qui, dans leur propre
perfection impérissable et trés bienheureuse, accueillent tous
ceux qui sont semblables A Dieu. *” Notons que les “ flam-
mes ” de la parabole ne peuvent étre prises que dans ces deux
sens spirituels, le mauvais riche souffrant en enfer en son ame
seulement, puisque la parabole raconte une scéne qui s¢ passe
avant la résurrection générale.

Mais il y a un troisi¢éme sens de “ feu , celui-la non plus
spirituel. Vu en effet que les damnés sont punis en leur corps
autant qu'en leur &me, il faut admettre un feu sensible, non

38. Lc. 1622724,

; 63? St DENys L’ARrEoPAGITE, De la Hiérarchie ecclés., 7 (P.G. 1L,




165

celui que nous connaissons, mais celui destiné & un corps
incorruptible, et dont la nature est connue de Dieu seul : “ Ne
va pas ”, dit St CHRYSOSTOME avec une farouche éloquence,
“en entendant le mot ‘feu’, penser a quelque chose comme
[notre] feu. Car celui-ci a vite consumé ce qu’il saisit, et cessé ;
mais l'autre brllle pour toujours ceux dont il s’est une fois
emparé, et ne cesse jamais. Aussi est-il qualifié : ‘qui ne
s’éteint pas’. 40 Car les pécheurs doivent revétir I'incorruptibi-
lité, non pour étre honorés mais pour avoir une provision
indéfinie pour ce supplice-la. Combien cela est terrible, la
parole ne pourra jamais le représenter. Cependant il est
possible par I’expérience des petites choses d’avoir une
mince idée de ces choses graves : si jamais tu te trouves dans
un bain chauffé plus qu’il ne faut, alors imagine le feu de
I'enfer ; et si encore tu es jamais consumé par une fievre
maligne, transfere ta pensée a ces flammes-la, alors tu
sauras lucidement. Car si un bain et une fievre nous accablent
et nous troublent tant, que ressentirons-nous quand nous
tomberons dans le fleuve de feu qui coule devant le terrible
tribunal ? Sans doute grincerons-nous des dents a cause de ces
peines et de ces souffrances-1a ! Personne pour nous secourir,
mais nous nous lamenterons fortement, les flammes s’intensi-
fiant avec véhémence... Le trouble donc qui en proviendra, et
le tremblement, et la paralysie, et I’égarement profond, seul ce
temps-la est capable de montrer ce que c'est. En effet, les
supplices 12 sont multiples et variés, et de toutes parts des
pluies de tourments s’abattent sur I’ame. Si quelqu’un dit : ¢ Bt
comment I'dme peut-elle résister A une telle surabondance de
tourments et soutenir le chitiment des siécles sans fin ? ' —
qu’il pense aux choses qui arrivent ici-bas, comment beaucoup
ont résisté bien des fois & une maladie longue et pénible. S'ils
sont morts, ce n’est pas que ’ame fiit dissoute, mais c’est leur
corps qui a succombé, de sorte que si celui-ci n’avait pas
fléchi, 'dme n’edt pas fini d’étre torturée. Quand donc elle en

40. Mc. 943,




166

prend un qui est incorruptible et indissoluble, rien n’empéche
que le chatiment ne s’étende a l'infini. Ici-bas, en effet, il n’est
pas possible d’allier ces deux choses, je veux dire la violence
du chatiment avec sa persévérance : elles se combattent 1'une
l'autre, parce que la nature du corps est corruptible et ne peut
soutenir 'union des deux. Mais quand l'incorruptibilité sur-
viendra. cette dissension sera dissoute, et les deux choses
horribles nous détiendront pour toujours avec une grande
puissance. 4’ Naguere, quand on croyait encore plus ou
moins a l'enfer, une certaine théologie complaisante s’attachait
surtout a rassurer les croyants, comme quoi le feu de 'enfer
ne serait que le remords, et comme on se figure celui-ci d’apres
ce qui se constate en notre monde, ou il a peine a se faire
méme entendre sous le poids des ‘* divertissements >’ dont on
I'accable, on dormait paisiblement sur cette perspective peu
effrayante. Nous venons donc de voir qu’il y a un feu plus
littéral que le remords. Nous ajouterons méme que s’il n'y
avait que ce dernier, pourvu qu'on l'entendit aux deux sens
spirituels de © feu ”, ce serait peut-étre plus intolérable : *“ On
parle du feu de I'enfer au sens littéral ; je crains de sonder ce
mystere. mais je pense que si méme il v avait de véritables
flammes, les damnés s’en réjouiraient, car ils oublieraient dans
les tourments physiques, ne fiit-ce qu'un instant, la plus
horrible torture morale. 42

IV. — Une autre idée, c’est ““les ténébres dont on ne peut
sortir ” : “ Jetez-le dans les ténébres extérieures . 48 Le mot
“ ténebres ” a un double sens. D’une part, c’est une image
qui désigne la privation de la lumiére divine : ainsi St MAXI-
ME parle des “ ténébres de 'ignorance ” 4%, et St GREGOIRE
LE THEOLOGIEN dit : “ Ténebres, c’est-a-dire 1’aliénation de
Dieu, pour ceux dont la faculté maitresse est aveugle, €t

41. Exhortation 2 THEODORE, I, 10 (P.G. XLVII, 289-290).
42. Dostoitvskl, Freres Karamazov, 1V, 3, 5.
41 M1, 2530

44. A THALAassIOs, 64 (P.G. XC, 697).




167

cela dans la proportion de la faiblesse de leur vue ici-bas. ** ”

D’autre part, le mot a un sens plus littéral : “ Nous ne ver-
rons personne, sauf ceux qui sont chatiés avec nous, et la
solitude immense. Qui pourrait décrire les frayeurs engendrées
dans nos 4mes par ces ténébres ? Car de méme que ce feu-la
n’anéantit pas, ainsi il n’est pas lumineux, autrement il n’y

aurait pas de ténébres. 46

V. “Puis une espéce de vers venimeux qui consument la
chair et mangent insatiablement, sans dégout, causant, quand
ils dévorent, d’intolérables souffrances.” On trouve mention
de ces vers dans Isaie : “ Car leur ver ne mourra point, et
leur feu ne s’éteindra point ” 47 ; et dans MARcC : * L’enfer, ou
leur ver ne meurt point et leur feu ne s’éteint point. 4™
Comme pour les autres chatiments, il y a d’abord un sens
métaphorique : “ De notre haine a I’égard de nos freres, de
notre envie, ruse et hypocrisie, dont et par quoi proviennent le
meurtre, la médisance et la calomnie, et la rancune et le
mensonge et le parjure, nous moissonnerons un digne fruit :
ce ver qui ne dort point et qui dévorera insatiablement les
profondeurs de notre ame. 4°”” Mais la phrase de St BASILE
citée en téte de ce paragraphe montre qu'’il y a un ver plus
littéral ! C’est une espéce de vers dont nous ne pouvons
nous faire aucune idée en ce monde : *“ Quand tu entends
le mot ‘ver’, que ta pensée me se porte pas par I’homo-
nymie a cette béte terrestre. Car 'addition d’  éternel * induit
a penser a une nature [de ver] autre que celle que nous
connaissons. 50

VI. Enfin, “des anges effroyables et sombres, ayant des
regards de feu, respirant le feu, A cause de laigreur de leur

—_—

45. Sur le Baptéme, Disc. 40 (P.G. XXXVI, 424).

3_6/ g6l-‘laf;{YSOSTOME, Exhortation a4 Thfopore, 1 (P.G. XLVII, 289).

48. 9,
49. St MaxiME, Lettre 1 (P.G. XCI, 385).
50. GREGUIRE DL Nyssg, Disc. Catéch., 40 (P.G. XLV, 1035).




168

volonté, le visage semblable a la nuit & cause de leur noirceur
et haine du genre humain. ”’ Manifestement il s’agit ici des
démons, anges déchus, décrits d’'une facon imagée comme
rassasiant sur les damnés leur envie et haine du genre
humain. Arrétons-nous un peu a cette gent qui atteint le
comble de son triomphe quand elle réussit & persuader de son
inexistence, de méme que la maladie la plus funeste est celle
qui nous mine tout en nous laissant croire que nous sommes en
excellente santé ! Leur chute est due a 'orgueil : « Comment
est-il tombé du ciel, Lucifer, qui se 1éve le matin ?... Car tu as
dit en ta pensée : ‘je monterai au ciel et je mettrai mon
trone au-dessus des astres du ciel, et je m’asseoirai sur la
haute montagne, sur les hautes montagnes qui sont au nord :
Je monteral au-dessus des nuages et je serai semblable au Tres-
Haut ‘. Et maintenant tu es descendu aux enfers, jusqu’aux
fondements de la terre 5! !” Et EzfcHiEL dit : “ Tu étais un
sceau de ressemblance et une couronne de beauté dans les
délices du paradis de Dieu... Avec le chérubin je t’ai mis dans
la sainte montagne de Dieu, tu étais au milieu de pierres de
feu.. Tu as péché et tu as été renversé de la montagne de
Dieu, et le chérubin t’a emporté du milieu des pierres de feu.
Ton ccur s’est élevé a cause de ta beauté, ta science s’est
corrompue avec ta beauté. ” 2 Les “ pierres de feu” signi-
fient la splendeur de la contemplation A laquelle I’'ange déchu
€tait parvenu et a cause de laquelle il s’est enflé. A cause
de la sublimité des attributs du personnage et du fait qu’ils
sont inapplicables a aucun roi humain, les Péres ont justement
vu dans ces passages la chute de Satan : “ Parmi les anges,
I'un qui a osé se révolter et qui a redressé la nuque devant le
Seigneur tout-puissant, pour s’élever au-dessus de sa dignité,
projetant de s’asseoir ‘ au-dessus des nuages ’, selon la parole
prophétique, a subi un digne chatiment de son fol orgueil et
a €t¢ condamné a devenir — ou, ce qui est plus exact, est

51. Is. 141218,
52, 2812, 14, 16, 17,




169

devenu par lui-méme — ténebres au lieu de lumiere. 33 Et St
ATHANASE : “ Satan n’a pas été précipité des cieux pour forni-
cation ou adultére ou vol, mais c’est 'orgueil qui I'a plongé
au plus bas de I'abime. Car il s’est dit : ‘je monterai et je
mettrai mon trone devant Dieu, et je serai semblable au Tres-
Haut’, et pour cette parole il a été renversé, et le feu éternel
est devenu son héritage. 5 ”

Bien qu’a cause de son esprit exclusivement intuitif, comme
nous l'avons dit, I’ange déchu soit beaucoup plus difficile-
ment convertible au bien que 'homme déchu, cette converti-
bilité est devenue inexistante aprés son second péché : la
séduction de ’homme : * Peut-étre qu’avant la création de
’homme une latitude de repentir était laissée au diable aussi,
et il était possible que, portant remede par la pénitence a la
fumée de l'orgueil, bien que la maladic fat chronique, et, se
guérissant complétement, il fat restauré en son état primitif.
Mais 2 partir de la création du monde, et de la plantation du
paradis, et de linstallation de I'homme dans le paradis, et
du commandement de Dieu, et de l'envie du diable et de
I’homicide de celui qui avait été honoré, toute latitude de
repentir lui a été fermée. > ”

C’est avec de pareils étres que les damnés auront a cohabi-
ter éternellement — ou plut6t ils seront sous leurs ordres.
St MaxiME parle de “la liaison intime et éternmelle avec le
diable et les mauvais démons, et ou il n'y a aucun espoir de
délivrance de ces horribles maux. Car ceux dont nous avons
volontairement et spontanément choisi la fréquentation en ce
siecle, par notre genre de vie mauvaise, avec ceux-la nous
serons 4 bon droit et contre notre volonté condamnés a étre
nécessairement, dans la vie future. Etre pour toujours avec
ceux qui nous haissent et que nous haissons, et étre séparés
de Celui qui nous aime et que nous aimons, c’est la plus grande

53. GREGOIRE LE THEOLOGIEN, Sur la Paix, I (P.G. XXXV, 737, 740).
53. De la Virginité (P.G. XXVIII, 257).
54. St BasiLe, Comm. sur Is. 14 (P.G. XXX, 609).




170

et la plus horrible des punitions, méme les tortures mises &
part — a plus forte raison avec elles. En effet Dieu, étant un
juste juge et par nature amour et s'appelant amour, n'est pas
hai par les condamnés, et ne les hait point, car il est par
nature libre de toute passion.**” On peut se faire une tres
mince idée de ce supplice par certains milieux fermds, vy
compris des couvents, qui ne sont pas parvenus a sublimer
I’énergie sexuelle, et ou le refoulement de cette énergie déchai-
ne par compensation la haine mutuelle, I'envie, la hargne, et
tous les sentiments caractéristiques d’une abstention sexuelle
forcée (justement stigmatisée — disons la vérité — par DIDEROT
dans “La Religieuse ’, dont cependant le grand tort est de
généraliser cela a tous les couvents, car il part de I'idée radica-
lement fausse et tres répandue, que la sublimation de 1'énergie
sexuelle en amour spirituel est impossible). Dans un petit livre
bien connu, SARTRE va jusqu’a identifier 'enfer a cette compa-
gnie forcée des méchants et a leur conversation fielleuse et
mortellement ennuyeuse et banale. On ne sc figure le diable
qu'avec des pieds fourchus et des ailes phosphorescentes :
n’est-il pas plutét la Banalité en personne? — Quant aux
deux idées tres paradoxales que nous avons soulignées dans Ic
texte de St MAXIME, nous y reviendrons.

A la fin de ce panorama des divers chatiments de I'enfer,
nous pouvons conclure que chaque péchc aura son chatiment
specifique : * Nous recevrons donc en retour les choses que
nous aurons méritées, ou plutdt nous recueillerons le salaire
digne de la tendance de notre propre disposition : feu de la
géhenne au lieu du feu du plaisir; et ténebres éternelles
au lieu des ténebres de I'ignorance et de la séduction tempo-
relle ; et ver qui chitie et ne dort point au licu du ver qui a
fait, par la haine et le mensonge, le cceur oblique et tortueux ;
et bruit et grincement des dents au licu du bruit et du bouillon-
nement impur des joues ; et chule et Tartare ¢t morne effroi

55. Lettre 1 (P.G. XCI, 389).




171

qui glace ‘¢, au lieu de l'orgueil qui vainement s’exalte et de
la dissolution. Bref, pour chacun de nos vices volontaires nous
recevrons en retour, avec justice, une punition involontaire et
adaptée a chaque vice.*” ” On le voit, les Peres s’en tiennent
sobrement aux données de 1'Ecriture et ne se lancent guere
dans les raffinements de I'imagination. Cependant, une ceuvre
comme celle de DANTE, bien qu’imagination pure, repose sur
des fondements théologiques tres sirs, comme le principe que
vient d’énoncer St MAXIME sur la correspondance entre la
qualité du chatiment et celle du vice, et ce que va dire
St BasILE sur la correspondance entre I'intensité du chatiment
et celle du vice : *“ Si Dieu est un juste juge qui rend a chacun
non seulement des bons mais aussi des méchants, selon ses
ceuvres, il est possible que, tout en étant digne du feu qui ne
s’éteint pas, on le soit d’un feu adouci ou d'un feu plus ardent ;
que, tout en étant digne du ver éternel, on le soit d'un ver qui
fait plus ou moins souffrir, selon‘qu’on mérite. L’un est
digne de la gamme compléte des supplices de I’enfer ; I’autre
est digne [seulement| des tencores exterieures, ou l'on est soit
uniquement dans les pleurs, soit dans le grincement des dents
aussi, a cause de lintensité des peines; et les ténebres
‘ extérieures ’ supposent absolument l'existence de ténebres
intéricures. Et le mot : ‘au fond de l'enfer ’3%s, mentionné
dans *“Les Proverbes”, montre que certains sont en enfer
— mais non au fond de ’enfer — et subissent une punition plus
facile a porter. 8

Mais, qu’elles soient plus ou moins intenses, ces peines
sont intolérables, et ce qui les rend telles, c’est le manque
d’espérance : ‘ Laissez dehors toute espérance, vous qui
entrez ! ¥ Nous avons déja rencontré, au cours de notre exposé,

56. atuyvétyTa mnZews @ nous avons préféré cette variante A la legon
donnée par Migne, parce que le mot mnELg, « congélation », est appelé
par I’opposé, Suayuatg, « dissolution », dans la méme phrase.

57. St Maxime, Lettre 1 (P.G. XCI, 385, 388).

S7a. 1412, 16%,

58. Regles bréves, 267 (P.G. XXXI, 1265).




172

de multiples affirmations, tant de I'Ecriture que des Péres, en
ce sens. Nous allons maintenant traiter a fond ce sujet, tant 3
cause de son importance que parce que jamais I'’éternité de
I'enfer n’a été niée avec autant d’achamement — supréme
triomphe du démon ! — qu’aujourd’hui. Nous pouvons affir-
mer sans crainte de démenti que dans I’Eglise catholique les
prédicateurs qui ont encore le courage de précher la foi ortho-
doxe sur ce sujet ne font pas un pour cent, les autres 99 %
ou bien nient ce point de la foi ou bien I'escamotent (ce qui
est le moyen le plus commode de le trahir). Voyons donc
I'enseignement catholique tel qu'il est exprimé par les Peres -

St BaSILE : *“ Le Seigneur affirmant tantdt : ¢ Ceux-1a iront
au chétiment éternel’, tantt les chassant ‘au feu éternel
préparé pour le diable et ses anges ’, ailleurs mentionnant *la
géhenne de feu’, et ajoutant : ‘ou le ver ne meurt point et le
feu ne s’éteint point * et encore disant par le prophéte au sujet
de certains : ‘Leur ver ne mourra point et leur feu ne
s’éteindra point’ ; tout cela et des paroles pareilles se trouvant
en de multiples endroits de ’Ecriture divinement inspirée, c’est
un des artifices du diable qu’oubliant tant de paroles et d’affir-
mations du Seigneur, et d’autres pareilles, beaucoup d’hommes
promettent pour eux-mémes la cessation du chitiment, afin
d'oser commettre le péché avec une audace accrue. Car si
jamais le chdtiment éternel doit cesser, la vie éternelle néces-
sairement cessera, ellz aussi. Mais si nous n’admettons pas
qu’on pense ainsi de la vie [éternelle], par quelle logique assi-
goerons-nous un terme au chiatiment éternel ? Car 1’addition
[du mot] ‘ éternel * est mise également & 'une et & 1'autre : * Ils
iront’, dit-Il, ‘ceux-ci au chatiment éternel et les justes 2
la vie éternelle.’®” La phrase soulignée est un des plus
grands arguments & I'appui de I'éternité de I’enfer. En effet,
de méme que le libre arbitre a le pouvoir chez les saints de
choisir une fois pour toutes d’aimer Dieu, il a aussi le pouvoir
de se détourner de Lui une fois pour toutes. L’endurcissement

59. Id. (P.G. XXXI, 1264-5).




173

éternel des damnés dans le mal n’est que I’envers concave d’un
miroir convexe, c’est-ad-dire de l'indéfectibilité des élus.
— Ailleurs il dit : “ Ce jour-1A est appelé ‘implacable’ 69,
parce qu’il est un jour d’indignation et de colere, ou il n’y a
plus de latitude de se rendre [Dieu] propice, ni de possibilité
de guérir les peines infligées en ce jour... ‘La nuit vient ol
nul ne peut plus agir. ¢! Celui qui va a la lumiere des com-
mandements du Christ est dans le jour ; celui qui est livré aux
ténebres éternelles entre dans la nuit, ou il n’y a plus d’ceuvres
ni de repentir, mais ou ses mains et ses pieds sont li€s par
les chaines de ses propres péchés. En effet, ‘ liez-lui les mains
et les pieds et jetez-le dans les ténebres extérieures’6%; la
langue, toute aux gémissements engendrés par ses peines, ne
rendra plus grice a Dieu et ne chantera pas ses louanges. ® ”
L’idée de ‘mains et pieds liés’, c’est-a-dire l'impossibilité
d’agir d’'une maniere efficace, rédemptrice, est ainsi développée
par DosTOiEVSKI : ““ Je définis [’enfer] ainsi : la souffrance
de ne plus pouvoir aimer ’. Une fois, dans l'infini de I’espace et
du temps, un étre spirituel, par son apparition sur la terre, a eu
la possibilité de dire : ‘je suis et jJaime.’ Une fois seulement
lui a été accordé un moment d’amour actif et vivant & ; A cette
fin lui a été donnée la vie terrestre, bornée dans le temps ; or,
cet étre heureux a repoussé ce don inestimable, ne I'a ni
apprécié ni aimé, I'a considéré ironiquement, y est resté insen-
sible. ¥ ” — Enfin, & une vierge déchwe St BASILE écrit :
“ Avec quel corps [I’dme] soutiendra-t-elle ces fouets éternels
et insoutenables, ol est le feu qui ne s’éteint point et le ver
qui chitie sans cesse, et le fond, ténébreux et effroyable, de
'enfer, et les ameres lamentations, et les vifs hurlements de
douleur, et les pleurs et les grincements de dents, et les choses

60. Is. 139,

61. Jn. 94,

62. Mt. 2213,

63. Comment sur Isafe, 13 (P.G. XXX, 584-5).
64. Souligné par DoSTOIEVSKI.

65. Fréres Karamazov, V], 3, 5.




174

horribles qui n'ont pas de fin? De cela il n'y a point de
délivrance aprés la mort, ni aucune invention et expédient
pour s’échapper de ces amers supplices. ¢

St JEAN CHRYSOSTOME : “ Ces liens-1A ne sont pas de fer,
mais de feu qui ne s’éteint jamais ; et ceux qui sont préposés
sur nous ne sont pas des personnes de méme rang que nous et
qu’on puisse souvent apaiser, mais des anges effrayants et sans
sympathie, qu'on ne peut méme pas regarder en face, forte-
ment indignés qu’ils sont a cause de nos outrages contre le
Seigneur. Il n'est pas possible, comme en ce monde, qu’ame-
nant certains a accepter de l'argent, d’autres de la nourriture,
d'autres des paroles, on ait accés a des intercesseurs et
obtienne des consolations : tout la-bas est inexorable. Fiit-ce
Nok, fat-ce Jos, fit-ce DANIEL, et qu'ils vissent leurs proches
chatiés. 1l n'oseraient comparaitre et tendre la main ! 67 ” Les
“anges effrayants et sans sympathie” dont il est question
sont les bons anges, puisqu'ils sont “indignés ” des outrages
infligés au Seigneur. Cela évidlemment ne contredit point la
tres grande puissance de sympathie qui leur est constamment
attribuée : *Je vous le dis, il y aura plus de joie dans le
ciel pour un seul pécheur qui se repent que pour 99 justes qui
n'ont pas besoin de repentir. ¢ ” * Joje ” quand la volonté de
Dieu se réalise, “indignation” quand elle est transgressée,
mais aucune haine pour les pécheurs eux-mémes. — Commen-
tant la parole : * Et en effet nous gémissons [en ce corps],
désirant revétir en outre notre habitation céleste, si toutefois
nous devons étre trouvés vétus, et mon pas nus®®”, il se
demande : * Comment est-il possible de revétir Iincorrupti-
bilité et I'immortalité, et [néanmoins] se trouver nu ? Com-
ment ? Quand nous sommes désertés par la gloire et destitués
de I'assurance devant Dieu. Car les corps des pécheurs ressus-

66. Lettre 46 (P.G. XXXII, 380).

67. Hom. sur I'amour parfait (P.G. LVI, 284-5).
68. Lc. 157,

69. 11 Cor. 5278,




175

citent incorruptibles et immortels, mais cet honneur devient
pour eux une provision de punition et de chatiment, vu qu'ils
ressuscitent incorruptibles pour briler toujours. En effet,
puisque ce feu-la ne s’éteint point, il lui faut des corps tels
qu’ils ne se consument jamais. C’est pourquoi il dit “si
toutefois nous devons étre trouvés vétus, et non pas nus >, Car
ce qui est requis, ce n’est pas seulement de ressusciter et revetir
l'immortalité, mais, ressuscitant et revétant I'immortalité, de
ne pas se trouver dénudé de la gloire et de 'assurance devant
Dieu, pour ne pas étre livré au feu. L

St GREGOIRE LE THEOLOGIEN : ““Je renonce 2 parler des
gedles de l'autre vie auxquelles les livre la complaisance d’ici-
bas, de sorte qu’il est meilleur d’étre corrigé et purifié mainte-
nant que détre livré au supplice en l'autre vie, quand ce
sera le temps du chatiment, non de la purification. De méme
cn effet que celui qui ici-bas se souvient de Dieu est plus
fort que la mort — et le divin Davip a philosophé avec beaute
la-dessus — ainsi pour ceux qui partent il n’y a pas en enfer
repentir et relevement. Car Dieu a enfermé ici-bas la vie et
Paction, et la-bas l'examen des actes.”'” Et encore : “Ne
meurs pas de nouveau pour devenir parmi ceux qui habitent
dans les tombes, et ne te resserre pas dans les liens de tes
propres péchés : il n'est pas certain que tu ressusciteras encore
des tombeaux jusqu’a la derniere et commune résurrection, qui
meénera toute créature au jugement, non pour la guérir mais
pour la juger, et afin que celle-ci rende compte des choses
quelle a amassées soit pour le bien soit pour le mal.7*”
Enfin : “ Je connais aussi un feu non qui purifie mais chatie :
soit celui de Sodome qui, mélé a du soufre et a l'ouragan, a
plu sur tous les pécheurs ; soit celui prépar¢ au diable et a
ses anges ; soit celui qui va devant la face du Seigneur et brile
complétement ses ennemis ; soit celui, plus effrayant encore

20. Hom. sur la Résurrection des Morts (P.G. L, 430).
71. Sur le Fléau de gréle, Disc. 16 (P.G. XXXV, 944).
72. Sur le Baptéme, Disc. 40 (P.G. XXXVI, 405, 408).




176

que ces feux-13, joint au ver qui ne dort point, ne s’éteignant
point, mais durant éternellement avec les méchants. 73 ”

St MAXIME : “ A ceux qui, sciemment et volontairement, ont
usé contre nature de I'étre, [Dieu] donne en partage, comme de
droit, d’étre toujours dans le mal, au lieu du bien, vu qu’ils
n'ont plus acces dés lors au bien, opposés qu’ils lui sont, et,
apres la manifestation de ce qui est I'objet de [leur] recherche,
ils ne bénéficient absolument plus d’aucun mouvement par
lequel Celui qui est digne d’€tre recherché a coutume de se
manifester 4 ceux qui Le cherchent. 74 “ La manifestation de
ce qui est I'objet de [leur] recherche ”, c’est-a-dire du mal
qu’ils ont poursuivi pendant leur vie et... finalement obtenu.
Ainsi I'enfer est beaucoup plus la cristallisation définitive de
nos désirs propres qu'une punition extrinséque infligée par
Dieu. C’est ce qu’a bien souligné St IRENEE : “ La séparation
de Dieu, c’est la mort ; et la séparation de la lumiere, ce sont
les téneébres; et la séparation de Dieu, c’est le rejet de
tous les biens qui viennent de Lui. Ceux donc qui par
I’éloignement [de Dieu] rejettent les choses sus-dites s’établis-
sent dans tous les chitiments, vu qu’ils se sont destitués de
tous les biens, Dieu ne prenant jamais I'initiative de punir, et
ce chatiment-1a est la conséquence du fait qu’ils se sont
destitués eux-mémes de tous les biens. Or, les biens qui
viennent de Dieu sont éternels et sans fin, et c’est pour cela
que leur privation est éternelle et sans fin ; de méme que la
lumiére étant sans interruption, ceux qui s’aveuglent eux-
mémes ou sont aveuglés par d’autres se privent continuelle-
ment de la jouissance de la lumiére ; et ce n’est point la lumidre
qui leur inflige la peine de l’aveuglement.’s” — Ailleurs
St MaxiMe dit : “Si I’ame, envisageant le monde présent
contrairement aux prescriptions de la raison, a abusé
[de ses facultés], il devient évident que, s’abimant d’une

73. Id. (P.G. XXXVI, 412).
74. Sur div. difficultés chez Denys et Grécome (P.G. XCI, 1392).
75. Contre les Hérésies, 5 (P.G. VII, 1196-7).




177

maniére ou d’'une autre dans les passions de I'infamie, elle sera
justement expulsée, dans le siecle futur, de la gloire divine,
recevant ainsi la condamnation effroyable qu’est I’aliénation
de Dieu pour les siecles infinis, condamnation qu’elle ne peut
pas taxer d’injustice puisqu’elle s’y est précipitée d’elle-mérpc,
sa disposition propre, qu’elle ne peut jamais ignorer, et qui a
érigé en substance ce qui n’existe pas, tenant lieu d’accusa-
trice. 76 7

St CLEMENT D’ALEXANDRIE : “ Toutes les Ames sont immor-
telles, celles des impies également qui eussent gagné a ne pas
étre incorruptibles : car, chitiées par le supplice éternel du feu
qui ne s’éteint point et étant immortelles, elles ne peuvent
trouver de fin a leur mal. 77 ” B

A ces témoignages (qui pourraient €tre grandement multi-
pliés) on a opposé d’autres textes, tant de I’Ecriture que de
la tradition. D’abord, le texte difficile de St PAUL : ““ Si on batit
sur le fondement avec de I'or, de ’argent, des pierres précieu-
ses, du bois, du foin, de la paille, I’ceuvre de chacun deviendra
manifeste ; car le Jour la fera connaitre, parce qu’il doit se
révéler dans le feu, et ce méme feu éprouvera la qualité de
I'euvre de chacun. Si I’cuvre batie par quelqu’un reste, il
recevra son salaire ; mais si 'ceuvre est consumée, il en subira
la perte ; quant A lui, il sera sauvé, mais comme 2 travers le
feu. 8. Ne savez-vous pas que vous étes le temple de Dieu et
que I’Esprit de Dieu habite en vous ? Si quelqu’un détruit le
temple de Dieu, Dieu le détruira.’®” Dans ce texte il s’agit
des ““ ceuvres ”, assimilées 2 des matieres précieuses ou viles
selon qu’elles sont bonnes ou mauvaises. Le “feu ” est celui
du jugement qui révélera toutes choses telles qu’elles sont :
“ De méme que quelqu’un ayant une armure d’or et traversant
un fleuve de feu, devient plus brillant en le franchissant , mais

76. Sur div. difficultés chez DENYS et GREGOIRE (P.G. XCI, 1252).
;1'81 Surbl’%l;)c P.G. IX, 752).

. adtde O+ A :
70, e bk :'Jﬁl{;osmn, odtwg 8¢ be S mupbe.




178

¢l le traverse revétu de foin, non seulement ne tire aucun
avantage, mais aussi se perd lui-méme : ainsi en sera-t-il des
euvres... Clest pourquoi il dit : ‘Il en subira la perte’ : voila
une premi¢re punition. ‘Quant & lui, il sera sauvé, mais
comme 4 travers le feu > : en voila la deuxieéme. Ce qu’il dit,
clest ceci : ‘non que lui périsse a l'instar de ses ceuvres, en
devenant néant, au contraire il persévérera dans le feu ... C’est
pour cela en effet qu’il ajoute : ‘comme a travers le feu’.
Car c’est notre coutume de dire : ‘Il est sauvé dans le feu’ 80, 3
propos des choses qui ne sont pas aussitdt consumées et
réduites en cendres. 81 7 “ Sauvé ” signifie donc dans le texte
de St PauL : “ préservé ”, comme lorsqu’on dit : “ La viande
est préservée (ou sauvée) par le sel. ” Cette interprétation est
confirmée par les paroles trés dures de St PAUL a la fin, &
I’adresse de l'incestueux, dont la présence a Corinthe corrom-
pait la communauté de cette ville : *“Si quelqu’un détruit le
temple de Dieu, Dieu le détruira’ : St PAUL n’eiit pu dire ces
derniers mots si les paroles : Il sera sauvé, mais comme a
travers le feu 7 avaient signifié le salut au sens littéral, il y
aurait eu contradiction.

Certains, tout en reconnaissant que I’Ecriture menace
souvent de “ feu éternel ” etc, neutralisent toutes ces menaces
en disant qu’elles sont destinées uniquement a nous effrayer
et nous €loigner du mal, comme par exemple le directeur d’une
école, intimement décidé d’accorder le diplome a tous ses
éleves, brandit pourtant des menaces mensongeres pour inciter
ceux-ci a ’étude ! Et, a I’appui, on cite I’histoire des Ninivites,
a qui Dieu a pardonné bien qu’ll leur eiit formellement
prédit : “ Encore trois jours et Nimve sera détruite ®2!”
Raisonner ainsi, c’est faire un menteur de Celui qui est la
Vérité méme, Celui dont la nature est toute tissue de Vérité,
si 'on peut ainsi dire, comme une robe est tissue de soie, de

80. &v & mupl chletar,

81. CHrysostoME, Hom. 9 sur I Cor. (P.G. LXI, 79).
82. Jonas, 34,




179

sorte qu’enlever la soie c’est détruire la robe elle-méme. Quant
a la justification du fait mentionné, il ne s’agit pas de prophétie
précisant un fait inéluctable, mais d’'une menace, comme le
montre 1'expression : “ encore trois jours ”, c’est-a-dire : “ Je
patienterai encore trois jours, et si..” Comme Iexplique
St CHRYSOSTOME, ““ Dieu a certes préféré que sa propre prédic-
tion tombat plutét que la ville ! Ou mieux, méme la prophétie
n’est pas tombée. En effet, si la sentence ne s'était pas
accomplie les hommes persévérant dans leur perversité, peut-
étre qu'on et pu censurer la parole. Mais si, les hommes
s’étant convertis et écartés du grief, Dieu s’écarte de sa colere,
qui peut encore réprouver la prophétie et convaincre la parole
de mensonge ? Car la loi que dés le commencement Dieu
avait posée par le prophéte, en s’adressant a tous les hommes,
celle-la Il I'a alors observée : ‘ Une fois Je décrete, sur une
nation et un royaume, que Je vais arracher, renverser et exter-
miner ; mais s’ils se convertissent de leur méchanceté, alors Je
me repens moi aussi de la colére que J'ai décrété de leur
infliger . ”’ 83

Enfin, on invoque contre I’éternité de I'enfer St GREGOIRE
DE NYSSE. Nous reconnaissons que certains de ses textes
posent des difficultés. Nous allons essayer d’en élucider le sens
véritable, en prenant I'amour de la vérité pour base de notre
recherche.

Pour tout livre qui ne soit pas un ** best-seller ”, c’est-a-
dire qui ne soit pas dénué de logique et de profon-
deur, & plus forte raison pour un livre écrit par un génie du
calibre et de la profondeur vertigineuse d'un St GREGOIRE DE
Nyssg, dont les idées sont

" Comme de longs échos qui de loin se confondent

Dans une ténébreuse et profonde unité *,

il ne peut y avoir qu'un seul sens. Sans doute peut-on
admettre une évolution dans les idées méme des plus grands
geénies, d’un livre & un autre, surtout si ces livres sont espacés

83. Jér. 1878, — Hom. S sur les Stalues (P.G. IL, 70).




180

entre eux : le VERLAINE de ““ Sagesse ” n’est pas exactement
celui des “ Poémes Saturniens ”, et St AUGUSTIN a écrit ses
“ Rétractations ”. Mais il est impossible d’admettre que dans
un livre de génie, surtout s’il est écrit plus ou moins d’un seul
trait et non dans 'espace de vingt ans, il puisse coexister des
idées, ou des sentiments, fondamentaux contradictoires, pour
la simple raison que l'unité est une marque essentielle du génie,
et qu'un livre de génie signifie toujours quelque chose (et
non a la fois deux choses contradictoires, ce qui est aussi
bien que ne signifier rien du tout). C'est cette unité qui fait
que, tandis qUERCKMANN et CHATRIAN peuvent bien produire
ensemble ce qu’ils ont produit, I’ “ Iliade * n’a pu étre écrit
que par un seul poete. On peut méme dire que C’est dans la
profondeur de I'unité que réside le génie. En conséquence, si
un livre de St GREGOIRE DE NYSSE, a plus forte raison un
passage de son livre, ne peut avoir qu'un seul sens, on doit,
quand on se trouve devant un passage obscur, appliquer un
principe de saine exégese : les textes obscurs doivent s’éclai-
rer par ceux dont le sens est limpide et indiscutable.

Or, que l'enfer soit bien éternel, il ’affirme d’une maniére
explicite et qui ne tolere aucun doute, dans les ceuvres les plus
diverses. Voici un texte capital : *“ Mais puisque pour ceux qui
curent transgressé la loi, la mort prononcée selon la loi
s’ensuivit nécessairement, divisant la vie humaine en deux
parties : celle dans la chair ici-bas, et celle en dehors du
corps, aprés cette vie, non en durées égales, mais enfermant
I'une dans des limites de temps tres bréves, et étendant I'autre
éternellement, Il donna 2 chacun, par amour des hommes, le
pouvoir d’embrasser le bien ou le mal, soit en vue de cette vie
bréve qui s’évanouit aussitot, soit en vue des siecles sans fin,
dont la borne est leur infinité. Les mots ‘bien’ et ‘mal’
étant équivoques et chacun deux se divisant en deux
acceptions : selon l'intelligence et selon la sensation ; et les uns
assignant 2 la part du bien ce qui semble délicieux a la
sensation, les autres jugeant et appelant ‘bien’ ce qui est
contemplé par l'intelligence seule : ceux dont la pensée n’est




181

pas éprouvée et n’a pas scruté le meilleur dépensent, par
licence, dans la vie charnelle, la part de bien naturelle, ne
réservant rien a la vie future ; mais les autres, dirigeant leur
vie par une pensée capable de discernement et tempé-
rante, et s’éloignant, par ce qui afflige les sens, du plaisir en
cette bréve vie, thésaurisent le bien pour le siecle a venir, de
sorte que pour eux ce meilleur choix devient coextensif a la
vie éternelle. C’est ce que signifie, 2 mon avis, “1’abime ” 84,
qui est le résultat mon de la terre s’entrouvrant mais du
jugement, en cette vie-ci, se divisant en volontés contraires. Car
celui qui une fois pour toutes a choisi le délicieux en cette
vie-<ci et qui ne redresse pas par le repentir sa mauvaise
volonté, se ferme l'accés au lieu des biens aprés cette vie,
creusant contre lui-méme cette nécessité infranchissable com-
me un gouffre béant qu’'on ne peut traverser.®” Ce texte
acquiert une importance particuliere du fait qu’il est de
I'ouvrage du saint qui contient la majorité des textes difficiles.
— Ailleurs il dit : “Le chatiment par la purification se pro-
longe pour un tel homme jusqu’a l'infini 8, a cause de la
profondeur du vice enraciné en lui. 8 ” Et aussi : “ Si donc il
est bienheureux d’avoir la joie qui s'étend interminablement
et pour toujours dans les siécles infinis 88, et si la nature doit
absolument goiiter du contraire aussi, il n’est plus difficile de
comprendre le mobile de la parole, a savoir pourquoi ceux
qui pleurent maintenant sont bienheureux : ils seront en effet

84. Il s’agit de celui dont ABRAHAM dit au mauvais riche : « Un grand
ab'i:.nq est affermi entre nous et vous, de sorte que ceux qui veulent passer
d’ici jusqu’a vous ne le peuvent pas, et on ne traverse pas non plus de
1a-bas chez nous » (Lc. 1629).

85. &Bautov &oxutd perta tabra THY TeV dyaxdiv xwpav éoyalesdar, Ty
gSlaﬁatove-lraéﬁmv &.vg\rxng, xafdmep Tu Bapabpov dyovég te xal dmapb-

eutov xal’ Eautol StopiEac. — De L’Ame et i .G.
XLVT. 81, 84) puiag Ame et de la Résurrection (P.G
86. el¢ &melpov.
87. Sur les enfants morts prématurément (P.G. XLVI, 184).

88.’16 év' tolg dmelpowg aldow dtéheatév te xal eloael TopatelvoLévny
v edppociivy Eyety.




182

consolés dans les siécles infinis. ¥ ™ Enfin @ ™ Quand il sera
précipité la téte la premiére dans le feu ténébreux, ses actes
de cette vie proclamant sa cruauté et sa dureté et disant :
¢ Souviens-toi que tu as regu en échange tes biens durant ta
vie®: tu as enfermé en méme temps dans les forts de la
richesse la miséricorde et tu as laissé sur terre la compas-
sion : tu n'as pas amené avec toi en cette vie [de l'au-dela]
I'amour des hommes, tu n'as pas ce que tu n'as point eu, tu
ne trouves pas ce que tu n'as pas mis en réserve, tu ne
ramasses pas ce que tu n’as pas dispersé, tu ne moissonnes
pas ce dont tu n’as pas jeté la semence ; la moisson est a la
mesure de tes semailles ; tu as semé I'amertume : moissonne
ses gerbes ; tu as honoré la cruauté : tu as ce que tu as aimé ;
tu n’as pas regardé avec compassion : fu ne seras pas regardé
avec miséricorde ;. tu as méprisé celui qui était dans la tribu-
lation : tu seras méprisé dans ta perdition ; fu as fui la pitié :
la pitié te fuira; tu as pris en dégoit le pauvre : Celui qui
est devenu pauvre pour toi te prendra en dégout’ : si ces
choses-1a et de pareilles lui sont dites, ou est l'or ? ot sont les
vases splendides ?... Que sont ces choses comparées aux pleurs
et au grincement de dents ? Qui illuminera les ténébres 7 Qui
éteindra les flammes? Qui éloignera le ver qui ne meurt
point ? 91 ” Contentons-nous de ces citations.

Venons-en maintenant aux passages qui semblent dire le
contraire, et choisissons-en les plus durs, car, bien loin d’en-
fouir malhonnétement ceux-ci pour ne dénicher que les passa-
ges faciles 4 solutionner, nous ferons tout le contraire : “Si
quelqu’'un reste non guéri, la guérison est réservée pour la vie
future. Mais de méme que les maladies du corps sont diverses.
les unes étant soumises a une thérapeutique facile, les autres
a2 une plus difficile, ol des incisions, des cauteres et des
drogues améres sont regus pour anéantir la maladie qui a

89. Hom. 3 sur les Béatitudes (P.G. XLIV, 1232).
90. Lc. 1628,

91. Hom. 5 sur les Béatitudes (P.G. XLIV, 1261, 1264.)



183

fondu sur le corps : ainsi le jugement aprés cette vie est
consacré a la guérison des maladies de ’ame. Ce jugement
est considéré par ceux qui sont plus mous comme une menace
et un soulévement de choses affligeantes pour nous pousser 2
la tempérance en fuyant le mal, par la crainte des souffrances
infligées en rétribution ; mais par ceux qui ont plus d’intelli-
gence il est considéré comme une guérison et une thérapeu-
tique de la part de Dieu qui réintégre sa propre créature dans
la grice que celle-ci avait au commencement... Ainsi ’ame,
s’affinant et se consumant dans les opprobres a cause de son
péché, comme dit quelque part la prophétie, et de 'affinité
qu’elle a en ses profondeurs avec le mal, il s’ensuit nécessai-
rement des souffrances ineffables et inexprimables, dont la
description est aussi inexprimable que la nature des biens
espérés. %27 Ailleurs, il applique la parole de 1'apétre : “ Afin
qu’en son nom tout genou fléchisse, dans les cieux, sur terre
et sous terre, et que toute langue confesse que Jésus-Christ est
Seigneur dans la gloire de Dieu le Pere 43 7, A toute créature,
y compris les démons, et 'interprete ainsi : ““ Le mal disparais-
sant un jour par les longs circuits des siécles, rien ne sera
laissé en dehors du bien, mais méme les démons reconnaitront
unanimement la souveraineté du Christ. % > 1l dit encore : ““ Il
faut que ceux qui vivent dans la chair se séparent le plus
possible, d’une certaine manitre, et se délient des rapports
avec elle ; cela par la vie vertueuse, afin que nous n’ayons pas
encore besoin aprés la mort d’'une autre mort qui nettoyat les
restes de la colle charnelle, mais que, les chaines de I’Ame
ayant €t¢ comme brisées, sa course au Bien devienne légere et
sans entraves, aucune souffrance corporelle n’attirant cette
course violemment vers elle. Egalement, si quelqu'un devient
absolument chair en son intelligence, ne se souciant que des
désirs de la chair par tout mouvement et toute opération de

92. Disc. Catéchétique, 8 (P.G. XLV. 36-37).
93. Phil. 210-1,

94. De I’Ame et de la Résurrection (P.G. XLVI, 72).




184

I’ame, celui-1a, devenu en dehors de la chair, ne se séparera pas
non plus des passions de la chair. De méme que ceux qui ont
séjourné longtemps en des endroits tres fétides, si [ensuite] ils
passent au bon air ne se purifient pas de I'odeur désagréable
avec laquelle ils se sont confondus par un séjour trop long :
ainsi, méme si le passage a une vie immatérielle et invisible
survient, il n'est pas possible que les amants de la chair n’en-
trainent [avec eux] absolument rien de l'odeur charnelle
infecte ; d’ou leur souffrance s’aggravera davantage, leur 4me
devenant a cause de ces vicissitudes plus matérielle. 95 ” En-
fin : “De méme que ceux qui par le feu épurent l'or de la
matiere qui lui est mélangée, fondent au feu non seulement ce
qui est batard, mais forcément en méme temps ce qui est pur
et ce qui est faux, et celui-ci ayant été consumé I'autre reste :
ainsi, tandis que le mal est consumé par le feu qui ne dort
point %, I'ame unie au mal se trouve nécessairement dans le
feu, afin que ce qui a été semé en elle de batard, de matériel
et de faux, soit anéanti, consumé par le feu éternel... 97 Car il
faut que partout et absolument le mal soit un jour enlevé de
Pétre, et que, comme on I'a dit précédemment, ce qui n'est pas
véritablement ne soit pas du tout non plus. Puisqu’'en effet le
mal n’a pas d'existence en dehors de la volonté, dés qu’une
fois toute volonté sera devenue en Dieu le mal passera au
néant absolu, vu qu’il ne lui restera aucun réceptacle. — Mais,
dis-je %, quel est I'avantage de cette bonne espérance, quand je
pense au mal que représente une souffrance d’une année ? Et
si cette intolérable souffrance doit s’étendre A un intervalle
éternel ¥, quelle consolation restera A I’espérance, pour celui
dont le chitiment s’échelonnera pour toute une éternité ? 100

95. Id. (P.G. XLVI, 88).

96. e xolog T8 dxotufTe mupl Saravwpéyne.

97. =& alwvle mupl Samavmuevoy.

98. Le discours est en forme de dialogue entre St GREGOIRE DE NYSSE
et Ste MACRINE.

99. ele aldvibdy Tt dudoTnua.

100. & mpdc Erov alave owwdiapetpelvar % wbraoic, — De I"Ame et
de la Résurrection (P.G. XLVI, 100-1).




185

On a essayé de se tirer des difficultés que présentent ces
textes et leurs pareils en y voyant la doctrine du purgatoire.
Bien que les principes qui justifient I'existence du purgatoire
(nous y reviendrons) y soient formulés avec une rare profondeur
et clarté, cependant il est manifeste que dans les textes 1 et 3
il est parlé de guérison non seulement d’dmes bénignement
souillées, mais aussi de celles qui le sont gravement et mortel-
lement. Le purgatoire donc ne peut englober tous les cas
envisagés. De plus, dans les textes 1, 2 et 4, il est parlé de
disparition totale du mal, méme chez les démons, de réinté-
gration de toute créature dans la grace primitive, d’harmonie
de toute volonté avec la volonté divine... Nous avons déja
reproduit, au chapitre III, un texte qui exprime trés fortement
ces idées, en apparence, et nous 1'avons résolu en le replagant
dans sa véritable perspective, qui est historique ; mais les
textes que nous avons maintenant sous les yeux sont rebelles a
‘toute interprétation de ce genre. Que faire alors ?

Nous croyons que la seule solution qui tienne compte de
toutes les données du probléme (surtout la nécessité de
concilier ces textes avec la foi, évidente par ailleurs, du saint
au sujet de 1’éternité de I'enfer — le 4* de ces textes a en ce
sens un intérét exceptionnel, puisque les deux affirmations ap-
paremment contradictoires : éternité de l'enfer et anéantisse-
ment du mal, se trouvent cdte A cdte!) a été donnée par St
MAaAXIME, Dinterpréte incomparable des Péres. A la question
formulée ainsi : “ Puisque GREGOIRE DE NYSSE dans ses écrits,
pour ceux qui ne connaissent pas la profondeur de sa sublime
contemplation semble laisser entendre la restauration 1%, dites,
je vous en prie, ce que vous en savez ”, il répond : *“ L'Eglise
connait trois restaurations : premiérement, celle de chacun
selon la vertu, dans laquelle on est restauré en réalisant en

101.amokardoraois — L’existence de mots tels que « restauration »,
« re;ntégrauon », « restitution », « rétablissement » rend superflu 'usage
du jargon « apocatastase », si pédant. La théologie aura beaucoup a
gagner en utilisant, comme les Péres, le langage de tout le monde.



186

soi-méme le principe de la vertu; deuxi¢mement, celle de
toute la nature lors de la résurrection : la réintégration dans
Iincorruptibilité et I'immortalité ; la troisitme [restauration],
qu’a surtout exploitée GREGOIRE DE NYSSE dans ses ouvrages,
c'est en plus celle des puissances de 1'ame, tombées sous le
péché, en I'état ou elles €taient a leur création. Car, de méme
que toute la nature, au temps espéré, doit recevoir a la résur-
rection I'incorruptibilité de la chair, ainsi les puissances déna-
turées de I'dme doivent rejeter, par le prolongement des siécles,
les souvenirs du mal déposés en elle ; et aprés avoir traversé
tous les siecles sans trouver de repos, [I'ame] doit aller 4 Dieu
qui est sans limite, et ainsi, par la reconnaissance des biens, et
non par la participation a eux, elle doit recevoir en retour les
puissances et €tre réintégrée dans ce qu’elle était primitive-
ment, et le Créateur doit étre démontré comme n’étant pas
la cause du péché.l2” Cette position correspond d’un coté
avec celle des autres Peres en général, et s’en écarte d’'un autre
coté. Quant a la concordance : nous avons vu en effet que,
selon les Peres, chacun, dés le jugement, verra ses péchés
d’'une manieére irrésistible et se condamnera soi-méme, discul-
pant Dieu par le fait méme. ORIGENE explique ainsi “ le
grincement de dents” : “L’ame, machant et polissant sa
propre nourriture, et les opinions dont elle était fiére cognant
contre la vérité au moment de la réfutation, grincera des
dents, ou sera torturée par une affliction semblable, en se
condamnant elle-méme. V-~ Quu peut , s'ecrie St MAXIME,
“ne pas verser des larmes en pensant aux lamentations et aux
gémissements proférés du fond de leur cceur, touchant jusqu’a
leur moelle et déchirant amérement leurs entrailles ? Qui
supportera sans douleur et sans I’abattement qui en est le fruit
leur threne et leur lamentation, proférées avec quelles paroles
de repentir ! paroles de chacun des suppliciés 2 lui-méme et de

102. Questions et Réponses, 13 (P.G. XC, 796).
103. Fragments sur Mt., 1342,




187

tous 2 tous ? 194 Dans un texte 195 déja cité, il dit que Dieu
“ p’est pas hai par les condamnés ”, et qu'ils ““ aiment ” Dieu,
ce qui ne veut pas dire qu’ils L’aiment d’'un amour efficace
et spontané, d’'un amour susceptible d’étre concrétisé, mais
seulement que la science leur montre — trop tard — que Dieu
est digne d'étre aimé. Dans le méme texte il dit qu’ils
“ haissent ” les démons, d’une part parce qu’aucun damné
ne peut aimer vraiment qui que ce soit, d’autre part parce
qu’ils se rendent compte —- trop tard aussi — que les démons
sont haissables. Enfin, St CHRYSOSTOME, pourtant le Pere qui
a le plus insisté sur 1'éternité de l'enfer, va jusqu’a dire : *“ Tous
en effet se repentiront alors et adoreront. Et que cela soit
vrai, écoute PauL disant que ‘ toute langue confessera, et tout
genou fléchira, dans les cieux, sur terre et sous terre ’ 106, et
aussi que ‘le dernier ennemi détruit, c’est la mort’ 197. Mais
aucun profit ne sera tiré de cette soumission, car elle n’est pas
le fait d’'une volonté spontanée, mais de la nécessité, pour ainsi
dire, des choses a venir.!%¢ ” Voici le texte complet de I Cor.
152528, dont St CHRYSOSTOME vient de citer un petit bout :
“Car il faut qu’ll régne jusqu’a ce qu’ll ait mis tous ses
ennemis sous ses pieds. Le dernier ennemi détruit, c’est la
mort. Car Il a tout soumis a ses pieds. Mais quand Il dira :
‘ tout est soumis désormais ’, ¢’est évidemment a 1’exclusion dc
Celui qui Lui a soumis toutes choses. Et quand toutes choses
Lui auront été soumises, alors le Fils Lui-méme se soumettra a
Celui qui Lui a tout soumis, afin que Dieu soit tout en tous. ”
(I1 s’agit évidemment de la soumission du Christ en tant
quhomme. L’expression : “ afin que Dieu soit tout en tous ™
est une des plus fortes expressions de I’Ecriture pour désigner
le triomphe final du bien, au sens dont nous parlons).

Cela étant ainsi, il nous semble difficile d’admettre ’exis-

104. lettre 1 (P.G. XCI, 384).

105. 1d. (P.G. XClI, 389).

106. Phil. 20—t

107. T Cor. 15-¢,

108. Hom. 36 sur Mt. (P.G. LVII, 418).




188

tence d'une catégorie de damnés, dont parle DosTOi£vsKI, ab-
solument et éternellement implacables et rebelles : “ Oh ! il y a
en enfer des étres qui demeurent fiers et farouches, malgré leur
connaissance incontestable et la contemplation de la vérité
inéluctable ; il y en a de terribles, devenus totalement la proie
de Satan et de son orgueil. Ce sont des martyrs volontaires
qui ne peuvent se rassasier de I'enfer. Car ils se sont maudits
eux-mémes, ayant maudit Dieu et la vie. Ils se nourrissent de
leur orgueil irrité, comme un affamé dans le désert se met &
sucer son propre sang. Mais ils sont insatiables aux siecles
des siecles et repoussent le pardon. Ils maudissent Dieu qui les
appelle et voudraient que Dieu s’anéantit, lui et toute sa
création. 109 ”

S’il y a divergence entre St GREGOIRE et les autres Peres
en général, c'est en ce qu’il croit & I'abolition totale, apres de
tres longues souffrances, de la mémoire des péchés, alors que
pour les Peres, nous I'avons vu longuement, les damnés auront
continuellement et éternellement leurs péchés sous les yeux.
Divergence en somme mineure, puisqu’elle n’empéche pas que
la position de St GREGOIRE soit admise par I’Eglise, comme le
témoigne St MAXIME. St MAXIME lui-méme semble osciller
entre les deux positions. En effet, tantdt il s’exprime comme
les autres Peres : “ Qui soutiendra la honte qui n’aura pas de
fin 119 dans la conscience, au sujet de la manifestation des
choses cachées ? 111 ; tantdt comme St GREGOIRE DE NYSSE :
““ Dans la vie future, les ceuvres du péché s’effondreront dans
I'lnexistence, la nature recevant en retour ses propres puissan-
ces sauves, par le feu et le jugement. 112”

Nous renongons résolument 4 préciser la position d’ORIGENE
concernant I'éternité de 'enfer, tant parce que ses ceuvres ont
été tellement ravagées par 1'envie du temps et des hommes que

109. Fréres Karamazov, VI, 3, 5.

110. dnépavrov alayivny EoeaBar wérrovoay.
111, Lettre I (P.G. XCI, 381).

112. Questions et Réponses, 73 (P.G. XC, 848).



189

les données suffisantes pour asseoir un jugement objectif et
équitable nous manquent, que parce qu’il n’a jamais été consi-
déré comme faisant vraiment partie du cheeur des Péres de
I'Bglise. Cependant, vu que ce trés grand génie et saint a été
3 un trés haut point I'objet de I'admiration et I'inspirateur des
plus grands Peres (il suffit de citer la * Philocalie ™ extraite de
ses ceuvres par St BASILE, St GREGOIRE DE NAZIANZE et St GRE-
GOIRE DE NYSSE, ainsi que le ferme refus opposé par St CHRY-
SOSTOME 2 ceux qui le pressaient de le condamner), vu aussi la
subtilité de sa pensée toute en nuances et certaines insinuations
éparses ¢a et 12 dans ce qui reste de son ceuvre, nous inclinons
fortement & croire que sa pensée sur I'enfer s’apparente a celle
de St GREGOIRE DE NYSSE. A ceux qui nous opposent la
condamnation de l'origénisme par des conciles cecuméniques,
nous répondons qu’il y a une grande différence entre ORIGENE
et lorigénisme. Tout grand maitre a eu des disciples mal
avisés, et telle idée, vraie, d’'un maitre, tirée hors de son
contexte et systématisée par des disciples plus z€élés que
capables de s’élever & la sublimité de sa pensée, peut devenir
une hérésie. Que n’a point attribué LUTHER a St PAUL ou a
St AUGUSTIN? A plus forte raison une erreur d’un maitre,
amortie et privée de son venin dans ’ensemble de sa pensée,
ou elle est le fruit de I'inconséquence et de la bonne foi, peut-
elle étre tirée par un disciple pervers et acquérir chez lui une
vie propre et destructrice comme un cancer. De tous les Peres
de I'Eglise, nul n’a souffert de ces métamorphoses autant
qu'ORIGEBNE, esprit infiniment humble et doux, mais tres
bouillonnant et investigateur en un temps ou la doctrine de
I’Eglise n’avait pas encore été précisée sur bien des points.
C’est un fait que grand nombre de nos contemporains
‘“ croyants *’ ont pris I’enfer en grippe : certains le nient par
simple flair et instinct, sans méme faire le minimum de
recherche nécessaire. D’autres, plus intellectuels, alors méme
qu’ils sentent, plus ou moins vaguement, que c’est faire
franchement violence a I’Ecriture et a la Tradition que d’y
chercher un appui contre I’éternité de I’enfer, et que ce serait




190

exactement comme si On cherchait un enseignement antiraciste
dans ‘* Mein Kampf >’ ! s’en tirent nonobstant avec une
pirouette : ‘¢ Le langage de I’Ecriture et des Péres
est métaphorique ; ’enfer existe, mais il n’y a pas de damnés ;
Dieu est miséricordieux, etc. '’ Cette conduite
de I'une ou de lautre catégorie, également inqualifiable, est
souvent dictée par un sentimentalisme larmoyant et par un
défaut total du sens du tragique de notre existence, propres
aux romans 3 I'eau de rose. Quand BERDIAEFF voit dans I'enfer
un mythe ou les théologiens auraient projeté leur désir
de vengeance contre le genre humain, ou que RoUssEAU dit :
“Ies devots haineux et bilieux ne voyent que l'enfer parce
qu’ils voudroient danner tous le monde : les ames aimantes et
douces n’y croyent guéres 11 ”, ont-ils réfléchi que les ames les
plus douces qui fussent, je veux dire les saints, dont le cceur bri-
lait d'amour pour les hommes, et qui sont allés, ou seraient allés,
jusqu’a verser leur sang pour le salut des autres, ont tous sans
exception cru inébranlablement a I’éternité de l’enfer ? Voila
un fait historique colossal, infiniment plus convaincant que de
généraliser trop hativement a tous ceux qui croient a I'enfer la
méchanceté hargneuse constatée chez les fausses dévotes et
quelques concierges refoulées !

Voyons a présent les arguments rationnels que les négateurs
de l'enfer, de quelque bord qu’ils soient, généralement invo-
quent. L’enfer, nous le reconnaissons, est un mal. Mais qu’est-
ce que cest le mal ? Il faut absolument éviter de le considérer
soit comme un Dieu, en qui serait personnifiée la quintessence
du mal, soit comme une substance, créée par le créateur de
toutes choses, ou non créée. L'origine de cette double erreur
est surtout dans la confusion redoutable entre le bien et le
plaisir, entre le mal et la douleur ; et comme on est témoin de
souffrances indépendantes de notre volonté, cela peut conduire
4 attribuer la paternité du mal 2 un Dieu du mal, ou Dieu
tout court. — Que cette confusion soit une &nerie. cela est

113. Confessions, VI.




191

clair du fait, par exemple, qu'un chirurgien fait bien du mal a
un patient qu’il opere, et cependant tout le monde sans excep-
tion considére ce mal sensible comme un bien et ce chirurgien
comme un bienfaiteur. Donc le mal n’est pas la douleur, et le
bien n’est pas le plaisir (tel plaisir en effet peut tuer, et nul
ne le considérerait comme un bien). Qu’est-ce que le
mal alors ? L’ériger en substance, quelle qu’elle soit, a plus
forte raison en un Dieu, est une pure absurdité, parce que
le propre d’une substance c’est d’exister en elle-méme, et le
propre du mal c’est de détruire et d’annihiler, donc de s’anni-
hiler, immédiatement. S’il ne se liquide pas instantanément,
cela veut dire qu’il a comme substrat une provision de bien
qui lui permet de persévérer dans I’existence. Donc exister,
comme substance ou d’une maniére positive quelconque, ne
fit-ce qu’une seconde, ne peut étre que l'effet du bien, et le
mal ne peut étre qu'une chose négative, une privation dans
une substance déja existante : “ Ce qui de toutes maniéres ”,
dit St DENYS I’ARFEOPAGITE, “est privé du bien n’a jamais
existé nulle part, ni existe, ni existera, ni ne peut exister. 114”
Et St MAXIME : ““ Le mal n’a point existé comme subsistant en
sa propre nature, ni n’existera. Car parmi les é€tres il n’a
en aucune maniére ni essence, ni nature, ni hypostase, ni
puissance, ni énergie ; il n’est ni qualité, ni quantité, ni
relation, ni lieu, ni temps, ni position, ni ouvrage, ni mouve-
ment, ni état, ni passion ; il n’existe naturellement en aucun
€tre, et ne subsiste absolument pas, en sa propre nature, en
aucune de ces choses ; il n’est ni commencement, ni milieu, ni
fin ; mais, pour I’enfermer en une définition, il est la défection
de I'énergie, par rapport a la fin des puissances sises dans la
nature. Ou aussi : le mal, c’est le mouvement déraisonnable
des puissances naturelles, en vertu d’un jugement erroné, vers
autre chose que leur fin. 115

Pour illustrer tout cela par des exemples : le mal peut étre

114. Des Noms Divins, 4, 20 (P.G. III, 720).
115. A THALassI0s, Préface (P.G. XC, 253).




192

comparé au vide dans une bouteille qui, par définition, est
faite pour étre pleine ; & la maladie, qui n’est pas une subs-
tance, mais seulement une privation de la santé ; au désordre,
qui n'est pas non plus une entité¢ subsistante par elle-méme,
mais uniquement une privation de l'ordre (la maladie et le
désordre ne peuvent exister qu'en se greffant respectivement
sur la santé et l'ordre, mais cette greffe n’est point une addi-
tion, mais une soustraction). Prenons enfin un homme aux
yeux impeccables, mais qui les ferme a la lumidre : il est
dans les ténebres. Lui, ses yeux, la lumilre, tout cela ne peut
étre que bon ; le mal, c’est comme si I'on fermait les yeux pour
ne pas voir la lumiere. C’est détourner ses yeux de ce qui
“est” (la lumiere) pour s’entourer de ce qui ““n’est pas ” (les
ténebres, qui ne sont que la privation de la lumigre).

— “ Soit! ” me dira-t-on. “ Mais Dieu, étant bon et tout-
puissant selon vous, aurait d@ I'obliger & ouvrir les yeux. ” —
Cest justement ce que Dieu ne devrait pas faire, autrement I
le réduirait a I'état d’étre inanimé, c’est-a-dire le dégrade-
rait. Nous avons vu que I'essence méme de la vie spirituelle, le
fil méme pour ainsi dire dont celleci est tramée, ce par quoi
'homme est I'image de Dieu, c’est le libre arbitre. Et c’est
pourquoi tout ce qui n’est pas accompli par la volonté, mais
par la nécessité, est peu estimable : “ Car le bien qui vient de
la nature ne mérite pas l’estime, mais celui qui vient du libre
choix est digne de louange. Faut-il savoir gré au feu de briler ?
Il brile par nature! Ou 2 I’cau de tomber ? Elle a [cette
aptitude] de la part du créateur ! Faut-il savoir gré a la neige
de ce qu'elle refroidit, ou au soleil de ce qu'il brille ? 11 brille
en effet, dat-il ne pas le vouloir ! Enchante-moi en voulant
les choses meilleures. Tu m’enchanteras si, créé chair, tu de-
viens spirituel ; si, tiré par la chair comme par une masse de
plomb, tu t’éleves par la raison ; si, tombé bien bas, tu t’aveéres
Céleste ; si, enchainé & une chair, tu montes au-dessus de la
chair ! 16> Quelle femme digne de ce nom accepterait d'étre

116. St G REGOTRE LETHEOLCGIEN, Hem, sur Mt. 1915 (P.G. XX X VI, 301)



193

I’épouse d’'un homme poussé vers elle par le fouet de la néces-
sité — que ce soit par la violence extérieure, ou intérieure, je
veux dire la basse convoitise — et non par I'amour souverai-
nement libre et n’ayant de compulsif que son propre poids
volontaire ?

On voudra bien me concéder cela, mais on ajoutera :
“ Dieu, prévoyant de toute éternité qu’une chose va arriver,
celle-ci ne peut pas ne pas arriver ; votre liberté est donc chi-
mérique ! “ — Quelle logique désarmante ! Haroun TAZIEFF
prévoit I’éruption de tel ou tel volcan : en est-il pour cela la
cause ? DosToiEvskl, dans “ Les Démons ”, a prévu la révo-
lution bolchevique et méme décrit implacablement son
essence : en a-t-il pour cela été la cause ? GETHE, FLAUBERT,
VALERY ont prédit la décadence de la pensée et des arts, a
laquelle nous assistons gaiement aujourd’hui : en ont-ils pour
cela été les artisans ? ““ Dieu donc, prévoyant ce que nous
ferons volontairement, c’est-a-dire les choses qui sont en notre
pouvoir — je veux dire la vertu et le vice —, détermine
d’avance les choses qui ne sont pas en notre pouvoir. Et la
faculté de prescience du Dieu puissant n’a pas sa cause en
nous ; mais la prescience [divine] de ce que nous allons faire a
sa cause en nous, car si nous nallions pas le faire Lui aussi
n’aurait pas prévu ce qui n’allait point avoir lieu. Et la
prescience de Dieu est vraie et ne peut pas étre violée, mais
ce n’est pas elle qui est cause de ce qui absolument aura lieu :
Il prévoit que nous allons faire ceci ou cela. I1 prévoit beau-
coup de choses qui ne Lui sont pas agréables, et ce n’est pas
Lui qui en est cause, de méme qu’un médecin n’est pas cause
de la maladie s’il prévoit qu'un tel deviendra malade. Mais
devenir malade provient d’une autre cause qui engendre la
maladie, tandis que la prescience du médecin provient de
son art. 117 ” — “ Mais ", dira-t-on, “ Il a prédestiné JUDAS 3
Le trahir : donc Jupas devait forcément Le trahir, et §’il ne
lavait pas trahi la Rédemption n’elt pas eu lieu. ” — Il a

117, St JeAN DAMASCENE, Contre les Manichéens, 79 (P.G. XCIV, 1577).




194

prédestiné JupAs A Le trahir parce qu'll a prévu que Jupas
accepterait trés volontairement de Le trahir. $'il n’allait pas
accepter trés volontairement de Le trahir, Dieu ne I'efit point
prédestiné a cet office, Il aurait trouvé un autre. — “ Donc ”,
concluera-t-on triomphalement, “ il efit été nécessaire qu'il y
elt un autre, pour que la Rédemption piit s’accomplir ! »” —.
Sans aucun doute, et méme plus qu’un, car si tous les hommes
avaient ét¢ des justes, il n’y aurait pas eu besoin de Rédemp-
tion du tout ! Mais le choix de celui qui Le trahirait, de ceux
qui Le crucifieraient, n’est point arbitraire ni injuste, car Il
a choisi ceux qui devaient de leur propre gré Le trahir et
Le crucifier, et qui de toute fagon eussent fait le mal, méme
s’lls n’avaient pas été choisis pour cette besogne. Il a utilisé
leur mal, trés volontaire, pour le bien.

Certains sont scandalisés par des paroles de I’Ecriture telles
que : “Dieu endurcit le ceeur de Pharaon” 18 ; “L’euvre
va-t-elle dire a celui qui I'a modelée : ¢ pourquoi m’as-tu faite
amnsi 7’ Ou le potier n’est-il pas maitre de son argile pour
fabriquer de la méme pite un vase pour I’honneur ou un
vase pour le mépris ? 11%” Concernant la premiére parole,
ORIGENE résout la difficulté a l'aide d’'une comparaison trés
adéquate : “ Il est écrit : “La terre qui a bu une forte pluie
venue sur elle et qui produit de I'herbe utile & ceux pour qui
on la cultive, regoit de Dieu sa part de bénédiction ; mais si
elle porte des épines et du chardon, elle est réprouvée et
presque maudite, et finira par étre brilée ’ 120, Donc il y a une
seule énergie, celle de la forte pluie. Alors qu’il n’y a qu’une
seule énergie, celle de la forte pluie, la terre cultivée porte des
fruits, et celle qui est négligée et en friche produit des ronces.
Et cela paraitrait diffamatoire que la forte pluie dit : * Clest
moi qui ai produit les fruits et les épines sur la terre ’; mais
quoique diffamatoire, ce serait la vérité, car sans la forte pluie,

118. Ex. 912,
119. Rom. 920-21,
120. Hébr. 67¢,




195

ni les fruits ni les épines n’cussent été; mais, celle-la se
déversant quand il le fallait et avec mesure, les uns et
les autres ont ¢té... Ainsi donc les prodiges!?% faits par
Dieu sont comme une forte pluie, mais les différents libres
choix sont comme la terre cultivée et la terre négligée qui sont,
en tant que terres, de méme nature. De méme, si le soleil disait,
faisant entendre sa voix : ¢ c’est moi qui fais fondre et qui
desseche ’, fonte et desséchement s‘opposant entre eux, il ne
dirait pas un mensonge vu ce qui est posé en principe, a savoir
que la cire fond et I'argile se desséche a cause de la méme
chaleur : ainsi une seule énergie, celle qui a eu lieu par l'inter-
médiaire de MOiSE, a convaincu Pharaon d’endurcissement a
cause de la méchanceté de celui-ci... 121" Quant au passage
de St PauL, St CHRYSOSTOME commente ainsi : “II dit cela,
non supprimant le libre arbitre, mais montrant jusqu’a quel
point il faut étre docile a Dieu. Car quand il s’agit de réclamer
de Dieu des justifications, il faut avoir la méme disposition que
I’argile. En effet, non seulement ne faut-il contredire ni cher-
cher, mais il ne faut méme absolument rien dire ni penser,
mais [uniquement] imiter cette chose inanimée, docile aux
mains du potier et se fagonnant selon son désir. 122 ”

Une derniere objection, spécieuse et gaillarde celle-la, se
présente contre 'enfer : ““ Il eit mieux valu que Dieu ne créat
que ceux qu’ll a prévu devoir répondre a son appel, ainsi il n’y
aurait aucun damné.” Malheureusement cette objection est
trop intelligente. D’abord on ne me niera pas que la création
soit un acte de bonté : * Exposons donc pour quelle cause ™,
dit PLATON, “le devenir et tout cet univers, leur auteur les a
constitués. Il était bon; or, en qui est bon n'entre jamais
aucune envie a I’égard d’aucun étre ; étant exempt d'un tel
sentiment, Il voulut que toutes choses, autant que possible,

120 a. Tl s’agit dc ceux opérés pour inciter Pharaon A donner la liberté
aux Israélites.

121. Des Principes, 111, I (P.G. XI, 265, 268).

122, Hom. 16 swr Rom. (P.G. I X, 559).

3 =




196

devinssent 3 peu pres comme Lul. 123 Et St GREGOIRE LE
THEOLOGIEN dit : * Puisqu’il ne suffisait pas A sa bonté que le
Bien fiit m uniquement dans sa propre contemplation, mais il
fallait qu’ll se diffusat et fit route, en sorte que ceux qui
recoivent le bienfait fussent nombreux — cela en effet est le
comble de la bonté — 11 songe tout d’abord a faire les puis-
sances angéliques et célestes. 124 Cela étant ainsi, “ Dieu s’est
dit : ‘ puisque celui-ci va devenir méchant et anéantir tous
les biens qui lui auront été donnés, irais-Je moi aussi le priver
totalement du bien, et I'empécher d’exister ? Jamais ! Mais
quand bien méme il doive devenir méchant, Je ne le priverai
pas, Moi, de participer a Moi, mais Je lui donnerai au moins
un bien : la participation 2 Moi par lexistence, afin que,
méme s’il ne le veut pas, il participe par l’existence a Moi
le Bien. 125 ” En effet, étre, méme en enfer, vaut mieux que ne
pas étre du tout. La conduite de Dieu a cet égard est un
exces de bonté, car Il a ainsi * vaincu sa prescience par sa
bonté. 126 ” Par contre “ il ne serait ni juste ni bon, parce qu'un
tel ne veut pas recevoir [le bien], que le Bien ft empéché de
bien faire et d’accorder les biens. Car ainsi le mal aurait vaincu
le Bien si — Dieu amenant [les choses] du néant & 1’€tre par
bonté — la perspective du mal 2 venir, évoluant du bien dans
un sens contraire, avait empéché la création bonne faite par
le créateur... Il ne fallait pas que notre méchanceté triomphat
et rendit sa bonté inefficace. Car si cela avait eu lieu, aucun
étre ne fit venu & l'existence, car aucun ne vit d’une maniere
digne de 1a bonté [divine] : en effet. si nous comparons toutes
choses a Lui, elles sont justement indignes d’exister. 1277 Qui
est meilleur, d’un pére qui, prévoyant que son fils pervers va

123. Timée 29%e.

124, Sur Paques, Disc. 45 (P.G. XXXVI, 629).
1513)5 St JeaN DaMasciNe, Contre les Manichéens, 34 (P.G. XCIV,
126. CrrysostoMe, Hom. contre I’Anathéme (P.G. XLVII, 947).

127. St Jean Damascine, Contre Jes Manichéens, 70, 72 (P.G. XCIV,
1568, 1572).




197

mal user de la vie, lui prodigue quand méme tout le nécessaire
pour qu’il en use bien, ou de celui qui purement et simplement
le supprime ? La parole du Christ au sujet de Jupas : “ 11 efit
été bon pour cet homme-la qu’il ne fit pas né 128 n’est évi-
demment pas une calomnie contre la création divine. Son sens
a été élucidé perspicacement par ORIGENE : ‘“ Celui qui, ayant
appris combien [le Christ] est grand, et, étant devenu I'audi-
teur de la grandeur de la sagesse, et de la parole, et de la grace
qui sont en Lui, Le trahit, trahit la grandeur entiére dans la
mesure ol il I'a vue. Aussi ‘il elit mieux valu a celui-la qu'il
ne f(t pas né’, qu’on veuille entendre cela soit, plus profon-
dément, de la naissance nouvelle, soit de la naissance ordi-
naire : concernant laquelle, celui qui veut se dégager de
I’embarras raisonnera que I’expression : ‘il elit mieux valu 2
celui-1a ’ suppose I'existence de quelquun a qui il e(t mieux
valu, et qu’ll n’elit pas mieux valu a quelqu'un qui n'a pas
d’existence ; et, revenant a l’autre interprétation, il ’embras-
sera de préférence. 12° ” On peut aussi interpréter la parole du
Christ comme exprimant sa douleur intolérable (de méme que
JoB maudissant sa propre existence sans qu’on puisse du tout
le charger de blasphéme, les paroles en ces cas n’ayant, dans
Iintention de celui qui les profére, aucune visée métaphy-
sique).

On persistera A contester : “ Votre principe : ‘ Etre vaut
mieux que ne pas étre’, est faux; regardez les suicidés,
ils ont bien préféré le néant a I'étre ! ” — C’est 1a ou je vous
attendais ! D’abord, un grand nombre de ceux qui se
suicident le font subitement, par folie, rage, ou désespoir, sans
penser le moins du monde A un néant qui serait préférable,
sans penser a rien du tout. Il n’y a donc aucune préférence
chez eux pour le néant, puisque le mot “ préférence ” implique
une contemplation de deux possibilités impossible dans I’état
ou ils se suicident. Quant aux autres, c’est-d-dire ceux qui

128. Mt. 2624,
129. Comm. sur Jean, tome 32 (P.G. XIV, 792-3).




198

raisonnent leur suicide, nous soutenons fermement que si le
croyant peut, par la raison ou par la foi, avoir la certitude de
'existence d’une autre vie, par contre I'incroyant n’est jamais
vraiment certain de la non-existence d’une autre vie. Clest
cette vague et sourde incertitude, avec la crainte et la vacilla-
tion de la volonté qui en sont la conséquence, qui est 'idée
principale du célebre monologue de Hamlet : ** Etre ou ne pas
étre, voila la question : s’il est plus noble dans l'esprit de
souffrir les frondes et fléeches de 1'outrageuse fortune, ou bien
de prendre ’arme face a une mer d’ennuis et, I’'opposant contre
soi-méme, en finir ? Mourir — dormir — n’€tre plus ; et dire
que par un sommeil on met fin a I’angoisse et aux mille
chocs naturels dont la chair est héritiere, c’est une fin ardem-
ment désirée. Mourir — dormir ; — dormir ! peut-étre réver :
oui, 1a est la difficulté. Car quels songes pourraient survenir en
ce sommeil de la mort, quand nous aurons secoué de nous ce
fracas terrestre, cela doit nous arréter : c’est cette considération-
la qui fait une calamité d’une si longue vie; car qui voudra su-
bir les fouets et le mépris du temps, le mal de I'oppresseur, 'in-
solence de l'orgueilleux, les souffrances aigués de l'amour
dédaigné, les délais de la justice, l'arrogance de 'autorité, et les
brimades que le mérite patient recoit des indignes, quand on
peut soi-méme en finir avec un poignard nu? Qui voudra
porter des fardeaux afin de grogner et de suer dans une vic
harassée, si ce n'est que lappréhension de quelque chose
aprés la mort — le pays non découvert et dont aucun voyageur
ne peut repasser la frontiere — rend la volonté perplexe et
nous fait supporter les maux que nous avons plutot que de
courir & d’autres [maux) dont nous ne savons rien? Ainsi la
conscience nous rend certes fous poltrons ; et ainsi la couleur
native de la résolution est recouverte par la pale nuance de la
pensée. 13 On notera avec quelle insistance SHAKESPEARE
souligne I'impossibilité, pour nous tous, d’aboutir & la certitude
quc notrc moi s'évaporera en néant. Car a la racine incons-

130. II1, 1.




199

ciente de notre étre il y a aura toujours le sentiment profond
que nous sommes immortels, sentiment qu'une raison déna-
turée peut certes étouffer, mais jamais exterminer (tout
comme la conscience) — elle ne réussira qu’a 'enfoncer dans
I’inconscient d’ol il perturbera la fausse assurance de la raison

en question.







CHAPITRE VI

ETAT DE L’AME
ENTRE LA MORT
ET LA RESURRECTION DU CORPS

Ayant traité de la destinée finale de I'ame et du corps, nous
sommes maintenant mieux placé pour aborder la question
abstruse de I’état de I"Ame apreés la mort, mais avant la résur-
rection du corps. “ Abstruse ”, parce que ’Ame étant incor-
porelle, il nous est impossible, nous qui n’opérons par I'ime
que liés & un corps, et & un corps corruptible, de concevoir com-
ment elle fonctionne niment ; ensuite, parce que souvent les
Peres me précisent pas, quand ils parlent par exemple de la
mort des saints et des martyrs et des biens célestes auxquels ils
ont acces en conséquence, s'ils ont en vue la destinée finale
de I'ame ou celle immédiatement aprés la mort. Aussi avons-
nous avec vigilance choisi les seuls textes ol il est spécifié
expressément qu'il s’agit de cette derniere destinée.

Un principe général d’abord, sous-jacent 2 tout ce chapitre :
de méme que le ciel et I'enfer, aprés la résurrection générale,
seront sensibles (dans le sens que nous avons souligné aux
deux chapitres précédents) autant que spirituels, tout lieu dont
nous allons parler concernant la destinée de 'ime séparée du
Corps n'est qu'une image désignant 1'état incorporel de 1'ame
Incorporelle : ““ L'enfer, chez les écrivains du dehors et dans
la sainte Ecriture, [c’est-a-dire le lieu] ou, selon eux, les dmes




202

vont, ne me semble pas signifier autre chose sinon que
ccllesci participent & l'immatériel et a l'invisible... L'dme,
étant incorporelle, il n’y a aucune nécessité, de par sa nature,
qu'elle soit détenue en certains lieux. ' ”

Qu’arrive-t-il 4 I'instant de la mort? Le sort de 1'dme est
immédiatement décidé, et elle est accompagnée A sa nouvelle
demeure soit par des anges soit par des démons, selon qu’elle
mérite. St CHRYSOSTOME décrit avec une tres grande puissance
ce jugement en miniature, et les sentiments que sa perspective
induit dans I'ame en agonie : “ Les Ames qui sortent du corps
ne séjournent plus ici, mais sont emmenées immédiatement. Et
comment, écoute : ‘Il advint’, est-il dit, ‘ qu’il mourut, et fut
emmené par les anges. 2’ Ce n'est pas seulement les dmes des
justes qui sont emmenées la-bas, mais aussi celles des mé-
chants. Et cela aussi ressort [de la parabole] de l'autre riche... :
‘Insensé, cette nuit méme on va te redemander ton adme. 3’
Et vois : ici il est dit qu’il ‘ est emmené par les anges’; 1a :
‘on te redemandera’; et 'un est emmené comme un captif,
I'autre escorté comme un vainqueur couronné. Et de méme
que dans la fosse du gymnase, celui qui regoit de multiples
blessures et qui est aspergé de sang, ceux qui sont debout
devant la fosse I'accueillent avec une grande bienveillance,
apres que sa téte a été couronnée, et 'emmenent chez lui en
applaudissant, acclamant, admirant : ainsi les anges alors em-
menerent Lazare ; tandis que 1’ame de 1’autre, certaines puis-
sances effroyables la redemanderent, vraisemblablement en-
voyées pour cela. Car I'ame ne s’en va pas spontanément
a l'autre vie, puisque ce n’est pas méme possible. Car si passant
d’une ville 2 une autre nous avons besoin d’un guide, a
combien plus forte raison ’aAme, arrachée de la chair et passant
a la vie future, aura-t-elle besoin de guides! C’est pour cela

631§)G"é00"‘£ DE Nysst, De I'Ame et de la Résurrection (P.G. XLVI,

2. Lc. 1622,
3. Lc. 1220,




203

qu’elle recule souvent et descend dans les profondeurs, et a
peur et tremble, quand elle est sur le point de s’envoler de la
chair. En effet, la conscience de nos péchés nous aiguillonne
toujours, mais d’une maniere particuliere a cette heure ou
nous sommes sur le point d’étre emmenés pour rendre nos
comptes au terrible tribunal la-bas. Alors, si on a pillé, si on
a été apre au gain, si on a tenté de corrompre quelqu’un, si
on est devenu injustement I’ennemi d’une personne, si on a
fait quoi que ce soit de nuisible, tout I'essaim des péchés se
rajeunit et se dresse sous mos yeux, et aiguillonne la pensée.
Et de méme que les prisonniers sont constamment dans
la tristesse et les souffrances, mais surtout le jour ou ils
doivent sortir et étre menés aux portes du juge ; et, debout
derriere les barreaux et écoutant la voix du juge a l'intérieur,
ils deviennent glacés de terreur et ne different en rien des
morts : ainsi I’Ame s’afflige et se resserre surtout au moment
du péché : & combien plus forte raison quand, arrachée de cette
vie, elle est emmenée ! Vous gardez le silence en écoutant
cela ? Je vous sais beaucoup gré de ce silence, bien plus que
de vos applaudissements.4” Ce terrible texte appelle des
commentaires :

1. 1l insiste sur I'une des composantcs de la terreur devant
la mort, & savoir I'appréhension du jugement divin dont parle
le monologue shakespearien, la crainte de l'inconnu. L’autre
composante : 1'amour naturel de la vie, est également exprimee,
mais incidemment. Nous y reviendrons.

2. Malgré les apparences, l'expression : * certaines puis-
sances effroyables ” désigne les bons anges chargés de mener
I’Ame au terrible tribunal. Ils ont la méme fonction que lors du
jugement dernier : “Les anges sortiront et sépareront les
méchants des justes, et les jetteront dans la fournaise de
feu. 5" Evidemment cela n'exclut point une autre VErité, a
savoir que les démons guettent 'dme lors de I'agonie et, une

4. Hom. 2 sur Lazare et le mauvais riche (P.G. XLVII], 984-5).
5. Mt. 134,




204

fois le jugement rendu et la balance s’inclinant de leur coté,
s'emparent des Ames damnées comme d’une aubaine (avec une
délectation bien rendue par la grimace pateline des diables de
la facade de Notre-Dame de Paris) : “ Par-dessus tout ”, dit
St MAXIME, “ et avant tout souvenons-nous de la mort et de la
sortie effrayante de ’ame hors du corps ; et comment vont &
sa rencontre, dans les airs, les principautés et les dominations
et les puissances des ténebres, chacune d’elles la tiraillant vers
elle et la déchirant, dans la mesure ou elle a par la passion
une affinité mauvaise avec chacune d’elles. ¢ Et St CYRILLE
d’ALEXANDRIE décrit d’une fagon treés imagée : ““ Quelle crainte
et quel tremblement ’ame, te semble-t-il, a ce jour-la, quand
elle voit les démons effrayants et barbares et durs et sans
merci et inapprivoisables, s’approcher d’elle comme des Ethio-
piens ténébreux, démons dont la vue seule est plus terrible
quaucun chatiment! Et I'ame, les voyant, s’agite, crie,
souffre, se trouble, se resserre et se réfugie chez les anges de
Dieu. L’ame est donc prise par les saints anges et, traversant
l’air et s’élevant, rencontre des postes de douanes, gardant la
montée, qui s’emparent des ames qui montent et leur en
interdisent 1’accés. Chaque poste leur oppose leurs propres
péchés. 7 ”

Drailleurs, comme il est évident, les démons n’attendent pas
passivement la mort, mais, conscients de I'importance décisive
de I'agonie, leur animosité atteint alors son comble, et ils
machinent tout pour faire tomber la pauvre ame dans le déses-
poir, I'ennemi par excellence 2 ce moment-la. Le Christ Lui-
méme a souffert cette incursion-la. Commentant le verset :
“ Des veaux nombreux m’entourent, des taureaux gras m'encer-
clent 8 ”, d’un psaume qui s’applique enticrement au Christ,
ORIGENE dit : * Il est vraisemblable qu’Il voyait les puissances
L’encercler, voulant s'emparer de son ame et la faire descen-

6. Lettre 24 (P.G. XCI, 612).

7. Hom. sur la mort (P.G. LXXVII, 1073).
8. Ps. 2118,




205

dre de force dans les lieux plus sombres. ® ” Le passage suivant
décrit cet instant particulierement horrible pour ceux qui n’ont
pas la conscience pure : “ Ne savez-vous pas comment en ce
dernier jour I'’ame condense ses péchés ? comment des pro-
fondeurs elle remue le ceeur ? Ainsi donc quand cela arrive
alors, le souvenir des bons actes, comparaissant, console I'ame
agitée, comme le beau temps en hiver. Si donc nous étions
vigilants, cette crainte-la nous serait toujours présente pendant
notre vie ; mais parce que nous sommes insensibles, elle sur-
viendra inévitablement quand nous serons sur le point d’étre
expulsés d’ici-bas : puisque le prisonnier s’afflige alors surtout,
quand on I'emmeéne au tribunal ; il tremble alors surtout,
quand il est tout pres de la tribune, quand il doit rendre des
comptes. C’est pour cela qu’on entend alors beaucoup raconter
leurs frayeurs, et des visions effroyables ; et les mourants, ne
pouvant des lors en soutenir la contemplation, secouent avec
une grande vigueur le lit méme sur lequel ils sont étendus, et
fixent sur les assistants des regards terribles a voir, leur &me
se précipitant a l'intérieur d’elle-méme et redoutant d’étre
arrachée du corps, ne pouvant soutenir la vision des anges qui
arrivent. Car si, fixant nos regards sur des hommes effrayants,
nous avons peur, qu’éprouverons-nous quand nous verrons,
parmi ceux qui sont présents, des anges menacants et des
puissances tranchantes, tandis que notre Ame est déchirée de
notre corps et trainée de force en se lamentant fortement et
tout a fait vainement ? 1° ” Il s’agit certainement ici des bons
anges qui viennent a la derniére minute * trancher” notre
vie, et dont nous avons déja parlé ; mais aussi de l'incursion
des démons pendant 'agonie. Pour donner A l’agonisant des
forces spéciales alors, I’Eglise byzantine prescrit, aux prétres
qui sont au chevet des mourants, un office spécial : “ Voici que
se présente la foule des esprits mauvais... Une nuée de démons

———

9. Extraits sur les Psaumes (P.G. XII, 1256).
10. CurysosToMe, Hom. 53 sur M, (P.G. LVIII, 532).

Q




206

m’est soudain survenue, et les tén¢bres de mes actions hon-
teuses m’enveloppent... ”

Voyons 3 présent ol vont les dmes des justes, morts en 1'état
de purification parfaite. L’Ecriture nous donne des indications
précieuses, quoique breves : “Les ames des justes sont entre
les mains de Dieu.!!” Le Christ a sa mort dit : “ Pere, Je
remets mon esprit entre Tes mains 12”7, et St ETIENNE
“ Seigneur Jésus, regois mon esprit. 1¥” St GREGOIRE LE
THEOLOGIEN dit splendidement : * Toute &me bonne et chére
a Dieu, dés que, délivrée du corps auquel elle était enchainée,
elle quitte cette vie-ci, se trouve immédiatement dans la sensa-
tion et la contemplation du Bien qui T'attend, attendu qu’'elle
s’est purifiée de ce qui I'obscurcissait, ou I’a déposé, ou je ne
sais comment 1’exprimer ; et elle éprouve une volupté merveil-
leuse et se réjouit et va avec jubilation chez son Maitre, ayant
fui la vie présente comme une prison ; et, ayant secoué les
entraves qui I’étreignaient et dont l'aile de l'intelligence était
déprimée, elle recueille déja, par I'imagination pour ainsi dire,
les fruits de la béatitude qui lui est réservée. 14 Ce texte situe
tres bien I’état de ’ame alors par rapport a la béatitude défi-
nitive et a la vie ici-bas : par rapport a la béatitude défi-
nitive, c’est comme I'imagination & la réalité, car ’homme,
étant ame et corps, n’atteint vraiment sa plénitude qu’avec un
corps glorifié ; ou, pour l’exprimer avec St ATHANASE, c’est
“ une jouissance partielle... de méme que ceux qui sont appe-
lés au repas [du roi] sont dans la joie, devant la maison du
roi, jusqu'a ’heure du repas. ! Mais par rapport & la vie
ici-bas, il y a progres, parce qu'il y a délivrance de ce
corps corruptible. Nous avons déji vu que lI’ame humaine
est, en tant qu'intellectuelle, indépendante du corps : elle peut
donc trés bien subsister par elle-méme sans que son activité

11. Sag. 3%
12. Lc. 234,
13. Act. 7%s,

14. olov /37 =) pavraciy xapmoltat Ty dmoxetuévny poxapéTyTa. —
Oraison funébre de Cesare (P.G. XXXV, 781).
15. A ANTIOCHUS, 20 (P.G. XXVIII, 609).



| 207

intellectuelle soit annihilée ou réduite, bien au contraire :
“ Car si, quand elle entre en un corps et s’enchaine 2 lui, elle
ne se resserre pas et ne se réduit pas a la mesure de la petitesse
du corps, mais, celui-ci étant étendu sur un lit et ne bougeant
point, comme dormant du sommeil de la mort, I'dme par sa
propre puissance est souvent en éveil et dépasse la nature du
corps ; et, absente de lui tout en y étant présente, imagine et
contemple des choses qui surpassent la terre ; souvent méme
elle va 4 la rencontre des saints et des anges qui sont en dehors
des corps terrestres, et les atteint, confiante en la pureté de
I'intelligence : @ bien plus forte raison, en se déliant du corps,
quand le Dieu qui I'a liée le veut, elle aura une connaissance
plus claire de I'immortalité. '®” De méme St CHRYSOSTOME :
“ 8’1 faut dire quelque chose de merveilleux, I'ame de celui qui
dort dort elle aussi d’une certaine maniére : celle du mort n’est
pas ainsi, mais elle sest éveillée!'” Bien loin donc de
tomber, comme beaucoup se 'imaginent, dans un état de som-
nolence, I’ame intensifie alors ses opérations les plus hautes.
Autrement St PAUL n’aurait pas préféré mourir a rester dans la
chair : “ Car pour moi la vie c’est le Christ, et mourir est un
gain, Cependant si vivre dans la chair doit me permettre un
fructueux travail, je ne sais plus que choisir. Je suis réduit
a ne savoir que faire entre deux choses : ayant, d’'un coté, le
désir d’étre dissous et d’étre avec le Christ, ce qui en effet de
beaucoup est meilleur ; mais, d’'un autre coté, persévérer dans
la chair est plus nécessaire A cause de vous.!®” De méme,
St GREGOIRE DE NYSSE dit : ** Désirant les biens ineffables qui
se trouvent dans la vie incorporelle, [les saints] considéraient
la vie dans la chair comme un malheur. 1 ” Enfin St MAXIME :
“Quand, par la mort, nous aurons franchi cette vie-ci, nous
célébrerons & nouveau, comme au désert, une autre Paque, en
apprenant, intellectuellement et incorporellement, les principes

16. 1d., Contre les Gentils, 33 (P.G. XXV, 65, 68).
17. Hom. sur I Thess. 413 (P.G. XLVIII, 1018).

18. Phil. 12124,

19. Oraison funébre de PuLcHirIE (P.G. XLVI, 872).

¥ e




208

des étres, plus clairement, sans symboles ni énigmes ni variété

de sensations. 20"

C’est cette contemplation divine strictement immatérielle
que parait désigner la difficile parole du Christ au larron :
“ En vérité, je te le dis, aujourd’hui tu seras avec moi au
paradis. 2! ' Il ne peut s’agir exactement du paradis d’Apam et
d’EVE, car sa pleine jouissance supposait la récupération au
moins du corps paradisiaque, que ni le Christ ni le larron
ne pouvaient avoir le jour de leur mort. Une solution, c’est que
la parole du Christ a ouvert la porte de ce paradis, en principe
ce jour-la, quitte a ce que la chose flt réalisée a la résur-
rection du Christ (pour le Christ) ou & la résurrection générale
(pour le larron) — tout comme la parole : “Le jour ou tu
en mangeras, tu mourras de mort 227, reste véridique abso-
lument, car bien qu’ApaM ne fiit pas effectivement mort ce
jour-1a, il y est bien mort en principe. Une autre solution,
c’est que le Christ, parlant 2 un homme fruste et peu rompu
aux nuances spirituelles, emploie le mot le plus simple et le
plus vague : “ paradis ” serait donc interchangeable, ici, avec
“ciel ”, “royaume des cieux,”, “royaume de Dieu”, * vie
éternelle ”, etc. Cependant, les Péres en général attachent a
cette parole du Christ une signification précise. Dabord, c’est
bien le méme paradis de nos premiers parents : “ Quand
’homme eut été expulsé du paradis, ‘un glaive enflammé
tournant fut établi’ 2’ pour en garder l'accés; et la raison
de cette promptitude divine, c’est [la crainte] que 'homme ne
s'approchit de I'arbre de vie et ne le touchat et ne demeurat
immortel... Ce que nous cherchions donc était ceci : si le
paradis est inaccessible aux saints 4 cause du glaive tournant ?
Mais si les athletes sont écartés du paradis, pour quelle pro-
messe subissent-ils dés lors les luttes de la piété ? Et s’ils

20. Sur div. difficultés chez DENYs et GréGome (P.G. XCI, 1368-9).
21. Lc. 2343,

22. Gen. 217,

23. 1d. 42,




209

regoivent moins que le larron 4 qui le Seigneur a dit : * Au-
jourd’hui tu seras avec moi au paradis * — bien que le larron ne
s’approchit pas de son gré de la croix, mais parce qu'il
était pres du Salut, le voleur clairvoyant et heureusement
doué vit le trésor et, saisissant l'occasion, emporta comme
butin la vie, faisant juste et bon usage de sa science de
voleur en disant : ‘Seigneur, souviens-toi de moi dans ton
royaume ’ — alors, lui est jugé digne du paradis, mais le
glaive enflammé en interdit I'acces aux saints ? Ou plutét, le
probléme trouve par 12 méme sa solution. C’est pourquoi en
effet la Parole ne représente pas le glaive comme étant
toujours dressé face a ceux qui entrent, mais elle le fait
‘ tournant ’, afin qu’il fasse face aux indignes et, en tournant,
qu'il se présente de dos a ceux qui sont dignes, leur ouvrant
furtivement I’accés a la vie, ou ils sont entrés, ayant impassi-
blement traversé la flamme, par 'assurance que leur conférent
leurs luttes.2¢” Mais ce paradis, en attendant que I’ame
reprenne son corps devenu incorruptible, est joui par l'ame
seule. Parlant du larron, St MaxiME dit qu’il * entre dans le
lieu de la connaissance, je veux dire le paradis, ol une fois
devenu il saura la cause de la condamnation et de la souf-
france dans lesquelles nous sommes maintenant enfermés. 2 ”
Enfin St GREGOIRE DE NYSSE : “ L’époux ne nous a pas €té
enlevé, il se tient au milieu de nous, bien que nous ne le
voyions pas... Il n’adore plus les choses célestes par des signes
et des ombres, mais il fixe du regard la forme méme des
réalités, non plus en un miroir et par énigmes ; il intercede
aupres de Dieu en personne. Il intercéde pour nous et pour les
ignorances du peuple. I1 a déposé ‘les tuniques de peau ',
car les habitants du paradis n’ont point besoin de tuniques
pareilles ; mais il s’est paré de vétements qu’il s’est tissés par
la pureté de sa vie... Il a délié le soulier de I’ame afin qu’avec

24. GregoIRe DE Nyssg, Hom. I sur les 40 Martyrs (P.G. XLVI, 772).
%g SGur d;v.l difficultés chez Denys et GriGoirg (P.G. XCI, 1373).
. Gen. 332,




210

le pied pur de lintelligence il marchit sur la terre sainte
ou Dieu est contemplé. 27 ”

Notons dans ce texte un détail intéressant : les saints aprés
leur mort sont invisiblement parmi nous. prient pour nous et
suivent nos destinées. “* Je suis persuadé ", écrit St GREGOIRE
LE THEOLOGIEN, “ que les ames des saints pergoivent ce qui
nous regarde. 28 »» Et, parlant de son pére : ‘‘ Le bon pasteur
ne nous a pas abandonnés maintenant non plus, lui qui a livré
son ame pour les brebis ; mais 1l est present et mene paitre et
guide et connait les siens et est connu par eux : non visible
corporellement, mais présent parmi nous spirituellement, et
luttant pour les brebis contre les loups, et ne laissant personne
pénétrer dans la cour, a la maniere des brigands et insidieu-
sement, pour entrainer, d’'une voix étrangeére, et séduire les
ames bien dirigées par la vérité. Je suis persuadé qu’il le fait
maintenant par l'intercession, encore plus quauparavant par
lenseignement, dans la mesure ol [maintenant] il est plus
proche de Dieu, ayant secoué les liens corporels et ayant été
délivré du limon qui rendait I'intelligence trouble ; et il est pré-
sent, nu, devant l'intelligence nue, premiere et trés pure, ayant
été jugé digne, si j'ose ainsi m’exprimer, du rang et de I'assu-
rance angélique. # " Enfin, il dit de St BAsILE : “ Et mainte-
nant il est aux cieux, offrant la, selon mon sentiment, des
sacrifices pour nous et priant pour le peuple... Toi, 6 divine
et sainte (éte, puisses-tu nous regarder d’en haut et, soit arréter
par tes intercessions l'écharde de la chair qui nous a été
donnée par Dieu pour notre correction, soit nous stimuler a la
porter avec patience ; et puisses-tu conduire jusqu’au bout
notre vie selon ce qui est le plus avantageux !3° ”

Les justes morts en état de purification imparfaite auront
a passer par une phase de purification (appelée en théologie

27. Oraison funébre de St MéLice (P.G. XLVI, 861).
28. Lett_re 223, A TuécLa (P.G. XXXVII, 368).

29. Oraison funébre de son pére (P.G. XXXV, 989).
30. Oraison funébre de St BasiLe (P. G. XXXV, 604).



211

occidentale * purgatoire ). On peut déduire son existence du
texte de I’Ecriture qui raconte ce que fit JUDAS MACCABEE pour
les soldats morts : ‘“ Ayant fait une collecte d’environ deux
mille drachmes, il I'’envoya a Jérusalem afin qu’on offrit un
sacrifice pour le péché, agissant fort bien et adroitement en
pensant 4 la résurrection. Car s’il n’avait pas espéré que les
soldats tombés dussent ressusciter, il elt été superflu et
délirant de prier pour les morts ; et s’il envisageait qu’une
tres belle récompense est réservée a ceux qui s’endorment dans
la piété, c’était 1a une sainte et pieuse pensée. Voila pourquoi
il fit faire ce sacrifice expiatoire pour les morts, afin qu'ils
fussent délivrés de leur péché. 3! Cette derniere expression ne
pouvant s’appliquer aux damnés, on est obligé de supposer
I'existence d’un état qui ne soit ni le ciel ni 'enfer, et dont les
morts puissent sortir pour entrer dans la béatitude. La méme
déduction peut étre faite des innombrables pricres pour les
morts, dans la liturgie byzantine : ** Assigne une place a leurs
esprits et & leurs noms dans le livre de vie, dans le sein
d’ABRAHAM, d’IsaAc et de JAacos, au lieu des vivants, au
royaume des cieux, au paradis des délices ; introduis-les tous,
par tes anges lumineux, dans tes saintes demeures 2" ;
“Donne le repos a 'ame de ton serviteur, qui s’est endormi.
dans un lieu lumineux, un lieu vert, un lieu de soulagement, ou
il n’y a pas de souffrance, de tristesse et de gémissement. 3"
Mais méme s’il n’y avait pas, dans I’Ecriture et la liturgie,
ces suggestions tres claires d’un purgatoire. l'intelligence de la
foi y conduirait inévitablement. En effet, c’est un principe
fondamental qu’il n’est permis qu'aux purs de s’approcher du
Pur : Il faut se¢ purifier d’abord. ensuite converser avec le
Pur, si toutefois nous ne voulons patir ce qu'a pati Israél qui
ne pouvait soutenir la gloire de la face de MOiSE, et pour cela
avait besoin d’un voile ; ou MANOE s’écriant : ‘nous avons

31. Il Macc. 12435,
32, Vépres du Lundi de Pentecote.
33. Office des Funérailles.




212

péri, 6 femme, nous avons vu Dieu !34°, quand lui est survenue
I'apparition divine ; ou PIERRE é€loignant Jésus du bateau,
comme étant indigne lui-méme d’une telle présence (quand je
dis ‘ PIERRE ', j'entends celui qui va A pied sur les vagues) :
ou étre aveuglés comme PAUL, avant qu’il ne se fiit lavé des
persécutions, conversant avec le persécuté, ou plutdt avec une
petite splendeur de la grande lumire... 3 Si donc certains, se
trouvant & leur mort étre fondamentalement des justes, parce
que non frappés de mort spirituelle, mais, & I'instar de ceux
que vient de nommer le THEOLOGIEN, non encore parfaitement
purifiés, 1 est impossible qu’ils puissent tels quels jouir de la
béatitude. N’ayant pas volontairement accepté en cette vie
toute la souffrance, “ ce divin remeéde a nos impuretés ', néces-
saire & leur purification parfaite, ils auront a subir involon-
tairement cette souffrance beaucoup plus forte, et dans la
mesure de leur impureté, idée que nous avons vu St GREGOIRE
DE NYSSE développer admirablement dans certains de ses
textes difficiles. Ces souffrances seront évidemment exclusi-
vement spirituelles.

Quant aux ames qui terminent la course de leur vie en état
de mort spirituelle, elles subissent le chiatiment de 1’enfer par-
tiellement. St MAXIME parle de ““ la désolation de 1’Ame aprés
la mort, n’emmenant avec elle rien sinon une conscience
marquée par ses mauvaises actions, et la pensée de la perqui-
sition effrayante menée contre elle, dans les airs, par les esprits
mauvais, et celle de la détention des ames, actuellement,
dans I’enfer amer et sombre. 3¢ >

Peut-il y avoir un adoucissement quelconque a leurs
peines ? St CHRYSOSTOME le pense : “ S’il est mort pécheur,
pour cela aussi il faut se réjouir, du fait que ses péchés ont
€t¢ interrompus et qu'il n’a pas renchéri sur sa méchanceté ;

34, Jug. 1322,

35. GREGOIRE LE THEOLOGIEN, Sur les saintes Lumiéres, Disc. 39, (P.G.
XXXVI, 344).

36. Lettre 5 (P.G. XCI, 424).



213

et [il faut] I'aider autant que possible, non en pleurant, mais
par des pritres, des supplications, des aumones et des obla-
tions. Ce n’est pas superficiellement que ces choses ont été
congues, et ce n’est pas en vain que nous faisons mémoire,
dans les saints mysteres, de ceux qui sont morts, et que nous
nous présentons pour prier en leur faveur l'agneau étendu,
Celui qui a enlevé le péché du monde, mais afin qu'il leur
advienne de la une certaine consolation. Ce n’est pas en vain
que celui qui est debout a l'autel, pendant ’'accomplissement
des terribles mystéres, prie 2 haute voix pour tous ceux qui se
sont endormis dans le Christ, et pour ceux qui les commé-
morent. Car si les commémoraisons ne se faisaient pour eux,
on ne dirait pas ces choses-la. Et nos [mysteres] ne sont pas
du théatre, loin de 12 ! ils se font par I'organisation de I’Esprit...
En effet, si les enfants de JoB ont été purifiés par le sacrifice
de leur pére, comment doutes-tu, lorsque nous faisons des obla-
tions pour ceux qui sont morts, qu’il ne leur advienne une
certaine consolation ? Dieu, en effet, a coutume d’accorder
aux uns des grices au nom d’autres. ” Ailleurs il dit :
“ Quelle espérance, dis-moi, y a-t-il & partir, avec ses péchés,
1a ol il n’est plus possible de s’en débarrasser ? Car tant
que [les pécheurs] étaient en cette vie-ci, il y avait un grand
espoir qu’ils changeassent peut-étre, qu’ils devinssent meil-
leurs ; mais quand ils sont partis en enfer ou il n'y a rien a
tirer du repentir — en effet, il est dit : ‘En enfer, qui Te
rendra grédces ? 3’ — comment ne seraient-ils pas dignes de
lamentation ?... Pleurons-les, aidons-les selon notre capacité,
ingénions-nous A leur trouver quelque aide, petite certes, mais
aide quand méme. Comment et de quelle maniére ? En priant,
en exhortant les autres A prier pour eux, et en donnant cons-
tamment, en leur faveur, aux pauvres. Car cela [leur] apporte
une certaine consolation. ¥’ L’histoire de St MACAIRE et du

37. Hom. 41 sur I Cor. (P.G. LXI, 361).
38. Ps. 6°.
39. Hom. 3 sur Phil. (P.G. LXII, 203-4),




214

crane va dans le méme sens : “ Un jour que je me promenais
au désert, je trouvai le crane d’'un mort par terre, et quand je
I'eus secoué avec une branche de palmier, il me parla. Et je lui
dis : “toi, qui es-tu 7’ Le crine me répondit : * jétais le prétre
des idoles, pour les Grecs qui résidaient ici, mais toi, tu es
MacaIRE le porteur de I'Esprit ; toutes les fois que tu as pitié
de ceux qui sont dans le chitiment, et que tu pries pour
eux, ils sont consolés quelque peu.’ L’ancien lui dit : ‘De
quelle maniére sont-ils consolés et quel est le chatiment 2’ 11
lui dit : © Autant le ciel est distant de la terre, autant le fey
s'’étend au-dessous de nous, et des pieds jusqu’a la téte nous
sommes dans le feu. Et I'on ne peut voir un autre face 3 face
mais le dos de I'un est collé au dos de I’autre. Quand donc tu
pries pour nous, on voit le visage de 1'autre en partie : voil la
consolation. ” Et I'ancien, ayant pleuré, dit : ¢ Malheur au jour
ol 'homme est né! ’ Et I'ancien lui dit: ¢ Y a-t-il un autre
supplice qui est pire ?* Et le crane lui dit : Il y a un plus grand
supplice, au-dessous de nous ’. Et I'ancien lui dit : ‘ Et qui se
trouvent-1a ?’ Et le crane lui dit : ¢ Nous, nous sommes pris en
pitié, ne flt-ce qu’un peu, car nous n’avons pas connu Dien ;
mais ceux qui, connaissant Dieu, I'ont renié et n’ont pas
accompli sa volonté, sont au-dessous de nous’. Et l’ancien,
ayant pris le crane, le couvrit d’'une tombe de terre. 4 ”

La derniére idée exprimée par le crine est particuliérement
intéressante : Dieu, étant infiniment juste, punit selon le
degré de la lumitre qu'on a violée. Un paien, n’ayant jamais
entendu parler d’Evangile ni de loi mosaique, et cela sans qu’il
soit de sa faute, sera jugé selon sa conscience, c’est-a-dire selon
la loi naturelle réfractée par le prisme individuel (cette
réfraction évidemment diffeére d’un prisme & un autre, et nous
avons en vue la réfraction due a des causes involontaires, car
toute infidélité volontaire de réfraction sera jugée coupable).
De méme, un Juif sera jugé, non plus selon la correspondance
de sa conscience i la loj naturelle, mais selon sa correspon-

40. Apophtegmes (P.G. XXXIV, 257, 260).




.

215

dance 2 la loi mosaique, c'est-a-dire a la loi naturelle précisée,
confirmée et protégée par la loi mosaique. Toute défection
volontaire par rapport a cette derniere loi sera donc coupable.
Comme le dit St PauL : “ Ceux qui ont péché en dehors de
la Loi périront aussi en dehors de la Loi; et ceux qui ont
péché dans la Loi seront jugés par la Loi. ! ” Enfin, un
chrétien a deux avantages sur les précédents : il est censé
connaitre I’Evangile, donc la loi surnaturelle, et il a a sa
disposition une grace surabondante et adéquate a 'accomplis-
sement de cette loi plus sublime. Son jugement sera donc
d’autant plus grave et plus séveére qu’il aura bénéficié d’une
lumiére plus grande que celle des deux autres, et abusé d’elle.
Cest le sens de la pensée exprimée par le crane.

L’enfer ou sont les Aames des damnés, avant la résurrection,
ne doit pas étre confondu avec ““ les enfers ”, c’est-a-dire 1’état
des morts tant justes que méchants, avant la descente libéra-
trice du Christ aux enfers. Si I’état de ces derniers ne différait
en rien de celui des damnés maintenant en enfer, par contre les
premiers avaient temporairement le sort réservé aux enfants
morts sans baptéme, dont St GREGOIRE LE THEOLOGIEN dit :
“Ils ne seront ni glorifiés ni punis par le juste juge, vu d’une
part qu’ils ne sont pas marqués du sceau du baptéme, et
d’autre part sont innocents, plutt subissant le tort que le
commettant. Car celui qui ne mérite pas le chatiment n’est pas
pour autant digne d’honneur, de méme que celui qui ne mérite
' pas I'honneur n’est pas pour autant digne de chitiment. 42>

Isaie parle mystérieusement de ces justes et les représente
comme des trésors enfouis, car effectivement ils étaient des
trésors en puissance, attendant que le Christ les libérat
en “ pulvérisant les portes d’airain ” de l'enfer, “ et en brisant
Ses verrous de fer ¥ (images pour désigner l'inexorabilité et
'implacabilité de la mort) : “ Ainsi parle le Seigneur Dieu

41. Rom. 212,

42. Sur le Baptéme, Disc. 40 (P.G. 9).
43. Ps. 10610 " c. 40 (P.G. XXXVI, 389)




T

216

a Cyrus mon christ, qu'll a pris par la main droite pour que
les nations lui obéissent, et Je romprai la force des rois,
et J'ouvrirai devant lui les portes, et les villes ne seront
pas fermées. Moi, Je marcherai devant toi, et J’aplanirai les
montagnes, et Je pulvériserai les portes d’airain et briseraj les
verrous de fer, et Je te livrerai des trésors ténébreux, et
Je t'ouvrirai les cachettes invisibles... ™ Parmi ces trésors
étaient nos premiers parents, dont le salut est plus qu’insinué
par “La Sagesse” : " Clest [la Sagesse] qui protégea le
pére du monde, le premier étre fagonné, créé seul, et ’écarta de
sa faute ¢°” (ce qui explique pourquoi, dans les mosaiques si
belles de Chios et I'iconographie byzantine en général, le
Christ est représenté les délivrant les premiers). St PIERRE aus-
si a racont¢ cette descente victorieuse : “ C'est en son esprit
que [le Christ] alla méme précher aux esprits en prison, A ceux
qui jadis avaient refusé de croire lorsque la longanimité de
Dieu [les] attendait anxieusement, aux jours ou NOE construi-
sait I'arche, dans laquelle un petit nombre, c’est-a-dire huit
admes, furent sauvées par l'’eau... Méme aux morts a été
annoncée la Bonne Nouvelle, afin que, jugés selon les hommes
dans la chair, ils vécussent selon Dieu dans l'esprit. 4¢ ” (La
premiére partie de ce passage difficile ne parle pas d’une predi-
cation en vue de convertir, mais en vue d’annoncer a tous, €lus
et damnés, la victoire finale sur la mort ; la deuxieéme partie
semble avoir en vue le salut de ceux qui ont péché, comme
'explique St MAXIME, “ non pas tant par ignorance de Dieu
que par exces les uns contre les autres... et qui ont déia recu,
durant leur vie dans la chair, le juste chatiment de leur grief
les uns contre les autres. 47 )

Les morts reviennent-ils sur terre ? Nous avons déjé,_vu St
CHRYSOSTOME déclarer que I’ame sans le corps ne sait pas

44, 4513,

45. 101,

46. | Pier. 319—20 4o,

47. A THaLassios, 7 (P.G. XC, 284).




E—

217

s'orienter dans I’autre monde, et par ailleurs, les mots “ enfer-
mer ”, “ détenir ”, employés constamment par les Peres en
| général, pour décrire le sort de I’ame, confirment qu’ “il n’est
pas possible que I'ame arrachée du corps erre ici-bas. ¥ 7 Il y
a cependant deux exceptions, assez timides, sous l'influence
d’un texte de PLATON. Celui-ci avait écrit sur I'dme vicieuse :
“ Une pareille d4me, avec ce contenu, est alourdie, tirée en
arriecre vers le lieu visible par la peur du lieu invisible, de
la demeure d’Hadés comme on dit ; elle se vautre a I’entour
des monuments funéraires et des tombes, a I'entour desquels,
justement, se voient je ne sais quels fantbmes ombreux d’ames,
simulacres comme en peuvent fournir les ames qui sont de ce
genre ; ames qui, pour n’avoir pas été affranchies en état
de pureté, mais en état de participation au visible, sont elles-
mémes de ce fait objets de vision ! 4 ” ORIGENE reprit l'idée :
“ L’ame pure et non alourdie par les masses de plomb du vice
s’éleve dans les airs vers les lieux des corps plus purs, et éthérés,
quittant les corps grossiers d’ici-bas et leurs souillures ; mais
I’Ame mauvaise, tirée, par les péchés, en bas vers la terre
et incapable de s’envoler, se déplace et erre ici-bas, 1'une aupres
des tombeaux, ol lI'on voit des fantdmes ombreux d’ames,
I'autre, pour le dire en un mot, dans la région terrestre. > A
son tour, St GREGOIRE DE NYSSE I’a émise a titre de pure hypo-
these : “Si telle chose vraiment arrive, cela réprouve l'atta-
chement excessif de 'ame a la vie charnelle ici-bas, puisque,
chassée de la chair, elle ne veut pas s’envoler dans la pureté,
| ni laisser venir le changement absolu & une forme invisible,
mais elle persévere dans la forme du corps, méme apreés la
dissolution de cette forme, et en étant sortie, erre, par désir
de cette forme, dans les lieux matériels et séjourne aux
alentours. 5! ” Il pouvait émettre cette hypothése d’autant plus
facilement qu’il avait, nous I'avons vu au chapitre III, une

48. CHRYsoSTOME, Hom. 28 sur Mt. (P.G. LVII, 353).
49. Phédon, 81d.

50. Cont‘re CeLse, VII, 5 (P.G. XI, 1425, 1428).
51. De I'Ame et de la Résurrection (P.G. XLVI, 88).

%—




218

haute idée de la capacité naturelle de I'ame seule pour se
déplacer, idée différente de celle de St CHRYSOSTOME.

Mais jamais ni St GREGOIRE DE NYSSE ni aucun Pére n’ont
approuvé le spiritisme, c’est-a-dire I'évocation de I'Ame des
morts. Qu'on voie des tables tourner, des chaises cogner
contre le plafond, qu’on entende des voix, qu'on en devienne
méme un peu dingue, tout le monde peut le constater. Mais
qu’est-ce qui nous prouve que c’est bien le mort qui parle ? —
“ Mais c’est sa voix ! ” — Mais le démon a bien la capacité de
simuler toutes les voix que vous désireriez! — *“ Il dit pour-
tant des vérités ! “ — C’est pour vous fourvoyer d’autant plus
aisément qu’il aura davantage acquis votre confiance. Sachant
que le mensonge et le vice, en tant que tels, repoussent plutot
qu’ils n’attirent, il se transfigure cn ange de lumiére. Expli-
quant pourquoi il est écrit : © S’ils n’écoutent pas MOISE et les
prophetes, ils ne seront pas convaincus méme si quelqu’un res-
suscite des morts 52 ”, CHRYSOSTOME signale, entre autres cau-
ses, les suivantes : “ Si les morts devaient réguliérement res-
susciter et nous annoncer tout ce qu’il y a la-bas, méme cela
serait peu considéré avec le temps. En sus, le diable introdui-
rait trés facilement des croyances funestes. Car souvent il pour-
rait faire apparaitre des fantdmes, ou agencer que des gens
contrefissent les morts et fussent enterrés, puis il les montrerait
comme €tant ressuscités des morts et par eux ferait croire aux
esprits abusés les choses qu’il voudrait. En effet, si maintenant,
alors que rien de cela n’arrive, la vision de songes €bauchant
des morts a souvent fourvoyé et corrompu une multitude [de
gens] : a bien plus forte raison, si cela arrivait et était ancré
dans I’esprit des hommes, 2 savoir que beaucoup de ceux qui
sont morts reviennent, ce démon impur tramerait d’innom-
brables piéges et introduirait dans la vie une grande imposture.
C’est pour cela que Dieu a fermé les portes et qu’ll ne laisse
aucun de ceux qui partent revenir raconter ce qu’il y a la-bas,

52. Le. 162,




219

afin que le démon, saisissant par 1a 1'occasion, n’introduise pas
ce qui est de sa part. 33 ”

On objectera: “ la sorci¢re d’Endor %4, & la demande de Saiir,
a bien pu faire monter le spectre de SAMUEL, qui prédit véridi-
quement A SAlUL sa défaite imminente et sa mort; et ce
qui ajoute au scandale, C’est que cette dme de juste, dont
vous dites & bon droit qu’elle est entre les mains de Dieu, a
obéi a une sorciére, c’est-a-dire, selon vous, a I'instrument du
diable ! ” — Effectivement c’est SAMUEL qui a paru a I'évoca-
tion, et on ne peut éluder la difficulté en prétendant que c’est
le diable qui prenait I'apparence de SAMUEL, car la prophétie
si précise et si vraie que fait celui-ci ne peut étre attribuée
a la puissance diabolique. La solution de cette fameuse diffi-
culté est pourtant simple : c’est un acte de condescendance de
la part de Dieu, lequel a permis que I’Aime de SAMUEL obtem-
pérat a I’évocation faite par une sorciere, et ainsi a détourné
notre mal au bien qu’ll a en vue. St CHRYSOSTOME a fait
remarquer comment, dans le méme sens, Il s’est servi d’'un
astre, surnaturel sans doute, mais un astre tout de méme quant
a l'apparence, au risque de paraitre soutenir la superstition
néfaste qu’est l’astrologie, tout cela afin d’amener les mages
a la foi : acte d’ineffable bonté, qui révele un Dieu cherchant
par tous les moyens & sinsérer dans les préoccupations
humaines pour les élever et les purifier. Le méme principe a
Joué, selon CHRYSOSTOME, dans I'histoire du renvoi de I’Arche
par les Philistins. 5 Leurs devins ayant décrété qu'il fallait
préparer un chariot neuf et deux vaches qui avaient enfanté
pour la premiére fois, les atteler au chariot, en ramenant leurs
petits en arriere a 1'étable ; et que si, sans se laisser détourner
par leurs petits, elles tiraient le chariot, portant I’Arche, vers les
Israélites, cela serait une preuve que c’était vraiment le Dieu
de I’Arche qui avait frappé les Philistins de tumeurs : * Dieu

53. Hom. 4 sur Lazare et le mauvais riche (P.G. XLVIII, 1010).
54. T Sam. 28325, :

55. I Sam. 6.

N o




220

suivit 1’avis des devins, par condescendance également, et Il ne
crut point que ce ft indigne de Lui de réaliser le pronostic
des devins, et de faire qu’ils parussent dignes de foi en ce
qu'ils avaient décrété. En effet, 'exploit €tait plus éclatant du
fait que les ennemis eux-mémes rendirent témoignage a la
puissance divine et que leurs maitres apportérent leur
suffrage. %

56. Hom. 6 sur Mt. (P.G. LVII, 66).



CONCLUSION

FACE A LA MORT : L’ESPERANCE

! Nous avons donc essayé dans ce livre de démontrer que la
mort ne met point un terme a l'existence humaine, mais au
contraire la prolonge en un état d’'une durée infinie, et incom-
mensurablement plus heureux, ou plus malheureux, selon la
maniére dont on a vécu cette vie<i si éphémere et si peu
substantielle. La fugacité de celle-ci est une constatation que
personne, jouissant de son équilibre mental, ne pourrait
nier : “ Nos festivités ont maintenant pris fin. Nos acteurs
que voici, ainsi que je vous l'ai prédit, étaient tous des
esprits, et se sont évaporés en air, en air ténu : et, comme le
tissu sans substance de cette vision, les tours couronnées de
nuages, les palais somptueux, les temples grandioses, le grand
globe méme et tout ce dont il est héritier, se dissoudront
sirement et, comme ce spectacle sans substance qui a disparu,
ne laisseront pas de vapeur derriére. Nous sommes une matiere
faite pour des songes; et notre petite vie est entourée dun
sommeil. ! » Et PLOTIN dit : « Ils ressemblent 2 des hommes
endormis qui prennent pour des réalités les visions qu’ils ont
dans leurs réves. Car la sensation est le propre de I’dme qui

1. SHAKESPEARE, La Tempéte, [V, 1.

¥;——_




222

dort ; tant que 'ame est dans le corps elle dort ; son véritable
réveil consiste a se séparer véritablement du corps, et non 3
se lever avec lui. Se déplacer avec le corps, c’est passer du
sommeil 3 une autre espece de sommeil, d'un lit & un autre :
s'éveiller véritablement, c’est se séparer complétement des
corps... 2 Clest le fait que I'éternité, douée d'une importance
vertigineuse, est suspendue sur ce fil d’araignée qu'est notre
vie actuelle, qui rend celle-ci infiniment pathétique et drama-
tique : la sinuosité sans cesse évanouissante et renaissante des
vagues battant les rivages d’éternité !

Plus que quiconque, le chréticn saisit ce contraste et cetle
dramatique dépendance. Pour lui, il ne s’agit pas de perdre
le temps. Celui-ci pour lui n’est pas de “ largent », selon
un proverbe anglo-saxon tres représentatif de notre époque,
il est infiniment plus que cela, car chaque particule en est
chargée d’éternité. Il voit toutes choses sous 'angle d'éternité.
Et cC’est bien la pensée de la mort, et de ce qui l'attend
apres la mort, qui I'empéche de jamais perdre de vue I'éternité
qui fait I'arriere-fond du temps. Si la pensée de la mort était
vraiment efficace 4 tous les instants de notre vie, notre vie
serait idéale : “ Personne, ayant la pensée de la mort, ne
pourra jamais pécher °.3 La principale raison pour laquelle
Dieu nous cache I’heure de notre mort, c’est afin que nous
soyons toujours vigilants, car la connaissance de la date
exacte de notre mort menerait inévitablement a I'apathie et
a l'ajournement continuel de notre conversion : or, on meurt
presque fatalement comme on a vécu, une conversion du
dernier instant est chose rare, et en tout cas clle ne peut
presque jamais avoir lieu chez celui qui par calcul pervers
I'a repoussée jusqu'au dernier moment : * Ceux qui sont
pleins des saletés et des souillures de I'impiété, si toutefois
ils sont parvenus 4 une sainte initiation et, 'ayant repoussée,
d’une maniere funeste, de leur propre csprit, ont déserté et

- Ennéades, 111, 6, 6.
- St JeaN Crimaque, Echelle, 6 (P.G. IIXC, 797).

L b2




223

sont passés aux convoitises corruptrices, la divine législation
des Paroles, quand ils seront parvenus vers le terme de cette
vie-ci, ne leur paraitra plus aussi méprisable, car ils verront
avec d’autres yeux les plaisirs anéantis de leurs propres pas-
sions et, estimant bienheureuse la sainte vie dont il se sont
écartés déraisonnablement, sont pitoyablement arrachés de
cette vie-ci et, a cause de leur vie trés mauvaise, ne sont
mus d’aucune sainte espérance.*” De plus, dans I'hypothese
d’une prescience de la date de notre mort, les actes des justes
seraient beaucoup moins méritoires, car la certitude qu'a tel
ou tel moment ils ne vont pas mourir les ferait affronter
alors les épreuves sans peur ni risque : “ Dis-moi, si le patriar-
che ABRAHAM, tout en prévoyant que son fils ne sera pas
immolé, I'avait emmené [2 l'immolation], est-ce quil aurait
eu quelque récompense ? Mais quoi, si PauL, ayant prévu
qu’il ne mourra pas, avait méprisé les dangers, en quoi eit-il
été admirable ? Car le plus tiede, s’il trouvait une garantie
certaine de sa sécurité, se jetterait au feu.>”

Parvenu au seuil de la mort, le chrétien (en parlant seule-
ment du véritable chrétien, je n’exclus évidemment pas la
possibilité pour ceux qui n’ont pas connu le Christ, SOCRATE
par exemple, d’étre héroiques et admirables devant la mort,
mais je prends le chrétien comme exemple parce qu'il dépasse
un SOCRATE par I'élément surnaturel du christianisme — mais
cela est une autre histoire) concilie deux sentiments, en appa-
rence incompatibles : le recul devant la mort, et la prompti-
tude a I'embrasser :

I. Le recul devant la mort. — Il y a en effet en chacun
de nous un amour naturel de la vie, un amour bon puisqu'il
nous préserve dans l'existence. C’est pourquoi le suicide est
un grand crime, au méme titre que I’homicide, que celui-ci
s’appelle assassinat, avortement ou euthanasie. Le don que

4. DENYS L’AREOPAGITE, Hiérarchie Ecclés., 7 (P.G. I, 553, 556).
5. CHrysosToME, Hom. 9 sur [ Thess. (P.G. LXII, 448).

g;——‘




224

Dieu nous fait de la vie implique qu’ll veut que nous la
préservions, car si Dieu nous donne une chose ce n’est pas
pour que nous l'anéantissions. C’est un spécieux sophisme que
de parler du “droit & la mort”, car ce n'est pas nous qui
nous sommes donné la vie, et nous n’avons en conséquence
aucun droit de nous 1'6ter. Sans doute qu'elle nous a été
“donnée ", mais recevoir un don exige le respect de l'inten-
tion du bienfaiteur. Si un roi nous faisait cadeau de son
image, et qu’au lieu d’entourer celle-ci d’honneurs nous allions
la conspuer ou la jeter & la poubelle, nous serions justement
chatiés. Or, I'intention du créateur est inscrite au plus profond
de notre €tre, dans chaque fibre pour ainsi dire : c’est d’entre-
tenir la vie en nous, bien loin de I'anéantir. S'il n’en était
pas ainsi, les fonctions adaptives du corps n’entreraient pas
pas immédiatement en action, avec une ingéniosité émou-
vante, pour restaurer un organe lésé. Parler donc du “ droit
4 la mort” ne peut étre que le fait de quelqu’un qui est
essentiellement athée, qui croit s’étre donné la vie lui-méme !
De plus, le mot méme *“ euthanasie » confond grossirement
le bien avec le plaisir, le mal avec la souffrance.

Il y a donc une crainte naturelle de la mort qui n’est que
I'expression de cet amour de la vie — crainte bien distincte
de la lacheté, celle<ci érigeant I'amour de la vie en absolu,
jusqu’a transgresser la volonté divine : par exemple, aposta-
sier pour sauver sa peau. Les stoiciens qui ont prétendu
déraciner cette crainte sont allés A 1’encontre de la nature —
inefficacement d'ailleurs, comme tout ce qui va contre la
nature. C'est cette sensibilité trés aigué¢ devant la mort qui
est si émouvante dans le Christ. Il a souvent fui devant les
Juifs qui voulaient Le tuer, et son angoisse a atteint son point
culminant 4 'approche de la mort et lors de I’agonie : “ Main-
tenant mon ame est troublée, et que dire ? Pére, sauve-moi de
cette heure ” ¢ ; “ Mon 4me est triste jusqu’a la mort... Mon
Pere, si c’est possible, que ce calice passe loin de moi ; cepen-

6. Jn. 127,



225

dant [que ce soit] non comme Je veux, mais comme Tu
veux ” 7 ; “ Et en proie a 'angoisse, Il priait plus instamment,
et sa sueur devint comme de grosses gouttes de sang qui tom-
baient a terre >’ 8 ; *“ C’est Lui qui, aux jours de sa chair, ayant
présenté, avec une puissante clameur et des larmes, des implo-
rations et des supplications a Celui qui pouvait Le sauver de
la mort... 2> St CHRYSOSTOME explique : “ De méme qu’ll a
eu faim, de méme qu’ll a dormi, de méme qu’ll s’est fatigué,
de méme qu’ll a mangé, de méme qu’ll a bu, ainsi Il récuse
la mort, trahissant I’humanité qui est en Lui et la faiblesse
de la nature qui ne supporte pas impassiblement d’étre arra-
chée de la vie présente.. Car l'amour de cette vie se
trouve dans notre nature. !1°” Cette crainte de la mort a, chez
le Sauveur, dépassé tout ce qu'on peut imaginer, a cause
surtout de la certitude divine, et donc absolue, qu’ll avait du
caractére inéluctable de sa mort imminente : “Ce ne sont
pas les blessures qui constituent le supplice le plus cruel,
c’est la certitude que dans une heure, dans dix minutes, dans
une demi-minute, & I'instant méme, 'ame va se retirer du
corps, la vie humaine va cesser, et cela irrémissiblement. La
chose terrible, c’est cette certitude.!! Le plus épouvantable,
c’est le quart de seconde pendant lequel vous passez la téte
sous le couperet et I'entendez glisser... Quand on met a mort
un meurtrier, la peine est incommensurablement plus grave
que le crime... Celui qui est égorgé par des brigands la nuit,
au fond d’un bois, conserve, méme jusqu’au dernier moment,
I’espoir de s’en tirer. On cite des gens qui, ayant la gorge
tranchée, espéraient quand méme, couraient ou suppliaient.
Tandis qu’en lui donnant la certitude 12 de l'issue fatale, on
enleéve au supplicié cet espoir qui rend la mort dix fois plus

7. Mt. 26389,

8. Lc. 2244,

9. Hébr. 57.

10. Hom. sur Mt. 262* (P.G. LI, 38).
: 5 : ?guligné par DoOSTOIEVSKI.




226

tolérable. 1* ™ Si la certitude humaine, qui n'est que relative
(2 preuve, DOSTOIEVSKI lui-méme, gracié au dernier moment
alors qu'il était devant le peloton d'exécution), rend la mort
si terrible, que dire de la certitude divine ? Le Christ a vouly
¢prouver une souffrance humaine inaccessible a nous, afin
que, quelque souffrance que nous eussions A affronter, I'idée
que le Christ I'a soufferte & un plus haut degré que nous,

Lui I'innocent pour nous les coupables, nous fit embrasser
la croix avec courage et méme avec joie.

IL. Ici nous venons a lautre idée : la promptitude 3 em-
brasser la mort : en effet, le cas échéant (quand la volonté
divine I'exige), il faut savoir aller au-devant de la mort avec
intrépidité. C'est ce que nous venons de voir le Christ faire -
“ Cependant [que ce soit] non comme Je veux., mais comme
Tu veux ”. Et aussi : “ Levez-vous, allons ! Voici tout proche
celui qui me livre. 14 Quand faut-il s’abandonner 2 la crainte
de la mort, et quand lui faire face héroiquement, c’est une
science pleine de nuances, que seuls les saints connaissent
parfaitement (d’une connaissance non théorique mais prati-
que) : “ La loi du martyre, c’est, d’'un coté, de ne pas s’avan-
cer a la lutte spontanément, afin d’épargner ainsi les persé-
Cuteurs et les faibles ; et, d’'un autre coté, de ne pas reculer
quand nous y sommes : [autrement] ce serait, dans le premier
cas, de la témérité, et, dans le second, de la licheté. !5 ”

La base de cette promptitude, c’est I’espérance. Quand on
sait que la mort ne fait que hater la vision face 2 face du
Bien-aimé, comment peut-on ne pas éprouver une joie indici-
ble quand sonne I’heure de la mort ? Quand on est convaincu
que “ les souffrances du temps présent ne sont pas 3 comparer
a la gloire qui doit se révéler en nous ” 16, et que *la légere

13. Dostoitvsk], L'Idiot, I, 2.
14. Mt. 264,

15. St GREGOIRE DE NaziaNze, Oraison funébre de St BasiLe (P.G.
XXXVI, 500).

16. Rom. 8¢




227

tribulation d’'un moment nous procure un poids éternel de
gloire. bien au-dela de toute mesure 7”17, comment peut-on se
cabrer devant la souffrance ? ‘* Et de méme que le diamant,
frappé, ne fléchit pas et ne se ramollit pas, mais il pulvérise
le fer qui le bat, ainsi les ames des saints, apres ue i grandes
tortures qui leur avaient été infligées, n'ont elles-mémes souf-
fert aucun dommage, mais détruisant la puissance de ceux qui
les frappaient, les renvoyerent du sein de la lutte vaincus
honteusement et devenus objets de dérision, et ayant subi des
coups intolérables. En effet, on les attachait a un bois et on
creusait leurs coOtés, en approfondissant les sillons, comme
ceux qui labourent la terre, mais sans scinder les corps ; et
’on [pouvait] voir des flancs béants, des cdtés ouverts, des
poitrines éclatées. Et ces brutes-la, buveurs de sang, n'arré-
taient pas la leur fureur mais, les ayant fait descendre du
bois, les étendaient sur des charbons ardents [poses] sur des
échelles de fer ; et de nouveau c’étaicnt des spectacles plus
atroces que les précédents : des gouttes composites tombaient
des corps : celles du sang qui s’écoule et celles des chairs
fondues. Mais les saints, étendus sur les charbons ardents
comme sur des roses, regardaient avec joie ce qui se pas-
sait. 18 Tl ne faut pas croire que Dieu, par un miracle, leur
retire complétement toute sensation des souffrances. Parfois
Dieu le fait, assez rarement et d’une maniére intermittente,
mais en principe la souffrance est plus aigué que jamais,
seulement elle est noyée dans la surabondance de la joie
provenant de l’espérance : * De méme qu’une petite ctincelle
tombant dans I'océan s’évanouit aisément, ainsi tout ce qui
arrive a celui qui craint Dieu, tombant comme dans un océan
béant d’allégresse, séteint et s’andantit. Er ce qu'il v a de
plus admirable, c'est qu'il reste joveux alors que les choses
affliceantes persévérent [en lui]. Car s'il n'y avait aucune
affliction, ce ne serait pas extraordinaire de pouvoir étre tou-

17. 1I Cor. 4'/,
18. CHRrysosToMe, Hom. sur les Martyrs (P.G. L. 708)




228

jours joyeux ; mais étre au-dessus des multiples choses qu’on
subit et qui poussent au désespoir, €t se réjouir au sein des
afflictions, c’est cela qui est paradoxal!... Si aucune épreuve
n’était suscitée aux saints, nous ne les admirerions pas pour
le fait qu’ils sont continuellement dans la joie ; mais ce qui est
digne de stupéfaction et dépasse la nature humaine, c’est qu’'en-
tourés de tous cités de vagues innombrables, ils jouissent d’une
pure sérénité ~. 1° Les Peres ont beaucoup parlé de cette co-
existence incroyable des pires souffrances avec la joie la plus
pure. Voici un texte de St BASILE : “ A force de fouetter, les
bourreaux furent pris d’engourdissement, mais le martyr jouis-
sait de sa force enti¢re. Les mains des écorcheurs se crispérent,
mais la pensée de I’écorché ne fléchit point. Les fouets rela-
chaient les assemblages de [ses] nerfs, mais la vigueur de la
foi se resserrait avec plus de fermeté. Les cdtés creusés étaient
brilés, mais la philosophie de I'intelligence s’épanouissait. Sa
chair était en grande partie morte, mais lui était dans toute
sa force, comme s’il n’avait pas encore commencé la lutte.
En effet, quand I'amour passionné de la piété s’empare de
I'ame, tous les genres d’inimitiés ne lui paraissent que déri-
soires ; et toutes les personnes qui I’écorchent 2 cause du Bien-
aimé, la réjouissent plutét qu’ils ne la frappent. Il est écrit
en effet : “Ils s’en allérent du sanhédrin, tout joyeux d’avoir
€té jugés dignes de subir des outrages pour Son nom’” 20
Cette intrépidité des martyrs et cette joie si sereine qui n’a
rien du fanatisme sont une preuve puissante tant de la vie
a venir que de la résurrection du Christ, source de l’espé-
rance : “ Avant que les hommes eussent cru au Christ, ils
tenaient la mort pour terrible et la craignaient jusqu’a la
lachet¢. Mais quand ils eurent passé 2 sa foi et & son ensei-
gnement, ils mépriserent la mort au point de se précipiter
au-devant d’elle avec ardeur, devenant témoins de la résur-
rection effectuée contre elle par le Sauveur.. En effet, de

19. 1d., Hom. 18 sur les Statues (P.G. IL, 183).
20. Act. 54 — Hom. sur le martyr BARLAAM (P.G. XXXI, 485).




229

! méme qu’un tyran, vaincu par le roi légitime, et enchainé des
| pieds et des mains, devient des lors objet de dérision pour
tous les passants, qui le frappent et le harcelent, ne craignant
plus, & cause du roi qui I’a vaincu, sa démence et sa barbarie :
I ainsi la mort, ayant été vaincue et déshonorée sur la croix
par le Sauveur, et ses mains et ses pieds ayant été enchainés,
tous ceux qui passent dans le Christ la foulent aux pieds et,
témoins du Christ, la mettent en dérision, la raillant et lisant
ce qui est écrit au-dessus d’elle : “ Ou est, mort, ta victoire ?
Ol est, enfer, ton aiguillon ? > 21 ”

Parce que l’espérance est si puissante, I'ennemi subtil de
nos ames tente tout pour la faire échouer. Sa maniere habi-
tuelle est de créer des contrefagons de la vertu qu’il veut
| attaquer. Ainsi, les saints, comme nous l’avons vu, désirant

la mort pour étre plus tot avec le Christ, le démon engendre

le désir de la mort apparemment pour ce but-la, mais réelle-

ment pour des motifs néfastes : “ Tout désir de la mort n’est
i pas forcément bon : car il y a des personnes qui, bien qu’en-
clines & ce qui est contraire, tombent continuellement et sou-
haitent humblement la mort; d’autres, ne voulant pas se
convertir, appellent la mort par désespoir; d’autres encore,
se prenant présomptucusement pour impassibles, n’éprou-
vent pas, durant ce temps-la, de licheté devant la mort; il
y en a enfin (si pourtant ils existent encore) qui, mus par
I’Esprit-Saint, désirent leur départ [de cette vie]. 22” Le déses-
poir est le plus subtil des péchés. Nulle part ailleurs le démon
ne se glisse plus subrepticement. Il prend prétexte d’un magni-
fique sentiment — la conscience de la grandeur de nos péchés
— pour infuser son venin, et cela devient : * Mes péchés
sont si grands qu’ils sont impardonnables ! ” Ce qui équivaut
a : *“Mes péchés dépassent en magnitude la miséricorde
divine ” : celle-ci donc ne serait plus infinie ! JUDAS a commis

14211-1}14('30r. 1585, — ATHANASE, De I'Incarnation du Logos (P.G. XXV,

| 22. St JeaN CLIMAQUE, Echelle, 6 (P.G. 1IXC), 793.

N S




230

un crime plus grave en allant se pendre par désespoir qu’en
livrant le Christ, puisqu'au moins aprés ce dernier crime il
restait une possibilité de pardon, aprés l'autre il n’en restait
plus. Aussi St CHRYSOSTOME dit-il : “ Rien n'a autant de
puissance pour le salut que de regarder continuellement (le
Seigneur] et de se suspendre a cette espérance-1a. Dit-il [nous)
arriver mille choses qui poussent au désespoir, voila la for-
teresse qui ne peut étre brisée, voila le refuge imprenable,
voila la tour invincible. Dussent les événements te menacer
de mort, de danger et d’anéantissement, ne cesse point d’espé-
rer en Dieu et d’attendre de sa part le salut. Car tout Lui est
aisé et facile, et Il pourra trouver une issue a ce qui n'en
a point. N'espere donc pas jouir de son soutien uniquement
quand les choses vont doucement; mais surtout quand il
y a le ballottement des flots et I'orage, et quand le danger
supréme est suspendu [sur ta téte]. Car c’est alors surtout
que Dieu manifeste davantage sa puissance. 2} ”

L’espérance s’exerce non seulement par la contemplation
des biens éternels, mais aussi, surtout pour ceux qui vivent
encore dans le péché ou ne font que commencer dans la vie
spirituelle, par la méditation de l'enfer : *“ Ne cesse pas,
exhorte St JEAN CLIMAQUE, d’imaginer en toi-méme et d’explo-
rer I'abime du feu éternel, les serviteurs qui n’ont pas de
commisération, le juge sans compassion et sans pardon, le
gouffre infini, les flammes souterraines, les descentes étroites
aux lieux et aux abimes souterrains effrayants, et les images
de choses semblables : afin que le libertinage de notre dme,
ayant été réprimé par une grande crainte, notre Ame s'unisse
a la pureté incorruptible, en accueillant les pleurs qui font
resplendir plus [que ne le fait] lc feu ”.2¢ Cest donc une
crainte salutaire que celle de l'enfer, et méme plus efficace
pour les pécheurs que l'attirance exercée par le Bien, parce
que leur sens spirituel est trop émoussé encore pour discerner

23. Hom. sur les Ps., 129 (P.G. LV, 376).
24. Echelle, 7 (P.G. IIXC, 804).




231

cette attirance, et leur amour trop servile. Vaines sont les
récriminations dont on charge le christianisme sur ce point.
Si la crainte de I'’enfer a engendré des névroses chez certaines
ames, cela provient de ce que leur crainte n’était pas celle
que prescrit 1'Evangile, celle qui doit étre équilibrée par
espérance. A mesure que l'amour se purifie, il chasse la
crainte servile, mais la crainte reste, saine et transfigurée :
on craint alors uniquement d’offenser le Bien-aimé, sans
penser aux conséquences. Cependant, dans leur humilité, les
saints, méme les plus grands, craignent l'enfer : “* Alors
nous serons enlevés 25 : en disant ‘nous’, je suis bien loin
de me compter parmi ceux qui seront choisis pour étre enlevés,
je ne suis pas tellement insensible et irréfléchi que d’ignorer
mes propres péchés. En effet, j'eusse, si je n'avais pas craint
de troubler la joie de cette féte, pleuré un peu au rappel de
cette parole, car elle m’a évoqué mes propres péchés. Mais
parce que je ne veux pas troubler la joie de cette féte. jarréte
ici mon discours... 26 On vit une fois le curé d’Ars, pendant
la messe, fixer longtemps l'hostie, tantot avec des larmes,
tantdt avec un sourire. ‘ — Mais, monsieur le curé. que
faisiez-vous donc quand vous teniez la sainte hostie ? Vous
aviez l'air trés ému. — En effet. Il m’était venu une drole
d’idée. Je disais & Notre Seigneur : ‘ Si je savais que je dusse
avoir le malheur de ne pas vous voir pendant I’éternité, puis-
que je vous tiens maintenant, je ne vous lacherais plus!’” %

On espére non seulement pour nous-mémes, mais pour les
autres aussi. L’auteur a connu quelques cas tragiques, ou la
mort d’un étre cher engendre des complexes de culpabilité
singuliérement et presque inextricablement entortillés : on est
plus ou moins persuadé que le mort est en enfer, et cela de
notre propre faute, parce que nous n'avons pas assez prié
pour lui, nous ne I'avons pas assez aimé, nous n’avons pas

25. I Thess. 41,
26. CHRYSOSTOME, Hom. sur I'Ascension (P.G. L, 451).
27. F. TrRocHU, Le Curé d’Ars, 16.




232

été patients avec lui, nous n’avons rien fait pour sa conver-
sion, etc. Ces lacérations de la conscience jettent parfois la
pauvre dme dans un véritable désespoir, il y a un blocage
complet, terrible. Comment en sortir ?

Le seul antidote, c'est I'espérance. 1l faut simprégner des
pensées suivantes, longuement (car ces nceuds sont souvent
I'expression de toute notre personnalité spirituelle, celle méme
qui git au tréfonds de nous-mémes et nous est inconnue, par
conséquent ils ne peuvent &€tre desserrés qu’avec le temps
aussi) :

I. La persuasion qu'un mort ait été damné ne peut étre
que d’'origine diabolique, car nous ne pouvons jamais étre
sirs de la damnation de qui que ce soit, tant que nous
sommes en ce monde, la Providence ayant voulu nous épar-
goer les souffrances, accablantes pour notre pauvre nature
de chair, que pareille connaissance engendrerait. Une seule
exception : JUDAS, dont nous connaissons la damnation par
les paroles du Christ.

II. 11 est vrai qu’en vertu de notre interdépendance mysti-
que (car nous formons tous une seule pite et un seul corps
mystique, celui du Christ), nos bons actes édifient les autres,
¢t nos mauvais actes les détruisent. St PAuL disait : * Main-
tenent je me réjouis dans mes souffrances pour vous, et je
compléte en ma chair ce qui manque aux tribulations du
Christ, pour son corps, qui est I'Eglise ” 28, Qu'est ce qui
“manque ” & la rédemption opérée par le divin Rédempteur ?
Notre coopération, notre acceptation. Il disait aussi : “ De
sorte que la mort opére en nous, et la vie en vous ”. 2% Inver-
sement, il est bien connu combien nos mauvais actes engen-
drent des conséquences néfastes, aussi incalculables que les
heureux effets de nos bons actes, et s’étendant jusqu’a la fin

28. Col. 124,
29. II Cor. 412,




233

du monde. Mais si, globalement, nos bons actes, nos pritres,
augmentent le nombre des élus (sans porter préjudice & la
grande vérité que tout le mérite vient du Christ, non de
nous), de méme que nos mauvais actes le diminuent, on ne
peut jamais, strictement parlant, dire qu’un tel, nommément,
a été sauvé ou damné a cause de nous : car des saints ont
prié pour le salut de tel ou de tel, et leur priere est restée
inefficace, de méme que des méchants ont essayé de souiller
des saints, et leur tentative n’a 1ésé ceux-ci en rien, bien au
contraire. C’est donc que le libre arbitre joue un rdle essen-
tiel. De toute fagon, c’est Dieu seul qui sauve, c’est son Esprit
qui gémit en nous d’une maniére inénarrable, et nous mne
sommes que des serviteurs inutiles. Croire que ses propres
prieres sauvent qui que ce soit est un tres subtil piege de
l’orgueil, vu qu’un chrétien doit se considérer comme le plus
grand des pécheurs.

III. — Quel que soit notre amour pour le disparu, et notre
desir qa’il soit sauvé, Dieu a encore pour lui infiniment plus
d’amour, et d4sire infiniment plus son salut. Et dans sa provi-
dence mystérieuse et incompréhensible Il a tout agercé en
vue de cela, infiniment mieux que nous ne l'aurions pu
jamais nous-mémes. On se figure souvent Dieu comme un
tigre affamé attendant la premiére occasion pour foncer sur
sa proie. On oublie sa bonté, ses entrailles toutes de miséri-
corde, son amour éperdu pour nous, sa patience. Si Dieu
voyait que tel pécheur se sauverait en vivant plus longtemps,
jamais Il ne lui refuserait cette chance : * Réjouissons-nous,
nous aussi, quand nous voyons un juste parvenir au terme
de ses maux — ou plutdt méme si c’est quelqu’'un du salut
duquel on désespere. Car I'un s’en va recevoir sa récompense,
en échange de ses peines, Iautre a, d’une certaine manidre,
cessé ses péchés. — ¢ Mais’ dira-t-on, ‘il se serait transformé
peut-étre, s’il avait été encore en vie’. — Mais Dieu, qui
organise tout en vue de notre salut, ne l'aurait pas pris, si
vraiment il avait été convertible. Car pourquoi ne laisserait-11




234

pas quelqu'un [vivre], si celui-ci devait Lui devenir agréable ?
S'Il laisse [vivre] ceux qui ne se transformeraient pas, i plus
forte raison [laissera-t-Il vivre] ceux qui se transforme-

raient ! 30"

IV. Une derniére considération que je soumets a ces Ames
torturées, c’est que la violence méme, et I’exagération allant
jusqu’a I’injustice, des accusations améres qu’elles portent
contre elles-mémes des qu’elles ont perdu la personne qu’elles
aimaient, démontre la force de leur amour tandis qu’elle vivait.
Quand on aime quelqu un, la conscience toujours se ressaisit
des que la mort ou une séparation absolue nous empéche
d’exercer a son égard tout 'amour actif que nous aurions
voulu exercer.

Malbeureusement, ce que l'on constate d’ordinaire, c'est
beaucoup moins I’'angoisse au sujet de la destinée d’un mort
qu'une insensibilité trés caractéristique de notre civilisation,
ou au contraire un deuil tout paien, * comme ceux qui n’ont
pas d'espérance ! ”’

“ Clest la vieille reine de Troie ;
Tous ses fils sont morts par le fer.
Alors ce deuil brutal aboic

Et glapit au bord de la mer.

Elle court le long du rivage,
Bavant vers le flot écumant,
Hirsute, criarde, sauvage,

La chienne littéralement !...

Et c’est Niobé, qui s’effare
Et garde fixement des yeux
Sur les dalles de pierre rare
Ses enfants tués par les dieux.

30. CHrysostoMe, Hom. 8 sur Phil. (P.G. LXII, 246).
31. T Thess. 413,




235

Le souffle expire sur sa bouche
Elle meurt dans un geste fou.
Ce n'est plus qu'un marbre farouche
L3 transporté nul ne sait d’ou !... 2™

Il y a un deuil inhérent méme a l'amour le plus céleste,
puisque le Christ Lui-méme a pleuré sur LAZARE : tout est
dans 'accent : “ Comment n'est-il pas absurde que toi, don-
nant ta fille 2 un époux, cnsuite celui-ci la prenant et sen
allant & un pays lointain, ol il reste, ses affaires florissant,
tu ne penses point que cela soit horrible, et tu te consoles
de I'abattement dii a I'absence [de ta fille] par les nouvelles
de son bonheur ; mais la ou ce n'est pas un homme ni un
compagnon desclavage, mais le Seigneur Lui-méme qui
prend celui qui Lui appartient, tu taffliges et tu te lamentes ?
— “Et comment est-il possible ’, dis-tu, * qu’étant homme, on
ne s'afflige point?’ — Et moi je nc dis pas le contraire!
Ce n'est pas l'abattement, mais I'excés d'abattement que je
réprouve. Car éprouver de l'abattement relcve de la nature ;
mais étre abattu au-deld de toute mesure releve de la folie
et du délire ct d’une dme efféminée. Afflige-toi, pleure, mais
ne te décourage pas, ne te mets pas en colére, ne tindigne
pas... J'ai honte, croyez-moi, et je rougis. quand je vois des
cheurs dc femmes. a travers l’agora, indécentes, s'arracher
les cheveux, se percer les bras, se déchirer les joues, tout cela
se passant sous les ycux des Grees. V"7

L’attitude de I’athée face a la mort est L'antithese de celle
du chrétien, et revét diverses formes :

I. Les plus bétes, et les plus nombreux, sont ceux qui
évitent de penser A leur destinée, aux questions éternelles,
en se plongeant a corps perdu dans le divertissement. On
dirait que tout, dans notre civilisation actuelle, est fait pour

32, VERLAINE, Sagesse, 24.
33. CHrysostome, [{om. sur I Thess. 412 (P.G. 1IL, 1019-20).




236

faciliter le divertissement : cinéma, télévision, radio, * best-
sellers ”, journaux, tiercé, cabarets de nuit, pornographie,
mode, terrorisme, syndicalisme, partis, consommation, auto,
travail, sport, tout ! Tout devient fuite éperdue de soi-méme.
On se trouve devant un nouveau type, jamais soupgonné dans
les temps passés : ceux qui n'ont & la bouche que le mot :
“Pas de temps, pas de temps!™ (sauf évidemment pour
s'amuser), et qu’on ne voit que courir, hagards, affolés... De
temps en temps, c’est vrai, des cauchemars leur donnent des
sueurs froides et les font sursauter, mais ce n'est que pour
faire leur plongée, avec plus de frénésie que jamais, dans le
gouffre du plaisir, ot ils cherchent un peu d’oubli. Ce sont
ceux qui disent : “ Nous sommes les enfants du hasard, aprés
quoi nous serons comme si nous n'avions pas été. Clest une
fumée que le souffle de nos narines, et la pensée une étincelle
qui jaillit au battement de notre cceur ; qu'elle s’éteigne, et
notre corps s’en ira en cendres, l'esprit s’évanouira comme
lair léger... Allons donc et jouissons des biens réels, usons
des créatures avec l'ardeur de la jeunesse. Emplissons-nous
de vins magnifiques et de parfums, et ne laissons point passer
la fleur du printemps ; couronnons-nous de roses avant qu’elles
ne se fanent... 3#4”

II. Passons & la deuxieme catégorie : ceux qui acceptent
la premiére partie, théorique, de la profession athée que nous
venons de lire, mais au lieu de conclure a la jouissance effré-
née, optent entre deux solutions : ou bien, ne pouvant suppor-
ter ce qu’ils appellent “I'absurdité ” de leur existence, ils y
mettent fin par le suicide, condamnant par 13 méme de faus-
seté leur vision philosophique (car qu’y a-t-il de plus faux
et de plus mauvais que ce qui anéantit la vie?); ou bien
la perspective de ce qu'ils croient étre leur réduction au néant
paralyse en eux toute joie de vivre (non au sens de l'insipide
“dolce vita ", mais au sens de la joie profonde que confére

34, Sag. 273, ¢,




237

la sensation d’exister) et les rend absolument indifférents
3 tout (c’est le sens profond de “L’Etranger” de Camus).
Car, A supposer qu’avec mille francs je puisse acheter la
méme maison qu’avec un million, alors mille égaleraient un
million : c’est la stricte logique. Donc qu’on vive vingt ans,
ou quarante, ou cent, c’est exactement la méme chose du
moment qu’on débouche dans le néant. D'ou I'indifférence a
toutes choses : c’est un suicide encore, mais purement spiri-
tuel. On bave beaucoup aujourd’hui contre le christianisme,
Paccusant de passer a cOté de la vie parce qu'il insiste
exclusivement sur la vie future. Nous répondons : C’est parce
qu’il insiste exclusivement sur la vie future qu’il restitue au ma-
ximum sa valeur 2 la vie présente. C’est 1" 2 quoi bon ? ” qui
tue tout, méme P’amour du prochain quon prétend maintenir
aujourd’hui en dehors de Dieu : “ Clest ainsi qu'on a vu plus
d’une fois, dans une famille mourant de faim, le pere ou la
mére finir, quand les souffrances de leurs enfants devenaient
insupportables, par se mettre & détester ces enfants qu’ils
aimaient tant jusqu’alors, justement a cause de ce qu'ont
d’insupportable 35 leurs souffrances. Bien plus, jaffirme que
la conscience d’une totale impuissance a secourir, a apporter
une aide ou un soulagement quelconque a I’humanité souf-
frante, conjuguée avec la pleine certitude de cette souffrance,
peut changer dans le ceeur I'amour de I humanité en haine de
I’ humanité... 36 Je déclare (et encore une fois, pour le moment,
sans preuves) que I'amour de I’humanité n’est méme pas
concevable, compréhensible ni possible sans foi concomitante
en l'immortalité de I'dme humaine 3. Et ceux qui, ayant &té
3 'homme la foi en son immortalité, prétendent remplacer
cette foi, en tant que but supréme de la vie, par " ‘ amour de
'humanité ’, ceux-1a, dis-je, attentent & leur propre doctrine :
car au lieu d’amour de 'humanité ils ne sément au cceur de

35. Souligné par DosTOIEVSKI.
36. Id.

37. 1d,




238

celui qui a perdu la foi que le germe de la haine de 1'huma-
nité... J'affirme méme et j'ose avancer que I'amour de 'huma-
nité absolument parlant est, en tant qu’idée 3%, 'une des idées
les plus inaccessibles a l'intelligence humaine. Je dis bien :
‘en tant quidée . Elle ne peut €tre justifiée que par le
seul sentiment. Mais ce sentiment n’est possible, justement,
qu-allant de pair avec la conviction de I'immortalité de 1’Ame
humaine... Si la conviction de I'immortalité est tellement
indispensable a l'¢tre de I’homme, il en découle qu’elle est
I'état normal de I’humanité ; et s'il en est ainsi, I'immortalité
de I'ame humaine est donc wne réalité indubitable . 39

III. Il y a enfin une troisiéme catégorie, la moins béte. Ils
sont plutdt des agnostiques que des athées, c’est-a-dire qu’ils
sont dépourvus du fanatisme négateur de Dieu, et se conten-
tent de suspendre leur jugement quant 2 I'existence ou i la
non-existence d’une vie future. Si toutes les preuves ration-
nelles de I'existence de cette vie-la ne les ont pas convaincus,
c'est I'argument pascalien du pari qui forcément les délogera
de leur position agnostique, car c’est précisément & eux qu’il
s'adresse (a la vérité 1l s'adresse a tous les athées, si on prend
en considération le fait, dont nous avons parlé, qu’aucun
athée ne peut étre a cent pour cent siir de sa position). Cet
argument accepte provisoirement, pour le besoin de la démons-
tration, le principe agnostique, comme il ressort des paroles :
“ Examinons donc ce point, et disons : ‘Dieu est, ou il
n'est pas.’ Mais de quel coté pencherons-nous ? La raison
n’y peut rien déterminer : il y a un chaos infini qui nous
sépare. Il se joue un jeu, a ’extrémité de cette distance infinie,
ou il arrivera croix ou pile. Que gagerez-vous ? Par raison,
vous ne pouvez faire ni I'un ni l'autre ; par raison, vous ne
pouvez défendre nul des deux . % ]I ne faut pas croire, en

38. Id.

39. Dostoitvskl, Journal d'un Ecrivain, 1876, Décembre, I, 3.
40. Pensées, 233.




239

lisant ces paroles, que PASCAL soit agnostique, il ne fait
qu’entrer dans le jeu de l'agnostique, pour mieux le battre.
La preuve, cest qu'ailleurs il ne doute pas de la validité des
preuves métaphysiques de Dieu, bien qu'il les considére par
elles-mémes comme servant peu a rendre Dieu sensible au
ceeur : “ Les preuves de Dieu métaphysiques sont si €loignées
du raisonnement des hommes, et si impliquées, qu’elles frap-
pent peu ; et quand cela servirait a quelques-uns, cela ne servi-
rait que pendant l'instant qu’ils voient cette démonstration,
mais une heure aprés ils craignent de s’étre trompés... Cest ce
que produit Ia connaissance de Dieu qui se tire sans Jésus-
Christ... 41 ” Cela bien dit, le fond de ce célebre argument,

c’est I'idée, maintes fois utilisée dans notre livre, de la réduc-

tion du fini & zéro dés qu'on le compare a I'infini. Puisque

la raison, par supposition, ne peut incliner la balance d’aucun

coté, et que d'autre part on est forcé de vivre d'une maniere

ou d'une autre, voyons quel genre de vie est plus sir, celui

qui suppose que I'ame soit immortelle, ou celui qui la suppose
mortelle. Or, ce que j'ai 4 hasarder, c’est une vie finie ; et ce
en vue de quoi je la hasarde, c’est une vie infinie. Or, puisque
le fini comparé a I'infini égale zéro, ce que je hasarde n’est
donc rien du tout, et je dois le hasarder, du moment qu'’il
s’agit de gagner l'infini. S'il s’avere qu'il n'y a pas d’infini,
je n’aurai perdu qu'une vie finie, et s’il y a un infini, j'aurai
tout gagné : *“ Car il ne sert de rien de dire qu'il est incertain
si on gagnera, et qu'il est certain qu'on hasarde, et que l'infinie
distance qui est entre la certitude 2 de ce qu'on s'expose, et
lincertitude ¥ de ce qu'on gagnera, égale le bien fini, qu'on
expose certainement, a 'infini qui est incertain. Cela n’est pas ;
aussi tout joueur hasarde avec certitude pour gagner avec
incertitude ; et néanmoins il hasarde certainement le fini pour
gagoer incertainement le fini, sans pécher contre la raison. Il

41. 1d. 543,
42. Souligné par PAscAL.
43. 1d.



240

n’y a pas infinité de distance entre cette certitude de ce qu’on
s’expose et l'incertitude du gain; cela est faux. Il y a, 4 la
vérité, infinité entre la certitude de gagner et la certitude de
perdre. Mais l'incertitude de gagner est proportionnée a la
certitude de ee qu’on hasarde, selon la proportion des hasards
de gain et de perte. Et de la vient que, s'il y autant de hasards
d’un coté que de lautre, le parti est a jouer égal contre égal ;
et alors la certitude de ce quon s’expose est égale A l'incer-
titude du gain : tant s’en faut qu'elle en soit infiniment
distante. Et ainsi, notre proposition est dans une force infinie,
quand il y a le fini a hasarder a un jeu ou il y a pareils
hasards de gain que de perte, et l'infini a gagner. Cela est
démonstratif... 4 C'est encore sur une note d’espérance, pour
les incroyants qui cherchent de toute leur dme, que ce livre
s’acheve.
Fontainebleau, octobre 1977.

44. Pensées, 233.




TABLE DES MATIERES

Pages
PREFACE . . « « o o o o o o o o o v v o v o a v \'
Chapitre I. — L’ IMMORTALITE DE L'AME . . . . . . . . 1

Chapitre I1I. — LES SIGNES PRECURSEURS DE LA VENUE

GLORIEUSE DU CHRIST . -« « « « + « « « o v o « . 19
Chapitre III. — LA VENUE GLORIEUSE DU CHRIST, LE

JUGEMENT DERNIER ET LA RESURRECTION GENERALE 57
Chapitre IV. — LA VIE ETERNELLE . . . . . . . . . 85
Chapitre V. — L’ENFER . . . . « « « « « « « « o & 153
Chapitre VI. — ETAT DE L'AME ENTRE LA MORT ET LA

RESURRECTION DU CORPS . . . &« « + o« « o « o « & 201
CONCLUSION. — FACE A LA MORT : L’ESPERANCE. . . 221






Achevé d’imprimer
sur les presses de
I'Imprimerie Graphique de I'Ouest
Le Poiré-sur-Vie (Vendée)
N°d’imprimeur - 9103
;Dépot 1égal : Octobre 1992.





{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }

