CENTRE ot PASTORALE

Imprimé en France.




0

L'ESPRIT LITURGIQUE

3

LA MESSE

APPROCHES DU MYSTERE

par
A.-M. Roguet, o. p-

(22° mille)

LES EDITIONS DU CERF



[ESPRIT LITURGIQUE

Collection du Centre de Pastorale Liturgique

Les catholiques d’aujourd’hui sont avides de .poss{:der
une culture liturgique. La collection PEsprit Liturgique
veut les y aider par des volumes d’accés facile qui, profi-
tant des études plus savantes publiées notamment par
La Maison-Dieu et la collection Lex Orandi, embrasse-
ront le domaine trés varié de la liturgie eucharistique et
sacramentelle, de la spiritualité, de la pastorale et de la

pédagogie liturgiques.

i. Dom E. Fricoteaux : Fétes de gloire : Noé€l,
Avent, Epiphanie.
2. H. Lusienska pE LenvaL : L’éducation du sens
liturgique.
3. A.-M. RocueT : La messe. Approches du mys-
tére.
4. A. pE SauveBauF : Nos enfants et la messe.
A.-M. RocueT : Les sacrements, signes de vie.
6. Dom E. Fricoteaux : Le triomphe de Péaques,
la cinquantaine pascale.
. Dom E. FLricoTeaux : Le rayonnement de la
Pentecote.
8. JosepH LECUYER, c.s.sp. : Abraham notre Peére.

b

~

A paraitre :

9. HENRI OsTER : Le grand dessein de Dieu.

10. Dom E. Fricoteaux : Mystéres et fétes de la
Vierge Marie.

LES EDITIONS DU CERF

B e iV 1

!




LA MESSE

APPROCHES DU MYSTERE




DU MEME AUTEUR

Aux Eprrions pu CERF
dans la méme colleclion

(14° mille).




L'ESPRIT LITURGIQUE

3

LA MESSE

APFROCHES DU MYSTERE

par |
“A.-M. Roguet, o.p.

(¢° édition, 22° mille)

LES EDITIONS DU CERF
29, boulevard Latour-Mauboury, Paris-7°




NiHIL OBSTAT. - IMPRIMI POTEST.

Luleliae Parisiorum, Luteliae Parisiorum,
die 24® mov. 1951. ~die 282 nov. 1951.
J. PErineLee, O. P. A.-M. Ayri, O. P.
P.-M. Gy, O.P. prior prov.

Imprimatur.

Luletiae Parisiorum,
die 32 dec. 1gb1.

PerRUs BRror,
vic. gén,




AVANT-PROPOS

Aprés tant d’ouvrages récents consacrés a la messe,
nous espérons que ce petit livre ne fera double emplot
avec aucun. En effet, on peut partager cette abondante
production, souvent de belle qualité, en trois catégories.
Certains livres expliquent les rites de la messe, leur
histoire et leur signification. Ils risquent, au moins pour
certains esprits qui s’arrétent au détail, de faire oublier
la messe elle-méme, dans son unité et sa signification
profonde. D’aulres livres, moins « liturgiques » et plus
« spirituels », commentent de préférence les priéres de
la messe. Ils pénétrent souvent plus profondément dans
le mystere. Mais ils offrent le danger de faire voir
dans la messe une méditation, un exercice de piété, un
discours, plutét qu'un acte. Enfin, il existe toule une
production théologique qui recherche « lessence du
sacrifice de la messe ». Des analyses souvent profondes,
parfois trop subtiles, scrutent la « matidre » et la
« forme » eucharistiques, isolent sous une forte lumizre
l'acte central de la consécration, et cherchent & décou-
vrir comment ce qui a les apparences d’un récit commeé-
moratif peub, en réalité, accomplir un sacrifice, et com-
ment une transformation qui ne touche vraiment que le
pain et le vin peut réaliser U'immolation du Christ,
actuellement immortel et immuable dans sa gloire. Les
ouvrages de celte derniére sorte posent et délimitent des
problémes, ils oublient trop souvent de contempler le
mystére dans son ampleur.

On se propose ici d’étudier la messe non pas & partir




6 LA MESSE

de principes el de théories, mais a partir de fails rituels.
Nous croyons que, si le sacrement est un signe, ce signu
doitl étre lisible, parlant, que lon peut atteindre a
' « essence » du sacrifice de la messe a partir de réa-
lités simples et concrétes. Nous croyons aussi que, Si
notre Seigneur a institué I'Eucharistie pour étre le repas
quotidien de tous les chrétiens, et sous les espéces si
communes du pain et du vin, une connaissance profonde
de 1'Eucharistie doit étre a la portée des croyants les
plus simples, au lieu d’étre réservée aux spéclalistes en
analyses dialectiques et en hypothéses laborieuses, les-
quelles, d'atlleurs, se délruisent par leur mulliplication
méme.

La messe est une réalité simple, mais en méme temps
riche et complexe, comme tout ce qui est concrel el
comme toul ce qui est vivant. Pour cn obtenir une intui-
tion pléniére, il faul, croyons-nous, tourner aulour dc
ce mystére, envisager sous des angles différents, com-
pléter et corriger telle idée, que suggére un rite ou un
ensemble de rites, par d’autres idées que suggerent d’au-
tres riles, ou les mémes, vus sous une autre perspective.

Nous avons essayé aussi, pour ne pas trahir un des
caraciéres les plas essenliels de la messe, de n’oublier
jamais qu'elle est une aclion, quelque chose de mou-
panl; une action qui se répéle et qu’on ne peut artificicl-
lement isoler et immobiliser; enfin une action collective,
l'ceuvre de tout un peuple rassemblé aulour du prétre el
de l'autel. |

Aussi ceuz qui chercheraient ici une analyse méthodi-
que, progressive el exhaustive de la messe seronl dégus.
La messe est un mystére, c’est-a-dire une réalilé qui
nous dépasse infiniment et que jamais nolre intelligence
raisonnante ne pourra réduire a un schéma commode.
En.f.rcvo.'r le mystére, le présenter sous divers éclairages,
y m{,r.o@mre I'dme chrélienne, mais en lui laissant la
possibilité d'y pénétrer plus avant par ses propres dé-
marches, ie,lle a été notre ambition. On constatera aussi
que nous n-avons pas traité la messe seulement comme

R R - - o dg

ST

Ry . F g T e

L




AVANT-PROPOS 7

un objel de contemplalion et d'étude, mais comme un
~ « mystére de culte » ot l'on entre en le célébrant et en
' s'y donnant. On ne le connait que si on en vit: on le
. connail par un juste comportement, par des réactions
& accordées a sa nature, beaucoup plus qu’en le considé-
& rant avec allention et curiosité, mais de loin, comme
une réalité qui aurait toute son existence en dehors de
~ nous. C'est ainsi que cette étude pourra contribuer &
éveiller, chez ceuz qui la liront avec sympathic, « l'es-
= pril lilurgique ».

. Le défaul d’une telle méthode, nous ne nous le dissi-
. mulons pas, est que ce livre manque de proportions et
. d’archilecture. C’est un essai, et non pas une somme.

X
o

.
* %

Si ces pages ont été rédigées assez rapidement, elles
ont élé longuement méditées, et exprimées oralement
sous loules sorles de formes depuis dixz ans : deux séries
de cours au couvent de Saint-lacques, & Paris; des pré-
dicalions au peuple chrétien de diverses paroisses; plu-
sieurs relrailes conventuelles; de nombreuses sessions
diocésaines a des prétres; une série de causeries a Radio-
Luxzembourg; enfin la pratique assidue et fervente du
commentaire qui, s'insérant dans la célébration, n’a pas

pour bul d’instruire, mais d’orienter la pridre de la
communauté.

Le 20 aoll 1gha,

A.-M. RocueT, O.P.







R
v -
™
b
.
3
-
P
v
E
E

CHAPITRE PREMIER

L’ASSEMBLEE

C’est dimanche. La cloche sonne et, de toutes les par-
ties du bourg, nous voyons les paroissiens se diriger vers
le méme point de ralliement : 1'église.

Voild le trait extérieur qui caractérise d’emblée notre
messe. Il est signalé dés l'origine. Les tout premiers
chrétiens « étaient assidus aux prédications des apotres,
aux réunions communes, a la fraction du pain et aux
priéres » (tout cela n’étant pas & comprendre comme des
exercices successifs, mais comme les éléments essentiels
de ces « réunions communes » ol la « fraction du pain »
désigne notre messe)!. Plus loin, dans le méme livre?,
Luc s’exprime ainsi : « Le premier jour de la semaine,
comme nous étions assemblés pour la fraction du pain,
Paul... prolongea son discours jusqu’'d minuit » (ce sont
encore les mémes éléments : réunion commune, eucha-
ristie, prédication des apbdtres).

Lorsque saint Paul, vers 55, adresse des reproches aux
Corinthiens sur leur maniére peu ordonnée et peu chari-
table de célébrer 1’Eucharistie, sans cesse les allusions 2
ce rassemblement viennent sous sa plume : « Vos réu-
nions vous font du mal, et non du bien. J'apprends tout
d’abord que lorsque vous vous réunissez en assemblée,
il se forme parmi vous des groupes séparés... Lors donc

1. Acles, 3, ha.
a. Acles, 20, 7.




1o LA MESSE

que vous voOUs réunissez, il n’est plus q_uestion.de pren-
dre le Repas du Seigneur! » (vous niez pratiquement
I'Eucharistie. sacrement d’unité). « Ainsi donc, mes
fréeres, quand vous vous réunissez pour le Repas, atten-
dez-vous les uns les autres... Par Id, vous éviterez de
vous réunir pour votre condamnation 2. »

Vers 111-113, Pline le Jeune envoie son rapport & Tra-
jan sur ce qu'il a pu saisir de la vie des chrétiens : « Ils
ont 'habitude de se rassembler A jour fixe, avant
I’aube... »

Saint Justin, vers 150, commence ainsi la description
de la messe : « Le jour dit du Seigneur, tous ceux qui
habitent les villes ou les champs s’assemblent en un
méme lieu. » Lt précédemment, il avait achevé ainsi sa
description du baptéme : « Aprés avoir ainsi baptisé
celui qui croit el qui vient & nous, nous le conduisons
vers les fréres, comme nous les appelons, 13 ou ils se
sont assemblés ensemble », pour la célébration dec la
messe.

Est-il exagéré de dire que, pour les chrétiens d’aujour-
d'hui, cetle donnée primordiale passe souvent inapergue,
ou, en toul cas, n'est pas appréciée a sa juste valeur?
On se plaint de la cohue de nos paroisses, on recherche
les petites chapelles; les uns tiennent A leur place louée,
tandis que d’autres se massent prés des portes, comme
pour se tenir a l'écart de 1’assemblée. Il y a pourtant,
dans ce rassemblement, bien autre chose qu’une néces-
sité pratique. Il y a déja 1A un mystére, et un mystére
essenliel : le mystére méme de I’Eglise. Le mot « Eglise »
signifie en effet rassemblement, et il a désigné 1’assem-
blée.des fideles avant de s’appliquer au local qui les
contient. Aussi celui-ci, selon cctte homonymie, est-il
bien autre chose qu’un local. 11 est le sacrement et la
Pﬂl'ﬂbqle du mystere de I’assemblée chrétienne. Les pier-
res unies ensemble, « édifiées » ensemble, ne servent pas

1. 1 Cor., 11, 17, 18, a0,
a. 1 Cor., 11, 33, 34.

. e o e o ey




?
_E L'ASSEMBLEE 11
;

seulement A abriter : elles « esquissent, par leur édifice
visible* », le mystére inexprimable de ces « pierres vi-
vantes » qui forment le « temple spirituel 2 », le « temple
. saint dans le Seigneur », la « demeure ot Dieu habite »,
établie « sur le fondement des apolres et des prophétes
 dont Jésus-Christ lui-méme est la pierre angulaire 3 ».

. Le Christ n’a pas eu d’autre mission, en détruisant le
- péché qui a « désagrégé les familles des nations ¢ », que
- de « rassembler en un seul corps les enfants de Dien
* dispersés 5 ». Rassemblés, non pas par hasard ou par
| nécessité, mais pour célébrer le culte, les chrétiens sont
'~ le corps du Christ; et le Christ, dés ce moment, avant
. médme la consécration du pain et du vin & son corps et A
. son sang, est 1A présent.

. C’est ce que signifie sans doute la salutation que, si
¢ fréquemment, au cours de la messe, le célébrant adresse
£ A& 'assemblée : Dominus vobiscum. On la traduit habi-
" tuellement : « Le Seigneur soit avec vous », et on en
| trouve l'origine dans le salut de Booz aux moisson-
. neurs® On fait remarquer aussi que le salut du Christ
| Tessuscité A ses apdtres : Pax vobis?, est réservé, dans la
* lilurgie, A I’évéque, parce que celui-ci est, par excel-
i lence, le représentant du Christ dans I'Eglise. Aux pré-
¢ Lres, inféricurs dans la hiérarchie, serait véservé un
¢ souhait d’origine plus modeste (bien que Booz, ancétre
~de David et du Christ, maitre de la moisson A Both.
~léem, « maison du pain », ne soit pas un répondant
. méprisable pour une célébration eucharistique). Et
¢ comme on traduit Paz vobis par : « La paix soit avec

. vous », on traduit Dominus vobiscum, par : « Le Sei-
' gneur soil avec vous. »

Mais Pax vobis peul aussi bien se traduire : « La paix

Préface de la Dédicace.

I'* Tpilre de saint Pierre, 2, 5.
Eph., 2, 20-21,

Collecte du Christ-Roi.

Jean, 44, 5a,

Ruth, 2, 4.

Jean, 20, 19, a1, 26; 24, 36.

e e




12 LA MESSE

est avec vous », puisque cette parole est prononcée par.

ie Christ, surgissant au milieu des apodtres rassemblés,

et que le Christ « est notre paix! ». Et, d’autre part, le

Dominus vobiscum ne vient pas forcément du salut de
Booz A ses moissonneurs. Un ange dit & Gédéon : « Le
Seigneur est avec toi, vaillant héros *I » Et surtout, un
autre ange, venant vers Marie, lui dit : Dominus lecum,
que nous traduisons bien : « Le Seigneur est avec toi. »

Pourquoi ne pas traduire la méme salutation, simple-

ment mise au pluriel, par : « Le Seigneur est avec
vous » ? Jésus lui-méme n’a-t-il pas dit : « Quand deux
ou trois sont rassemblés en mon nom, je suis au milieu
d’eux? » 17

C’est 1a le mystére de I'assemblée chrétienne : une
présence du  Christ invisible, mais réelle (quoique
ron « substantielle », comme celle que réalise la consé-
cralion eucharistique), au milieu de ceux qui sont ras-
semblés « en son nom », c’est-d-dire pour prier « par
lui, avec lui et en lui ». Bossuet disait trés bien : « L’E-
glise, c’est Jésus-Christ, mais Jésus-Christ répandu et
communiqué. » La ou est I'Eglise, 1d est Jésus. Cette
assemblée mérite donc un grand respect, une grande
dévotion, et qu'on la salue comme rendant présent le
Christ Jui-méme. C'est parce que Jésus est ainsi au mi-
lieu d’eux que les chrétiens forment « une race choisie,
un sacerdoce royal, une nation sainte, un peuple que
Dieu s'est acquis », selon saint Pierre, qui les appelle
encore un « sacerdoce saint 4 y.

’x
¥ ¥k

~ Mais il ne faudrait pas croire que ’assemblée chré-
tienne soit sainte et qu'elle réalise une présence du
Christ du seul fait que des hommes soient rassemblés :

t. Eph., 3, 14,

. Juges, 6, 12,

3. Mallh., 18, 0.

L. 1' Epitre de saint Pierre, 2, ¢ el 5,

(%




T TP T Ty Py

L’ ASSEMBLEE 13

pécheurs individuels, ils seraient divinisés du seul fait
de leur réunion. Il y aurait 12 une mystique de la foule,
un romantisme démocratique A la mani¢re de Hugo ou
de Michelet, que ne peut admettre la doctrine catholi-
que. Si ces hommes forment un « sacerdoce saint »,
c’est d’abord parce que ce sont des baptisés. Le baptéme
n’a pas eu seulement pour effet de les laver, individuel-
lement, de la tache originelle et de leur donner la grice.
Il les a fait renaitre en « peuple de Dieu », en « peuple
que Dieu s’est acquis », il en a fait des « pierres vivan-
tes », il les a inlégrés & la « maison de Dieu ».

Si la grand’messe paroissiale, la vraie et officielle
« réunion commune », est précédée de la cérémonie, si
méconnue et si négligée, de 1'aspersion avec l’eau bé-
nite, au chant de I’Asperges, c’est pour signifier que
’eau baptismale, dont I’eau bénite est un rappel, les a
rassemblés en une Kglise, capable d’offrir au Pere le
sacrifice du Christ.

11 existe un autre vestige, moins visible encore, de
cette liaison entre le baptéme et la messe, c’est l'usage,
subsistanl en certaines provinces, mais qui a survécu
partout pour les services funébres, de grouper séparé-
ment les hommes et les femmes des deux coOtés de
I’é6glise. Le baptéme antique était un véritable bain (tel
est le sens du mol baptdme) qui exigeait une nudité
compldte., Il était donc administré séparément aux hom-
mes ct aux femmes, dotés respectivement de parrains ou
de marraines, selon leur sexe, qui avaient pour fonction
de les déshabiller, de les aider A descendre dans la cuve
baptismale et A e¢n remonter, de les essuyer et de les
rhabiller. Les nouveaux baptisés faisaient leur entrée,
tenant un cierge & la main, sur deux files, les hommes
d'un c6lé et les femmes de 1'autre, dans la basilique ou,
pour la premidre fois, ils vont participer A la messe
entidre et communier. (La procession de nos premiers
communiants a gardé plusieurs usages de cetle proces-
sion anlique des nouveaux baptisés.) Et le soir de Pa-
ques, pour la procession d’action de grices aux [onts,




14 LA MESSE

ils chantaient le Vidi aquam, que nous chantons encore
pendant le temps pascal pour I’aspersion qui précede l¢
grand’messe; cette aspersion devrait donc nous rappeler
chaque fois que, si « le Seigneur est avec nous », c esl
en vertu de notre baptéme.

x
* ¥

Formée par une nouvelle naissance, une naissance
surnaturclle, 1'assemblée chrétienne, A la messe, est en
outre une assemblée hiérarchique. Ce n’est pas un con-
glomérat informe : c’est un corps organisé. Ce corps a
une téte, un chel. Non seulement un chef invisible : le
Christ, mais un chef visible : le prétre. Lui aussi réalise,
d’une nouvelle manieére, la présence du Christ. Cest
pourquoi, & son Dominus vobiscum, l'assemblée ren-
voie une salutation équivalente : Et cum spiriln tuo.
« Le Seigneur est avec volre esprit », c’est-a-dire (I'ex-
pression est un sémitisme bien connu) : « Le Seigneur
est avec vous aussi. » Le prétre n’est pas seulement in-
corporé au Christ par Je baptéme, pour former, en union
avec tous ses fréres, chacun a leur place et pris lous
ensemble, le corps du Christ. Par son ordination, il a
regu le pouvoir personnuel de tenir la place du Christ, de
parler et d’'agir en son nom, de lui préter sa bouche et
ses mains pour refaire et redire ce que le Christ a fait
el dit & la Céne. Au point qu’il pourra aflirmer, en loute
exactlitude : « Cecl est mon corps. »

Mais, puisque le Christ est chef de son Eglise, puis-
qu'il la contient et la récapitule en lui, le prétre,
ordonné pour tenir la place du Christ, représente par 3
méme toute l'assemblée. Non seulement il parle aux
fideles, il les salue, il les exhorte, mais encore il parle
A Dieu en leur nom. Il n’est pas leur député, son pou-
voir ne vient pas d'eux, mais il est leur représentant,
leur ambassadeur, comme I'est le Christ lui-méme?, Et

1. CI. Encyclique Medialor Dei, €dil. du Vilrail, § 8o,

—




L'ASSEMBLEE 15

c’est pourquoi, tout au long de la messe (sauf dans des
priéres de dévotion, plus récemment ajoutées, A I’offer-
toire, avant la communion), il ne s’exprime jamais qu'au
pluriel : il n’est, quand il prie, que le porte-parole de
I’assemblée.

Pour préciser cette ordonnance hiérarchique de 1'as-
semblée, il faudrait encore noter les échelons intermsé-
diaires qui la relient au prétre : les ministres, qui ne dis-
pensent pas I'assemblée de répondre et de participer,
mais qui accomplissent en son nom des services divers
(diacre, sous-diacre, acolyte); ou qui sont délégués par
le célébrant principal pour lui annoncer la parole de
Dieu (diacre, sous-diacre, lecteur); ou encore qui main-
tiennent 1’ordre' de I’assemblée, réglent ses mouvements
pour qu’elle se comporte comme un corps ordonné et
vivant (portiers). Enfin la schola ne constitue pas avant
tout un corps de professionnels du chant : elle est une
délégation de 1’assemblée, une élite chargée d’entrainer
le chant commun ou de faire entendre 3 I'assemblée des
chanls plus difficiles, destinés A nourrir sa méditation,
a la faire participer A la louange par I'admiration silen-
ciouse et atlentive. Aussi cette schola est-elle placée en
avant de la nef qu’elle relie A 'autel.

&
X %

Comme le Christ est la pierre angulaire de I'édifice,
I"autel, qui représente le Christ, est le lieu le plus sacré,
le centre de polarisation de I"assemblée. Celle-ci, jadis,
au lieu de s’aligner devant lui, comme des spectateurs
devant une scéne ou un écran, entourait 'autel, Le
memento des vivants appelle les fidles des circumstan-
tes : des gens qui se tiennent autour de I'autel, et de-
bout : comme des participants actifs, éveillés, ressusci-
tés. Un des traits qui manifestent, en effet, I'unité d’une
assemblée et sa vitalilé, et son adhédsion A 1'action qui
s’accomplit A l'autel, c’est 'unanimité de ses attitudes,
~ €L, parmi ces attitudes, I’adoption fréquente de la sta-




16 LA MESSE

tion debout. Pour un regard qui n’est pas émoussé par
la routine, il n'y a pas de spectacle plus choquant que
celui de ces assemblées chréliennes désaccordées, ou les
uns sont & genoux, dans l'attitude de la priére privée et
pénitente, tandis que d’autres sont debout, dans ]’atti-
tude de la priére active et communautaire (ou de 1'indif-
férence), d’autres enfin assis comme des auditeurs pas-
sifs et lassés.

Rien, non plus, n’est pénible & voir comme la disposi-
tion anarchique de ces assemblées qui laissent de gran-
des zones inoccupées autour de l'aulel, tandis que les
environs des bénitiers et des portes sont encombrés par
une foule de gens qui semblent vouloir se tenir a 1’écart,
ne pas se compromettire avec la communauté, et demeu-
rer aussi étrangers que possible & ce qui se passe tout
13-bas a I'autel (c’est cette situation qui a inspiré a Clau-
del le titre de son beau recueil : La messe la-bas).

On dira que la mauvaise répartition de 1’assemblée
dans 1'église tient surtout au grand nombre des retar-
dataires. Il est vrai. Mais arriver en retard A ]’église,
n’est-ce pas un signe qu’on manque de respect pour 1’as-
semblée, el qu'on se soucie davantage d’acquitter, vaille
que vaille, une obligation individuelle que d’entrer
dans la mystique d'une assemblée priante

Dans I’Eglise ancienne, on se souciait d’établir, dés
le début de la messe, un groupement ordonné de I’as-
semblée. Les « portiers » assuraient ce service, et nos
militants de 1’action liturgique, A défaut du clergé,
pourraient l’assurer aujourd’hui. Bien souvent aussi,
I'assemblée prenait conscience de son unité grice A
I"'usage de la « station », dont nos missels complets gar-
dent encore le souvenir. 11 n'y avait pas, comme aujour-
d’hui, ce grand nombre de messes, rendues peut-8fre —
pas toujours — nécessaires par I'exiguilté de nos églises,
mais qui fractionnent la communauté. Chaque église
comine elle n’avait qu'un autel, n’avait qu’une messe_’
Si les évéques ou les prétres étaient nombreux, ils en-

touraient le célébrant principal et concélébraient avec




L’'ASSEMBLEE 17

lui & I'aute] unique. Aux plus grands jours, il y avait
méme « station » (d’un terme militaire qui désigne une
troupe sous les armes en état d’alerte) : tout le clergé et
le peuple de la cité se rassemblait dans une seule église.
It pour que le rassemblement flit encore plus visible,
on se rassemblait d’abord dans une autre église, 1'église
de la collecta : du rassemblement ou du rendez-vous.
LA, le peuple était organisé par les portiers, et, en pro-
cession, au chant de la litanie des saints, grande priére
populaire a4 laquelle tous pouvaient répondre, 1’assem-
blée gagnait 1’église de la station, donnant aux autres
et se donnant 4 soi-méme ce beau spectacle, plein de
sens, d’'une assemblée organisée et unifiée, d’'une Eglise
en marche et en pélerinage vers le ciel. La messe pouvait
commencer et l’on pouvait dire & ce peuple de baptisés :
Dominus vobiscum. « Le Seigneur est avec vous », mes
fréres, parce que vous éles son corps. Mais aussi

« Que le Seigneur soit avec vous », parce que l’action
que nous allons célébrer ensemble le rendra présent da-
vanlage, en vous unissant davantage, par le mystére
d'une méme offrande, d’'un méme sacrifice, et d'un seul
repas, d ce corps que vous é&tes déja.




CHAPITRE II

LE SACRIFICE DE LOUANGE

Ce qui caractérise encore 1’assemblée chrétienne & la
messe, c’est qu’elle chante. La multiplication des messes
« basses » (terme ignoré de la liturgie), 1’abus des mes-
ses en musique, la répugnance des personnes pieuses
pour le chant, qui leur parait une manifestation puérile
et indiscréte, ne doivent pas nous faire croire que celui-
ci soit un accessoire décoratif de notre liturgie. Le chant
lui est essenticl. Une célébration privée de chant sera
toujours une célébration anormale et tronquée, qui de-
vrait demeurer exceptionnelle.

Le chant est d’abord un signe de la priére collective.
Les voix individuelles s'unissent et se fondent dans le
chant. Le chant des acclamations réservées a la foule
(Amen, Et cum spiritu tuo, Deo gratias) lui permet, en
outre, de s'unir au prétre dans une adhésion unanime.
A ce point de vue, les messes dialoguées retrouvent une
des vertus primordiales de la messe chantée.

Mais la messe dialoguée demecure une réalisation in-
compléte et provisoire, elle ne doit étre qu’une étape
vers le retour & la messe chantée, parce qu’il lui man-
que un autre caraciére du chant : celui-ci est manifes-
tation de joie et de louange. La messe est une féte, elle
est un « sacrifice de louange ».

Cette expression nous vient des psaumes. Du psaume 49,
qui est une invilation au culte en espril et en vérilé,

(e L T B A



s

LE SACRIFICE DE LOUANGE 19

contre le pharisaisme (ui attache une vertu quasi magi-
que A la matérialité des sacrifices : « Immole & Dieu un
sacrifice de louange et acquitte tes veeux envers le Tres-
Haut. » Et & la fin du méme psaume (c’est Dieu .qui
parle) : « Celui qui immole le sacrifice de louange
m’honore, et c’est 1a le chemin ol je lui montrerai le
salut de Dieu. » Elle se trouve aussi dans le psaume 115,
destiné & accompagner un sacrifice d’action de graces
pour la délivrance d’'une grande épreuve (évoquée au
psaume 144) : « Que rendrai-je au Seigneur pour tout ce
qu’il m’a donné? Je prendrai la coupe du salut et j'in-
voquerai le nom du Seigneur. J'acquitterai mes vceux
envers le Seigneur, en présence de tout son peuple... O
Seigneur... je vous offrirai un sacrifice de louange... »

Et cette expression désigne la messe, au cceur de la
messe elle-méme, dans le memento des vivants : (Les
serviteurs que nous venons de nommer) « vous offrent
eux-mémes ce sacrifice de louange ». Ce qui n'exclut pas
que la messe ne soit. en méme temps un sacrifice d’ex-
piation et de propitiation, puisque le texte du canon
continue ainsi : « Ils vous offrent ce sacrifice de louange
pour eux, pour tous les leurs, pour le rachat de leurs
dmes, dans l’espoir de leur salut, et ils acquittent envers
vous leurs veeux », cette dernidre phrase confirmant
qu’il s’agit d’une réminiscence des psaumes 49 et 115,

Le Concile de Trente a interdit en offet de réduire la
messe & un simple sacrifice de louange : « Si quelqu’un
dit que la messe est uniquement un sacrifice de louange
et d’action de grices..., et qu’elle n’est pas un sacrifice
propitiatoire, qu'il soit anathdme?!. » Mais ceci ne nous

empéche pas d'affirmer que la messe est aussi un sacri-
fice de louange.

Au premier abord, cela peut nous étonner. La messe
n'esl-elle pas la représentation de la Croix? Sans doute.
Mais la Croix elle-méme n’est pas uniquement sacrifice
rédempteur; ou plutdt, il nous faut donner A la rédemp-

1. Denzinger, no 50,




20 LA MESSE

tion toute sa valeur positive. La rédemption n’est pas
uniquement la destruction du péché; celle-ci est néces-
saire comine moyen, pour Oter I’obstacle, mais elle n’est
pas la fin ultime du sacrifice.

L’homme a été créé par Dieu uniquement pour sa
gloire, c’est-a-dire pour louer Dicu, pour connaitre Dieu
avec celte admiration qui transforme en louange la sim-
ple connaissance; et pour faire chanter celte louange a
loute la création inconsciente : « Bénissez le Seigneur,
toutes les ceuvres du Scigneur!. »

Le péché, honte de I'homme, I’empéche de refléter la
gloire divine. Le péché a fait tort A la glojre de Dieu,
non seulement parce qu’il est une offense aux droits de
Dieu, mais parce qu’il ternit le miroir ot la gloire de
Dieu devait resplendir en louange.

La rédemption enléve le péché. Mais A quoi bon, si-
non pour réconcilier les hommes avec le Pére, pour leur
rendre accts auprés du Peére? Sans doute pour rétablir
les droits de Dieu, lésés par le péché, mais aussi pour
permettre & ’homme de célébrer la gloire de Dieu.

Aussi la Croix, qui est instrument de supplice, est
aussi et surlout trophée de vicloire. Elle crée le nouveau
peuple de Dieu, chargé et enfin capable, beaucoup mieux
que l'ancien peuple de Dicu, de chanter sa louange, de
publier ses « merveilles » 2. Saint Thomas a cette pensée
Lres profonde, au traité des sacrements®, que le Christ,
« par sa Passion, a inauguré le rite du culte chrétien ».
A cela se ratlache I'aflirmation, traditionnelle chez les
Péres, que 1'Eglise (la sociélé consacrée i la louange
divine) est née de I'eau (le symbole du baptéme) et du
sang (symbole de la messe) qui jaillissent du cdté ouvert
du Crucifié. Ainsi s’explique aussi I’épithdte surprenante

1. Daniel, 3, H7. Canlique des trois enfanls dans la fournaise. A
Laudes du Dimanche el, dans le Missel, pour laclion de grﬁ'ccs
apres la messe.

2. « Les merveilles de Dieu » : expression sans cesse répélé
par les psaumes. Cf. 25, 7; 77, 4, 11, 12, 33; 404, 2, b; 11651‘?62{‘20'
106, 8, 15, a1, a4, 31; 110, 4. ’ bl =08

3. 8. Théol., 11I* P.,, . G2, arl. 5.




LE SACRIFICE DE LOUANGE 21

L4

de bienhcureuse appliquée A la Passion (beata Passio)
par I'Unde et memores, la priére du canon qui suit la
consécration. Douloureuse, certes, la Passion est encore
bienheureuse, c’est-A-dire béatifiante et glorieuse, parce
qu’elle procure la gloire de Dieu en créant le cheeur dgs
rachetés, qui chantent la gloire de 1’Agneau, ala fms_
immolé et vivant. Ici je me référe & 1'Apocalypse, qul
se lermine en cantiques de louange et qui décrit le ciel
sous les traits d'une glorieuse liturgie.

Si la messe représente la Croix, c’est en renouvelant
la Céne, qui engage, contient et signifie la Croix tout
entiere. Or la Céne a-été un sacrifice célébré par mode
de repas, c'est-d-dire d’une action joyeuse, qui se dé-
roule dans une atmosphére de féte : Jésus a voulu une
vaste salle bien meubléel; rien ne nous empéche de
croire que le repas fut bon; Jésus consacre son corps et
son sang dans une « KEucharistie », c’est-d-dire une
priere de louange et d’action de grices adressée & son
Pére. On dira : est-ce que la présence de Judas, I'tmmi-
nence de la Passion n’ont pas assombri I’atmosphére ?
Sans doute, mais A relire attentivement les évangiles, on
se persuade que Jésus avait hile de faire partir Judas,
de chasser la présence néfaste qui empoisonnait la joie
et la douceur de ce supréme instant (on sait que les
exégeles sont aujourd’hui d’accord pour penser que
Judas a quitté le Cénacle avant 1'institution de 1'Eucha-
ristic). Enfin, le repas terminé, nous disent Matthieu et
l\ilarc %, on chanta les psaumes du Hallel, psaumes d’ac-
tion c_le grices, qui vont du psaume 412 au psaume 447,
el qui comprenncnt donc notre psaume 445 (du sacrifice
de louange) et le pelit psaume triomphal 146 : Laudate

Dominum omnes gentes, que nous chantons si souvent
apreés la bénédiction du Saint-Sacrement.

Reproduisant la Croix selon le rite de la Céne, notre
messe aura donc tous les caractdres de celle-ci: elle sera

1. Luc, 22, 12; Mare, 14, 15.
2. Malth., 26, 30; Marc, 14, a0.




22 LA MESSE

plus joyeuse encore du fait qu’elle n’est plus assombrie
par la proximité de la Passion. On peut signaler enfin
que, dans le souvenir des apdtres, la messe rappelait,
outre la Céne qui restait le Repas par excellence, tous
les repas pris par Jésus, notamment ces repas si joyeux
qui suivirent la Résurrection. Dans un discours, saint
Pierre aura cetie notation si révélatrice et si touchante :
« Dieu I'a ressuscité le troisidme jour, et il a permis
qu’il appardt, non pas A tout le peuple, mais aux té-
moins choisis d’avance par Dieu, d nous qui avons mangé

et bu avec lui, aprés qu'il fut ressuscité des morts?l, ».

%
K4

Nous venons d’expliquer pourquoi la messe est .un
sacrifice de louange. Il nous reste A voir comment. Le
véritable commencement de la messe (marqué par le
signe de croix du prétre qui monte i ’autel), c’est 1'In-
troit, chant triomphal de la procession d’entrée. L’in-
troit est pris, la plupart du temps, d'un psaume, ou du
moins est chanté avec un psaume. On trouve dans les
psaumes de quoi caractériser toutes les fates du cycle
liturgique, car, selon Denys, « les psaumes embras-
sent, par mode de louange, tout ce qui est contenu dans
la sainte Ecriture ». Et Je prologue des Commentaires
sur les Psaumes de saint Augustin 2 est plus explicite
encore : « Le Psautier est le trésor universel de la bonne
doctrine, fournissant & point nommé ce qui est néces-
saire a chacun. Et cet enseignement se fait avec mélo-
die, avec un chant délectable. »

Et de melttre en valeur la verty unifiante du chant

ecclésiastique
« Ce psaume ameéne A la concorde ceuy qui sont divi-
sés, il réconcilie les ennemis. Comment I'a

: _ . ppeler encore
un ennemi, celui avec qui on a fondu sy v

0ix pour chan-

1. Acles, 10, 41,
2, Ce prolozue esl de sainl Basile,

3
3
d



LE SACRIFICE DE LOUANGE 23

ter un psaume 3 Dieu?... Le psaume... est le premier
rudiment des commengants, la croissance des progres-
sants, la confirmation des parfaits, la voiz unique de
toute I'Eglise. Le psaume embellit la solennité... le
psaume est ’occupation des anges, il est I’encens spi-
rituel des armées célestes. »

On peut en dire autant de tous ces psaumes qui inter-
viennent dans le propre de la messe et sont tous des
chants de louange : Graduel, Alleluia, antiennes d’Offer-
toire et de Communion; et aussi des fragments de
psaumes que contient 'Ordinaire de la messe : le La-
vabo, tiré du psaume 25 : « Je lave mes mains dans
I’innocence, et jo fais le tour de 1'autel, Seigneur, pour
annoncer hautement votre louange et raconter toutes
vos merveilles. Seigneur, j'aime la beauté de votre mai-
son et le lieu du tabernacle de votre gloire. » Aprés la
communion sous les espéces du pain, le prétre, en pre-
nant le calice, dit un verset de notre psaume 445 : « Que
rendrai-je au Seigneur pour tout ce qu’il m’a donné ? Je
prendrai le calice du salut et j’invoquerai le nom du
Seigneur. »

Saint Paul presse ainsi les Colossiens de s’adonner 3
la louange : « Que la parole du Christ demeure en vous
avec abondance... sous 'inspiration de la grdce, que vos
coeurs s'épanchent vers Dieu en chants, par des psau-
mes, par des hymnes, par des cantiques spirituels . »
Qu’est-il resté de ces « hymnes » et de ces « cantiques
spirituels » que saint Paul énumaere avec les psaumes,
parmi les chants de louange? Peut-8tre quelques vesti-
ges difficiles a discerner dans les écrits de saint Paul lui-
méme 2. Mais probablement notre Gloria in excelsis Deo
en est-il un. Peut-dtre méme est-ce 13 cet « hymne »
que, d’aprds Pline, les chrétiens « chantaient 3 Christos
comme A un Dieu ». Avant de figurer 3 la messe, il était
chanté A Doffice, 2 peu prés comme notre Te Deum, qui

1. Col., 12, 16.
a. Cf. Eph., 5, 14; Phil,, 2, 6-1x




24 LA MESSE

est un autre « cantique spirituel » : ce sont des chants
de louange qui ne viennent pas de la sainte Ecriture,
mais qui ont jailli, sous une forme lyrique, librement
rythmée, du cocur des premiers chrétiens.

Notre avant-messe contient d’autres éléments, aux-
quels on ne songe pas habituellement, et qui en font un
« sacrifice de louange ». C’est d’abord la collecte, avec
les autres oraisons. Le corps de l’oraison est constitué
par une demande variable. Mais cette demande est intro-
duite par une exclamation de louange, un rappel des
attributs divins : « O Dieu tout-puissant et éternel... O
Dieu tout-puissant et miséricordieux... O Dieu qui mani-
festez surtout votre toute-puissance par I'indulgence et
la miséricorde... O Dieu dont la providence ne s’égare
jamais dans ses plans... O Dieu, notre refuge et notre
force... » Mais, surtout, aucune oraison ne se termine
sans une doxologie (formule de louange) ample et solen-
nelle : « Par Jésus-Christ, votre Fils, notre Seigneur,
qui vit et régne avec vous, dans 1'unité du Saint-Esprit,
Dieu, a travers les siécles des sidcles! y» Cette structure
des oraisons nous livre deux lecons trés précieuses. D’a-
bord que la demande, pour étre exaucée, doit étre intro-
duite et conclue par la louange. Ensuite la doxologie
nous enseigne le plan, 1’ « économie » normale de la
louange chrétienne. Elle s’adresse au Pére, elle lui est
présentée par ce médiateur et cet ambassadeur de
louange qu’est le Fils: elle s’épanouit dans ce milieu
vivifiant et unifiant qu’est le Saint-Esprit, 4me de 1'E-
glise. Celte économie est celle de la messe tout entiére,
comme on le voit en examinant la plupart des préfaces
qui ouvrent ’action consécratoire et centrale du sacri-
fice, et la grande doxologie qui la conclut.

*
* %

Voici qui surprendra peut-8ire davantage. I.’avant-
messe est constituée sacrifice de louange ¢galement par




LE SACRIFICE DE LOUANGE 2D

les lectures, épitre et évangile. Sans doute, ces lectures
~ont pour but l'instruction des fideles : l’avant-messe
n’est-elle pas la « messe des catéchuménes », c’est-
a-dire de ceux qui s’instruisent en vue du baptéme?
Néanmoins, il ne s’agit pas ici d’une instruction ordi-
naire. La parole de Dieu n'a pas seulement pour but
d’instruire, ou, plus exactement, si elle instruit, ce n’est
pas seulement pour éclairer l’intelligence : c’est pour
révéler les grandeurs de Dieu et provoquer la louange.
Aussi la parole de Dieu n'est pas seulement annoncée :
elle est proclamée. La préface des fétes de la Sainte
Vierge nous invite, non seulement a rendre grices, mais
encore A laudare, benedicere et praedicare : louer, bénir
ct précher. Ces trois mots sont & peu prés synonymes,
car précher, ce n’est pas seulement énoncer ou établir
des vérités : c’est louer et bénir, c’est-a-dire proclamer
et magnifier les grandeurs de Dieu. Dieu seul est capable
de se louer dignement, et il le fait par sa Parole. Si tant
de chrétiens manquent d’esprit de louange, c’est parce
qu’ils sont peu familiers avec la Parole de Dieu, qu’ils
ne savent ni recevoir ni renvoyer vers Dieu.

Le Credo enfin, par lequel nous répondons i la parole
de Dieu en lui donnant notre adhésion, n’est pas un
simple énoncé doctrinal. Chanté par l’assemblée des
baptisés, c'est une profession de foi, c’est une « confes-
sion », c’est-d-dire une proclamation des grandeurs di-
vines.

Nous déformerions la vraie nature de la messe si nous
ne voyions dans l'avant-messe qu'un prélude didactique
au sacrifice. C'est ce que certains semblent penser, si
I'on prend garde A l'insistance avec laquelle ils exigent
une parfaite intelligibilité des lectures. Certes, si on fait
des leclures, c’est bien pour 8tre compris. Mais ici, il
ne s'agit pas d'intelligibilité rationnelle : il s’agit d’en-
trer dans le mystére, dans le sacrifice de lounange. Et cela
ne réclame pas seulement de la docilité intellectuelle,
comme A la legon de catéchisme, mais une attention lyri-
que, une communion dans I’enthousiasme.



26 LA MESSE

St le sacrifice de louange est surtout apparent dans
'avant-messe (que nous préférons, on comprend pour-
quol maintenant, appeler « liturgic de la Parole », ou
« liturgie évangélique »), c’est la messe toul entidre qui
est sacrifice de louange. Nous verrons que le sacrifice
proprement dit du Corps du Christ s’accomplit dans une
« Eucharistie », dans une action de grices. It I'action
de grices est un perfectionnement et un achévement de
la Touange. Mais la liturgie de la Parole nous engage
fortement dans le sacrifice de louange. Sa variété méme
nous enseigne a varier et & nuancer notre louange selon

les temps et les fétes. Celui qui, systématiquement,

arrive pour l'offertoire, celui qui, par inattention, par
défaut de missel, néglige de communier a la liturgie de
la Parole, celui-la se réduit A ne participer que d’une
fagcon trés appauvrie et trés monotone au sacrifice eucha-
ristique lui-méme. Sans doute I'histoire, les rubriques,
la casuistique, nous autorisent & distinguer deux grandes
parties dans la messe. Mais, en réalité, la messe tout
entiere est sacrifice de louange, et le sacrifice eucharis-
lique proprement dit est déjA engagé et spécifié par la
liturgie de la Parole.

Ceci nous aide déja & comprendre que I’expression de
sacrifice de louange, que nous avons employée a satiété,
n'est pas une métaphore. On dira : quel sacrifice, quelle
immolation y a-i-il dans une suite de chants et de lec-
tures? Nous verrons plus tard que le sacrifice n’est pas
nécessairement une immolation sanglante, Le sacrifice
est une action sacrée et sanctifiante : Ja participation aux
chants, I'ccuvre de la louange de Dieu, 1’audition fer-
venle de sa parole, sont déja consacrantes et sanctifian-
tes : elles préparent et perfectionnent le peuple de Dieu
en vue du sacriflice. Mais admettons méme le sens cou-
rant du mot sacrifice : celui qui s’oublie lui-méme dans
le chiant, qui renonce a ses propres intéréts pour chanter




LE SACRIFICE DE LOUANGE 27

_la gloire de Dieu, qui se laisse pénétrer jusqu’aux moel-
les ot transformer par la Parole de Dieu, celui-1d ne
subit-il pas une action purifiante et détachante qu’on
peul bien appeler, quoiqu’elle s’accomplisse dans la joie,
une immolation? Telle est peut-étre la raison derniere
pour laquelle tant de chrétiens se prétent si peu au chant
et A la louange : il leur manque pour cela, sous couleur
de dignité et de recueillement, la simplicité ingénue et
I'oubli de soi-méme qu’exige un véritable sacrifice.




CHAPITRE III

EUCHARISTIA

La liturgie de la Parole se continue et s’épanouit en
liturgie cucharistique. Il nous faut maintenant appro-
fondir ce que signifie ce terme d’eucharistie.

Les anciens employaient plutdt des noms sur lesquels
nous aurons l’occasion de revenir : fraction du pain,
repas du Seigneur, assemblée. Les modernes disent habi-
tuellement : la messe, la communion, le Saint-Sacre-
ment. Mais le terme officiel, celui que porlent les caté-
chismes dans leur énumération des sept sacrements,
c’est Eucharistie. Ce mot est d’origine grecque, ce qui
lui donne une allure quelque peu pédante. Pourtant il
n'a pas éLé forgé par les théologiens. Il nous vient direc-
tement de 1'Evangile. Il dérive d'un verbe, « eucharis-
tein », qui signifie rendre grices. Nous voyons que Jésus
rendilt graces & son Pére au moment de ressusciter La-
zare!, au moment d’accomplir le miracle de la multi-
plication des pains? qui annongait 'Eucharistie. Mais,
surtoul, il rendit grices d son Pére le jeudi saint, au
moment de donner A ses disciples le pain devenu son
corps®, puis le calice de son sang, la coupe eucharisti-
que®. Avant d’accomplir la multiplication des pains?,

Jean, 11, 41.

Jean, 6, i1.

Luc, 22, i1g; 1 Cor., 11, a4.

Malth,, 26, 27; Marc, 14, 23.

Matlh., 44, 19; Marc, 6, 41; Luc, 9, 16,

[ = ST




« EUCHARISTIA )» 29

comme avant de rompre le pain devant les disciples
d’Emmaiis !, il « bénit son Pére », ce qui, avec un mot
différent, semble désigner la méme prlére2 Mais c’est
le mot d’eucharistie, d’action de grices, qui est resté
attaché au sacrement du pain et de la coupe, du corps
et du sang de Jésus donnés en nourriture et en boisson.

En rendant grices ainsi, Jésus ne faisait que se con-
former & un usage rellgleux des Juifs. Que ce soit au
cours du repas de la PAque ou simplement au cours des
repas de confréries, le pére de famille prononcgait une
action de glaces ou une bénédiction adressée a Dieu
pour le remercier de ses principaux bienfaits : la créa-
tion du monde, le don & ’homme de la nourriture, la
vocation du peuple élu et sa libération, lors de la pre-
miére PAque, qui le fit échapper 2 la captivité égyptienne
et au royaume des idoles pour traverser la mer Rouge
et entrer dans la Terre promise.

11 ne s’agit pas 13 d’un rite accidentel. L'Eglise, dans
sa liturgie de la messe, a conservé cette action de griices
et I’a mise au premier plan. C’est par elle que commence
la grande action consécratoire, avec ce que nous appe-
lons la préface. Celle-ci n’est pas, en effet, un simple
prélude ou prologue, comme le mot de préface pourrait
nous le faire croire. Elle est une solennelle proclamation
des bienfaits de Dieu, qui nous fait entrer au vif du
sacrifice. Le célébrant invite les fidéles & tenir en haut
leurs coeurs : Sursum corda. Puis A rendre grices : Gra-
tias agamus Domino Deo nostro. « Rendons grices au
Seigneur, notre Dieu. » Quand le peuple lui a répondu :
« C’esb digne et juste », i1l enchatne et renchérit : « Oui,
il est vraiment digne et juste, équitable et salutaire de
vous rendre grices en tout temps et en tout lieu, Sei-
gneur, Pére saint, Dieu tout-puissant et éternel. » Et il
indique ensuite les motifs de cette action de grices, qu'il

1. Luc, 24, 3o.
. Dans Maltth., 28, 20 et Marc, 44, 21, il esl dit que Jésus « pro-
nonw une bénédulnon » en prenant le pain A la Céne.




30 LA MESSE

puise souvent dans le mysteére de la féte ou du temps, et
il conclut en disant que, par la, nous nous associons au
chant de la multitude innombrable des anges dans le
ciel, qui ne cessent de chanter : « Saint] Saint! Saint! »
La messe, dont la Préface ouvre la phase essentielle, est
essentiellement une action de grices.

*
* ¥

Mais qu’est-ce au juste qu’'une action de grices? Que
signifie cette expression : rendre grices? Nous ne la
connaissons guére en dehors du vocabulaire chrétien.,
Cela ne signifie pas que ce soit une locution désusdte,

quil faudrait remplacer par une autre plus courante. -

Certains missels frangais, sous prétexte d’adaptation,
ont employé les verbes : acclamer, féliciter. Ce son!,
aulant de trahisons. L'impossibilité de traduire ce terme
nous montre seulement qu'il exprime un sentiment trés
profondément religieux, sans équivalent dans la vie ordi-
naire.

Dieu est le créateur de toutes choses. Tout ce que nous
avons, tout ce que nous sommes, nous le devons i sa
bonté. La premitre attitude d'une dme religicuse est de
reconnaitre cette dette. Puisque toutl nous est donné, en
échange de tout nous ne pouvons rien donner. On ne
paye pas Dieu. De méme un enfant ne paye pas ou ne
récompense pas ses parents pour Jui avoir donné la vie,
la nourriture, 1’éducation et surtoutl leur amour, Cepen-
dant, il n’a pas le droit d’étre ingrat. I1 doit reconnaitre
tout ce qu’il leur doit. Sa dette ne pourra jamais étre
acquittée. Tout ce qu’on lui demande, c¢’est qu’il recon-
naisse celle dette, et qu’il la reconnaisse avec amour,
L'action de grices, c’est cela, c’est le contraire de ’in-
gratitude; ¢’est non pas le paiement, mais Ja reconnais-
sance de nolre d-clle lotale envers Dieu, reconnaissance
qui ne peut se faire que dans I'erthousiasme, I’amour et
I'adoration. Alors que, par le « remerciement », nous




( EUCHARISTIA )» 31

sommes quittes, I’action de grices n’atleint jamais son
terme.

Cette bréve description nous permet de suggérer quel-
ques 6léments de l'action de grices. Je dis seulement
« suggérer » et « quelques éléments », car l'action de
grices est quelque chose de si ample, de si complexe et
de si simple a la fois qu’on ne peut vraiment en donner
une définition adéquate. Rendre gréces, c’est donc re-
connaitre qu’on doit tout & Dieu. C’est reconnaitre a la
fois la grandeur de Dieu, notre unique Créateur et bien-
faiteur, el notre propre néant : nous n’avons rien, nous
ne donnons rien en dehors de ce que nous avons regu.
En rendant grices, nous disons en méme temps que nous
sommes incapables de payer notre dette et que nous
avons la conscience profonde de cette dette insolvable.
Si I'action de grices s’adressait & une créature semblable
a nous, quoique supérieure, elle aurait quelque chose
d’humiliant et de pénible. Mais comme elle s’adresse a
Dieu, nous acceptons avec joie de reconnaitre, en méme
lemps que le don, notre incapacité & le rétribuer. L’ac-
tion de gréces, bien loin de comporter une humiliation,
un dépit, est donc faite de joie, de tendresse, d’admira-
tion, d’enthousiasme en méme temps que de gratitude et
d’humilité. Bien loin de nous abaisser, elle nous gran-
dit; bien loin de nous attrister, elle nous comble de joie.

C’esl un sentiment inépuisable et immense parce qu'il
porle sur tout : sur Ja beauté et la richesse du monde
visible, et c’est pourquoi la vue d’un beau paysage, d’'un
lever de soleil, d'une herbe qui pousse, d’un enfant qui
dort, éveillent en nous le besoin de rendre graces. L’ac-
lion de grdces porte encore sur les merveilles invisibles :
la beauté de 1'ame humaine, la richesse intérieure des
saints, la fécondité des sacrements, la douceur de la
parole de Dieu, la grandeur de I'Eglise. Enfin, et c’est
alors qu'elle est le plus pure, 'action de grdces porte
sur Dieu lui-méme, sur sa bonté, sa grandeur, son bon-
heur élernel, en un mot sa gloire. Nous chantons dans
le Gloria in excelsis cette acclamation sublime : « Nous




32 LA MESSE

vous rendons grices pour votre grande gloire! »

L’action de grices esl le sentiment le plus pur, le plus
noble et le plus exaltant, parce que le plus désintéressé,
qui puisse animer une dme religieuse. Malheureusement,
ce n’est pas le plus naturel ni le plus fréquent. Que de
chrétiens, et qui se croient de bons chrétiens, passent
leur temps 4 demander & Dieu des bienfaits, temporels
ou spirituels, & s’apitoyer sur eux-mémes. Sans doute, le
Christ nous a dit : « Demandez et vous recevrez », et la
demande fait partie intégrante de la pri¢re. Mais saint
Paul a su joindre les deux sentiments, avec une psycho-
logie tres fine, lorsqu’il a dit : « N’ayez aucune inquié-
tude; mais en toute circonslance, par la priére et la sup-
plication, ainsi que par l’action de grices, présenlez a
Dieu vos demandes!. » Associer 1'action de grices A la
demande, n’est-ce pas un bon moyen d’étre exaucé,
pmsqu ‘'on montre au bienfaiteur qu’il n’oblige pas un
ingrat ?

Nous sommes habitués A voir dans les sacrements des
dons que Dieu fait & notre misére, qui comblent tous nos
besoins. Mais le plus noble besoin de I'homme n’est-il
pas de remercier 7 L'FEucharistie n’est pas seulement le
sacrement qui nous donne le Corps du Christ en nourri-
ture : elle est aussi et méme d’abord le sacrement qui
nous permet de dire & Dieu merci.

Toutefois, dans I’Eucharistie, notre merci, notre action
de grices, ne demeurent pas de simples sentiments : ils
prennent la forme du pain et du vin. Le pain et Je vin,
nous pouvons les offrir & Dieu parce qu’ils sont I’ccuvre
de nos mains, mais ils expriment notre aclion de grices
parce que nous n’aurions jamais pu confectionner du
pain et du vin si Dieu ne nous avait donné le premier sa
terre et son ciel, son soleil et sa pluie, 1'épi et la grappe.

Nous dirons, aprés Ja consécration, que nous offrons
au Pére celle hoslie sans tache « prise sur vos dons »,

Ihil., 4, 6.




(« EUCHARISTIA » 33

de tuis donis ac datis. Les liturgies orientales ont une
expression plus forte encore : nous vous offrons « ce
qui est & vous a partir de ce qui est 2 vous ».

| *
* K

Si nous ne pouvions offrir & Dieu que du pain et du
vin, c’est-d-dire un tout petit fragment de sa création,
alors que nous tenons tout de lui, notre action de grices
serait, certes, ridiculement insuffisante. Mais voila que
le sacrifice de la messe, au contraire, nous permet de
rendre & Dieu une action de grices parfaitement digne
de lui. Parce que ce pain et ce vin vont devenir la per-
sonne méme de son Fils. Or celui-ci est le grand Chantre
du Pére, le seul capable de rendre 4 Dieu une action de
graces parfaite et substantielle. Car il ne se contente pas
de prendre notre action de grices et de la présenter a son
Pere. Il est lui-méme action de grices. Homme vérita-
ble, créature comme nous, il connait notre néant, il par-
tage notre misére, il a conscience de notre impuissance.
Dieu de Dieu, vrai Fils de Dieu, parole du Ptre, il a une
connaissance parfaite de la gloire du Pere, et il refldte
parfaitement cette gloire!. Homme-Dieu, il est le pre-
mier-né de toute 1'humanité, il récapitule toute la créa-
tion, et lui, dont tout le mouvement est « d’aller au
Pére », lui qui est « la voie » vers le Pére, il rameéne au
Pére toute la création et toute I'humanité. C’est ainsi
que notre messe est une parfaite action de grices, parce
qu'elle offre au Pére non seulement nos chants et nos
acclamations, non seulement du pain et du vin, mais
encore la personne méme du Christ, « en qui nous avons
la hardiesse de nous approcher de Dieu avec confiance?y,
parce qu’ « il est I'image du Dieu invisible, né avant
toute créature; car c’est en lui que toutes choses ont &té

1. 11éb., 1, 1.
a, Eph., 4, 12,



34 LA MESSE

créées...; tout a éLé créé par lui et pour lui... Car Dieu
a voulu que toute la plénitude habitét en lui, et il a voulu
réconcilier par lui toutes choses avec lui-méme! »...
Ceci est trés clairement exprimé dans les deux priéres
qui terminent le canon. Le prétre fail d’abord des signes
de croix sur le pain et le vin consacrés (jadis il signait
a ce moment des offrandes simplement bénites : huile,
raisin, cire, etc.) en disant : « C’est par lui que vous
créez tous ces biens, vous les sanclifiez, vous les vivifiez
et vous nous les donnez. » Ainsi toute la créalion esl
ramenée au Peére par le chef de la création, le Christ.
Puis le prétre, faisant des signes de croix avec 1'hostie,
au-dessus du calice, puis devant le calice, conclut
« C’est par lui, et avec lui, et en lui, que vous est rendu,
Dieu Pére, dans 1'unité du Saint-Esprit, toul honneur
el toule gloire aux siécles des siécles. »

*
* %

A cetle grande doxologie, les fidéles doivent répondre
Amen. Cet Amen est le sommet de leur adhésion a I'ac-
tion de grices et A la louange réalisées par le sacrifice
eucharistique. Saint Jérdme nous dit que de-son temps,
32 Rome, cet Amen retentissait comme le tonnerre du
ciel. Si, de nos jours, cet Amen des fidéles est si limide
(a supposer méme qu’ils le prononcent), n’est-ce pas en
partie parce que le sens leur en échappe, a cause de la
fausse traduction en un pile et résigné : Ainsi soit-il 7
(La faute remonte aux Septante, les traducteurs grecs de
la Bible 2))

Amen ne signifie pas Ainsi soit-il. Lorsque Jésus com-
mence une afflirmation par Amen, nous ne la traduisons
pas : Ainsi soit-il, mais : En vérité. L’Amen qui termine
le signe de croix ou le Credo n’est pas la réponse & un

1. Col., 1, 1b-30.
2. Cf. nolre brochure : Amen (coll. « Bible ¢l missel »). J. GuiL-
rer, Thémes bibliques (coll. « Théologie ») p. L2, nole 103,

T TSN DN

2 £ T

P (e o

R g L I NP e

e



« EUCHARISTIA » 35

souhait. C’est une conclusion affirmative. Les Francais de
I’Ancien Régime disaient encore : « Au nom du Pére et
du Tils et du Saint-Esprit. Amen. » Amen veut dire :
c’est vrai. Mais avec une nuance d’enthousiasme. C'est
le mot de la foi, c’est le mot de la louange et de ’action
de grices. Il vaut mieux ne pas le traduire. Certes, il
est d'origine hébraique, et il se ratlache & une racine
qui signifie la solidité, la confiance, — Isaiel dit que
notre Dieu est un Dieu Amen. Mais ce mot est passé tel
quel dans toutes les langues. Littré lui consacre un arti-
cle dans son Dictionnaire de la langue frangaise. Sans
doute, on dit Amen a la fin des oraisons, qui contien-
nent une demande : mais ces oraisons s’achévent, nous
I'avons vu, par une doxologie, & laquelle applaudit
’Amen. L'Amen qui termine nos sermons, et dont la
traduclion par « Ainsi soit-il » oblige les prédicateurs a
courir, parfois désespérément, Vers « la vie éternelle »,
cet Amen était la conclusion, peut-étre donnée par le
peuple, & la doxologie qui concluait toute prédication.
Car nous avons vu que « précher » n’était pas seulement
expliquer ou démontrer, mais proclamer la louange de
Dieu. Les doxologies dont saint Paul parséme ses épitres
se terminent toutes par Amen?2.

Dans 1'Apocalypse, Amen conclut les doxologies du
prologue 3; dans la liturgie céleste, les quatre étres vi-
vants répondent Amen A la louange que toutes les créa-
turcs donnent A Dieu et A 1’Agneau ¢; en outre, Amen
figure au débul d’une doxologie ° : il ne peut donc signi-
fier Ainsi soit-il. Il est associé A Alleluia ®. Saint Augus-
tin devait précher, 3 des auditeurs un peu surpris, que
nous passerions 1'éternité A répéter Amen, Alleluia, ces
deux mots étant seuls capables d’exprimer notre con-

1. Isaie, 65, 16.
a. Par exemple Rom., 11, 36; 45, 33; 18, 24, 27,
3. Apoc., 1, 6 et 7.
4. Apoc., b, 14.
‘g Apoc., 7, 1r1.
6. Apoc., 19, 4.




36 LA MESSE

naissance des grandeurs divines et I’allégresse que nous
en ressentons.

Mais 1’Apocalypse contient sur I’Amen un texte bien
extraordinaire 1. Le Christ lui-méme est appelé « I’Amen,
le témoin fidéle et véritable, le Principe de la création de
Dieu ». 1l est en personne cette adhésion aimante et en-
thousiaste qui conclut et résume l’action de grices, qui
ramene toute la création au Pere. Il est le Oui éternel
des créatures qui se donnent au Pére, & qui elles doivent
tout. Saint Paul I’avait dit déja 2 : « Le Fils de Dieu, le
Christ Jésus que nous avons annoncé parmi vous, n'a
pas été oui et non; en sa personne il n’y a eu que du oui.
Toutes les promesses de Dieu ont en elfet trouvé leur oui
en sa personne; aussi bien est-ce par lui que nous disons
notre Amen a la gloire de Dieu. »

1. Apoc., 3, 14.
2. a Cor., 1, 19-20.




CHAPITRE IV

4
‘

L’OFFRANDE

Nos sentiments d’action de grices ne doivent pas res-
ter uniquement intérieurs. Ils se manifestent d’abord
par l'offrande 3 Dieu du pain et du vin.

Que signifie exactement le mot offrir ? Il signifie expo-
| ser, porter en avant. Tel est le sens primitif du verbe.~
| signifie « porter en haut ». Les deux mots comportent

d’aitfeurs une idée d'échange. L’offrande du pain et du
vin, dans I’Eucharistie, a donc un sens tras précis et trés
matériel. Dans le langage humain, Dieu est toujours
considéré comme siégeant en haut. Les dons de Dieu
descendent d’en haut. Si nous voulons manifester notre
reconnaissance, essayer — bien que ce soit impossible —
de payer notre dette par une sorte d’échange, nous él-
verons donc, nous porterons en haut nos dons. Rappelez-
vous qu’avant de chanter la grande action de grices, la
préface, le prétre adresse cette invitation aux fidéles :
Sursum corda, les ceeurs en haut! Il est certain que Dien,
pur esprit, est & la fois partout et nulle part, mais rien ~
/.of[rir (ob-ferre), des substantifs oblation, offrande] En
grec, le terme correspondant, qui a désigné longﬁmps ;
la partie_essenticlle de la messe, est « anaphore », @LX
ne peut empécher les hommes qui vivent dans le maté-
riel et dans I'imaginaire de se représenter Dieu comine
habitant dans les hauteurs. Nous chantons, au Gloria et
au Sanctus : « Gloire A Dieu dans les hauteurs! »




38 LA MESSE

Nous ne serons donc pas surpris de voir le prétre, au
commencement du sacrifice eucharistique proprement
dit, élever vers le ciel I'hostie posée sur la paténe et le
calice rempli de vin.

Mais ce serait une grave erreur de croire que, ce geste
une fois accompli, l'offrande est terminée. En réalité,
c’est la messe tout entiére qui est une olfrande, c’est-a-
dire une élévation de nos dons. Lorsque 1’évéque ordonne
un nouveau prétre et énumere ses principales fonctions,
il dit tout simplement : Sacerdotem oportet offerre. Le
prétre doit offrir. Et ce mot, si sobre, désigne la célébra-
tion de la messe. Lorsque la consécration est achevée, le
prétre récite une magnifique priére dont le mot princi-
pal est offerimus : nous offrons. Il ne suffit pas de rendre
présents sur l'autel, par la consécration, le corps et le
sang de Jésus immolé, il faut encore les offrir A son
Pere.

A ce sujet, il faut prévenir une méprise. J'ai dit que
I'offrande consiste, extérieurement, en une élévation des
dons. Mais ce qu’on appelle « I’élévation » n’est pas une
offrande. Cetle élévation, qui vient aussitdét apres la con-
sécration, et a laquelle les sonneries de l’enfant de
cheeur, I'immobilité et le silence de I’assistance donnent
un relief saisissant, cette élévation a été instituée en France
au XITI* siécle par les évéques qui construisirent Notre-
Dame de Paris, simplement alin de montrer 1’hostie aux
fidéles. Dans I'antiquité, elle n’existait pas et n’avait pas
de raison d’étre, puisqu’on célébrait la messe face au
peuple. Elle n’existe toujours pas en Orient. Mais il y a
une autre élévation dans la messe, celle qu’on appelle,
bien malencontreusement, « petite élévation ». Elle est
en réalité la plus importante des deux. Et celle-ci n’a
pas pour but de montrer I'hostie aux fidéles, mais de
'offrir au Pére. C’est la conclusion et I'apogée du canon
de la messe, qui n’a été, d'un bout A l'autre, qu’une
offrande, accomplie par les hommes, du sacrifice du
Christ a la gloire de son Pére. La « pelite élévation »
acheve cetle offrande d’une maniére particulidrement




L’OFFRANDE 39

significative et solennelle et tous les fidéles s’y unissent
— ou, hélas! devraient s’y unir — par un retentissant
Amen.

Ainsi, la messe est essentiellement, et d’un bout a
I’autre, une offrande!. En ce cas, a quoi sert 1'offer-
toire ?

Tl n’est en réalité qu'une préparation de ’offrande, un
apport des dons, du pain et du vin. Sans doute nous les
offrons parce qu'’ils nous appartiennent, nous en faisons
don pour le sacrifice. Mais ce n'est quun commence-
ment, une condition indispensable. Ce pain et ce vin ne
vont pas rester tels quels. Dieu va les prendre, il va en

faire le corps et le sang de son Fils. Jésus, & 1’occasion
et sous I'apparence de ce pain et de ce vin, va s’offrir
Ne disons-

lui-mé&me a son Pére, et c’est 1A I’essentiel.
nous pas que la messe, c’est I’offrande et 1'immolation
de Jésus-Christ & son Pére pour le salut du monde?
Jésus s’est offert et immolé A la Céne et & la Croix. C’est
cette offrande-1A que la messe renouvelle. L’offrande
essentielle se produit donc 2 la consécration et non pas
A 1’offertoire.

Mais ce n’est pas tout. La messe n’est pas achevée 2 la
consécration. Elle continue par des prieres et des actions
que 1’on explique trop rarement. Il ne suffit pas que le
Christ s’offre invisiblement. Visiblement, c’est I'Eglise,
dans la personne du prétre et aussi des fideles, qui offre
le sacrifice. Toutes les pridres qui suivent la consécra-
tion ont pour but de permettre A I’Eglise d’offrir le sacri-
ice du Christ et de s’offrir avec lui. En effet, le Christ
n’est jamais seul. Depuis le Calvaire et la Pentecdte, il a
(ail de tous les hommes, ct surtout de tous les baptisés,
c'est-a-dire de toute I'Eglise, le Corps dont il est le chef,
la tdte. Le corps ne peut pas vivre sans la t8te. La téte
ne peut pas ne pas entrafner son corps partout ot elle

ul tout dire A

1. Elle esl encore bien aulre chose. Mais on ne pe
nlidre (et non

la fois. IEl cela n’empéche pas que la messe soil toul ¢
successivement) offrande et sacrilice.




4o LA MESSE

va. A la messe, ce n’est donc pas le Christ seul qui s’of-
fre et qui est offert : 1'Eglise, c’est-d-dire nous tous,
offre, s’offre, est offerte avec lui.

Ceci peut sans doute nous aider A corriger nos manié-
res de penser et aussi de nous comporter a 1’égard de
I'Eucharistie et de la messe. Dans la messe, nous voyons
trop uniquement un sacrifice accompli par.le Christ,
que nous n’aurions qu’d regarder, en priant pour béné-
ficier de ses fruits. S’il en est ainsi, peu importe qu’a la
messe nous pensions 3 autre chose, ou que nous récitions
notre chapelet. N'est-ce pas le Christ qui fait tout? Et
méme, si la messe n’est que cela, pourquoi aurions-nous
besoin d’assister A la messe? Ne suflit-il pas que quel-
ques prétres Ja célebrent ca et 1a ? Que nous y soyons
présents ou que nous restions chez nous, le sacrifice du
Christ n’en sera pas moins célébré. Mais si la messe
consiste en ce que toute 1'Eglise offre le Christ et s’offre

' avec lui, on comprend alors que tous les baptisés doivent

! assister 4 la messe — ou plutét non, qu’ils ne doivent
pas seulement y assister, en spectateurs passifs, mais
qu’ils doivent s’y associer, y participer activement.

Dans 1’Eucharistie, ne voyons-nous pas trop exclusi-
vement la communion, c’est-3-dire la descente vers nous
d’un splendide don de Dieu que nous n'aurions qu’i
recevoir, en nous contentant, si j'ose dire, d’ouvrir la
bouche ? Mais si 1’Eucharistie est d’abord une action de
grices, une offrande, elle n’'est pas seulement descente

t de Dieu vers I’homme, elle est aussi montée de I'’homme
5 vers Dieu. Il ne suffit pas de recevoir, il faut aussi nous
donner il faut aussi nous offrir.

Or c'est le geste primordial de I’dme religieuse. Dieu
veut que nous nous offrions, que nous nous donnions A
lui. Il ne se contente pas de notre respect, de notre obéis-
sance ni méme de notre priére, si, en le respectant, en
lui obéissant, en le priant, nous restons maitres de nous-
mémes, refernés en quelque sorle sur nous-mémes. La
messe ne nous demande pas seulement d’offrir du pain
et du vin, comme des objets matériels et inertes : elle




L’ OFFRANDE b1

ne nous demande pas seulement d’offrir le Christ comme
un personnage adorable sans doute, mais étranger. Elle

nous invite 3 nous donner. Pour une raison trés simple : '
elle est le sacrement de la charité, c’est-a-dire de 1’a- -5

mour. Or il n’y a pas d’amour si ’on se contente de
donner un bien extérieur, si précieux soit-il On a dit
que I'aumdne était une forme raffinée de mépris, et c’est
vrai, si I’on se contente de donner de 1’argent sans rien
donner de son cceur. L’amour ne consiste pas A donner,
il consiste A se donner. En mourant sur la Croix, Jésus
n’a rien donné d’extérieur A lui, mais il s’est donné tout
entier. Ne nous avait-il pas avertis : « Il n’y a pas de
plus grand amour que de donner sa vie pour ceux qu’on
aimel. »

NOTE SUR LE PROBLEME DE L’OFFERTOIRE

On a vu ces dernitres années se développer tout un mou
vement pour « valoriser » 1'offertoire. Les prédications, les
commentaires de messe ont insisté sur la signification hu-
maine des dons, sur le symbolisme de la goutte d’eau. On a
organisé des « processions d’offertoire » oll 'on voyait défiler
les offrandes les plus hétéroclites, jusqu'a des parents
« offerts » par leurs enfants.

Une telle tendance s’explique. L’offertoire — surtout lors-
que, comme dans la Rome ancienne, les fideles apportent
leurs dons & I'autel — permet aisément de manifester la par-
licipation des assistants A la messe. L’apport de dons variés
semble montrer, mieux que la simple élévation d’une hostie
fournie par le sacristain, I'insertion de la messe dans la vie
humaine tout entiére, le devoir de venir A la messe non seu-
lement avec les sentiments d’'une piété un peu convenue,
mais aprés un effort généreux et réaliste pour christianiser
la vie de chaque jour. Il faut bien dire aussi qu'il est plus
facile d’exploiter les aspects humains du mystére eucharisti-

' que que de l’'exposer dans ce qu’il a de plus central et de
" plus divin.

Malheureusement celte tendance aboutit 3 déformer singu-

1. Jean, 15, 13.




42 LA MESSE

LY )
lidarement le sens véritable de la messe, A en faire unc

offrande de 1’homme beaucoup plus qu’une offrande Sdll
Christ. Nous avons assisté 2 des « messes en cheeurs parl¢s »
ot l'offertoire 6était souligné par un texte i_ntcrmma})lc_
tandis que I’anamnese, le Supplices, ou la petite élésv:}t!ou,
¢laient A peine indiqués, sinon méme traités par prélc.rmop.
En réalité, l'offertoire n’est qu'un apport des dons, unc
préparation matérielle du sacrifice, accompagné de pridres.
Celles-ci, relativement récentes, se contentent de démarquer
assez servilement les pridres du canon. Il y a 1a, néanmoins,
une indicalion qu’on ne peut négliger : si nous demand(_ms
A Dieu de regarder favorablement ces dons, c¢’est parce qu on
y voil déja le Christ. On parle assez souvent A ce propos d’'an-
ticipation ou, plus savamment, de prolepse. Ceci nous parait
superflu. I n’y aurait anticipation que si la liturgie, & la
manidre de la théologie postérieure, influencée par la casuis-
tique des « défauls » de la messe, distinguait soigneusement
entre les dons non consacrés et les dons consacrés. Mais il
n'en est rien. La liturgie ne connait gudre les avanl et les
aprés. Les génuflexions apres la consécration sont d’introduc-
tion tardive. Les secréles parlent généralement des dons, qui
ne sont pas encore consacrés, non seulement comme s'ils
I'élaient déjd, mais comme si les fideles les avaient déja
recus. Dans la liturgie byzantine, les offrandes qu’on trans-
porle lors de la « grande entrée » (correspondanl a notre
offertoire) sont vénérées par les fidéles comme nous vénérons
le Saint-Sacrement. I’t Rome a interdit d’inquiéter les Unia-
les sur ce point. Si I’on avait tenu comple de cetle indiffé-
rence de la liturgie a l'égard de l'avant el de l’aprés, on
aurail évité de poser de faux problémes, ou de durcir inuti-
lement un probléme réel, & propos de I’Epicleése des Orien-
laux (invocation au Sainl-Esprit pour lui demander de sanc-
tifier les dons, apres le prononcé des paroles de I’Instlitution).
. I?;ms la messe, si_l’on se placa au point de vue de 'effica-
cilé, toul se produit dans la seule consécralion. Celle-ci ne
réalise pas seulement la présence réelle en opérant la trans.
subslantiation. Elle rend présent le Christ immolé, elle 1’im-
mole sacramenlellement. Ou, si 1’'on veut, le Christ s’im-
mole, il s’olfre (si I'on admet, ce qui nous parait certain
que I'offrande el I'immolalion ne sont pas deux actes réelle.
ment séparés). En méme temps, il offre avec lui son corps
qui est I_’Eghs’e. On peul méme dire que I’essenticl de la
communion s’opere aussi dans la consécralion : c’est par
elle que 'nous tous, si nombreux que nous soyons, ne for-

mons qu’un seul corps dans le Christ. ’
Le]]}f;:nlfex]]el lyly,'sta-:e .dmt s"e‘)::prjmer: el se développer sacramen-
pour &lre accessible & I'homme, Ce qui s’est réalisé

W

cadis

Y LA




NOTE SUR LE PROBLEME DE L’'OFFERTOIRE 43

en un seul point va s’étaler dans le temps. Le sacrifice uni-
que comportera des phases (pluldt que des parties ou des
« actes » comme pour un drame) qui mettront en lumidre
ses inépuisables richesses. L’anamnése énumérera les myste-
res dwc_rs rendus présents sur l'autel par I'unique « mystere
de la foi ». La communion appliquera et consommera person-
nellement, de la fagon la plus réaliste, I’union de tous et de
chacun au Corps et dans le Corps du Christ. L’offrande du
Christ, et de 1’Eglise avec lui, s’exprimera dans I’anamnése
(dont le verbe principal est offerimus) et dans le Supplices.
C’est 12 la véritable offrande. Et elle ne vient pas de nos
senliments plus ou moins dévots, de nos dons plus ou
moins variés et abondantls, mais du fait trés objectif et en
quelque sorte extérieur A nous, antérieur A notre participa-
tion d la messe, que, baptisés, nous sommes constitués
membres du Christ, ne faisant qu’un avec lui.

La préparation des dons, qualifiée d’offertoire, peut étre
considérée déjd comme une cxpression rituelle de cette
offrande, qui n’est réelle qu’avec la consécration; tout dc
méme que la communion, postérieure A celle-ci, met en
auvre un de ses effets les plus imporlants (car dans les
rites expressifs qui se déroulent dans le temps, il y a forcé-
ment un avant et un aprés, alors qu’il n'y en a pas dans la
réalité mystérieuse).

Toul ce qu’on dit habitucllement de 1’offertoire peut donc
Ctre admis, & condition qu’on y voie.comme une explicilation
rituelle de la seule offrande qui vaille : celle du Christ et de
' I’Eglise, dans la consécration.

Mais o1 I’on verse dans l’erreur, c’est si 1’on pose 1’offer-
loirec comme un premier acle sacrificiel, se suffisant en quel-
que sorle & lui-méme, et si l’on y voit 'offrande de 1’homme,
sans l'inclure dans I'offrande du Christ. A entendre certains
commenlateurs de messe, on pourrait croire qu’aprés 1’offer-
Loire tout 1'essentiel est fait, et que les fideéles pourraient A la
rigucur s¢ disperser sans allendre la consécration, qui ne les
concerne plus, mais le Christ scul.

Quant aux offrandes d’objets variés, il faut faire une triple
distinclion. §8’il s’agit du pain et du vin qui serviront au
sacrifice, rien n’est plus louable. 8’il s’agit de denrées diver-
ses, mais propres a la consommation, soit pour le culte (pain,
vin, cire, huile), soit pour des fins charitables (denrées de
loules sorles, voire vétements ou bois de phauftage pour les
pauvres), on peut les apporter & l'offertoire, et ce ges_te esl
traditionnel. Il faut bien marquer alors qu’il ne s‘agit pas
d’apporler une oblation, mais de venir 'cherchcr m'.leh]bén]b-
diction, une « eulogie », comme dans l'usage V‘é"é'mt © ‘nlé
« pain bénit ». Enfin Poffrande d’outils, de berccaux, etc.,

[l




L4 - LA MESSE

se juslifie aucunement. Dans la liturgie, rien n’est « offert »
pour étre ensuite restitué aux propriétaires. Qu’on procéde
pour ces objets 2 une bénédiction (beaucoup sont prévues dans
le rituel), mais en dehors de la messe. Il vaudrail micux pla-
cer hors de la messe également les offrandes de la deuxiéme
catégorie si, & cause de leur quantité, clle devaient donner
une imporlance exagérée A l'offertoire par rapport au reste
de la messe.




CHAPITRE V

L’ECHANGE

L’Eucharistie est le sacrement du don. Elle est dou-
blement. Elle est le sacrement du don de Dieu aux hom-
mes. Elle est le sacrement du don des hommes A Dieu.

Dieu se donne aux hommes. Il y a dans cette petite
phrase toute la différence entre une idée abstraite de
Dieu et la révélation que Dieu nous a faite de lui-méme
dans 1’Ecriture. Un philosophe peut arriver, par ré-
flexion, & concevoir un Etre supréme, un Créateur mai-
tre de l'univers, et mé&me une Providence. Les Juifs,
qui avaient eu la révélation. personnelle du Dieu unique,
savaient que ce Dieu était pour eux plein de sollicitude
et méme de tendresse. Car le Dieu de 1’Ancien Testa-
ment n’élait pas uniquement, comme on le répdte trop
souvent, un Dieu de crainte; bien des passages des pro-
phétes le montrent déjd comme un Dieu paternel et trds
bon1,

Mais il était réservé A Jésus-Christ de nous annoncer
I'Evangile, c’est-a-dire la joyeuse nouvelle, I'incroyable
nouvelle du don de Dieu aux hommes. Ce don, c’est lui-
méme. Comme 1'a dit saint Jean, dans une des phrases

les plus bouleversantes de 1'Evangile, « Dieu a tellement’

aimé le monde qu’il lui a donné son Fils unique? ». Tel

1. CI. par exemple Isaie, 40-45; 54-66; Jérémic, 34, 33; Ezéch., 34;
Osée, 2, 11, elc.

a, Jean, 3, 16.

T

B——



46 LA MESSE

est le fond, si I'on peut dire, du mystére de I'Incarna-
tion, d’'un Dieu se faisant homme : de la part de Dicu
un tel rayonnement, un Lel trop-plein de bonté envers
I'humanité qu'il se donne a elle, qu’il s’unit a elle de la
maniére la plus intime qu’on puisse imaginer : il épouse
cette humanité de maniére A ne plus faire qu’'un avec
elle, dans l'unité d'unc seule personne qui esl notre
Seigneur Jésus-Christ, ‘vraiment homme el vraiment
Dieu.

Jésus-Christ est vraiment un don de Dieu aux hom-
mes. Etant Dieu, il nous a été accordé gratuitement,
sans aucun droit, sans aucun mérite de notre part. Mais
aussi, il ne nous a pas seulement été montré ou prété :
il nous a été donné, il nous appartient, il est notre, pos-
sédant notre nature humaine, notre chair avec toules
ses faiblesses, saul le péché, ayant connu la pauvreté,
la fatigue, la faim et la soif, la trahison et la mort. Il a
partagé les repas des hommes et, comme les hommes,
il s’est couché dans le tombeau.

Jésus une fois remonté au ciel, nous n’avons pas été
orphelins : il nous a donné son Esprit, le Saint-Esprit,
dont un des noms est justement : Don. C’est le Saint-
Esprit qui fait habiter Dieu en nous, parce qu’il est
amour. Celle présence et cette vie permancntes de Dieu
en nous par le Saint-Isprit, c’est aussi ce qu’'on appelle
la griace. C'est de la grice que Jésus parlait lorsqu’il
disait & la Samaritaine : « Si tu savais le don de Dieu! »
A celle femme qui recherchait avidement ’'amour et
ne le trouvait que dans le péché, qui est la caricature
et le poison de I'amour, Jésus offre I’amour qui désal-
tere au lieu d’assoiffer : « Si tu savais le don de Dieu, et
qui est celui qui te dit : « Donne-moi A boire », c’est
toi qui l'aurais prié, et il t'aurait donné 1’eau vive...
Celui qui boira de I’eau que je lui donnerai n’aura plus
soif & jamais. Mais I'eau que je lui donnerai sera en lui
une source d’eau jaillissant en vie éternellel. y

1. Jean, 4, 8-15.




L' ECHANGE 47

Venons maintenant A I’Eucharistie. Elle résume et
contient tous les dons de Dieu aux hommes. En elle,
Jésus-Christ est réellement présent et il nous est donné
si totalement qu’il devient notre mourriture. Dans les
paroles mémes ou il a aflirmé sa présence, Jésus a affirmé
en méme temps qu’il se donnait : « Ceci est mon Corps,
qui vous est donné. Prenez et mangez-en tous. » L’Eu.
charistie nous donne Jésus-Christ immolé, c’est-3-dire
totalement donné : « Il n’y a pas de plus grand amour
que de donner sa vie pour ceux qu’on aime. » Elle ne
nous donne pas seulement son immolation, mais Jésus
lout entier avec son corps et son 4me, son sang, son
humanité et sa divinité, et tous ses mystéres.

Lt enfin, par la communion, Jésus ne nous est pas
donné seulement pour que nous mangions sa chair, car,
dit Jésus & ce propos, « la chair ne sert de rien? », Imais
pour. que nous soyons remplis de son esprit et de sa
grice. Dans une belle antienne de 1'office de la Féte-
Dieu, saint Thomas d’Aquin nous le fait chanter : « O
sacrum convivium, 6 banquet sacré ou le Christ est
mangé..., ot I'dme est comblée de grice, et ol nous est
donné le gage et le commencement de la vie éternelle. »
Voild comment 1’Eucharistie est par excellence le don
de Dieu aux hommes. Tous les sacrements, certes, sont
des dons de Dieu, mais celui-ci les surpasse tous et les

récapitule tous, parce qu’il contient réellement le don
par excellence : Jésus-Christ.

i
% %

Si I’Eucharistie est le don de Dieu aux hommes, elle
doit &tre le don des hommes A Dieu. Avez-vous remarqué
que dans le dialogue de Jésus avec la Samaritaine, avant
de dire & celle-ci : « Si tu savais le don de Dieu », Jésus

commence par demander 3 la Samaritaine : « Donne-
moi A boire. »

1. Jean, 6, 63.

———g

-

P



48 LA MESSE

Dieu nous donne, Dieu se donne & nous. Mais il veut
aussi que nous lui donnions, que nous nous donnions
a lul. Son don n’est pas invisible : ¢’est son Fils fait
homme, visible au milieu de nous. Notre don & nous ne
peut pas se contenter d’étre un don spirituel. Il faut
qu’il soit visible, qu’il soit un signe, c’est-a-dire un
sacrement. Ce sacrement, c’est I’Eucharistie. Nous don-
nons & Dieu notre présence 4 la messe, nos chants, nos
priéres, nos attitudes, du pain et du vin. Sans doute,
nous l'avons déja dit, tout cela nous a été donné par
Dieu. Comme le dit la priére qui suit la consécration :
x Nous offrons a votre auguste majesté cette hostie pure
et sans tache qui vient de vos dons. »

Jadis 4 Rome, ce don des fidéles a3 Dieu était accom-
pli d'une maniére particulierement significative. Ils
venaient en procession i 1’autel, porteurs de pain et de
vin, et aussi d’huile, de cire, de fruits nouveaux. Une
partie de ces dons servait directement au sacrifice en
étant consacrés. Une autre partie servait A secourir les
pauvres. La dernitre part enfin servait A I’entretien du
clergé. La liturgie a gardé le souvenir de ces dons. Dans
les textes de la messe, le pain et le vin, méme apres la
consécration, sont souvent appelés dona, munera, dons
et présents, parce qu'on n'oublie pas qu'ils ont été
apportés par les fidéles.

Nous pouvons regretter 1'ancien usage de la procession
d’offrande par laquelle les fidéles apportaient leurs dons
a I'autel. Mais n’oublions pas que cette cérémonie s’est
maintenue sous une forme simplifiée et évidemment
moins poétique, qui est tout simplement... la quéte. On
a raison sans doute de protester contre les quétes inter-
minables, multipliées, indiscrétes. Mais on aurait tort
de vouloir exclure la quéte de la messe. Elle en fait inté-
gralement partie. N’y voyons pas une nécessité sordide,
mais un geste religieux et, encore une fois, un signe.
Ce qui compte, ce n’est pas la somme que nous don-
nons, mais notre générosité profonde. Rappelez-vous
Jésus, voyant une pauvre veuve mettre une toute petite




L ECHANGE h9

pidce de monnaie dans le trésor du Temple : « Je vous le
dis en vérité, cette pauvre veuve a donné plus que tous
ceux qui ont mis dans le tronc. Car tous ont mis de leur
superflu, mais cette pauvre femme a donné de son néces-
saire, tout ce qu’elle avait pour vivrel. » Avec un petit
sou — ou ce qui y correspond de nos jours — ou avec
un gros billet, il faul donner de notre cceur pour nous
associer au sacrifice de celui qui s’est donné lui-méme.

Paul Claudel, dans « 1’Offertoire » de son beau poéme
La Messe la-bas, fait dire au célébrant :

Voici le platecau qu’on tend, n’as-tu rien que ce sou
misérable, cette pidce sans nom sous la crasse, et le seul
porte-monnaie qui s’ouvre ?...

Pourquoi donc frustrer notre Dieu de ce qui est son pro-
pre el son avoir ?

Ik
* %

Si nous offrons 3 Dieu le pain et le vin, et ensuite le
corps et le sang du Christ présents sous leurs apparences,
nous attendons que Dieu, en retour, nous comble de
toutes sortes de ‘bénédictions. C’est ainsi que la messe
est un acte d’'échange. La liturgie emploie souvent ce
mot dans I’oraison de la messe, la secréte, ou nous de-
mandons 3 bénéficier en retour de cela méme que nous
offrons. Par exemple : « O Dieu qui, par les augustes
échanges de ce sacrifice, nous faites participer a votre
unique et souveraine divinité, accordez que, connaissant
votre vérité, nous nous y conformions par une conduite
pleine de sainteté2. » Ou encore : « Regardez favorable-
ment, Seigneur, les hosties que nous vous offrons et,
par ces saints échanges, rompez les liens de nos pé-
chés3. »

Dans la liturgie antique de Rome, ces échanges de la
messe Gtaient trds [rappants. Les fidéles venaient deux

1. Luc, 24, 1-4.
2. 1Ve Dimanche aprds Pdques et XVIII® aprds la Ponlecdle.
3. Mercredi 2® semaine de Cardme.

4

-



— -

ho LA MESSE

fois en procession A 1'autel. Une premiére fois, A 1'offer-
toire, ils venaient présenter leurs dons. Apres le sacri-
fice, ils venaient dans le méme ordre reprendre leurs
dons, mais ceux-ci avaient été changés. Les fid2les qui
avaient offert simplement du pain et du vin recevaient
en échange le corps et le sang du Christ. A la place des
offrandes humaines qu’ils avaient apportées, on leur
donnait le pain de la vie éternelle et le calice du salut.
C’était un véritable échange, mais combien avantageux!
On ne perd jamais au change avec Dieu : A celui qui
donne géncreusement, il rend le centuple, et au dela!

Cette idée d’échange apparait déja dans le mystére
fondamental du christianisme : I’Incarnation. Dieu et
les hommes ne sont plus séparés par un abime infran-
chissable. Entre eux, un pont est jeté, un commerce —
au scns le plus noble du mot — s’établit. C’est ce que
chante I'Eglise dans une des plus belles antiennes du’
temps de Noél : « O admirabile commercium... O le stu-
péfiant échange! Le Créateur du genre humain, prenant
un corps et une dme, a daigné naitre de la Vierge et,
devenant homme sans le concours de I’homme, il nous
a communiqué sa divinité 1. » On retrouve la méme idée
dans une oraison de Noél, qui a pris place dans 1'Ordi-
naire de la messe pour la bénédiction de I'eau que le
prétre mélange au vin dans le ealice : « Accordez-nous,
 Dieu, de partager la divinité de celui qui a daigné par-
tager notre humanité. » La messe ne fait que continuer
et perfectionner cet échange : notre pain et notre vin,
dons de I'homme, deviennent la chair et le sang d'un
Dieu, et ils nous sont rendus pour devenir notre chair
et notre sang, et ainsi nous diviniser.

Ces considérations peuvent paraitre un peu subtiles.
Il faut remarquer cependant que, sans échange, il n'y a
pas de vie, méme physiologique. Sans échange, il n’y a
pas de vie sociale, il n'y a méme pas de vie culturelle et
intellectuelle.

1. 1™ Anlienne des Vépres de la Circoncision.



—

L'ECHANGE 5

Qu’est-ce que la nutrition et la croissance d’une plante
sinon un échange avec la terre ol elle a pris racine et
qu’elle reviendra enrichir par sa décomposition ? Qu’esl;:
ce que la respiration sinon un. échange? Un étre qui
serait fermé sur lui-méme, qui n’emprunterait rien au
milicu on il vit et qui ne lui rendrait rien, cet étre-1a ne
pourrait ni grandir ni se développer. Les cailloux igno-
rent les échanges, mais tout ce qui vit, vit d’échanges.

Qu’est-ce que l'enseignement, la culture spirituelle,
la vie littéraire ou artistique, la lecture, la conversation,
sinon un échange d’idées? Qu’est-ce que le commerce,
qu’est-ce que la vie sociale, sinon un échange de servi-
ces? Une société est malade quand, par le régne de 1'in-
justice, ce sont toujours les mémes qui donnent et d’au-
tres, toujours les mémes, qui regoivent, sans qu’il y ait
d'échanges véritables entre le capital et le travail, les
manuels el les intellectuels, les siinples et les savants.
Une famille n’est vivante et heureuse que si les échanges
y régnent. Sans doute, les enfants regoivent tout des
parents, mais ils doivent leur rendre ce qu’ils peuvent,
d'abord en affection, en respect et, plus tard, en soutien
el en secours. N

De méme, il n'y a pas de vie spirituelle s’il n’y a pas
d’échange. Une dme fermée sur elle-mé&me, qui n’attend
rien d'un &tre supérieur, est une dme morte. Une dme
qui ne prie Dieu que pour recevoir ses bienfaits, mais
ui jamais ne le remercie, ne lui adresse de louanges ni
d’actions de grices, est une dme qui vit d’une vie bien
languissante et bien médiocre. Nous saisissons ici la
nécessité absolue de la priere. Celle-ci n’est pas une
mendicité intéressée et humiliante. La vraie pridre n’est
pas autrc chose qu'un échange continuel avec Dieu. On
a trds bien défini [a pridre comnme la respiration de 1’dme.
De méme que le corps respire par des échanges, par un
double mouvement d'inspiration et d’expiration, 1'dme
respire quand elle aspire Dieu par la demande, et quand

elle rend & Dicu quelque chose de ses bienfaits par 1'ac-
tion de grices el la louange.




Ho LA MESSE

Notre Seigneur nous a enseigné la puissance de la

pridre par une parabole qu’il faut lire jusqu'au bout
pour la bien comprendre. On la trouve dans l’évanglle.
des Rogations!. Le Christ nous donne en exemple 1'ami
qui, en pleine nuit, frappe a la porte de son ami1 pour
obtenir du pain. Et le dormeur finit par se lever pour
avoir la paix. Puis Jésus évoque I'enfant qui demande a
manger A son pére, et n’'en recevra certainement pas
une pierre au lieu d’un pain, un scorpion au lieu d’un
ccuf, ou un serpent au lieu d’'un poisson. Si on ne lisait
pas plus loin, on pourrait croire que la pri¢re ne de-
mande A Dieu que des biens temporels ou des avantages
intéressés. Mais lisons notre évangile jusqu’au bout
« Si donc vous, qui étes méchants, continue Jésus, vous
savez donner de bonnes choses A vos enfants, & combien
plus forte raison votre Pére du ciel donnera 1'esprit saint
a celui qui le demande? » Vous avez bien entendu :
?l'esprit saint. La véritable priére ne consiste pas & deman-
" der & Dieu telle ou telle chose : le bonheur, la réussite,
la santé, méme le salut éternel, mais le Saint-Esprit.
L'esprit, c¢’est-d-dire le souffle et I'inspiration. Comme
dit un psaume : « J'ai ouvert la bouche et j’ai attiré
I'esprit, j'ai aspiré®. » La priére nous donne ce souffle
mystérieux, cet Esprit saint el bon qui nous permettra
de respirer avec Dieu, d’étre avec lui en état d’échange.

*
* x

Nous voyons ici combien la messe est une école de
pricre parfaite. Ce n’est pas un mouvement uniforme,
c’est un va-et-vient perpétuel. Avant le début de la
messe, nous commengons par demander pardon, avec le
Confiteor. Puis nous célébrons la louange de Dieu par
I’Introit. Nous crions encore notre misére par le triple
Kyrie eleison. Puis nous glorifions Dieu par le Gloria.

1. Luc, 14, 5-13.
a. Psaume 118, 31.

P P OE L L TV SN SRR PN Y e Py



L' ECHANGE 53

Nous demandons de 1’aide par 1'Oraison. Puis nous rece-
vons l'enseignement de la parole de Dieu par I’Epitre.
Nous la savourons et la méditons par le Graduel et 1'Al-
leluia. Nous recevons l'enscignement de I'Evangile.
Nous y adhérons et nous y réagissons par le Credo. Nous
portons nos offrandes A 1'autel par 1'Offertoire. Et tout
ce qui suit est un tissu serré d’actions de grices et de
demandes pour tous les besoins de I'Eglise. Le Christ
nous ayant été donné A la consécration, nous l'offrons
au Pére, pour sa gloire. Et finalement nous le recevons
en nourriture. Et la messe s’achdve en une derniére
action de grices. Ainsi la messe est un perpétuel
échange, un va-et-vient incessant, une échelle plus su-
blime et plus mystérieuse que celle de Jacob, qui « était
posée sur la terre, et son sommet touchait au ciel; et sur
elle des anges de Dieu montaient et descendaient, et au
haut se tenait Yahweh ! ».

J’ai provisoirement laissé de cdté cet échange, indis-
pensable lui aussi, qui doit régner entre les fréres chré-
tiens par la charité. Retenons déjd que la messe nous
apprend A briser ’écorce d’égoisme ol notre dme est
trop souvent engourdie, pour nous faire pratiquer un
échange vital avec ce Dieu qui n'est pas seulement un
Maitre qu'il faut adorer et implorer, mais un Pére qui
nous donne la vie et attend en échange notre amour.

1. Gen., 28, 13,




CHAPITRE VI

LA CHARITE FRATERNELLE

Nous avons vu, dans notre premier chapitre, que la
messe se présente d’emblée comme l'action de la com-
munauté, de 1'Eglise.

Le mot d’iglise, malheureusement, évoque encore
trop souvent a nos esprits un édifice matériel, ou une
structure administrative. Ou bien on s’imagine que
I’Eglise n’est pas autre chose que le clergé avec sa hié-
rarchie complexe, ses différents ordres religieux, elc. La
véritable notion de 1'Eglise est beaucoup plus simple,
beaucoup plus ample el beaucoup plus belle. L’Eglise,
c’est le rassemblement de tous les croyants, si étroite-
ment unis qu’ils ne forment pas seulement une seule
sociélé, ou une seule famille, mais un seul organisme
~spirituel et, selon une expression frappante que nous
“devons a saint Paul : un seul corps, dont la téte, le chef,
est le Christ, dont 1’dme est le Saint-Esprit.

Deux sacrements conslituent ce corps. Le baptéme,
qui nous y agrége les uns aprés les autres, au fur et A
mesure des générations. Mais, pour chacun de nous,
cette incorporation est réalisée une fois pour toutes, ou
plutét elle est inaugurée par le baptéme. Ce qui renou-
velle chaque jour et resserre celle unité, ¢’est I'Eucha-
ristie. Elle est le sacrement de 1'unité, le sacrifice de
I'Eglise, c’est-d-dire du rassemblement des chrétiens. I.a
secrete de la Féte-Dieu le dit nettement et bridvement -




e

LA CHARITE FRATERNELLE 3R

« Accordez,. Seigneur, a votre Eglise les dons de 1'unité
et dfa la paix, car c’est ccla qui est sacramentellement
sngmﬁé par les offrandes que nous vous présentons. »
Le pain consac_ré.représente et contient le corps physique
du Christ, mais il représente et contient plus mystéricu-
sement encore ce que nous appelons son corps mystique,
c’est-a-dire 1'unité des chrétiens dans le Christ.

A l'origine, d'ailleurs, cette expression de « corps mys-
tique » désignait précisément le corps eucharistique. Si
« corps mystique » a fini par désigner 1'union des chré-
liens, c’est parce que celle-ci est principalement repré-
sentée et produite par 1’Eucharistie 1.

Entre la messe et I'Eglise il n’y a pas un rapport quel-
conque, mais une relation essentielle. C’est la messe qui
rassemble 1'Eglise, c’est la . messe qui fait 1'Eglise,
comme c’est I'iglise qui offre la messe et qui s’offre a
la messe.

Cela revient a dire que la messe est le sacrement et le
mystére de la charité fraternelle. Car I'Eglise n’est pas
une sociélé quelconque, dont I'unité ne consisterait que
dans un ensemble de lois extérieures. C'est une société
d’amour. Son chef, celui qui fait son unité, le Christ, ne
tient pas son pouvoir seulement d’une autorité de com-
mandement, mais aussi d’une prééminence d’amour.‘
C’est parce qu’il a aimé les hommes a I’extréme, parce
qu’il leur a donné la plus grande preuve d’amour, qui
est de mourir pour eux, que le Christ les rassemble. Le

¢ grand commandement qu’il a laissé A ses disciples, —

1 e .
. et qu’il leur a laissé précisément au moment d'instituer

1'Eucharistie, de célébrer la premisre messe, — c’est de
\s’aimer les uns les autres comme il les a aimés.

Ceci nous explique bien des traits de la célébration de

la messe. Celle-ci n’est pas une action solitaire, ¢’est un

rassemblement. Si 1'on demande aux fideles'de se grou-
per enlre eux et prés de ’autel, de chanter ensemble,

de répondre au préire, d’adopter des attitudes commu-

1. CI. H. i Lusac, Corpus mysticum (coll. « Théologio »).

—



H6 LA MESSE

nes, ce n'est pas seulement parce que cela peut donner
plus de vie et plus de beauté aux offices, c’est surtoul
parce que le sacrement de 1'unité doit étre signifié par
I'union des corps, des voix, des attitudes, et plus pro-
fondément par 'union des oceurs.

Pourquoi, dans l'antiquilé, renvoyait-on, an moment
de D'offertoire, les catéchumenes, les juifs, les paiens,
les pécheurs publics ? C’est parce que le sacrement de
I'unité devait étre célébré uniquement par ceux que le
bapléme a agrégés A la communauté ou qui ne s’'en sont
pas séparés par des faules graves.

Pourquoi, lorsque le canon de la messe est achevé ct
que la communion approche, récite-1-on solennellement
le Pater ? C'esl parce que cette priere nous fait dire non
pas « mon Pére », mais « notre Pére », ce qui implique
que nous sommes tous fréres. C’est aussi parce qu’on dit
dans cette pri¢re : « Pardonnez-nous nos offenses comme
nous pardonnons  ceux qui nous ont offensés. » On ne
devrait pas aller & la communion eucharistique avec des
sentiments de rancune, de jalousie, ou de mépris. Ce
qui fait la communion sacrilege, au dire des plus
grands théologiens, ce n'est pas le fait (qu’on regoil le
Christ trés saint dans une dme souillée par le péché. Le
Christ glorieux est au-dessus de toute conlamination; et
comment une 4me sale pourrait-elle salir ce corps im-
passible et ressuscité 7 Ce qui fait le sacrilege, c’est qu'il
y a un mensonge horrible a s’approcher du sacrement
de l'unité en_restant attaché au péché, qui n’est pas
autre chose qu’une division, un manque d’amour et
d’union avec Dieu et avec nos fréres.

Toutes les préparations & Ja communion, & partir du
Pater, ont pour but de nous rappeler le devoir essentiel
de la charité fraternelle. Le rile de la fraction du pain,
jadis si long et si important, aujourd’hui réduit & pres-
que rien par l'usage du pain azyme et d’hosties décou-
pées d’avance, a une signification profonde d’unilé. Les
interprétations allégoriques, qui ont faussé pendant des
siecles la catéchese liturgique, ont voulu y voir un sym-

a
i
i

S nslarnling

A



LA CHARITE FRATERNELLE 57

bole de la Passion. Or saint Jean a pris soin de nous faire
remarquer que, pour Jésus, comme pour I'agneau pas-
cal, « pas un de ses os n’a 6té brisé1 ». Lt les théolo-
giens maintiennent fermement que, quand I'hostie est
élevée, enfermée, divisée, ce n’est pas le Christ en lui-
méme qui est élevé, enfermé, divisé, mais les saintes
espbces. Le rite qui nous occupe ne s’est jamais appelé
« fraction du Christ », mais « fraction du pain ». Pour-
quoi donc ne pas l'interpréter par référence a ce geste
si simple et si grand du pere de famille qui, & la table
commune, parlage le méme pain entre tous ses enfants?

De ces fragments, quelques-uns servaient au fermen-
tum (ferment d'unité, de charité) : des acolytes, comme
saint Tarcisius, les portaient, dans des sacs de lin sus-
pendus A leur cou, & des prétres ou a des évéques, sou-
vent voisins, parfois fort éloignés, qui associeraient ce
pain regu de leurs fréres & celui de leur propre sacrifice.

- Deux évéques montraient ainsi qu’ils étaient « en com-
munion » : l’expression avait un sens trés concret.

Avant la communion se donnait aussi le baiscr de
paiz, pris & l'autel, que tous les fid¢les échangeaient
entre cux. C’était I’application du précepte du Seigneur,
antérieurement pratiqué A 1'offertoire pour obéir plus
strictement & la parole évangélique : « Si, lorsque tu
présentes ton offrande a 1'autel, tu te souviens que ton
frére a quelque chose contre toi, laisse 1A ton offrande
devant I’autel et va d'abord te réconcilier avec ton frére,
puis viens présenter ton offrande %, »

Tous venaient & 1’autel, alors unique, en procession
— signe d'unité — ct en chantant — autre signe d’unité
et de charité. Pourquoi, de nos jours, toldre-t-on encore
d la communion ces débandades de fiddles qui se préci-
pitent A qui arrivera le premier, et qui se marchent sur
les pieds? L’organisation d'une belle procession, grave,
ordonnée et chantante, n’est pas seulement une question

1. Joan, 19, 36; cf. Ex., 12, 46 et Nomb., 8, 1a.
1. Matlh., b, 23-a24.

e

W =t A



58 LA MESSE

de « service d’ordre » : elle inculque aux fidetles que la
communion eucharistique est un rite qui exprime et réa-
lise la charité fraternelle et 1'unité ecclésiale.

C'est & I'aute]l unique qu'on communie. La « sainte
table », c’est 'autel, méme si les laics, par respect pour
I'autel ou les clercs seuls ont acces, doivent s’arréter a
une barriére dont certains se scandalisent, mais qui est
traditionnelle. A celte barricre doit étre atlachée uno
« nappe de communion », dédoublement de la nappe de
I'autel (les nappes qui enveloppent I'autel, dit le Ponti-
lical dans I’ordination du sous-diacre, symbolisent le
peuple chrétien uni au Christ, dont ’autel est le sym-
bole). L’usage récent du « plateau de communion » se
justifie par le respect envers les saintes parcelles. 1l ne
supprime pas 1'usage de la nappe. L'usage du plateau
seul a d'ailleurs I'inconvénient d’évoquer une série de
repas individuels, alors que la communion est un ban-
quet. Que I'acolyte tienne le plateau, et que les commu-
niants saisissent la nappe commune, inutile mais hau-
lement symbolique, en signe de participation au repas
fraternel.

Il est enfin un petit rite dont la portée est profonde :
a la messe pontificale, I'évéque, avant de déposer 1'hos-
tie sur les levres du communiant, lui présente son
anneau a baiser. Cet anneau est une alliance : le signe
des épousailles de 1’évéque (représentant le Christ) avec
son Eglise. Le communiant, en baisant ce signe d’union
et d'unité, affirme que sa communion au corps du Christ

.

est une communion i I’Eglise.

x
* %

Le jeudi saint et le jeudi de la Féte-Dieu, on lit 3
I"épitre de la messe le passage ot saint Paul rappelle les
circonstances de I’'institution de |'Eucharistie par le
Christ & la Ceéne. Or saint Paul ne nous donne pas cette
doctrine pour développer un enseignement théorique. Il
y est amené¢ pour réagir contre des abus qui régnaient

. [




e e 7

LA CHARITE FRATERNELLE 99

dans I'Eglise de Corinthe. On y pratiquait un rite au-
jourd’hui disparu qui s'appelle I’agape. Ce mot grec,
agapé, signifie amour fraternel, charité. Il désignait un
repas fraternel que les fideles prenaient ensemble, et qui
se terminait par la célébration de 1’Eucharistie. Or cette
agape avait dégénéré. On mangeait par petites tables au
lieu de partager fraternellement, riches et pauvres. Les
uns s'empilfraient tandis que les autres avaient faim.
Alors, dit saint Paul, on ne peut pas dire que vous célé-
brez la Céne du Seigneur, puisque vous manquez si gra-
vement A la charité?l.

Nous lisons paisiblement ce passage comme une évo-
cation curieuse du passé. L’agape n’est qu’un souvenir,
et maintenant 1'Eucharistie se célébre dans une église,
sans aucun contact avec les repas ordinaires, tout au
contraire, puisque 1’obligation de communier a jeun a
6t6 imposée pour empécher Je retour des abus signalés
par saint Paul. Précisément, n’est-ce pas notre tort, et
ce qui explique le peu d’influence des chrétiens dans le
monde, de voir dans la messe une cérémonie qui se suf-
(it A elle-méme? On vit comme tout le monde. On se
rend dans une église pour assister — trés pieusement
peut-étre — & une cérémonie majestueuse et mystérieuse.
Celle-ci achevée, on rentre chez soi pour mener la méme
vie qu’auparavant, absolument semblable A celle du voi-
sin, el peut-8tre moins chrétienne dans le fond. On a
célébré le mystére de ]'unité, on a regu le sacrement de
la charité fraternelle entre les quatre murs de 1'église,
selon des rites réglés et prévus. Cela n’a aucun retentis-
sement dans la vie réelle. On a chanté en checeur, on s’est

' approché de la table sainte avec des gens dont on ignore

peut-dtre le nom, dont on ne cherche méme pas a con-
nattre les difficultés. Et ceux-1a, qu’on a traités théori-
quement de frores, on les laisse rentrer chez eux dans
leur pauvreté, peut-étre dans leur misére, pour faire soi-
méme un bon déjeuner ? Les apostrophes que saint Paul

1. 1 Cor., 11, 17-22.




6o LA MESSE

adressait voici mille neuf cents ans aux chrétiens de
Corinthe, bien loin d’étre périmées, ne sont-elles pas

d’une actualité sanglante : « Dés qu’on se met 3 table,"

chacun prend aussitét son propre repas, en sorte que
'un a faim tandis que 'autre est repu. Peut-on dire
cncore que vous prenez le Repas du Seigneur? »

La messe risque, par nolre faute, d’étre comme vidée
de sa vertu si nous en faisons seulement une consolation
spirituelle pour chrétiens égoistes el bien nourris. L'Fu-
charistie ne porte vraiment ses fruits, elle n’a vraiment
sa_signification que si elle allume en nous une pitié
immense pour la misére du monde, une faim insatiable
de justice et de charité. Si nos églises sont si peu rem-
plies, en comparaison de ceux qui restent dehors, cela
ne tient-il pas 4 ce que nous avons fait une cérémonie
conventionnelle et morte de ce qui devrait étre le ferment
de la charité ? Comment pourrions-nous sans trembler,
yen face de l'incroyance conlemporaine, entendre ces
" paroles du Christ A son Pére : « Qu’ils soient un comme

nous sommes un, de fagon que le monde sache que tu
m’as envoyé?! »?

1. Jean, A7, 23,




CHAPITRE VII

L’AMOUR DE DIEU

L’amour fraternel, ]la charité fraternelle, n’est que le
second commandement, semblable au premier, dit
notre Seigneur, et qui découle du premier. Le premier
commandement, c’est : « Tu aimeras le Seigneur ton
Dieu de tout ton cceur, de toute ton dme, de toutes tes
forces el de tout ton espritl. » Tel est le texte évangéli-
que que notre « acte de charité » traduit ainsi : « Mon
Dieu, je vous aime de tout mon cceur et par-dessus lou-
tes choses, parce que vous &tes infiniment aimable. »
Sans l’amour de nos fréres, I'amour de Dieu risque
d’étre ou hypocrite, ou irréel. Mais, sans I'amour de
Dicu, I’amour du prochain risque de n’'dtre que de la
bonté naturelle, de la philanthropie, voire une pitié un
peu méprisante.

C’est 12 une des doctrines chrétiennes que nos contem-
porains ont le plus de mal & admettre. Si vous m’aimez
A cause de Dieu, dira-t-on, vous ne m’aimez pas pour
moi-méme. Je ne veux pas 8tre aimé ainsi par raccroc.
— Cette objection vient de ce que 1’on se fait une idée
insuffisante de Dieu. C’est d’ailleurs de 1d que viennent
toutes les objections contre Dieu, notamment celles qui
concernent la conciliation de la liberté humaine avec la
toute-puissance divine. On se représente Dieu comme
une créature — quelqu’un de plus grand et de plus puis-

1. Maltth., 22, 34-fo.

o

S T F TR R ST,



-

]
1

62 LA MESSE

sant que nous, sans doute, mais enfin de notre catégorie.
S'il en est ainsi, I"amour que vous avez pour Dieu est
de la méme catégorie que I'amour que vous avez pour
volre frere, ct en aimant votre frére d cause de Dieu,
vous semblez ne pas aimer votre frére pour lui-méme.
Mais songez que Dieu est infiniment au-dessus de toutes
les créatures, qu’il est impossible de 1’aligner avec elles.
Il n’est pas & coté d’elles, ni méme, & proprement parler,
au-dessus d’elles : il les enveloppe, il les contient. Tout
ce que je suis, je le dois & Dieu. Tout ce que je suis est
en Dieu. On ne peut pas m’atteindre sans passer par
Dieu. On ne peut pas m’aimer vraiment sans aimer Dieu,
parce que tout ce qu’il y a de bon en moi, tout ce qui
mérite d’étre aimé en moi, appartient A Dieu Pour re-
prendre une formule trés juste des auteurs spirituels, il
ne s’agit pas tellement d’aimer son frére A cause de Dieu,
aprés Dieu, que de 'aimer en Dieu.

Si le premier commandement, ¢’est d’aimer Dieu, il
faut avouer que c'est terriblement difficile. Pour une
raison trés simple : c’est que nous ne sommes pas des
anges, ces purs esprils qui vivent dans l’invisible et so
nourrissent d’aliments immatériels. Nous avons un
corps, qui n'est pas un fardeau, un déguisement, mais
qui est nous, lui aussi, et nos idées les plus sublimes ne
naissent en nous qu’a partir de ce que nous voyons, de
ce que nous touchons. Et si cela est vrai de la connais.
sance, combien davantage de 1’amour| Ce qui attire
'amour, c’est I'immédiat, le visible, le charnel. S’i] y a .
si peu d'hommes qui aiment Dieu, c’est parce que Diecu
est invisible. Ceci est trés bien dit dans I’admirable Col-
lecte du cinquitme dimanche apreés la Pentecdte : « O
Dieu, & ceux qui vous aiment vous avez préparé des
biens invisibles » (c’est pourquoi il est si difficile de
vous aimer, aussi :) « répandez dans nos cceurs le senti-
ment de votre amour » (I'amour de Dieu est quelque
chose de si sublime qu’il ne peut pas naitre de lui-
méme, si Dieu ne le verse Pas dans nos cceurs). « De
telle sorte, conclut notre oraison, que, vous aimant en




e

L’AMOUR DE DIEU 63

toutes choses et par-dessus toutes choses, nous obtenions
vos promesses qui dépassent tous nos désirs. »

Quand j’ai dit que nous ne pouvons aimer que ce que
nous voyons, j'ai élé un peu sévére pour la nature
humaine. Il n’y a pas d’amour seulement pour le char-
nel et I'immédiat. Bien des hommes aiment, et souvent
4 la passion, des réalités invisibles, telles que la patrie,
I'art, I'astronomie ou les mathématiques. Mais, si ’on
y regarde bien, on s’apergoit que cet amour tout spiri-
tuel s’incarne dans des objets matériels, ou dans des
actions, dans une conduite. Celui qui aime la patrie la
voit dans ses paysages, dans sa terre, dans ses monu-
ments, dans son peuple, et son amour n'est pas une con-
templation inerte, il s’exerce et se développe dans les

services qu’il rend, parfois héroiquement, a son pays..

Celui qui aime les mathématiques n’aime pas une déesse
abstraite, une espéce d’allégorie de la science, une statue
blanche aux yeux vides, mais il prend plaisir & mouvoir
son esprit parmi les nombres et consacre & ces recher-
ches une grande part de son temps. Eh bien! il en est de
méme, toutes proportions gardées, de 1’amour de Dieu.

Dieu nous a donné I’ordre de 1’aimer. Mais il nous a
fourni toutes sortes d’objets visibles A aimer, toutes sor-
tes de moyens pratiques de prouver et de développer
notre amour pour lui. Chez les Juifs, — qui avaient déja
re¢u 'ordre d’aimer Dieu, — cet amour se portait, avec
quelle ferveur, sur la Loi, sur le Temple, sur Jérusalem,
sur le peuple élu.

Dans le christianisme, ’amour de Dieu est devenu
infiniment plus facile, puisque Dieu lui-mé&me s’est fait
homme afin de devenir visible et plus proche. C’est ce
que chante Ja Préface de No&l : « Par le mystére du
Verbe incarné, un nouveau rayon de votre splendeur
[0 Pere] a brillé aux yeux de notre dme; afin que, con-
naissant Dieu visiblement, nous soyons entrainés par lui
& I'amour des réalités invisibles. »

Et ce Dieu incarné, Jésus-Christ, ne s’est pas borné a
se montrer et & nous faire voir Dieu en lui. Il a agi, il



6/ LA MESSE

s'est dépensé pour notre salut. Tl nous a donné la plus
grande preuve d’amour, qui est de sacrifier sa vie pour
ceux qu’on aime. Sachant ainsi, & n’en pas douter, que
Dieu nous a aimés infiniment, comment ne I’aimerions-
nous pas de toutes nos forces?

A cela on pourrait objecter : mais c’est du passé! Le
Crucifix, qui nous montre d'une fagon si évidente I'a-
mour du Christ pour les hommes, représente un événe-
ment lointain. Le Christ est remonté au ciel. Incarné
sans doute, il est de nouveau invisible!

C'est ici que nous retrouvons l’Eucharislie et que
nous voyons comment elle est le sacrement de 1'amour
de Dieu. Par I’Eucharistie, Jésus, remonté au ciel, de-
meure présent parmi nous. Dieu demeure visible, quoi-
que sous le voile du mysteére. Ce qui, dans le Crucilix,
n’ecst qu'un souvenir, dans I’Eucharistie est une réalité
vivante. Car le Christ présent sous les apparences du pain
consacré, ce n’est pas seulement ni principalement le
Jésus de la créche. C’est Jésus crucifié-et-ressuscité pour
nous faire passer de la mort & la vie. Comme dit saint
daul @ « Chaque fois que vous mangez ce pain et que
vous buvez a celte coupe, vous proclamez la mort du Sei-
gneur . » Le Christ a institué ce sacrement la veille de
sa Passion pour en faire & la fois le souvenir et le résumé
de tout son amour pour nous. Saint Jean introduit le
récit de la Ceéne par ces paroles : « Comme il avait aimé
les siens, Jésus, sachant qu’il allait passer de ce monde
A son Pere, les aima au supréme degré 2. »

*
* %

Mais ce n’est pas assez de dire que |I’Eucharistie est le
sacrement de 'amour de Dieu, parce qu’elle nous rap-
pelle tout ce que Dieu a fait pour nous. Si elle n’était
que cela, il nous suflirait peut-étre de médiler inlensé-
ment devant un morceau de pain ordinaire. L'Eucharis-

1. » Cor., 14, a0.
2. Jean, 43, 1.




¥

.

{

I

)

L’AMOUR DE DIEU 65

tie contient le Christ vivant, et elle nous le donne 2
manger. Par conséquent, elle ne représente pas seule-
ment I’amour de Dieu, elle I'inocule en quelque sorte a
ceux qui la regoivent. C’est pourquoi il ne nous est pas
seulement demandé de regarder, de vénérer, d’adorer
I’Eucharistie, mais de la manger. Dieu est 13, et nous
nous en approchons du plus prés qu'’il est possible, nous
I’absorbons, nous nous unissons a lui, nous nous 1'assi-
milons. De tels gestes, une telle maniére d’agir, exigent
I’amour et nourrissent ’amour. Car ’amour ne connait
pas la distance : il appelle 1'union la plus intime et 1'as-
similation la plus profonde. Le premier résultat de I'Eu-

icharistie, c’est d’augmenter en nous l’amour de Dieu;

comme nous le demandons dans la Collecte du treiziéme
dimanche aprés la Pentecdte : « Dieu tout-puissant et
éternel, faites croitre en nous la foi, 1’espérance et la
charité, et, pour que nous méritiens d’obtenir ce que
vous promettez, faites-nous aime: ce que vous prescri-
Vez. »

Sans doute, tout cela se passe dans des régions tres
profondes de notre 4me. On a trompé bien des premiers
communiants en Jeur disant qu’au moment ou ils rece-
vraient 1’hostis, ils sentiraient leur cceur tout embrasé de
I’amour de Dieu, et ils ont été décus et scandalisés de
n'éprouver rien de pareil. L’amour de Dieu réside a des
profondeurs ol notre sensibilité ne vibre que rarement.
Et c’est pourquoi I'amour de Dieu doit toujours s’ac-
compagner de l'amour de nos fréres. Si, aprés avoir
communié, notre cceur nous parait insensible, peu im-
porte, du moment que nous sommes préts effectivement
A rendre servioe, & nous dévouer, & répandre la joie
autour de nous. C’est seulement si nous aimons nos fre-
res que nous pouvons dire que l'amour de Dieu est en
nous : « Personne n’a jamais vu Dieu, mais si nous nous
aimons les uns les autres, Dieu demeure en nous et son
amour est parfait en nous?!. »

1. Ire Rpitre de saint Jean, 4, 12.



CHAPITRE VIII

LE PAIN QUOTIDIEN

L’amour de Dieu est, dans un cceur d’homme, chose
bien fragile. Sans cesse les diflicultés de la vie, ses Lris-
tesses, ses laideurs, notre égoisme loujours renaissant,
les tentations qui nous viennent de toutes parts : de 1’ar-
gent, de la chair, de 'ambition, affaiblissent en nous
I’amour de Dieu, donc la joie, et nous font glisser dans
la trislesse, dans l'ennui de vivre. Nous nous trainons
sur lz route de notre vie. Mais précisément I’Eucharistie
n’est pas, comme le baptéme, un sacrement regu une
fois pour toutes. C’est le repas quotidien. Et voila une
des raisons pour lesquelles ce sacrement se fait avec du
pain.

L’Ecriture sainte contient trois figures de 1’'Eucharis-
tie, qui mettent en relief cet aspect de réconfort quoti-
dien qui appartient au pain dans notre vie corporelle.

Le peuple juif venait d’étre délivré de la vie inhu-
maine esclavage et corvées — A laquelle il était sou-
mis dans la terre d’Egypte. Libérés par le sang de 1’A-
gneaun, guidés par Moise, ils ont franchi la mer Rouge.
Les voila sortis de la terre de l'esclavage. Mais ils n’en-
trent pas tout de suite dans la terre promise, ol coulent
le lait et le miel. Il leur faut d’abord errer daus le désert
pendant quarante ans. Et ]Ja marche dans le désert est
épuisante, décourageante. On y est nomade, sans toit,
sans provisions, sans assurance pour le lendemain. Les




LE PAIN QUOTIDIEN 67

Juifs se mettent 3 murmurer. Les voild qui regrettent
I'Tigyple. Sans doute ils y étaient humiliés, malheureux,
mais au moins ils étaient bien nourris. Que vont-ils
manger dans ce désert? C’est alors qu’d la priére de
Moise, Dieu fait un miracle. Une substance mystérieuse
tombe du ciel chaque matin. D’abord surpris : « Qu’est-
ce que c'est que cela? », en hébreu Manhou, d’ou est
venu le nom de la manne, les Hébreux recueillent cette
nourriture céleste, autant qu’il en faut pour chaque
famille et pour la journée. Car il est impossible et inter-
dit de faire des provisions, d’amasser des stocks. Les
vers se mettent dans le surplus de la nourriture quoti-
dienne. Et & quoi bon ces précautions, puisque Dieu
fera tomber la manne chaque matin, sans y manquer?
Elle ne cessera de tomber que lorsque le peuple élu aura
fait son entrée dans la Terre promise, qui produit d’elle-
méme la nourrilure nécessaire. Cette manne avait une
telle valeur significative, comme témoignage des dons et
des promesses de Dieu, qu'on en garda un vase plein
dans 1’Arche d’alliance, avec les tables de la Loi.

Notre Seigneur lui-méme, en annongant le don pro-
chain de I’Eucharistie, a dit que la manne en était la

_figure?. Il nous est facile de voir comment. La libération

——

par le sang de ’Agneau pascal et le passage de la mer
Rouge représentent le baptéme qui nous délivre du mal.
Mais, pour élre baptisé, on n’entre pas pour autant dans
la terre promise, dans le paradis. Il faut encore marcher
longuement et péniblement dans le désert de cette vie

" aride. Mais 14, Dieu nous nourrit chaque matin, si nous

le voulons, par une nourriture céleste qui, jour apres
jour, nous rend force et courage : c'est le pain quotidien
que nous envoie notre Pére des cieux. Et lorsque nous
entrerons dans la terre promise, quand nous serons dans
le ciel, la manne cessera de tomber, il n’y aura plus
d’Fucharistie, car nous verrons Dieu face a face et il

1. Jean, 6, 31, 49.



68 LA MESSE

sera notre nourriture continuelle, sans intermédiaire et
sans sacrement.

Voici une autre figure de 1'Eucharistie, que saint Tho-
mas d’Aquin a mise en bonne place dans son office de
la Féte-Dieu. Le prophete Elie ! a recu de Dieu unc dure
mission, celle de résister en face au roi Achab. Décou-
ragé, ¢épuisé, il s’enfuit et, dans le désert encore, il se
couche sur le sol en disant 4 Dieu : « Retirez-moi de
cette vie, je ne vaux pas mieux que mes peres. »n Et il
s’endort & 'ombre d'un arbuste. Il est réveillé par un
ange qui lui dit : « Leve-toi. Une grande élape le reste
encore 4 parcourir. » Et I'ange lui monlre un pain cuit
sous la cendre et une cruche d’eau. Réconforlé par cette
nourriture venue du ciel, Elie repart et marche quarante
jours jusqu’a la montagne de Dieu, le mont Horeb. Ce
pain représente bien 1'Eucharislie, qui nous rend cou-
rage lorsque nous sommes abattus par les contradictions
et I’absurdité apparente de cette vie. Sacrement de I'a-
mour de Dieu, il nous donne la force de gravir celte
montagne escarpée au sommet de laquelle nous trouve-

rons en Dieu le repos et la paix.
Le troisiéme épisode appartient 4 1'histoire de Jésus.

C’est celui de la mulliplicalion des pains. Une foule
énorme a suivi Jésus jusque dans une grande plaine ou
il n'y a rien pour ravitailler tout ce monde. Et Jésus dit -
« J'ai pitié de cetle foule, car voici déja trois jours qu’ils
me suivent et ils n‘ont rien 2 manger. Si je les renvoie
chez eux sans nourriture, ils tomberont en route. »
C’est alors qu'il accomplit le miracle de la multiplica-
tion des pains. Il prendra ce miracle pour point de dé-
part du grand discours ot il se présente lui-méme comme
le pain de vie et ou il annonce I'institution de 1'Eucha-
ristie.

Dans ces trois cas, nous voyons que 1’Eucharistie n’est
pas un luxe spirituel, une friandise destinée aux saints,
mais une nourriture substantielle, nécessaire pour remé-

1. 1 Rois, 19, 1-8.




LE PAIN QUOTIDIEN 69
dier aux faiblesses et aux découragements des hommes

dans leur marche harassante vers la terre promise, vers
Dieu.

*
* %

Nous pouvons trouver encore d’autres raisons 3 1'ins-
titution de 1’Eucharistie comme sacrement du pain.

Le pain est la nourriture habituelle, quotidienne de
I’homme. Il représente toute sa vie, tout son travail.
Gagner son pain, cela veut dire gagner sa vie. Et cela

i/d’autant plus que le pain est une nourriture propre 2

/l’homme. Des fruits, de Ja viande peuvent bien nous
nourrir. Mais c’est aussi la nourriture des animaux. Il
suflit de savoir brouter, cueillir, ou chasser. Tandis que
la confection du pain demande toutes sortes d’opérations
dont ’homme seul est capable. Semer, récolter, battre,
moudre, pétrir, cuire, cela demande de 1'expérience, de
I'invention, un langage pour transmettre ces expériences
et ces inventions. Le pain ne représente donc pas seule-
ment la vie de I'homme dans ce qu’elle a de plus élé-
mentaire, de plus instinctif, mais aussi dans ce qu’elle a
de plus intellectuel et de plus industrieux. En offrant A
Dieu du pain, nous ne lui offrons pas ses dons seule-
ment, mais ses dons transformés par notre intelligence
et notre activité.

Le pain représente aussi la communauté humaine.
Tous les Peres de I'Tiglise ont remarqué que le pain est
fait d’une multitude de grains réduits A 1'unité par la
mouture, le pétrissage et la cuisson. En outre, il faut
signaler que la fabrication d'un seul morceau c.:le pain
représente la collaboration d'une foule de métiers di-
vers : cultivateurs, boulangers, minotiers, fabricants de
machines agricoles, de moulins et de fours, fournisseurs
de force motrice, etc. Enfin, le pain posé sur la table, I-a
pere de famille le distribue A tous ses F:onvi_ves. Ceux-ci,
en mangeant du méme pain, communient lltléra.lement.
Ainsi, avant toute consécration, toute intervention sur-
naturelle, le pain suggdre 1'union entre les hommes.




70 LA MESSE
Nous n’avons pas un grand effort & faire pour compren-
dre que le sacrement du pain, devenu le sacrement du
Corps du Christ, est le sacrement de la communion, de
la communauté, de Ja famille humaine dont Dieu est le

Pere, dont Jésus est le rassembleur.

*
* Xk

Mais enfin le pain — le pain de blé — a une significa-
tion plus haute encore. Jésus lui-méme s’est comparé
au grain de blé. S’il ne meurt pas, il reste seul. Mais s'il
tombe en terre et s’il meurt, il porte beaucoup de fruit?.
Ainsi, Jésus est mort pour nous, il a été déposé dans la
terre. Et, comme Je grain ressuscite en quelque sorte sous
la forme d’un épi ol le grain primitif apparait multi-
plié, Jésus, en mourant et en ressuscitant, a donné nais-
sance 3 une multitude de freéres semblables & lui et qui,
4 leur tour, doivent suivre la méme loi de mort, de
résurrection et de multiplication. Tous les travaux que
nécessite la confection d’un morceau de pain nous rap-
pellent les labeurs qui ont été nécessaires A Jésus pour
nous donner 1'Eucharistie. 11 a fallu qu’il s’hamilic par
une naissance humaine, qu’il soil broyé par la Passion,
qu'il meure sur Ja Croix et que, aprés avoir été mis en
terre, il ressuscite, pour que nous ayons ce pain vivant,
et qui donne la vie 2, que nous appelons 1’Eucharistie.

Nous voyons déja ainsi que le sacrement du pain est le
sacrement du sacrifice. Nous le verrons mieux encore
lorsque nous étudierons dans I'Eucharistlie le sacrement
de la coupe, c’est-d-dire du calice. Nolons sculement,
pour l'instant, que I'Eucharistic n’est pas le sacrement
du pain scul, mais aussi le sacrement du vin. LU cela
veul dire que I'Fucharistie est un repas complet,
L’homme n’a pas seulement besoin de nourriture, mais

i, Jean, 12, a4.
2. « Panis vivus el vilalis » (Lauda Sion); « Panis vivus, vilam
praesltans homini » (Adoro te),




LE PAIN QUOTIDIEN 71

aussi de boisson. Un slogan publicitaire disait naguére :
« Un repas sans vin est un jour sans soleil. » Le pain
donne la force. Le vin donne la joie 1. Le Christ a voulu
nous restaurer complétement. En cette vie dpre et doulou-
reuse, nous n’'avons pas seulement besoin de force pour
accomplir notre devoir, nous avons aussi besoin de joie
pour l'accomplir généreusement et allégrement. L’Eu-
charistic n’est pas seulement le sacrement qui nous per-
met de travailler pour gagner le ciel, elle est encore le
sacrement qui nous donne de quoi combler notre cceur
pour qu’il fasse monter vers Dieu 1'action de grices.

1. Psaume 103, 15.




CHAPITRE IX

LA COUPE

Dans nos pays méditerranéens, de méme que la nour-
riture fondamentale est le pain, la boisson essentielle est
le vin. Et nous pourrions redire & propos du vin ce que
nous avons déja dit & propos du pain : le vin est symbole
d’unité, car il est fait d’'une multitude de grains pres-
sés, car les convives d’'une méme table communient au
méme vin (el celte communion est parfois mise en relief
par les « santés » que se portent les buveurs, par les
verres choqués en signe d’amitié).

En outre, il faut relever les significations surnaturel-
les du vin. La premiére ne concerne d’ailleurs pas direc-
tement le vin, mais la vigne. Plusieurs textes des pro-
phétes, notamment d'Isaie et de Jérémiel, et le psaume 79
se sont servis de ]Ja comparaison de la vigne (c'est-d-dire
d’un champ planté de vigne) pour parler du peuple de
Dieu. Israél est la vigne que Dieu soigne avec amour,
qu’il a transplantée, et qui bien souvent dégoit sa ten-
dresse en donnant plus d’épines que de raisins.

Dans I'Evangile, plusieurs paraboles désignent le
royaume de Dieu par la vigne ou le vigneron envoie ses
ouvriers ou ses fils2. Mais surtout Jésus a employé 1'allé-
gorie de la vigne, au début de son grand discours eucha-

1. Isaie, 5, 1-7; Jér., 2, ai-aa.
2. Luc, 20, ¢-10; Malth., 20, 1-10; 24, 28-31.

] ial
r
.4

',\_-



LA COUPE 73

ristique, pour désigner le peuple de Dieu, 1'Eglise, sous
son aspect le plus profond, le plus intérieur : « Je suis la
vigne, vous 8tes les sarments... Demeurez en moi et je
demeurerai en vous. Comme le sarment ne peut porter
du fruit de lui-méme, mais seulement & condition d’étre
attaché a la vigne, ainsi vous ne pouvez pas porter du
fruit si vous ne demeurez pas en moil, » La vigne, d’ou
I'on tire le vin, évoque donc A travers toute la Bible
I'union des fideles en un seul peuple chéri de Dieu, I'E-
glise; et au moment d’instituer 1'Eucharistie, Jésus em-
ploie encore la comparaison de la vigne pour nous rap-
peler la nécessité de lui demeurer parfaitement uni. Tout
ce langage prépare l’institution de 1'Eucharistie, sacre-
ment d'union au Christ, sacrement de 1’Eglise.

Si le pain, fait avec des grains broyés, pouvait a ce
litre évoquer la Passion, mieux encore le vin, que la
Bible appelle & plusieurs reprises le sang de la grappe 2,
nous fait-il penser au sacrifice du Christ, représenté et
contenu dans 1'Eucharistie. Mais ici, il nous faut suivre
une piste nouvelle qui ne pouvait avoir de paralldle au
sujet du pain.

*
* %

Vous avez peut-8tre remarqué que, si I'Eucharistie est
constituée principalement par deux consécrations, celles-
ci emploient deux formules trds différentes. Alors que
le prétre dit sur le pain : « Ceci est mon corps », il ne
dit pas sur le vin : « Ceci est mon sang », mais : « Ceci
est la coupe de mon sang. » Cette particularité s'explique
par des raisons qui nous aideront & mieux entrer dans
les secrets de I'Eucharistie. Quelle est en effet la valeur,
la signification du sang, désigné directement? Ce peut
étre I'effet d’un accident grave ou d’une hémorragie bé-
nigne, d'une opération chirurgicale ou d’un crime, d’un
prélévement pour une « banque du sang » ou d’un sacri-

1. Jean, 15, 1-8.
2. Gen, 49, 11; Deul., 32, 14; Eccl., 50, 16; 1 Mac., 8, 34.




7h LA MESSE
ons tout de suite plus clair si ce
ans une coupe ou un calice (les
). La coupe empéche le sang
d’étre insaisissable. Elle
écieux. Ensuite la coupe
une offrande & Dieu.
A la ronde,
u sang, c’est
il sert & une

fice religicux. Nous voy
sang nous est présenté d
deux mots sont synonymes
de se répandre, de se perdre,
montre qu'il s’agit d’un sang pr
permet d’élever ce sang, d’en faire
Enfin, elle permet de faire passer ce sang
pour que chacun y boive. Parler du calice d
dire que ce sang a une valeur religieuse, qu
offrande, a un sacrifice, & une communion.

Ceci n’est pas une supposition gratuite, une idée ingé-
nieuse. A plusieurs reprises, dans le langage de Jésus,
le calice désigne précisément son sacrifice, sa Passion.
Lorsque la meére de Jacques et Jean demande, avec une
ambition naive, que ses fils aient la premiére place dans
le royaume, Jésus répond gravement : « Etes-vous capa-
bles de boire le calice que je dois boire*? », c’est-A-dire,
évidemment, avant de partager ma gloire, &tes-vous
préts 4 partager ma Passion ?

Au jardin des Oliviers, nous verrons Jésus agenouillé,
frissonnant dans sa sensibilité humaine, demander 4 son
Pare : « Pere, si c’est possible, que ce calice s’éloigne
de moi 2. » Cela signifie qu’il tremble devant les perspec-
tives de souffrances et d’avilissement de sa Passion, ct
qu’il a besoin d’'un effort héroique pour l'accepter. Mais
celte acceplation une fois faite, lorsque, au moment de
son arrestation, Pierre, toujours impulsif, essaiera de le
défendre et coupera 1'oreille de Malchus, Jésus lui dira :
« lemels le glaive au fourreau. Le calice que mon Pére
m'a donné, ne faut-il pas que je le boive *? » Ici encore,
le calice représente la Passion comme acceplée, comme
voulue. Lt c’est justement ce qui en fait un sacrifice. Le
sang évoque la souffrance corporelle. Le calice qui con-
tient le sang, et le rend en quelque sorte maniable, re-

1. Malth., 20, aa.
2. Mallh., 26, 3¢.
3. Jean, 18, 11.

!




LA COUPE 79

présente la soumission et 'amour avec lequel cette souf-
france est acceptée. La grande mystique qu’est sainte
Catherine de Sienne emploie cette comparaison : si un
6chanson doit offrir & boire A un roi, il ne lui présente
pas une coupe qui serait vide, ce serait une insolence.
Lt il ne peut pas lui offrir I'eau sans la coupe. Il faut
unir les deux : ’eau et la coupe. L’eau, c’est la souf-
france, et la coupe c’est ’amour . La souffrance qui
n’est pas acceptée avec amour est sans valeur aux yeux
de Dieu. Mais I’amour qui ne se prouve pas par la souf-
france risque d'étre plus théorique que réel, ce serait
présenter une coupe vide. Ce qui fait le sacrifice, c’est
I'union de la souffrance et de 1’amour, c’est la présen-
tation du sang, sous les apparences du vin, dans la

coupe.

*
%* %

Continuons d'analyser la formule de consécration du
vin. « Ceci est le calice de mon sang, de la nouvelle et
éternelle alliance. » Pour comprendre ces mots, il faut
encore avoir présente A 1'esprit 1’histoire d'Israél. Qu’est-
ce que l’'alliance 7 C’est, dans notre langage d’aujour-
d’hui, I'anneau qui signifie 1'union de 1'épouse A son
époux. Le peuple de Dicu, Israél, était uni & Dieu d'une
union trds spéciale, comparable & un mariage. Aussi
quand les prophates reprochent & Isradl ses désobéissan-
" ces, son idoldtrie, ils en parlent comme d’'une épouse
adultdre, qui a manqué de [idélité envers cet édpoux mys-
téricux qu’est Dieu 2. Cette alliance ébauchée par Noé 3,
puis par Abraham 4, conclue par Moise 5, a toujours été
scellée par un sacrifice. Moise vient de recevoir au Sinai
la loi de Dieu, le Décalogue. Il I'annonce au peuple qui
se déclare prdt & obéir. Alors Moise conclut I'alliance en

1. Dialogue, ch. 1x, ¢éd. Hurtaud, t. I, p. 47.
2. Nolammenl Osée, 1-3.

3. Gen., 9, 10-17.

4. Gon., 15, 18.

b. EI., 19, 2.




76 LA MESSE

immolant des taureaux dont le sang est versé moitié sur
le peuple, moitié sur 1'autel qui représente Dieu. Puis
Moise et les anciens montent sur le Sinai ou « ils virent
Dieu, ils mangerent et ils burent ». Telle fut I’ancienne
alliance, pacte d'union et de fidélité entre Israél et son
Dieu. Jésus, lui, vient conclure une nouvelle alliance, une
union beaucoup plus intime entre Dieu et son nouveau
peuple. Comme Moise, il commence par promulguer la
loi, une loi nouvelle, qui est cette fois une loi d’amour
et de liberté : « Je vous donne un commandement nou-
veau, que vous vous aimiez les uns les autres. Ceci est
mon commandement, que vous vous aimiez les uns les
autres, comme je vous ai aimés!. » Ensuite, il scellera
cette nouvelle alliance par un sacrifice ou du sang sera
versé. Mais ce ne sera plus le sang des taureaux, ce sera
son propre sang, versé en réalité sur la montagne du
Calvaire, et versé sacramentellement, c’est-A-dire selon
une réalité mystérieuse, dans le sacrifice de 1’Eucharis-
tie. Ces paroles de la consécration du vin : « sang de la
nouvelle et éternelle alliance », nous amenent une fois
de plus a cette idée essentielle que nous trouvons tou-
Jours & propos de I'Eucharistie : celle-ci ne réalise pas
seulement 'union individuelle de chaque 4me avec Dieu,
elle réalise aussi I’'union de tous en un seul peuple et une
seule Eglise. L’Eucharistie est le sacrement de 1’unité et
de l'union, la messe est le sacrifice de la communauté.

Sans doute, dans l'usage de I'Eglise latine, les fideles
ne boivent plus a la coupe. Mais le prétre qui l'a consa-
crée y boit en leur nom, et cela doit suffire 2 nous rappe-

ler que la messe représente la Passion, qui rassemble les
hommes en un seul corps.

1. Jean, 413, 34.




CHAPITRE X

LE SACRIFICE

Nous abordons une des plus grandes difficultés de
notre étude sur la messe. Que celle-ci soit un repas, c’est
évident puisqu’on y offre et qu'on y consomme du pain
et du vin. Mais la messe est aussi, et plus essentielle-
ment, un sacrifice, et cela est beaucoup plus mystérieux.
Le mot de sacrifice évoque une viclime immolée, du
sang répandu. Or, tandis que nous voyons dans la célé-
bration de la messe une table, du pain, du vin, une
assiette (la patdne), un verre a boire (le calice), des ser-
viettes (les linges d’autel), nous n’y voyons ni victime,
ni glaive, ni sang répandu. Lt pourtant il est de foi,
pour les catholiques, que la messe est un véritable sacri-
fice. Comment comprendre cela?

Nous supprimerons beaucoup de difficultés en com-
mengant par écarter toutes sorles d’idées fausses au sujet
du sacrifice. Ce mot ne désigne plus rien de précis pour
des civilisés du XXe sidcle. Il n’est plus employé que
dans des expressions figurées. Et, dans ces expressions,
le mot de sacrifice signifie non seulement quelque chose
de douloureux, mais, ce qui nous égare encore davan-
tage, quelque chose qui est une perte, une privation.
Nous disons par exemple qu’a la guerre les soldats ont
fait le « sacrifice » de leur vie. Un commergant parlera
de marchandises « sacrifiées », ¢’est-d-dire sur lesquelles
il se résigne A ne pas faire de bénéfices. Il dira aussi que

R B o R R R P SN E— Pop—

a————— e




78 LA MESSE

« la direction ne recule devant aucun sacrifice pour salls-
faire son aimable clientele », c’est-a-dire qu’elle n.’h{:-
site pas & consenlir des efforts, voire des perles méritol-
res. Fnfin on invile les enfants, dans les familles pieu-
ses, 4 faire de pelils « sacrifices » qul se traduisent tous
par des efforts douloureux ou des privations : se lever de
bonne heure, ne pas répondre & une gronderie, renoncer
a une friandise.

Ces fagons de parler nous ont habitués a considérer
avant tout le sacrifice comme une action pénible. Or la
messe nous apparait comme un repas, — ce¢ qui n’a rien
de douloureux, — bien mieux, comme unc [éte, rehaus-
sée de chants, de fleurs et de lumitres.

I essentiel dans un sacrifice, ce n’est pas Ja privation,
c’est au contraire I’enrichissement. Le but du sacrifice,
dit saint Augustin, c’est de nous unir & Dicu, donc de
nous procurer le supréme bonheur et la supréme ri-
chesse. Ce résullat, nous cherchons A 1'oblenir en
accomplissant une action visible qui représenle el réa-
lise cette union & Dieu. Car le sacrifice ne s’accomplit
pas au plan des réalités spirituelles, mais au plan des
signes extérieurs. Offrir un sacrifice, c’est présenter a
Dicu une offrande en ¢étant sir que Dieu l'acceple, et va
faire de cette réalité humaine, maltérielle, quelque chose
de sacré. Sacrifice signifie en effet Lrés exaclement « faire
du sacré ». Comment étre sr que ce que nous offrons a
Dicu soit accepté et consacré par lui? Nous en serons
sirs parce que nous ne lui présentons pas n’importe
quelle offrande, & notre choix et & la maniére qui nous
plait, mais précisément I'offrande que Dieu a détermi-
née et selon le rite qu'il a choisi.

*
* %

Ces quelques idées trés simples, nous pouvons mainte-
nant les appliquer & Ja messe el nous commencerons A
comprendre que celle-ci est un sacrifice. Tout 1’ensem-
ble de Ja messe nous montre qu’il s’agit 12 d’une action




LE SACRIFICE 79
mystérieuse, qui s’adresse & Dieu. Chacun ne célébre pas
la messe & sa maniére. Il y faut un personnage officiel,
un prétre, qui se revét d'habits inusités, et ce détail
nous montre déja qu'il ne s’agit pas d’une action quo-
tidienne et ulilitaire. Les gestes, les paroles de ce prétre
ne sont pas spontanés, mais minutieusement réglés par
un cérémonial. Les offrandes elles-mémes ne sont pas
laissées & notre libre choix. C’est du pain et du vin,
parce que notre Seigneur nous a commandé de célébrer
le sacrifice en faisant comme lui, qui a pris du pain et
du vin A ]Ja Céne. Ces offrandes, nous les déposons sur
un autel, c’est-a-dire non pas sur une table ordinaire,
mais sur une pierre consacrée, oll nous sommes sirs de
rencontrer Dieu, ol nous sommes siirs que Dieu viendra
en quelque sorte les recevoir. Mieux que ccla, ces offran-
des, le prétre les consacre, en fail quelque chose de
vraiment sacré puisqu’elles deviennent le Corps et le
Sang du Christ, qui est Dieu. Lt enfin nous mangeons
el nous buvons ce pain devenus le Corps et le Sang de
Jésus-Christ, si bien qu'il est impossible de s™unir plus
sirement A Dieu qu’en nous assimilant ainsi I’humanité
divine du Christ.

Mais, direz-vous, peut-on vraiment parler de sacrifice
12 ot il n'y a pas de corps immolé, de sang répandu?

Pour nous unir & Dieu, ce qui est le but du sacrifice,
il nous faut renverser certains obstacles. D'abord celui
de notre égoisme : nous avons toujours tendance A nous
faire le centre du monde, & nous dresser contre Dieu.
Plus précisément encore, nous sommes séparés de Dieu
par le péché. Ces obstacles ne peuvent 8tre renversés que
par I’obéissance qui répare la révolte du péché, et par
I’amour qui brise 1'écorce de 1'6goisme. Jésus a renversé
ces obstacles par son grand, unique et parfait sacrifice
de la Croix, ol sa mort sanglante, acceplée par amour et
par obéissance, a réparé les ruines causées par le péché
et I'égoisme de I'homme. En souffrant et en mourant
sur la Croix, Jésus s’est offert & son Pero d'une maniére
visible, certaine, et par 12 il a réuni & son Pére I'huma-



——

80 LA MESSE

nité qui en était séparée par le péché. Ainsi i] a ouvert
aux hommes le chemin du bonheur. Tel est le but_ du
sacrifice. La mort, le sang, 1'immolation n’en étaient

que les moyens.

%
* %

Seul, parce qu’il était parfaitement pur et saint, Jésus
pouvait offrir ce sacrifice. Mais il a voulu que noqs__guig
sions nous y associer, que nous puissions nous sacrifier
avec lui. Comme il ne nous est pas possible de renouve-
ler le sacrifice du Calvaire, offert une fois pour toules,
Jésus a inventé un moyen de représenter réellement ce
sacrifice sous une autre forme. La veille de sa mort, 1l a
pris du pain et du vin, il les a consacrés pour les faire
devenir son corps et son sang immolés, et il nous a
donné l'ordre de recommmencer ce mystérieux sacrifice.
Lorsque nous célébrons la messe, nous refaisons ce que
Jésus a fait & la Céne. Nous ne refaisons pas tel quel ce
qu’il a fait sur ]Ja Croix. Nous ne le mettons pas & mort
une fois de plus, — heurcusement, — mais nous rendons
présent sur l’autel le sacrifice de son Corps et de son
Sang, de telle maniére que nous renouvelons 1’'offrande

‘qui a racheté I'humanité, Comme le dit la Secrite du
neuvieme dimanche aprés la Pentecbte, « chaque fois
que se renouvelle (par la messe) la commémoration de ce
sacrifice (accompli une seule fois 4 la Croix), ]’ceuvre de
notre rédemption s’accomplit ». Tel est le grand mys-
térg de la messe c’est & la fois un mémorial (« faites
ceci en mémoire de moi ») et une nouvelle réalisation
de I'ccuvre de la Rédemption.

*
* ¥

.Pour mieux comprendre que la messe, sans action
violente, sans immolation, est un sacrifice, voyons com-
ment la Céne est clle-méme un sacrifice, puisque Ja




LE SACRIFICE 81

messe consisle A reproduire littéralement la Céne, si
bien que par 1a elle reproduit, mais dans un autre lan-
gage, la Croix.

Comment la Cene est-elle un sacrifice? D’abord parce
qu’elle est une PAque. Or la Paque, sous forme de repas,
est un sacrifice. Lorsque, prescrit 1'Exode, vous renou-
vellerez le repas pascal et que vos enfants vous deman-
deront : « Que signifie pour vous cet usage ? » vous ré-
pondrez : « C’est le sacrifice de Paques?. » ,

On peut, il est vrai, se demander si Jésus a vraimen
célébré la Pique avec ses disciples. Car ils mangerent la
Céne le jeudi soir. Or il semble bien, a lire saint Jean,
que la Pique se célébrait le vendredi soir. En effet, il
appelle la journée du vendredi la « Parascéve? », c’est-
a-dire la préparation de la Pique : les Juifs ne veulent
pas entrer dans le prétoire de Pilate le vendredi, « parce
que c’était la Parascéve », pour pouvoir manger la
Pique; on dépend les crucifiés pour qu’ils ne restent
pas sur la Croix pendant le Sabbat, « car (la veille) c’é-
tait la Parascéve ».

Mais les évangélisles synoptiques déclarent formelle-
ment que le repas du jeudi soir fut un repas pascal?.
Toutefois, pour eux comme pour saint Jean, la Parascéve
a lieu le vendredi®. On peut donc supposer que le jour
officiel de la PAque tombait bien cette année-1a le samedi,
et que 'ensemble des Juifs de Jérusalem en commen-
caient la célébration le vendredi soir; mais que des pro-
vinciaux, comme Jésus et ses disciples, qui étaient Gali-
Iéens, pouvaient anticiper le repas pascal au jeudi soir
(d’ailleurs la famille dont Jésus emprunta la salle & man-
er avait besoin de celle-ci pour célébrer elle-méme son
repas pascal).

Quoi qu’il en soit de ce probléme d’exégdse et de la

Ex., 12, 10.

. Jean, 19, 14, 31, 32,

. Malth., 26, 17-19; Mare,
4. Mallh., 27, Ga2; Marc, 45, A2; Luc, 23, b4.

—

14, 12, 14, 16; Luc, 22, 7-8, 11, 13, 15,
6

S W




82 LA MESSE

solution tout hypothétique qu’on peut en proposer, une
chose est certaine, et c’est elle qui nous intéresse : pour
les Synoptiques, qui racontent seuls I’institution de 1'Eu-
charistie, celle-ci est une Paque, la Pique nouvelle. Pour
saint Jean, Jésus crucifié est I’Agneau pascal 1. De ces
deux affirmations, d’autant plus frappantes qu’elles sont
malaisées A concilier, nous pouvons donc déduire 1'iden-
tit¢ profonde de la Céne ot de la Croix, comme acCoIm-
plissant toutes deux Ja Paque figurative de I’ancienne
alliance. Quoi qu’il en soit du rite célébré a la Ceéne,
celle-ci fut bien une Pique, et donc un sacrifice, comme
la Croix.

Saint Jean lui-méme met la Céne en relation avec la
Pique, puisqu’il commence le récit de ce qul se passa
au Cénacle par cette phrase caractéristique : « Avant la
féte de Paques, Jésus, sachant que son heure élait venue
de passer de ce monde vers son Pére, ayant aimé les
siens. .., les aima jusqu’a la fin 2. y» « L’heure » de Jésus,
pour saint Jean, c’est 1'accomplissement du mystere
mort-et-résurrection 3. Et le mot Pique signifie précisé-
ment passage %. .

Sj saint Jean ne raconte pas I’institution eucharistique
elle-méme, il raconte le lavement des pieds, dont la
signification est sacrificielle. D’abord parce que celte
action a la méme fin que le sacrifice : I'unilé dans la
charité. Ensuite parce que Jésus y prend la posture d'un
serviteur, ce qui évoque le serviteur de Yaweh 6, mis 2
mort pour les péchés de son peuple. Ce rapprochement
devient évident si on lit dans les Synoptiques le discours
parallele : « C'est ainsi que le Fils de ’Homme n’est pas

1. Jean, 19, 36 : « Cela [on ne rompil pas les jambes de Jésus,
comme on lavail fail aux deux larrons] esl arrivé afin que ot
accomplie celte parole de I'eriture @ Aucun de ses 05 ne sera
brisé », ce qui esl unc prescriplion rituelle concernanl 1'Agneau
Pascal (Ex., 42, 46).

. Jean, 13, 1.

_ Jean, 2, 4; B, 25, 18; 12, 23, a7; 17, 1.
. Ex., 12, 11.

. Isaie, b3.

[Sa =R JLI} L]

R e

T N



21 i e

X mar
e
s b

)ia

7 bl ARl
{7 wtfyr dagiin €
{IA .P_j_, M

%

LE SACRIFICE 83

venu pour étre servi, mais pour servir et pour donner
sa vie en rangon d’une multitudel. »

Ce récit du début de la Ceéne est en relation avec la
trahison de Judas, que Jésus envoie hors du Cénacle
pour qu’il accomplisse sa besogne « au plus vite ». Ainsi
la Céne engage et en quelque sorte déclenche la Pas-
sion 2. D’ailleurs, dans la liturgiec des jours saints, ce
qu’on appelle « la Passion » comporte toujours cet épi-
sode déterminant, qui s’accomplit au Cénacle.

Dans l'institution eucharistique elle-méme, nous avons
déja mis en relief la signification sacrificielle de la pa-
role : Car ceci est mon corps, donné pour vous3, et de
toute la formule de consécration du calice (voir plus
haut, chap. 1x, « La coupe »).

Quant aux paroles qui suivent l'institution en saint
Jean (ce que l'on appelle « le discours de la Céne »,
chap. 14-17), elles montrent la valeur sacrificielle de
I'Eucharistie. Il n’y est pas question de présence réelle,
ni d'immolation, ni de la relation de 1a Céne A la Croix.
Mais le théme général est celui de la fin et des fruits du
sacrifice : charité, unité, rassemblement en un seul
corps. Le chapitre 47, en particulier, est appelé A juste
titre la « pridre sacerdotale », c’est-d-dire sacrificielle,
et on a souvent noté que son allure comme son contenu
¢voquaient d’'une fagon [rappante les plus anciennes
anaphores (ou priéres liturgiques entourant la consécra-
lion).

Un dernier argument, moins scripturaire que théolo-
gique, mel bien en valeur I'unité profonde de la Croix,
de la Céne et de la messe, ot donc le caractdre sacrificiel
des deux dernidres. La Croix est un sacrifice unique et
parfait parce que le méme 8tre y ost prétre el victime.
Les sacrifices ordinaires comportent un prétre, aussi reli-

Malth., 20, 28 et Marc, 10, 45, cf. lIsate, 53, 4, 5, 6, 8, 10

]’

, 13,

2. Jean, 43, 12 el 21-30; Malth., 286, a1-2/; Marc, 44, 18-21; Luc,
22, 21-23.

3.

Luc, 22, 10; cf, 1 Cor., 14, 24.




84 LA MESSE

gieux el conscient que possible, et une viclime, aussi
pure el précieuse que possible, mais distincls; si bien
que le prétre offre, mais ne s’offre pas; la victime esl
immolée, mais involontairement el inconsciemment. A
la Croix, au contraire, le méme étre est a la fois la vic-
time parfaitement sainte et le prétre parfaitement lucide.
Que Jésus en soil Ja victime, nul ne peut en douter. It
si la Croix n’est pas un simple fait divers, la suite d’une
erreur judiciaire, mais un sacrifice, le prétre en est Jésus,
si parfaitement maitre de lui®.

A la Croix, Jésus est prélre el viclime en personne,
dans son état physique et naturel. A la Céne également,
Jésus est prétre et victime. Mais s’il est prélre en per-
sonne, 1l est victime sacramentellement, sous les especes
du pain el du vin (si bien qu’il n’est immolé, que son
sang n'est répandu que sacramentellement). Enfin, a la
messe, le méme Jésus est encore a la fois prétre el vic-
time. Victime sacramentellement, exaclement comme A
la Céne, et prélre sacramentellement aussi, en tant que
les paroles consécratoires sont prononcées par un prétre
humain qui tient sa place au point de dire : Ceci est
Mon corps.

Tout ceci élablit que I'immolation de la messe est
une immolation véritable, mais représentalive, en tant
que la messe reproduit la Céne qui, elle-méme, représen-
tait et engageait la Croix toul entiére.

*
* k

Ainsi la messe traduit en langage sacramentel la réa-

.. Ceei demanderail un long développentent. Qu'on voiec com-
menl Jésus ne se laisse pas prendre, mais donne sa vie volontaire:
ment (Jean, 10, 18); comment il monle volontaircmenl & Jérusalem,
sachanl ce qui Iallend; commenl il se présenle el se nomme i ceux
qui viennenl arréler; commenl il répond A Caiphe, au dell de la
queslion posée, exaclerent la parole qui le fera condamner; com-
ment il se lail ou parle avec aulorilé devant Ilérode el Pilale;
comment sur la croix il parle, sans se plaindre, en souverain, clc,
Toul ceci confirmé par le fail qu'il se ressuscile lui-mé&me, comine
il I’avail annoncé.




—
T —

—

LE SACRIFICE 85

lité rédemplrice que contient la Croix et permet de la
renouveler. Mais 2 quoi bon ? Le sacrifice du Christ une
seule fois sur la Croix n’a-t-il pas suffi & sauver le monde?

"Sans doufe. Mais le Christ a voulu que nous collaborions

a notre salut. Il n’a pas voulu que nous soyons sauvés
sans rien faire. Il a inventé 1’Eucharistie pour nous per-
metlre d’offrir notre sacrifice, en union avec son sacri-
lice. L'offrande du pain et du vin consacrés n'a pas
seulcinent pour but de renouveler le sacrifice du Christ,
mais d’y joindre notre propre sacrifice. Comme le dit
saint Augustin, Dieu, qui nous a créés sans nous, n'a
pas voulu nous sauver sans nous. C’est pourquoi I'Eglise
ne nous demande pas seulement d’assister & la messe
comme A un sacrifice qui se ferait au loin et dont
nous ne scrions que les speclateurs el les bénéficiaires
inertes, elle nous demande d’y participer, c’est-d-dire
de nous y unir, de nous oflrir avec le Chrisl, de nous
immoler avec lui et de nous incorporer a lui par la com-
munion. S’il en élait autrement, nous n’aurions pas
besoin d'aller & la messe, il ne serait méme pas utile de
célébrer la messe. Il suffirait aux chrétiens de se rappe-
ler de temps en lemps que jadis, il y a bien longtemps,
Jésus esl morl pour eux, el de se laisser sauver sans avoir
rien & faire,

S’offrir avec le Christ, s'immoler avec lui, cela veult-il
dire que nous devons nous aussi monter au Calvaire et
verser nolre sang ? Non, bien sdr. Cela veut dire que
nous devons participer A la messe d'une manidre intelli-
genle et aclive, que nous devons essayver de comprendre
ce ue fait le prétre, manifester notre union avec lui el
enlre nous par nos réponses, nos chants, nos attitudes.
Cela veul dire surtoul que nous ne nous conlentons pas
d'assister & la messe comme d une cérémonie sans in-
(luence sur nolre vie, mais que nous y prenons la réso-




86 LA MESSE

lution et que nous y puisons la force de détruire tout ce
qui s’oppose a notre union avec Dieu, et de développer
tout ce qui approfondit celte union, c'est-a-dire d’abord
et avanl tout la charité, notre dévouement A Dieu et &
nos freres. La messe, 1'Eucharistie, est le sacrement du
sacrifice, c’est-a-dire, finalement, de notre divinisation

par le don généreux de nous-meéme.




CHAPITRE XI

LA RESURRECTION DU CHRIST

L’Eucharistie est le mémorial de la mort du Seigneur,
certes, mais on ne doit pas oublier qu’elle est en méme
temps le sacrement de la résurrection. Et cela signifie
deux choses distinctes, mais qui se tiennent, et qui sont
toutes deux fort importantes : d’abord que le Christ pré-
sent dans 1'Eucharistie est le Christ ressuscité; ensuite
que nous recevons 1’Eucharistie comme un gage de notre
propre résurrection.

Tout d’abord, le Christ présent dans 1’Eucharistie est
le Christ ressuscité. Nous ne pouvons pas séparer la
mort du Christ de sa résurrection. Si le Christ est mort
pour nous, il nous a ainsi prouvé son amour : « Personne
n’a de plus grand amour que de donner sa vie pour ceux
qu'il aime. » Mais cette mort est stérile si elle n'est pas
suivie de résurrection. Rappelez-vous 1'état de prostra-
tion des apdtres qui ont vu le Christ mourir et qui ne
croient pas & sa résurrection. Rappelez-vous le découra-
gement des pélerins d’'Emmaiis qui ont vu s’effondrer
toutes leurs espérances avec le supplice du Calvaire.
Quelques années plus tard, saint Paul le dira : « Si le
Christ n’est pas ressuscité, nous sommes les plus mal-
heureux des hommes, car notre espérance est vide!. »
La mort du Christ sans la résurrection est un terrible

1. 1 Cor., 16, 17.



88 LA MESSE

échec, qu’il a subi malgré lui. La mort suivie de résur-
rection est un sacrifice volontaire et une victoire.

Il ne faut pas considérer la résurrection comme une
sorte d’appendice sans grande importance, une sorte de
garantie que la Passion n’a pas été inutile. Beaucoup de
chrétiens de notre temps attacheraient volontiers plus
d’importance au vendredi saint qu’au jour de Paques. |
Les premiers apdtres n’étaient pas ainsi. Le grand théme '
de leur prédication, c’était cette afflirmation victorieuse :
« Le Christ est ressuscité. » Cela implique, bien entendu,
qu’il est mort auparavant. Mais les deux mysteres, mort
et résurrection, n’en font qu’un, qui est le mystére fon-
damental du christianisme : le mystére de la Pique.
Saint Jean nous dit que, le jeudi saint, Jésus savait que
le moment était venu pour lui de passer de ce monde a
son Pere. Ce passage, voild exactement en quoi consiste
le mystére de la Pique, car Pique signifie passage. Mais
tout passage suppose deux choses : un départ et une
arrivée. Dans la Pique du Christ, le départ, c’est la mort
qui lui fait quitter douloureusement ce monde; l'arrivée,
c’est la résurrection, complétée par I'ascension, qui lui
assure un retour glorieux auprés de son Pére. Le mys-
tere de notre salut, c’est le mystére unique de la Pique,
composé, si I’on peut dire, de deux faces qu’'on peut dis-
tinguer, mais qu’on ne doit pas séparer : la face humi-
liante, douloureuse, purifiante, de la Passion et de la
mort; la face glorieuse, joyeuse et féconde de la résurrec-
tion. L’Eucharistie contient tout le mystére de notre
salut, mis chaque jour & notre disposition. Elle conlient
ce mysteére de fagon actuelle, concrele, parce qu’elle con-
tient substantiellement le Christ : le Christ présent dans
I'Eucharistie est donc le Christ mort et en méme temps

ressuscité. A

*
A .

3

Une objection se présente tout de suite a I'esprit : les ?\
paroles de la consécration, qui réalisent la présence )
réelle du Christ dans I’'Eucharistie, ne font aucune allu-

]

3

4

\

=

Y
B —



LA RESURRECTION DU CHRIST 89

sion & sa résurrection et ne semblent envisager que sa
mort et sa Passion, du fait méme qu’elles concernent
successivement le corps et le sang du Christ. Car la sépa-
ration du corps et du sang ne peut se trouver que chez
un étre soumis & une mort violente.

A cette objection, on peut faire deux réponses. On
peut répéter ce que nous avons dit & I'instant : la mort
du Christ ne peut pas vraiment se séparer de sa résurrec-
tion. Si I'Eucharistie ne nous donnait que le Christ
mort, elle ne contiendrait pas tout le mystére de notre
salut.

Il y a encore une autre réponse, plus précise. La con-
sécration rend le corps et le sang du Christ présents
dans 1'Eucharistie tels qu’ils existent actuellement. On
dit, en effet, au présent : « Ceci est mon corps. Ceci es!
le calice de mon sang. » Or, actuellement, le Christ est
au ciel, ressuscité, vivant ct glorieux. Les paroles de la
consécration doivent donc rendre présent dans 1'Eucha-
ristie le Christ ressuscité, vivant et glorieux. Elles visent
et produisent directement soit le corps seul, soit le sang
seul. Mais puisqu’il s’agit d’un corps vivant, le corps
en se rendant présent sous le pain y entraine le sang
avec lui. C’est pour cetle raison que 1'Eglise d'Occident
a pu laisser disparaitre, pour les fidéles, la communion
au précieux sang : en recevant seulement le Corps du
Christ, sous les apparences du pain, le communiant re-
¢oit le Christ tout entier, avec son sang, son dme, sa
divinité.

Nous venons d’apporter un argument liturgique. Au-
cun n’a plus de valeur quand il s’agit des sacrements.
La plus belle démonsltration théologique ne vaut pas un
usage constant de I'Eglise, un usage presque incon-
scient, je dirais instinctif, qui enveloppe I'affirmation
d’une vérité. Le fait que depuis des siécles, en Occident,
les fidéles communient au Corps du Christ seul, montre
que le Christ présent dans I’Eucharistie est le Christ
vivant et ressuscité.

Voici encore quelques autres preuves d’ordre liturgi-




0o LA MISSI

que. Aussitdt aprds In consdéeration, le protro prononco
une (ros importante ot trds belle pridre, qu’on retrouve
dans toutes lox  litargies, Vanamndse, c'ost-d-duro  la
prieve du o mdémorial, Aprds avoir répdtd la parolo du
Chrvist @« Toutes les fois que vous ferez ceei, vous lo
feroz en mdémoire do moi », le protre reprond @ « Clost
pourquoi, Seignoeur, en mémoire de la bienhourcuse Pas-
sion du Christ votre Fils, notre Soigneur, do sa résur-
rection du séjour des morts, ol aussi do son ascension
dans la gloire des cieux, nous vos servitours ol volroe
peuple saint avece nous, nous offrons & volre souveraino
majestd, . T victime parfaite... » Si nous en croyons
cette pricre, chague messe rend prdésonts sur 'autel,
aussi bien quo la Passion, tous les mystéres du Chrisl.

C'est pour cela quo 'liglise céldbre n'importe quello
[¢te par la messe ot la conséeration eucharistique. Qu'il
s‘agisse do PAques, de Noél ou de 1'Ascension @ on cdélo-
hro la messe, toujours la messe, parco que la moesse con-
tient le Christ vivant dans toul son mystére, ou il gardo
les traces gloricuses de sa mort. La célébration de la
messe tout au long do 'annde chrétienne et de ses divor-
ses [Ctes prouve elle aussi que 'Bucharistio nous rend
présent le Christ vivant ot ressuscilté, N'oublions pas, au
reste, que la premidroe de toutes ces [0les, en importance
comme en date, ¢’est la 6te do Piquoes, la dte du Christ
mort et rossuscité. Les premiers chrétions, & co qu'il
semble, ne connaissaient pas d'autre f8te. Elle domoure
aujourd hui encore « la solennité des solennités ». Clesl
peu & peu que se sont détachées des [Oles spéeiales
comme Noél ou I'Ascension, Mais le promier objel de
notre foi, le centre et le sommet du mystore chrétion,
c'est le Christ mort el ressuscité,

Apres o cérémonie, aujourd'hur trés réduite, de Ia
fraction du pain, le prétre laisse tomber dans Te calico
un fragment de son hostie. Nous ignorons I'origine pré-
cise de ce geste. (Pout-8tre voulait-on ramollir du pain
consacré, mis en réserve depuis la messe précédento ol
qui avait durci, étant du pain levé. Ce rito assurait 1'u-




LA RESURTBCTION DU GIIRIST 01

nitd ontro toutos les mosses dans lo tomps, comme le rite
du fermentum, vappelé plus haut, page 57, assurait 1'u-
nilé de toutes los mosses dans 'ospace.) Quoi qu'il en
soil do l'origino du rite, il est permis de voir dans
cotto réunion du corps et du sang du Christ un signe
rappelant que lo Christ présent ot immolé sur 'autel est
on mbme toemps lo Christ vivant et ressuscité, puisque
lour conséeration sdparée signifiait sa mort,

Infin les chrétions d’autrefois communiaient debout.
Los chrétions oriontaux sont restés fiddles A cet usago. 11
signifio quo la communion nous unit au Christ ressuscité
ol qu’ollo ost le gago do nolre propre résurrection,
comme nous allons le voir bien(dt.

Dds maintonant, en tout cas, on voit que la notion,
souvonl un peu larmoyante ot sontimontale, que beaa-
coup so fonl de I'Fucharistio, a besoin d'8tre revisdo.
Notro roligion n'est pas seulemont une religion du sou-
vonir ol du passé, mdlancoliquemont penchéo sur un
morl, C’est une roligion do vie, d'espérance, do con-
qudloe, tout orientée vers la vie ct la résurrvection, L'Eu-
charistio, qui est le contro ot lo soleil de notre catholi-
cismo, n’est pas, ne peul pas dtre lo sacrement de la
morl, ni du sacrifico sanglant, considérés en cux-mdmes.
Coux-ci sont dos moyens ct des passages indluctables, qui
conduisent & la gloire rayonnante doe la résurrection. Co
n'est pas pour rien que la f8te do I'Eucharistie, que
nous appelons en rance Ja Fdto-Dicu, accorde une st
grando placo & l'alleluia, et qu'on y chante, dans le
Lauda Sion, que c’ost « un pain vivant ol qui donne la
vio » (panis vivus el vitalis), Comment rocevrions-nous
la vie en communiant & un movt ?



CHAPITRE XII

NOTRE RESURRECTION

Si I'Eucharistie contient le Christ ressuscité, si elle est
le sacrement de la Paque, elle doit avoir pour effet de
faire de nous aussi des ressuscités. Car 1'Eucharistie
nous assimile au Christ. C’est une loi générale : toute
nulrition consiste en une assimilalion. Mais alors que les
aliments ordinaires sont assimilés A celui qui mange (en
les mangeant, je fais I’honneur a ce beeuf, ou a celte
Jaitue, d entrer dans la substance de mon corps humain),
ici ol ¢’est toujours 'inféricur qui est assimilé au supé-
ricur, ¢ est au conlraire celui qui mange qui esl assimilé
a cclui qui est mangé. Saint Auguslin a exprimé cela en
quelques mots @ « Je suis la nourriture des grands, fait-il
dire au Christ; mange-moi, et ce n’est pas moi qui serai
changé en toi, c'est toi qui seras changé en moi. » Man-
geant le Christ ressuscité, nous devons devenir nous-
mémes des ressuscités, a son image el sous son influence
directe.

Celz, Jésus I'a affirmé lui-méme dans son grand dis-
cours sur le pain de vie, qu’il a prononcé apres la multi-
plication des pains pour annoncer l'inslitution de 1'Eu-
charistie. « En vérité, en vérité, celui qui croil en moi
a la vie éternelle. C’est moi qui suis le pain de vie. Vos
peres ont mangé la manne au désert et iJs sont morts.
Mais le pain descendu du ciel est tel que quiconque en
mange ne mourra pas. C'est moi, le pain vivant des-




NOTRE RESURRECTION 93

cendu du ciel : si quelqu'un mange de ce pain, il vivra
élernellement. Et le pain que je donnerai, c’est ma chair
[livrée] pour la vie du monde!. » Et un peu plus loin,
Jésus reprend les mémes aflirmations avec plus de force
et de précision encore : « En vérité, en vérité, je vous le
dis, si vous ne mangez Ja chair du Fils de I'Homme et
si vous ne buvez son sang, vous n’aurez pas la vie en
vous. Celul qui mange ma chair et boit mon sang aura
la vie éternelle, et je le ressusciterai au dernier jour...
C’esl ici le pain descendu du ciel. Il n’en sera pas comme
de vos peres qui sont morts aprés en avoir mangé (c’est-
a-dire aprés avoir mangé ce pain descendu du ciel qu’é-
tait la manne); celui qui mange ce pain aura la vie éter-
nelle 2. »

Et voici maintenant le passage qui donne la raison de
celte affirmatlion étonnante : « Ma chair est vraiment
une nourriture, et mon sang est vraiment une boisson.
Celui qui mange ma chair et boit mon sang demeure en
moi, et moi en lui. De méme que je vis par mon Pere
vivant qui m’a envoyé, de méme celui qui me mange
vivra par moi3. » ‘

Le raisonnement est trés simple. Le corps du Christ
est vraiment une nourriture. La raison d’'étre de la nour-
riture est de. donner la vie. Or la vie du Christ est une
vie divine, la vie méme de son Pére du ciel. Par consé-
quent, en absorbant ce véritable aliment qu’est le corps
du Christ, nous nous unissons a sa vie qui est la vie de
Dieu, une vie éternelle.

Nous voyons ici en quel sens viril et profond le chré-
tien doit aller & la messe pour y trouver réconfort, con-
solation, force conlre la tentation, et en général contre
toutes les miseres et les usures de la vie humaine. Ce
n’est pas parce qu'il y trouve une émotion plus ou moins
sensible A son cceur, c’est parce qu’il entre en commu-

1. Jean, 6, 47-01.
2. Jean, 6, 53-54, 68.
3. Jean, 6, 55-57.




0k LA MESSE

nication mystérieuse, mais absolument réelle, avec la vie
du Christ, avec la vie divine, qui passe en lui et qui de-
vienl sa propre vie.

*
* *

Il y a dans I'Eglise catholique une institution vénéra-
ble, et de nos jours presque oubliée, qui met dans un
vigoureux relief la valeur de 1’'Eucharistie comme sacre-
ment de la vie éternelle et de la résurrection. C’est le
saint Viatiquel. Ce mot désigne la communion admi-
nistrée 3 un mourant. Nous avons pris I'habitude de
considérer 1'extréme-onclion comme le sacrement des
mourants. En réalité, elle est I'onclion des malades, et
c’est 1a son vrai nom, beaucoup plus que l’expression
malencontreuse et inexacte d’extréme-onction. La preuve,
c’est qu’il est interdit de donner l’extréme-onction & un
condamné 2 mort, A des soldats qui vont livrer un assaut
trées dangereux, 4 un homme qui va subir une grave opé-
ration. Ce ne sont pas des malades, el le Lexte des priéres
de l'onction des malades ne parle jamais de mort, mais
toujours de maladie ou plutdt de guérison. C’est pour-
quoi il est illogique, bien que trop fréquent, d’adminis-
trer ce sacrement A des malades qui sont & toute extré-
milé.

Il y a un sacrement des mourants, qu’ils soient mala-
des ou non, et c'est I'Eucharistie donnée comme viati-
que, d’'un mot qui signifie provision de voyage. Au mo-
ment de faire le grand voyage et de passer A I'immorta-
lité, le chrétien doit emporter « le saint et trés nécessaire
viatique », comme disaient les anciens. La réception du
viatique par les mourants est obligatoire. Aussi, bien des
réegles habituelles sont levées pour cette circonstance.
Aucune espece de jetine préalable n’est requise, et quel-
qu’'un qui a dé)d communié peut et doit recevoir le via-

. Cf. Dom L. Beaunuin, Le Viatique, dans La Maison-Dieu, ‘n° 15
PP 117-1329. !




NOTRE RESURRECTION 05

tique le méme jour. Un prédtre qui n’est plus & jeun peut
et doil célébrer ]Ja messe si c'est nécessaire pour assurer
le viatique & un mourant, etc.

Les premiers chrétiens tenaient tellement au viatique
qu’ils gardaient 1'Eucharistie dans leurs maisons, et
c’est & cause de la nécessité de pouvoir donner le viati-
que aux mourants que 1'on a pris I'habitude de conserver
I'Eucharistie en dehors de la messe. Les premiers chré-
tiens avaient mé&me une telle foi dans I'efficacité du via-
tique que 1’on dut réagir contre 1’abus, assez fréquent,
qui consistait & donner la communion aux morts eux-
mémes. Tout cela montre combien 1'Eucharistie est le
sacrement de l'immortalité, non seulement de 1'dme,
mais du corps, qui doit ressusciter lui-méme au dernier
jour, tout comme le Christ est ressuscité, ce Christ dont
il a mangé la chair vivifiante tout au long de sa vie mor-
telle.

J'ai dit : ressusciter au dernier jour. Nous savons bien,
en effet, que si I'Eucharistie est le sacrement de notre
résurrection, si elle fait de nous des ressuscités, nous ne
ressuscitons pas maintenant. Nous ne sommes des res-
suscités qu’en espérance. Mais nous ne devons pas nous
représenter celle espérance comme une vague probabi-
lité. C’est une certitude, parce que le Christ, qui est
notre t8te, dont nous sommes les membres, est déjA res-
suscité. Ce qui faisait dire & saint Paul, avec une con-
fiante hardiesse : « Il nous a ressuscités avec lui et fait
asseoir dans les cieux avec lui et par lui, le Christ
Jésus!. » Par le baptéme, en effet, notre résurrection est
acquise d’avance.

Lorsque le prétre regoit A la porte de 1'église celui qui
demande le baptéme, il lui pose les questions suivantes :
« Que demandez-vous A 1'Eglise de Dieu ? — La foi (c’est-
a-dire le sacrement de la foi, le baptéme). — Et la foi,
que vous donne-t-elle? — La vie éternelle. » On ne dit
pas, au futur, que vous donnera-t-ells, mais bien, au

1. Eph., 2, 6.




96 LA MESSE

présent, que vous donne-l-elle 7 Le Christ 'avait dit
« Celui qui croit en moi a la vie éternelle 1. »

*
* %k

Si celte vie de ressuscilé, si celte vie élernelle nous est
d¢ja acquise par le baptéme, parce qu’il nous incorpore
au Christ mort et ressuscité, il faut encore gagner celte
vie élernelle par notre vie quotidienne. Ce sera la tache
de I'Eucharistic. En effet, celle-ci est un sacrement qui
exige autre chose qu'une réception respeclucuse et méme
picuse : une volonté de grandir en vie chrétienne, de
progresser dans l'amour de Dieu et de nos fréres. Les
enfants mangent pour grandir; les adultes, il est vrai, ne
mangent plus que pour refaire leurs forces. Mais, an
point de vue spirituel, nous sommes toujours des enfants
ici-bas, nous ne serons adultes qu’au ciel. Tant que nous
vivons sur celte terre, il nous faut grandir, il nous faut
avancer. Le sacrement de ce progrés indéfini, c'est I'Eu-
charistie. C’est pourquoi, alors que les autres sacrements
ne sont donnés qu’une fois, ou bien dans des circonstan-
ces déterminées : quand on a péché, quand on est ma-
lade, quand on fonde un foyer, I'Eucharistie est le pain
quotidien, le sacrement qu'il faut aller recevoir indéfini-
ment. Ce qui doit régler la fréquence de nos commu-
nions, ce n'est pas notre plaisir : I'Eucharistie n’est pas
une friandise spirituelle; ce n’est pas notre perfection
I"'Eucharistie n’est pas une récompense. C’'est le désir et
surtout le besoin que nous avons de grandir en force, en
vertu, et d’abord dans Ja principale de toules les vertus,
la charité. C’est donc un sacrement qui nous fait regar-
der en haut et en avant. Il n'est pas pour nous si nous
sommes décidés A rester stationnaires.

Les oraisons qui se disent aprés la communion, ct
qu’on nomme a cause de cela postcommunions. roulent

1. Jean, 3, 36; cf. b, a4.



NOTRE RESURRECTION 07

généralement sur ce théme : Seigneur, nous avons par-
ticipé & vos mysteres, nous avons regu votre corps. Fai-
tes que cela ne reste pas une simple cérémonie, mais que
cela transforme notre vie; pour que, marchant de pro-
grés en progrés, nous arrivions jusqu’'au ciel dont ce
sacrement de volre corps mort et ressuscité nous donne
plus que la promesse : un avant-golit et un commence-
ment.

= — -

S & —



CHAPITRE XIII

LE MEMORIAL DES TEMPS FUTURS

Le chrétien n’est pas un homme du passé, mais un
homme de I'avenir. C’est quelqu’un qui attend, qui est
tout tendu vers le monde futur. Les chrétiens d’aujour-
d’hui ont oublié cetle dimension essentielle de leur foi.
Et pourtant, ils conlinuent i chanter, chaque dimanche,
le Symbole de Nicée, ou elle tient une si grande place.
Nous y proclamons notre foi au Christ, qui non seule-
ment est né de la Vierge Marie et a souffert sous Ponce
Pilate, — événemenls localisés dans I’histoire, dans le
pass¢, — mais qui, une fois ressuscité, « est monté aux
cieux, sitge a la droite du Pére, d'on il reviendra juger
les vivants et les morts, et son régne n’aura point de
fin ». _

Apres avoir professé notre foi au Christ juge A la fin
des temps, le Credo, dans sa troisieme partic, professe
la foi au Saint-Esprit et A son ceuvre : la vie de I'Eglise,
qu’il anime. Et il se termine par cetle double et unique
aflirmation, sur le terme et I'apothéose de la vie de
I'Eglise dans I'Esprit : « J'attends la résurrection des
morts et la vie du si¢cle A venir. Amen] »

Dans I'Evangile, celte croyance au retour du Christ et
aux temps a venir se manifeste sans cesse. Les chapi-
tres 2/4 et 25 de saint Matthieu Jui sont entietrement con-
sacrés. Le commun des saints, dans le Missel, rameéne
sans cesse la parabole des serviteurs, dont les uns s'en-

——



LE MEMORIAL DES TEMPS FUTURS 99

dorment, dont les autres veillent, pendant que leur mai-
lre est parti en voyage; dont les uns sont surpris par le
retour Inopiné du maitre, qui revient en pleine nuit,
comme un voleur, mais les autres 1’accueillent avec joie;
el la parabole des vierges, autre annonce du Jugement
dernier, ot 1'Epoux de 1'Eglise, le Fils de 1’'Homme,
reviendra sur les nuées, comme l'avaient dit les prophe-
les, et notamment Daniel!, et comme Jésus I'a affirmé
solennellement devont Caiphe, si bien qu’on peut dire
qu’il est mort pour avoir professé sa qualité de Juge
supréme a la fin des temps 2.

Dans les prédications et dans les lettres des apdtres,
on relrouve sans cesse cette préoccupation. Sans doute,
la deuxitme épitre de saint Pierre, les deux épitres de
saint Paul aux Thessaloniciens, surtout la deuxiéme, lut-
lent conlre des erreurs populaires sur la proximité de ce
relour. Flles meltent les [ideles en garde contre une
interprétation passive de celte attente, qui les conduirait
A une sorte de fatalisme ou de quiétisme. Mais elles n’in-
sislent pas moins sur la proximité ontologique, sinon
chronologique, du retour du Christ, sur le devoir de
I'attendre aclivement, de le préparer, de le hdter. Sans
cesse les apotres parlent du « jour du Seigneur », repre-
nant el chrislianisant une expression des prophétes et
des Psaumes qui désigne le jugement terrible de Yahweh,
toujours imminent.

La grande pritre des premiers chrétiens, c’est : Venez,
Scigneur Jésus, en araméen Maran atha, qui conclut non
senlement la 1™ Epitre aux Corinthiens, mais aussi I’A-
pocalypse, el donc la Bible toul entidre.

*
* %

Si 'attente du jour du Seigneur, si la dimension

1. Daniel, 7, 13-14.
2. Mallh., 27, 04.



100 LA MESSE

eschatologique est un ¢lément essenliel de notre foi et
de notre vie, comment serait-elle absente de la messe‘:?

Celle-ci, cependant, est le mémorial du Seigneur. Qui
dit mémorial, mémoire, semble dire retour au passé.
ait-clle pas d’autre utilité que de ravi-
des bienfaits de Jésus? Si nous
drions Calvin, pour qui
], un signe vide,

Notre messe n'aur
ver en nous le souvenir
nous en lenions i, nous rejoin
« 1a sainte Céne » est un pur mémoria
capable sculement de réveiller notre mémoire et de ré-
chauffer notre piété. La messe est douée d’un bien autre
réalisme, d’une bien autre plénitude. Quand nous disons
que les paroles consécratoires effectuent la « présence
réelle », il faut prendre cette expression dans tout son
sens, et ne pas la limiter & une présence en quelque sorte
restrictive et statique de la personne de Jésus sous les
apparences du pain et du vin. Il'y a présence, c’est-a-dire
actualité au présent; et présence réelle, c’est-d-dire pré-
sence de toute la réalité des mystéres du Christ, vivant
dans son Fglise et faisant vivre son Eglise. Ce sens plé-
nier, que nous allons développer, ne s’oppose pas au
sens courant de l'expression « présence réelle » : il lui
donne toute sa portée, qui est immense.

Lorsqu’on chante, aprés I'élévation, un motet au Saint-
Sacrement, on commet l'erreur de s’arréter 4 la « pré-
sence réelle » prise dans un sens limitatif, alors que les
prieres liturgiques qui suivent la consécration sont
douées d’un tout autre dynamisme et découvrent de
tout autres horizons.

En reposant le calice, le prétre redit les paroles de
Jésus : « Faites ceci en mémoire de moi », dans le grec
dfa nos évangiles : « Eis tén émou anamnésin » d'oﬁl
vient le mot d’anamnése. }

'Il réplique, comme en écho, par la réponse de I'E-
glise, accomplissant et interprétant cet ordre : « Unde
et memores... Aussi, faisant mémoire, Seigne‘ur (cett
priére s’adresse au Pére), nous, vos servit i
brant avec ses concéléb : istres) Oe célé
votre peuple saint ‘(Il’asrams e mlms‘tres), ot fout

semblée des baptisés)... » De




S

LE MEMORIAL DES TEMPS FUTURS 101

quoi, de qui fait-on mémoire ? Le texte continue : « Eius-
dem Filii tui Domini noslri bealae passionis... » Il ne
s’agit pas de la personne statique el intemporelle du
Christ, d'une sorte de Christ abstrait, comme extérieur
a I'histoire du salut, mais de ses mysteres qu’on va so-
brement énumérer :

— « Beatae Passionis. Sa Passion bienheureuse. » Non
pas douloureuse : elle le fut dans sa réalité historique,
unique. Mais ici, la « mémoire », I'anamnese, n’est pas
un simple souvenir, référé a 1’'événement historique. Eile
est bien davantage : une re-présentation, une réalisation
sacramentelle du mystére. La messe rend présente la
Passion dans son intention, dans ses fruits, dans sa va-
leur de sacrifice volontaire, dans son « mystére » effi-
cace, qui nous rend bienheureux. Le sacrifice, dit saint
Augustin, est « une action... par laquelle nous sommes
unis & Dieu de maniére a étre véritablement bienheu-
reux ».

— « Necnon et ab inferis resurrectionis. Sa résurrec-
tion du séjour des morts », qui compléte et sanctionne
le sacrifice. Ici encore, nous ne sommes pas en simple
référence au passé, ou le Christ a ressuscité une fois
pour toutes, & un moment donné du temps. Le Christ
rendu présent par 1I'Lucharistie est le Christ ressuscité.
Nous avons établi ce point plus haut.

— « Sed ct in ceelos gloriosae ascensionis. Et aussi son
ascension dans la gloire des cieux. » Elle aussi, 1'ascen-
sion, comme événement historique, appartient au passé,
mais 1’Eucharistie la rend présente comme mystére dura-
ble el actuel, plein de réalité sanctifiante. I.e Christ de
I’Eucharistie est le Christ d’aujourd’hui, assis & la droite
du Pere.

Ainsi I’Eucharistie contient tout le mystére rédemp-
teur, bien loin de se borner & commémorer la seule Pas-
sion. On voit ici combien sont radicalement fausses dans
leur principe — et si souvent ridicules dans leur détail —




102 LA MESSE

les explications allégoriques de la messe, qui ont pullulé
du moyen dge a nos jours. Elles supposent que la messe
représente la Passion du Christ 4 la manicére d’une suile
de tableaux vivants. Chaque rite, au lieu d’étre étudié
dans I'enchainement naturel de la liturgie, est isolé el
rapproché d'un trait anecdotique de la Passion. Com:ne
ces rapprochements sont absolument arbitraires et arli-
ficiels, ils varient et se contredisent selon les aulcurs.
C’est ainsi que le Lavabo représente pour les uns le lave-
ment des pieds qui préceéde la Céne et, pour les autres,
le lavement des mains de Pilate aprés la condamnation
de Jésus. Quoi qu'il en soit des détails, ce qui est le plus
facheux, dans ces interprélations, c’est qu'on appauvrit
la messe en la réduisant a une sorte de rébus mimé, d’al-
légorie étroite et plate, tout en référence a un passé his-
torique, alors qu’elle est un myslére qui transcende le
temnps el qui, par 13, englobe le passé, mais en le rendant
présent; par mode de mystére, elle rend présent aussi
tout I'avenir, dont ce passé contient le germe et les
arrhes.

Nous pouvons ainsi reprendre les trois mystéres fonda-
menlaux énumérés par 1'Unde et memores pour essayer
de contempler comment ils contiennent 1'avenir.

La bienheureuse Passion est 'aurore des lemps nou-
veaux, l'inauguration de la fin des temps. Car elle clot
I'ére du péché pour ouvrir celle de la saintelé. L’ Eglise
sainte, I'humanité nouvelle, la nouvelle Jérusalem naift
du cdté ouvert de Jésus, d’olt I'eau et le sang jaillissent
« pour la vie éternelle ». Maintenant les hommes posse-
dent ce trésor de sainteté, suflisant pour sauver I'huma-
nité entiere. Désormais le ciel est ouvert, non seulement
parce que les obstacles qui en barraient I'entrée ont 61é
abolis, mais aussi, plus positivement, parce que 1’huma-
nité, jusqu'd la fin des temps et dans le ciel méme,
n’aura plus qu’a exploiler ce capital in¢puisable qu’est
le sacrifice de Jésus. Un épisode historique de la Passion
est ici bien caractéristique. Jésus en croix dit au larron
repentant : « En vérité, je te le dis, aujourd’hui tu seras




e o s e o el

el LR e o N

P T R R

LE MEMORIAL DES TEMPS FUTURS 103

avec moi dans le paradis 1. » On a pu se demander ce que
signifiait cet aujourd’hui. Le larron sera-t-il donc au
paradis avant Jésus, qui n'y entrera que dans quarante
jours, par son Ascension? C’est 12 un faux probléme.
Cet aujourd’hui ne désigne pas un jour de vingl-quatlre
heures. Nous ne sommes pas au plan de la chronologie
terrestre, mais a celui de I'économie du salut. Cet au-
jourd'hui est le jour du Seigneur inauguré par la bien-
heureuse Passion, jour qui succéde & la longue veillée de
préparation et d’attente de l’ancienne alliance, et s'a-
chévera par le jugement, ol le jour du Seigneur coinci-
dera avec la vie éternelle. Jésus répond exactement a la
priere du larron : « Jésus, souviens-toi de moi quand tu
reviendras dans 1'éclat de ton régne. » Jésus lui ensei-
gne qu'entre sa crucifixion et son retour, il n'y a pas
d'intervalle réel, malgré les apparences.

La résurrection n’est pas seulement un événement de
la vie personnelle de Jésus. Jésus étant le chef de 1'hu-
manité et le premier-né d’'une multitude de fréres, sa
résurrection commence la ndtre, qui ne sera totalement
réalisée qu’a la « résurrection de la chair », au jour de
la parousie et du jugement. Tel est I'argument qui sou-
tient tout le raisonnement de saint Paul au chapitre 15
de sa I"* Epitre aux Corinthiens : si le Christ est ressus-
cilé, nous ressusciterons tous, parce que notre résurrec-
lion est contenue dans la sienne. C’est pourquoi il res-
suscite au premier jour de la semaine, qui est aussi le
huitidme jour : sa résurrection cst le commencement
d'une création nouvelle, d’'un monde nouveau succédant
a V’ancien et le remplagant. L’économie définitive suc-
ctéde A I’économie provisoire.

L'Unde et memores ne dit pas seulement : la résurrec-
tion du Christ, il précise : sa résurrection du séjour des
morts, ab inferis. L'expression est éloquente. Jésus res-
suscile aprés s’8tre enfoncé dans Jes profondeurs mysté-
ricuses ob l'attendaient les justes de 1'Ancien Testament.

1. Luc, 23, h2-43.




104 LA MESSE

Il est allé ouvrir et vider « leur prison?! », parce que le
régime de I’attente et de la captivité est fini.

Cette captivité, il l'andantit définitivement par son
Ascension dans la gloire des cieux. « 11 est dit : « Mon-’
tant dans les hauteurs, il a emmené des caplifs; il a fait
des dons aux hommes. » Il est monté : qu’est-ce A dire,
sinon qu’il était d’abord descendu dans les régions infé-
rieures de la terre? Et celui qui est descendu, c’est le
méme qui est aussi monté par deld tous les cieux, afin
d’embrasser tout I'univers?. » L’Ascension, par laquelle
I'humanité de Jésus commence son régne glorieux A la
droite du Pére et introduit notre humanité dans le ciel,
annonce déjd le retour glorieux du Christ, en juge de
I"'univers. Comme le disaient les anges aux apOtres
« Hommes de Galilée, pourquoi restez-vous i regarder le
ciel 7 Ce Jésus, qui vient d’étre enlevé au ciel du milieu
de vous, il en reviendra de la méme manibre que vous
I'avez vu partir pour le ciel . »

D’autres liturgies, moins sobres que notre rite romain,
ont pu allonger cette énumération de I’anamnése et y
ajouter par exemple la mention de la parousie. Les trois
mystéres de notre Unde et memores impliquent en réa-
lité la parousie. En faisant « mémoire » de la Passion,
de la Résurrection et de I’Ascension, 1’Eucharistie rend
présents dans le sacrement les mystéres du monde A ve-
nir. Par ], elle prépare el inaugure un monde futur ol
elle disparaitra, parce que ce monde futur sera celui de
la réalité totale, on s’évanouiront, avec la foi et I'espé-
rance, non seulement les figures vides de 1'ancienne
Allfance, mais méme les signes sacramentels, pourtant
pleins de réalité, de 1I'Alliance nouvelle. C’est ce que
saint Paul dit en ces quelques mots : « Chaque fois que
Yous mangez ce pain ot que vous buvez cette coupe, vous
annoncez la mort du Seigneur, jusqu’a ce qu’il re-

1. 17 Epitre de sainl Pierre, 3, 1.

2. Eph., 4, 8-10, cilant dans le Ps. 67, 1g.
3. Acles, 1, 11. )




LE MEMORIAL DES TEMPS FUTURS 109

viennel. » Le relour du Christ, en instaurant le régime
de la réalité dévoilée, de la vision face A face et de 1'u-
nion sans intermédiaire, abolira 1'Eucharistie, non pas
dans sa réalité, mais dans son état sacramentel : il n'y
aura plus de Pdque, de passage, parce que le lerme sera
alteint et possédé. La manne préfigurait cette économie :
elle tomba chaque jour pendant la traversée du désert,
qui symbolisait le déroulement de notre vie voyageuse.
Mais elle cessa de tomber & 1'arrivée dans la terre pro-
mise : celle-ci, par sa fécondité naturelle, rendait caduc
le régime du pain quotidien, en faisant entrer le peuple
¢lu dans le régime de 1'éternel aujourd’hui et de la pos-
session plénidre.

C ok
* %k

I’anamneése et 1'anticipation de la gloire sont encore
détaillées par les deux priéres qui suivent :

La pritre Supra quae rattache le sacrifice eucharisti-
que aux sacrifices du temps de la promesse. Abel préfi-
gure le Christ parce qu’il est le Juste, qui offre un sacri-
fice agréé de Dieu et qui le consomme dans son sang,
versé par le crime de son frére Cain. Abraham préfigure
le Pére qui met 3 mort son Fils. Comme le dit la préface
de la consécration d’un autel : « Le Fils est offert, et
I’Agneau est immolé. » Le sacrifice d’Abraham préfigure
encore le ndtre parce qu'il est agréable & Dieu en vertu
de 1’obéissance et de la foi qui l'inspire. Melchisédech
enfin, le « Prétre du Trés-Haut », du Dieu transcendant,
qui offre le pain et le vin, préfigure si bien le sacerdoce
du Christ que celui-ci sera dit « prétre & jamais, & la
manidre de Melchisédech? ». Sans doute, tous ces sacri-
fices figuralifs sont de peu de valeur, quant & leur sub-
stance, comparés au sacrifice eucharistique. Ce qui em-
péche la comparaison d’8tre inconvenante, c'est que ce

1. 1 Cor., 14, a0.
1. Gen., 14, 18-20; Ps. 109, 4; Héb., 5-7.



106 LA MESSE

sacrifice du Christ, incomparable si on le considére en
lui-méme, est devenu a la messe notre sacrifice. La com-
paraison porle surtout entre les sentiments qui ani-
maient Abel, Abraham, Melchisédech, et ceux qui doi-
vent nous animer. Un sacrifice ne vaut pas seulcment
par la victime offerte, mais par l’intention de ceux qui
I'offrent. Et s’ils étaient animés par la foi et la religion,
ne I'étaient-ils pas par l’espérance des temps futurs?
Leurs sacrifices n’étaient-ils pas I'annonce du scul véri-
table sacrifice, et ne participaient-ils pas & sa sainteté
par avance ?

La priere Supplices, elle, ne regarde que 1’avenir. Elle

relie le sacrifice présent accompli & I’autel — sans pré-
cision : 1] s’agit a la fois de 1'autel unique de la Croix
et des autels de nos églises — au sacrifice éternel con-

sommé sur cet autel céleste, qui, dit saint Thomas!, est
Dieu lui-méme. Et, remarque le méme Docteur, il ne
peut s’agir de « transférer en haut » les dons eucharis-
liques dans leur matérialité et sous leurs espéces de pain
et de vin, mais nous-mémes, le Corps mystique, mysté-
rieusement présent lui aussi, quoique d’une autre ma-
nicre, sous ces oblats. Ainsi le sacriflice eucharistique,
pris dans toute sa compréhension, atteint ce qui est la
fin méme de la Rédemption et de toute |’économie sal-
valrice : notre transfert auprés de Dieu, notre réunion 2
lui, en un seul corps, pour y étre comblés, tous ensem-
ble et chacun (quotquot), « de toute bénédiction céleste
et de toute grice », ce qui va se réaliser dans un instant
par la communion, « gage de la gloire future », avant-
gout du ciel.

*
* *k

Ainsi la messe est un sacrifice présent, actuel, quoti-
dien, aussi concret et aussi nouveau chaque jour que la

nouvelle hostie posée sur la paténe, que le vin versé dans

1. S. Théol., 111* P., qu. 83, art. 4, gm.

NS




LE MEMORIAL DES TEMPS FUTURS 107

le calice, et qui n’est pas le méme vin qu’hier. Chaque
messe, lous les matins, est aussi unique, aussi fraiche et
neuve que l’aurore qui vient de naitre, que la fleur qui
vient d’éclore. Mais cette réalité est sacramentelle : ellc
parle, elle désigne autre chose qu’elle-méme. Elle nous
reporte au passé, aux mystéres du Christ historique dans
lesquels elle s’enracine, ou elle puise toute sa réalité,
toute sa vitalité divine. Et tout a la fois, elle annonce,
elle engage et elle féconde un avenir dans lequel elle
disparaitra, comme l’aurore est absorbée par le soleil,
comme la fleur effeuille ses pétales pour donner son
fruit. Tel est le mystére complexe que nous avons inti-
tulé, par un paradoxe que le lecteur comprend peut-étre
maintlenant : le mémorial des temps futurs.




CHAPITRE XIV

DE MESSE EN MESSE

Pour saisir pleinement la valeur eschatologique de la
messe, il ne suflit pas de contempler le mystére de la
messe en lui-méme, comme s’il était accompli en une
seule fois et une fois pour toutes. La Croix est unique,
parce que le Christ est mort une fois pour toutes et que
son sacrifice était assez parfait pour sauver le monde
entier. La Céne est unique, parce qu’elle est 'inaugura-
tion d’un rite. Mais le rite est fait pour &tre inlassable-
ment renouvelé. Quand il s’agit d’'un rite d’initiation,
comme le baptéme, il n’est donné qu’'une fois & chacun.
Ceci apparait encore mieux si I’on consideére le mystere
méme du baptéme : la mort et la résurrection, la nou-
velle naissance sont autant d'actes impossibles a répéter
pour le méme individu, si I'Eglise le répéte, jusqu’a la
in des temps, pour tous ceux qui viennent au monde,
pour se les agréger les uns apres les autres. Mais dans la
messe, le rite qui enveloppe le sacrifice du Seigneur et
le ndtre est celui d’'un repas, d’une nourriture, dont le
propre est d'élre indéfiniment et fréquemment renou-
velé. C’est le pain quotidien, que le Seigneur nous donne
a chaque aujourd’hui. On ne peut donc se faire une idée

totale de la messe et de sa vertu que si 1’on considére
I’enchainement des messes.




DE MESSE EN MESSE 109

B
¥ %

La répétition de la messe, qui ne fut pas d’abord quo-
tidienne, est liée au retour hebdomadaire du « jour du
Seigneur », qui fut institué par Jésus lui-méme. C’est le
premier jour de la semaine, le lendemain du Sabbat!,
qu’il apparut ressuscité & ses apOtres et partagea leur
repas. Aprés quoi, il disparait pendant une semaine en-
tidre. Sa deuxitme apparition se produisit « huit jours
aprés » et fut liée, elle aussi, & un repas?.

Ainsi le premier « retour du Seigneur » s’était accom-
pli le premier jour de la semaine, qui fut bientdt appelé
le « jour du Seigneur », le dimanche (dominica dies),
dans le cadre d'un repas fraternel, peut-étre dans ce
méme Cénacle ou Jésus avait institué 1I’Eucharistie et
longuement parlé de son départ et de son retour. Tout
occupés d’attendre le retour de leur Seigneur, les apd-
tres pensaient que, comme Je premier, il s'accomplirait
un dimanche a ’aube, au jour et & I'heure de la résur-
rection. Mais Jésus leur avait recominandé de « veiller »
pour étre préts. La célébration du dimanche commengait
danc la veille au soir (le jour, chez les anciens, commen-
gait au coucher du soleil). Elle comportait sans doute
d’abord 1’allumage des lampes, le lucernaire, rituel chez
les Juifs. La nuit se passait & prier, & chanter, & écouter
la parole de Dieu, I’homélie des apdtres. Ces chants, ces
pridres, ces prédications ne servaient pas seulement
occuper le temps et & empécher le sommeil. Ils ouvraient
les cceurs, ils entretenaient et développaient la « vigi-
lance » de la foi et de ’espérance. Notre avant-messe, et
sans doute, en partie, notre office canonial, sont un héri-
tage de cette vigile occupée par la pridre et la parole de
Dieu. A l’aube, la réunion s’achevait par la « fraction

du pain », le sacrement de la charité. Ainsi, quoique le

1. Matth., 28, 1; Luc, 24, 1; Jean, 20, 19.
2. Jean, 20, 26.




I10 LLA MESSE

Seigneur en personne n’elt pas accompli son retour,
I'atlente n’était pas frustrée. La grande pridre Maran
atha élail exaucée selon son double sens : « Seigneur,
viens », aussi bien que : « Le Seigneur est venu. » On
avail attendu, on attendail encore, et cependant on était
comblé. Au maltin, chacun retournait 3 ses occupations,
plus fort pour mieux attendre le véritable retour du Sei-
gneur, préfiguré ct préparé par le « repas du Seigneur ».
Ce mot, lui aussi, avait un double sens : si ce n’était pas
encore le repas ou le Seigneur reviendrait s’asseoir en
personne au milieu de ses disciples, comme au matin de
Piques, c’élait le repas institué et préparé par lui, le
repas ot lui-méme se donnait en nourriture, comme au
soir du jeudi saint.

Il ne semble pas que la liturgie romaine ait gardé telle
quelle cette vigile, ou du moins qu’elle 1’ait célébrée
chaque semaine. Mais la « PAque hebdomadaire » devail
bientdét donner naissance A la Pique annuclle, ou Ia
sainte Vigile, « meére de toutes les Vigiles », serait obser-
vée pendant des siecles, puis tomberait en désuétude, cn
méme lemps que s’effacait le sens eschatologique, pour
renaitre, par un acle génial et providentiel de S. S.
Pie XTI, & Paques 1951. En dehors de cette grande vigile
pascale, Rome pratiquait encore, plusieurs fois par an,
la pannuchis, pri¢re de toute la nuit, notamment pour
les Quatre-Temps, ot toute la communautd se rassem-
blait, faisant une station nocturne, pour les ordinations.
(De méme que la vigile pascale fut avancée au matin du
samedi saint, la pannuchis des Quatre-Temps fut avan-
cée au matin du samedi. Ce qui explique et la longueur
musitée de 1'office de ce jour, et le fait que le propre
de la messe du dimanche ait dg étre composé, aprés
coup, avec des remplois des messes précédenles.)

x
* %k

L’institution de la Pdque annuelle inaugure la créa-

tion de I'année liturgique, dont le mystére nous échappe




DE MESSE EN MESSE 11

totalement si nous omettons de nous référer au mystére
de l’anamnése eucharistique. Celle-ci rend présent,
d’une maniére actuelle mais globale, tout le mystére du
Christ. L'Xglise, qui vit dans le temps, qui est un peuple
en marche vers le siécle futur, a besoin de détailler ce
mystére. Elle Je fait par les temps et les fétes de I'année
liturgique. Sans 1'Eucharistie, ce ne seraient qu’'une
série d’anniversaires, plus ou moins dramatiques, doués
sans doute d'une grande vertu pédagogique, mais vides
de réalité, en dehors de la conscience des croyants. C’est
I'Eucharistie qui donne A ces évocations leur réalité et
leur actualité. D’autant plus que le Christ glorieux, qui
est présent dans 1’Eucharistie, récapitule tous ses mys-
tdres antérieurs, sans que ceux-ci soient annulés par
ceux qui les ont suivis. Alors qu'un homme ne peut
devenir homme qu’ en « évacuant ce qui était de 1'en-
fant! », comme dit saint Paul, le Christ, en devenant
homme, n’a pas évacué les mystéres et les états de son
enfance, pas plus qu'en ressuscitant il n’a évacué ceux
de sa maturité laborieuse ni de sa Passion. (Les « stig-
mates » du ressuscité signalent bien cet aspect du
mystere du Christ.) C’est pour cela que le chrétien qui
médile les mystdres du Rosaire peut adhérer aux myste-
res joyeux et douloureux, bien que le Christ soit, aujour-
d'hui et depuis longtemps, installé dans sa gloire. Pour-
tant les « mystéres » du Rosaire ne sont pas et ne seront
jamais liturgiques. Pourquoi ? Parce que chaque chrétien
peut les méditer et les vivre & sa guise. Tandis que les
« mystdres » liturgiques, eux, sont vécus par I'Eglise A
des dates déterminées. Pourquoi ces dates pour chaque
mystére? Tout simplement parce que I'Eglise, déposi-
taire du mystdre de son Epoux, les céldbre A cette date-
1d. La réalité de I'année liturgique a pour fondement
premier le mystére du Verbe incarné. Mais sa dernidre
raison d’8tre réside dans le double mystdre, inséparable,
de I’Fucharistie et do 1'Eglise. Celle-ci, chaque f[ois

1. 1 Cor., 13, 11.



112 LA MESSE

qu’elle célébre une [éte, g’écrie A chaque instant, dans
sa liturgie, que c’est « aujourd’hui » que Jésus est neé,
qu’il est ressuscité, qu’il a envoyé son Esprit sur les
apdlres. Cette actualité de chaque mystere lui vient du
réalisme de Ja célébration eucharistique et du pouvoir
que 1'Eglise, rassemblée a cette occasion, a regu de célé-
brer, de gérer et d’organiser 1'ceuvre sacerdotale de son
Epoux.

Les fétes sont donc tout autre chose que des commé-
morations et des évocations du passé. Mais, méme si
elles sont, comme nous venons de le voir, les célébra-
tions d'un mystére actuel, comment expliquer leur inces-
sante répétition? A quoi bon ce recommencement per-
pétuel d’un cycle refermé sur lui-méme?

En réalité, le cycle n’est pas fermé et, pour rester dans
'ordre des comparaisons géométriques, il ressemble
moins i un cercle qu’'a une spirale ascendante. Chaque
féte représente un progrés par rapport A la féte sembla-
ble de 1’année précédente, puisqu’elle rend plus proche
Je retour du Christ et qu’elle nous achemine vers la féte
unique et perpétuelle que sera le si¢cle futur. C’est dire
que le cycle liturgique, et chacune des fétes, chacun
des temps qui le composent, est eschatologique.

I’ Avent ne consiste pas, comme on le dit souvent,
préparer les dmes & Noél. Nous savons que Jésus est né
A Bethléem il y a longtemps, et nous ne pouvons mimer
’attente des Patriarches. Mais son avénement de Noél et
son Epiphanie sont la figure et le gage de son avénement
final : c¢’est a celui-ci que 1’Avent nous prépare, si nous
considérons ses oraisons et ses prophéties 1.

Par le Caréme, est-ce que nous « attendons la Résur-
rection du Christ? » Nullement, elle est accomplie de-
puis des si¢cles. Mais, en revivant cette résurrection par
la célébration ou le renouvellement de notre baptéme,
nous attendons le retour du Christ, donl sa résurrec-

1. Lire, dans la présente collection, IFétes de gloire, Avent, Noél,
Epiphanie, par Dom E. Fricorzaux.




DE MESSE EN MESSE 113

tion a ¢té une premidre réalisation et reste le gage. Si
I"on a du mal & admettre cette considération, qu’on relise
altentivement la liturgie du dimanche des Rameaux.
On y célebre beaucoup moins le souvenir de son triom-
phe passager que I'attente de son retour et de notre
entrée A sa suite dans le ciel, ol nous accueilleront les
anges, que [iguraient les « enfants des Hébreux » chan-
tant I’hosannah.

Le temps aprés la Pentecdte est tout entier eschatolo-
gique. Il représente Ja croissance de 1'Eglise, depuis la
disparition de son Epoux, sous la motion de F'Esprit-
Saint. Aussi le dernier dimanche aprés la Pentecéte nous
fait-il lire le récit de la fin du monde et du retour du
Christ-Juge sur les nuées du ciel.

De féte en féle, et de messe en messe, I'iglise devient
plus sainte, plus imprégnée de 1'Esprit de Jésus, plus
unie dans la charité, et par 1A se rapproche davantage
du jour du Seigneur.

La postcommunion de la messe évoque souvent cette
croissance de 1'Eglise. Sanctifiée, embellie, revigorée par
le repas eucharistique, chaque fois qu’elle se sépare, elle
est capable de mieux célébrer 1’Eucharistie qui la ras-
semblera la prochaine fois, et de messe en messe elle
s'achemine vers l'union totale, la charité parfaite, la
joie sans ombres du ciel.

Il suffira, pour clore ce chapitre, de citer quelques
postcommunions prises & peu prés au hasard, et qui
montrent comment le mystére liturgique amorce et pré-
ligure les joies du ciel :

« Que vos fideles, & Dieu, soient fortifiés par vos dons,
afin qu’en les prenant ils les recherchent, ot qu’en les
cherchant ils les prennent sans fin » (Septuagésime).

« Viviliés par le don de la vie céleste, nous vous de-
mandons, Seigneur, que ce qui est mystérc en nous,

8



114 LA MESSE

dans la vie présente, devienne un secours d’éternité »
(Samedi apres les Cendres).

« En prenant, Seigneur, vos célestes sacrements, nous
demandons A votre bonté que ce que nous accomplis-
sons dans le temps, nous 1’obtenions dans les joies éter-
nelles » (Mercredi des Quatre-Temps de Pentecote).

« Nous venons de prendre, Seigneur, vos célestes sa-
crements. Puissions-nous ainsi progresser dans une
croissance qui nous ménera i la rédemption éternelle »
(13¢ dimanche apreés la Pentecdte).

« Ce que nous avons pris de bouche, Seigneur, puis-
sions-nous le recevoir dans une idme pure, afin que ce
don regu dans le temps nous obtienne le remeéde éter-
nel » (Priére pour les ablutions, qui était 4 ]'origine une
postcommunion).

\
3
:
i
]
i




BT b R i e W B

e T iy e

i maend o S S p

CHAPITRE XV

LA PRIERE POUR LA PAIX

Les fideles A qui on a inculqué cette idée que la messe
n’est pas autre chose que le mémorial et le renouvelle-
ment de la Passion risquent d’étre dégus en lisant le
canon de la messe. Que cette priére est froide, comme
elle manque de pathétique, de ce que les Anglais appel-
lent le thrill] Quelle différence avec les envolées et les
sanglots des prédicateurs de vendredi saint !

La messe reproduit la Passion, mais sous un mode
sacramentel trés paisible, avec du pain et du vin qui
n’évoquent que de trés loin un corps déchiré par les
coups et un sang qui gicle sous les fouets. Avec la Pas-
sion, elle re-présente la Résurrection et 1’Ascension,
mystéres de gloire et de joie. Si elle contient le sacrifice
du Christ, celui-ci est devenu le sacrifice de 1'Eglise. La
priére qui enveloppe le sacrifice n’est donc pas une priére
personnelle, mais une priere ecclésiastique, ce que
nous appelons, précisément, une pridre liturgique. Et il
faut ajouter que la liturgie romaine se caractérise par la
sobriété et la sérénité : on trouverait plus de lyrisme
dramatique dans les liturgies orientales ou dans les
liturgies gallicanes de jadis.

Priére ecclésiastique, elle demande donc avant tout
les biens qui sont ceux de 1'Eglise, c’est-a-dire d'une
assemblée : 1'unité et la paix (Secréte de la fdte du Saint-




118 LA MESSE

Sacrement). Aussi le thdme inlassablement repris dans
le canon de la messe est-il le théme de la paix.

La premigre priere du canon signale que « nous offrons
ce sacrifice en tout premier lieu, Seigneur, pour votre
Eglise : daignez la pacifier, la garder, l'unir et la gou-
verner par toute la terre ». Peu avant la consécration
(priere Hanc oblationem) : « Nous vous prions donc,
Seigneur, de recevoir favorablement cette offrande et
d’établir nos jours dans la paiz. » En priant pour les
défunts, ceux qui dorment déjd du « sommeil de la
paiz », nous demandons encore pour eux « le lieu du
bonheur, de la lumizre et de la paiz ». A mesure que la
communion se rapproche, les priéres pour la paix se
multiplient. Aprés le Pater, le prétre développe la der-
niere demande : « Délivrez-nous de tous les maux... et
dans votre bonté, accordez-nous la paiz en celte vie. »
Presque aussitdt, aprés avoir rompu I'hostie, il chante
solennellement : « Que la paiz du Seigneur soit toujours
avec vous », et les fideles lui renvoient le méme souhait.
On chante ensuite le triple Agnus Dei, et la troisiéme
invocation se termine par : « Donnez-nous la paiz. » La
priére qui suit commence ainsi : « Seigneur Jésus-Christ
qui avez dit & vos apdtres : je vous laisse la paiz, je vous
donne ma paiz, ne regardez pas mes péchés, mais la foi
de votre Eglise. Daignez, selon votre volonté, lui donner
la paiz et I'unité. » Et c’est & la fin de cette priére qu’a
la grand’'messe se donne le baiser de pair, accompagné
de la formule : « La paiz soit avec vous. »

Je me suis contenté de relever les passages ol se
trouve le mot méme de paix. Mais, dans tout le missel,
I'idée de paix est partout présente. C’est 1A la grande
intention de priére de 1'Eglise, le principal fruit qu’elle
attend de cette supréme priére qu’est le sacrifice eucha-
ristique.

Lorsqu’elle demande que nous soyons délivrés de tout
mal, que nous soyons réunis aux saints du ciel, que
nous adhérions a Jésus-Christ sans &tre jamais séparés
de lui, c’est encore la paix, sous son aspect de sécurité

P g

AT R Ry e

LAY S S T

L el R e T &

R . BTV IR PR N 2 ey

e 1 T



LA PRIERE POUR LA PAIX 117

ou sous son aspect positif d’enrichissement qu’elle de-
mande. Si le mot paz revient sans cesse, il faut noter
aussi 1'abondance et la variété des termes qui expriment
la communauté, la société : communicantes, grez (trou-
peau), numerus (nombre), consortium (communauté de
vie), familia, plebs (peuple), ccclesia (rassemblement),

etc...
*
* ¥

Mais de quelle paix s’agit-il au juste? Est-ce la paix
entre les nations ou la paix entre citoyens d’un méme
pays? Lst-ce la paix temporelle ou la paix spirituelle ?
L'Eglise ne le précise guére. Elle dit la paix, tout court.
Cotte sobriété de ses pridres est ce qui en fait la saveur
inépuisable et la possibilité illimitée d'adaptation. Mais
on peut dire qu'aucune espéce de paix n’est exclue de
sa pritre et que toute paix lui -parait souverainement
bonne et désirable.

Et tout d’abord, 1'Eglise prie pour la paix temporelle,
exléricure. Sa liturgie s’est constituée & une €poque ol
les grandes persécutions des empereurs romains avaient
cessé. Mais la paix n’était pas assurée pour autant. Les
hérésies, alors nombreuses et violentes (il y a des héré-
sics encore aujourd’hui, mais elles sont moins agressives
ou plutdt elles sont plus diffuses, plus générales), les
hérésies n’6taient pas seulement des joutes intellectuel-
les, des débats entre théologiens ou des thémes pour
conciles; 1’hérésie, trés intolérante, souvent trds puis-
sante, suscitait des meurtres, des soulévements, des
exils : il suffit de relire la vie d'un saint Athanase ou
d’'un saint Hilaire de Poitiers, persécutés implacable-
ment par l'arianisme, pour s’en rendre compte. Autre
danger terrible pour la paix : les invasions barbares des
Huns, des Vandales, des Lombards. Pendant des siécles,
I'Eglise a vécu dans la terreur des invasions. Dira-t-on
qu’elle ne devait pas s’en soucier, ayant les promesses
de la vie éternelle ? Dira-t-on qu’elle désirait la paix par
simple amour de la tranquillité? Nullement. La paix lui




118 LA MESSE

apparait désirable parce que, sans un minimum de sécu.
rité, I’épanouissement des vertus chrétiennes, de la cul-
ture chrétienne, du culte chrétien, est impossible. Il en
est de la persécution ou de la guerre comme de la pau-
vreté : elles peuvent, avec la grice de Dieu, servir d’oc-
casion et de tremplin a des vertus héroiques. La condi-
tion chrétienne, la condition humaine normale, exige un
minimum de bien-8tre pour 1’épanouissement naturel
et surnaturel de 1’homme.

Il est une autre paix, celle-1a plus surnaturelle, que la
priere eucharistique est particulierement apte 3 deman-
der et a obtenir, c’est la paix de I’humanité avec Diecu.
Le péché a irrité Dieu. Il a créé un état de violence
entre Dieu et 'homme. Le Christ est venu sur terre pour
nous réconcilier avec son Pere. C’est pourquoi saint
Paul apelle le Christ non pas seulement le pacifique,
celui qui fait la paix, il I'appelle tout simplement : notre
paiz!l. Le Christ est notre paix par son sacrifice qui, en
effacant ’offense, en étant agréable 3 Dieu, apaise Dieu
A notre égard. Que de fois, dans les priéres de la messe,
nous demandons 3 Dieu de nous regarder avec un visage
serein, apaisé, d’agréer notre sacrifice. L’Eucharistie,
avant toule considération personnelle, nous donne la
certitude de celte paix fondamentale que les anges chan-
taient sur le berceau du Christ : « Gloire & Dicu dans les
hauteurs, et paix sur la terre aux hommes qui sont 1'ob-
jet de sa bienveillance. »

Mais il faut encore que chacun de nous posséde la paix
spirituelle, sache apaiser le combat qui se livre sans
cesse en lui, et que saint Paul évoque ainsi : « Mes fré-
res, conduisez-vous selon I’esprit et vous n’accomplirez
point les désirs de la chair. Car ]Ja chair convoile conlre
I’esprit et ’esprit contre la chair; en effet, ils sont oppo-
sés I'un a l’'autre, en sorle que vous ne faites pas tout
ce que vous voulez... les acuvres de la chair sont bien
connues : c'est la fornication, I'impudicité, la luxure,

1. Eph., 2, 14.




LA PRIERE POUR LA PAIX 119

1'idolAtrie, les maléfices, les inimitiés, les querelles, les
jalousies, les animosités, les rixes, les discussions, les
factions, 1’envie, les meurtres, 1'ivrognerie, !es débau-
ches et les choses semblables dont je vous prédis, comme
je I'ai déji fait, que ceux qui les commettent ne sont
point héritiers du royaume de Dieu. Mais les fruits de
I'Esprit sont Ja charité, la joie, la paiz, la palience, la
bénignité, la bonté, la longanimité, la douceur!... »
Toute la vie chrétienne consiste & renoncer aux tendan-
ces de la chair déchue, pour fortifier en nous I'esprit de
Jésus. Or rien ne peut nous y aider plus puissamment
que [’Eucharistie. D’abord parce qu’elle est le sacre-
ment qui nous fait manger le Corps du Christ pour
avoir part A son esprit; si son esprit régne vraiment en
nous, il affaiblira nos tendances charnelles et violentes,
il nous fera porter des fruits de paix et de joie, et ainsi
c¢’est I’Eucharistie qui nous pacifiera en détruisant, d la
racine, les divisions intérieures qui nous troublent el
nous fatiguent.

Si, grice A une pralique persévérante et [ervente de
I’Eucharistie, nous avons conquis cette paix intérieure,
les persécutions extérieures elles-mémes ne nous attein-
dront plus. Combien de saints ont subi avec le sourire
les pires épreuves, les calomnies, les supplices méme,
parce que dans 'amour du Christ, vivifié par I'Eucha-
ristie, ils avaient trouvé cette paix que le monde ne peut
donner, mais qu'il ne peut pas enlever non plus.

Si le chrétien sait ainsi profiter des persécutions,
grice A son inaltérable paix intérieure, cela ne veut pas
dire qu'il se désintéresse de la paix et qu'il n’y travaille
pas de toutes ses forces. L’Eucharistie dont il vit est le
sacrement de la charité fraternelle. On ne peut recevoir
I’ Bucharistie avec un cceur sincdre et généreux sans étre
fermement décidé A extirper de soi-méme toutes les
jalousies, toules les rancunes. tous les ¢égoismes. C’esl
ce que signifie aussi la parole du Pater, qui nous pr¢-

1. Gal., b, 16-23.




120 LA MESSE

pare & la communion : « Remettez-nous nos dettes,
comme mnous remeltlons A nos débiteurs. » C'est ce
que signifie aussi le geste du baiser de paix. Comment
aller prendre notre part au banquet fraternel si nous
n’aimons pas nos fréres, si nous ne travaillons pas A
supprimer toutes les causes de division entre les hom-
mes? Comment participer & “ce sacrement ou mnous
voyons que le Christ nous a aimés jusqu’a la folie, si
nous n’obéissons pas & son premier, A son unique com-
mandement : « Aimez-vous les uns les autres comme je
vous ai aimés » ? Il y a 1, pour les chréliens qui fré-
quentent 1’Eucharistie, un sujet inépuisable d’examen
de conscience.

Nous le voyons, la messe est tout entiére une pritre
pour la paix, une semence de paix, une exhortation' vi-
vante et divine & construire la paix, de toutes nos for-
ces, au dedans et au dehors de nous. Si les chrétiens
savaient vraiment ce qu'est le don de Dieu, ils posséde-
raient en eux-mémes cette paix profonde, accompagnée
de joie, qui est le premier fruit et la premiére récom-
pense de I'amour, et ils répandraient puissamment, tout
autour d’eux, la paix. « Bienheureux les pacifiques, les
faiseurs de paix, car ils seront appelés enfants de Dieul. »

1. Matth,, 5, 9.




CHAPITRE XVI

LE CULTE EN ESPRIT ET EN VERITE

Les premiers apologistes ont aflirmé que les chrétiens
n’avaient ni temple ni autel. Il ne faudrait pas en con-
clure A une religion tout intérieure, qui se passerait de
culte liturgique. Un tel spiritualisme sourirait & certains
de nos contemporains : il ressemble fort & du laicisme.

Les paiens voyaient dans le temple la demeure du
dicu, leur culte s’attachait & des lieux sacrés, bois ou
fontaines; la liturgie juive ne pouvait se célébrer qu’au
Temple de Jérusalem, si bien que, pendant la déporta-
tion ! et aprés le sac de la ville sainte par Titus, les sacri-
fices cessdrent, tandis que le sacrifice chrétien réalisait
la prophétie de Malachie, annongant « 1'oblation pure
qui se célebre en tout lieu du lever au coucher du so-
leil 2 ». Le Temple chrétien est une « église » : 'ecclesta,
le rassemblement des fiddles, qui sont eux-mémes « la
maison de Dieu3 ». Il suffit de « deux ou trois réunis en
son nom » pour que le Christ soit au milieu d’eux.

Les offrandes de leur sacrifice ne sont plus les boucs
et les taureaux; plus de sang répandu ni de graisses greé-
sillantes dont la fumée monte en agréable odeur, mais
des « hosties spirituelles », une « eucharistia », une

1. Daniel, 3, 38.

2. Mal., 1, 11,
3. 1 Cor., 3, 16; a Cor., 6, 16; Eph., 2, 19; I*® Epitre de saint

Pierre, 2, b.




122 LA MESSE

action de grices, une Eglise qui s’offre clle-méme. Le
principal du sacrifice, ce n’est pas le don : c’est I'dme,
c’est I'intention du donl.

Pourtant le christianisme a bien une liturgie : des
églises qui enclosent I’espace terrestre, des autels de
pierre, des hosties empruntées a cette création. Micux
que cela, c’est le Christ lui-méme qui s’offre, le Verbe
incarné, le chef de I'’humanité et le premier-né de toute
création, qui s'immole en véritable sacrifice. La nourri-
ture qu’il donne, c’est sa chair livrée pour le salut du
monde. C’est son sang qui est répandu pour la rémis-
sion des péchés. Ce sacrifice n’est pas une allégorie édi-
fiante et instructive, c’est un sacrifice « en vérité ».

Le chrétien doit donc se rendre a ce sacrifice ou se
commémore, en méme temps qu’elle s’opére, 1'ceuvre
de son salut. Il est convoqué dans 1’église ou il va com-
munier & |'Eglise, au moins chaque « jour du Sei-
gneur », chaque dimanche, afin de prendre part au sacri-
fice visible de son Sauveur. Sa foi n’est pas un jeu de
concepts, une construction d’idées, un rappel de souve-
nirs toujours évanescents. Elle s’incarne dans des gestes
visibles et des paroles sonores. Elle s’appuie a des réali-
tés aussi solides que la pierre de l'autel; elle s’alimente
a des réalités ausst nourrissantes que le pain et le vin,
aussi vivantes et aussi chaudes que la chair et le sang
du Christ. Elle s’éclaire a la lumiére des cierges; elle
s’exalte avec le parfum de l’encens.

Mais ce culte en vérité est aussi un culte « en esprit ».
Ces choses sont des signes. Le corps du Christ lui-méme,
dans sa réalité substantielle, est signe de ce corps a la
fois visible et invisible qu’est son Eglise, faite d’une
multitude de membres assemblés par Ja charité et ou
Dieu sera tout en tous & la fin des temps.

Le chrétien, c’est celui « qui va a la messe ». [l n’est
pas chrétien sans cela. Mais cela ne suffit pas pour qu'il

1. Cf. J.-A. Juncemann, Missarum sollemnia, trad. frang., t. I,
Pp. 4B-53 et 3o7.




LE CULTE EN ESPRIT ET EN VERITE 123

soit chrétien. La messe n’est pas I'acte religieux hebdo-
madaire qui dispenserait de tout le reste. Elle est un
sommet, vers lequel toute sa vie quotidienne monte et
d'oul elle redescend; elle est un cceur auquel tout afflue
et d’ou tout reflue; elle est un foyer que tout alimente et
qui réchauffe tout.

Si nous avons essayé, dans ces pages, de scruter les
rites de la messe, ce n’est pas seulement pour que le
catholique assiste a la messe en sachant ce qu’il fait, ce
n’est pas pour lui donner « des idées » sur la messe,
c’est pour qu’il en vive. Ce sacrifice ne sera son sacrifice
que s’il y rameéne tous ses efforts d’évangélisation, de
soi-méme et des autres; que s’il y puise la force pour ses
tdiches quotidiennes; que s’il en fait 1’eucharistie de
tous les dons qu'il a regus, c’est-a-dire 1'action de gra-
ces « pour toutes choses! », puisque « tout est grice ».

La messe ne doit pas étre un entr’acte cultuel dans
une vie spirituelle. La vie spirituelle n’est vraie que si
elle s’alimente 4 ce culte, y trouve son langage extérieur
et social. Son effort de charité — sous peine de tomber
dans la philanthropie et le sentimentalisme — doit venir
puiser & « la source premiére et irremplagable de tout
esprit chrétien » qu’est, selon le bienheureux Pie X, la
participation active au culte liturgique. Lorsque saint
Paul invite ses fréres, « par la miséricorde de Dieu, a
faire de leurs corps une victime vivante, sainte, agréa-
ble & Dieu, leur culte spirituel ® »; lorsque saint Pierre
les exhorte, « comme des pierres vivantes, a s’élever en
un édifice spirituel pour un sacerdoce saint, afin d’of-
frir des sacrifices spirituels agréables & Dieu par Jésus-
Christ? », ils ne pensent pas que la bonne conduite, que
I’acceptation résignée des épreuves, que la vie frater-
nelle, que les efforts de christianisation du monde solent
un culte suffisant. Mais ils pensent aussi que le culte

1. Eph., 5, 20; 1 Thes., 1, 2; 5, 18.
1. Rom., 12, 1. .
3. II° Epilre de sainl Pierre, 2, 5.




124 LA MESSE

liturgique ne suffit pas & sauver les hommes et A rendre
gloire & Dieu, s’il ne se continue pas en un « culte spi-
rituel » par lequel chacun s’approprie le sacrifice du
Christ et le prolonge dans sa propre vie, selon les exi-
gences et les griaces de son état.

On pécherait par laicisme si on ne mettait pas le sacri-
fice du Christ au cceur de la vie chrétienne. On péche-
rait par « liturgisme » si on croyait que tout est accom-
pli quand la messe est célébrée, que la communauté est
dissoute, libérée de toul engagement, par I'Ite missa est.

Puisse ce petit livre faire comprendre que ce trésor
incomparable, la messe, ne doit pas étre respectueuse-
ment enveloppé d'un linceul et enfoui dans un trou. Il
faut que ce talent fructifie, pour que le maitre, & son
retour, le reprenne avec les intéréts. Il faut que les vrais
adorateurs adorent le Pére en vérité!, mais, parce que
Dieu est esprit, il faut qu’ils soient des adorateurs en
esprit.

1. Jean. 4, 23-24.




TABLE DES MATIERES

AVANT-PROPOS  + .+« tevtesmnanancnssassnasoasancsnsasnns
CHAPITRE PREMIER. — L.'assemblée.................
La messe est avanl toul une assemblée. — Le mystére de

I’Eglise. — Dominus vobiscum. — Le myslérc de I'assem
bléo est un effet du baptéme. — Ordonnance hiérarchique

de 1’asscmblée. — Pour une assemblée véritable des
fid2les.
Cuamtre 1. — Le sacrifice de louange............
Importance du chanl A la messe. — La messe est sacri-
fice de louange. — La Croix cl la louange. — Les louan-
ges de la messe. — Valeur de louange des leclures elles-
mémes. — La louange est-elle un sacrifice ?
CuariThE 111, — Eucharistia..............ccoo0veene
Sens de ce mol. — Imporlance de la Préface. — Qu’est-
ce que rendre grices? — Le Christ est lui-méme Aclion

de grices. — L’Amen.

Cuaritre IV, — L'offrande. ..........ccoviinnianen
Que signific offrir ? — Toule la messe est une olfrande.

— 11 faut nous olfrir A la messe.
Note sur le probléme de l'offertoire...........

CuariTRE V. — L'échange. ...........coviieeannn

Lo don ds Dieu aux hommes. — Le don des hommes 2

Dicu. — La quéle. — Les échanges de I’Incarnation el de

la messe. — Role de ’échange dans la vie humaine. — la
messe, ¢eole de pridre parfaite.

Cuarirre VI, — La charité fraternelle............

Corps cucharistique et Corps myslique. — L’Eucharistie,
sacremenl de la charité fralernello. — Les riles de la
messe qui signifient et engagenl la charilé, — Les repro-
ches de saint Paul aux Corinlhiens nous concernent-ils ?

18

28

41
45

54



126 TABLE DES MATIERES

CrariTRE VII. — L'amour de Dieu.................

Charilé envers Dieu cl charité envers le prochain. —
L’amour de I'invisible. — Dieu rendu visible, plus facile a

aimer. — L’Eucharistiec nous communique I’amour de
Dicu.
Cmaritre VIII. — Le pain quotidien...............
LLa manne, le pain d’Elie, la mulliplication des pains. —
Le pain dans la vie humaine. — Jésus est le froment mis
en lerre.
CoapiTRE IX. — La coupe........ooovenonnnnnnnnn.
Significalion de la vigne et du vin., — Signification de
la coupe. — La coupe de 1’alliance.
Craritre X. — Le sacrifice.......... RN BTN
Vraie nolion du sacrifice. — La messe apparait comme
un sacrifice. — La Croix, la Ceéne el la messe. — Pour-
quoi renouveler le sacrifice unique 7 — Nolre sacrifice.

Caarrtre XI. — La résurrection du Christ

Le Christ présent dans I’Eucharislie est le Christ Tes-

suscité, — Preuves théologiques. — Indices liturgiques.
Cmarrrre XII. — Notre résurrection..............
L’Eucharistie donne la vie éternelle, — Le saint Viali-
que. — Le sacrement du progrds.
Coaritre XIII. — Le mémorial des temps futurs.
Le relour du Christ. — L’anamn&se. — Valeur eschalo-
logique de I'anamnése. — Le Supra quae. — Le Supplices.
CoaprTRe XIV. — De messe en messe.............
Messe, dimanche, Pique et vigile. — TLe mysldre de
I'année lilurgique. — Les poslcommunions préparent 1'a-
venir.

Crarrrre XV. — La priére pour la paix

Le canon de la messe esl une priére pour la paix. —
Quelle paix demande-t-on 2 la messe ?

CaaritRe XVI. — Le culte en esprit et en vérits.

Réalisme de la lilurgie. — Conlinuilé avec la vie spiri-
tuelle.

61

66

72

17

g2

108

115

12X




ACHEVTE
D’ IMPRIMER

SUR LES
PRESSES D AUBIN
LIGUGE (VIENNE)

LE ID JUIN

1999

D. L., 2-19556. — Editeur, n° 4.60f, — Imprimeur, n° 1.270.
Imprimé en France.



h o
3 -
L .
L}
T
b
!
" A
k .
3 \
4 »
- h
.. A < ”
y
‘ 1 %
V% . I g
. jne b X
N
T':‘ ;
#
,
da
.
~
»
g
: ) h
)
oo




Si vous vous intéressez au renouveau liturgique,
vous devez lire

LA MAISON-DIEU

revue du Centre de Pastorale Liturgique

Chaque année, 4 cahiers de 176 pages.
Le cahier : 250 fr. L'abonnement annuel : 950 fr.

Directeurs : A.-G. MARTIMORT et A.-M. RoGUET

Parmi les cahiers encore disponibles :

9. Dimanche et célébration chrétienne. —
11. Langues et traductions liturgiques. — 14. La
doctrine du mystére chrétien. — 18. Le repas, le
pain et le vin. — 20. La célébration du culte
paroissial. — 21. Le trésor de 1’Office divin. —
22. Valeur permanente du symbolisme. — 28. Le
probléme pastoral de la communion solennelle. —
29. Le mystére de l'autel. — 33. Les Psaumes,
priéres de l'assemblée chrétienne. — 34. Le pro-
bléeme des Missels. — 35. La concélébration. —
37. Les réformes de la Semaine sainte. — 38. La
Vierge Marie dans la priére de 'Eglise. — 39. Aux
sources de la prédication. — 4o0. Evangélisation
et liturgie. — 40" Tables décennales. — 41. La
Semaine sainte. — 42. Liturgie et collége.

LES EDITIONS DU CERF




{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }

